1. Die Kirche

Im weiteren Sinn umfasst der Sangha alle, die ihre Zuflucht zu Buddha nehmen, also
nicht nur Ménche, Nonnen und Novizen, sondern auch Minner und Frauen im Laien-
stand. Die Laien bilden den duferen Ring der buddhistischen Gemeinde. Sie leben nach
den sittlichen Grundregeln des Buddhismus und an bestimmten Feiertagen auch nach
den Klosterregeln. Dann essen sie nach dem Mittag nichts mehr, enthalten sich sexueller
Tatigkeit und verzichten auf Unterhaltung und Luxus. Sie sind verpflichtet, den Orden
materiell zu unterstiitzen, indem sie fiir die tigliche Speisung der Ménche und Nonnen
und auch sonst fiir deren materielle Lebensbediirfnisse sorgen.

Das gibt ihnen Gelegenheit, Verdienste, gutes Karma, zu sammeln und so im nichsten
Leben in der Welt der Menschen und Gétter, vielleicht als Mitglied des Sangha im enge-
ren Sinn der Klostergemeinschaft wiedergeboren zu werden. Gemify dem Mahayana-
Buddhismus haben auch Laien die Moglichkeit, direkt ins Nirvana zu gelangen.

1.5 Gemeinschaftliches Beten

Spitestens beim Thema Kirche ist es im spirituellen Teil angebracht, auf gemeinschaft-
liches Beten unter Christen hinzuweisen. Dazu soll das weit verbreitete Stundengebet
vorgestellt werden (Kap. 1.5.1) und versucht werden, die Spiritualitit einiger bekannter
christlicher Gemeinschaften und Bewegungen im raschen Durchgang durch die Jahr-
hunderte zu charakterisieren (Kap. 1.5.2).

15.1 Das Stundengebet

Als das gemeinschaftliche Gebet der Kirche darf das gemeinsam verrichtete Stunden-
oder Pflichtgebet, das Officium, gelten, dessen Name sich vom officium divinum, von der
»gottlichen Pflicht“ herleitet. Es wird sowohl in den orthodoxen, orientalisch-orthodo-
xen, katholischen und anglikanischen Kirchen als auch in einigen evangelischen Kirchen
gepflegt. Wie jedes christliche Gebet redet es Gott als personales Gegeniiber ausdriick-
lich und erkennbar an und richtet sich iiber Jesus Christus als den Auferstanden an Gott,
wie die Endformel ,durch Christus, unseren Herrn®, deutlich macht. Im Unterschied
zum inneren Beten, das sich nicht in Lauten oder Worten duflert, ist es textlich gebunden
und eignet sich als lautes Beten oder als Lippengebet fiir das gemeinsame Beten.

Das Stundengebet kann als Teil der Liturgie, das heiflt des Gottesdienstes im Unter-
schied zur Martyria (dem Zeugnis, der Verkiindigung) und der Diakonia (dem sozialen
Dienst), verstanden werden, deren Mitte die Eucharistie ist und die sich itber den ganzen
Tag hin vollzieht. Es besteht aus einer Vielzahl von Texten aus der heiligen Schrift und
Werken der Kirchenviter, aus Gesingen und Liedern sowie aus Gesten und dient der Ab-
sicht, den Tag durch regelmifiige Gebetszeiten zu heiligen. Vom Gebetsakt her umfasst
es Bitte und Fiirbitte, Dank und Lob, Anbetung Gottes und Erhebung der eigenen Seele
beziehungsweise des eigenen Geistes.

Von der Struktur und vom Inhalt her ist es zum Teil vom Judentum iibernommen, das
drei Gebetszeiten kannte: das nachmittigliche Gebet zur Zeit des Opferkultes im Tempel
(drei Uhr nachmittags = Non), das Gebet zur Zeit des Morgenopfers zwischen Dimme-
rung und Aufgang der Sonne (= Prim) und das abendliche Gebet nach dem Sonnenun-

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX

251


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

tergang (= Komplet). Dem hat das Frithchristentum vier weitere Gebete hinzugefiigt: das
Mittagsgebet (= Sext), das Mitternachtsgebet, das Gebet, das die ganze Nacht durchzieht
(= Vigil) und das Neunuhrgebet (= Terz). Damit waren die sieben Gebetszeiten gegeben.
Spiter kamen noch die grofen Gebetszeiten des Morgenlobs (= Laudes) und des Abend-
lobs (= Vesper) dazu.

Den einzelnen Gebetszeiten (Horen) wurden bestimmte Bedeutungen zugeordnet.
Sowird etwa bei der Prim (Hahnenschrei), bei der Terz (Verurteilung), bei der Sext (Kreu-
zigung) und bei der Non (Tod) an die Passion Jesu erinnert; bei der Laudes an die Aufer-
stehung Jesu; bei der Terz an die Herabkunft des Heiligen Geistes und bei der Vesper an
die Einsetzung der Eucharistie.

Erstim vierten Jahrhundert diirfte das private Gebet der Christen in den gemeinschafi-
lichen Vollzug des Stundengebetes iibergegangen sein. Die Aszeten und Ménche, die sich
zum gemeinsamen Leben bekannten, machten ,aus den Gebetseinheiten feierliche Lit-
urgien“*®°
die Franziskanerstudenten zum individuellen Vollzug des Stundengebets zuriickkehr-

. Einumgekehrter Vorgang ist dann fiir das 13. Jahrhundert zu verzeichnen, als

ten. Diese Praxis breitete sich aus und wurde schliefilich vor allem von Weltpriestern als
Brevier ibernommen, wihrend das gemeinschaftlich vollzogene Stundengebet als Chor-
gebet in klosterlichen Ordensgemeinschaften fortbestand.

Literatur

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualitit, 2008.

15.2 Gemeinschaften und ihre Spiritualitat

Im Bereich der Kirche oder der Kirchen ist nicht nur von einer Spiritualitit im Sinn pneu-

matischer Existenz®®!

, sondernvon ,Spiritualititen im Sinn verschiedener Charismen zu
sprechen. Solche Charismen kommen nicht nur Einzelpersonen, sondern auch Gemein-
schaften zu. In diesem Sinn gab es schon sehr frith im Christentum verschiedene For-
men von Monchtum und Ordensleben. Sie beruhen auf den Evangelischen Riten, die man im
Evangelium begriindet sah, sich aber erst Ende des 12. Jahrhunderts in der heutigen Tri-
as von Armut, Gehorsam und Ehelosigkeit durchsetzten. Zwar kennt das Neue Testament
noch keine monastische Lebensform und dringt auch nicht notwendig dahin. Es lassen
sich aber bereits in ihm ,zwei Sozialformen christlichen Lebens erkennen, die den spi-
teren Gegensatz von Laien und Ménchen bzw. Ordensleuten vorwegnehmen: radikale
Wanderprediger um Jesus (Mt 10; Lk 9-10) und sesshafte ortsgebundene Christen (z. B.
Bethanien: Joh 11; Jerusalem: Apg 2.4)%*.

Besonders als Gegenbewegung zur Konstantinischen Wende, durch die das Chris-

tentum im 4. Jahrhundert privilegierte Staatsreligion wurde, kam es zu verschiedenen Ty-

980 Rotzetter 446.
981 Bd.1,Kap.1.5.
982 Rotzetter 417.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

pen des Ménchtums. Vor allem in den Wiistengebieten siedelten ganze Eremitenkolo-
nien, die sich um geistliche Fithrergestalten sammelten und allméhlich zu gemeinsamen
Lebensformen fanden.’®> Die Regula Benedicti (Regel des heiligen Benedikt) fasste spiter
im 6. Jahrhundert diese verschiedenen Formen zusammen, indem sie zwischen Zéno-
biten, die in einem Kloster unter einer Regel und einem Abt lebten und Anachoreten oder
Eremiten unterschied, die ein Leben in der Einsambkeit fithrten, nachdem sie lingere Zeit
als Zonobiten gelebt hatten.

Benedikt von Nursia (ca. 500-575) ordnete seine Reform, mit der er den Benedikti-
nerorden hervorbrachte, den Zénobiten zu und gab damit diesem Mdnchstyp eine fes-
te Ordnung (stabilitas). In dem nach ihm benannten Regelwerk, das bis heute eine der
wichtigsten geistlichen Lebensformen bestimmt, verband er ostkirchliche Ordenspra-
xis und ihre Regeln mit westlichen Lebensbedingungen und bereits bestehenden west-
lichen Regeln.®®* Es sollte als Anleitung zur geistlichen Lebenskunst im Kloster, als Be-
schreibung einer auf Gott bezogenen ethischen Lebensform, als Wegbeschreibung des
Gehorsams und der Demut und als Weg, in einer chaotischen Welt Bestindigkeit (Stabi-
litit) zu finden, dienen. Durch die Regula, mit der Benedikt zum grofien Inspirator des
abendlindischen Ménchtums wurde, wird das Leben auflerhalb der Gemeinschaft auf
ein Minimum reduziert. ,Eine dicke Klostermauer markiert den Bereich, in dem sich
das ganze Leben des Monches abspielen soll“, so dass die Trennung von der Welt nahezu
vollkommen ist.”®* Der klosterliche Raum will, soweit es hier auf Erden méglich ist, Hei-
mat, Geborgenheit, Halt und Orientierung bieten. Vor diesem Hintergrund herrscht in
benediktinischen Klostern eine theonome Lebensform vor: Weil Gott der absolute Vor-
rang gebiihrt, ist dem Gebet und der Liturgie nichts anderes vorzuziehen. Die Arbeit
dient als Ausgleich zum Gebet (ora et labora).

Vom Reformkloster in Cluny, das 909 gegriindet und unmittelbar dem Papst unter-
stellt wurde, ,um es den negativen Einfliissen der weltlichen Herren zu entziehen®,
ging spater eine geistliche Erneuerung in ganz Europa aus. Auch ging aus einer bene-
diktinischen Reformbewegung im 11. Jahrhundert der Zisterzienserorden hervor. Wei-
tere Neugriindungen folgten, wie die der Kamaldulenser (12. Jh.), deren Konstitutionen
auf der Benediktsregel aufbauen, aber auf ein Einsiedlerleben zugeschnitten sind, und
der Trappisten, die den im 17. Jahrhundert gegriindeten Zisterzienserorden der Strengen
Observanz bilden und fiir ihre Vorliebe fir Abgeschiedenheit, monastische Askese und
korperliche Arbeit bekannt sind.

Der benediktinische Ménchstyp war urspriinglich wesentlich laikal, das heif3t die M6n-
che waren wie die Nonnen ,einfache Gliubige*im Unterschied zu den geweihten Amts-
trigern. Das Priesteramt war ihm mehr oder weniger fremd und dringte sich erst im
achten Jahrhundert auf.*®” Das verinderte das monastische Ménchtum wesentlich, in-
dem es eine typisch liturgische und priesterlich geprigte Gestalt annahm und die Un-

983 Vgl. ebd. 418.
984 Vgl. ebd. 58.
985 Ebd.

986 Ebd. 87.
987 Vgl. ebd. 418.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX

253


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

terscheidung von Priester- und Laienméonchen einfiihrte, was auch zur Folge hatte, dass
die Ménche immer mehr Seelsorgsaufgaben iitbernahmen.

Im Unterschied zur benediktinischen Ordensfamilie haben die Kartduser, die Bruno
von Kéln (ca. 1030-1101) in der zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts griindete, nicht die Re-
gel des Benedikt zur Grundlage und wissen sich darum als eine neue eigene Lebensform.
Auch zeichnen sie sich im Unterschied zu den Benediktinern durch ihre eremitische Le-
bensweise aus. Sie sind , Einsiedler mit geringen gemeinschaftlichen Vollziigen®®. Jeder
Monch lebt in einem von anderen klar abgetrennten Hiuschen mit Schlafzimmer, Ar-
beitszimmer, Gebetsraum, Werkraum und einem kleinen Garten. Das Ziel des Ordens
besteht in der ausschliefilichen Gottzugewandtheit. Der Kartiuser will nur fiir Gott da
sein (soli Deo), sonst nichts, und versteht seine Einsambkeit vor Gott zugleich als Apostolat
und Prophetie, als Sendung und Ermutigung fir die Welt.

Beinahe gleichzeitig mit dem Kartiuserorden entstand der Orden der Zisterzienser,
als sich Robert von Molesme (1028-1111) mit anderen Mdénchen aus seinem bisherigen
Kloster im Jahr 1098 in Citeaux niederliefd und ein neues Kloster griindete. Seine Mit-
glieder, wegen ihres weiflen Habits auch ,weifle Monche“ genannt, kehrten unmittelbar
zu Benediktvon Nursia zuriick und deuteten seine Regel neu, ,,ohne die inzwischen zahl-
reich gewordenen Statuten und Anpassungen*®. Vor allem brachen sie ,mit Cluny und
seiner ausgeprigten Liturgie und sonstigen Prachtentfaltung®®®. Sie siedelten sich in
einsamen Gegenden an, um sich der Stille und Einsamkeit hinzugeben und ganz auf das
Wort und die darauf abgestiitzte Kontemplation zu konzentrieren. Daraus erklirt sich
auch ihre bilderfeindliche Tendenz, in der nur zwei Bildthemen zugelassen sind: der Ge-
kreuzigte und Maria. In Armut will man sich mit dem armen Christus verbinden.

Dem Wanderprediger Jesus in Armut nachfolgen wollten auch die Waldenser, eine
geistliche Reformbewegung aus dem 12. Jahrhundert, die vom Kaufmannssohn Petrus
Valdes von Lyon (1140-1206) ausgelost wurde. Obwohl sich Valdes als Laie in keiner Wei-
se anmafite zu predigen, sondern lediglich die Exhorte (Ermahnung in pidagogischer
Absicht) praktizierte, wurde er exkommuniziert. Im Jahr 2015 bat Papst Franziskus die
heute zum protestantischen Christentum gehérenden Waldenser um Verzeihung fiir die
frithere jahrhundertelange Verfolgung durch die katholische Kirche.

Zu erwihnen ist in dem Zusammenhang auch, dass im Jahr 1216 Jakob von Vitry von
Papst Honorius III. eine ausdriickliche Anerkennung der Gemeinschaft der Beginen er-
reichte, die vielleicht auf eine Frau namens Begga zuriickgeht. Zu dieser spontan ent-
standenen Bewegung gehorten Frauen, ,die sich weder einem bestehenden Orden an-
gliedern noch die tiblichen Frauenrollen (Gattin, Mutter) itbernehmen woll[t]en und dar-
um allein oder in Gemeinschaften ein religiéses Leben fithr[tlen*’.

Neben dem Ménchtum zihlen zu den Orden auch jene Lebensformen, die sich selbst
nicht als monastisch begreifen, wie ,seelsorglich ausgerichtete Priesterorden (Augus-
tinus, Chorherren, Augustinereremiten), die sich auf die Gemeinde von Jerusalem be-

988 Ebd. 310.
989 Ebd. 664.
990 Ebd.

991 Ebd. 54.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

rufen®*“

, oder ,die Bettelorden, die einen Paradigmenwechsel darstellen, indem nicht
mehr die Jerusalemer Gemeinde als Modell gilt, sondern die vita apostolica“®®, das heifit,
das apostolische Leben, das Leben in der Nachfolge des radikalen Wanderprediger Je-
sus.”*

Die Bettelorden, die ab dem 13. Jahrhundert als Reaktion auf die wirtschaftlichen Ver-
hiltnisse entstanden, versuchen durch Arbeit und wenn nétig durch Betteln ihren Le-
bensunterhalt zu sichern. Das Motiv dabei ist der arme Christus, der die Gemeinschaft
beziehungsweise Solidaritit mit den Armen sucht. Zu diesen Orden gehéren die Fran-
ziskaner, die Dominikaner und die Karmeliten einschlieRlich der entsprechenden Frau-
enorden sowie eine ganze Reihe weiterer Orden, ,die wenigstens im Ursprung die Erfah-
rung konkreten Bettelns machten oder die juristisch den Bettelorden zuzuordnen sind*,
wie beispielsweise die Jesuiten.**

Die Franziskaner bilden den Orden der Minderen Briider, der von Franz von Assisi
(1181-1226) gegriindet wurde und dessen Name sich auf die ,Kleinen“ und ,Geringsten*
des Evangeliums bezieht.”® Die Akzente ihrer Spiritualitit lassen sich aus der (nicht
schriftlich bestitigten) Regel ableiten und bestehen im Evangelium vom guten Gott, ,der
sich in Jesus zeigt, dem Anbetung und Nachfolge gebiihren, in der Geschwisterlichkeit,
die eine , Sensibilitit fiir den anderen, fiir die Gruppe, in der man lebt“, und die entspre-
chende liebende Zuwendung einschlief3t, in der Solidaritit mit den Armen, im Ziehen durch
die Welt und im Leben unter kirchlichen Bedingungen.>’

Der durch Dominikus (1170-1221) gegriindete Predigerorden der Dominikaner ,ist
wesentlich mit der Theologie verbunden (Albertus Magnus, Thomas von Aquin und die
Scholastik), aber auch mit der Inquisition, vor allem aber mit der deutschen Mystik
beziehungsweise der spekulativen Mystik (Meister Eckhart, Tauler, Seuse)®. Seine
spirituellen Akzente lassen sich wiedergeben in geistlichen Formeln wie ,einzig mit
Gott und von Gott reden oder ,das Geschaute an andere weitergeben und stehen in der
Spannung zwischen Kontemplation und Predigt.

Im Unterschied zu den meisten anderen Orden haben die Karmeliter keinen eigent-
lichen Griinder. Ihr Orden entstand in der Mitte des 12. Jahrhunderts aus dem Zusam-
menschluss lateinischer Eremiten am Berg Karmel in Nordisrael und itbersiedelte 1238
in den Westen, wo in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts auch ein weiblicher Zweig
(Karmelitinnen) gegriindet wurde. Ihr eigentliches Ziel ist die mystische Erfahrung der
Gegenwart Gottes, die sie durch aktive Kontemplation einzuiiben suchen, aber auch den
Menschen durch Seelsorge bezeugen wollen, weshalb als geistliche Formel gilt: ,Gott um
Gottes Willen verlassen®.

Die Jesuiten, deren Orden als Gesellschaft Jesu von Ignatius von Loyola (1491-1556) ge-
griindet wurde und die groite Priestergenossenschaft unter den Regularklerikern dar-

992  Apg 2,43-47; 4,32-37.
993 Rotzetter 452.

994 Mt10; Lk 9-10.

995 Rotzetter 63.

996 Mk 9,41ff; Mt 18,6—11; / Mt 25,40.
997 Rotzetter169.

998 Ebd.108.

999 Ebd. 310.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX

255


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

stellt, suchen aus der Spiritualitit ihrer Exerzitien heraus in einer grundsitzlich positi-
ven Einstellung zur Welt leben. Sie wollen Gott in allem suchen und finden und mitten
in weltlicher Aktivitit kontemplativ sein. Da sich das Wirken bei den Menschen nicht
mit dem gemeinsamen Stundengebet vertrigt, muss alles dem Dienst und der Mobilitit
dienen, ,womit ein groftmdoglicher Gegensatz zum monastischen Leben und zur bene-
diktinischen Stabilitas loci = ,Stabilitit des Ortes‘ hergestellt ist“*°%°.

In die Zeit des 17. und 18. Jahrhunderts fillt der klassische Pietismus, der im konti-
nentaleuropiischen Protestantismus nicht nur eine Frommigkeitsbewegung, sondern
nach der Reformation die wichtigste Reformbewegung ist. Als ,Vater“ des reformierten
Pietismus gilt Theodor Undereyck (1635-1693), der in seiner Gemeinde als Leitungs-
gremium ein Presbyterium und eine synodale Struktur, Hausvisitationen und Ka-
techismusunterricht sowie die Kirchenzucht einfithrte und in seinen Predigten die
Wiedergeburt und die personliche Heilsaneignung herausstellte. Dieser Pietismus, der
in den Niederlanden auch ,zweite Reformation“ genannt wird, breitete sich im nord-
westlichen Deutschland, unter dem Einfluss des Puritanismus, einer Erweckungs- und
Protestbewegung innerhalb der anglikanischen Kirche, in England und mit Ziigen des
Enthusiasmus besonders auch in der Schweiz aus. Der lutherische Pietismus ,geht auf
Johann Arndt (1555-1621) zuriick, der im Anschluss an Tauler, Thomas von Kempen und
die katholische Mystik die Rechtfertigungslehre durch die mystische Erfahrung der Ver-
einigung mit Gott ersetzt[e]“’°*'. Zum eigentlichen Programm wurde dieser Pietismus
aber erst durch Philipp Jakob Spener (1635-1705) erhoben, der Bibelgruppen griindete,
das allgemeine Priestertum der Laien und ein praxisorientiertes Christentum betonte,
auf konfessionsbedingte Polemik verzichtete, das Theologiestudium zugunsten der
Praxis reformierte und die Predigt auf die geistliche Erfahrung ausrichtete. Allgemein
liegen Pietisten die stindige Erneuerung der Kirche als lebendige Verbundenheit der
Glaubigen, der existenziell gelebte Gottesbezug und die Notwendigkeit der geistlichen
Wiedergeburt im Heiligen Geist am Herzen.

Ebenfalls in der Zeit des 17. und 18. Jahrhunderts etablierte sich vor allem in Frank-
reich auf der Grundlage eines grundsitzlichen Pessimismus (der Mensch ist nichts und
kann nichts) die geistliche Bewegung des Quietismus. Thm zufolge soll sich der Mensch
vollig passiv Gott ausliefern und hingeben, um die Vereinigung mit ihm zu erlangen.
»Der Weg dazu fithrt iiber das intime Gebet, das immer einfacher und affektiver wird
und allmihlich in eine schweigende Ruhe fithrt.“’°°* Diese Ruhe ist allem anderen vor-
zuziehen und soll durch keinerlei Titigkeit gestort werden. Sie fithrt dazu, ,dass sich
nichts mehr als Hindernis zwischen Seele und Gott aufbauen kann. Ebenso fiihrt sie zur
totalen Indifferenz gegeniiber allem Weltlichen: die Seele ist wie tot in den Armen Got-
tes. %% Es kommt auf die ,reine Liebe“an.

Als neue Formen katholischen Ordenslebens entstanden dann im 17. Jahrhundert
Kongregationen. Sie unterschieden sich vom bisherigen Ordensleben ,durch konkrete
und gezielte Arbeitsbereiche besonders in sozialer Hinsicht, durch eine Lockerung der

1000 Ebd. 283.
1001 Ebd. 476.
1002 Ebd. 495.
1003 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Kirche

Klausurvorschriften, durch weitgehende Eingliederung in die diézesane Struktur [und]
durch einen geringeren Verpflichtungskraft der Gelitbde*°**. Thnen sind die Dritten Or-
den zuzurechnen, ,die sich durch den spirituellen und teilweise juristischen Anschluss
an einen ersten (= Mannerorden) und zweiten Orden (Frauenorden) definiert“ und an
sich aus Laien bestehen, wie das erstmals bei den Franziskanern der Fall ist. Zu ihnen
gehort aber beispielsweise auch die Congregatio Jesu (C]), frither bekannt als Englische
Friulein oder Maria-Ward-Schwestern. Sie wurde 1609 von Mary Ward (1585-1645)
gegriindet, steht seit Beginn in der spirituellen Tradition des Ignatius von Loyola und
iibernahm im Jahr 2003 die ignatianischen Konstitutionen, weshalb ihre Mitglieder wie
die Jesuiten neben dem Versprechen der klassischen drei evangelischen Rite (Armut,
Keuschheit, Gehorsam) auch ein viertes Gelitbde ablegen, das den Gehorsam gegeniiber
dem Papst beinhaltet und die besondere Verfiigbarkeit fiir die Anliegen der universalen
katholischen Kirche zum Ausdruck bringt.

Auch in den folgenden Jahrhunderten wurden neue Ordensgemeinschaften ins Leben
gerufen. So griindete Franz von Sales (1567-1622) im 17. Jahrhundert den Orden der Vi-
sitantinnen — grofSherziger, reicher Damen, die in der Lage waren, Armen und Kranken
zu helfen. Die Vinzentinerinnen oder Barmherzigen Schwestern, deren Gemeinschaft im
18. Jahrhundert gegriindet und unter das Patronat des Vinzenz von Paul gestellt wurde,
verstehen sich als Kloster in den Straflen der Stadt und wollen mitten in der Welt Zeu-
gen der Liebe Christi sein“ - in Verbindung mit einer starken Marienfrémmigkeit.’*®> Im
19. Jahrhundert von Don Bosco (1815-1888) gegriindet und nach Franz von Sales benannt
verfolgen die Salesianer das Ziel der ,Selbstheiligung in der Begegnung mit Jesus, um in
seiner Nachfolge der armen Jugend zu dienen’*®. Da ihre Lebensform ,weltlich“ sein
soll, gleichen sie sich nicht an monastische Orden an und begniigen sich mit minimaler
Gebetszeit.

Das 20. Jahrhundert ist dann das Jahrhundert der Sikularinstitute, neuer Organisa-
tionsformen des gottgeweihten Lebens neben den Ordensgemeinschaften, und neuer
geistlicher Bewegungen. Als erstes Sikularinstitut pipstlichen Rechts wurde 1950 das Opus
Dei anerkannt, einer von J. Escrivd de Belaguer (1902-1975) gegriindeten , Laienbewe-
gung, die mit der Zeit auch Priestern zuginglich wird beziehungsweise eine starke ei-
gene Priesterklasse bekommt und damit ihren urspriinglichen Charakter verliert. 1982
kirchenrechtlich als Personalprilatur definiert, [...] genieRt es die Wertschitzung des Va-
tikans und des Episkopats“und ,ist sehr verbreitet, aber in der Offentlichkeit héchst um-

«

stritten“.'*”” Vorgeworfen wird ihm: ,die anachronistische Lebenshaltung (Askese, Diszi-
plin, Priesterzentriertheit, Frauenfeindlichkeit u. a.), welche die Reform des 2 Vat nicht
integriert hat; der Geheimnischarakter des Opus Dei, das selbst die Zugehorigkeit ver-
schleiert; die Macht, die es faktisch hat durch die Stellung in der Gesellschaft, vor allem

die Anhiufung von Geld“**®®.

1004 Ebd. 334.
1005 Ebd. 632.
1006 Ebd. 527.
1007 Ebd. 450.
1008 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX

257


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert IlI

Viele geistliche Gemeinschaften tragen heute eher die Ziige einer Bewegung. Hier
wiren neben der charismatischen Bewegung zu nennen: die Fokolarbewegung, die von
Chiara Lubich (1920-2008) im Jahr 1944 zunichst als Frauengruppe gegriindete Laien-
bewegung, die die Einheit und die Liebe ins Zentrum riickt, kumenisch (interkonfes-
sionell und interreligiés) ausgerichtet ist und eigene Vorstellungen im Bereich der Oko-
nomie hat (Giitergemeinschaft); Communione e Liberazione, eine internationale Bewegung
von Laien, die 1954 von Luigi Giussani gegriindet wurde und durch die Verbundenheit
mit Christus (Communione), vor allem durch politische Titigkeit die ganzheitliche Be-
freiung (Liberazione) des Menschen anstrebt, und Sankt Egidio, eine 1968 in der Kirche
S. Egidio in Rom aus einer Jugendgruppe um Andrea Riccardi (geb. 1950) entstandene
Laienbewegung, deren spirituelle Schwerpunkte das tigliche Gebet und gemeinsame
Hoéren auf das Evangelium, die Weitergabe des Evangeliums, die Freundschaft mit den
Armen, die Okumene, der Dialog mit den anderen Religionen und das Engagement fiir
Frieden und Gerechtigkeit sind.'** Auch geistliche Bewegungen wie Schinstatt, das Neo-
katechumenat, die Gemeinschaft der Seligpreisungen oder Communita di Bose wiren hier zu
erwihnen. Diese und zahlreiche andere Bewegungen werden vom Vatikan unterstiitzt;
yhicht zu iibersehen freilich sind bei vielen Bewegungen Autorititsgliubigkeit, man-
gelnde kritische Einstellungen, da und dort sogar eine fundamentalistische und sektie-

rerische Tendenz“**°

, weshalb nicht wenige dieser Bewegungen von der Kirchenhierar-
chie inzwischen aufgelést worden sind.

All diese Gemeinschaften und natirlich viele weitere, die hier nicht genannt sind,
haben ihre je eigene Spiritualitit und je eigene entweder mehr kontemplative (beschau-

liche) oder apostolische (titige) Ausrichtung.

1009 Vgl. ebd. 530.
1010 Ebd. 64.

https://dol.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ KX


https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

