
1. Die Kirche 251 

Im weiteren Sinn umfasst der Sangha alle, die ihre Zuflucht zu Buddha nehmen, also 
nicht nur Mönche, Nonnen und Novizen, sondern auch Männer und Frauen im Laien
stand. Die Laien bilden den äußeren Ring der buddhistischen Gemeinde. Sie leben nach 
den sittlichen Grundregeln des Buddhismus und an bestimmten Feiertagen auch nach 
den Klosterregeln. Dann essen sie nach dem Mittag nichts mehr, enthalten sich sexueller 
Tätigkeit und verzichten auf Unterhaltung und Luxus. Sie sind verpflichtet, den Orden 
materiell zu unterstützen, indem sie für die tägliche Speisung der Mönche und Nonnen 
und auch sonst für deren materielle Lebensbedürfnisse sorgen. 

Das gibt ihnen Gelegenheit, Verdienste, gutes Karma, zu sammeln und so im nächsten 
Leben in der Welt der Menschen und Götter, vielleicht als Mitglied des Sangha im enge
ren Sinn der Klostergemeinschaft wiedergeboren zu werden. Gemäß dem Mahayana- 
Buddhismus haben auch Laien die Möglichkeit, direkt ins Nirvana zu gelangen. 

1.5 Gemeinschaftliches Beten 

Spätestens beim Thema Kirche ist es im spirituellen Teil angebracht, auf gemeinschaft
liches Beten unter Christen hinzuweisen. Dazu soll das weit verbreitete Stundengebet 
vorgestellt werden (Kap. 1.5.1) und versucht werden, die Spiritualität einiger bekannter 
christlicher Gemeinschaften und Bewegungen im raschen Durchgang durch die Jahr
hunderte zu charakterisieren (Kap. 1.5.2). 

1.5.1 Das Stundengebet 

Als das gemeinschaftliche Gebet der Kirche darf das gemeinsam verrichtete Stunden- 
oder Pflichtgebet, das Officium, gelten, dessen Name sich vom officium divinum, von der 
„göttlichen Pflicht“ herleitet. Es wird sowohl in den orthodoxen, orientalisch-orthodo
xen, katholischen und anglikanischen Kirchen als auch in einigen evangelischen Kirchen 
gepflegt. Wie jedes christliche Gebet redet es Gott als personales Gegenüber ausdrück
lich und erkennbar an und richtet sich über Jesus Christus als den Auferstanden an Gott, 
wie die Endformel „durch Christus, unseren Herrn“, deutlich macht. Im Unterschied 
zum inneren Beten, das sich nicht in Lauten oder Worten äußert, ist es textlich gebunden 
und eignet sich als lautes Beten oder als Lippengebet für das gemeinsame Beten. 

Das Stundengebet kann als Teil der Liturgie, das heißt des Gottesdienstes im Unter
schied zur Martyria (dem Zeugnis, der Verkündigung) und der Diakonia (dem sozialen 
Dienst), verstanden werden, deren Mitte die Eucharistie ist und die sich über den ganzen 
Tag hin vollzieht. Es besteht aus einer Vielzahl von Texten aus der heiligen Schrift und 
Werken der Kirchenväter, aus Gesängen und Liedern sowie aus Gesten und dient der Ab
sicht, den Tag durch regelmäßige Gebetszeiten zu heiligen. Vom Gebetsakt her umfasst 
es Bitte und Fürbitte, Dank und Lob, Anbetung Gottes und Erhebung der eigenen Seele 
beziehungsweise des eigenen Geistes. 

Von der Struktur und vom Inhalt her ist es zum Teil vom Judentum übernommen, das 
drei Gebetszeiten kannte: das nachmittägliche Gebet zur Zeit des Opferkultes im Tempel 
(drei Uhr nachmittags = Non), das Gebet zur Zeit des Morgenopfers zwischen Dämme
rung und Aufgang der Sonne (= Prim) und das abendliche Gebet nach dem Sonnenun

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

tergang (= Komplet). Dem hat das Frühchristentum vier weitere Gebete hinzugefügt: das 
Mittagsgebet (= Sext), das Mitternachtsgebet, das Gebet, das die ganze Nacht durchzieht 
(= Vigil) und das Neunuhrgebet (= Terz). Damit waren die sieben Gebetszeiten gegeben. 
Später kamen noch die großen Gebetszeiten des Morgenlobs (= Laudes) und des Abend
lobs (= Vesper) dazu. 

Den einzelnen Gebetszeiten (Horen) wurden bestimmte Bedeutungen zugeordnet. 
So wird etwa bei der Prim (Hahnenschrei), bei der Terz (Verurteilung), bei der Sext (Kreu
zigung) und bei der Non (Tod) an die Passion Jesu erinnert; bei der Laudes an die Aufer
stehung Jesu; bei der Terz an die Herabkunft des Heiligen Geistes und bei der Vesper an 
die Einsetzung der Eucharistie. 

Erst im vierten Jahrhundert dürfte das private Gebet der Christen in den gemeinschaft
lichen Vollzug des Stundengebetes übergegangen sein. Die Aszeten und Mönche, die sich 
zum gemeinsamen Leben bekannten, machten „aus den Gebetseinheiten feierliche Lit
urgien“980. Ein umgekehrter Vorgang ist dann für das 13. Jahrhundert zu verzeichnen, als 
die Franziskanerstudenten zum individuellen Vollzug des Stundengebets zurückkehr
ten. Diese Praxis breitete sich aus und wurde schließlich vor allem von Weltpriestern als 
Brevier übernommen, während das gemeinschaftlich vollzogene Stundengebet als Chor
gebet in klösterlichen Ordensgemeinschaften fortbestand. 

Literatur 

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualität, 2008. 

1.5.2 Gemeinschaften und ihre Spiritualität 

Im Bereich der Kirche oder der Kirchen ist nicht nur von einer Spiritualität im Sinn pneu
matischer Existenz981, sondern von „Spiritualitäten“ im Sinn verschiedener Charismen zu 
sprechen. Solche Charismen kommen nicht nur Einzelpersonen, sondern auch Gemein
schaften zu. In diesem Sinn gab es schon sehr früh im Christentum verschiedene For
men von Mönchtum und Ordensleben. Sie beruhen auf den Evangelischen Räten, die man im 
Evangelium begründet sah, sich aber erst Ende des 12. Jahrhunderts in der heutigen Tri
as von Armut, Gehorsam und Ehelosigkeit durchsetzten. Zwar kennt das Neue Testament 
noch keine monastische Lebensform und drängt auch nicht notwendig dahin. Es lassen 
sich aber bereits in ihm „zwei Sozialformen christlichen Lebens erkennen, die den spä
teren Gegensatz von Laien und Mönchen bzw. Ordensleuten vorwegnehmen: radikale 
Wanderprediger um Jesus (Mt 10; Lk 9–10) und sesshafte ortsgebundene Christen (z. B. 
Bethanien: Joh 11; Jerusalem: Apg 2.4)“982. 

Besonders als Gegenbewegung zur Konstantinischen Wende, durch die das Chris
tentum im 4. Jahrhundert privilegierte Staatsreligion wurde, kam es zu verschiedenen Ty

980 Rotzetter 446. 
981 Bd. 1, Kap. 1.5. 
982 Rotzetter 417. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 253 

pen des Mönchtums. Vor allem in den Wüstengebieten siedelten ganze Eremitenkolo
nien, die sich um geistliche Führergestalten sammelten und allmählich zu gemeinsamen 
Lebensformen fanden.983 Die Regula Benedicti (Regel des heiligen Benedikt) fasste später 
im 6. Jahrhundert diese verschiedenen Formen zusammen, indem sie zwischen Zöno
biten, die in einem Kloster unter einer Regel und einem Abt lebten und Anachoreten oder 
Eremiten unterschied, die ein Leben in der Einsamkeit führten, nachdem sie längere Zeit 
als Zönobiten gelebt hatten. 

Benedikt von Nursia (ca. 500–575) ordnete seine Reform, mit der er den Benedikti
nerorden hervorbrachte, den Zönobiten zu und gab damit diesem Mönchstyp eine fes
te Ordnung (stabilitas). In dem nach ihm benannten Regelwerk, das bis heute eine der 
wichtigsten geistlichen Lebensformen bestimmt, verband er ostkirchliche Ordenspra
xis und ihre Regeln mit westlichen Lebensbedingungen und bereits bestehenden west
lichen Regeln.984 Es sollte als Anleitung zur geistlichen Lebenskunst im Kloster, als Be
schreibung einer auf Gott bezogenen ethischen Lebensform, als Wegbeschreibung des 
Gehorsams und der Demut und als Weg, in einer chaotischen Welt Beständigkeit (Stabi
lität) zu finden, dienen. Durch die Regula, mit der Benedikt zum großen Inspirator des 
abendländischen Mönchtums wurde, wird das Leben außerhalb der Gemeinschaft auf 
ein Minimum reduziert. „Eine dicke Klostermauer markiert den Bereich, in dem sich 
das ganze Leben des Mönches abspielen soll“, so dass die Trennung von der Welt nahezu 
vollkommen ist.985 Der klösterliche Raum will, soweit es hier auf Erden möglich ist, Hei
mat, Geborgenheit, Halt und Orientierung bieten. Vor diesem Hintergrund herrscht in 
benediktinischen Klöstern eine theonome Lebensform vor: Weil Gott der absolute Vor
rang gebührt, ist dem Gebet und der Liturgie nichts anderes vorzuziehen. Die Arbeit 
dient als Ausgleich zum Gebet (ora et labora). 

Vom Reformkloster in Cluny, das 909 gegründet und unmittelbar dem Papst unter
stellt wurde, „um es den negativen Einflüssen der weltlichen Herren zu entziehen“986, 
ging später eine geistliche Erneuerung in ganz Europa aus. Auch ging aus einer bene
diktinischen Reformbewegung im 11. Jahrhundert der Zisterzienserorden hervor. Wei
tere Neugründungen folgten, wie die der Kamaldulenser (12. Jh.), deren Konstitutionen 
auf der Benediktsregel aufbauen, aber auf ein Einsiedlerleben zugeschnitten sind, und 
der Trappisten, die den im 17. Jahrhundert gegründeten Zisterzienserorden der Strengen 
Observanz bilden und für ihre Vorliebe für Abgeschiedenheit, monastische Askese und 
körperliche Arbeit bekannt sind. 

Der benediktinische Mönchstyp war ursprünglich wesentlich laikal, das heißt die Mön
che waren wie die Nonnen „einfache Gläubige“ im Unterschied zu den geweihten Amts
trägern. Das Priesteramt war ihm mehr oder weniger fremd und drängte sich erst im 
achten Jahrhundert auf.987 Das veränderte das monastische Mönchtum wesentlich, in
dem es eine typisch liturgische und priesterlich geprägte Gestalt annahm und die Un

983 Vgl. ebd. 418. 
984 Vgl. ebd. 58. 
985 Ebd. 
986 Ebd. 87. 
987 Vgl. ebd. 418. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

terscheidung von Priester- und Laienmönchen einführte, was auch zur Folge hatte, dass 
die Mönche immer mehr Seelsorgsaufgaben übernahmen. 

Im Unterschied zur benediktinischen Ordensfamilie haben die Kartäuser, die Bruno 
von Köln (ca. 1030–1101) in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts gründete, nicht die Re
gel des Benedikt zur Grundlage und wissen sich darum als eine neue eigene Lebensform. 
Auch zeichnen sie sich im Unterschied zu den Benediktinern durch ihre eremitische Le
bensweise aus. Sie sind „Einsiedler mit geringen gemeinschaftlichen Vollzügen“988. Jeder 
Mönch lebt in einem von anderen klar abgetrennten Häuschen mit Schlafzimmer, Ar
beitszimmer, Gebetsraum, Werkraum und einem kleinen Garten. Das Ziel des Ordens 
besteht in der ausschließlichen Gottzugewandtheit. Der Kartäuser will nur für Gott da 
sein (soli Deo), sonst nichts, und versteht seine Einsamkeit vor Gott zugleich als Apostolat 
und Prophetie, als Sendung und Ermutigung für die Welt. 

Beinahe gleichzeitig mit dem Kartäuserorden entstand der Orden der Zisterzienser, 
als sich Robert von Molesme (1028–1111) mit anderen Mönchen aus seinem bisherigen 
Kloster im Jahr 1098 in Citeaux niederließ und ein neues Kloster gründete. Seine Mit
glieder, wegen ihres weißen Habits auch „weiße Mönche“ genannt, kehrten unmittelbar 
zu Benedikt von Nursia zurück und deuteten seine Regel neu, „ohne die inzwischen zahl
reich gewordenen Statuten und Anpassungen“989. Vor allem brachen sie „mit Cluny und 
seiner ausgeprägten Liturgie und sonstigen Prachtentfaltung“990. Sie siedelten sich in 
einsamen Gegenden an, um sich der Stille und Einsamkeit hinzugeben und ganz auf das 
Wort und die darauf abgestützte Kontemplation zu konzentrieren. Daraus erklärt sich 
auch ihre bilderfeindliche Tendenz, in der nur zwei Bildthemen zugelassen sind: der Ge
kreuzigte und Maria. In Armut will man sich mit dem armen Christus verbinden. 

Dem Wanderprediger Jesus in Armut nachfolgen wollten auch die Waldenser, eine 
geistliche Reformbewegung aus dem 12. Jahrhundert, die vom Kaufmannssohn Petrus 
Valdes von Lyon (1140–1206) ausgelöst wurde. Obwohl sich Valdes als Laie in keiner Wei
se anmaßte zu predigen, sondern lediglich die Exhorte (Ermahnung in pädagogischer 
Absicht) praktizierte, wurde er exkommuniziert. Im Jahr 2015 bat Papst Franziskus die 
heute zum protestantischen Christentum gehörenden Waldenser um Verzeihung für die 
frühere jahrhundertelange Verfolgung durch die katholische Kirche. 

Zu erwähnen ist in dem Zusammenhang auch, dass im Jahr 1216 Jakob von Vitry von 
Papst Honorius III. eine ausdrückliche Anerkennung der Gemeinschaft der Beginen er
reichte, die vielleicht auf eine Frau namens Begga zurückgeht. Zu dieser spontan ent
standenen Bewegung gehörten Frauen, „die sich weder einem bestehenden Orden an
gliedern noch die üblichen Frauenrollen (Gattin, Mutter) übernehmen woll[t]en und dar
um allein oder in Gemeinschaften ein religiöses Leben führ[t]en“991. 

Neben dem Mönchtum zählen zu den Orden auch jene Lebensformen, die sich selbst 
nicht als monastisch begreifen, wie „seelsorglich ausgerichtete Priesterorden (Augus
tinus, Chorherren, Augustinereremiten), die sich auf die Gemeinde von Jerusalem be

988 Ebd. 310. 
989 Ebd. 664. 
990 Ebd. 
991 Ebd. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 255 

rufen992“, oder „die Bettelorden, die einen Paradigmenwechsel darstellen, indem nicht 
mehr die Jerusalemer Gemeinde als Modell gilt, sondern die vita apostolica“993, das heißt, 
das apostolische Leben, das Leben in der Nachfolge des radikalen Wanderprediger Je
sus.994 

Die Bettelorden, die ab dem 13. Jahrhundert als Reaktion auf die wirtschaftlichen Ver
hältnisse entstanden, versuchen durch Arbeit und wenn nötig durch Betteln ihren Le
bensunterhalt zu sichern. Das Motiv dabei ist der arme Christus, der die Gemeinschaft 
beziehungsweise Solidarität mit den Armen sucht. Zu diesen Orden gehören die Fran
ziskaner, die Dominikaner und die Karmeliten einschließlich der entsprechenden Frau
enorden sowie eine ganze Reihe weiterer Orden, „die wenigstens im Ursprung die Erfah
rung konkreten Bettelns machten oder die juristisch den Bettelorden zuzuordnen sind“, 
wie beispielsweise die Jesuiten.995 

Die Franziskaner bilden den Orden der Minderen Brüder, der von Franz von Assisi 
(1181–1226) gegründet wurde und dessen Name sich auf die „Kleinen“ und „Geringsten“ 
des Evangeliums bezieht.996 Die Akzente ihrer Spiritualität lassen sich aus der (nicht 
schriftlich bestätigten) Regel ableiten und bestehen im Evangelium vom guten Gott, „der 
sich in Jesus zeigt, dem Anbetung und Nachfolge gebühren“, in der Geschwisterlichkeit, 
die eine „Sensibilität für den anderen, für die Gruppe, in der man lebt“, und die entspre
chende liebende Zuwendung einschließt, in der Solidarität mit den Armen, im Ziehen durch 
die Welt und im Leben unter kirchlichen Bedingungen.997 

Der durch Dominikus (1170–1221) gegründete Predigerorden der Dominikaner „ist 
wesentlich mit der Theologie verbunden (Albertus Magnus, Thomas von Aquin und die 
Scholastik), aber auch mit der Inquisition, vor allem aber mit der deutschen Mystik 
beziehungsweise der spekulativen Mystik (Meister Eckhart, Tauler, Seuse)“998. Seine 
spirituellen Akzente lassen sich wiedergeben in geistlichen Formeln wie „einzig mit 
Gott und von Gott reden“ oder „das Geschaute an andere weitergeben“ und stehen in der 
Spannung zwischen Kontemplation und Predigt. 

Im Unterschied zu den meisten anderen Orden haben die Karmeliter keinen eigent
lichen Gründer. Ihr Orden entstand in der Mitte des 12. Jahrhunderts aus dem Zusam
menschluss lateinischer Eremiten am Berg Karmel in Nordisrael und übersiedelte 1238 
in den Westen, wo in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts auch ein weiblicher Zweig 
(Karmelitinnen) gegründet wurde. Ihr eigentliches Ziel ist die mystische Erfahrung der 
Gegenwart Gottes, die sie durch aktive Kontemplation einzuüben suchen, aber auch den 
Menschen durch Seelsorge bezeugen wollen, weshalb als geistliche Formel gilt: „Gott um 
Gottes Willen verlassen“999. 

Die Jesuiten, deren Orden als Gesellschaft Jesu von Ignatius von Loyola (1491–1556) ge
gründet wurde und die größte Priestergenossenschaft unter den Regularklerikern dar

992 Apg 2,43–47; 4,32–37. 
993 Rotzetter 452. 
994 Mt 10; Lk 9–10. 
995 Rotzetter 63. 
996 Mk 9,41ff; Mt 18,6–11; / Mt 25,40. 
997 Rotzetter 169. 
998 Ebd. 108. 
999 Ebd. 310. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

stellt, suchen aus der Spiritualität ihrer Exerzitien heraus in einer grundsätzlich positi
ven Einstellung zur Welt leben. Sie wollen Gott in allem suchen und finden und mitten 
in weltlicher Aktivität kontemplativ sein. Da sich das Wirken bei den Menschen nicht 
mit dem gemeinsamen Stundengebet verträgt, muss alles dem Dienst und der Mobilität 
dienen, „womit ein größtmöglicher Gegensatz zum monastischen Leben und zur bene
diktinischen Stabilitas loci = ,Stabilität des Ortes‘ hergestellt ist“1000. 

In die Zeit des 17. und 18. Jahrhunderts fällt der klassische Pietismus, der im konti
nentaleuropäischen Protestantismus nicht nur eine Frömmigkeitsbewegung, sondern 
nach der Reformation die wichtigste Reformbewegung ist. Als „Vater“ des reformierten 
Pietismus gilt Theodor Undereyck (1635–1693), der in seiner Gemeinde als Leitungs
gremium ein Presbyterium und eine synodale Struktur, Hausvisitationen und Ka
techismusunterricht sowie die Kirchenzucht einführte und in seinen Predigten die 
Wiedergeburt und die persönliche Heilsaneignung herausstellte. Dieser Pietismus, der 
in den Niederlanden auch „zweite Reformation“ genannt wird, breitete sich im nord
westlichen Deutschland, unter dem Einfluss des Puritanismus, einer Erweckungs- und 
Protestbewegung innerhalb der anglikanischen Kirche, in England und mit Zügen des 
Enthusiasmus besonders auch in der Schweiz aus. Der lutherische Pietismus „geht auf 
Johann Arndt (1555–1621) zurück, der im Anschluss an Tauler, Thomas von Kempen und 
die katholische Mystik die Rechtfertigungslehre durch die mystische Erfahrung der Ver
einigung mit Gott ersetzt[e]“1001. Zum eigentlichen Programm wurde dieser Pietismus 
aber erst durch Philipp Jakob Spener (1635–1705) erhoben, der Bibelgruppen gründete, 
das allgemeine Priestertum der Laien und ein praxisorientiertes Christentum betonte, 
auf konfessionsbedingte Polemik verzichtete, das Theologiestudium zugunsten der 
Praxis reformierte und die Predigt auf die geistliche Erfahrung ausrichtete. Allgemein 
liegen Pietisten die ständige Erneuerung der Kirche als lebendige Verbundenheit der 
Gläubigen, der existenziell gelebte Gottesbezug und die Notwendigkeit der geistlichen 
Wiedergeburt im Heiligen Geist am Herzen. 

Ebenfalls in der Zeit des 17. und 18. Jahrhunderts etablierte sich vor allem in Frank
reich auf der Grundlage eines grundsätzlichen Pessimismus (der Mensch ist nichts und 
kann nichts) die geistliche Bewegung des Quietismus. Ihm zufolge soll sich der Mensch 
völlig passiv Gott ausliefern und hingeben, um die Vereinigung mit ihm zu erlangen. 
„Der Weg dazu führt über das intime Gebet, das immer einfacher und affektiver wird 
und allmählich in eine schweigende Ruhe führt.“1002 Diese Ruhe ist allem anderen vor
zuziehen und soll durch keinerlei Tätigkeit gestört werden. Sie führt dazu, „dass sich 
nichts mehr als Hindernis zwischen Seele und Gott aufbauen kann. Ebenso führt sie zur 
totalen Indifferenz gegenüber allem Weltlichen: die Seele ist wie tot in den Armen Got
tes.“1003 Es kommt auf die „reine Liebe“ an. 

Als neue Formen katholischen Ordenslebens entstanden dann im 17. Jahrhundert 
Kongregationen. Sie unterschieden sich vom bisherigen Ordensleben „durch konkrete 
und gezielte Arbeitsbereiche besonders in sozialer Hinsicht, durch eine Lockerung der 

1000 Ebd. 283. 
1001 Ebd. 476. 
1002 Ebd. 495. 
1003 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Kirche 257 

Klausurvorschriften, durch weitgehende Eingliederung in die diözesane Struktur [und] 
durch einen geringeren Verpflichtungskraft der Gelübde“1004. Ihnen sind die Dritten Or
den zuzurechnen, „die sich durch den spirituellen und teilweise juristischen Anschluss 
an einen ersten (= Männerorden) und zweiten Orden (Frauenorden) definiert“ und an 
sich aus Laien bestehen, wie das erstmals bei den Franziskanern der Fall ist. Zu ihnen 
gehört aber beispielsweise auch die Congregatio Jesu (CJ), früher bekannt als Englische 
Fräulein oder Maria-Ward-Schwestern. Sie wurde 1609 von Mary Ward (1585–1645) 
gegründet, steht seit Beginn in der spirituellen Tradition des Ignatius von Loyola und 
übernahm im Jahr 2003 die ignatianischen Konstitutionen, weshalb ihre Mitglieder wie 
die Jesuiten neben dem Versprechen der klassischen drei evangelischen Räte (Armut, 
Keuschheit, Gehorsam) auch ein viertes Gelübde ablegen, das den Gehorsam gegenüber 
dem Papst beinhaltet und die besondere Verfügbarkeit für die Anliegen der universalen 
katholischen Kirche zum Ausdruck bringt. 

Auch in den folgenden Jahrhunderten wurden neue Ordensgemeinschaften ins Leben 
gerufen. So gründete Franz von Sales (1567–1622) im 17. Jahrhundert den Orden der Vi
sitantinnen – großherziger, reicher Damen, die in der Lage waren, Armen und Kranken 
zu helfen. Die Vinzentinerinnen oder Barmherzigen Schwestern, deren Gemeinschaft im 
18. Jahrhundert gegründet und unter das Patronat des Vinzenz von Paul gestellt wurde, 
„verstehen sich als Klöster in den Straßen der Stadt und wollen mitten in der Welt Zeu
gen der Liebe Christi sein“ – in Verbindung mit einer starken Marienfrömmigkeit.1005 Im 
19. Jahrhundert von Don Bosco (1815–1888) gegründet und nach Franz von Sales benannt 
verfolgen die Salesianer das Ziel der „Selbstheiligung in der Begegnung mit Jesus, um in 
seiner Nachfolge der armen Jugend zu dienen“1006. Da ihre Lebensform „weltlich“ sein 
soll, gleichen sie sich nicht an monastische Orden an und begnügen sich mit minimaler 
Gebetszeit. 

Das 20. Jahrhundert ist dann das Jahrhundert der Säkularinstitute, neuer Organisa
tionsformen des gottgeweihten Lebens neben den Ordensgemeinschaften, und neuer 
geistlicher Bewegungen. Als erstes Säkularinstitut päpstlichen Rechts wurde 1950 das Opus 
Dei anerkannt, einer von J. Escrivá de Belaguer (1902–1975) gegründeten „Laienbewe
gung, die mit der Zeit auch Priestern zugänglich wird beziehungsweise eine starke ei
gene Priesterklasse bekommt und damit ihren ursprünglichen Charakter verliert. 1982 
kirchenrechtlich als Personalprälatur definiert, […] genießt es die Wertschätzung des Va
tikans und des Episkopats“ und „ist sehr verbreitet, aber in der Öffentlichkeit höchst um
stritten“.1007 Vorgeworfen wird ihm: „die anachronistische Lebenshaltung (Askese, Diszi
plin, Priesterzentriertheit, Frauenfeindlichkeit u. a.), welche die Reform des 2 Vat nicht 
integriert hat; der Geheimnischarakter des Opus Dei, das selbst die Zugehörigkeit ver
schleiert; die Macht, die es faktisch hat durch die Stellung in der Gesellschaft, vor allem 
die Anhäufung von Geld“1008. 

1004 Ebd. 334. 
1005 Ebd. 632. 
1006 Ebd. 527. 
1007 Ebd. 450. 
1008 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Viele geistliche Gemeinschaften tragen heute eher die Züge einer Bewegung. Hier 
wären neben der charismatischen Bewegung zu nennen: die Fokolarbewegung, die von 
Chiara Lubich (1920–2008) im Jahr 1944 zunächst als Frauengruppe gegründete Laien
bewegung, die die Einheit und die Liebe ins Zentrum rückt, ökumenisch (interkonfes
sionell und interreligiös) ausgerichtet ist und eigene Vorstellungen im Bereich der Öko
nomie hat (Gütergemeinschaft); Communione e Liberazione, eine internationale Bewegung 
von Laien, die 1954 von Luigi Giussani gegründet wurde und durch die Verbundenheit 
mit Christus (Communione), vor allem durch politische Tätigkeit die ganzheitliche Be
freiung (Liberazione) des Menschen anstrebt, und Sankt Egidio, eine 1968 in der Kirche 
S. Egidio in Rom aus einer Jugendgruppe um Andrea Riccardi (geb. 1950) entstandene 
Laienbewegung, deren spirituelle Schwerpunkte das tägliche Gebet und gemeinsame 
Hören auf das Evangelium, die Weitergabe des Evangeliums, die Freundschaft mit den 
Armen, die Ökumene, der Dialog mit den anderen Religionen und das Engagement für 
Frieden und Gerechtigkeit sind.1009 Auch geistliche Bewegungen wie Schönstatt, das Neo
katechumenat, die Gemeinschaft der Seligpreisungen oder Communita di Bose wären hier zu 
erwähnen. Diese und zahlreiche andere Bewegungen werden vom Vatikan unterstützt; 
„nicht zu übersehen freilich sind bei vielen Bewegungen Autoritätsgläubigkeit, man
gelnde kritische Einstellungen, da und dort sogar eine fundamentalistische und sektie
rerische Tendenz“1010, weshalb nicht wenige dieser Bewegungen von der Kirchenhierar
chie inzwischen aufgelöst worden sind. 

All diese Gemeinschaften und natürlich viele weitere, die hier nicht genannt sind, 
haben ihre je eigene Spiritualität und je eigene entweder mehr kontemplative (beschau
liche) oder apostolische (tätige) Ausrichtung. 

1009 Vgl. ebd. 530. 
1010 Ebd. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

