
156 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

in ihren Teilaspekten und skizziert, wie Adorno Ideologie in eine Konstellation mit Be-

griffenwie Rationalität undWahrheit bringt. Es schließtmit einer knappenDarstellung

von grundlegenden Gedanken zur Ideologiekritik mit und nach Adorno ab. Der zweite

Teilwidmet sichdemkomplexenWissensbegriff Foucaults inwesentlichenFacetten,ein-

schließlich seiner Abgrenzung vom Ideologiebegriff. Den Schluss dieses Teils bildet eine

nähereBetrachtungdessen,wasFoucault als politischeÖkonomiederWahrheit bezeich-

net. Im abschließenden Teil des Kapitels werden Gedanken zur Vermittlung der Auffas-

sungen Adornos und Foucault entwickelt, die um das Problem der Wahrheit zentriert

sind.

3.1. Die Ideologienlehre Adornos

»Gibt es wirklich kein richtiges Leben im falschen, so kann es eigentlich auch kein rich-

tiges Bewusstsein darin geben. Nur real, nicht durch ihre intellektuelle Berichtigung

allein wäre über die falsche Meinung hinauszukommen.« (Adorno 1961: [Meinung]:

169)

Adorno gilt als einer der bedeutendsten Ideologiekritiker überhaupt (vgl. u.a. Rehmann

2004b). Ideologienimmt in seinemgesamtenWerkvonderPhilosophieüberdieSoziolo-

gie bis hinein in die ästhetischeTheorie einen zentralen Platz ein, wobei er ihren Begriff

stetig reflektiert undadjustiert. In seinenphilosophischenSchriftenwendet sichAdorno

scharf gegen jede Form des Identitätsdenkens, das ideologisch die unmittelbare Identi-

tät von Subjekt und Objekt oder Begriff und Sache behauptet. Das Verdikt, Ideologie zu

sein, trifft philosophische Schulen wie Positivismus und Existenzialismus (vgl. Adorno

1962: [Wozu noch Philosophie?]). Seine Überlegungen zur Soziologie unterziehen vor-

nehmlichBewusstseinsformenwieHalb-Bildungder Ideologiekritik, indemAdorno, ih-

re zugrundeliegenden gesellschaftlichen Tendenzen offenlegt und analysiert.Der objek-

tive Verfall der Bildung ist nach Adorno wesentlich verbunden mit der Integration der

Kultursphäre in Richtung der Kulturindustrie, welche er in seinen kulturkritischen Ar-

beiten auf ihre ideologischen Funktionen hin untersucht.

Aufbauend aufMarx’Kritik amnotwendig falschenBewusstsein und vermittelt über

Lukács’ Vorstellung vom verdinglichten Bewusstsein erlangt der Begriff Ideologie für

Adorno eine weitreichende kritische Funktion. Indem Adorno Ideologie in Hegels Sub-

jekt-Objekt-Dialektik einbettet, mit der Theorie der Rationalisierung von Weber anrei-

chert und mit Methoden der qualitativen Sozialforschung erforscht, gewinnt der Be-

griff eine fundamentale Bedeutung für seine Gesellschaftstheorie. Adornos Begriff von

Ideologie lässt simple Vorstellungen von Priestertrug als subjektivistisch hinter sich und

wendet sich gegen den Relativismus der Wissenssoziologie Mannheims und dessen to-

talen Ideologiebegriff. In Bezug auf die gesellschaftliche Totalität zeigt das ideologische

Bewusstsein seine Momente von Unwahrheit und Wahrheit und erlaubt daher in be-

stimmter Negation an einem emphatischen Begriff vonWahrheit festzuhalten.

Im Umgang mit dem Ideologiebegriff Adornos ergeben sich jedoch auch Hinder-

nisse, vom Paradox der Durchsichtigkeit von Ideologie über die damit verbundene

Frage nach der umfassenden Bestimmung von Ideologie als der Gesellschaft bis zu

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 157

der der Position des Kritikers. Weitere Probleme wie die mangelnde Erfassung von

Ideologie als gesellschaftliche Praxis und der recht starre Ökonomismus dürfen nicht

unerwähnt bleiben, sondernmüssen in der Konzeption rekonstruiert werden, um sie zu

überwinden. Hervorzuheben ist dabei, dass sich Adornos Verwendung des Ideologie-

Begriffs nicht auf die Denunziation falschen Bewusstseins oder unliebsamer Positionen

reduziert.Vielmehr soll imFolgenden gezeigtwerden,dass seineKonzeption fruchtbare

Ansätze für ein Verständnis von Ideologie als fetischischisierendes Bewusstsein bietet und

durch seine enge Bindung an Historizität sich ein dynamischer Begriff von Ideologie

abzeichnet, der auch gegenwärtige ideologische Phänomene zu erfassen vermag.

Dieser Teil des Kapitels stellt wesentliche Züge vonAdornos Ideologiebegriff dar und

ist dafür in vierAbschnitte gegliedert.Er beginnt esmit einerRekonstruktion vondessen

Überlegungen zur Geschichte des Phänomens, in welcher die Naturgeschichte des Geis-

tes und die verschiedenen Stadien der bürgerlichen Gesellschaft von ihrer Entstehung

bis zu ihrem Verfall berücksichtigt werden. Weiterhin zeichnet der erste Abschnitt die

strukturellen Bedingungen für Ideologie nach,wie Adorno siemitMarx und Lukács her-

leitet.Mit einem Exkurs über das Ideologieparadox, worunter Adornos Gedanke zu ver-

stehen ist, Ideologie werde in der verwalteten Welt zugleich fadenscheiniger und wirk-

mächtiger, endet der erste Abschnitt. Im zweiten Abschnitt werden drei zentrale Funk-

tionen von Ideologien untersucht, die miteinander in Verbindung stehen: Subjektstabi-

lisierung, Fetischisierung undVerblendung.Ergänzendwird in diesemAbschnitt die af-

fektive Bindungdurch Ideologiennäher betrachtet und in einemExkurs über Ideologien

als Erzählungen reflektiert.Der dritteAbschnitt ist der umfassenderenKonstellationge-

widmet, in welche Adorno seinen Begriff von Ideologie bringt. Durch dieses Vorgehen

soll etwas von der Gewalt vermieden werden, die jeder Begriff gegen die Sache übt (sie-

he Kapitel 2.1.). Das Zentrum dieser Konstellation bildet der Begriff derWahrheit, denn

AdornosThese zufolge ist Ideologie eben nicht die bloße Lüge oderUnwahrheit, sondern

wahr und falsch zugleich.Weitere Begriffe, zu denen Ideologie in einer notwendigenBe-

ziehung steht, sind Ir-/Rationalität, Un-/Vernunft,Wahn und Kulturindustrie. Im vier-

ten und letzten Abschnitt dieses ersten Teils des Kapitels kommen grundlegende Über-

legungen über Ideologiekritik zur Sprache.Eine derMündigkeit verpflichtete Ideologie-

kritik muss die eigene Position einbeziehen, statt asymmetrische Beziehungen zu ver-

festigen.Esbedarf daher ferner einerReflexionüberdieHaltbarkeit der Ideologienlehre,

statt sie alsQuell sichererWahrheit zu reklamieren.Die Ideologiekritikmuss schließlich

in der Lage sein zu differenzieren, statt alle Katzen grau zu machen. Eine Zusammen-

fassung bündelt die Erkenntnisse und skizziert einen Ausblick für eine Vermittlungen

zu Foucaults Wissensbegriff.

3.1.1. Entstehung der Ideologie und Herleitung des Ideologiebegriffs bei Adorno

Das Denken im Kontext der Trennung von Hand- und Kopfarbeit

Adorno schließt anMarx an, der in der Trennung vonHand- und Kopfarbeit diemateri-

elle Bedingung für Ideologie erkannte.1 Die Arbeitsteilung, so der junge Marx, entstehe

1 Diese Darstellung fokussiert auf Adornos Begriff von Ideologie und erhebt keinen Anspruch auf

eine vollständige Begriffsgeschichte (siehe dazu Rehmann 2004b; Eagleton 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

in demMoment, in dem sich dieKopfarbeit gegenüber derHandarbeit verselbstständigt

(vgl.Rehmann2004b: 720–721) undbilde zugleichdieVoraussetzung fürdie Ideologie als

einemMechanismus,Verhältnisse gleichzeitig zu konstituieren und zu verkennen.Über

dieseHerleitungdes Ideologiebegriffs ausderVerselbstständigungdesGedankensheißt

es in derDeutschen Ideologie (1845):

»Die Teilung der Arbeit wird erst zur wirklichen Teilung von dem Augenblicke an, wo

eine Teilung der materiellen und geistigen Arbeit eintritt. Von diesem Augenblicke an

kann sich das Bewusstsein wirklich einbilden etwas Anderes als das Bewusstsein der

bestehenden Praxis zu sein,wirklich etwas vorzustellen, ohne etwasWirkliches vorzu-

stellen« (Marx/Engels 1846: MEW 3: 31; Hervorhebung im Original).

Diesen Gedanken über die Arbeitsteilung von Kopf- und Handarbeit greift Adorno in

seinem Beitrag zur Ideologienlehre auf und bezieht ihn direkt auf den Ideologiebegriff.

»Die Selbstständigkeit geistiger Produktion, ja dieBedingung ihrerVerselbstständigung

selbst wird im Namen der Ideologie zusammengedacht mit der realen geschichtlichen

Bewegung der Gesellschaft« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 457; vgl. 474). Der

Vorteil des Begriffs besteht darin, die gesellschaftlichen und historischen Konstituti-

onsbedingungenmit der Anzeige der von der Praxis entfremdeten geistigen Produktion

zu verbinden.

Auf dieser Ebene ist zunächst nur von geistiger Arbeit, Kopfarbeit, geistiger Produk-

tion und Bewusstsein die Rede, also vom Denken im Allgemeinen. »Denken ist, an sich

schon, vor allem besonderen Inhalt Negieren«, bestimmt Adorno in der Negativen Dia-

lektik in Hinblick auf die Herleitung aus der Arbeitsteilung. »[D]as hat das Denken vom

Verhältnis der Arbeit zu ihremMaterial, seinemUrbild, ererbt.« (Adorno 1966: ND: GS 6:

30) Auf dasMotiv von früherMenschheitsgeschichte kommt Adorno auch in der Ausein-

andersetzung um die sozialen Revolten der sixties zurück, die von der kritischenTheorie

zur Praxis drängen. Den revoltierenden Student_innen und Lehrlingen gegenüber, die

auch an ihnAnsprüche stellen, beharrt Adorno auf dem sachlichenGrundder Trennung,

die sich nicht ohne weiteres überbrücken lasse. Die »Divergenz vonTheorie und Praxis«

müsse man, so erinnert Adorno, »bis auf die älteste Trennung körperlicher und geisti-

ger Arbeit zurückverfolgen, wahrscheinlich bis in die finstere Vorgeschichte.« (Adorno

1969: [Marginalien]: 172) Die Historizität von Ideologie führt Adorno mit Marx also auf

die gesellschaftliche Arbeitsteilung zurück, deren Urszene, die Trennung von Kopf- und

Handarbeit, weit in der Frühphase derMenschheit vermutet wird.Da es sich strukturell

um die Bildung von Geist und die Ausbildung der Fähigkeit des Denkens handelt, fällt

diese Sozialgeschichte der Menschen mit der Naturgeschichte des Menschen als Gat-

tung zusammen.

Die Naturgeschichte des Geistes

Adorno erfasst diese historische Dynamik, die zur Entstehung von Ideologien führte, in

der Perspektive einer Naturgeschichte, in der die Entstehung des Geistes ein Moment

der Selbsterhaltung des Menschen in der Natur darstellt. Die Perspektive auf Natur ist

fürAdornosPhilosophie fundamental undkommtbesonders in seiner Sozialphilosophie

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 159

zuGeltung.2Herrschaft vonMenschenüberMenschen führtAdornoaufnotwendigeNa-

turbeherrschung zurück,derenDynamikumschlägt und sich gegendieMenschen selbst

richtet,wie er gemeinsammitHorkheimer in derDialektik der Aufklärung entwickelt (vgl.

Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS3: 43).

DassGeist als einMomentdesStoffwechselsdesMenschenmitderNatur sichgegen-

über der menschlichen Praxis verselbstständigen konnte, bewertet Adorno ambivalent.

Wie gezeigt (siehe Kapitel 2.1.), bestimmt Adorno Geist als »notwendig, produzierte[n]

Schein«, der für die Selbsterhaltung der Menschen notwendig ist, da er erlaubt, das Be-

stehende zukritisierenund»indieGewalt nehmen« (Adorno 1964: LFG: 26) zukönnen.Es

zeigt sich einerseits das regressive Moment eines sich verselbstständigenden Bewusst-

seins, das zum eigenen Fetisch wird, andererseits das progressive Moment des gesell-

schaftlichen Prozesses, das der Idee von Freiheit eine materielle Basis bietet und so auf

ein Jenseits des Bestehenden verweist. Diese »Verheißung von Freiheit« ergibt sich aus

der Dialektik der Verselbstständigung des Geistes, denn »[d]ass der Geist von den realen

Lebensverhältnissen sich trennte und ihnen gegenüber sich verselbständigte, ist nicht

nur seine Unwahrheit, sondern auch seineWahrheit« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8:

121).Das zentrale Kennzeichen von Ideologie nach Adorno, zugleich wahr und unwahr zu sein, ist

also vonAnfangan imGeist angelegt, soferndiemenschlichePraxis desDenkensauf dermateriellen

Arbeitsteilung von Kopf- und Handarbeit beruht. Diese ist wahr, weil sie Überleben ermög-

licht und darüber hinaus potentiell ein Leben in Freiheit verheißt, sie ist aber auch un-

wahr, da die Trennung notwendig den Schein erzeugt, also eine von den realen Lebens-

verhältnissen losgelöste und damit falsche Repräsentation der Wirklichkeit. Die über-

schießende Dynamik des Geistes ist also ambivalent: Geist ermöglicht zugleich Freiheit

und Ideologie.Dieser Zusammenhang kann auch erklären,warumbeide oft gemeinsam

auftretenund Ideologien fast immermit demAnspruch auf Freiheit argumentieren.Oh-

ne Übertreibung über das Gegebene kann Geist nicht sein und Wahrheit ebenso wenig

(vgl. Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 101; 1961: [Meinung]: 152; 1962: Terminologie 1: 67).

Der Versuch,Geist davon zu befreien, erweist sich als positivistischer Trug, als ideologi-

sche Verdoppelung des Bestehenden.

Ausgangspunkt für Adornos dialektische Konzeption von Geist und Ideologie ist

die These, wonach der geistige Prozess des selbstständigen Setzens von Begriffen im

Denken Ideologien erzeugt, sobald die Verbindung zum Lebensprozess unterbrochen

wird. »[D]ieUnwahrheit setzt eigentlich erst in demAugenblick ein, in demdiese Selbst-

ständigkeit des Geistes sich selber verabsolutiert«, so bestimmt Adorno den Zeitpunkt

des Umschlags ins fetischisierende Bewusstsein als »jene[n] Moment, in dem der Geist

sich selber fetischisiert, sich selbst anbetet […].« (Adorno 1960: PuS: 142) Mit der ihm

eigenen Gewalt reklamiert dann der Geist für sich das Recht, »[a]lles, was nun einmal

2 In ihrem Buch Adorno onNature zeigt Deborah Cook, dass Adorno seit 1932 an einer Idee der Natur-

geschichte arbeitet. Demnach ist die Geschichte der menschlichen Spezies mit der der Natur viel-

fach verbunden: erstens durch die notwendigeNaturbeherrschungumder Selbsterhaltungwillen,

zweitens in Form der inneren Natur des Menschen in seiner Evolution von Überlebensinstinkten

und drittens in der Art wie Natur selbst zum Material menschlicher Geschichte wurde in einem

sehr umfassenden Sinn, der von Identitätsdenken bis zur Marx Erkenntnis des Stoffwechsels des

Menschen mit der Natur reicht (vgl. Cook 2011: 3).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ist, zu unterjochen« und offenbart darin seine Bindung ans »Klassenverhältnis« und

die »eben bestehenden […] Herrschaftsverhältnisse« (ebd.). Doch bei dieser düsteren

Analyse bleibt Adorno nicht stehen. Prägnant kommt die Dialektik des Geistes zum

Ausdruck in Adornos Analyse des Marxschen Theorems, wonach Theorie zur materi-

ellen Gewalt wird, wenn sie die Massen ergreift (vgl. Marx 1844: MEW 1: 385). Dieser

emanzipatorische Zusammenhang von Theorie und Praxis »gründet«, so Adorno, »in

der Objektivität des Geistes selber, der kraft der Erfüllung seiner ideologischen Funktion an der

Ideologie irre werden muss.« (Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 22; Hervorhebung P.E.)

Die Dynamik des Geistes, der sich entfalten muss durch seine Verselbstständigung

gegenüber der materiellen Lebenspraxis, erzeugt Ideologie und negiert sie potentiell.3

»Wenn der Geist Verblendung ausdrückt, so drückt er zugleich, von der Unvereinbar-

keit der Ideologie mit dem Dasein bewogen, den Versuch aus, ihr sich zu entwinden.«

(Ebd.) Jedoch ist dieser Zusammenhang weder ewig wahr noch bleibt er unberührt von

gesellschaftlichen Entwicklungen, die diese geistige Dynamik entweder aufbrechen

und überwinden können oder sie still stellen, indem die Selbstständigkeit des Geistes

negativ aufgehoben wird, wie im Exkurs über das Ideologie-Paradox beschrieben. Der

Begriff der Ideologie und die Ideologienlehre selbst sind Teile der gesellschaftlichen

Dynamik (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 458; siehe Kapitel 3.1.4.).

In den Schriften Adornos besteht eine Spannung zwischen der Naturgeschichte und

der Realgeschichte, die auch den Begriff der Ideologie nicht unberührt lässt. Die ange-

sprochene Entwicklung des Geistes steht für die Naturgeschichte und könnte so gedeu-

tetwerden, alswäre Ideologie der ewigenStrukturmenschlichenDenkens entsprungen.

Hingegen ordnet Adorno die Ideologie und darüber hinaus auch die Ideologienlehre in

eine realhistorische Ereignisgeschichte der bürgerlichen Gesellschaft ein, was erlaubt,

die Ideologie als kapitalistisches Phänomen zu deuten. Diese Spannung drückt sich im

Begriff der andauernden»Vorgeschichte« aus, inderderMensch »inblinderNaturwüch-

sigkeit, naturverfallen bleibt« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 233) und verweist auf eine Ver-

mittlung von Naturgeschichte und Realgeschichte.4 Wie Adorno im Anschluss an Marx

feststellt, ist der »gesellschaftliche Prozess«, zu dem auch Ideologie gehört, »weder bloß

Gesellschaft noch bloß Natur, sondern Stoffwechsel der Menschen mit dieser, die per-

manente Vermittlung beiderMomente.« (ebd.: 221) ImFolgenden soll die realhistorische

Geschichte des Ideologiebegriffs nach Adorno skizziert werden, ohne sie vollständig aus

der Naturgeschichte des Geistes zu lösen.

3 Ähnlich hatte bereitsMaxHorkheimer in seinemprogrammatischen Aufsatz über Traditionelle und

Kritische Theorie geschrieben, dass sobald »der Begriff der Theorie jedoch verselbstständigt wird,

als ob er etwa aus dem inneren Wesen der Erkenntnis oder sonstwie unhistorisch zu begründen

sei«, die Theorie sich »in eine verdinglichte, ideologische Kategorie« (Horkheimer 1937: [Kritische

Theorie]: 211) verwandelt.

4 ZumProblemdermaterialenGeschichtsphilosophie nachMarx, der das Paradigmaaufstellte, dass

Menschen zwar Geschichte machen, sie sich aber dennoch über ihren Köpfen vollzieht (vgl. Marx

1869: MEW 8: 115) siehe die Studie von Breitenstein (2013: 41–43) Nach Breitensteins Ansicht »ist

Geschichtsphilosophie Heteronomiephilosophie« (ebd.: 43, Hervorhebung im Original), das heißt,

ihr normativer Anspruchwill nicht nur erklären, sondern auch darüber hinaus orientieren. ZurHis-

torizität siehe Kapitel 1.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 161

Die Entwicklung des Kapitalismus und der Ideologie

In seinem zentralen Beitrag zur Ideologienlehre beschreibt Adorno kurz die Geschichte des

Ideologiebegriffs undder Ideologienlehre,umsie als Teil der gesellschaftlichenDynamik

zu beleuchten. Adorno beginnt mit Francis Bacon an der Wende des 16. zum 17. Jahr-

hundert, der zu Beginn des bürgerlichen Zeitalters in der Neuzeit die »allgemeinen Be-

dingungen falscher Bewusstseinsinhalte« (Adorno 1954 [Ideologienlehre]: GS 8: 458) be-

merkte und gegen Dogmatismus und Idole beziehungsweise Vorurteile und für die Ver-

nunft eintrat.5 Jedoch verblieb Bacon imRahmen einer vonAdorno sogenannten »vulgä-

ren Ideologienlehre«, da er erstens »subjektivistisch« die Bedingungen in denMenschen

verortet und zweitens »Verblendung gleichsam als Naturgesetz« (ebd.: 459) behandelt

habe. Sodannwendet sich Adorno der französischen Aufklärung im 18. Jahrhundert und

den »linken Enzyklopädisten Helvétius und Holbach« zu, welche die »soziale Funktion«

von Ideologien in der »Aufrechterhaltung ungerechter Zustände« (ebd.) und in der Ver-

hinderung der »Verwirklichung des Glücks und der Herstellung einer vernünftigen Ge-

sellschaft« (ebd.: 460) erkannten. Jedoch seien die Enzyklopädisten bei der These vom

Trug derMächtigen verblieben und ihre Analysen hätten selten tiefer in die gesellschaft-

lichen Zusammenhänge gereicht. Nur Helvétius weise auf die Notwendigkeit hin, mit

der Ideen aus der Gesellschaft erwachsen, in der die Menschen leben (ebd.: 460). An-

schließendgelangtAdornozuderSchwelle, ander Ideologie vonden französischen idéo-

logues um die Jahrhundertwende 1800 insWort gehoben wurde. Deren prominentester

VertreterDestutt de Tracy habe zwar dasMotiv derNotwendigkeit vor demHintergrund

einer Orientierung an den Naturwissenschaften gestärkt, allerdings »geistige Phäno-

mene[]« als »Naturgegenstände« (ebd.: 461) behandelt.Obwohl »zunächst progressiv ge-

meint«, da auf die Herrschaft der Vernunft gerichtet, bemängelt Adorno den idealisti-

schen Fehlschluss, dem seine Ideologien-Lehre folgt,wonach »das Bewusstsein das Sein

bestimme« (ebd.). Adornos Kritik zufolge war der »Bewusstseinsanalyse der ideologues

[…] bereits ein technisch-manipulatives Moment beigestellt« (ebd.: 463), das sich im Po-

sitivismus weiter entfaltete.

Der Schritt zur »Ideologienlehre des wissenschaftlichen Sozialismus« (ebd.: 464) ab

derMitte des 19. Jahrhunderts stellt eine entscheidendeWeichenstellung dar. Denn bis-

her war, Adorno zufolge, alles noch »Vorgeschichte des Ideologiebegriffs«, da es zuvor

»noch keine entwickelte Industriegesellschaft« gab (ebd.). Adorno verzichtet an dieser

Stelle auf eine genaue Entwicklung der Ideologienlehre etwa vonMarx undEngels, denn

ihn interessiert der »Strukturwandel und Funktionswechsel von Ideologie und Ideolo-

giebegriff« (ebd.: 464) im Verhältnis zur Entwicklung der kapitalistischen Marktwirt-

schaft.Ausgangspunkt für seineArgumentation ist diehistorischeVerbindungvon Ideo-

logie und Bürgerlichkeit. Das Bürgertum entsteht mit der Etablierung der Marktwirt-

schaft in den Städten zu Beginn der Neuzeit. Daher beginnt Adornos Darstellung mit

den frühbürgerlichen Ideologienlehren (siehe oben) und setzt eine Zäsurmit der entwi-

ckelten Industriegesellschaft nach den bürgerlichen Revolutionen.

»Als objektiv notwendiges und zugleich falsches Bewusstsein, als Verschränkung des

Wahren und Unwahren, das sich von der vollenWahrheit ebenso scheidet wie von der

5 Adorno wiederholt diese Bewertung Bacons an anderer Stelle (vgl. Adorno 1960: PuS: 219).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

bloßen Lüge, gehört Ideologie, wenn nicht bloß der modernen, so jedenfalls der ent-

falteten städtischen Marktwirtschaft an.« (ebd.: 465)

Adornos Argument lautet dementsprechend »[d]as Wesen von Ideologie selbst […] ist

bürgerlich« (ebd.: 465). Daran knüpft er folgende These: »Ideologie ist Rechtfertigung«,

denn sie verweist auf einen »bereits problematischen gesellschaftlichen Zustand[], den

es zu verteidigen gilt« und operiert mit der »Idee der Gerechtigkeit«, welche »ihrModell

am Tausch von Vergleichbarem hat.« (ebd., Hervorhebung im Original) Ideologie gibt

es dem Begriff nach nur im marktwirtschaftlichen Kapitalismus. Und er untermauert diese

Thesemit demArgument, dass in den vorangegangenen Formen der Vergesellschaftung

die Herrschaft unmittelbar personal organisiert war und daher keiner Verschleierung

oder Rechtfertigung durch die Vernunft bedurfte. Adorno formuliert den Gedanken als

allgemeinen Grundsatz: »Wo bloße unmittelbare Machtverhältnisse herrschen, gibt es

eigentlich keine Ideologien.« (Ebd.) Erst apersonale Herrschaftsformen, wie sie sich in

der bürgerlichen Gesellschaft etablierten, machen sie nötig. Sie setzt sich im Zuge der

Aufklärung durch und verstärkt umfassende Rationalisierungstendenzen. »Zur Ideo-

logie im eigentlichen [bürgerlichen, P.E.] Sinne bedarf es sich selbst undurchsichtiger,

vermittelter und insofern gemilderter Machtverhältnisse.« (ebd.: 467)

Adornobetontdie fundamentaleRollederVermittlungdurchdenMarktunddieUni-

versalisierung der Tauschbeziehungen imKapitalismus.Dementspricht die Fetischisie-

rung der Warenform, die als »universelle[r] Fetischcharakter« (Adorno 1968: [Industrie-

gesellschaft]:GS8: 370)diegesamtebürgerlicheGesellschaftdurchdringtunddamit eine

neue Dimension der Ideologie eröffnet. Adorno steht damit in der Tradition der Kritik

der Entfremdung bei Marx und Lukács’ Analysen der Verdinglichung (vgl. Braunstein

2011, siehe Kapitel 3.1.2.). DerWarenfetischismus formt und strukturiert die Beziehun-

genderMenschenuntereinander, zu ihrenProduktenund letztlich den gesamten gesell-

schaftlichen Stoffwechsel mit der Natur.

Diese formalen Betrachtungen Adornos über die zugrundeliegenden Strukturen

von Ideologie betrachtet er nie entkoppelt von den gesellschaftlichen Entwicklun-

gen. Die geistige Sphäre bildet einen immanenten Bestandteil der Gesellschaft. Ihre

Historizität umfasst damit auch die Ideologien und die Ideologienlehre selbst. Ent-

sprechend geht Adorno von einer Entwicklung von Früh- über Hochkapitalismus zu

Monopolkapitalismus aus. Die Frühphase des Kapitalismus datiert er mit der Neuzeit

im 16. und 17. Jahrhundert, mit der Entwicklung einer städtischen Marktwirtschaft

(vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 458, siehe oben), in ihr können die später

als Ideologie beschriebenen Vorstellungen des Bürgertums – Gerechtigkeit, Freiheit

oder das Glücksversprechen der Aufklärung – als progressiv gegen das feudale Privileg

angesehen werden. »Hochbürgerlich« (Adorno 1964/65: LFG: 37) ist das 19. Jahrhundert.

Nach den bürgerlichenRevolutionen gelangt das BürgertumandieMacht.Es setzt seine

Vorstellungen – Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit – unter der Herrschaft des Kapitals

durch, der Markt wird zur grundlegenden Vermittlungsinstanz der Gesellschaft, die

immer mehr Bereiche am universellen Tauschprinzip ausrichtet. Individuelle Freiheit

undEntfaltung sind substantiell unterfüttert, bleiben aberweiterhin das Privileg einiger

weniger, die nicht der Handarbeit nachgehen müssen und über Bildung verfügen. In

dieser gesellschaftlichen Phase haben Ideologien den klassischen Charakter wahr und

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 163

falsch zugleich zu sein, da ihre Ideale das Glück versprechen, sie aber die Verhältnisse

stützen,die derenRealisierunguntergraben.Die entsprechende Ideologiekritik amnot-

wendig falschen Bewusstsein verfährt nach dem Modell immanenter Kritik und kann

auf transzendierende Potentiale über das Bestehende hinaus verweisen. Aufgrund der

Krisendynamik des Kapitalismus kommt es zu einer tiefgreifenden gesellschaftlichen

Transformation. Die kapitalistische Bewältigungsstrategie des Imperialismus, durch

die Subsumtion weiter Erdteile unter das Kapital Profitverluste zu kompensieren, ver-

schärft die Konkurrenz der kapitalistischen Staaten und führt in den Ersten Weltkrieg.

Der internationalen Arbeiterbewegung gelingt es nicht, dies zu verhindern, da sie dem

nationalistischen Taumel erliegt. Spät organisiert sie sich gegen den Krieg und die ihm

zugrundeliegenden Herrschaftsverhältnisse, doch mit nur magerem Erfolg. Seit dem

Scheitern der Novemberrevolution von 1918/19, so Adorno, zeige sich die »Tendenz« in

den kapitalistischen Gesellschaften, »sich der Katastrophenpolitik zu überantworten.«

(Adorno 1955: [SoziologieundPsychologie]:GS8: 42)DieglobaleReaktionaufdieKämpfe

der Marginalisierten und die katastrophaleWeltwirtschaftskrise 1929 verdeutlichen das

Ende der liberalen Epoche. Immer mächtigere Monopole und verschärfter Staatsinter-

ventionismus lassen eine »verwalteteWelt« (Adorno 1969: [Marginalien]: 182) entstehen.

Diese Entwicklung kann auch als fordistische Transformation beschrieben werden

(siehe Kapitel 1.3.1.). Sie führt zur Angleichung vormals getrennter gesellschaftlicher

»Sphären« von Produktion, Distribution und Konsumtion, die nunmehr »gemeinsam

verwaltet« und standardisiert werden (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369).

Auf der Ebene der Ideologie werden den Massen »zwar Vorteile versprochen, es wird

aber zugleich die Idee des Glücks nachdrücklich durch Drohung und Gewalt ersetzt«

(Adorno 1955: [Soziologie und Psychologie]: GS 8: 42) und Ideologie »geht in Terror

über«6 (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 477). Die vermittelte Gewalt, welche Ador-

no zufolge kapitalistische Gesellschaften zusammenhalten, tritt zunehmend direkter

hervor (sieheKapitel 2.1.1.).Mit der abnehmendenVermittlung durch denMarkt kommt

es dementsprechend zumWandel der Ideologie, sie wird zur unmittelbaren Identifikation mit

derMacht. Ideologie wird fadenscheiniger und verliert dennoch keineWirkmächtigkeit.

Somit formuliert Adorno ein Ideologie-Paradox, das zu erfassen jedoch die Darstel-

lung weiterer Aspekte seines Ideologie-Begriffs verlangt. Zunächst soll das Modell von

Basis undÜberbau kurz beleuchtet werden, bevor der Begriff des falschen Bewusstseins

näher betrachtet wird. Beide von Marx und Lukács übernommenen Konzepte reformu-

liert Adorno unter dem Eindruck der fordistischen Transformation. Auf dieser Basis

wird das Ideologie-Paradox anschließend wieder aufgerufen.

Das Basis-Überbau-Modell

Adorno knüpft für seinen Ideologiebegriff an einen zentralen materialistischen Gedan-

kenvonMarxan.DasBewusstseinwirdvomSeinbestimmt.Daher rechnetAdorno Ideo-

6 Schivelbusch formuliert in seiner Studie über denNewDeal, Faschismus undNationalsozialismus:

»Wenn aber« für die Theoretiker der Propaganda »Propaganda Gewaltersatz war«, dann war um-

gekehrt auch Gewalt Propaganda, wenn sie erfolgreich über ihre unmittelbaren Folgen, das Ver-

halten der Menschen beeinflusst, »was für den revolutionären und den institutionalisierten staat-

lichen Terror gleichermaßen gilt.« (Schivelbusch 2005: 78)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

logien demÜberbau einer Gesellschaft zu, derenUnterbau dem »Primat der Ökonomie«

(Adorno 1955: [Soziologie undPsychologie]: GS 8: 48) folgt. Für Phänomene des Bewusst-

seins und für Subjektivierung im Allgemeinen gilt daher ein »Vorrang der Gesellschaft

über die Psychologie« (vgl. Adorno 1966: [Postscriptum]: GS 8: 89). Das Individuum ist

daher für Adorno wesentlich gesellschaftlich bestimmt (siehe Kapitel 4.1.1.). ZumÜber-

bau gehören subjektive Vorgänge, Ideologien, aber auch das Bewusstsein der Massen,

Bildung beziehungsweise Halbbildung, Kultur beziehungsweise Kulturindustrie. Gene-

rell umfasst der Überbau bei Adornowie beiMarx neben der Sphäre des Staates und des

Rechts auch die des Geistes. Wie oben ausgeführt, begreift Adorno den Geist dabei im-

mer als gesellschaftlich und (natur-)geschichtlich vermittelt.

Gleichwohl beharrt Adorno auf der Selbstständigkeit der geistigen Sphäre: »Die

Selbstständigkeit geistiger Produkte, ja die Bedingung ihrer Verselbständigung selbst

wird im Namen Ideologie zusammengedacht mit der realen geschichtlichen Bewegung

der Gesellschaft.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre] GS 8: 457; vgl. 1959: [Halbbildung]: GS

8: 121) Aus der Selbstständigkeit des Geistes erwächst sein Potential zum Gegebenen in

Differenz treten zu können und damit zu Wahrheit und Unwahrheit. Der Widerspruch

zwischen ökonomistischem Materialismus, der das Bewusstsein in Abhängigkeit von

dem Sein der Gesellschaft sieht, und einer idealistischen Auffassung, welche auf der

Objektivität des Geistes beharrt, war Adorno bewusst: »Der Widerspruch zwischen der

objektiven Wahrheit von Geistigem und dessen bloßen Für-Anderes-Sein, mit dem das

traditionelle Denken nicht fertig werden kann, wäre als einer der Sache, nicht als bloße

Unzulänglichkeit der Methode zu bestimmen.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre] GS8:

464) Es kommt also bei Adorno darauf an, das Basis-Überbau-Modell weder über Bord

zu werfen noch deterministisch die ökonomische Basis absolut zu setzen. Vielmehr

geht es darum, deren Widerspruch mit der Selbstständigkeit und der Objektivität des

geistigen Überbaus im Rahmen einer dialektischenTheorie der Gesellschaft zu denken.

Auf dieseWeise wird deutlich,wie derWiderspruch vonÜberbau undUnterbaumit den

dynamischen und statischen Momenten der kapitalistischen Gesellschaften vermittelt

ist.

An die Marxsche Ideologienlehre schließt Adorno auch im Punkt ihrer Transforma-

tion an, wonach sich der geistige Überbaumitsamt der Ideologien langsamer verändert

als der ökonomische Unterbau. »Ungleichzeitigkeit in der Bewegung von Überbau und

Unterbau hat dann Marx prinzipiell formuliert in dem Satz, der Überbau wälze langsa-

mer sichumals derUnterbau.« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 44) Allerdings beharrt Adorno

bei aller Dynamik der kapitalistischen Entwicklung von der Frühphase bis zum Mono-

polkapitalismus auf den statischen Elementen der kapitalistischen Vergesellschaftung,

darunter der durch die Verfügung über die Produktionsmittel bedingten Klassenspal-

tung und dem Fehlen eines rationalen Gesamtsubjekts (vgl. Adorno 1968: [Industriege-

sellschaft] GS 8: 369). Ein Kern der kapitalistischen Produktionsweise bleibt weitgehend

statisch.Es sind die antagonistischenProduktionsverhältnisse,die zur Spaltung derGe-

sellschaft inKlassenvonVerfügendenundVerfügten führen.DiesemstatischenMoment

des ökonomischenUnterbaus gegenüber verändert sich das Bewusstsein der Individuen

und der Massen dynamisch. »Während aber am ökonomischen Grund der Verhältnis-

se, dem Antagonismus wirtschaftlicher Macht und Ohnmacht [d.h. der Verfügung über

die Produktionsmittel, P.E.], und damit an der objektiv gesetzten Grenze von Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 165

nichts Entscheidendes sich änderte, wandelte die Ideologie sich um so gründlicher. Sie

verschleiert die Spaltungweiterhin auch denen,welche die Last zu tragen haben.« (1959:

[Halbbildung]: GS 8: 100) Es stellt sich also die Frage, was genau Adornomeint, wenn er

mit Marx argumentiert, »dass der Überbau langsamer sich umwälzt als der Unterbau«

(ebd.: 110)?7DieAntwort liegt in denProduktivkräften.Sie sind das dynamischeMoment

der kapitalistischen Produktionsweise und der sich schnell umwälzende Teil des öko-

nomischen Unterbaus. Wie Adorno in einer Vorlesung formuliert, liegt »die Wahrheit

bei den gesellschaftlichen Produktivkräften« (Adorno 1960: PuS: 155). Es scheint, als ob

die Entwicklung der Produktivkräfte die der Gesellschaft bestimmt, wie Adorno in der

Kontroverse umdenTerminus Industriegesellschaft schreibt. Jedoch bildet dies, so zeigt

Adorno luzide, nur die Ideologie im Spätkapitalismus, es handelt sich um »die aktuel-

le Gestalt gesellschaftlich notwendigen Scheins« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]:

GS 8: 369). Die Ideologie der Industriegesellschaft wäre es demnach, eine derart fort-

schrittliche Verwaltung von Produktion, Distribution und Konsumtion zu haben, dass

in ihr die Klassenspaltung aufgehoben und die Gesellschaft nach rationalen Prinzipi-

en organisiert wäre. Tatsächlich lässt dieser »technologische Schleier« die fortgesetzte

(Klassen-)Herrschaft verschwinden und stabilisiert so die auf dem »Tauschprinzip« ba-

sierende gesellschaftliche »Totalität« (ebd.) auf erweiterter Grundlage. Die schematische

Trennung von dynamischen Produktivkräften und statischen Produktionsverhältnissen vermitteln

sich aus dieser Perspektive zu einem Ganzen, dem sich umwälzenden Unterbau. Erst die dialek-

tische Theorie erlaubt es, diese Momente nicht fetischisierend zu gebrauchen. Wie die

Kategorien von Statik und Dynamik selbst erweisen sie sich als »vermittelt in sich, das

eine impliziert das andere.« (Adorno 1961: [Statik] GS 8: 228) Diese dialektische Vermitt-

lung findet nicht nur imUnterbau, sondern auch imÜberbau statt. »Ideologien«wie die

liberale Vorstellung der Konkurrenz, so Adorno, »mögen sich langsamer umwälzen als

die tragenden wirtschaftlichen Strukturen«, etwa die besprochene Tendenz zumMono-

polkapitalismus. Jedoch betont er, »die seelischenReaktionsformen« (Adorno 1952: [revi-

diertePsychoanalyse]:GS8: 31)wieAggressionundAnpassungkönntendurchausSchritt

halten. Also ist die Ideologie,wie sie etwa inDiskursen oder Erzählung zirkuliert, relativ

unabhängig von den subjektiven Strategien ihrer Aneignung.

Fest steht, dass der Wandel auf den Ebenen der Produktivkräfte und der Ideologien

dem Aufrechterhalten des Bestehenden gilt, also der fortgesetzten antagonistischen

Herrschaft durch die Produktionsverhältnisse hindurch. Ihrer Verschleierung und

Rechtfertigung dienen Ideologien.Daher werden sie oft als falsches Bewusstsein begrif-

fen – einen Gedanken, den Adorno ebenfalls reformuliert.

Das falsche Bewusstsein

Adorno greift für sein Verständnis von Ideologie den Begriff des falschen Bewusstseins

von Lukács auf, der ihn in Geschichte und Klassenbewusstsein (Lukács 1923) bestimmt hat-

te. »Konkrete Untersuchung [des Bewusstseins, P.E.] bedeutet also: Beziehung auf die

Gesellschaft als Ganzes [d.h. als Totalität, P.E.]. Denn erst in dieser Beziehung erscheint

7 In der Vorlesung über Philosophie und Soziologie kommt Adorno gleichfalls auf den Punkt der un-

gleichzeitigen Umwälzung von Basis und Überbau zu sprechen und bringt sie in Verbindung mit

der These vom cultural lag (vgl. Adorno 1960: PuS: 189).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

das jeweilige Bewusstsein, das die Menschen über ihr Dasein haben, in allen seinen we-

sentlichen Bestimmungen.« (Lukács 1923: 125, Hervorhebung imOriginal) Daher unter-

scheidet Lukács das Bewusstsein für das individuelle Subjekt von dem Bewusstsein für

das objektive Ganze der Gesellschaft. »Es erscheint einerseits als etwas subjektiv aus der

gesellschaftlich-geschichtlichen Lage heraus Berechtigtes, Verständliches und Zu-Ver-

stehendes, also als ›richtiges‹, und zugleich als etwas objektiv an dem Wesen der ge-

sellschaftlichenEntwicklungVorbeigehendes, sie nicht adäquat Treffendes undAusdrü-

ckendes,alsoals ›falschesBewusstsein‹.« (Ebd.)AdornoübernimmtLukács’Bestimmun-

gen von Bewusstsein als richtig und falsch auf Basis der Annahme über gesellschaftliche

Totalität, denn sie erfasse »das dialektische Problem der Ideologien«, wonach sie »zwar

falsches Bewusstsein, aber doch nicht nur falsch sind.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]:

GS 8: 472) Davon ausgehend entwickelt Adorno ein umfassendes dialektisches Verständ-

nis von Ideologie, das historisch undmaterialistisch ihre wandelnden Funktionszusam-

menhänge undKonstellationen analysiert und die Vermittlung von IndividuumundGe-

sellschaft zukritisierenerlaubt. IndiesemSinn istAdornozufolgebereits [d]ieTrennung

von Gesellschaft und Psyche« einerseits »falsches Bewusstsein«, denn »sie verewigt ka-

tegorial die Entzweiung des lebendigen Subjekts und der über den Subjektenwaltenden

und doch von ihren herrührenden Objektivität.« (Adorno 1955: [Soziologie und Psycho-

logie]: GS 8: 44) Dem entspricht Adornos Feststellung, dass es sich bei der Trennung von

Individuum und Gesellschaft um Gewalt handelt (siehe Kapitel 2.1.1. und 4.1.1.). Ganz

in der Diktion von Lukács fährt Adorno fort: »Das falsche Bewusstsein ist zugleich rich-

tiges«, denn es erfasst korrekt, dass real »inneres und äußeres Leben sind voneinander

gerissen« (ebd.: 45) werden. IndemAdorno die Bereichemultipliziert, die er der Analyse

des falschenBewusstseins unterwirft, entwickelt er denBegriff Lukács’weiter und greift

die historische Dynamik auf, wie im folgenden Abschnitt zur verwalteten Welt gezeigt

wird. Er bezieht ferner die Dichotomie von falsch und richtig auf die dialektische Kon-

stellation vonWahrheit und Unwahrheit in Ideologien (siehe Kapitel 3.1.3.).

Unter demGesichtspunkt der Zweck-Mittel-Rationalität, so Lukács, »erscheint das-

selbe Bewusstsein« erstens »als subjektiv die selbstgesetzten Ziele verfehlend und zu-

gleich« (Lukács 1923: 125), zweitens, als »ihm unbekannte, ungewollte objektive Ziele der

gesellschaftlichen Entwicklung fördernd und erreichend.« (ebd.: 125–126) Adorno greift

diesenGedanken Lukács auf und entwickelt ihnweiter zumMotiv einer irrationalen Ra-

tionalität. Der sich verselbstständigende »bürgerliche[] Instrumentalismus,welcher die

Mittel fetischisiert« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181), kehrt »die Zweck-Mittel-Rationa-

lität dialektisch um.« (ebd.: 185) Irrational setzt die instrumentelle Vernunft die Mittel

als Zweck und so werden die Zwecke über den Köpfen der Menschen unbewusst von ge-

sellschaftlichen Prozessen bestimmt: Einziger Zweck ist die Aufrechterhaltung des Be-

stehenden.

Für den Aspekt des falschen Bewusstseins gilt, wie für das Basis-Überbau-Modell,

dass es einemhistorischenWandelunterworfen ist.UnterdemMonopolkapitalismus,so

Adorno, vermittelt nicht länger der Markt und so entstehen Ideologien, die dem Begriff

des falschen Bewusstseins nicht mehr vollständig entsprechen. ImNationalsozialismus

zeigte sich in den offiziellen Verlautbarungen des Regimes und den Schriften von Hitler

und Rosenberg nicht länger die objektive Gesellschaft in verschleierter Form auf falsche

und zugleich wahreWeise. »Ihre Niveaulosigkeit ist Symptom eines Zustandes, den der

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 167

Begriff von Ideologie, von notwendigem falschen Bewußstein gar nicht mehr unmittel-

bar trifft. In solchem Gedankengut spiegelt kein objektiver Geist sich wider, sondern es

ist manipulativ ausgedacht, bloßes Herrschaftsmittel« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]:

GS 8: 465). Adorno wiederholt diesen Gedanken mit Blick auf den neuen Rechtsradika-

lismus in der BRD, dessen Ideologien »nicht im eigentlichen Sinn des Begriffs ›notwen-

dig falschesBewusstsein‹ darstellen« vielmehrmüssen sie »als sozialpsychologischeKal-

kulationen« (Adorno 1959: [Rezension Rechtsradikalismus]: GS 20.1: 388) von Affekten

begriffen werden. Das Hervortreten des Manipulationscharakters betrifft nicht nur die

politischen Ideologien der Rechten, sondern auch dieWerbung und die Kulturindustrie.

Zwar »besaßen Ideologien stets schon ihrenpropagandistischenAspekt«,dochaufgrund

ihrer ungeheuren quantitativen Ausbreitung durch die Administration erfolgte ein qua-

litativer Umschlag, sie werden »nun planvoll ganz und gar dem Primat der Propagan-

da unterworfen« (ebd.). Um den Inhalt der Ideologien zu erfassen, braucht es immer

weniger einen selbständigen Geist, denn Ideologien »lösen sich auf in eine Reihe mehr

oderminder kohärenter ›Stimuli‹« (ebd.) oder »werdendurchdenUkas der approbierten

Weltanschauung ersetzt« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 466). Die Rolle des Geis-

tes nimmtab,weil »totalitäre Ideologien«nichtmehrden »Anspruch vonAutonomieund

Konsistenz« unddamit aufWahrheit erheben »oder nur ganz schattenhaft.« (Ebd.) Ideo-

logien drohen entweder mit Gewalt oder manipulieren nach der »Art sozialpsychologi-

scher Versuchsanordnung«, ähnlich »wie hochrationalisierte Reklame« lockt die Ideo-

logie, »indem sie ihnen Ersatzbefriedigungen vor allem kollektiv-narzißtischer Art ver-

schafft.« (Adorno 1959: [Rezension Rechtsradikalismus]: GS 20.1: 388) »Totalitäre Ideo-

logien« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 466) funktionieren zunehmend nach den

Reiz-Reaktions-Schemata. Die Rolle der Affekte lässt die des Geistes beim Funktionie-

ren von totalitären Ideologien in denHintergrund treten.Den Begriff von Ideologien als

notwendig falsches Bewusstsein macht das tendenziell überflüssig. Auf Wahrheit erhe-

ben totalitäre Ideologien subjektiv für das einzelne Individuum keinen Anspruch mehr

und auch objektiv verzichten sie auf »die Vernunft in den Ideologien, wie sie im Begriff

der historischenNotwendigkeit hegelischmitgedacht war« (ebd.: 469). Die Transforma-

tion der Ideologien unter dem Monopolkapitalismus verschiebt das Prädikat der Not-

wendigkeit von der Geltung zur Genese. »Notwendig ist die Entwicklung, die zu solcher

Veränderung der Ideologien führte, nicht aber ihr Gehalt und ihr Gefüge.« (ebd.: 466) Je-

doch ist dies nicht das Ende von Ideologie schlechthin, vielmehr eine neue Etappe ihrer

Entwicklung. Ideologien transformieren sich ausgehend vom Warenfetisch im frühen

Kapitalismus über die Universalisierung des Tauschprinzips im Hochkapitalismus hin

zur ›verwalteten Welt‹ im Monopolkapitalismus, in welchem die Gesellschaft selbst zur

ideologischen Erscheinung wird.

Die verwaltete Welt oder Gesellschaft als Ideologie

ImMonopolkapitalismus fehlt es zwar an Ideologien, die über den derzeitigen Zustand

hinausweisen, daher wird die bestehende Gesellschaft selbst zu ihrem Ideal. »Nichts

bleibt als Ideologie zurück denn die Anerkennung des Bestehenden selber« (Adorno

1954: [Ideologienlehre] GS 8: 477), resümiert Adorno die Entwicklung von Ideologie

bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Die Gesellschaft hat sich vollständig integriert zur

»integralen Gesellschaft« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 18). Rationale Verwaltung

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

herrscht in allen Bereichen der »verwaltetenWelt« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181–182)

und die Individuen haben sich um der Selbsterhaltung willen an den Apparat soweit

angepasst, dass »[d]ie ganze angepasste Gesellschaft« sich als »bloße darwinistische

Naturgeschichte« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 96) offenbart. Doch so düster und

starr das Bild erscheint, das Adorno zeichnet, auch umzumWiderstand zu provozieren,

so wenig erübrigt sich das Problem, das mit dem Begriff der Ideologie benannt wird:

Welches Bewusstsein haben die Menschen von den Verhältnissen, in denen sie leben,

wie trägt dieses zu ihrer Stabilität bei undwo zeigen sichMöglichkeiten zurMündigkeit

(siehe Kapitel 4.1.4.)? Dafür folgt Adorno der gesellschaftlichen Entwicklung:

»Der materielle Produktionsprozess als solcher offenbart sich am Ende als das, was

er in seinem Ursprung im Tauschverhältnis, als einem falschen Bewusstsein der Kon-

trahenten voneinander, neben dem Mittel zur Erhaltung des Lebens zugleich immer

schon war: Ideologie. Umgekehrt aber wird zugleich das Bewusstsein mehr stets zu

einem bloßen Durchgangsmoment in der Schaltung des Ganzen. Ideologie heißt heu-

te: die Gesellschaft als Erscheinung. Sie ist vermittelt durch die Totalität, hinter der die

Herrschaft des Partialen steht, nicht jedoch umstandslos reduktibel auf ein Partialin-

teresse, und darum gewissermaßen in all ihren Stücken gleich nah demMittelpunkt.«

(Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 25; Hervorhebung P.E.)

In kondensierter Form finden sich im vorliegenden Zitat die bisher beschriebenen

Aspekte. Im Rahmen der Naturgeschichte hat der Mensch den der Wirklichkeit gegen-

über selbstständigen Geist entwickelt, um sich zu erhalten und den gesellschaftlichen

Stoffwechsel mit der Natur zu organisieren, wodurch mit der Trennung von Hand- und

Kopfarbeit die Grundlage von Herrschaft entsteht. Als der Stand der Produktivkräfte

es erlaubte, konnten auf dem Markt die Produkte des materiellen Produktionsprozes-

ses getauscht werden, wodurch sie zu Waren fetischisiert wurden. Daher musste real

von ihren besonderen Eigenschaften abstrahiert werden. In dem Maße, wie für den

Markt produziert wurde, entfremdeten sich die Produzenten von ihren Produkten und

verdinglichten die Menschen ihre Beziehungen untereinander. Damit nimmt das not-

wendig falsche Bewusstsein der Individuen von den wirklichen Zusammenhängen der

Gesellschaft kapitalistische Formen an. Auf dieser ideologischen Grundlage konnte die

kapitalistische Gesellschaft fortschreiten und eine Dynamik entfalten, welche sie selbst

zu überwinden drohte. Um die antagonistische Gesellschaft weiter zu rechtfertigen

und zum Zweck der Stabilisierung ihrer statischen Momente, musste der Geist auf

seine Selbstständigkeit und die geistige Sphäre auf ihre objektive Wahrheit verzichten.

Vernunft war nur als instrumentelle zur rationalen Planung und Verwaltung der Mittel

relevant, während die Zwecke des Prozesses über den Köpfen der Individuen vom Pro-

zess selbst gesetzt wurden, statt vom Gesamtsubjekt der Menschheit. Dabei erscheint

die Gesellschaft aufgrund der Entwicklung der Produktivkräfte als fortschrittlich und

rational, als hätte sie den ihr zugrunde liegenden Antagonismus überwunden. Dieser

technologische Schleier ist aber nur ein Schein, um die gesellschaftliche Möglichkeit menschlicher

Verhältnisse zu verdrängen und die in den Produktionsverhältnissen fortlebende Herrschaft zu

rechtfertigen sowie deren Gewalt zu verschleiern. Auf Basis der Klassenspaltung und durch

das Kräftespiel von Partialinteressen hindurch vermittelt eine brüchige Totalität (siehe

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 169

Kapitel 1.3.2.) die Produktionsverhältnisse mit den Produktivkräften immer enger, zu-

gleich erscheint gesellschaftlicher Fortschritt unmittelbar als der von Produktivkräften.

Wenn Adorno in dem angeführten Zitat also die These aufstellt, die Gesellschaft

selbst sei ideologischer Schein, so ist dabei folgendes Argument zentral: »Der Schein

wäre auf die Formel zu bringen, dass alles gesellschaftlich Daseiende heute so vollstän-

dig in sich vermittelt ist, dass eben das Moment der Vermittlung durch seine Totalität

verstellt wird.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369; vgl. 1951: [Kulturkritik]:

GS 10.1: 21) Ideologie, so Adorno, ist also weit umfassender geworden als einzelne Ideen

es gewesen waren, etwa die gerechte Konkurrenz, der Nationalismus oder die Freiheit.

Sie ist von einzelnen Momenten der Vergesellschaftung zur Erscheinung dieser Ge-

sellschaft selbst für das Bewusstsein geworden, organisiert durch bewusste Planung

und doch bewusstlos Zwecken der Kapitalakkumulation folgend. Gesellschaft erstarrt

zum Fetisch und ihre Fortschrittlichkeit selbst wird zum Schleier ihres Stillstands. Das

Bewusstsein fällt hinter seine Fähigkeit zurück, über das Bestehende hinaus zu denken,

weil die Autonomie des Geistes nicht mehr benötigt und entweder vereinnahmt oder

bedroht wird.

Da inder verwaltetenWelt die geistige Sphäreund ihrer Produktemitsamtden Ideo-

logien ihre relative Autonomie verlieren, büßt das Bewusstsein subjektiv fürs Individu-

um wie objektiv für den historischen Prozess seinen Anspruch auf Wahrheit ein. »Das

gesellschaftliche bedingte falsche Bewusstsein von heute«, so Adorno, »ist nicht mehr

objektiver Geist« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 474), paradoxerweise deshalb,

weil esmit denMitteln des Geistes durch instrumentelle Vernunft »wissenschaftlich auf

die Gesellschaft zugeschnitten wird.« (ebd.: 475) Ideologie im klassischen Sinn ist also vor der

rational geplanten Irrationalität der integrierten Gesellschaft zergangen, sie wurde ihrer Substanz

beraubt. Um die statischen Momente in den Produktionsverhältnissen zu stabilisieren,

war diese Entwicklung notwendig. Es liegt an dem von Adorno ausgemachten objekti-

ven Widerspruch von Substanzverlust und Expansion, dass er behaupten kann: »Ideo-

logie ist heute der Bewußtseins- und Unbewußtseinszustand der Massen als objektiver

Geist, nicht die kümmerlichenProdukte,die ihnnachahmen« (ebd.: 466).Nicht die ideo-

logischen Ideen oder Elemente der Kulturindustrie sind objektiver Geist, wie bürgerli-

che Ideale von Freiheit und Gerechtigkeit es noch beanspruchen konnten, sondern dass

der Geist die Selbstständigkeit ablegt und das Bewusstsein in der Bestätigung des Be-

stehenden verharrt. Die Selbst-Entfremdung von Geist und Bewusstsein, ihre Regres-

sion, vollzieht sich notwendig. Sie erscheint gesellschaftlich bedingt, wenn auch nicht

substantiell vernünftig. Dieser Zustand von Bewusstsein und Unbewusstsein ist damit

der objektive Geist der Verhältnisse der verwalteten Welt. Er erfüllt somit auf paradoxe

Weise die Bestimmung des notwendig falschen Bewusstseins, nur ohne Anspruch auf

Wahrheit und Objektivität.

Das Ideologie-Paradox bei Adorno

Die paradoxe Situation vom Fortbestehenden der Ideologien nach ihrem Ende, die aus

der Integration des Geistes in die verwalteteWelt im Spätkapitalismus entsteht, besteht

darin, dass Ideologien dem Begriff vom notwendig falschen Bewusstsein nach substan-

tiell vergangen sind und doch geisterhaft weiterleben, indem die gesamte Gesellschaft

zur Ideologie ihrer selbstwurde.Das Ideologie-Paradox inAdornos Ideologien-Lehrebe-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

sagt: Ideologien werden fadenscheinig und doch immer wirksamer. In dem Maße, in dem sich

kapitalistische Vergesellschaftungweniger durch denMarkt vermittelt, werden sie auch

durchsichtiger. Ideologien sind Phänomene der Vermittlung (vgl. Adorno 1954: [Ideolo-

gienlehre]: GS 8: 467, siehe oben). Nimmt eine Vermittlungsinstanz an Bedeutung ab,

wandelt sich auchdieFunktionsweiseder Ideologien.Klassische Ideologien,wiedie Idee

der Gerechtigkeit des Tausches, welche am Markt ihr Modell und ihre Substanz hatte,

funktionieren anders als totalitäre Ideologien, die zur Identifikationmit derMacht auf-

rufen. Die Macht erscheint zwar unmittelbar mit der Gesellschaft identisch, bleibt in

Wahrheit aber weiterhin einMoment einer vermittelten antagonistischen Totalität (sie-

he Kapitel 2.1.2.). Den Antagonismus vergessen zu machen, bleibt Funktion von Ideo-

logie auch im Angesicht der fortschrittlichen Gesellschaft, die zur Ideologie ihrer selbst

wurde. »Solches Vergessen hilft den Monopolen mehr als die Ideologien, die schon so

dünn geworden sind« (Adorno 1942: [Klassentheorie] GS 8: 376), formuliert Adorno be-

reits 1942 in den Reflexionen zur Klassentheorie. Ideologien argumentieren so fadenschei-

nig, wollen gar nicht mehr geglaubt werden, »dass sie sich als Lügen bekennen, um de-

nen, die daran glauben müssen, die eigene Ohnmacht um so nachdrücklicher zu de-

monstrieren.« (ebd.: 376) Ohnmacht und Ideologie ergänzen sich in ihren Wirkungen

zur Stabilisierung der Herrschaft (siehe Kapitel 2.3.). Die Ideologien sind dünn,weil die

Gesellschaften »durchsichtig« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]GS8: 467) gewordensind.8

Damit treten die gesellschaftlichenMachtverhältnisse leichter erkennbar an die sichtba-

re Oberfläche. Dennoch erkennt Adorno ein Nachleben der Ideologien. »Die Undurch-

sichtigkeit derWelt nimmt offenbar für das naive Bewusstsein zu,während sie in so vie-

lem durchsichtiger wird.« (Adorno 1961: [Meinung]: 154) Die Welt, wie sie eingerichtet

ist, ihre Ordnung, wird ideologisch verdoppelt. Die »übermächtige Ordnung der Dinge

[ist; P.E.] zugleich ihre eigene Ideologie«undbewirkt einen »undurchdinglich[en]Bann«

(Adorno 1968: [Spätkapitalismus]:GS8: 370). IhreDurchsichtigkeit führt nicht zumEnde

der Ideologie, sondern zur Verlagerung des Ideals in die Gesellschaft selbst: Ideologien

werden fadenscheinig, da es nur noch um Bestätigung des Status quo geht, nicht aber

um einen qualitativ anderen Zustand.

An dieser Stelle könnte der Einwand erhoben werden, Adorno undHorkheimer hät-

ten in derDialektik der Aufklärung noch mit der Undurchsichtigkeit der Ideologien argu-

mentiert.Die »zur vagenUnverbindlichkeit getriebene Ideologie« würde dadurch »doch

nicht durchsichtiger und auch nicht schwächer.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:

170) Gerade ihre »Vagheit […] fungiert als Instrument der Beherrschung« (ebd.). Doch

widerspricht dies nicht grundlegend der These vom Ideologie-Paradox, da qua Vagheit

die Tendenz auf Fadenscheinigkeit erhalten bleibt. Entscheidender ist, dass Adorno und

Horkheimer bereits von »den abgestandenen Ideologien, für welche die ephemeren In-

halte einstehen müssen« (ebd.: 158) sprechen. Ihnen gegenüber »bezeugt sich« die »ge-

sellschaftliche[] Macht« in der verwaltetenWelt »wirksamer in der von Technik erzwun-

genen Allgegenwart von Stereotypen« (ebd.). Die Verlagerung von Inhalten auf Technik als

zentrales Merkmal des Funktionswechsels von Ideologie entspricht der Tendenz auf ideologische

Verdopplung des Bestehenden, die sich niederschlägt in der Gesellschaft als Erscheinung.

8 So spricht Adorno in einer Vorlesung auch vom »Dünn- und Brüchigwerden der Ideologie heute«

(Adorno 1960: PuS: 227; vgl. 265).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 171

3.1.2. Funktionen von Ideologie nach Adorno

»Das lückenlos geschlossene Dasein, in dessen Verdopplung die Ideologie heute

aufgeht, wirkt um so großartiger, herrlicher und mächtiger, je gründlicher es mit

notwendigem Leiden versetzt wird. Es nimmt den Aspekt von Schicksal an.« (Adorno/

Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 174)

Ideologien erfüllen verschieden Funktionen im Prozess der Vergesellschaftung im All-

gemeinen, wie eine Analyse des Begriffs und seiner Verwendungen in Adornos Schrif-

ten zeig. Es gibt auch für die kapitalistische Gesellschaft spezifische Funktionen, die

von ihm begrifflich besonders gefasst werden. Diese ausgewählten Aspekte der Ideolo-

gie werden im Folgenden behandelt: Ideologien stabilisieren die Subjekte, indem sie es

ihnen ermöglichen, Leiden auf repressiveWeise zu verarbeiten. Spezifisch für die kapi-

talistische Produktionsweise ist die ideologische Funktion des Fetischs ausgehend vom

Warenfetisch bei dem real von den besonderen Eigenschaften der Produkte abstrahiert

wird, um den Tausch zu ermöglichen. Ideologie bildet einen Verblendungszusammen-

hang und erfüllt so auch die umfassende Funktion der Verschleierung des Wesens der

Gesellschaft.

Die Stabilisierung der Subjekte angesichts von Leiderfahrungen

In Adornos Kritischer Theorie der Gesellschaft kommt der Erfahrung von Leiden eine

fundamentale Rolle zu (siehe Kapitel 2.1.). Bereits in derDialektik der Aufklärung behaup-

teten Adorno und Horkheimer, dass die »reale Geschichte aus dem realen Leiden ge-

woben« ist (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 57). Leiden stellt die materielle Basis

der Philosophie Adornos dar, so dieThese. In derNegativenDialektik erklärt er die Aufga-

be, die diversen Formen des Leidens beredt zumachen, zur »Bedingung allerWahrheit«

(Adorno 1966: ND: GS 6: 29). Umgekehrt lassen die Ideologien das Leiden vergessen,wo-

durch sie sich als Unwahrheiten zu erkennen geben.

Zwar ist das vonGewalt undOhnmacht einhergehende Leiden objektiv beschreibbar

und damit unzweifelhaft, doch bilden die Kulturindustrie und andere Formen von Ideo-

logie einenVerblendungszusammenhang,der es vergessenmachtunddamitdieGewalt-

verhältnisse aufrechterhält. Adorno nutzt den psychologischen Begriff der »narzissti-

schen Kränkung« (Adorno 1961: [Meinung]: 156), um die Leiderfahrung und die von ihr

ermöglichte autoritäre Dynamik zu erfassen (siehe Kapitel 2.1.2. und 4.1.2.). Soziologie,

Psychologie und Philosophie werden von Adorno zusammengebracht, um das Zusam-

menwirken von Herrschaft, Ideologie und Subjekt zu beschreiben. Die objektive Ohn-

macht der Individuen den gesellschaftlichen Prozessen gegenüber, hinter der die ant-

agonistische Gesellschaft und das Fortwirken der Klassenherrschaft stehen, erfährt das

Subjekt als Kränkung gegenüber einem Ideal der Souveränität und Stärke. Dieses wird

amBegriff des stabilen und selbstidentischen Ichs gebildet, welcher selbst Ideologie ist.

Der Repressionshypothese folgend, nach derMacht auf Triebverzicht beruht, behauptet

Adorno den psychologischen Ausweg aus den Erfahrungen des Leids durch die »Identi-

fikation mit der Macht« (ebd.). Ideologien organisieren diese Identifikation, indem sie

unterschiedlicheErzählungen anbieten,umdie Leiderfahrungen zu verarbeitenund ab-

zuwehren. Einheitlich ist die Struktur der Ideologien, verschieden die Inhalte, die sie,

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

meist in Form von Erzählungen oder Zeichen vorgeben. Zwar wirkt in allen das Prin-

zip derMacht, die es erlaubt, die Ohnmacht zu kompensieren.Doch die konkreteMacht

kann verschieden sein, mit der sich zu identifizieren die jeweiligen Ideologien aufru-

fen: Der Markt, die Nation, der Kommunismus. Die Identifikation mit der Macht verleiht

den auferlegten Entsagungen, erlittenen Härten und seelischen Kränkungen einen höheren Sinn.

Ideologien rechtfertigen damit das sinnlose Leiden, indem sie behaupten, es hätte einen

geschichtlichen Zweck (vgl. Adorno 1964: LGF: 9, 42). Diese Sinnstiftung ist ein wesentli-

cher Mechanismus der Subjektstabilisierung von Ideologien (vgl. Jaeggi/Celikates 2017:

103).

Exkurs: Ideologien als Erzählungen betrachtet

Wenn Ideologien funktionell betrachtet eine einheitliche Struktur aufweisen, aber in-

haltlich verschiedene Narrative aufbauen wie den Markt oder die Nation, ist der Zu-

sammenhang erklärungsbedürftig.Adorno selbst nutzt denBegriff der Erzählungnicht,

um Ideologien zu beschreiben. Doch erscheint diese Erweiterung seiner Ideologietheo-

rie sinnvoll, besonders mit Blick auf die Funktion der Leidkompensation. In seiner Aus-

einandersetzung mit Adornos Ideologiebegriff erarbeitet Hansjörg Bay den Begriff der

»Ideologische[n] Erzählungen«, die, so seine These, »die gesellschaftlichen Leiderfah-

rungen aus[blenden], auf die sie reagieren; sie bilden einen Erzählpanzer, indem sich

Subjekte zu stabilisieren suchen.« (Bay 1995: 17; Hervorhebung P.E.) Während Adorno

die sozialphilosophische Struktur der Ideologien und ihre psychologischen Funktions-

weisen offenlegt, ergänzt der Begriff der Erzählung diese Ideologietheorie mit Blick auf

die Akteursperspektive. Die Akteure müssen sich nicht nur mit der Macht schlechthin

identifizieren, sondern mit einer bestimmten Macht, von denen sie ein Bild, genauer

eine Erzählung, im Bewusstsein habenmüssen. Bay erfasst prägnant, dass »das Phäno-

men Ideologie erst ausderErfahrungswirklichkeit der ›ideologischVerblendeten‹« (ebd.:

21) verständlich wird. Sie stabilisieren sich durch die von ideologischen Narrativen pro-

duzierte Sinnstiftung (vgl. ebd.: 23).

Auchwenn Bay die Analysen von Sein und Bewusstsein für veraltet hält (ebd.: 17), er-

scheint sein literaturwissenschaftlich inspirierter Begriff der ideologischen Erzählung,

der auf die Verarbeitung von gesellschaftlich notwendigen gemeinsamen Leiderfahrun-

gen verweist, als sinnvolle Ergänzung. Die Perspektive Bays auf Narrative berührt sich,

wie dieser Abschnitt zeigen möchte, mit Motiven Adornos, wie der Bedeutung von Er-

fahrung, der ideologischen Rolle des Vergessens und der Frage nach der Subjektstabili-

sierung und teilt den Impuls, Leiden beredt zumachen. Beide Perspektiven können sich

ergänzen und lassen imWechsel andere Sichtweisen zu. Bays Einspruch, dass struktu-

relle Perspektiven auf Ideologie die Handlungsfähigkeit und Erfahrungen der Subjekte

nicht wahrnehmen, überzeugt jedoch nur teilweise. Ohne die sozialphilosophische Per-

spektive auf Strukturen, die objektiv Ohnmacht bedingen, bleibt unverständlich, woher

die gemeinsamen Erfahrungen von Leid kommen, die in Erzählungen verarbeitet wer-

den müssen. Die unterschiedlichen Betonungen der Passivität oder der Aktivität von

Individuen sind also der Perspektive geschuldet, die man einnimmt, um verschiedene

Funktionsweisen und Dimensionen von Ideologie und deren Vermittlung mit anderen

gesellschaftlichen Phänomenen zu beschreiben. Bay selbst spricht die Möglichkeit der

Vermittlung beider Perspektiven klar aus: »Reproduktion des objektiven Scheins und

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 173

Produktion eines Erzählpanzers gegen gesellschaftliche Leiderfahrungen: das sind die

beiden Stränge von Ideologie.« (ebd.: 30) Allerdings erscheint Bays Vorwurf gegen die

bisherigen Ideologiekonzeptionen, sie hätten die Sicht der handelnden Subjekte ausge-

blendet und sie als passive Rezipienten abgetan, auch teilweise zutreffend. Sein Fokus

auf der Performativität von Ideologien und dem aktiven Gestalten der Individuen, wel-

chen der Zugriff auf Ideologien als Erzählungen erlaubt, ist nicht nur Ausdruck einer

postmodernen Theorie, sondern auch veränderter Funktionsweisen von Ideologien im

Postfordismus.Sowaren dieMedien zuAdornos Zeiten nochweitgehendnach demSen-

der-Empfänger-Prinzip organisiert (vgl. Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 142–143;

siehe Kapitel 3.1.3.).Damit hatte die fordistische Ideologieproduktion objektiv inweiten

Teilen einen geplanten Charakter (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 475; siehe

Kapitel 3.1.1.). Bays Abneigung gegen die klassische Bewusstseins-Analyse, die Indivi-

duen als passiv setzte, ist bereits eine Reaktion auf die Kritik an der passivierendenWir-

kung dieser Strukturen von Adorno und anderen. Auf Adornos Eingriffe in dasTheorie-

Praxis-Gefüge (siehe Kapitel 1.3.2.) reagiert Bay und treibt damit dessenWandel voran.

Dies ist Bay bewusst und daher ist er sich völlig darüber im Klaren, dass Aktivität und

Passivität dialektisch und somit historisch und gesellschaftlich miteinander vermittelt

sind (vgl. Bay 1995: 26). Zwar triff es zu, dass Adorno das düstere Bild eines passiven Sub-

jekts in hermetischen Verhältnissen beschreibt, die dieses durch den Verblendungszu-

sammenhang nicht erkennen kann. Doch handelt es sich um eine rettende Kritik, die

Übertreibung auch aus strategischen Erwägungen einsetzt, um zumWiderstand anzu-

stacheln und die Individuen aufruft, die Spontanität zu verteidigen und auszubauen,

von der alles abhängt und sich ausgehend von der Erfahrung der Ohnmacht mündig zu

machen – darin steckt das aktive Moment (siehe Kapitel 4.1.4.).

Affektive Bindungen

Ideologien sprechen die Individuen nicht nur narrativ an, sondern auch emotional. Sie

organisieren dieseDimension der Vermittlung von IndividuumundGesellschaft, indem

sie unterschiedliche Angebotemachen und auf verschiedeneReize setzen.Diesewerden

auf Bedürfnisse zugeschnitten, welche in den Verhältnissen hergestellt werden. Ideolo-

gien reproduziert die Gesellschaft, indem sie in den Individuen eine affektive Bindung

an sie erzeugt und fördert. Der Ideologie-Begriff vom notwendig falschen Bewusstsein

ist tendenziell obsolet geworden, da die Rolle des Geistes im Funktionswandel der Ideo-

logien objektiv hinter die vonAffekten zurückgetreten ist (sieheKapitel 3.1.1.). In diesem

Sinne untersucht Adorno in derTheorie der Halbbildung die Funktion von Leitbildern, die

in der Gesellschaft der Nachkriegszeit aufkommen und »die in den Subjekten sich zwi-

schen diese und die Realität schieben und die Realität filtern« (Adorno 1959: [Halbbil-

dung: GS 8: 104). Diese »ideologischen Vorstellungen«, kennzeichnet Adorno als »affek-

tiv […] besetzt« und zwar in einem Maße, »dass sie nicht ohne weiteres von der ratio

weggeräumt werden können.« (Ebd.) Ideologien sprechen auch die Affekte an und sta-

bilisieren die Subjekte auf dieser Ebene.9 Die These von Eva Illouz, bei einigen soziolo-

9 Adorno spricht auch vom »emotionalen Kitt«, der »unter dem Zwang selber von sozialem Druck«

vom »Unbewussten und der Psychologie« erzeugt wird und dadurch »die Menschen an die eigent-

lich bereits überholten Bewusstseinsformen auch dann noch kettet, wenn sie etwa ihremBewusst-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gischen Klassikern lasse sich eine implizite Affektenlehre finden (vgl. Illouz 2004: 7–8),

bewahrheitet sich bei Adorno. Ideologien agieren nicht nur auf der Ebene des Bewusst-

seins, sondernauchderEmotionen.Bereits inderDialektikderAufklärung sprechenAdor-

no undHorkheimer vonder »böse[n] Liebe« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA:GS 3: 155)10,

die dieMenschen fürUnterwerfung empfindenundwelche sie affektiv andieHerrschaft

bindet. Diese Entwicklung hat sich in der verwalteten Welt des Fordismus weiter ver-

schärft und die Vermittlung von Subjekt und Objekt erscheint durch affektive Bindung

noch unmittelbarer, was den Bann, der von Ideologie ausgeht, stärker wirken lässt. Die-

se affektive Dimension von Ideologie, die planvoll ausgebaut wird, nach der Bedürfnisse

erzeugt undReize gezieltmanipuliert werden, kann das Verlangen nach Ideologie erklä-

ren. Aber auch die Hartnäckigkeit, mit der sich manche Individuen gegen die rationale

Einsichtwehren, lässt sichmit demBegriff der affektivenBindung besser verstehen.Denn

ratio reicht einerseits nicht heran an die Gefühlslagen, andererseits kann im anti-intel-

lektuellen Affekt (vgl. Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 788) jede Einsicht in die objektiven

Verhältnisse abgewehrt werden, welche Gefühlslagen erzeugen.

Besonders in den letzten Jahren in der Debatte um das postfaktische Zeitalter tritt

dieser Zusammenhang von Affekt und Anti-Intellektualismus wieder zutage. Stärker

noch vermag die affektive Dimension von Ideologien das Smartphone zu illustrieren,

ohne dass es auf diese zu reduzieren wäre. Jedoch bewahrheitet sich auch am Smart-

phone die These Adornos, dass technischer Fortschritt den der Gesellschaft simuliert

und diese zur Ideologie ihrer selbst geworden ist. Nicht nur werden die Sensorik der

Menschen, ihre Sinne verändert und ihre Reaktionsschemata angepasst, sondern das

Smartphone ist eine wesentliche Schaltstelle für die affektive Bindung an das Bestehen-

de, schon weil es selbst affektiv besetzt ist. Es ist den Nutzer_innen durch permanente

Handhabung vertraut, organisiert die sozialen Kontakte und ermöglicht Zugriff auf die

Welt durchDienstleistungen. Letztlichwird es selbstmit Anerkennung undMacht iden-

tifiziert und gerät so in den Bann, dem es entsprungen ist. Nicht nur als Instrument zur

Durchbrechung der Trennung von Arbeit und Freizeit durch permanente Erreichbarkeit

ist das Smartphone ein Signum unserer Zeit, sondern auch als wesentlicher Ausdruck

einer kapitalistischen Entwicklung, wie sie etwa Eva Illouz beschreibt. Emotionen wer-

den warenförmig, es werden planmäßig und für den Profit »emodities«11 (Illouz 2018:

22) produziert. In der Fetischisierung der Emotion, die eine lange Vorlaufzeit hatte und

nun ein Kennzeichen der gegenwärtigen Phase des Kapitalismus darstellt, kommt die

Ideologie auch zu sich selbst. Seit der bürgerlichen Epoche ist der Warenfetisch für

sein nach jene Zusammenhänge des Sozialprozesses und des objektiven Überholtseins durch-

schauen sollten« (Adorno 1960: PuS: 189).

10 Rehmann analysiert diese Stelle als Teil eines größeren Zusammenhangs: »Der fatale Entfrem-

dungszusammenhang wird daran offenkundig, dass die Beherrschten selbst zu dem, was man ih-

nen antut, eine ›böse Liebe‹ entwickeln« (Rehmann 2004b: 734).

11 Der Begriff der Emodities, den Illouz inWa(h)re Gefühle (2018) entwickelt, wird bereits 2004 ange-

deutet, wenn sie beschreibt, wie »intime Beziehungen fungibel werden, dass sie also zu Objekten

werden, die gehandelt und ausgetauscht werden.« (Illouz 2004: 59) Auf diese Weise werden, wie

sie schlussfolgert, »Emotionen in Entitäten verwandelt, die bewertet, inspiziert, diskutiert, verhan-

delt, quantifiziert und kommodifiziert werden.« (Illouz 2004: 161)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 175

Ideologien konstitutiv und Affekte, wie Entfremdung und die Sehnsucht nach Sinnstif-

tung, ihnen eingeschrieben. Zu Adornos Lebzeiten trat die Bedeutung des Geistigen

zurück, aus deren Sphäre Ideologien entsprungen waren, und die der Affekte nahm zu.

In der Gegenwart wird nicht mehr nur in der Werbung und politischen Agitation mit

Affekten hantiert, sondern das Individuum organisiert sich selbst, seine Kontakte und

seine Emotionen, die Gegenstand einer neuen, vorwiegend digitalen kapitalistischen

Landnahme geworden sind, deren wichtigstes Relais das Smartphone darstellt.

Fetisch, Realabstraktion, Entfremdung – ›verdinglichtes Bewusstsein‹

Analog zu Adornos Begriff von Gewalt, dessen Urbild die physische Gewalt darstellt, von

dem vielfach vermittelte Drohungen ausgehen und Gewalt (vgl. Adorno 1968: Konflikt:

GS 8: 181; siehe Kapitel 2.1.) in jeden Bereich der Gesellschaft wirkt, bildet sich Adornos

Ideologiebegriff auch an einem grundsätzlichen Zusammenhang: dem Fetisch. »Ideo-

logie und Fetischismus sind in diesem Sinn miteinander identisch« (Adorno 1960: PuS:

267). AdornosThese basiert auf der Aneignung zentraler Erkenntnisse vonMarx und Lu-

kács, wie im Folgenden gezeigt wird.

Der Warenfetischismus, wie ihn Marx beschrieben hatte, etabliert den Mechanis-

mus, in dem Ideologien wirken und von dem sie ausgehen. Es handelt sich um eine

Realabstraktion, d.h., von dem Produkt menschlicher Tätigkeit werden alle Qualitäten

abstrahiert, die nicht für den Tauschvorgang relevant erscheinen, dies geschieht nicht

nur im Geist, sondern real. In der gesellschaftlichen Praxis gewinnen die Gegenstände,

die getauscht werden, einen Tausch-Wert, der sich vomGebrauchs-Wert unterscheidet,

da er sich nur im Tausch Geld gegen Ware realisiert. Die Eigenschaft einen Tauschwert

zu besitzen, die dem Produkt gesellschaftlicher Tätigkeit zugeschrieben wird, nennt

Marx den »Fetischcharakter der Ware« (Marx 1867: MEW 23.1: 85).12 Gesellschaftliche

Beziehungen zwischenMenschenwerden in derWare verdinglicht, sie erscheinen somit

als die Eigenschaften von Dingen, wohingegen in der kapitalistischen Produktion die

Produkte den Produzenten zugleich entfremdet werden (vgl. Marx 1844:MEW 40: 520).

Die Entfremdung vonMenschen, die Verdinglichung von Beziehungen und die Fetischi-

sierung von Objekten sind als strukturelle Verhältnisse untereinander wechselwirkende

gesellschaftliche Phänomene. Sie hängen historisch mit der Warenproduktion und der

kapitalistischen Tauschvergesellschaftung zusammen. Sie beruhen auf der Abstrakti-

on von spezifischen Eigenschaften, die sowohl einen geistigen als auch einen realen

Vorgang darstellen. Die Abstraktion ermöglicht und strukturiert menschliche Praxis,

Tausch,Mehrwertproduktion und imweitesten Sinne den gesellschaftlichen Stoffwech-

sel mit der Natur. Geistige Abstraktion ist unmittelbar praktisch und umgekehrt ist

praktisches Handeln unmittelbar geistig, wenngleich zwischen beiden keine Identität

herrscht, vielmehr sind die Widersprüche Residuen der Wahrheit und wahrer Praxis

(vgl. Adorno 1969: [Marginalien]: 176).

WieLukács inGeschichteundKlassenbewusstseingezeigt hat,kommtes imhistorischen

Verlauf zur Universalisierung der Kategorie der Ware und damit auch zur Ausweitung

12 Bei Marx, so Adorno, sei von »Dynamik unter dem Gesichtspunkt der Kritik des Fetischismus die

Rede, den er, nachdem er einmal aus der Warenform abgeleitet ist, in allen Verzweigungen der

Theoriebildung aufspürt.« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 231)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

von Fetischisierung, Verdinglichung und Entfremdung. Ausgehend vomMarkt und der

Produktion affizieren diese gesellschaftlichen Verhältnisse immer weitere Lebensberei-

che bis hinein in die Kultur, indem sie ihnenMechanismen, Rationalitäten beziehungs-

weise Kalküle und Ziele vorgeben. Lukács behandelt diese philosophischen Themen im

Hinblick auf die Frage danach,was diese Entwicklungen für den Klassenkampf des Pro-

letariats bedeuten. Adorno übernimmt von Lukács verschiedene Überlegungen und Be-

griffe, darunter den des falschen Bewusstseins (siehe Kapitel 3.1.1.). Für seine Ideolo-

gienlehre sind aber auchdessenGedankenüber das »verdinglichteBewusstsein« (Lukács

1923: 164) prägend. Die Verdinglichung meint bei Lukács eben nicht nur die Abstraktion

inderWarenform,sondernüberhaupt die fetischistische Fixierungund starre Trennung

von Gegenständen, Geistesformen und Lebensbereichen. Verharrt das Bewusstsein bei

der Spaltung vongesellschaftlichenSphärenwie öffentlich oder privat, vonBegriffenwie

aktiv oder passiv oder eben von Kultur nach ernsthaft und unterhaltend, statt diese Ge-

genüberstellungen als dialektisch vermittelt zu begreifen, erliegt es dem ideologischen

Bann.

»Schon die bloße Tatsache der Trennung weist darauf hin, dass das Bewusstsein des Prole-

tariats der Verdinglichung vorläufig noch erlegen ist. Wenn es ihm auch selbstverständlich

leichter ist, das Unmenschliche seiner Klassenlage wirtschaftlich zu durchschauen als

politisch und politisch wiederum leichter, also kulturell, so zeigen alle diese Trennun-

gen eben die unüberwindbare Macht kapitalistischer Lebensformen im Proletariate

selbst auf.« (Lukács 1923: 164; Hervorhebung P.E.)

Die Verdinglichung von gesellschaftlichen Beziehungen zwischen Menschen nehmen

nach Lukács also nicht mehr nur die Form von Waren an, vielmehr hat die Waren-

form sich universalisiert und affiziert potentiell alle Lebensbereiche. Dabei nimmt die

Vermittlung der Leiderfahrungen immer weiter zu von den wirtschaftlichen Herr-

schaftsbeziehungen am Arbeitsplatz über die politischen Formen der Herrschaft bis

hinein in die kulturelle Sphäre, in der sie kaum noch als solche erkennbar und Lei-

derfahrungen oft soweit sublimiert sind, dass sie ohne entsprechende Bildung nur

schwer dechiffriert werden können. Auf Basis des Klassenantagonismus kommt es zur

Verdinglichung, die sich in den Trennungen auf unterschiedlichen gesellschaftlichen

Ebenen ausdrückt.

AdornoübernimmtdieBegriffe Fetisch,VerdinglichungundEntfremdung vonMarx

und Lukács und eignet sie sich für seine Ideologienlehre an. Die brüchige, doch nicht

minder reale gesellschaftliche Totalität (siehe Kapitel 1.3.2.) ist für das Bewusstsein

schwer zu fassen. Der Grund liegt in ihrer »Abstraktheit«, welche die »des Tauschver-

hältnisses« ist, »der objektiven Abstraktion,welcher der gesellschaftliche Lebensprozess

gehorcht.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 365) Adorno übernimmt von

Marx die Ansicht, wonach Abstraktionen objektivieren, also Objekte wieWaren herstel-

len, indem sie von deren konkreten Eigenschaften abstrahieren.13 Dabei geht Adorno über

13 Auf den durch Abstraktion vermittelten Zusammenhang von Warenfetischismus und begriffli-

chemDenken bzw. Geist kommtAdorno auch in unterschiedlichenVorlesungen zu sprechen.Marx

unterscheide vom Vulgärmaterialismus die Erkenntnis, dass »in der gesellschaftlichen Realität

[…] selber bereits ein begriffliches Moment, eben dieses Moment der Abstraktion, enthalten ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 177

Marx hinaus. Denn wie dieser verortet er den Fetisch historisch im Warentausch, doch behauptet

er zugleich die fetischisierende Abstraktion bilde die prinzipielle Herrschaft im gesellschaftlichen

Stoffwechsel mit der Natur. Adorno benennt deutlich die Herkunft seines reformulierten

Gedankens: »Denn auch die ›Abstraktion‹, deren Hypostasis der Nominalist Marx nicht

toleriert, nennt ein real Gesellschaftliches […].« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 232) Bei der

fetischisierenden Abstraktion handelt es sich also um eine Realabstraktion, was für den

Zusammenhang mit Ideologie und Gewalt von entscheidender Bedeutung ist. Denn

auch wenn Leiderfahrungen vielfach vermittelter sind, je abstrakter ihre Ursache ist, so

ist die damit einhergehende Gewalt aus diesem Grund nicht weniger real (siehe Kapitel

2.1.1.). Die Tauschverhältnisse bewirken eine Realabstraktion, deren Gewaltsamkeit

Adorno hervorhebt, denn »die Gewalt jenes Abstraktums über die Menschen ist leibhaf-

tiger als die einer jeden einzelnen Institution« (Adorno 1968 [Industriegesellschaft] GS 8:

365). Fetischisierende Abstraktion von Gegenständen und Verdinglichung von Verhält-

nissen sind auch die Grundlagen für die objektive Spaltung der Gesellschaft in Klassen.

Doch auch diese gesellschaftliche Kategorie ist, Adorno zufolge, nicht allein wahr. Denn

»so real die Klasse ist, so sehr ist sie selber schon Ideologie.« (Adorno 1942: [Klassen-

theorie]: 379) Hier offenbart sich die genetische Verbindung von Adornos dialektischer

Charakteristik der Ideologien als zugleich wahr und falsch mit der Realabstraktion

(siehe Kapitel 3.1.3.).

Trotz der angeführten Belege für die Herleitung des Ideologiebegriffs Adornos aus

dermarxschen Fetischkritik gibt es auch skeptische Stimmen zur Engführung von Ideo-

logie und Fetisch. In einer Anmerkung zu seinem beachtenswerten Aufsatz über ideolo-

gische Erzählungen als Erzählpanzer gegen Leiderfahrungen grenzt Bay diese vom Fe-

tisch klar ab: »Das vielfach als Ideologie bezeichnete Phänomen desWarenfetischismus

ist mit dem Begriff des Erzählpanzers nicht zu fassen. Es entspringt im Gegenteil ei-

nem Verhältnis von Erzählungen und Erfahrung, dem jede Brechung fehlt.« (Bay 1995:

17) Selbst wenn diese zuträfe und nicht alltäglich von Erfahrungen des Trugs der Waren

erzähltwerdenwürde14, erschient es allerdings keineswegs plausibel, Ideologien auf den

Begriff des Erzählpanzers zu reduzieren, obwohl dasKonzept der Erzählung aufschluss-

reiche Erkenntnisse über die narrative Dimension von Ideologien bereit hält. Bays Ver-

weis auf die Funktion von Ideologie als Subjektstabilisierung ist jedoch keineswegs ihre

einzige. Die vom Fetisch ausgehende Realabstraktion verweist auf die konstitutive Funk-

tion von Ideologien, die bereits im vorangegangen Kapitel über die Herleitung vomBegriff

des Geistes behandelt wurde. Ideologien bilden eine fundamentale Dimension der geis-

tigenSeitedergesellschaftlichenPraxis, indermateriell Verhältnissehergestelltwerden.

(Adorno 1960: PuS:145) »Tausch gibt es eigentlich nur insoweit, als es Begriffe gibt.« (Adorno 1963:

Terminologie 2: 22) »Abstraktion ist eigentlich die spezifische Formdes Tauschvorgangs selber, des

grundlegenden sozialen Tatbestandes, durch den so etwas wie Vergesellschaftung überhaupt sich

herstellt.« (Adorno 1968: EiS: 58)

14 Bays Einordnung von Gegenständen in seine Konzeption von ideologischen Erzählungen über-

zeugt auchweniger als die von Personen. »Werden Erzählungen in dieDinge und Ereignisse einge-

schrieben, so Erfahrungen in die Menschen.« (Bay 1995: 25) Eine Vermittlung von Subjektivierung

undObjektivierung alswechselseitigenProzessen erscheint angemessener als diese schematische

Zuweisung.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

DerenRealität bilden die Ideologienwahr und zugleich falsch ab. Ideologien funktionie-

ren in dieser gesellschaftlichen Realität nicht nur weil sie die Subjekte gegen Leiderfah-

rungen abschirmen, sondern weil sie die Verhältnisse konstituieren, die Leiden hervor-

rufen.

Einen Beleg für die in diesem Abschnitt entwickelte These von der konstitutiven

Funktion der Ideologie als fetischisierendes Wissen (siehe Kapitel 3.3.), deren wesent-

licher Mechanismus die Realabstraktion darstellt, findet sich bei John Holloway. In

seiner postmarxistischenDarstellung entwickelt er denGedanken vomFetisch auf Basis

der Kategorie des gesellschaftlichen Flusses des Tuns weiter, die auf die Emphase des

Werdens und Herstellens seit Hegel abzielt (vgl. Adorno 1961: [Statik] GS 8: 228). »Die

Trennung desGetanen vomTun ist eine reale Illusion«, beschreibtHolloway den Fetisch,

dabei bleibt die Trennung »ein realer Prozess, in dem das Getane trotzdem niemals auf-

hört vomTun abzuhängen.« (Holloway 2002: 45) Der Prozesscharakter ist entscheidend,

will Holloway doch um jeden Preis vermeiden, die Ergebnisse dieses Bruchs seinerseits

zu fixieren. Er betont die Offenheit und damit Umkehrbarkeit dieser Beziehung, die

er ausdrücklich als eine von instrumenteller Macht und »kreativer Macht« (ebd.: 51)

begreift. Gleichwohl wirkt die Trennung als Illusion real und gestaltet die sozialen

Verhältnisse in einer Weise, die Leiden, in Holloways Worten Schreie, hervorruft. Für

die Ideologielehre ist von besonderem Interesse, wie Holloway diesen Vorgang als einen

geistigen beschreibt und in welcher Weise die Vermittlung des Denkens zur Realität

gefasst wird. »DerWarenfetischismus bedeutet also, dass kapitalistische instrumentelle

Macht in das Wesen unseres Seins, in all unsere gedanklichen Gewohnheiten, in all un-

sere Beziehungen zu anderen Menschen ein- und sie durchdringt.« (ebd.: 65) Holloway

leitet seine Kategorie also ebenfalls von Marx’ Kritik des Warenfetisch her und geht

mit Lukács und Adorno von einer Universalisierung und Ausbreitung dieses Prozesses

der Abstraktion aus, die die subjektive, intersubjektive und geistige Ebene affiziert.

Was allerdings die konstitutive Funktion von Ideologien anbelangt, so trägt Holloways

Fassung des Fetischs als »eine Realillusion« weiter, wonach die »fetischisierten Denkka-

tegorien […] eine wirklich fetischisisierte Realität aus[drücken].« (ebd.: 90; vgl.: 135) Die

Parallele zur fetischisierenden Abstraktion ist unübersehbar: Die RealillusionHolloways

erschließt die Realabstraktion Adornos. Holloway fügt dem Gedanken allerdings noch

eine produktive Facette hinzu. Sein Konzept von Fetischismus ist prozessual oder wie

er es ausdrückt, es handelt sich um »Fetischisierung-als-Prozess« (ebd.: 107). Das heißt,

statt bürgerlich15 den Fetisch starr als Abschluss eines Vorgangs zu denken, geht es

Holloway darum ihn emanzipatorisch als fortlaufend zu begreifen. »Anders ausge-

drückt, kann die Existenz gesellschaftlicher Verhältnisse nicht von ihrer Konstituierung

getrennt werden.« (ebd.: 111) Diesen Gedanken aufgreifend lautet die These, dass die

konstituierende Funktion der Ideologie als fetischisierendesWissen gefasst werden kann

(siehe Kapitel 3.3.3.).

15 InwelcherWeise das Verhältnis von Sein und Bewusstsein, von gesellschaftlichemTun und dessen

gebrochenen reflektierten Formen ausdrücklich nicht gedacht werden kann, stellt Holloway glei-

chermaßen dar. In marxistischer Manier kritisiert er das »bürgerliche Denken«, das »den »Bruch

der gesellschaftlichen Verhältnisse« fixiert, indem es »die fetischisierten Formen als seinen Aus-

gangspunkt« nimmt, statt sie »zu kritisieren.« (Holloway 2002: 65)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 179

Als weiterer Beleg für den Zusammenhang von Realabstraktion, Fetisch und Ideo-

logie kann abermals Tiedemanns Analyse zum Begriff des Geistes bei Adorno heran-

gezogen werden (siehe Kapitel 3.1.1. und 2.1.1.). »Begriffsbildung ist«, so Tiedemanns

Rekonstruktion, »eins mit Abstraktion« (Tiedemann 1984: 185). Das Verfahren des Geis-

tes ist also eng verknüpft mit der »Reflexionsform einer Gesellschaft, deren ›maßge-

bende Struktur‹ die Tauschform darstellt.« (ebd.: 185–186) Zwar lässt diese Passage die

(natur-)geschichtliche Entwicklung außer Acht, nach der Geist und damit Abstraktion

früher entstanden sind als der Markt. Dennoch verdeutlicht Tiedemann die Historizi-

tät, wonach die »dieser Gesellschaft zugängliche[] Gestalt von Rationalität« die »abstra-

hierende« (ebd.: 186) ist. In Analogie zum Begriff des notwendig falschen Bewusstseins

kann Tiedemann den ideologischen Gehalt dieser abstrahierenden Rationalität offenle-

gen: Die »Abstraktion ist die Unwahrheit und dennoch wahr: unwahr ist sie, weil sie um das

Beste,die volleKonkretionbetrügt;wahraberals genauerAusdruckdavon,dassdieMen-

schen inderWarengesellschaft inderTatdarumbetrogenwerden.« (ebd.;Hervorhebung

P.E.; siehe Kapitel 3.1.3.)

Zusammenfassend zeigt sich, wie Adorno die von Marx und Lukács entwickelten

Begriffe von Fetisch, Entfremdung und Verdinglichung fortentwickelt. Dabei stellt er

vor allem den konstitutiven Charakter der Realabstraktion heraus, welcher auch in den

Ideologien Ausdruck findet. Das Denken wirkt unmittelbar in der realen Welt. Gleich-

wohl darf zwischen beidem keine Identität supponiert werden. Die Bildung kann ein

Schlüssel sein, um diese fetischisierenden Zusammenhänge zu verstehen, die Verding-

lichung sozialer Verhältnisse aufzulösen und sich der Entfremdung zuwidersetzen. Für

das Bewusstsein der Akteure werden diese Zusammenhänge, nach Lukács Feststellung,

immer schwieriger durchschaubar, je weiter sie sich von der ökonomischen Sphäre ent-

fernen, hin zur Politik und Kultur. Eben darum entwickelt Adorno in der stark vermit-

telten Sphäre der Kultur, die auch Kunst und Bildung einschließt, eine Reihe ideologie-

kritischer Begriffe. Neben der Kategorie der Kulturindustrie zeigt sich seine fruchtba-

re Aneignung der Gedanken von Marx und Lukács anhand seiner Reflexionen über Bil-

dung.Sie ist,Adornozufolge,»zu sozialisierterHalbbildunggeworden,derAllgegenwart

des entfremdetenGeistes« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 93).Die Omnipräsenz und

konstitutive Kraft des fetischisierenden Wissens zeigt sich in der Halbbildung als dem

»vom Fetischcharakter der Ware ergriffene[n] Geist« (ebd.: 108). Statt einen Schutz zu

bilden, wird die Bildung in die verwaltete Welt zunehmend integriert, verdinglicht und

damit selbst tendenziell ideologisch (ebd.: 112).

Verblendungszusammenhang und Manipulation

Der Gedanke des Verblendungszusammenhangs ist für Adornos Ideologiebegriff rele-

vant,da er verschiedeneAspekte von Ideologie zusammenführt. Ihren objektiven Schein

mit der subjektiv intendierten Manipulation; den von Ideologie ausgehenden allumfas-

sendenBanndesGegebenenmit demsubjektivenUnvermögenutopischüber ihnhinaus

zu denken.DieseMomente vermitteln sichmiteinander zu einem einheitlichen Zusam-

menhang,dessenWirkungen systematisch verblendengegendie objektivenMöglichkei-

ten der Emanzipation.

Die Akzeptanz der gesellschaftlichen Verhältnisse muss permanent hergestellt wer-

den, da sie objektiv auf Gewalt beruht (siehe Kapitel 2). Daher dient die Ideologie zur

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Rechtfertigung und Verschleierung (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 465; sie-

he oben) dieser repressiven Ordnung. »Aber dass jegliche Form der Repression, je nach

demStandderTechnik,zurErhaltungderGesamtgesellschaft erfordertwarunddassdie

Gesellschaft, so wie sie ist, trotz aller Absurdität doch ihr Leben unter den bestehenden

Verhältnissen reproduziert, bringt objektiv den Schein ihrer Legitimität hervor.« (Adorno

1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 21; Hervorhebung P.E.) So paradox es klingen mag, erzeugt

die Repression notwendigerweise die Rechtfertigung.Einerseits,weil diemodernenGe-

sellschaften einen gewaltfreien Zustand zum Ideal erheben. Daher müssen sie sich der

Kritik stellen und sich rechtfertigen. Dieses bis heute wiederholte Selbstbild der bür-

gerlichen Gesellschaft kann mit Adorno jedoch für vorbürgerliche Gesellschaften nicht

vorausgesetzt werden. Andererseits, so Adornos tragendes Argument, entsteht der Ein-

druck, die gewaltsamen Verhältnisse seien legitim, da man in ihnen leben kann. Diese

objektiv vermittelteVorstellungbildet einenTeil desVerblendungszusammenhangs.Von

den gesellschaftlichen Gewaltverhältnissen her gedacht, besteht auch eine Beziehung

zwischen Ohnmacht und dem Verblendungszusammenhang. Nach Adorno besteht der

Verblendungszusammenhang in der »Perversion desBewusstseins«, in der »Verkehrung

des Ersten und des Zweiten« (Adorno 1964: LGF: 29): Die Erfahrungen der Fremdbestim-

mung, also von der Ohnmacht und dem Leiden der Individuen, stellen nach Adorno das

Primäre dar, wogegen sich das Bewusstsein verblendet, indem es sie zum Sekundären

erklärt. Adorno zufolge wird »die unmittelbare Erfahrung […] von dem Eingesperrtsein

in die objektive Tendenz« mit »erkenntnistheoretischen […] Motiven« (ebd.: 28) sowohl

skeptisch bezweifelt als auch nominalistisch als falsche Hypostasierung kritisiert (siehe

Kapitel 1.3.2.). Ideologisch setztdas verdinglichteBewusstseindasSekundäreder indivi-

duellenReaktionals unhinterfragbarenFaktundAusgangspunktderReflexion.DemBe-

wusstsein gelingt dieAbwehrder LeiderfahrungundderPriorität vonOhnmacht, indem

es sich einredet, ein Zusammenhang existiere nicht. Die Ideologien behaupten: »›[I]n

Wirklichkeit gibt es gar nichts anderes als die Einzelspontaneitäten, die Einzelhandlun-

gen‹« (ebd.).16

Erstmals prominentfindet derBegriff desVerblendungszusammenhangs inderDia-

lektik der AufklärungVerwendung, wo er einen Teil der Antwort auf die Frage bildet, wie-

so die Welt, statt in einen wahrhaft humanen Zustand einzutreten, in einer neuen Bar-

barei versank. Adorno undHorkheimer widersprechen der exkulpierenden Vorstellung,

die Technik habe die Menschen zu Krieg und Vernichtung getrieben. Nicht an fehlen-

den »materiellen Voraussetzungen der Erfüllung« sei »die umwälzende wahre Praxis«

(Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 59), welche die Katastrophe hätte abwenden kön-

nen, gescheitert. »Schuld ist ein gesellschaftlicher Verblendungszusammenhang. Der

mythische wissenschaftliche Respekt der Völker vor dem Gegebenen, das sie doch im-

merzu schaffen, wird schließlich selbst zur positiven Tatsache, zur Zwingburg« (ebd.).

Der Effekt des Verblendungszusammenhangs ist doppelt. Er besteht einerseits in der

Verblendung der Menschen gegen die Katastrophe selbst und die Zusammenhänge, die

16 Die Wirksamkeit des Verblendungszusammenhangs kann am Erfolg des Neoliberalismus abge-

lesen werden. Bei Thatcher entfaltete sich die pseudokritische Argumentation des pervertierten

Bewusstseins zur politischenDestruktion ›There is no such thing as society‹ – ›only individuals and

families‹.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 181

zu ihr führten, andererseits in der Verblendung gegen die rettende Praxis. Die Funkti-

on des Verblendungszusammenhangs besteht darin, das Gegebene trotz der Katastrophe zu legi-

timieren, daher reduziert sich sein ideologischer Inhalt positivistisch auf die bestehen-

de Gesellschaft. Er ist die verallgemeinerte Ideologie. Je umfassender sie alle Bereiche der

Gesellschaft affiziert, desto fadenscheiniger zielt sie auf die Bestätigung des Bestehen-

den.Statt der transzendierenden Ideale der liberalen Ideologien,wieGleichheit undGe-

rechtigkeit, die sich an der Vermittlungsinstanz desMarktes bildeten, propagieren tota-

le und positivistische Ideologien der integrierten Gesellschaft einzig die Identifikation

mit der Macht. Von der Rechtfertigung der partikularen Herrschaft im Namen überge-

ordneter Ideale geht Ideologie über zu der Bestätigung der Macht des Bestehenden und

bildet einen scheinbar so umfassenden wie unbezwingbaren Verblendungszusammen-

hang. Ausgangspunkt für die Überlegungen Adornos und Horkheimers ist das Erschre-

cken über die Katastrophen, die dem Fortschrittsoptimismus bürgerlicher wie sozialis-

tischer Prägung widersprachen, und das Versagen der Arbeiterklasse offenbarten,17 die

Krieg und Vernichtung nicht verhinderte, sondern daran mitgewirkt hatte. Warum, so

die entscheidende Frage, gelangt dieMenschheit statt in einen Zustand wahrhafter Hu-

manität in eine erneute Barbarei? (vgl. Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 11)18 Nach

den Vorhersagen vonMarx hätte die Produktivkraftentwicklung die verknöcherten Pro-

duktionsverhältnisse sprengenmüssen,dochdiese erwiesen sichals »elastischer« (Ador-

no 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 355) als er annahm.Der Unterbau der Gesellschaft

transformierte sich, um sich gleich zu bleiben, der Überbau tat es ihm nach (siehe Ka-

pitel 3.1.1.). Erkenntnisfortschritte und zunehmende Rationalisierung führten nicht zu

Klassenbewusstsein und dem Willen, die Verhältnisse grundlegend zu verändern. An-

gesichts des Faschismus reicht keine Manipulationstheorie als Erklärung der Barbarei.

Adorno zufolge musste neben die Untersuchung der polit-ökonomischen Verhältnisse

und der Bewusstseinsformen die Analyse des Unbewussten hinzutreten (siehe Kapitel

4.1.2.). Der Fokus musste sich auf das verlagern, was in den Massen der zur Propagan-

da verkommenen Ideologie entgegenkommt: »Das Zusammenspiel der Erkenntnis ge-

sellschaftlicher Determinanten und der in den Massen vorherrschenden Triebstruktu-

ren versprach volle Einsicht in den Zusammenhalt der Totalität.« (Adorno 1955: [Soziolo-

gie und Psychologie]: GS 8: 42) Alsomusste die kritische Gesellschaftstheorie interdiszi-

plinär diese Ebenen zusammenbringen und ihre gesellschaftliche Vermittlung analysie-

ren,die denVerblendungszusammenhangderGesellschaft bilden.Dessen ideologischer

17 Diese Differenz zu Lukács Vertrauen in die Arbeiterklasse und die reale Form der Arbeitermacht,

die Sowjetunion, hebt Rehmann deutlich hervor: »Während bei Lukács das Proletariat gerade

durch die äußerste Verdinglichung befähigt wird, in der Krise den Gesamtzusammenhang zu er-

kennen und damit die Verdinglichungsstruktur zu durchbrechen, ist diese Perspektive für Max

Horkheimer und Theodor W. Adorno unter den Bedingungen der Stalinisierung der Sowjetuni-

on und der sich abzeichnenden Hegemonie des amerikanischen Fordismus verlorengegangen.«

(Rehmann 2004b: 733)

18 Adorno kommt später immer wieder auf die Regression in Barbarei zu sprechen: »Trotz allen Er-

fahrungsmaterials haben die Menschen bis heute ihre eigenen Angelegenheiten nicht mit der

gleichen Rationalität ordnen können, mit der sie Produktions-, Konsum- und Vernichtungsgüter

herstellen, sondern sehen sich bedroht von dem Rückfall in Barbarei.« (Adorno 1952: [empirische

Sozialforschung]: GS 8: 491–492)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Mechanismus zur Aufrechterhaltung des Bestehenden wird um so notwendiger, als die

objektiven Möglichkeiten der emanzipatorischen Überschreitung über die Verhältnisse

vorhanden sind und abgewehrt werdenmüssen.19 Die Rückfall in die Barbarei offenbart

sich somit auch als eineReaktion auf dasPotentialwahrerHumanität –undderVerblen-

dungszusammenhangmacht beides unsichtbar.

Während Ideologien in der liberalen Epoche des Kapitalismus auf inhaltlicher Ebe-

ne noch Anspruch auf Wahrheit erhoben und somit Anteil an der Dialektik von Wahr-

heit und Unwahrheit der Ideologien hatten, ist dieser Begriff vom notwendig falschen

Bewusstsein seither substantiell vergangen (siehe Kapitel 3.1.1.). Im Monopolkapitalis-

mus integriert sich die Gesellschaft tendenziell zur verwaltetenWelt, in der die Autono-

mie des Geistes eine Bedrohung darstellt und dieser daher planmäßig zum bloßen Re-

lais der Herrschaft verkommt.Wahrheit, Vernunft, Ratio werden für das Funktionieren

von Ideologien tendenziell weniger relevant. Der Bedeutungsgewinn von Affekten für

Ideologien ist auch ein Zeichen ihrer Transformation zum umfassenden Verblendungs-

zusammenhang. Dies verändert auch die Dialektik von Wahrheit und Unwahrheit der

Ideologien, die sich von der subjektiven zur objektiven Ebene verschiebt. In der integra-

len Gesellschaft ist die »Unwahrheit der Ideologien« von »gesellschaftliche[n] Verhält-

nissen« und »objektiv vorgezeichneten Verblendungszusammenhängen« (Adorno 1954:

[Ideologienlehre]: GS 8: 469) determiniert und nicht subjektiv bestimmt durch nach-

trägliche Rechtfertigung vermeintlich wirklicher Motive und Interessen. Aufgrund der

gesellschaftlichen und historischen Objektivität der Transformation kann analog auch

die »Wahrheit der Ideologien« nicht psychologisch erfasst werden, »sondern nur in Be-

ziehung auf die objektiven Verhältnisse« (ebd.).Der Verblendungszusammenhangs bezeich-

net denWechsel von Funktionsweise, Form und Inhalt von Ideologien in der nachliberalen Epoche.

Allerdings ist der Begriff des Verblendungszusammenhangs nicht gleichbedeutend mit

dem Begriff von Ideologie, da er spezifisch der verwaltetenWelt angehört.

InnerhalbdesVerblendungszusammenhangs gewinnt dieManipulation eine zuneh-

mende Bedeutung. Zwar geht Adornos Verständnis dessen weit über eine simple Pries-

ter-Trug-Theorie hinaus, doch erfasst er sehr wohl, dass Ideologien tendenziell Formen

annehmen, in denen planmäßig betrogen und manipuliert wird. Gesellschaftliche Ak-

teure nutzen den Geist gezielt, um zumanipulieren. Damit sind sie Teile eines »Schuld-

zusammenhang[s]« (Adorno 1969: [Marginalien]: 179; siehe Kapitel 2.1.), den Adorno auf

gesellschaftliche Faktoren zurückführt,welchedieBedingungen ihresHandelns darstel-

len. Prominent findet sich das Argument der geplantenManipulation bereits imKultur-

industrie-Kapitel der Dialektik der Aufklärung, das daher den Untertitel »Aufklärung als

Massenbetrug« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 141) trägt: »In der Tat ist es der

Zirkel vonManipulation und rückwirkendemBedürfnis, in demdie Einheit des Systems

immer dichter zusammenschließt.« (ebd.: 142)Mit den hochentwickelten Techniken,die

19 Das Potential der sozialistischen Gesellschaft wird als abgewehrtes Moment Teil des Banns der

kapitalistischen Ordnung. So formuliert Adorno etwa in denMinimaMoralia: »Die Möglichkeit des

Wohnenswird vernichtet von der sozialistischen Gesellschaft, die, als versäumte, der bürgerlichen

Gesellschaft zum schleichendenUnheil gerät.« (Adorno 1951:MM:GS 4: 42) Adorno behauptetwei-

ter, die Verdrängung und Bekämpfung des Sozialismus mache die bürgerliche Gesellschaft düm-

mer, als sie einst war (ebd.: 170).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 183

der Psychologie eingeschlossen, arbeitenWerbung, Film,Rundfunk und Publizistik, um

ein Einverständnis mit dem Gegebenen zu erzeugen, das einen Gedanken an einen an-

deren besseren Zustand systematisch untergräbt. Der technologische Fortschritt feiert

sich selbst und verblendet die Anhängsel der Maschinerie, die nicht als Bürger_innen

oder gar Produzent_innen angesprochenwerden, sondern einzig als Konsumenten.Der

Geist pervertiert, da er sich die Frage nach dem Zweck, nach einem vernünftigen Zu-

stand verbietet, zugunsten der Rationalisierung derMittel der Produktion undManipu-

lation der Menschen. Im Bereich der Kultur affiziert der Verblendungszusammenhang

auch die Kunstwerke: »Indem das Kunstwerk ganz dem Bedürfnis sich angleicht, be-

trügt es die Menschen vorweg um eben die Befreiung vom Prinzip der Nützlichkeit, die

es leisten soll.« (ebd.: 181) Die Distanz vom Kunstwerk zur Zweckrationalität, vom Geist

zur Wirklichkeit und damit ihre Autonomie zergeht in der Kultur, der eigentlichen Do-

mänedesGeists.Übrig bleibt die integrierteGesellschaft, die sich geistig verdoppelt und

zur Ideologie ihrer selbst gerinnt.

Auf die PerversiondesGeistes,der sich selbst blendet und aktiv und rational denVer-

blendungszusammenhang aufbaut, kommt Adorno immerwieder zurück (siehe Kapitel

2.1.1. und 3.1.1.). Einstmals kritisch intendierte geistige Fähigkeiten nutzen sich ab und

werden vereinnahmt (vgl. Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 12), darunter die Psy-

chologie und auch der Marxismus. Selbst die zur Kritik des Bestehenden entwickelten

Methoden und emanzipatorische Strategien bleiben von Inkorporation und Integration

nicht verschont, wie Adorno mit Blick auf die populären Veranstaltungen der Studen-

tenbewegung feststellt. »Die Diskussion dient [dort, P.E.] derManipulation« durch »do-

minante Gruppen« (Adorno 1969: [Marginalien]: 180) und nicht der Entfaltung vonMün-

digkeit in einer Gegenöffentlichkeit. Selbst Marx wird von der integrierten Gesellschaft

vereinnahmt.

»Der Satz von Marx, dass auch die Theorie zur realen Gewalt wird, sobald sie die Mas-

sen ergreift, wurde eklatant vom Weltlauf auf den Kopf gestellt. Verhindert die Ein-

richtung der Gesellschaft, automatisch oder planvoll, durch Kultur- und Bewusstseins-

industrie und durch Meinungsmonopole, die einfachste Kenntnis und Erfahrung der

bedrohlichsten Vorgänge und derwesentlichen kritischen Ideen und Theoreme; lähmt

sie, weit darüber hinaus, die bloße Fähigkeit, die Welt konkret anders sich vorzustel-

len, als sie überwältigend denen erscheint, aus denen sie besteht, so wird der fixierte

undmanipulierte Geisteszustand ebenso zur realen Gewalt, der von Repression, wie einmal

deren Gegenteil, der freie Geist, diese beseitigen wollte.« (Adorno 1968: [Industriege-

sellschaft]: GS 8: 364; Hervorhebung P.E.)

Das Herabsinken des Geistes zu einem Repressionsmittel erschüttert Adorno. Deut-

lich drückt das Zitat durch seine kontrapunktische Spannung mit dem Optimismus

von Marx die Aufforderung aus, sich dieser Tendenz entgegenzusetzen (siehe Kapitel

4.1.4.). Zugleich macht Adorno klar, welches Ausmaß der Verblendungszusammen-

hang angenommen hat. Planvoll oder zunehmend automatisiert verhindern eine ganze

Industrie und große Monopole die Vergegenwärtigung und geistige Durchdringung

der gesellschaftlichen Verhältnisse. Im Zitat werden zwei Mechanismen des Verblen-

dungszusammenhangs benannt: Erstens verhindert er sowohl die Kenntnis als auch die

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Erfahrung und damit die Vermittlung von Kritik. Zweitens untergräbt er utopisches

Bewusstsein und lässt das Bestehende als alternativlos erscheinen.

Das Faktum, dass es statt zur Revolution der gesellschaftlichen Verhältnisse zur Ka-

tastrophe kam, wirft die Frage nach den konstitutiven Faktoren und deren Zusammen-

wirken auf. Einen der Gründemacht Adorno auch immangelndenWillen, in der Gleich-

gültigkeit20 (vgl. Adorno 1964: LGF: 13) und dem Ressentiment aus. Diese Einstellungen

sind Teil des ideologischen Bewusstseins, das die Unterworfenen in den bestehenden

Verhältnissen bilden und sie an sie bindet. Ideologie hat nicht nur die Funktion der indi-

viduellen Stabilisierung gegen Leid und der un-wahren Repräsentation und Konstruk-

tion der sozialen Welt, sondern sie funktioniert als umfassende Verblendung. Der Ver-

blendungszusammenhang umfasst alle Bereiche, nicht ausschließlich Ökonomie, ana-

log zu dem von der Ware ausgehenden Fetisch wirkt er auch in der Politik, der Kultur

und imAlltagsleben.Da ermehr ist als die Summe seiner Teile erhöht derVerblendungs-

zusammenhang seine hermetische Funktion der Abschottung durch seinen Systemcha-

rakter. Wie die gesellschaftliche Totalität, der er sich anschmiegt, ist jedoch auch der

Verblendungszusammenhang brüchig und nicht ohne Durchblick. Der Verblendungs-

zusammenhang istwie die Ideologie: notwendiger ScheinundumfassenderBann–aber

eben nur Bann und nur Schein.

Adorno wagt jedoch auch einen Blick auf ein Jenseits des Verblendungszusammen-

hangs. Er hält an der Einsicht der dialektischen Theorie der Gesellschaft fest, wonach

noch die umfassendste, totale Vergesellschaftung einen widersprüchlichen Prozess

darstellt. »Der Verblendungszusammenhang des Fortschritts treibt über sich selbst

hinaus.« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 42, vgl. 37) Dies macht einen reflektierten Begriff

des Fortschritts nötig (vgl. Allen 2016; siehe Kapitel 2.3.). Adorno fordert jedoch nicht

ein sich den vermeintlich objektiven Bewegungen überlassendes geduldiges Abwarten.

Von der Spontanität der Individuen und ihrer kritischen Haltung hängt vielmehr alles

ab. In einem ersten Schritt sollen sie sich ihrer ohnmächtigen Position bewusstwer-

den und die Ideologien des Verblendungszusammenhangs erkennen (siehe Kapitel

3.1.4.). Schritt zwei ermöglicht eine emanzipatorische Kritik der Gesellschaft, die sie

als Verblendungszusammenhang deutet. Sie gibt sich für fortschrittlich aus, trotz der

eingetretenen und stets drohenden Katastrophe. Mit seiner rettenden Kritik am Fort-

schrittsbegriff bietet Adorno ein Modell der Mündigkeit (siehe Kapitel 4.1.4.), indem

er zeigt, dass Denken und Handeln, die auf Wahrheit zielen, den Begriffsfetisch und

falsche Gegensätze hinter sich lassen müssen. Sich des Verblendungszusammenhangs

20 Hier ist erneut ein Knotenpunkt der drei Kraftfelder. Die Gleichgültigkeit ist ein Effekt des ideolo-

gischen Verblendungszusammenhangs im Subjekt und basiert auf Leiderfahrungen und Gewalt.

Im Einklang damit vertritt Tilo Wesche die These, dass die »Gleichgültigkeit« in Adornos Augen

»die NS-Barbarei möglich gemacht hatte und das Grundmerkmal jeder Gesellschaftsordnung, die

vom ökonomischen Profitinteresse bestimmt wird« darstelle. (Wesche 2018: 9; Hervorhebung im

Original) Und Enzo Traveso hebt hervor: »Zu den vom Krieg [Ersten Weltkrieg, P.E.] verursach-

ten mentalen Veränderungen muss man auch die Gewöhnung an den gewaltsamen Tod und eine

Gleichgültigkeit gegenüber dem menschlichen Leben rechnen, die bestimmte Errungenschaften

(Verbot der Folter, Respektierung des Lebens der Gefangenen und der Zivilbevölkerung), die seit

der Aufklärung als unumkehrbar angesehen wurden, wieder in Frage stellte.« (Traverso 2002: 94,

vgl. 96)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 185

bewusstwerden, hieße »aus dem Bann heraustreten, auch aus dem des Fortschritts«

(Adorno 1962 [Fortschritt]: 37; siehe Kapitel 2.3.3.). Dementsprechend lautet seineThese:

»Fortschritt ereignet sich dort, wo er endet.« (Ebd.) Es geht dabei ummehr, als nur das

Paradigma des industriellenWachstums hinter sich zu lassen. Adorno fordert dazu auf,

den Produktivkraftfetisch und den Effizienzgedanken hinter sich zu lassen (vgl. Adorno

1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 30; 1951: MM: GS 4: 178). Damit würde erst ein

Zustand jenseits des Verblendungszusammenhangs denkbar.

3.1.3. Konstellationen des Ideologiebegriffs im Denken Adornos

Um die Gewalt des begrifflichen Denkens abzumildern, konzipiert Adorno seinen Ideo-

logiebegriff innerhalb von Konstellationen von Begriffen. Dazu zählen neben anderen

der Zeitkern der Wahrheit, die Kulturindustrie und die Rationalität, welche im Folgen-

den aufgerufen werden. Die kurzen Darstellungen dieser Begriffe innerhalb des vorlie-

genden Kraftfelds gewähren somit ein vollständigeres Verständnis der Ideologienlehre

Adornos. Sie führen vor Augen, dass er seine kritischen Begriffe stets historisch und im

Blick auf konkrete Praktiken konzipiert.

Der Zeitkern – Die Historizität von (kritischer) Theorie

Der von Benjamin entwickelte Gedanke des Zeitkerns der Wahrheit kennzeichnet das

Denken Adornos. Der Zeitkern bildet einen wesentlichen Teil der Idee von Historizität,

einem charakteristischen Aspekt Kritischer Theorie (vgl. Demirović 2003: 7; siehe Kapi-

tel 1.3.1.). Er bezeichnet in erster Linie die Historizität der Wahrheit und des eigenen

Geltungsanspruchs gleichermaßen. Diese beiden Momente des Begriffs macht Adorno

gemeinsammitHorkheimer imVorwort zurNeuausgabe derDialektik der Aufklärung aus

dem Jahr 1969 deutlich. »Nicht an allem,was in demBuch gesagt ist, haltenwir unverän-

dert fest. Das wäre unvereinbar mit einer Theorie, welche der Wahrheit einen Zeitkern

zuspricht, anstatt sie als Unveränderliches der geschichtlichen Bewegung entgegenzu-

setzen.« (Adorno/Horkheimer 1969: DdA: GS 3: 9) Diese Abgrenzung zu Theorien, die

Wahrheit metaphysisch als ewig oder überzeitlich postulieren, klärt die nähere Bestim-

mungdessen,was unter Zeitkern zu verstehen ist.Wahrheit hat eine spezifischeVerbin-

dung zurGeschichte, zur gesellschaftlichen Entwicklung.Daraus folgt jedoch nicht, den

Anspruch aufWahrheit aufzugeben oder sie relativistisch zu nivellieren, noch ließe sich

Wahrheit demLauf derGeschichte schlicht unterordnen oder einfügen.Die Idee vomZeit-

kern der Wahrheit verweist hingegen auf ihren Prozesscharakter und auf die Spannung zwischen

ihr und dem Objektiven der Gesellschaft, die durch das Subjekt vermittelt ist. Im Spannungs-

verhältnis zwischen den stets historisch spezifischen theoretischen Versuchen, objek-

tive Erkenntnis zu erlangen, und der gesellschaftlichenObjektivität, kann sichWahrheit

erst entfalten, nicht in ihrer Identität.21 Sätze, Urteile und Begriffe können durch die-

21 Jay weist darauf hin, dass Adorno undHorkheimer sich durch diese Auflösung der fixen Identifika-

tion vonWahrheit mit der historischen Objektivität zugleich von Lukács’ Konzeption der Totalität

lösten, die sie zuvor stark beeinflusst hatte. Zwar richten sich die Einwände vorderhand gegen Karl

MannheimsWissenssoziologie, doch sollten sie »auch als indirekter Angriff auf die genetische Di-

mension von Lukács’ Erkenntnistheorie gelesen werden, der Mannheim ursprünglich verpflichtet

war. Für Horkheimer verlor jede Theorie der Wahrheit, die zu eng mit der bestehenden gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

se Spannung hindurchWahrheit erreichen, aber sie nicht fixieren. IhrWahrheitsaspekt

vergeht, kann verdreht oder verfälscht werden. Adorno erkannte, dass es »keine Katego-

rie gibt,keinenBegriff, ja keine,auchan sichwahre,Theorie,diedagegengefeit ist, inder

Konstellation, die sie in der Praxis gewinnt, falsch oder sogar zur Ideologie zu werden.«

(Adorno 1964: LGF: 86)22 Die Historizität vonWahrheit macht die Überprüfung und Ak-

tualisierung auch von kritischenTheorien nötig, sollen sie nicht zu Ideologien verkom-

men.

Bereits Benjamin, von dem Adorno den Gedanken des Zeitkerns übernahm, bringt

zuBewusstsein,dass die emanzipatorischeTheoriebildung sich selbst nicht unantastbar

stellen darf. In seinem Passagenwerk reflektiert Benjamin die Historizität der Wahrheit

daher in Auseinandersetzung mit dem traditionellen Marxismus.23 »Entschiedne [sic!]

Abkehr vom Begriff der ›zeitlosenWahrheit‹ ist am Platz. DochWahrheit ist nicht –wie

der Marxismus es behauptet – nur eine zeitliche Funktion des Erkennens, sondern an

einen Zeitkern, welcher im Erkannten und Erkennenden zugleich steckt, gebunden.«

(Benjamin 1991: GS V.1: 578) Wahrheit und Geschichte sind nicht äußerlich aneinander

gebunden, sondern durcheinander vermittelt.Theorien erfahren daher kein Update, sie wer-

den aktualisiert, indem sie rekonstruiert und damit neu konstruiert werden. Statt einer schema-

tischen Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt, fordert Benjamin die Vermittlung

von Subjekt und Objekt des Erkenntnisvorgangs. Zwar übernimmt Adorno den Begriff

des Zeitkerns, jedoch leitet er den Gedanken von Hegel ab. Gegen die alte »Idee der phi-

losophia perennis« habe Hegel erkannt, die »Philosophie sei ihre Zeit in Gedanken er-

fasst« unddamit sprach er »[a]ls erster […] dieEinsicht indenZeitkernderWahrheit« aus

(Adorno 1962: [Wozu noch Philosophie?]: 26). Jedoch handelt es sich nicht allein um eine

ideengeschichtlicheHerleitung, die Adornomit demZeitkern derWahrheit hervorhebt,

also wann sich das Bewusstsein der Historizität zum Selbstbewusstsein erhebt. Viel-

mehr interessiert Adorno das übergreifendeMotiv des dialektischen Prozesses der Geis-

tesentwicklung,welcher sich in der Philosophiegeschichte in spannungsreichenVerbin-

schaftlichen Totalität verknüpft war, ihre kritische und negative Kraft, ihre Fähigkeit, dieWirklich-

keit zu transzendieren.« (Jay 1982: 71) So gelangt Horkheimer in Traditionelle und Kritische Theorie zu

der auch für Adorno wesentlichen Einschätzung, dass »[u]nter den Verhältnissen des Spätkapita-

lismus und der Ohnmacht der Arbeiter gegenüber den Unterdrückungsapparaten der autoritären

Staaten […] dieWahrheit zu bewunderungswürdigen kleinen Gruppen geflüchtet [ist, P.E.]« (Hork-

heimer 1937: [Kritische Theorie]: 186; Siehe Kapitel 3.3.2.).

22 Diesen wichtige Gedanke Adornos, welcher sich im Begriff des Zeitkerns der Wahrheit wiederfin-

det und der explizit selbstkritisch intendiert ist, formuliert Adorno an verschiedenen Stellen. So

heißt es in den Minima Moralia: »kein Gedanke ist immun gegen seine Kommunikation« (Adorno

1951: MM: GS 4: 25; vgl. 1959: [Halbbildung]: GS 8: 111).

23 Anders als der traditionelle Marxismus, von dem Benjamin sich absetzt, hatte Marx sehr wohl ein

Bewusstsein für den Zeitkern derWahrheit. Darauf macht Adorno unter anderem in der Vorlesung

über negativeDialektik aufmerksamund leitet daraus dieNotwendigkeit einer kritischenAuseinan-

dersetzung mit seiner Theorie ab. »[W]enn für ein Denken der ›Zeitkern‹ und der Übergang in die

Praxis so entscheidend ist, wie das in der marxischen Konzeption der Fall ist«, so Adorno mit Blick

auf Marx’ Prognose der proletarischen Revolution, so kann man nicht »indifferent in der Theorie

dagegen sich verhalten […], dass der Übergang in die Praxis, so wie er prognostiziert war, nicht er-

folgt ist.« (vgl. Adorno 1965: VND: 71). Der Zeitkern von Wahrheit erfordert also laut Adorno eine

fortgesetzte Reflexion und Überprüfung der dialektischen Theorie (siehe Kapitel 1.3.2.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 187

dungen manifestiert, etwa zwischen Platon und Aristoteles oder Descartes und Leibniz

bis hin zu Kant, Hegel undMarx.

»Jene Denker hatten in Kritik die eigene Wahrheit. Sie allein, als Einheit des Problems

und der Argumente, nicht die Übernahme von Thesen, hat gestiftet, was als produkti-

ve Einheit der Geschichte der Philosophie gelten mag. Im Fortgang solcher Kritik haben

auch diejenigen Philosophien ihren Zeitkern, ihren geschichtlichen Stellenwert gewonnen, de-

ren Lehrgehalt auf dem Ewigen und Zeitlosen beharrte.« (ebd.: 15; Hervorhebung P.E.)

Auch veraltete und substantiell überholte Gestalten von Philosophie können weiterhin

einen Anspruch auf Wahrheit geltend machen, insofern sie im Modus der Kritik ihren

Zeitkern offenbaren.24

Adornos wiederkehrende Überzeugung, wonach »Wahrheit […] in der Tat einen

Zeitkern [hat, P.E.]« (Adorno 1958: [Essay]: 18), wurde konsequent auf ihn selbst und

die Frankfurter Schule angewandt. So verbanden Knapp (2012: 131) und Weiß/Speck

(2007: XII) beziehungsweise Sebald/Weyand (2007: 48) den Zeitkern der Frankfurter

Schule mit der Chiffre Auschwitz und den modernen Formen der Gewalt. In einem

umfassenderen Sinn ist die Historizität der Kritischen Theorie Adornos auch an Tay-

loristische Produktionsmethoden und fordistische Regulation gebunden. Daher lautet

die hier vertretene These: Adornos Sozialphilosophie ist eine der gelungensten und

umfassendsten Kritiken der fordistischen Gesellschaften (siehe Kapitel 1.3.1.). Darin

hat sie ihren Zeitkern und nur wenn dies beim Zugriff auf ihre Begriffe und Theorien

präsent bleibt, kann sie weiter genutzt werden, um Kritik für die Gegenwart zu üben

und dabei Wahrheit zu entfalten.25

Un-/Wahrheit und Objektivität

Ziel dieses Abschnitts ist keineswegs die umfassende und erschöpfendeDarstellung von

AdornosWahrheitsbegriff oder die Entfaltung seiner Erkenntnistheorie.Der Fokus liegt

darauf,wiedieseKomplexe inZusammenhangmitAdornos Ideologiebegriff stehen.Das

leitende Interesse besteht darin, diesenmit Foucaults Begriff desWissens zu vermitteln.

Auf dieser Basis kann dieHypothese diskutiert werden,wonach eine Vermittlung beider

24 Diesen Gedanken, wonach Philosophiegeschichte ein »Sinnzusammenhang oder ein Begrün-

dungszusammenhang« von Problemen und von Kritik darstelle bzw. eine »Einheit von Motivati-

onszusammenhängen« bilde, entfaltet Adorno unter anderem in seiner Vorlesung über Philosophi-

sche Terminologie, wo er ebenfalls Hegel dafür lobt, dies als erster erfasst und formuliert zu haben

(vgl. Adorno 1962: Terminologie 1: 95).

25 Diese doppelte Bewegung der Aneignung von Adornos Begriffen im Bewusstsein der eigenen his-

torischen Differenz bleibt imModus der immanenten Kritik seiner Intention verbunden. Demiro-

vić hatte bereits 2003 darauf hingewiesen, dass einerseits eine komplette Verabschiedung seiner

Begriffe falsch sei, da »sie ja auf die bürgerlich-kapitalistische Gesellschaftsformation als ganze

zielen.« (Demirović 2003: 4) Dennochmüsse sich die Theorie auchmit den gesellschaftlichen Ent-

wicklungen ändern: »Das Verhältnis der Begriffe zueinander registriert die Veränderungen in de-

ren Erfahrungsgehalt und modifiziert die begriffliche Struktur der Theorie in ihrer Gesamtheit.«

(Ebd.) Den Zeitkern von Theorie zu beachten kann also sowohl durch den Wechsel der Termini

als auch durch einen veränderten Gebrauch der gleichen Begriffe gelingen, so auch Adorno in der

Philosophischen Terminologie (vgl. Adorno 1962: Terminologie 1: 15, 58).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Ansätze über das Problem der Wahrheit möglich ist (siehe Kapitel 3.3.3.). Im Folgenden

wird daher unter Maßgabe des Ideologiebegriffs skizziert, wie Adorno Wahrheit (phi-

losophie-)historisch herleitet, welche Dialektik zwischen Wahrheit und Unwahrheit er

nachzeichnet undwelche positiven Bestimmungen einer emphatischen Konzeption von

Wahrheit er anbietet.

Nach Adorno manifestiert sich der Zeitkern der Wahrheit in der Philosophie-

geschichte in unterschiedlichen philosophischen Konzeptionen von Wahrheit, die

aufeinander Bezug nehmen. Die kritische vergleichende Lektüre erlaubt es auch in

anscheinend überholten Formen einen Zeitkern von Wahrheit zu entschlüsseln, bei-

spielsweise in Konzeptionen, die eine ewige Wahrheit postulieren, wie etwa Platons

Begriff der Idee (siehe oben). Sie offenbart ihre Wahrheit in der Kritik an sophistischen

Positionen, welche objektiveWahrheit durchMeinung ersetzten. Und so erfasst Adorno

das Verbindende der philosophischen Traditionen von Platon und Aristoteles bis Kant

und Hegel im Versuch der Rettung der Objektivität von Wahrheit (vgl. Adorno 1961:

[Meinung]: 156). Doch bereits am Beginn dieses Streits um Wahrheit bei Platon war

Wahrheit mit Unwahrheit verbunden. An Jacob Burckhardts Mutmaßung über Platons

Höhlengleichnis, »es sei nach dem Bilde der grauenvollen athenischen Silbermienen

gestaltet«, knüpft Adorno die Überlegung an: »Dann wäre noch der philosophische Ge-

danke ewiger Wahrheit in der Betrachtung gegenwärtiger Qual entsprungen« (Adorno

1942: [Klassentheorie]: GS 8: 374).26 Leiden stellt eine Unwahrheit dar, sie ist Zeugnis

falscher Verhältnisse (siehe Kapitel 2.1.). Aus dieser Unwahrheit von Leiden, welches

Adorno mit Burckhardt in direkten Zusammenhang mit der Produktion gesellschaft-

lichen Reichtums in Form von Silber bringt, folgt jedoch nicht die Ablehnung jedes

Anspruchs auf Wahrheit, sondern die Existenz eines objektiven Index von Wahrheit

selbst.DieUnwahrheit des Leidens erweist sichmit Adorno als einMoment derWahrheit. Leiden

stellt eine Verbindung des Geistes zur Objektivität der Gesellschaft her, welcher der

theoretische Anspruch auf Wahrheit nicht entsagen kann, selbst dann, wenn Wahrheit

metaphysisch in eine Ideenwelt transponiert wird. Adorno bleibt an dieser Stelle klar

und konsistent. In der berühmten Formulierung aus der Negativen Dialektik wird diese

Verbindung von Leiden und Wahrheit auf den Punkt gebracht: »Das Bedürfnis, Leiden

beredt werden zu lassen, ist Bedingung aller Wahrheit. Denn Leiden ist Objektivität,

die auf dem Subjekt lastet; was es als sein Subjektivstes erfährt, sein Ausdruck, ist

objektiv vermittelt.« (Adorno 1966: ND: GS 6: 29) Im Begründungsverhältnis von Lei-

den und Wahrheit offenbaren sich die dialektischen Vermittlungen von Wahrheit und

Unwahrheit, Subjekt und Objekt sowie Sein und Bewusstsein.

Der Gang der Philosophiegeschichte ist verbunden mit der gesellschaftlichen Ent-

wicklungunddaherbleibtderZusammenhangderKritik,welcherWahrheit stiftet,nicht

unberührt von den Pathologien der Gesellschaft. Wie die Entwicklung von Philosophie

26 In der Dialektik der Aufklärung weisen Adorno und Horkheimer mit Verweis auf Viko auf die Ab-

stammung der »philosophischen Begriffe […] vom Marktplatz von Athen« hin und damit auf den

Zusammenhang mit der »Gleichheit der Vollbürger und die Inferiorität von Weibern, Kindern,

Sklaven« (Adorno/Horhkeimer 1947: DdA: GS 3: 39). Den realhistorischen Hintergrund der Entste-

hung von Philosophie denkt Adorno stets mit.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 189

und damit aller Wissenschaft bei Platons Zurückweisung von Meinung zugunsten ob-

jektiver Wahrheit begann, so schlägt, Adorno zufolge, die wissenschaftliche Rationali-

tät in Gestalt des Positivismus zu seinen Lebzeiten in Meinung um. »Die Zerstörung

von Wahrheit durch Meinung samt all dem Verhängnis, das sie involviert, weist zurück

auf das, was, zwangvoll und keineswegs als widerrufliche Aberration, mit der Idee von

Wahrheit selber sich zutrug.« (Adorno 1961: [Meinung]: 156) Dialektisch ist die Konzepti-

on von Adorno nicht nur, weil sie Wahrheit und Unwahrheit als durch einander vermit-

telt erkennt, sondern auch,weil sie in der Bewegung des Begriffs die der Sache aufspürt.

Wahrheit verliert substantiell an Bedeutung in demMoment, in dem die Geltung bloßer

Fakten unddie Fungibilität des Einzelnen sie ersetzen. In derManier des Skeptikers lan-

det Wahrheit gemeinsammit Metaphysik und Standesprivileg auf demMüllhaufen der

Geschichte und da dieser Prozess als Fortschritt auftritt, dient er als Ideologie für die

Restauration von Privileg undMythos.

In seinem programmatischen Beitrag zur Ideologienlehre fasst Adorno »das dialekti-

sche Problem der Ideologien« darin, »dass diese zwar falsches Bewusstsein, aber doch

nicht nur falsch sind.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 472) Ideologien sind falsches

Bewusstsein von gesellschaftlichen Verhältnissen, haben aber doch Anteil an der Wahr-

heit. Strukturell bedingt sind sie nach Adorno durch einen »Schleier«, der sich »notwen-

dig« (ebd.) zwischen die Gesellschaft und die »Einsicht in ihr eigenesWesen« (ebd.: 473)

schiebt. Dieser Schleier oder Schein verursacht das falsche Bewusstsein von der Gesell-

schaft, das aber keinen individuellen Irrtum darstellt. Der Status dieses falschen Be-

wusstseins ist objektiv, nicht subjektiv. Denn die »Unwahrheit der Ideologien« hängt

nach Adorno an »gesellschaftliche[n] Verhältnissen« und den »objektiv vorgezeichneten

Verblendungszusammenhängen« (siehe Kapitel 3.1.2.), sie kann daher nicht abgeleitet

werden aus nachträglichen subjektiven Rechtfertigungen vermeintlich wirklicher Moti-

ve (ebd.: 469).Wenngleich Ideologie als Rechtfertigung erscheint und als solche funktio-

nal ist (vgl. ebd.: 465), lässt sie sich weder darauf reduzieren noch durch diese Funkti-

on erklären, da sie objektiv bedingt ist. Dies gilt auch umgekehrt für die »Wahrheit der

Ideologien«, die daher nicht psychologisch bestimmt werden kann, »sondern nur in Be-

ziehung auf die objektiven Verhältnisse« (ebd.: 469). Ideologien sind nicht wahr, sie blei-

ben falsches Bewusstsein. Jedoch kann imModus immanenter Kritik, indem sie auf die

gesellschaftlichen Verhältnisse bezogen werden, ihr objektiver Gehalt gehoben werden.

IndiesemSinne sprichtAdornoauchvonder »Vernunft der Ideologien,wie sie imBegriff

der historischen Notwendigkeit hegelisch mitgedacht war« (ebd.: 469). Erst in der Ver-

mittlungmit der geschichtlichen Bewegung der Gesellschaft kann durch Ideologiekritik

dieseWahrheit der Ideologie gehobenwerden.Allerdings bietet nicht jede Ideologie die-

se Möglichkeit, unter anderem, weil die gesellschaftliche Tendenz die Rolle des Geistes

imFunktionszusammenhang der Ideologien zugunsten der Affekte zurückdrängt (siehe

Kapitel 3.1.1.).

Sofern Ideologien Produkte desGeistes sind, stehen sie in einemSpannungsverhält-

nis zur Wirklichkeit, das es der Kritik erlaubt, ihre wahren und falschen Momente zu

bestimmen. Es kommt dabei nach Adorno maßgeblich auf die Art und Weise an, in der

sich das Bewusstsein auf die Wirklichkeit bezieht. »Unwahr werden eigentliche Ideo-

logien erst durch ihr Verhältnis zu der bestehenden Wirklichkeit. Sie können ›an sich‹

wahr sein, so wie die Ideen Freiheit, Menschlichkeit, Gerechtigkeit es sind, aber sie ge-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

bärden sich, alswären sie bereits realisiert.« (ebd.: 473)DieseBeziehungmuss Ideologie-

kritik reflektieren, auf ihren objektivenGehalt hin prüfenundkanndanndiesesMoment

anWahrheit hervortreten lassen, das in der Ideologie aufgehoben sein kann.Wichtiger

als die Frage, ob eine Aussage wahr oder falsch ist, wie die Aussage ›alle Menschen sind

gleich‹, ist die Frage nach der Art der Beziehung des Bewusstseins zur Wirklichkeit. Foucault

würde nach der politischen Ökonomie der Wahrheit fragen. In der Fähigkeit des Geis-

tes ein Bewusstsein derWirklichkeit zu erlangen, sich ihr gegenüber zu verselbstständi-

gen, liegt das Potential der Wahrheit und Unwahrheit. Sobald der Geist seine Herkunft

aus gesellschaftlichenVerhältnissen vergisst, das Bewusstsein über seineBindung an sie

verliert oder sichmit ihnen identisch setzt, fällt er der Ideologie anheim. »Ihre Unwahr-

heit ist stetsderPreisdieserAblösung,derVerleugnungdesgesellschaftlichenGrundes.«

(ebd.: 474) Jedoch fügt Adorno hinzu: »Aber auch ihrWahrheitsmoment haftet an solcher

Selbstständigkeit, an einem Bewusstsein, das mehr ist als der bloße Abdruck des Seien-

den, und danach trachtet, das Seiende zu durchdringen.« (Ebd.)

Die angeführten Stellen lassen erkennen, dass eine abschließende Antwort auf das,

was für Adorno Wahrheit wäre, nicht gegeben werden kann, da emphatische Wahrheit

andereVerhältnisseantizipiert,die eineVerdinglichungdesGeistesnichtweiterbegüns-

tigen. Zwar hat der Geist in seiner Selbstständigkeit die Fähigkeit zurWahrheit erlangt,

doch stellt dies unter den gegebenen Verhältnissen zugleich die Bedingung für Unwahr-

heit dar. Somit muss jeder Anspruch auf Wahrheit von der Negation des Bestehenden

ausgehen. Dem Geist erwächst hierzu in Form der Vernunft die Möglichkeit zur Kritik,

in deren fortlaufender Ausübung sich einzigWahrheit zeigt.Nicht als einmal gefundeneEr-

kenntnisundvermeintlich sicheresWissennimmtWahrheitGestalt an, sondern imProzessder stets

sich erneuernden Kritik.27 Davon nimmt jede Bestimmung vonWahrheit in AdornosWerk

ihren Ausgang. Bereits in derDialektik der Aufklärungwird dieses Erbe Hegels artikuliert

in Form der Kritik am Positivismus:

»Das Vorfindliche als solches zu begreifen, denGegebenheiten nicht bloß ihre abstrak-

ten raumzeitlichen Beziehungen abzumerken, bei denen man sie dann packen kann,

sondern sie im Gegenteil als die Oberfläche, als vermittelte Begriffsmomente zu den-

ken, die sich erst in der Entfaltung ihres gesellschaftlichen, historischenmenschlichen

Sinnes erfüllen – der ganze Anspruch der Erkenntnis wird [im Positivismus, P.E.] preis-

gegeben. Er besteht nicht imbloßenWahrnehmen, Klassifizieren und Berechnen, son-

dern gerade in der bestimmenden Negation des je Unmittelbaren.« (Adorno/Horkheimer

1947: DdA: GS 3: 43; Hervorhebung P.E.)

Die Erkenntnis verbleibt eben nicht beim unmittelbar Gegebenen, sondern entsagt rei-

nen Nützlichkeitserwägungen und identifizierenden Zugriffen darauf, indem sie ver-

sucht, die historische und gesellschaftliche Vermittlungen zu erfassen.

27 Adorno bringt diesen dialektischen Zusammenhang von Wahrheit und Kritik in Abgrenzung von

Meinung auf den Punkt: Der »Begriff vonWahrheit« ließe sich nur retten, wenn er »nicht dinghaft

und abstrakt der bloßen Subjektivität gegenübersteht, sondern sich entfaltet durch Kritik, kraft

der wechselseitigen Vermittlung von Subjekt und Objekt.« (Adorno 1961: [Meinung]: 159)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 191

Dieses Erinnern der Vermittlung setzt Adorno der Verdinglichung entgegen, die für

ihn dem Vergessen gleichkommt.28 Sie bedeutet für den Begriff derWahrheit auch des-

sen realhistorische Bedingung und Funktionen zu reflektieren, seien es die athenischen

Silbermienen oder der Einsatz der Wissenschaft für Krieg und Vernichtung. Aufgrund

der Leiden und der Opfer kann Adorno auch nicht an einem übergreifenden Sinn einer

Universalgeschichte oder einem absoluten Guten als Maßstab vonWahrheit festhalten.

Dies wirft die Frage nach der Normativität seiner Konzeption von Wahrheit und damit

von Philosophie überhaupt auf. Adorno antwortet darauf: »Philosophie, wie sie nach al-

lemallein zu verantwortenwäre,dürfte nicht länger desAbsoluten sichmächtig dünken,

ja müsste den Gedanken daran sich verbieten, um ihn nicht zu verraten, und doch vom

emphatischen Begriff der Wahrheit nichts sich abmarkten lassen.« (Adorno 1962: [Wozu

noch Philosophie?]: 14; Hervorhebung P.E.) Noch der Abschied von der Idee absoluter

und damit überzeitlicher Geltung will das Wahre daran retten. Weder die Realisierung

vermeintlich ewigerWahrheitenzurLegitimationvonpolitischenProgrammen ist gebo-

ten, da die totalitären Regime sie in ihrer Unwahrheit brutal demonstrierten, aber eben-

so wenig die simple Verabschiedung vom Absoluten und der Wahrheit, die Nihilismus

und Barbarei nichts entgegenzusetzen im Stande ist.

Wahrheit muss ihr Ideal an der Zartheit finden, so kann Adorno verstanden werden. Die

Vermittlung des Geistes zum gesellschaftlichen Ganzen stellt die Bedingung vonWahr-

heit dar, doch darf auch sie nie verabsolutiert werden. Davor sollte sich Dialektik hüten,

statt sich des Ganzen mächtig zu fühlen und damit zur Ideologie zu verkommen, soll-

te sie die eigene Begrenztheit mitbedenken (siehe Kapitel 1.3.2.). Diese Vermittlung zu

leisten, erfordert gleichermaßen die Fähigkeit zumUrteilen und zur Kontemplation. Im

Kontrast zu idealistischen Methoden der Subsumtion vom Besonderen unter das Allge-

meine entwirft Adorno indenMinimaMoraliaein Ideal vonErkenntnis.Gegendie »Unfä-

higkeit zuunterscheiden«,welche inTeilen imIdealismus»allen ImperativenzumTrotz«

noch wirkte und »deutschen Geist und deutsche Barbarei aneinander« kette (Adorno

1951: MM: GS 4: 100), stellt Adorno sein Verfahren: »Der lange, kontemplative Blick je-

doch, dem Menschen und Dinge erst sich entfalten, ist immer der, in dem der Drang

zum Objekt gebrochen, reflektiert ist.Gewaltlose Betrachtung, von der alles Glück derWahr-

heit kommt, ist gebunden daran, dass der Betrachtende nicht das Objekt sich einverleibt:

Nähe an Distanz.« (ebd.: 100; Hervorhebung P.E.) Von der Liebe und der Mimesis über-

nimmt das Erkenntnisideal eine Zartheit, die explizit der Gewalt des identifizierenden

Denkens entsagt, indem sie mit den Mitteln des Begriffs die Wunde zu heilen versucht,

die der Begriff selbst schlug.29In direkte Opposition zur Ideologie begibt sich das Den-

28 Bereits in einemBrief anBenjamin vom29. Februar 1940 formuliert Adorno: »[A]lle Verdinglichung

ist ein Vergessen: Objekte werden dinghaft im Augenblick, wo sie festgehalten sind, ohne in allen

ihren Stücken aktuell gegenwärtig zu sein: wo etwas von ihnen vergessen ist.« (Adorno/Benjamin

1994: 417)

29 Adorno geht explizit auf diesen Zusammenhang von Liebe undMimesis ein: »Was nicht verdorren

will […] zehrt von dem mimetischen Erbe. Das Humane haftet an der Nachahmung: ein Mensch

wird zum Menschen überhaupt erst, indem er andere Menschen imitiert.« (Adorno 1951: MM: GS

4: 176) Er bezeichnet dieses Verhalten als die »Urform von Liebe« (ebd.). Zum Erkenntnisideal der

Mimesis vgl. Adorno 1963: Hegel: 140. Liebe stellt selbst dann noch für Adorno ein Ideal dar, wenn

man ihr entsagen muss, um der Manipulation zu entgehen (vgl. Adorno 1952: [revidierte Psycho-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ken, sobald es sich seines instrumentellen Einsatzes bewusst wird und sich dessen ver-

wehrt. »Unideologisch ist aberderGedanke,der sichnicht auf operational termsbringen

lässt«, erklärt Adorno, »sondern versucht, rein der Sache selbst zu jener Sprache zu ver-

helfen, welche ihr die herrschende sonst abschneidet.« (Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS

10.1: 24) Darin kommt der »Vorrang des Objekts« (Adorno 1968: [Marginalien]: 176) zum

Ausdruck. Sich der Sache gewaltlos zu überlassen, bedeutet im Erkennen eine Distanz zu wahren

und damit im Begriff dem Nichtidentischen eingedenk zu bleiben, statt Identität zwi-

schen Begriff und Sache zu behaupten. Offenkundig stellt für Adorno die herrschende

Sprache ein Hindernis dafür dar. Somit bleibt letztlich bei aller Ablehnung des instru-

mentellen Gebrauchs von Denken, Begriff und Sprache doch ein Zweck: Die Emanzi-

pation des Nichtidentischen, das in der Sache liegt. Dem kann zum Ausdruck verhol-

fen werden, indem Kritik am brutalen Abschneiden durch Denken, Sprache und Begriff

im Zugriff der herrschenden Sprache geübt wird. Kritik an instrumenteller Vernunft

undemanzipatorischerZweckergänzenbeiAdornoeinander.Foucault stellt in ähnlicher

Weise Begriffswerkzeuge für den strategischen Gebrauch der Emanzipation von mino-

ritäremWissen her (siehe Kapitel 4.3.).

Diese tastendenBewegungendesDenkens,welche tentativmitBegriffen aufdasOb-

jekt zeigen, statt es unter sie zu subsumieren, entsprechen dem Stellenwert, den Ador-

no der Spekulation zuweist.Theorien, die auf emphatischeWahrheit zielen, können der

Spekulation und mit ihr der Übertreibung nicht entsagen, auch um den Preis, dass sie

sichdamitderUnwahrheit öffnen.DochwieAdornomitBlick aufdie »Spekulation« fest-

stellt: »[O]hne das unvermeidliche Moment von Unwahrheit in der Theorie wäre diese

überhaupt nichtmöglich« (Adorno 1959: [Halbbildung]:GS8: 101). »[U]ngedeckteGedan-

ken« (Adorno 1969: [Mündigkeit]: 135) zu wagen, beinhaltet notwendig auch das Risiko,

sich zu irren (siehe Kapitel 4.1.4.). Aufgrund seiner Selbstständigkeit kann der Geist die-

ses doppelten Potentials zuUnwahrheit undWahrheit nicht entsagen, da er das Gegebe-

ne übersteigen muss. Die Illusion von Sicherheit bietet einzig die Selbstaufgabe, durch

die er den Anspruch aufWahrheit tilgt. Adorno leitet aus dieser Einsicht in die stets pre-

käre Situation des Geistes für seine theoretischen Interventionen den Modus der Über-

treibung ab. »Ich habe das Düstere übertrieben, der Maxime folgend, dass heute über-

haupt nur Übertreibung dasMedium vonWahrheit sei.« (Adorno 1959: [Vergangenheit]:

23) Der kritische Theoretiker übertreibt, einerseits um zur Wahrheit zu gelangen und

andererseits, um am Ende Unrecht zu behalten, hofft er doch, seine Kritik stelle sich als

selbstzerstörende Prophezeiung (siehe Kapitel 1.3.1 und 4.1.1.) heraus.

Zusammenfassend zeigt sich, dass Adorno Wahrheit und Unwahrheit in vielfacher

Weise versteht.Er beschreibt erkenntnistheoretischeWahrheit als die Art der Beziehung

von Geist und Wirklichkeit. Zugleich hat er aber immer auch eine sozialphilosophische

und ethische Vorstellung von Wahrheit, die sich am Leiden orientiert. Zentrales Merk-

mal der Wahrheit ist allerdings ihre dialektische Vermittlung zur Unwahrheit.30 Wahr-

analyse]: GS 8: 38). Die Aufgabe von Philosophie erkennt er darin, durch »die Anstrengung des

Begriffs, dieWunden zu heilen, die der Begriff notwendig schlägt.« (Adorno 1963: Terminologie 2:

55)

30 So argumentiert auch Julia Christ, Adorno mache »selbst in den unwahren sozialen Praktiken

›Wahrheit‹ aus[].« (Christ 2017: 17)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 193

heit lässt sich nur ex negativo zeigen in bestimmterNegation desGegebenen.Dabei istTheorie an

das Mittel des Geistes gebunden, der kraft seiner Selbstständigkeit immer zugleich das

Potential zu wahren und falschen Bewusstsein mit sich bringt. Die Wahrheit entfaltet

sich also nicht rein im Geist, sondern hat ihren Ort in der materiellen Wirklichkeit und

ihr Ziel in der Abschaffung des Leidens.WahreTheorie verweist so auf wahre Praxis und

umgekehrt.

Das Zugleich von wahr und falsch

Adornos Konzeption, wonach die Ideologie zugleich wahr und unwahr sei, stellt einen

zentralen Aspekt seiner Ideologienlehre dar. Gleichsam als die negative Seite derWahr-

heit hat Ideologie auch Anteil anWahrheit. DiesesWahrheitsmoment kann aber nur im

Modus der Ideologiekritik durch Bezug auf die gesellschaftliche Wirklichkeit erschei-

nen, indem die falsche Art der Beziehung von Ideologie auf diese durchsichtig gemacht

wird. Zur Bestimmung dieser dialektischen Doppelung von Wahrheit und Unwahrheit

der Ideologie nimmt Adorno Bezug auf die Selbstständigkeit des Geistes gegenüber der

Wirklichkeit: »Dass der Geist von den realen Lebensverhältnissen sich trennte und ih-

nen gegenüber sich verselbständigte, ist nicht nur seine Unwahrheit, sondern auch sei-

neWahrheit« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 121).Denn in dieserOperation liegt eine

»Verheißung von Freiheit« (ebd.). In der Autonomie des Geistes liegt also die Bedingung

der Möglichkeit der Freiheit von Menschen, die er in seinen Inhalten zugleich verhei-

ßenkann.ÜberdasBestehendehinauszuweisen,bildet die StrukturdesGeistesunddies

schlägt sich potentiell in dessen Inhalt nieder, auch dann noch, wenn die geistigen Pro-

dukte als Ideologien bestimmt werden können.

AlsBeispiel fürdiesesdialektischeZugleichvonwahrund falschbietet sichdie »Tren-

nung von Gesellschaft und Psyche« (Adorno 1955: [Soziologie und Psychologie]: GS 8:

42) an,31 da sie auch systematisch für Adornos Verständnis von Ideologie relevant ist.

Ihm zufolge stellt diese Trennung einerseits »falsches Bewusstsein« dar, denn »sie ver-

ewigt kategorial die Entzweiung des lebendigen Subjekts und der über den Subjekten

waltenden und doch von ihnen herrührenden Objektivität.« (Ebd.) Andererseits ist die-

ses »falsche Bewusstsein […] zugleich richtiges«, insofern nämlich »inneres und äuße-

res Leben«, also Psyche undGesellschaft, tatsächlich »voneinander gerissen« (ebd.) sind.

Die Trennung vonPsyche undGesellschaft bildet dieWahrheit eines falschenZustandes,

den das Bewusstsein von der Trennung korrekt registriert.32 Zur Ideologie und damit falsch

wird dieses Bewusstsein, wenn es seine Beziehung zum Lebensprozess der Gesellschaft fetischisiert,

psychisches Subjekt und gesellschaftliches Objekt fixiert und damit jenen Zustand verewigt. Aus

derMethode,welche Adorno in diesemFall vorschlägt, lässt sich leicht seineMaxime für

31 In ähnlicherWeise hatte Adorno bereits den Klassenbegriff behandelt, den er keinesfalls als ewige

Wahrheit der Gesellschaft unterstellte, sondern seineWahrheit in der kritischen Intention auf die

realen Klassenverhältnisse erkannte, welche der Begriff zugleich falsch zu fixieren trachtet. »Die

Kritik der liberalen Gesellschaft kann vor dem Klassenbegriff nicht Halt machen, der so wahr und

unwahr ist wie das System des Liberalismus. SeineWahrheit ist die kritische: er designiert die Ein-

heit, in der sich die Partikularität des bürgerlichen Interesses verwirklicht. Seine Unwahrheit liegt

in der Nichteinheit der Klasse.« (Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 379)

32 So erkennt auch Bini Adamczak »das Entscheidende am Ideologiebegriff« darin, »dass notwendig

falsches Bewusstsein zugleich praktisch richtiges ist.« (Adamczak 2017: 88)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

alle vergleichbaren Fälle ableiten: »Nur durch die Bestimmung der Differenz hindurch, nicht

durch erweiterte Begriffe, wird ihr Verhältnis angemessen ausgedrückt.« (ebd.: 45; Her-

vorhebung P.E.) Nur indem das Bewusstsein erfasst, dass die gesellschaftliche Objekti-

vität, welche den Individuen als überwältigende Realität gegenübertritt und ihre Psyche

bis in Pathologien hinein bestimmt, von den Subjekten zugleich hervorgebracht wird,

vermeidet es die Verdinglichung und kann über dieses blinde Verhältnis hinaus seine

Aneignung denken. Analog zu Adornos Vorstellung von Totalität, welche sich durch die

Extreme vermittelt und nicht durch einMittleres (siehe Kapitel 1.3.2.), verhält es sich im

Fall der Ideologie als dem notwendig falschen Bewusstsein, das die Einzelnen sich von

dengesellschaftlichenVerhältnissenmachen. IhreWahrheit undUnwahrheit bildenMo-

mente eines Widerspruchs, der sich nicht durch ein hinzutretendes Vermittelndes auf-

lösen oder relativistisch nivellieren, sondern nur durch sie hindurch begreifen lässt.

Ir-/Rationalität und Vernunft

Die Vernunft ist ein wesentlicher Teil der Konstellation, in der Adorno seine Ideologien-

lehre entwickelt. Zugleich handelt es sich um einen für die Geschichte der Philosophie

zentralen Begriff. Vernunft, Ratio und Rationalität sind nicht identisch, was sie unter-

scheidet undverbindetwird imFolgenden inHinblick aufAdornos Ideologiebegriff skiz-

ziert.

Gemäß Adornos Bestimmung vonWahrheit als dem kritischen Prozess der Vermitt-

lung von Subjekt undObjekt der Erkenntnis, der ausgehend von der objektiven Existenz

vonLeidenüberdieVerflüssigung vonVerdinglichtemauf einenutopischenZustand von

Humanität verweist, verfährt auchder emphatischeBegriff derVernunft nachdemIdeal

derZartheit fernab jederGewalt.SobestimmtAdorno,eshandele sich »bei derVernunft«

um »nichts anderes als die Verpflichtung auf eine Verhaltensweise des Geistes, die nicht

gewalttätig sich sistiert oder durchstreicht, sondern in der Negation der falschen Mei-

nungbestimmt sich fortbewegt.« (Adorno 1961: [Meinung]: 158) Andiesememphatischen

Begriff von Vernunft hält Adorno ähnlich wie an dem von Wahrheit fest, trotz der Ana-

lyse des ihm entgegengesetzten instrumentellen Vernunftgebrauchs. Deren historische

Dynamik denunziert er gemeinsammitHorkheimer bereits in der Dialektik der Aufklä-

rung (vgl. 1947: [DdA]: GS 3: 41). SeineTheorie stellt eine »rettende Kritik« (Wesche 2018:

31; vgl.Weigel 1995: 5 und Allen 2016: 219) dar, da sie in bestimmter Negation die emanzi-

patorischen Potentiale vonAufklärung,Vernunft undRatio hebt, indemdie historischen

und gesellschaftlichen Bedingungen ihrer Regression durchdrungen werden.

Die Vernunft handelte und handelt nicht durchgängig nach dem emphatischen Be-

griff, denAdorno skizzierte, vielmehr ist sie Teil der brüchigen Totalität der gesellschaft-

lichenEntwicklung unddamit denHerrschaftsmaximenunterworfen. »Ratio selbst, na-

turbeherrschende Vernunft, ist zugleich ein Stück jener Ideologie, welche die Vernunft

kritisiert. Siewird dazu als unabdingbar vergegenständlichende, verfälschende.« (Ador-

no 1961: [Statik]: GS 8: 231) In der unabdingbar vergegenständlichenden Vernunft wird

Ideologie wirksam.Wie diese fixiert Ratio die Identität von Sache und Begriff und lässt

deren historische Vermittlung vergessen. Für Adorno gibt sich darin eine »Gesellschaft«

zu erkennen, »die vor der eigenen Vernunft zitternmuss«, da ihr grundlegendes Prinzip

»noch nicht Vernunft ist.« (Ebd.) Daher erklären sich auch ihre anti-intellektuellen Ten-

denzen. Den evozierten emphatischen Gehalt von Vernunft bestimmt er in Hinblick auf

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 195

Kritik, Erkenntnis und Subjekt durch die Negation des Gegebenen: »Ihre Richtung führt

das Subjekt von sichweg,anstatt es in seinen ephemerenÜberzeugungen zubestärken.«

(Adorno 1961: [Meinung]: 157; siehe Kapitel 4.1.)

Mit der Verdinglichung der Vernunft geht die Etablierung einer spezifischen Ratio-

nalität der Naturwissenschaften einher, die sich als die einzig mögliche setzt. Sie wä-

re die wahre Rationalität und der Modus der Aufklärung. »Rationalität wird selbst in

steigendemMaßmoremathemativodemVermögenderQuantifizierunggleichgesetzt.«

(Adorno 1966: ND: GS 6: 53) Dies sei, so führt Adornoweiter aus, historisch demAufstieg

der Naturwissenschaften geschuldet, nicht aber dem »Begriff der ratio an sich« (ebd.),

wie er betont. Diese schirmt sich in der naturbeherrschenden Logik der Naturwissen-

schaften, welche die Dinge fungibel machen will, gegen die Erkenntnis der Qualitäten

des Einzeldings ab. Gegen diese Verengung der Ratio hält Adorno fest: »Ratio ist nicht

[…] Aufstieg von den zerstreuten Erscheinungen zu ihrem Gattungsbegriff. Ebenso for-

dert sie die Fähigkeit des Unterscheidens.« (Ebd.) Die Ratiomuss immer Qualitäten un-

terschieden, um überhaupt kategorisieren und Quantitäten messen zu können, diesem

Moment kann sie nur um den Preis der Selbstverleugnung entsagen.Wie Vernunft und

Wahrheit so hat auch Ratio ein Doppelgesicht, das Potential zumBesseren und zugleich

zur Apologie des Bestehenden. Zwischen beidenMomenten kann nicht gewählt werden,

indem man optiert, sondern indem man den geschichtlichen Prozess erfasst und sich

ihre Vermittlung mit der gesellschaftlichen Totalität bewusst macht. Letztlich verweist

auch die Ratio ihrem emphatischen Begriff nach wie Wahrheit und Vernunft auf einen

Zustand der Humanität, der sie erst ermöglicht und die sozialen Pathologien auflöst,

welche ihre Perversion und Verdinglichung bedingen.

Bei der Ratio und der Rationalität, in welcher sie zum Ausdruck kommt, ferner bei

den Prozessen der Rationalisierung handelt es sich um historische Phänomene, sie be-

sitzen wie die Wahrheit einen Zeitkern. Erneut betont Adorno, dass sie nicht abgelei-

tete Funktionen darstellen. Analog zur Entwicklung des Geistes wird die Rationalität

»[g]egenüber dem Geschichtlichen […] selber zur geschichtlichen Kraft« (Adorno 1961:

[Statik]: GS 8: 230). Auch wenn die Ratio als eigenständige Kraft wirkt, bedeutet dies

nicht ihre volle Unabhängigkeit, vielmehr ist sie durch ihre Vermittlung mit der Tota-

lität den Herrschaftsimperativen unterworfen und gliedert sich ein. Aufgrund dessen

gewinnt die »ratio, in ihrer dinghaften, vergegenständlichten Form« etwas »Antihisto-

risches, Statisches« (ebd.). Um der Apologie des Bestehenden willen verknöchert die Ratio und

ihre dynamische Kraft dient der Statik. Dadurch verhärtet Ratio und es »büßt Rationalität

zunehmend die Kraft zurMnemosyne ein, die einmal ihre eigenewar« (ebd.).33 Den sys-

tematischen Grund dieser Entwicklung erkennt Adorno in der Entwicklung der kapi-

talistischen Gesellschaft. Ihm zufolge ist die »Ahistorizität des Bewusstseins« der »Bote

eines statischenZustands«,welcher »ratio notwendig verknüpft«mit dem»bürgerlichen

33 Wie alle Verdinglichung ein Vergessen für Adorno darstellt, so verhält es sich auch mit der Ratio,

die als verdinglichte und verdinglichende nicht mehr der Erinnerung dient, sondern der Fixierung

und damit das »Schreckbild einer Menschheit ohne Erinnerung« entwirft, welche aus objektiver

Tendenz resultiert und kein subjektives Resultat einer »Reizüberflutung« (Adorno 1961: [Statik]:

GS 8: 230) bildet.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Prinzip […] des universellenTauschs« (ebd.). ImTauschwirddemIdeal nachGleiches ge-

tauscht und behauptet, dass dabei »nichts zurückbleibt« – damit ist strukturell bereits

Geschichte getilgt, denn »alles Historische aber wäre ein Rest« (ebd.) gegenüber der ge-

schichtsvergessenen Ideologie des Tausches.

Von überragender Bedeutung für das Verständnis der Gesellschaftstheorie Adornos

ist aber, nicht dem Schein der rationalisierten Gesellschaft zu erliegen, sondern ihre Ir-

rationalität zu denunzieren.Zwar greift AdornodenGedankenMaxWebers vonder Ent-

zauberung derWelt durch umfassende Rationalisierung auf. Doch zeigt er, dass bereits

die Annahme, die in diesem Prozess zum Ausdruck kommende Ratio sei im emphati-

schen Sinne rational, vernünftig undwahr, die Ideologie einer Gesellschaft darstellt, die

sich selbst zum einzigen Inhalt erklärt. So erweisen sich der Produktionsapparat, der

Staat und die Kulturindustrie in Adornos Analysen als »[i]rrationale Institutionen«,wel-

che funktional nur sind in »der hartnäckigen Irrationalität einer in den Mitteln, aber

nicht in den Zwecken rationalen Gesellschaft« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 14). Er-

neut kehrt die dialektischeVersion einerBestimmungvonRationalität und Irrationalität

als durcheinander vermittelte Momente eines Ganzen wieder, das durch diesen Wider-

spruch über sich hinausweist.

Fürdie IdeologienlehreAdornos ist dernotwendigeCharakter desScheinsderRatio-

nalität besonders wichtig. »Der Schein ist total geworden in einer Phase, in der Irratio-

nalität und objektive Falschheit hinter Rationalität undNotwendigkeit sich verstecken.«

(Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 21) Technischer Fortschritt, verdinglichende Vernunft und

irrationale Rationalität erzeugen einen Verblendungszusammenhang, welcher einzig der Apologie

des Bestehenden dient.

Der Wahn

Unter denKonzeptenderKonstellation, inwelcher Adorno seine Ideologienlehre formu-

liert, finden sich neben solchen, deren emphatischer Begriff zu ihrer Realisierung inWi-

dersprüche treten kann, auch solche,die schlichte Pathologien desGeistes ohne emanzi-

patorisches Potential darstellen. Bekannt ist sein Konzept der Kulturindustrie, daneben

gehören in diesen Bereich auch die Halbbildung und der Wahn. Ihnen ist gemein, dass

sie zwarmitunter auf emphatische Gegenbegriffe wie Kultur und Bildung verweisen, es

aber nichtmöglich ist, ihreWahrheitsmomente soweit zu entwickeln,dass sie an sie her-

anreichen könnten.

An der Schwelle steht das Phänomen des Wahns, der subjektiv weiterhin Wahrheit

beansprucht, aber kaum noch Realitätsbezug aufweist. Adorno leitet ihn aus der Mei-

nung ab, dessen phatische Form er darstellt. Als solche erfüllt der Wahn eine Funktion

für das vonderGesellschaft bedrängte Individuum.Er ermöglicht eine »psychische Leis-

tung« (Adorno 1961: [Meinung]: 155), die als Subjektstabilisierung beschrieben werden

kann. So vermag der Wahn »scheinhaft die Orientierung [zu] erleichtern«, die Erfah-

rungvonEntfremdungzumildernunder verschafft »narzisstischeBefriedigung« (ebd.).

Diese von Oliver Deckermit einem Ausdruck von Erich Fromm sogenannte »Prothesen-

sicherheit« (vgl. Decker 2018: 49) vermag derWahnweitaus besser zu leisten als die »an-

geblich gesunden [Meinungen, P.E.]« (Adorno 1961: [Meinung]: 155).

Die »Wahnsysteme« sind über ihre Funktion als Subjektstabilisierung auch im um-

fassenderen Sinn ideologische Phänomene, da sie »außer ihrem Stellenwert in der psy-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 197

chologischen Ökonomie des Einzelnen, auch ihre objektive gesellschaftliche Funktion«

(Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 116) besitzen, wie Adorno feststellt. Als Teil des Ver-

blendungszusammenhangs der Gesellschaft »ersetzen [sie; P.E.] jene wesentliche Ein-

sicht, die von der Halbbildung versperrt wird.« (Ebd.) Der Wahn kann also als Schein-

Einsicht begriffen werden, der gegebene Verhältnisse stabilisiert, indem er wesentliche

Einsichten undKorrekturen versperrt und so die Bemühungen umAneignung fälschlich

auf Ersatzobjekte projiziert.

Die Kulturindustrie

Die Kulturindustrie als die Form der Kultur im Spätkapitalismus, in der Kultur nach

Sparten organisiert und geplant wird und noch das Leiden inkorporiert und auf die Be-

stätigung des Bestehenden eingeschworen wird, stellt einen zentralen Begriff in Ador-

nos KritischerTheorie der Gesellschaft dar. Sie ist in allen drei Kraftfeldern, die das Zen-

trum der Untersuchung bilden,34 präsent.Mit Gewalt formiert Kulturindustrie die Sub-

jekte zur Konformität gegenüber demBestehenden,macht Leiden vergessen und gebie-

tet Verzicht auf das transzendierendePotential, dasKultur vormals in sublimierter Form

konservierte.

Die »GewaltderKulturindustrie« liegtAdornoundHorkheimerzufolge »in ihrerEin-

heit mit dem erzeugten Bedürfnis« begründet und »nicht in einfache[m] Gegensatz zu

ihm« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 158; siehe Kapitel 2.1.3.). Analog zur Diffe-

renz vomwahrenund falschenBewusstsein, treffenbeideAutorenauch eineUnterschei-

dung von richtigen und falschen Bedürfnissen. In voller Schärfe trifft ihre Kritik die Un-

terhaltungsindustrie, denn »Amusement ist die Verlängerung der Arbeit unterm Spät-

kapitalismus.« (Ebd.) Eine Feststellung, derenWahrheit sich in der Freizeit-Gesellschaft

erst voll entfaltet, in welcher die Trennung zwischen Arbeit und Freizeit tendenziell auf-

gehobenwird unddie Subjekte sich noch in ihrer Freizeit optimieren und vermessen, als

ginge es um den Freizeitler des Monats.

Die »konkrete Bestimmung« des »ideologischen Gehalts« der Medien, Sport und

Freizeit umfassenden Kulturindustrie besteht laut Adorno in der »synthetische[n] Iden-

tifikation der Massen mit den Normen und Verhältnissen, welche sei es anonym, hinter der

Kulturindustrie stehen, sei es bewußt von dieser propagiert werden.« (Adorno 1954:

[Ideologienlehre]: GS 8: 476; Hervorhebung P.E.) Der Aufruf zur Konformität an Kol-

lektive und Individuen ist Inhalt der Waren der Kulturindustrie, welcher ihr durch die

objektiven Tendenzen der Gesellschaft vorgegeben wird und nicht der Willkür einiger

Mächtiger entspringt. Adorno bringt dies am Beispiel des Fernsehens zum Ausdruck,

das »als Ideologie nicht Sache des bösen Willens, vielleicht nicht einmal der Inkom-

petenz der Beteiligten ist, sondern vom objektiven Ungeist erzwungen wird.« (Adorno

1953: [Fernsehen]: 97) Dass besonders die Kulturindustrie ihrem Begriff der Industrie

nach, der Planung bedarf, widerspricht dem nicht, sondern darin ist sie Ausdruck eben

dieser gesellschaftlichen Prozesse, die sie verherrlicht. Wie die Industrie arbeitet die

Kulturindustrie mit »Standardisierung und Serienproduktion«, wodurch im Bereich

der Kultur die alte Differenz zwischen »gesellschaftlichem System« und der »Logik des

34 In der Forschungsliteratur findet sich der Zusammenhang von Kulturindustrie und Subjektivie-

rung u.a. bei Gruber (2010: 98).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Werks« verschwand (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 142). Die Autonomie des

Kunstwerks ist substantiell angegriffen. In der Kulturindustrie übersetzt sich die tech-

nische Rationalität der Industrie in die Produktion von Stereotypen und die Nutzung

sozialpsychologischer Manipulationen (vgl. Adorno 1953: [Fernsehen]: 82), welche nach

der Logik der Tauschvergesellschaftung eingesetzt werden.35 Dabei sind die »Elemente

dieser«, in Adornos Worten »uniformen Ideologie, im Gegensatz zu vielen Techniken

ihrer Verbreitung, nicht neu«, kann er doch deren »Schemata« (Adorno 1954: [Ideolo-

gienlehre]: GS 8: 475) bis auf die englische Literatur um 1700 zurückverfolgen. Neu ist

hingegen, »dass aus demGanzen ein geschlossenes System gemacht worden ist.« (Ebd.)

Die sichüberall zeigende Ideologie ist dieder »zurTotalität aufgeblähteKulturindustrie«

(Adorno 1959: [Vergangenheit]: 22), welche alles mit »Ähnlichkeit« (Adorno/Horkheimer

1947: DdA: GS 3: 141) schlägt. Kino, Fernsehen, Radio, Literatur gleichen sich technisch

und inhaltlich einander an und bilden eine Einheit. Diese »rücksichtslose Einheit der Kul-

turindustrie bezeugt die heraufziehende der Politik« (ebd.: 144; Hervorhebung P.E.), ihr

Konformismus wirkt unmittelbar politisch.

Einige Aspekte der Kritik Adornos an der Kulturindustrie scheinen aus heutiger

Sicht überholt. So ist seine Analyse wesentlich auf das zentralisierte Sender-Empfän-

ger-Prinzip fokussiert ausgehend von Telefon und Radio. »Demokratisch macht dieses

alle gleichermaßen zuHörern,umsie autoritär denunter sich gleichenProgrammender

Stationen auszuliefern. Keine Apparatur der Replik hat sich entfaltet, und die privaten

Sendungen werden zur Unfreiheit verhalten.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:

143) Das Internet hat diese Kritik überholt, allerdings nicht in dem Sinne, dass sie über-

flüssig wäre, vielmehr gilt es sie zu aktualisieren. Das Internet als zentrale Apparatur

der Kulturindustrie, nachwelcher sich alle anderen Formen ausrichten,muss darauf hin

befragt werden, wie es sich im Licht der Argumente und Begriffe Adornos zeigt. Und so

offenbaren sich in den Formen von Demokratisierung zugleich Triebmittel autoritärer

Impulse. Auch die scheinbare Dezentralisierung über das Netzwerk nutzt weiterhin

in erster Linie den ökonomisch Starken und vieles spricht für eine Erneuerung der

Herrschaft der Monopole. Noch mit der Vermehrung der Möglichkeiten zur Entfaltung

des Besonderen und damit der Umkehrung der Werte der verwalteten Welt bleibt es

auch in der Gesellschaft der Singularitäten (vgl. Reckwitz 2017: 15; 103) bei der »falsche[n]

35 Adorno und Horkheimer grenzen sich eindeutig von einer technizistischen Verkürzung von Kri-

tik ab, nach der die Ursache von Verflachung in der Technik läge. »Verschwiegen wird dabei,

dass der Boden, auf dem die Technik Macht über die Gesellschaft gewinnt, die Macht der öko-

nomisch Stärksten über die Gesellschaft ist. Technische Rationalität heute ist die Rationalität der Herr-

schaft selbst. Sie ist der Zwangscharakter der sich selbst entfremdenden Gesellschaft.« (Adorno/

Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 142; Hervorhebung P.E.) Die Autoren begreifen die Kulturindustrie

und die ihr eigenen technischen Apparaturen wie Kinos oder Rundfunkanstalten im Kontext ei-

ner gesellschaftlichen Totalität, die von der kapitalistischenWarenproduktion bestimmtwird. Die

sich herstellende Einheit der Kulturindustrie »ist keinemBewegungsgesetz der Technik als solcher

aufzubürden, sondern ihrer Funktion in derWirtschaft heute.« (Ebd.) In vergleichbarerWeise hat-

te Guy Debord in der Gesellschaft des Spektakels in der Analyse des Zusammenhangs von Technik,

politischer Ökonomie und Spektakel sich gegen die technikzentrierte Sicht auf eine bedürfnisori-

entierte Entwicklungsgeschichte ausgesprochen. Stattdessen behauptet Debord die Totalität der

Entfremdung, in der sich das Spektakel auf Basis der warenproduzierenden Ökonomie als Selbst-

zweck setzt (vgl. Debord 1967: 16).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 199

Identität vonAllgemeinemundBesonderem.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 141; Her-

vorhebung P.E.) Die Individuen richten sich nach den fabrizierten Bedürfnissen aus, ihr

Erfolg wird über likes und follower quantifiziert und erbarmungslos von Algorithmen

diktiert, so dass weiterhin »dem Betrieb« die Amateure und »Talente gehören, längst

ehe er sie präsentiert: sonst würden sie nicht so eifrig sich einfügen.« (ebd.: 143) Und

dieser Mechanismus gilt nicht nur für jede Sparte der Kultur von der Unterhaltung bis

zur Hochkultur, sondern virtuell für alle, ob sie die Öffentlichkeit suchen oder nicht.

3.1.4. Ideologiekritik und Wahrheit

»Kein Standort außerhalb des Getriebes lässt sich mehr beziehen, von dem aus der

Spuk mit Namen zu nennen wäre; nur an seiner eigenen Unstimmigkeit ist der Hebel

anzusetzen.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369)

Nach Adornos Konzeption von Ideologie lassen sich deren Momente von Wahrheit nur

durch die Kritik an ihrer Unwahrheit begreifen. Auf dieseWeise agierende Ideologiekri-

tik formuliert selbst keine Wahrheit, sondern arbeitet mit den Ansprüchen auf Wahr-

heit, was sie »normativ bedeutsammacht«, wie Rahel Jaeggi (2009: 283) feststellt. Daher

ist für die Praxis der Ideologiekritik eine ethische und politische Haltung zum Gegen-

stand nicht von der epistemologischen Frage nach der Beziehung vom Bewusstsein zur

Realität zu trennen. Das rückt sie in die Nähe der foucaultschen Konzepte der Proble-

matisierung und der »kritischen Haltung« (Foucault 1978: Kritik: 12, 16; vgl. Lemke 1997:

354; siehe Kapitel 4.2.3.).Die ideologiekritische Haltung zeichnet sich durch die Distanz zu den

fetischisierenden Begriffen aus. Ihrer problematischen Lage unter Bedingungen, in denen

die »Kritik am Privileg […] zum Privileg« geworden ist (Adorno 1966: ND: GS 6: 51), soll-

te sie sich bewusst sein, will sie ihren Begriff nicht verfehlen. Denn Ideologiekritik de-

nunziert Bewusstseinsinhalte,welche die antagonistische soziale Realität rechtfertigen,

deren Ausdruck Privilegien sind.Dahermuss sie das Bildungsprivileg in ihre Kritik ein-

beziehen, das in der Realität die Grundlage von Ideologiekritik bilden kann. In welcher

Weise Ideologiekritik von Positionen ohne dieses Bildungsprivileg geäußert wird, ob es

also ein unbewusstes Klassenbewusstsein, ein unterdrücktes Wissen von Minoritäten

gibt, das aus eigenem Recht falsches Bewusstsein denunzieren und dessen potentielle

Wahrheitsmomente offenlegen könnte, bleibt bei Adorno letztlich unbeantwortet. Die-

se Schwierigkeit verweist auf das zentrale Problem der Positionalität von Ideologiekri-

tik, das in der Asymmetrie von kritisierender und kritisierter Person besteht. Sie bezieht

sich auf einenweiteren Problemkomplex, der auf derHistorizität der Ideologien und ih-

rer Kritik aufbaut: Die Vereinnahmung der Ideologielehre und die Widersprüche ihres

gesellschaftlichen Gebrauchs. Ferner besteht eine Schwierigkeit des Begriffs in der Dif-

ferenzierung von Ideologien.DieseKomplexe sollen imFolgendendurch die Analyse von

Adornos Konzeption von Ideologiekritik bearbeitet werden.

Positionale Ideologiekritik

In ihrer klassischen Form – etwa bei Marx – erscheint die Kritik von Ideologien einen

asymmetrischen Charakter zu besitzen, da ein wissender Kritiker im Besitz der Wahr-

heit einer unwissenden Person ihre falschen Bewusstseinsinhalte vor Augen führt. Da-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

mit reproduziert Ideologiekritik potentiell Herrschaft über andere Menschen. Derart

oberflächlich, wie der Einwand suggeriert, verhält es sich nicht bei Adorno, dessen Kri-

tik der Ideologien von der Annahme ausgeht, in ihnen könnte sich ein Wahrheitsmo-

ment finden.Weiterhin betont er immer wieder, im Vordergrund des Problems des fal-

schen Bewusstseins stünde nicht ein subjektiver Irrtum, sondern strukturelle Verhält-

nisse,die einenobjektivenScheinzwischensozialerWirklichkeitund Individuumerzeu-

gen. Von Schuld bei den Trägern der Ideologien kann einzig die Rede sein, insofern sie

innerhalb des Verblendungszusammenhangs (siehe Kapitel 3.1.2.) gegen besseres Wis-

sen handeln oder auf unmündigeWeise aus Freiheit auf Aufklärung verzichten.Die Ideo-

logiekritik Adornos verbindet die Begründung ethisch-politischer Autonomie mit der Kritik der ge-

sellschaftlichen Pathologien, die sie untergraben (vgl.Wesche 2018: 132; Cook 2018: 137). Diese

Idee der auf Mündigkeit zielenden Aufklärung, welche Kant als den »Ausgang des Men-

schen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit« (Kant 1784: IKW 9: 53) bestimmt

hatte, bleibt Adornos normativer Bezugspunkt (siehe Kapitel. 4.1.4.). Bei seiner Kritik

am Umschlag von Aufklärung in Mythos und an der verdinglichenden Vernunft handelt

es sich um eine rettende Kritik.

Adornos auf Mündigkeit zielende Ideologiekritik erweist sich also in der Kritik der

identitätsphilosophischen Form der Aufklärung als ihr weiterhin verpflichtet (siehe Ka-

pitel 4.1.3.). »Sind tatsächlich jene Ideologien falsches Bewusstsein, so inauguriert ihre

Auflösung« durch die Kritik »eine gewisse Bewegung hin zurMündigkeit« (Adorno 1969:

[Marginalien]: 191).AlsMaterialist ist sichAdornovölligdarüber imKlaren,dass einEnde

der Ideologien eine Veränderung der gesellschaftlichen Verhältnisse erfordert, also eine

andere Form der Praxis.36 Ideologiekritik »allerdings ist praktisch«, gleichwohl sie »im

Medium des Gedankens« (ebd.) agiert. Auch wenn sie als geistige Auseinandersetzung

nicht die notwendige Transformation selbst ist, stellt Ideologiekritik eine unabdingbare

Form der verändernden Praxis dar, sofern sie sich nicht bei sich bescheidet.

Die reine Absichtserklärung zur Mündigkeit reicht jedoch nicht aus, um dem Ein-

wand der Asymmetrie zu entgegnen. Um ihm zu begegnen, erfordert Ideologiekritik

entschieden die Selbstreflexion ihrer Akteure. Keiner ihrer Protagonisten kann sich au-

ßerhalb des Verblendungszusammenhangswähnen, daher ist der Bezug aufs eigene Ich

unddie Selbst-Kritik umsonotwendiger (vgl.Cook 2018: 140).Adornonimmt sich konse-

quent von der Reflexion nicht aus, er geht von seinen Erfahrungen aus undmacht seine

eigenePositiondeutlich.37 Indirekt auf sich selbst bezogenundalsWarnunganalle theo-

retischenNachfolger_innenmahntAdorno in seinerKritik ander ideologischenHalbbil-

36 In seinem VortragWas bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit schränkt Adorno die Erwartungen

auf die von ihmdarin geforderte Aufklärung der Subjekte ein. Sie reicht nicht hin, umGesellschaft

zu verändern und zu erreichen, dass Auschwitz sich nicht wiederhole, da sie wesentliche gesell-

schaftliche Verhältnisse nicht erreicht. »Angesichts der objektiven Gewalt hinter dem fortleben-

den Potential jedoch wird die subjektive Aufklärung […] nicht ausreichen.« (Adorno 1959: [Vergan-

genheit]: 27) Die »Pathische Meinung« kann nicht »durch das bloße Bewusstsein« verändert wer-

den, so Adorno inMeinungWahn Gesellschaft (Adorno 1961: [Meinung]: 169).

37 Etwa in der Zueignung an Max Horkheimer der im US-amerikanischen Exil verfasstenMinimaMo-

raliagesteht Adorno die Schuld ein, über das gute Leben zu sprechen, während in Europa das Grau-

en herrsche. Die Gewalt, die ihn ins Exil trieb, versperre ihm volle Einsicht darin (vgl. Adorno 1951:

[MM]: GS 4: 16).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 201

dung: »Eitel aber wäre auch die Einbildung, irgend jemand – und damit meint man im-

mer sich selber –wäre von der Tendenz zur sozialisierten Halbbildung ausgenommen.«

(Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 120) Es ist diese Neigung zur individuellen Entlas-

tung und narzisstischen Aufwertung,welche die Ideologiekritik verdächtigmacht, auch

dann, wenn sie sich auf Adorno bezieht. Dabei ist Adorno in diesem Punkt eindeutig:

»Kein Standort außerhalb des Getriebes lässt sichmehr beziehen, von dem aus der Spuk

mitNamenzunennenwäre; nur an seiner eigenenUnstimmigkeit ist derHebel anzuset-

zen.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369)38 Die Ideologiekritik verfährt im

Modus immanenter Kritik und bestimmter Negation, daher setzt sie voraus, die eigene

Position als Teil des Ganzen zu verstehen, statt diese zurmit Erkenntnis bewährten Stel-

lung auszubauen und damit gegen Kritik zu immunisieren.Daher entsteht die Notwen-

digkeit einer positionalen Ideologiekritik.Wie Bay feststellt, ist die »Positionalität« der Kri-

tikerin kein »Hindernis kritischer Erkenntnis, sondern für diese konstitutiv: Kritisiert

werden können die Herrschaftsverhältnisse nur von innen, nicht von einem metaphy-

sischen ›Anderswo‹ aus, das in seiner Abgetrenntheit von Erfahrung unweigerlich dazu

tendiert selbst ideologisch zu werden.« (Bay 1995: 39) Mit Adorno fordert Bay dazu auf,

die »eigeneErfahrungzurBasis derKritik zumachen«,ohnedabei indie nächste Falle zu

tappen, nämlich die Fetischisierung der eigenen Sprecherposition.Durch die Verdingli-

chung des eigenen Status als Subjekt zu einem Panzer (vgl. ebd.: 38–40) versperren sich

die Individuen gegen Erfahrungen.39

Umgekehrt fordert die auf Mündigkeit zielende Ideologiekritik auch die Anerken-

nung des Trägers von Ideologie. Die Kritik sollte nicht nur von der Positionalität der

Kritikerin ausgehen, sondern auch die der Trägerin in den Blick nehmen. Anstatt der

deterministischen Annahme zu erliegen, Ideologie sei notwendig falsches Bewusstsein

in dem Sinn, dass die Position in der Gesellschaft das Bewusstsein eindeutig bestimmt,

sollte hingegen Ideologie als Produkt einer geistigen Praxis aufgefasst werden, das ein

geistiges Vermögen und die aktive Aneignung der Trägerin von Ideologien voraussetzt.

Siemüssen also als ansprechbar gedachtwerden. Ideologiekritik, so hat Rahel Jaeggimit

Robin Celikates hervorgehoben, muss als »Prozess« verstanden werden, der »ohne Mit-

wirkung der kritisierten Position (und deren Protagonisten) nicht möglich ist.« (Jaeggi

2009: 294) Damit wird sie als »Teil der […] gesellschaftlichen Selbstverständigung« (ebd.)

verstanden. Statt an asymmetrischenMonologen sollte sich Ideologiekritik bereits in ihrer Praxis

am Ideal vom gleichberechtigten Dialog mittels Argumenten orientieren. Und zwar im Wissen

darum, dass Rationalität und Argumentation nicht die vorrangigenMomente von Ideo-

logien sind, deren geistiger Gehalt tendenziell hinter den affektiven zurücktritt. Im dia-

logischen Verfahren, demBeharren auf Vernunft, und der Kohärenz der Argumentation

38 Auch Jaeggi hebt diesen Punkt in ihrer Konzeption von Ideologiekritikhervor: »Ideologiekritik steht

damit gerade nicht ›außerhalb‹ des als ideologisch kritisierten Zusammenhangs« (Jaeggi 2009:

294).

39 Scharf wendet sich Bay gegen die von ihm sogenannte »gepanzerte Ideologiekritik«, welchemit ei-

nem »Stellvertretersyndrom« (Bay 1995: 38; Hervorhebung imOriginal) einherginge und von »einem

imaginären Ort jenseits der Herrschaftsverhältnisse« aus argumentiert. Als Beispiele für solche

Versuche, »einen privilegierten Ort der Rede zu konstruieren« (ebd.; Hervorhebung im Original),

nennt Bay den kritischen Rationalismus, den herrschaftsfreien Diskurs, den weiblichen Stand-

punkt, den freischwebenden Intellektuellen.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

besteht eine Zumutung der Ideologiekritik für Kritikerin und Adressatin, da sie die Po-

sition und die Erfahrung des jeweils anderen anerkennt, gerade dann, wenn dies fern

liegt. Dass es sich um Zumutungen handelt, machte Adorno deutlich, indem er von der

»schmerzliche[n] Anstrengung der Erkenntnis« sprach, die es bedeutet »[d]en Verblen-

dungszusammenhang zu durchschauen« (Adorno 1959: [Vergangenheit]: 22).

Ideologienlehre wird selbst vereinnahmt

Eineweitere großeHürde für die Ideologiekritik besteht in der zugrundeliegenden »his-

torischen Dynamik« (Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 23) der Ideologienlehre selbst.

Sie zeitigt widersprüchliche Folgen, etwa eine Ausdehnung des Ideologieverdachts und

die Rückkehr des positiven Ideologiebegriffs. Wie jeder Gedanke kann auch die Ideo-

logienlehre vereinnahmt und für regressive Strategien instrumentalisiert werden. »Sie

war konzipiert gegen den Idealismus als philosophische Form, in welcher die Fetischi-

sierung der Kultur sich spiegelt. Heute aber ist die Bestimmung von Bewusstsein durch

Sein zu einemMittel geworden, alles nichtmit demDasein einverstandene Bewusstsein

zu eskamotieren.« (Ebd.) So verkehren sich kritische Inhalte in Affirmation, wie Ador-

no pointiert ausführt: »Seitdem jedes avancierte wirtschaftspolitische Gremium es für

selbstverständlich hält, dass es darauf ankomme, dieWelt zu verändern, und es für Allo-

tria erachtet, sie zu interpretieren, fällt es schwer, die Thesen gegen Feuerbach schlicht

zu unterstellen.« (ebd.: 24)Wichtiger noch ist aber seinHinweis auf die Vereinnahmbar-

keit und Integration von kritischer Theorie. Fixe Bekenntnisse und Dogmatismus be-

feuern diesen Prozess statt dem Bestehenden wirklich etwas entgegenzusetzten. So ist

»[g]leichmanchen anderen Elementen des dialektischenMaterialismus«, nach Adornos

Einschätzung »auchdie Ideologienlehre aus einemMittel derErkenntnis zu einemvonderenGän-

gelung geworden.« (ebd.; Hervorhebung im Original) Und dies gilt nicht nur für den Ost-

block, wo sie dazu diente, politisch Unliebsame auszuschalten, sondern auch für den

Westen,wopositivistischer Relativismus in FormvonWissenssoziologie undder Praxis-

fetischmancher sozialen Bewegungen gleichermaßen die Ideologienlehre für ihre Zwe-

cke umfunktionierten.

Die Instrumentalisierungder Ideologienlehre reflektiertAdornoausführlich.Sieun-

terliegt der »geschichtliche[n] Bewegung«, womit er meint, »dass wenn nicht die Sub-

stanz, so doch die Funktion des Ideologiebegriffs sich geschichtlich verändert« (Ador-

no 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 458). Nach dem skizzierten Ablauf (siehe Kapitel 3.1.1.)

war dasKonzept Ideologie zunächst affirmativ intendiert undwurdedannvonMarxund

anderen kritisch gewendet. Zu seinen Lebzeiten beobachtet Adorno eine Regression zur

Affirmation in der Ideologienlehre. Aus dieser Entwicklung zieht er den Schluss: »Was

Ideologie heiße und was Ideologien sind, lässt sich ausmachen nur, indemman der Be-

wegung des Begriffs gerecht wird, die zugleich eine der Sache ist.« (Ebd.) Seine These

lautet daher, dass die gesellschaftlichen Integrationstendenzen die Autonomie desGeis-

tes zerstören, wodurch die geistige Dimension von Ideologien als falsches Bewusstsein

hinter die affektive zurücktritt. Damit wird ihr Anspruch auf Wahrheit fadenscheinig

und die geplante sozialpsychologische Manipulation gewinnt in dem Funktionszusam-

menhang der Gesellschaft an Bedeutung.Daraus ergibt sich die Bereitschaft den Begriff

für vielfältige Strategien zu instrumentalisieren, die einander widersprechen können.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 203

In der verwalteten Welt zeigt die Ausweitung des Ideologiebegriffs, so verständlich

sie imEinzelnen seienmag, die überwältigende Tendenz der integralen Gesellschaft zur

Angleichung, welche auch Geistiges einander gleich macht und keine Differenzierung

und Unterscheidung mehr duldet. Statt also einen Ideologiebegriff schlicht zu unter-

stellen, um einerseits die eigene Kritik von Ausbeutung und Ausgrenzung daran auf-

zuhängen und andererseits auf seine positive Motivationsfunktion zu hoffen, wie Tho-

mas Piketty (vgl. 2020: 50), sollte sich ein philosophisch valider Begriff von Ideologie an

der Sache orientieren. So erscheint es plausibler zu überlegen, ob nicht eine Aktualisie-

rung des Utopie-Begriffs die Motivationsfunktion des positiven Ideologiebegriffs wesentlich besser

zu leisten vermag. Dies hätte den entscheidenden Vorteil über gewünschte Gesellschafts-

entwürfe zu sprechen, statt vermeintlich kohärente Ideensysteme nach wahr und falsch

zu qualifizieren. Eine Engführung des Begriffs der Ideologie ist sinnvoll, wenn er erneut auf

seine Substanz als fetischisierendes Bewusstsein bezogen wird und damit deskriptive

und normative Funktionen zugleich erfüllt, ethisch-politischen und erkenntnistheore-

tischenAnsprüchengenügt (vgl. Jaeggi/Celikates 2017), sowie soziologischeundphiloso-

phische Aspekte (vgl. Adorno 1960: PuS) in sich vereint.Damit wird zwar die Instrumen-

talisierung der Ideologienlehre nicht ausgeschlossen, aber ein wissenschaftlich tragfä-

higer Gebrauchmöglich.

Differenzierungen

Die Differenzierung stellt eine wesentliche Anforderung an einen Ideologiebegriff dar,

der sichder Instrumentalisierungzuentziehenvermag.Zugleichmussder LogikdesBe-

griffs nach auch ein Gemeinsames sichtbar und verständlich werden, ohne alle Katzen

grau zu machen. Adornos Ideologiekritik oszilliert zwischen beiden Polen, insofern er

kenntlichmacht, dass allgemeine Tendenzen derGesellschaft sich in den Ideologien und

ihren Funktionen niederschlagen, sie sich also tatsächlich angleichen. Zugleich besteht

er auf der Unterscheidung dem Inhalt nach zwischen totalitären und liberalen Ideolo-

gien.

Das Gemeinsame von Ideologien beruht eben auf ihrem Bezug zur gesellschaftli-

chen Totalität, deren Heteronomie sie rechtfertigen oder durch Ablenkung und Projek-

tion verewigen.

»Dass so verschieden geartete Ideologien wie die pragmatische Vulgärideologie in

Amerika und die Heideggersche Philosophie in Deutschland dann in genau dem

Gleichen, nämlich der Verherrlichung der Heteronomie übereinstimmen, ist eine

Bestätigung für die Ideologienlehre insofern, als selbst geistige Gebilde, die ihrem Inhalt

nach einander schroff widersprechen, durch ihren sozialen Bezug, also durch das, was sie

aufrechterhalten oder verteidigen wollen, dann plötzlich übereinzustimmen vermögen.«

(Adorno 1969: [Mündigkeit]: 139; Hervorhebung P.E.)

Bereits in dieser Gemeinsamkeit hinsichtlich des sozialen Bezugs besteht Adorno doch

auf ihrer Differenz.40 Dass Ideologien in gesellschaftlicher Funktion Verschiedenes ver-

40 Diese Angleichung von Ideologien ist etwa Gegenstand des Kapitels zur Kulturindustrie in derDia-

lektik der Aufklärung (siehe Kapitel 3.1.3.). »[T]he psychology underlying fascist propaganda«, so

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gleichbar machen, bedeutet eben nicht, dass es damit das Gleiche wäre. Besonders für

eine Philosophie wie die Adornos,welche das Gewaltsame amBegriff reflektiert, bedeu-

tet dies bei aller Schärfe im Urteil die Verpflichtung auf Differenzierung.

Die Ideologiekritik muss differenzieren können zwischen unterschiedlichen Ideo-

logien. Ihr stellt sich die Aufgabe, zu unterscheiden, ob etwa liberale Ideologien noch

ein Versprechen auf Freiheit evozieren oder totalitäre Ideologien durch die vollständige

Bindung von Individuen an die Macht individuelle Unfreiheit an ihre Stelle setzen (vgl.

Cook 2001: 10). Dieser inhaltlichen Unterscheidung entspricht eine Differenzierung von

Ideologien anhand der propagierten Mittel, um Leiden abzuwehren. Adorno unterscheidet sie

hinsichtlich des Anspruchs auf Rationalität und Wahrheit, den sie formulieren. »Ideo-

logiekritik, als Konfrontation der Ideologie mit ihrer eigenen Wahrheit«, so schreibt er

dort, ist »nur soweit möglich, wie jene ein rationales Element enthält, an dem die Kritik

sich abarbeiten kann. Das gilt für Ideen wie die des Liberalismus, des Individualismus,

der Identität von Geist undWirklichkeit. Wollte man jedoch etwa die sogenannte Ideo-

logie des Nationalsozialismus ebenso kritisieren,man verfiele der ohnmächtigenNaivi-

tät.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre] GS 8: 465) Für den Liberalismus als Theorie ist »im

HegelschenSinnbestimmteNegation,Konfrontation vonGeistigemmit seinerVerwirk-

lichung« (ebd.: 466) grundsätzlichmöglich. In dessen abgeleiteten Formen, zumBeispiel

in der Kulturindustrie des Films, verdünnt sich dieser Wahrheitsanspruch in gleichem

Maßemit seiner Verbreitung, bis er in sozialpsychologischer Manipulation aufgeht.

In derManipulation reicht der verwässerte entgeistigte Liberalismus den totalitären

Ideologien die Hand, daher trifft Adornos Verdikt ebenso Stalinismus und Nationalso-

zialismus. In ihnenwurde »die Ideologie durchdenUkasder approbiertenWeltanschau-

ung ersetzt« (ebd.:GS8: 466).DerGeist tritt zurückundwird indie PlanungderManipu-

lation integriert.Die Anforderung anVernunft in denRezipienten reduziert sich darauf,

stets alert zu sein (siehe Kapitel 4.1.2.) und die Veränderungen in Sprache und Symbolik

zu registrieren, sonst droht ihnen Ausgrenzung undUntergang.Diese »Niveaulosigkeit,

über die zu triumphieren zu den bescheidensten Freuden rechnet, ist Symptom eines

Zustandes, den der Begriff von Ideologie, von notwendigem falschen Bewußstein gar

nichtmehrunmittelbar trifft. In solchemGedankengut spiegelt keinobjektiverGeist sich

wider, sondern es ist manipulativ ausgedacht, bloßes Herrschaftsmittel […].« (ebd.: 465)

Da der klassische Begriff von Ideologie hier versagt, spitzt Adorno die Folge zu: Es »ist in

derTatdie Ideologiekritik zuersetzendurchdieAnalysedes cui bono.« (ebd.: 466)41Diese

Übertreibung meint nicht die Auflösung von Ideologiekritik schlechthin zugunsten in-

dividueller Zurechenbarkeit bar jeder gesellschaftlichen Vermittlung, vielmehr verweist

sie auf ihre notwendigeUmstrukturierung angesichts des Funktionswandels der Ideolo-

gien. »Die Kritik der totalitären Ideologien hat nicht diese zuwiderlegen, denn sie erhe-

ben den Anspruch von Autonomie undKonsistenz überhaupt nicht oder nur ganz schat-

tenhaft.« (Ebd.) Statt nachWahrheitsmomenten in den Ideen durch bestimmte Negati-

on undKonfrontationmit der Realität Ausschau zu halten, solltenManipulation und die

Cook, »is compared to the psychotechnology of the Hollywood-based culture industry.« (2008: 5)

Ein Vergleich bedeutet aber eben keine Gleichsetzung.

41 In den Worten von Marx wären die totalitären Ideologien »unter aller Kritik« (Marx 1844: MEW 1:

380).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 205

objektivenGründe für die sozialpsychologischeDisposition derMenschen untermSpät-

kapitalismus in den Blick genommen werden. In diesem Anspruch auf Wahrheit und

Rationalität unterscheiden sich liberale und totalitäre Ideologien.

Immer wieder und mit Dringlichkeit kommt Adorno auf den Nationalsozialismus

und Neofaschismus zu sprechen, da sein theoretisches Bemühen darauf zielt, dass

»Auschwitz sich nicht wiederhole« (Adorno 1966: ND: GS 6: 358). Ihnen kommt die

klassische Ideologiekritik nicht bei, da die »bloße Ideologieanalyse«, welche Ideen an

der sozialen Realität misst, »die realen Interessenkomplexionen zumal hinter manipu-

lativen Bewegungen wie denen des neofaschistischen Rechtsradikalismus verfehlen.«

(Adorno 1959: [Rezension Rechtsradikalismus]: GS 20.1: 386) Der Grund liegt in der

Transformation des Ideologiebegriffs, denn die »Ideologie rechtsradikaler Bewegun-

gen« ist »nicht im eigentlichen Sinn des Begriffs ›notwendig falsches Bewusstsein‹«,

eher müsse sie »als sozialpsychologische Kalkulation[]« (ebd.: 388; Hervorhebung P.E.)

begriffen werden. Es tritt in ihr der Manipulationscharakter der Ideologien (siehe Ka-

pitel 3.1.2.) hervor und das Verschmelzen von Ideologie und Propaganda: »[B]esaßen

Ideologien stets schon ihren propagandistischen Aspekt, so werden sie nun planvoll

ganz und gar dem Primat der Propaganda unterworfen und lösen sich auf in eine

Reihe mehr oder minder kohärenter ›Stimuli‹, bilden eine Art sozialpsychologischer

Versuchsanordnung, die, ähnlich wie hochrationalisierte Reklame, Menschen gewinnt,

indem sie ihnen Ersatzbefriedigungen vor allem kollektiv-narzißtischer Art verschafft.«

(ebd.: 388)42 Die Sozialpsychologie muss notwendig die klassische Ideologienanalyse

ergänzen, da diese sonst ihren Gegenstand verfehlt.

Funktional ließen sich Ideologien im Anschluss an Adorno nach der Art der Subjekt-

stabilisierung differenzieren. Da Ideologien die mit Ohnmacht einhergehenden Erfah-

rungen von Leiden, Entfremdung und narzisstischer Kränkung bearbeiten und abweh-

renundErsatzbefriedigung verschaffen,können sie nachder Leidabwehr unterschieden

werden.Diese Erfahrungen hat Adorno zumAusgangspunkt von philosophischer Refle-

xion undKritik von Ideologie gemacht unddavon ausgehend schlägt Bay vor, die Art und

Weise der »Abwehr der leidvoll-bedrohlichen Erfahrungen von Heteronomie« (Bay 1995:

31; Hervorhebung imOriginal) zumKriterium der Differenzierungweiterzuentwickeln.

Die Leidabwehr verweist letztlich auf die immanenten Normenvorstellungen der Ideo-

logie und die Mittel undMethoden, die sie propagiert, um sich Ausdruck zu verleihen.

42 Andieser Stelle unterscheidet Adorno auch zwischen primären und sekundären Ideologien in ähn-

licherWeise wie in der Forschung (Heitmeyer et al. 2020: 249; vgl. Salzborn 2019) zwischen primä-

rem und sekundärem Antisemitismus oder primärem oder sekundärem Autoritarismus (Decker

2018: 49) unterschieden wird. Adorno zufolge ist »die Signatur des neuen Nationalsozialismus dessen

Internationalität«, er sei »aus einer primären Ideologie zu einer sekundären, ihrerseits aus dem Zusam-

menhängen der weltpolitischen Totalität abzuleitenden, geworden.« (Adorno 1959: [Rezension Rechts-

radikalismus]: GS 20.1: 388, Hervorhebung P.E.) Das Sekundäre erscheint als die Rekonfigurati-

on des Primären, in ihnen aktualisieren sich die Phänomene angesichts veränderter gesellschaft-

licher Kräfteverhältnisse. Weiter nimmt Adorno die Unterscheidung in »Rechtfertigungsideolo-

gien« und »Komplementärideologien«, welche dem Bestehenden »etwas hinzufügen« (Adorno

1960: PuS: 249) und »Verschleierungsideologien« vor (ebd.: 262). Da Adorno diese Unterscheidun-

gen nicht näher ausführt, wird hier auf eine eingehende Untersuchung verzichtet.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Die faschistische Ideologie war ein Effekt verschiedener Reaktionen auf die Zumu-

tungenderModerne,die industrielle RevolutionunddenRationalismusder Aufklärung.

So ging beispielsweise die Überwindung der ständischen Ordnung der absolutistisch-

feudalistischenGesellschaft einhermitErfahrungenderEntwurzelungoderAnomie. Ihr

setzte sie technischen Fortschritt, Gewalt und Natur entgegen. Die dem faschistischen

Selbstverständnis nach revolutionäre und moderne Politik wollte das Leben der Einzel-

nen total erfassen, ihre Ethikwar anti-individualistisch und zielte auf Opferbereitschaft

und Disziplin (vgl. Sternhell 1976; Traverso 2002; Gloy 2018). Im Deutschen National-

sozialismus, der in der völkischen Ideologie43 seit Ende des 19. Jahrhunderts wurzelt,

tritt als Spezifikum der eliminatorische Antisemitismus hinzu, wie Adorno und Hork-

heimer herausgearbeitet haben (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 192–234; vgl. Zie-

ge/Schmidt Noerr 2019).

Statt mit Faschismus und Stalinismus vergleicht Cook in ihrem Artikel über Ador-

nos Ideologiebegriff liberalemit positivistischen Ideologien. Letztere arbeiten nichtmit

transzendierendenBegriffenwieFreiheit, sondernmitderphatischen Identifikationmit

dem Bestehenden, sie reduzieren sich zur reinen Tautologie: »[P]ositivist ideology con-

sists in an uncritical and identitarian reflection« (Cook 2001: 10). Damit beschreibt Cook

die Transformation von Ideologien, wie sie Adorno entwickelt: »Ideology is no longer

a veil« (ebd.: 11). Da positivistische Ideologien in der Verdoppelung des Gegebenen be-

stehen, ersetzen sie Rechtfertigung durchUnausweichlichkeit.ZurBearbeitungder Leider-

fahrungenwird im Positivismus statt der faschistischen konformistischen Rebellion die Anpassung

angeboten.

Die Ideologiekritik kann also auf der Grundlage der Gemeinsamkeit von Ideologien,

die sich durch ihren Bezug auf das gesellschaftliche Ganze ergeben, verschiedene Diffe-

renzierungen vornehmen. Als Kriterien kommen dafür erstens der Wahrheitsanspruch

beziehungsweise objektive Gehalt von Ideologie in Frage und zweitens die Mittel zur

Leidabwehr beziehungsweise die Utopien, die sie anbieten. So können im Anschluss an

Adornos Überlegungen zur Ideologiekritik die krassesten Gegensätze zwischen demEr-

lösungsantisemitismus im Nationalsozialismus und der Konformitätsideologie des Po-

sitivismus, zwischen der Apologie der Gewalt und der identitätsphilosophischen Ratio-

nalität, zwischen dem unternehmerischen Selbst und dem antiindividualistischen Kol-

lektivwahn unterschieden werden. Zugleich beharrt Adorno aber auf der Substanz des

Ideologiebegriffs, der die fetischisierende Auseinandersetzung mit den gesellschaftli-

chen Verhältnissen kritisiert.

3.1.5. Zusammenfassung: Adornos Ideologienlehre

Adornos Ideologienlehre, die sein gesamtes Schaffen umspannt und in Gänze hier nicht

ausgebreitet werden kann, bietet ein facettenreiches Bild des Ideologiebegriffs. Durch-

zogen von dialektischen Motiven, welche er sowohl in der historischen Dynamik der

43 Die völkische Ideologie betrachtet Breuer als »Grenzbegriff« und eine »Verbindung von Mittel-

standsideologie, Kritik der reflexivenModernisierung und Rechtsnationalismus im Rahmen einer

sozialen Bewegung.« (vgl. Breuer 2008: 21)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie 207

Lehre selbst wie ihres Gegenstandes aufdeckt, formuliert Adorno eine Kritik der Ideolo-

gie, indem er erstens ihren Funktionszusammenhang innerhalb der Gesellschaft offen-

legt und zweitens sie in eine begriffliche KonstellationmitWahrheit, Rationalität,Wahn

und Kulturindustrie bringt. So entsteht ein komplexer Begriff des notwendig falschen Bewusst-

seins, dessen wesentliches dialektisches Charakteristikum in der Autonomie des Geistes gegenüber

der sozialenRealität gründet unddarinbesteht,wahrund falsch zugleich zu sein.Doch selbst die-

sesWahrheitsmoment von Ideologien unterliegt derHistorizität und geht nachAdornos

Analyse im Spätkapitalismus zunehmend verloren, in demMaße, in dem diese Autono-

mie in der integrierten Gesellschaft zergeht. Ideologien erfahren eine Transformation,

indem sie zunehmend unter den Primat von Propaganda und geplanter sozialpsycholo-

gischer Manipulation geraten. Spätestens hier muss zwischen Ideologien differenziert

werden nach dem Anspruch auf Rationalität und der Art der Leidabwehr. Auf der ei-

nen Seite stehen ältere Ideologien wie der Liberalismus, der nochmit Ideen von Freiheit

undGleichheit einherging und denenmittels immanenter Kritik einMoment derWahr-

heit entnommenwerden kann. Auf der anderen Seite gewinnen totalitäre Ideologien an

Einfluss, die keinen Anspruch auf Rationalität erheben und wahnhaft die Ursachen von

Leiden projizieren und fadenscheinig die Identifikation mit der Macht verkünden. Da-

bei reichen sich Nationalsozialismus, Stalinismus und positivistische Ideologien etwa

in der Kulturindustrie die Hände, aber auch die liberalen Ideologien werden von der ge-

sellschaftlichen Dynamik erfasst. So kann es eine Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen

geben, von Ideologien der liberalen und der spätkapitalistischen Phase, die Adorno auf

die sich brüchig herstellende gesellschaftliche Totalität bezieht.

Die Ideologiekritik,welche sich nachAdorno rekonstruieren lässt, kann sichmit ihm

als immanente Kritik fassen, die ihre Maßstäbe aus dem Bestehenden nimmt und es

übersteigt und dabei nach der Methode der bestimmten Negation vorgeht. Am Gegen-

stand selbst muss gearbeitet werden, sonst verfällt die Ideologienlehre der Instrumen-

talisierung. Nur der kritischen Haltung gegenüber geistigen Produkten und unter Ein-

beziehung der eigenen Erfahrungen und Positionen kann Ideologiekritik gelingen. Die

Akteure müssen sich der aufklärerischen Idee der Mündigkeit verpflichten, das heißt,

nicht auf asymmetrische Art neueHerrschaftsbeziehungen installieren.Daher sind not-

wendigerweise dasBildungsprivileg undder eigeneSubjektstatus selbstGegenstandder

Kritik, soll das Ziel der Emanzipation nicht verfehlt werden. Nach Adorno soll konse-

quentAbstandgenommenwerdenvonPositionen,die sich außerhalbdesVerblendungs-

zusammenhangs wähnen.

Mit Adorno kann sich niemand imRecht oder in derWahrheit wähnen. »Gibt es wirk-

lich kein richtiges Leben im falschen, so kann es eigentlich auch kein richtiges Bewusstsein darin ge-

ben.« (Adorno 1961: [Meinung]: 169;HervorhebungP.E.)Die Absage an ein ideologiefreies

Bewusstsein unter den gegebenen Verhältnissen gibt aber Wahrheit nicht auf, sondern

fordert zu einer Überschreitung auf: »Nur real, nicht durch ihre intellektuelle Berichti-

gung allein wäre über die falscheMeinung hinauszukommen.« (Ebd.) Ideologiekritik ist

Teil einer umwälzenden Praxis, aber diese erschöpft sich keineswegs darin, wird sogar

verfälscht, wenn Ideologiekritik sich absolut setzt. Unter den herrschenden Zuständen

ist sogar die Absage an Meinung problematisch, da sie mit der »Verhärtung« zugleich

der notwendigen Festigkeit entsagt, welche es gegen die Beliebigkeit der Meinungen

braucht. Eine solche Haltung »verfiele dem flüchtigen strukturlosen Wechsel von An-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

schauung zu Anschauung.« (ebd.: 169–170) Adorno verweigert sich »[j]egliche[r] Anwei-

sung zum richtigen Bewusstsein«, denn so sehr sie von Vielen unmündig erhofft wird,

sie »wäre vergeblich« (ebd.: 170). Hoffnung »besteht« für eine richtige Erkenntnis der

Gesellschaft »nur in der Anstrengung, unermüdlich auf seine Aporien und auf sich selbst zu re-

flektieren.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Nur im unnachgiebigen Blick auf die Negativität

der herrschenden Subjektivierungs- und Objektivierungsweisen ist Wahrheit aufgeho-

ben.

3.2. Foucaults Wissensverständnis

»Das Problem ist nicht, das Bewusstsein der Leute […] zu verändern, sondern die politi-

sche, ökonomische und institutionelle Produktionsordnung der Wahrheit.« (Foucault

1976: [192]: 213)

Die Herrschaftswirkungen der Rationalität problematisiert Foucault durch einen kom-

plexen Begriff des Wissens in Abgrenzung zum Ideologiebegriff. Seinen Gedankengang

in wesentlichen Teilen nachzuzeichnen, ermöglicht es einerseits die Differenzen zu

Adornos Ideologiebegriffe zu verstehen und anderseits, das beiden gemeinsame Pro-

blem nicht aus dem Blick zu verlieren. Die Gegenüberstellung wird in der Vermittlung

der zwei Ansätze einige Aktualisierungspotentiale im Begriff der Wahrheit offenlegen

und entwickeln.

Da Foucault seinen Begriff des Wissens plural konzipiert, tritt Wissen in seinen

Schriften zumeist in der Mehrzahl auf. So spricht er beispielsweise vom »politische[n]

Wissen« und »revolutionäre[n] Wissen« (Foucault 1969: AdW: 277–278), neben wis-

senschaftlichem oder literarischem Wissen. Statt dem Gesagten eine ungesagte Form

des Wissens unterzuschieben, die unterdrückt werden würde, wie es die Ideologie

unterstellt, untersucht Foucault die verschiedenen Positivitäten der diskursiven Forma-

tionen.Dazu rückt ermit der Historizität undMaterialität dieser diskursiven Praktiken

auch die des Wissens in den Vordergrund. Er untersucht das jeweilige Wahrheitsspiel

des Diskurses, also die Regeln, nach denen Aussagen zur Existenz gelangen und gebil-

det werden. Dabei steht nicht die Frage der Legitimität von Wissen, Rationalität oder

Wissenschaft im Raum, wie er sie der deutschen Tradition zuschreibt, sondern die

diskursiven und nicht-diskursiven Bedingungen ihrer Akzeptabilität (vgl. ebd.: 99, 231),

d.h. wie sie zum Ereignis werden konnten (vgl. Foucault 1978: Kritik: 30; siehe Kapitel

3.2.2.). Dafür untersucht Foucault die spezifische Regelhaftigkeit der unterschiedlichen

Diskurse, also auf welche Weise sich Aussagen in ihnen verteilen.44 Konsequent denkt

er daher keine Ableitungen von nicht-diskursiven Praktiken, wie der Ökonomie, den

Normensystemen, sondern eine weitgehende Autonomie der Diskurse in ihren Ent-

wicklungen (vgl. Foucault 1971: [101]: 295). Ganz ähnlich hebt Adorno die Autonomie des

44 An diese Vorstellung Foucaults der Verteilung von Aussagen knüpfen dann auch Ernesto Laclau

und Chantal Mouffe an, wenn sie Diskurs definieren: »The type of coherence we attribute to a

discursive formation is […] close to that which characterizes the concept of ›discursive formation‹

formulated by Foucault: regularity in dispersion.« (Laclau/Mouffe 1985: 91; Hervorhebung P.E.)

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

