156

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

in ihren Teilaspekten und skizziert, wie Adorno Ideologie in eine Konstellation mit Be-
griffen wie Rationalitit und Wahrheit bringt. Es schlief3t mit einer knappen Darstellung
von grundlegenden Gedanken zur Ideologiekritik mit und nach Adorno ab. Der zweite
Teil widmet sich dem komplexen Wissensbegriff Foucaults in wesentlichen Facetten, ein-
schliefilich seiner Abgrenzung vom Ideologiebegriff. Den Schluss dieses Teils bildet eine
nihere Betrachtung dessen, was Foucault als politische Okonomie der Wahrheit bezeich-
net. Im abschliefenden Teil des Kapitels werden Gedanken zur Vermittlung der Auffas-
sungen Adornos und Foucault entwickelt, die um das Problem der Wahrheit zentriert
sind.

3.1. Die Ideologienlehre Adornos

»Gibt es wirklich kein richtiges Leben im falschen, so kann es eigentlich auch kein rich-
tiges Bewusstsein darin geben. Nur real, nicht durch ihre intellektuelle Berichtigung
allein ware tber die falsche Meinung hinauszukommen.« (Adorno 1961: [Meinung]:
169)

Adorno gilt als einer der bedeutendsten Ideologiekritiker itberhaupt (vgl. u.a. Rehmann
2004b). Ideologie nimmt in seinem gesamten Werk von der Philosophie tiber die Soziolo-
gie bis hinein in die dsthetische Theorie einen zentralen Platz ein, wobei er ihren Begriff
stetig reflektiert und adjustiert. In seinen philosophischen Schriften wendet sich Adorno
scharf gegen jede Form des Identititsdenkens, das ideologisch die unmittelbare Identi-
tit von Subjekt und Objekt oder Begriff und Sache behauptet. Das Verdikt, Ideologie zu
sein, trifft philosophische Schulen wie Positivismus und Existenzialismus (vgl. Adorno
1962: [Wozu noch Philosophie?]). Seine Uberlegungen zur Soziologie unterziehen vor-
nehmlich Bewusstseinsformen wie Halb-Bildung der Ideologiekritik, indem Adorno, ih-
re zugrundeliegenden gesellschaftlichen Tendenzen offenlegt und analysiert. Der objek-
tive Verfall der Bildung ist nach Adorno wesentlich verbunden mit der Integration der
Kultursphire in Richtung der Kulturindustrie, welche er in seinen kulturkritischen Ar-
beiten auf ihre ideologischen Funktionen hin untersucht.

Aufbauend auf Marx’ Kritik am notwendig falschen Bewusstsein und vermittelt itber
Lukdcs’ Vorstellung vom verdinglichten Bewusstsein erlangt der Begrift Ideologie fir
Adorno eine weitreichende kritische Funktion. Indem Adorno Ideologie in Hegels Sub-
jekt-Objekt-Dialektik einbettet, mit der Theorie der Rationalisierung von Weber anrei-
chert und mit Methoden der qualitativen Sozialforschung erforscht, gewinnt der Be-
griff eine fundamentale Bedeutung fir seine Gesellschaftstheorie. Adornos Begriff von
Ideologie lisst simple Vorstellungen von Priestertrug als subjektivistisch hinter sich und
wendet sich gegen den Relativismus der Wissenssoziologie Mannheims und dessen to-
talen Ideologiebegriff. In Bezug auf die gesellschaftliche Totalitit zeigt das ideologische
Bewusstsein seine Momente von Unwahrheit und Wahrheit und erlaubt daher in be-
stimmter Negation an einem emphatischen Begriff von Wahrheit festzuhalten.

Im Umgang mit dem Ideologiebegriff Adornos ergeben sich jedoch auch Hinder-
nisse, vom Paradox der Durchsichtigkeit von Ideologie iiber die damit verbundene
Frage nach der umfassenden Bestimmung von Ideologie als der Gesellschaft bis zu

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

der der Position des Kritikers. Weitere Probleme wie die mangelnde Erfassung von
Ideologie als gesellschaftliche Praxis und der recht starre Okonomismus diirfen nicht
unerwihnt bleiben, sondern miissen in der Konzeption rekonstruiert werden, um sie zu
iiberwinden. Hervorzuheben ist dabei, dass sich Adornos Verwendung des Ideologie-
Begriffs nicht auf die Denunziation falschen Bewusstseins oder unliebsamer Positionen
reduziert. Vielmehr soll im Folgenden gezeigt werden, dass seine Konzeption fruchtbare
Ansitze fiir ein Verstindnis von Ideologie als fetischischisierendes Bewusstsein bietet und
durch seine enge Bindung an Historizitit sich ein dynamischer Begriff von Ideologie
abzeichnet, der auch gegenwirtige ideologische Phinomene zu erfassen vermag.

Dieser Teil des Kapitels stellt wesentliche Ziige von Adornos Ideologiebegriff dar und
istdafiir in vier Abschnitte gegliedert. Er beginnt es mit einer Rekonstruktion von dessen
Uberlegungen zur Geschichte des Phinomens, in welcher die Naturgeschichte des Geis-
tes und die verschiedenen Stadien der biirgerlichen Gesellschaft von ihrer Entstehung
bis zu ihrem Verfall beriicksichtigt werden. Weiterhin zeichnet der erste Abschnitt die
strukturellen Bedingungen fiir Ideologie nach, wie Adorno sie mit Marx und Lukdcs her-
leitet. Mit einem Exkurs iiber das Ideologieparadox, worunter Adornos Gedanke zu ver-
stehen ist, Ideologie werde in der verwalteten Welt zugleich fadenscheiniger und wirk-
maichtiger, endet der erste Abschnitt. Im zweiten Abschnitt werden drei zentrale Funk-
tionen von Ideologien untersucht, die miteinander in Verbindung stehen: Subjektstabi-
lisierung, Fetischisierung und Verblendung. Erginzend wird in diesem Abschnitt die af-
fektive Bindung durch Ideologien naher betrachtet und in einem Exkurs itber Ideologien
als Erzihlungen reflektiert. Der dritte Abschnitt ist der umfassenderen Konstellation ge-
widmet, in welche Adorno seinen Begriff von Ideologie bringt. Durch dieses Vorgehen
soll etwas von der Gewalt vermieden werden, die jeder Begriff gegen die Sache tibt (sie-
he Kapitel 2.1.). Das Zentrum dieser Konstellation bildet der Begriff der Wahrheit, denn
Adornos These zufolge ist Ideologie eben nicht die blofRe Liige oder Unwahrheit, sondern
wahr und falsch zugleich. Weitere Begriffe, zu denen Ideologie in einer notwendigen Be-
ziehung steht, sind Ir-/Rationalitit, Un-/Vernunft, Wahn und Kulturindustrie. Im vier-
ten und letzten Abschnitt dieses ersten Teils des Kapitels kommen grundlegende Uber-
legungen iiber Ideologiekritik zur Sprache. Eine der Miindigkeit verpflichtete Ideologie-
kritik muss die eigene Position einbeziehen, statt asymmetrische Beziehungen zu ver-
festigen. Es bedarf daher ferner einer Reflexion iiber die Haltbarkeit der Ideologienlehre,
statt sie als Quell sicherer Wahrheit zu reklamieren. Die Ideologiekritik muss schlieflich
in der Lage sein zu differenzieren, statt alle Katzen grau zu machen. Eine Zusammen-
fassung biindelt die Erkenntnisse und skizziert einen Ausblick fiir eine Vermittlungen
zu Foucaults Wissensbegriff.

3.1.1.  Entstehung der Ideologie und Herleitung des Ideologiebegriffs bei Adorno

Das Denken im Kontext der Trennung von Hand- und Kopfarbeit
Adorno schlief8t an Marx an, der in der Trennung von Hand- und Kopfarbeit die materi-
elle Bedingung fir Ideologie erkannte.” Die Arbeitsteilung, so der junge Marx, entstehe

1 Diese Darstellung fokussiert auf Adornos Begriff von Ideologie und erhebt keinen Anspruch auf
eine vollstandige Begriffsgeschichte (siehe dazu Rehmann 2004b; Eagleton 1991).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

157


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

in dem Moment, in dem sich die Kopfarbeit gegeniiber der Handarbeit verselbststindigt
(vgl. Rehmann 2004b: 720-721) und bilde zugleich die Voraussetzung fiir die Ideologie als
einem Mechanismus, Verhiltnisse gleichzeitig zu konstituieren und zu verkennen. Uber
diese Herleitung des Ideologiebegriffs aus der Verselbststindigung des Gedankens heif3t
es in der Deutschen Ideologie (1845):

»Die Teilung der Arbeit wird erst zur wirklichen Teilung von dem Augenblicke an, wo
eine Teilung der materiellen und geistigen Arbeit eintritt. Von diesem Augenblicke an
kann sich das Bewusstsein wirklich einbilden etwas Anderes als das Bewusstsein der
bestehenden Praxis zu sein, wirklich etwas vorzustellen, ohne etwas Wirkliches vorzu-
stellen« (Marx/Engels 1846: MEW 3: 31; Hervorhebung im Original).

Diesen Gedanken iiber die Arbeitsteilung von Kopf- und Handarbeit greift Adorno in
seinem Beitrag zur Ideologienlehre auf und bezieht ihn direkt auf den Ideologiebegriff.
»Die Selbststindigkeit geistiger Produktion, ja die Bedingung ihrer Verselbststindigung
selbst wird im Namen der Ideologie zusammengedacht mit der realen geschichtlichen
Bewegung der Gesellschaft« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 457; vgl. 474). Der
Vorteil des Begriffs besteht darin, die gesellschaftlichen und historischen Konstituti-
onsbedingungen mit der Anzeige der von der Praxis entfremdeten geistigen Produktion
zu verbinden.

Aufdieser Ebene ist zunichst nur von geistiger Arbeit, Kopfarbeit, geistiger Produk-
tion und Bewusstsein die Rede, also vom Denken im Allgemeinen. »Denken ist, an sich
schon, vor allem besonderen Inhalt Negierenc, bestimmt Adorno in der Negativen Dia-
lektik in Hinblick auf die Herleitung aus der Arbeitsteilung. »[D]as hat das Denken vom
Verhiltnis der Arbeit zu ihrem Material, seinem Urbild, ererbt.« (Adorno 1966: ND: GS 6:
30) Auf das Motiv von frither Menschheitsgeschichte kommt Adorno auch in der Ausein-
andersetzung um die sozialen Revolten der sixties zuriick, die von der kritischen Theorie
zur Praxis dringen. Den revoltierenden Student_innen und Lehrlingen gegeniiber, die
auch an ihn Anspriiche stellen, beharrt Adorno auf dem sachlichen Grund der Trennung,
die sich nicht ohne weiteres iiberbriicken lasse. Die »Divergenz von Theorie und Praxis«
miisse man, so erinnert Adorno, »bis auf die ilteste Trennung korperlicher und geisti-
ger Arbeit zuriickverfolgen, wahrscheinlich bis in die finstere Vorgeschichte.« (Adorno
1969: [Marginalien]: 172) Die Historizitit von Ideologie fithrt Adorno mit Marx also auf
die gesellschaftliche Arbeitsteilung zuriick, deren Urszene, die Trennung von Kopf- und
Handarbeit, weit in der Frithphase der Menschheit vermutet wird. Da es sich strukturell
um die Bildung von Geist und die Ausbildung der Fihigkeit des Denkens handelt, fillt
diese Sozialgeschichte der Menschen mit der Naturgeschichte des Menschen als Gat-
tung zusammen.

Die Naturgeschichte des Geistes

Adorno erfasst diese historische Dynamik, die zur Entstehung von Ideologien fithrte, in
der Perspektive einer Naturgeschichte, in der die Entstehung des Geistes ein Moment
der Selbsterhaltung des Menschen in der Natur darstellt. Die Perspektive auf Natur ist
fiir Adornos Philosophie fundamental und kommt besonders in seiner Sozialphilosophie

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

zu Geltung.” Herrschaft von Menschen iiber Menschen fithrt Adorno auf notwendige Na-
turbeherrschung zuriick, deren Dynamik umschligt und sich gegen die Menschen selbst
richtet, wie er gemeinsam mit Horkheimer in der Dialektik der Aufklirung entwickelt (vgl.
Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS3: 43).

Dass Geist als ein Moment des Stoffwechsels des Menschen mit der Natur sich gegen-
itber der menschlichen Praxis verselbststindigen konnte, bewertet Adorno ambivalent.
Wie gezeigt (siehe Kapitel 2.1.), bestimmt Adorno Geist als »notwendig, produzierte[n]
Schein, der fiir die Selbsterhaltung der Menschen notwendig ist, da er erlaubt, das Be-
stehende zu kritisieren und »in die Gewalt nehmen« (Adorno 1964: LFG: 26) zu kénnen. Es
zeigt sich einerseits das regressive Moment eines sich verselbststindigenden Bewusst-
seins, das zum eigenen Fetisch wird, andererseits das progressive Moment des gesell-
schaftlichen Prozesses, das der Idee von Freiheit eine materielle Basis bietet und so auf
ein Jenseits des Bestehenden verweist. Diese »Verheiflung von Freiheit« ergibt sich aus
der Dialektik der Verselbststindigung des Geistes, denn »[d]ass der Geist von den realen
Lebensverhiltnissen sich trennte und ihnen gegeniiber sich verselbstindigte, ist nicht
nur seine Unwahrheit, sondern auch seine Wahrheit« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8:
121). Das zentrale Kennzeichen von Ideologie nach Adorno, zugleich wahr und unwahr zu sein, ist
alsovon Anfang an im Geist angelegt, sofern die menschliche Praxis des Denkens auf der materiellen
Arbeitsteilung von Kopf- und Handarbeit beruht. Diese ist wahr, weil sie Uberleben ermég-
licht und dariiber hinaus potentiell ein Leben in Freiheit verheif3t, sie ist aber auch un-
wahr, da die Trennung notwendig den Schein erzeugt, also eine von den realen Lebens-
verhiltnissen losgeldste und damit falsche Reprisentation der Wirklichkeit. Die iiber-
schieRende Dynamik des Geistes ist also ambivalent: Geist ermdglicht zugleich Freiheit
und Ideologie. Dieser Zusammenhang kann auch erkliren, warum beide oft gemeinsam
auftreten und Ideologien fast immer mit dem Anspruch auf Freiheit argumentieren. Oh-
ne Ubertreibung iiber das Gegebene kann Geist nicht sein und Wahrheit ebenso wenig
(vgl. Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8:101;1961: [Meinung]: 152;1962: Terminologie 1: 67).
Der Versuch, Geist davon zu befreien, erweist sich als positivistischer Trug, als ideologi-
sche Verdoppelung des Bestehenden.

Ausgangspunkt fir Adornos dialektische Konzeption von Geist und Ideologie ist
die These, wonach der geistige Prozess des selbststindigen Setzens von Begriffen im
Denken Ideologien erzeugt, sobald die Verbindung zum Lebensprozess unterbrochen
wird. »[D]ie Unwahrheit setzt eigentlich erst in dem Augenblick ein, in dem diese Selbst-
stindigkeit des Geistes sich selber verabsolutiert«, so bestimmt Adorno den Zeitpunkt
des Umschlags ins fetischisierende Bewusstsein als »jene[n] Moment, in dem der Geist
sich selber fetischisiert, sich selbst anbetet [...].« (Adorno 1960: PuS: 142) Mit der ihm
eigenen Gewalt reklamiert dann der Geist fiir sich das Recht, »[a]lles, was nun einmal

2 In ihrem Buch Adorno on Nature zeigt Deborah Cook, dass Adorno seit1932 an einer Idee der Natur-
geschichte arbeitet. Demnach ist die Geschichte der menschlichen Spezies mit der der Natur viel-
fach verbunden: erstens durch die notwendige Naturbeherrschung um der Selbsterhaltung willen,
zweitens in Form der inneren Natur des Menschen in seiner Evolution von Uberlebensinstinkten
und drittens in der Art wie Natur selbst zum Material menschlicher Geschichte wurde in einem
sehr umfassenden Sinn, der von Identitatsdenken bis zur Marx Erkenntnis des Stoffwechsels des
Menschen mit der Natur reicht (vgl. Cook 2011: 3).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ist, zu unterjochen« und offenbart darin seine Bindung ans »Klassenverhiltnis« und
die »eben bestehenden [..] Herrschaftsverhiltnisse« (ebd.). Doch bei dieser diisteren
Analyse bleibt Adorno nicht stehen. Prignant kommt die Dialektik des Geistes zum
Ausdruck in Adornos Analyse des Marxschen Theorems, wonach Theorie zur materi-
ellen Gewalt wird, wenn sie die Massen ergreift (vgl. Marx 1844: MEW 1: 385). Dieser
emanzipatorische Zusammenhang von Theorie und Praxis »griindet«, so Adorno, »in
der Objektivitit des Geistes selber, der kraft der Erfiillung seiner ideologischen Funktion an der
Ideologie irre werden muss.« (Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 22; Hervorhebung P.E.)
Die Dynamik des Geistes, der sich entfalten muss durch seine Verselbststindigung
gegeniiber der materiellen Lebenspraxis, erzeugt Ideologie und negiert sie potentiell.?
»Wenn der Geist Verblendung ausdriickt, so driickt er zugleich, von der Unvereinbar-
keit der Ideologie mit dem Dasein bewogen, den Versuch aus, ihr sich zu entwinden.«
(Ebd.) Jedoch ist dieser Zusammenhang weder ewig wahr noch bleibt er unberithrt von
gesellschaftlichen Entwicklungen, die diese geistige Dynamik entweder aufbrechen
und tiberwinden kénnen oder sie still stellen, indem die Selbststindigkeit des Geistes
negativ aufgehoben wird, wie im Exkurs iiber das Ideologie-Paradox beschrieben. Der
Begriff der Ideologie und die Ideologienlehre selbst sind Teile der gesellschaftlichen
Dynamik (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 458; siehe Kapitel 3.1.4.).

In den Schriften Adornos besteht eine Spannung zwischen der Naturgeschichte und
der Realgeschichte, die auch den Begriff der Ideologie nicht unberiihrt lisst. Die ange-
sprochene Entwicklung des Geistes steht fiir die Naturgeschichte und konnte so gedeu-
tet werden, als wire Ideologie der ewigen Struktur menschlichen Denkens entsprungen.
Hingegen ordnet Adorno die Ideologie und dariiber hinaus auch die Ideologienlehre in
eine realhistorische Ereignisgeschichte der biirgerlichen Gesellschaft ein, was erlaubt,
die Ideologie als kapitalistisches Phinomen zu deuten. Diese Spannung driickt sich im
Begriff der andauernden »Vorgeschichte«aus, in der der Mensch »in blinder Naturwiich-
sigkeit, naturverfallen bleibt« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 233) und verweist auf eine Ver-
mittlung von Naturgeschichte und Realgeschichte.* Wie Adorno im Anschluss an Marx
feststellt, ist der »gesellschaftliche Prozess«, zu dem auch Ideologie gehort, »weder blof3
Gesellschaft noch blof} Natur, sondern Stoffwechsel der Menschen mit dieser, die per-
manente Vermittlung beider Momente.« (ebd.: 221) Im Folgenden soll die realhistorische
Geschichte des Ideologiebegriffs nach Adorno skizziert werden, ohne sie vollstindig aus
der Naturgeschichte des Geistes zu losen.

3 Ahnlich hatte bereits Max Horkheimer in seinem programmatischen Aufsatz iiber Traditionelle und
Kritische Theorie geschrieben, dass sobald »der Begriff der Theorie jedoch verselbststindigt wird,
als ob er etwa aus dem inneren Wesen der Erkenntnis oder sonstwie unhistorisch zu begriinden
sei«, die Theorie sich »in eine verdinglichte, ideologische Kategorie« (Horkheimer 1937: [Kritische
Theorie]: 211) verwandelt.

4 Zum Problem der materialen Geschichtsphilosophie nach Marx, der das Paradigma aufstellte, dass
Menschen zwar Geschichte machen, sie sich aber dennoch tiber ihren Képfen vollzieht (vgl. Marx
1869: MEW 8: 115) siehe die Studie von Breitenstein (2013: 41—43) Nach Breitensteins Ansicht »ist
Geschichtsphilosophie Heteronomiephilosophie« (ebd.: 43, Hervorhebung im Original), das heift,
ihr normativer Anspruch will nicht nurerklaren, sondern auch dariiber hinaus orientieren. Zur His-
torizitat siehe Kapitel 1.3.1.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Die Entwicklung des Kapitalismus und der Ideologie

In seinem zentralen Beitrag zur Ideologienlehre beschreibt Adorno kurz die Geschichte des
Ideologiebegrifts und der Ideologienlehre, um sie als Teil der gesellschaftlichen Dynamik
zu beleuchten. Adorno beginnt mit Francis Bacon an der Wende des 16. zum 17. Jahr-
hundert, der zu Beginn des biirgerlichen Zeitalters in der Neuzeit die »allgemeinen Be-
dingungen falscher Bewusstseinsinhalte« (Adorno 1954 [Ideologienlehre]: GS 8: 458) be-
merkte und gegen Dogmatismus und Idole beziehungsweise Vorurteile und fiir die Ver-
nunft eintrat.” Jedoch verblieb Bacon im Rahmen einer von Adorno sogenannten »vulgi-
ren Ideologienlehre, da er erstens »subjektivistisch« die Bedingungen in den Menschen
verortet und zweitens »Verblendung gleichsam als Naturgesetz« (ebd.: 459) behandelt
habe. Sodann wendet sich Adorno der franzésischen Aufklirung im 18. Jahrhundert und
den »linken Enzyklopadisten Helvétius und Holbach« zu, welche die »soziale Funktion«
von Ideologien in der »Aufrechterhaltung ungerechter Zustinde« (ebd.) und in der Ver-
hinderung der »Verwirklichung des Gliicks und der Herstellung einer verniinftigen Ge-
sellschaft« (ebd.: 460) erkannten. Jedoch seien die Enzyklopidisten bei der These vom
Trug der Michtigen verblieben und ihre Analysen hitten selten tiefer in die gesellschaft-
lichen Zusammenhinge gereicht. Nur Helvétius weise auf die Notwendigkeit hin, mit
der Ideen aus der Gesellschaft erwachsen, in der die Menschen leben (ebd.: 460). An-
schliefend gelangt Adorno zu der Schwelle, an der Ideologie von den franzdsischen idéo-
logues um die Jahrhundertwende 1800 ins Wort gehoben wurde. Deren prominentester
Vertreter Destutt de Tracy habe zwar das Motiv der Notwendigkeit vor dem Hintergrund
einer Orientierung an den Naturwissenschaften gestirke, allerdings »geistige Phiano-
mene[]«als »Naturgegenstinde« (ebd.: 461) behandelt. Obwohl »zunichst progressiv ge-
meint«, da auf die Herrschaft der Vernunft gerichtet, bemingelt Adorno den idealisti-
schen Fehlschluss, dem seine Ideologien-Lehre folgt, wonach »das Bewusstsein das Sein
bestimmex« (ebd.). Adornos Kritik zufolge war der »Bewusstseinsanalyse der ideologues
[...] bereits ein technisch-manipulatives Moment beigestellt« (ebd.: 463), das sich im Po-
sitivismus weiter entfaltete.

Der Schritt zur »Ideologienlehre des wissenschaftlichen Sozialismus« (ebd.: 464) ab
der Mitte des 19. Jahrhunderts stellt eine entscheidende Weichenstellung dar. Denn bis-
her war, Adorno zufolge, alles noch »Vorgeschichte des Ideologiebegriffs«, da es zuvor
»noch keine entwickelte Industriegesellschaft« gab (ebd.). Adorno verzichtet an dieser
Stelle auf eine genaue Entwicklung der Ideologienlehre etwa von Marx und Engels, denn
ihn interessiert der »Strukturwandel und Funktionswechsel von Ideologie und Ideolo-
giebegriff« (ebd.: 464) im Verhiltnis zur Entwicklung der kapitalistischen Marktwirt-
schaft. Ausgangspunkt fiir seine Argumentation ist die historische Verbindung von Ideo-
logie und Biirgerlichkeit. Das Biirgertum entsteht mit der Etablierung der Marktwirt-
schaft in den Stidten zu Beginn der Neuzeit. Daher beginnt Adornos Darstellung mit
den frithbiirgerlichen Ideologienlehren (siehe oben) und setzt eine Zisur mit der entwi-
ckelten Industriegesellschaft nach den biirgerlichen Revolutionen.

»Als objektiv notwendiges und zugleich falsches Bewusstsein, als Verschrinkung des
Wahren und Unwahren, das sich von der vollen Wahrheit ebenso scheidet wie von der

5 Adorno wiederholt diese Bewertung Bacons an anderer Stelle (vgl. Adorno 1960: PuS: 219).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

161


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

blofien Liige, gehort Ideologie, wenn nicht blofs der modernen, so jedenfalls der ent-
falteten stadtischen Marktwirtschaft an.« (ebd.: 465)

Adornos Argument lautet dementsprechend »[d]as Wesen von Ideologie selbst [..] ist
biirgerlich« (ebd.: 465). Daran kniipft er folgende These: »Ideologie ist Rechtfertigungs,
denn sie verweist auf einen »bereits problematischen gesellschaftlichen Zustand([], den
es zu verteidigen gilt« und operiert mit der »Idee der Gerechtigkeit«, welche »ihr Modell
am Tausch von Vergleichbarem hat.« (ebd., Hervorhebung im Original) Ideologie gibt
es dem Begriff nach nur im marktwirtschaftlichen Kapitalismus. Und er untermauert diese
These mit dem Argument, dass in den vorangegangenen Formen der Vergesellschaftung
die Herrschaft unmittelbar personal organisiert war und daher keiner Verschleierung
oder Rechtfertigung durch die Vernunft bedurfte. Adorno formuliert den Gedanken als
allgemeinen Grundsatz: »Wo blof3e unmittelbare Machtverhiltnisse herrschen, gibt es
eigentlich keine Ideologien.« (Ebd.) Erst apersonale Herrschaftsformen, wie sie sich in
der biirgerlichen Gesellschaft etablierten, machen sie nétig. Sie setzt sich im Zuge der
Aufklirung durch und verstirkt umfassende Rationalisierungstendenzen. »Zur Ideo-
logie im eigentlichen [biirgerlichen, P.E.] Sinne bedarf es sich selbst undurchsichtiger,
vermittelter und insofern gemilderter Machtverhiltnisse.« (ebd.: 467)

Adorno betont die fundamentale Rolle der Vermittlung durch den Markt und die Uni-
versalisierung der Tauschbeziehungen im Kapitalismus. Dem entspricht die Fetischisie-
rung der Warenform, die als »universelle[r] Fetischcharakter« (Adorno 1968: [Industrie-
gesellschaft]: GS 8:370) die gesamte biirgerliche Gesellschaft durchdringt und damit eine
neue Dimension der Ideologie erdffnet. Adorno steht damit in der Tradition der Kritik
der Entfremdung bei Marx und Lukics’ Analysen der Verdinglichung (vgl. Braunstein
2011, siehe Kapitel 3.1.2.). Der Warenfetischismus formt und strukturiert die Beziehun-
gen der Menschen untereinander, zu ihren Produkten und letztlich den gesamten gesell-
schaftlichen Stoffwechsel mit der Natur.

Diese formalen Betrachtungen Adornos iiber die zugrundeliegenden Strukturen
von Ideologie betrachtet er nie entkoppelt von den gesellschaftlichen Entwicklun-
gen. Die geistige Sphire bildet einen immanenten Bestandteil der Gesellschaft. Thre
Historizitit umfasst damit auch die Ideologien und die Ideologienlehre selbst. Ent-
sprechend geht Adorno von einer Entwicklung von Frith- iiber Hochkapitalismus zu
Monopolkapitalismus aus. Die Frithphase des Kapitalismus datiert er mit der Neuzeit
im 16. und 17. Jahrhundert, mit der Entwicklung einer stidtischen Marktwirtschaft
(vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 458, siehe oben), in ihr kénnen die spater
als Ideologie beschriebenen Vorstellungen des Biirgertums — Gerechtigkeit, Freiheit
oder das Gliicksversprechen der Aufklirung — als progressiv gegen das feudale Privileg
angesehen werden. »Hochbiirgerlich« (Adorno 1964/65: LEG: 37) ist das 19. Jahrhundert.
Nach den biirgerlichen Revolutionen gelangt das Biirgertum an die Macht. Es setzt seine
Vorstellungen - Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit — unter der Herrschaft des Kapitals
durch, der Markt wird zur grundlegenden Vermittlungsinstanz der Gesellschaft, die
immer mehr Bereiche am universellen Tauschprinzip ausrichtet. Individuelle Freiheit
und Entfaltung sind substantiell unterfiittert, bleiben aber weiterhin das Privileg einiger
weniger, die nicht der Handarbeit nachgehen miissen und iber Bildung verfiigen. In
dieser gesellschaftlichen Phase haben Ideologien den klassischen Charakter wahr und

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

falsch zugleich zu sein, da ihre Ideale das Gliick versprechen, sie aber die Verhiltnisse
stiitzen, die deren Realisierung untergraben. Die entsprechende Ideologiekritik am not-
wendig falschen Bewusstsein verfihrt nach dem Modell immanenter Kritik und kann
auf transzendierende Potentiale iiber das Bestehende hinaus verweisen. Aufgrund der
Krisendynamik des Kapitalismus kommt es zu einer tiefgreifenden gesellschaftlichen
Transformation. Die kapitalistische Bewiltigungsstrategie des Imperialismus, durch
die Subsumtion weiter Erdteile unter das Kapital Profitverluste zu kompensieren, ver-
schirft die Konkurrenz der kapitalistischen Staaten und fithrt in den Ersten Weltkrieg.
Der internationalen Arbeiterbewegung gelingt es nicht, dies zu verhindern, da sie dem
nationalistischen Taumel erliegt. Spit organisiert sie sich gegen den Krieg und die ihm
zugrundeliegenden Herrschaftsverhiltnisse, doch mit nur magerem Erfolg. Seit dem
Scheitern der Novemberrevolution von 1918/19, so Adorno, zeige sich die »Tendenz« in
den kapitalistischen Gesellschaften, »sich der Katastrophenpolitik zu iiberantworten.«
(Adorno1955: [Soziologie und Psychologie]: GS 8: 42) Die globale Reaktion auf die Kimpfe
der Marginalisierten und die katastrophale Weltwirtschaftskrise 1929 verdeutlichen das
Ende der liberalen Epoche. Immer michtigere Monopole und verschirfter Staatsinter-
ventionismus lassen eine »verwaltete Welt« (Adorno 1969: [Marginalien]: 182) entstehen.
Diese Entwicklung kann auch als fordistische Transformation beschrieben werden
(siehe Kapitel 1.3.1.). Sie fithrt zur Angleichung vormals getrennter gesellschaftlicher
»Sphiren« von Produktion, Distribution und Konsumtion, die nunmehr »gemeinsam
verwaltet« und standardisiert werden (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369).
Auf der Ebene der Ideologie werden den Massen »zwar Vorteile versprochen, es wird
aber zugleich die Idee des Gliicks nachdriicklich durch Drohung und Gewalt ersetzt«
(Adorno 1955: [Soziologie und Psychologie]: GS 8: 42) und Ideologie »geht in Terror
iiber«® (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 477). Die vermittelte Gewalt, welche Ador-
no zufolge kapitalistische Gesellschaften zusammenhalten, tritt zunehmend direkter
hervor (siehe Kapitel 2.1.1.). Mit der abnehmenden Vermittlung durch den Markt kommt
es dementsprechend zum Wandel der 1deologie, sie wird zur unmittelbaren Identifikation mit
der Macht. Ideologie wird fadenscheiniger und verliert dennoch keine Wirkmaichtigkeit.

Somit formuliert Adorno ein Ideologie-Paradox, das zu erfassen jedoch die Darstel-
lung weiterer Aspekte seines Ideologie-Begriffs verlangt. Zunichst soll das Modell von
Basis und Uberbau kurz beleuchtet werden, bevor der Begriff des falschen Bewusstseins
niher betrachtet wird. Beide von Marx und Lukics tibernommenen Konzepte reformu-
liert Adorno unter dem Eindruck der fordistischen Transformation. Auf dieser Basis
wird das Ideologie-Paradox anschlieRend wieder aufgerufen.

Das Basis-Uberbau-Modell
Adorno kniipft fir seinen Ideologiebegriff an einen zentralen materialistischen Gedan-
kenvon Marx an. Das Bewusstsein wird vom Sein bestimmt. Daher rechnet Adorno Ideo-

6 Schivelbusch formuliertin seiner Studie tiber den New Deal, Faschismus und Nationalsozialismus:
»Wenn aber« fiir die Theoretiker der Propaganda »Propaganda Gewaltersatz war«, dann war um-
gekehrt auch Gewalt Propaganda, wenn sie erfolgreich tiber ihre unmittelbaren Folgen, das Ver-
halten der Menschen beeinflusst, »was fir den revolutioniren und den institutionalisierten staat-
lichen Terror gleichermafRen gilt.« (Schivelbusch 2005: 78)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

163


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

logien dem Uberbau einer Gesellschaft zu, deren Unterbau dem »Primat der Okonomie«
(Adorno 1955: [Soziologie und Psychologie]: GS 8:48) folgt. Fiir Phinomene des Bewusst-
seins und fiir Subjektivierung im Allgemeinen gilt daher ein »Vorrang der Gesellschaft
tiber die Psychologie« (vgl. Adorno 1966: [Postscriptum]: GS 8: 89). Das Individuum ist
daher fiir Adorno wesentlich gesellschaftlich bestimmt (siche Kapitel 4.1.1.). Zum Uber-
bau gehoren subjektive Vorginge, Ideologien, aber auch das Bewusstsein der Massen,
Bildung beziehungsweise Halbbildung, Kultur beziehungsweise Kulturindustrie. Gene-
rell umfasst der Uberbau bei Adorno wie bei Marx neben der Sphire des Staates und des
Rechts auch die des Geistes. Wie oben ausgefiihrt, begreift Adorno den Geist dabei im-
mer als gesellschaftlich und (natur-)geschichtlich vermittelt.

Gleichwohl beharrt Adorno auf der Selbststindigkeit der geistigen Sphire: »Die
Selbststindigkeit geistiger Produkte, ja die Bedingung ihrer Verselbstindigung selbst
wird im Namen Ideologie zusammengedacht mit der realen geschichtlichen Bewegung
der Gesellschaft.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre] GS 8: 457; vgl. 1959: [Halbbildung]: GS
8:121) Aus der Selbststindigkeit des Geistes erwichst sein Potential zum Gegebenen in
Differenz treten zu kdnnen und damit zu Wahrheit und Unwahrheit. Der Widerspruch
zwischen 6konomistischem Materialismus, der das Bewusstsein in Abhingigkeit von
dem Sein der Gesellschaft sieht, und einer idealistischen Auffassung, welche auf der
Objektivitit des Geistes beharrt, war Adorno bewusst: »Der Widerspruch zwischen der
objektiven Wahrheit von Geistigem und dessen blof3en Fiir-Anderes-Sein, mit dem das
traditionelle Denken nicht fertig werden kann, wire als einer der Sache, nicht als blof3e
Unzulinglichkeit der Methode zu bestimmen.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre] GSS8:
464) Es kommt also bei Adorno darauf an, das Basis-Uberbau-Modell weder iiber Bord
zu werfen noch deterministisch die konomische Basis absolut zu setzen. Vielmehr
geht es darum, deren Widerspruch mit der Selbststindigkeit und der Objektivitit des
geistigen Uberbaus im Rahmen einer dialektischen Theorie der Gesellschaft zu denken.
Auf diese Weise wird deutlich, wie der Widerspruch von Uberbau und Unterbau mit den
dynamischen und statischen Momenten der kapitalistischen Gesellschaften vermittelt
ist.

An die Marxsche Ideologienlehre schliefdt Adorno auch im Punkt ihrer Transforma-
tion an, wonach sich der geistige Uberbau mitsamt der Ideologien langsamer verindert
als der 6konomische Unterbau. »Ungleichzeitigkeit in der Bewegung von Uberbau und
Unterbau hat dann Marx prinzipiell formuliert in dem Satz, der Uberbau wilze langsa-
mer sich um als der Unterbau.« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 44) Allerdings beharrt Adorno
bei aller Dynamik der kapitalistischen Entwicklung von der Frithphase bis zum Mono-
polkapitalismus auf den statischen Elementen der kapitalistischen Vergesellschaftung,
darunter der durch die Verfiigung tiber die Produktionsmittel bedingten Klassenspal-
tung und dem Fehlen eines rationalen Gesamtsubjekts (vgl. Adorno 1968: [Industriege-
sellschaft] GS 8:369). Ein Kern der kapitalistischen Produktionsweise bleibt weitgehend
statisch. Es sind die antagonistischen Produktionsverhiltnisse, die zur Spaltung der Ge-
sellschaftin Klassen von Verfiigenden und Verfigten fithren. Diesem statischen Moment
des 6konomischen Unterbaus gegeniiber verindert sich das Bewusstsein der Individuen
und der Massen dynamisch. »Wihrend aber am 6konomischen Grund der Verhiltnis-
se, dem Antagonismus wirtschaftlicher Macht und Ohnmacht [d.h. der Verfigung tiber
die Produktionsmittel, P.E.], und damit an der objektiv gesetzten Grenze von Bildung

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

nichts Entscheidendes sich inderte, wandelte die Ideologie sich um so griindlicher. Sie
verschleiert die Spaltung weiterhin auch denen, welche die Last zu tragen haben.« (1959:
[Halbbildung]: GS 8:100) Es stellt sich also die Frage, was genau Adorno meint, wenn er
mit Marx argumentiert, »dass der Uberbau langsamer sich umwilzt als der Unterbauc
(ebd.:110)?” Die Antwort liegt in den Produktivkriften. Sie sind das dynamische Moment
der kapitalistischen Produktionsweise und der sich schnell umwilzende Teil des 6ko-
nomischen Unterbaus. Wie Adorno in einer Vorlesung formuliert, liegt »die Wahrheit
bei den gesellschaftlichen Produktivkriften« (Adorno 1960: PuS: 155). Es scheint, als ob
die Entwicklung der Produktivkrifte die der Gesellschaft bestimmt, wie Adorno in der
Kontroverse um den Terminus Industriegesellschaft schreibt. Jedoch bildet dies, so zeigt
Adorno luzide, nur die Ideologie im Spitkapitalismus, es handelt sich um »die aktuel-
le Gestalt gesellschaftlich notwendigen Scheins« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]:
GS 8: 369). Die Ideologie der Industriegesellschaft wire es demnach, eine derart fort-
schrittliche Verwaltung von Produktion, Distribution und Konsumtion zu haben, dass
in ihr die Klassenspaltung aufgehoben und die Gesellschaft nach rationalen Prinzipi-
en organisiert wire. Tatsichlich lisst dieser »technologische Schleier« die fortgesetzte
(Klassen-)Herrschaft verschwinden und stabilisiert so die auf dem »Tauschprinzip« ba-
sierende gesellschaftliche »Totalitit« (ebd.) auf erweiterter Grundlage. Die schematische
Trennung von dynamischen Produktivkriften und statischen Produktionsverhdltnissen vermitteln
sich aus dieser Perspektive zu einem Ganzen, dem sich umwilzenden Unterbau. Erst die dialek-
tische Theorie erlaubt es, diese Momente nicht fetischisierend zu gebrauchen. Wie die
Kategorien von Statik und Dynamik selbst erweisen sie sich als »vermittelt in sich, das
eine impliziert das andere.« (Adorno 1961: [Statik] GS 8: 228) Diese dialektische Vermitt-
lung findet nicht nur im Unterbau, sondern auch im Uberbau statt. »Ideologien« wie die
liberale Vorstellung der Konkurrenz, so Adorno, »mogen sich langsamer umwilzen als
die tragenden wirtschaftlichen Strukturen«, etwa die besprochene Tendenz zum Mono-
polkapitalismus. Jedoch betont er, »die seelischen Reaktionsformen« (Adorno 1952: [revi-
dierte Psychoanalyse]: GS 8:31) wie Aggression und Anpassung konnten durchaus Schritt
halten. Also ist die Ideologie, wie sie etwa in Diskursen oder Erzihlung zirkuliert, relativ
unabhingig von den subjektiven Strategien ihrer Aneignung.

Fest steht, dass der Wandel auf den Ebenen der Produktivkrifte und der Ideologien
dem Aufrechterhalten des Bestehenden gilt, also der fortgesetzten antagonistischen
Herrschaft durch die Produktionsverhiltnisse hindurch. Threr Verschleierung und
Rechtfertigung dienen Ideologien. Daher werden sie oft als falsches Bewusstsein begrif-
fen — einen Gedanken, den Adorno ebenfalls reformuliert.

Das falsche Bewusstsein

Adorno greift fiir sein Verstindnis von Ideologie den Begriff des falschen Bewusstseins
von Lukacs auf, der ihn in Geschichte und Klassenbewusstsein (Lukacs 1923) bestimmt hat-
te. »Konkrete Untersuchung [des Bewusstseins, P.E.] bedeutet also: Beziehung auf die
Gesellschaft als Ganzes [d.h. als Totalitit, P.E.]. Denn erst in dieser Beziehung erscheint

7 In der Vorlesung tiber Philosophie und Soziologie kommt Adorno gleichfalls auf den Punkt der un-
gleichzeitigen Umwilzung von Basis und Uberbau zu sprechen und bringt sie in Verbindung mit
der These vom cultural lag (vgl. Adorno 1960: PuS: 189).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

165


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

das jeweilige Bewusstsein, das die Menschen iiber ihr Dasein haben, in allen seinen we-
sentlichen Bestimmungen.« (Lukacs 1923: 125, Hervorhebung im Original) Daher unter-
scheidet Lukics das Bewusstsein fiir das individuelle Subjekt von dem Bewusstsein fiir
das objektive Ganze der Gesellschaft. »Es erscheint einerseits als etwas subjektiv aus der
gesellschaftlich-geschichtlichen Lage heraus Berechtigtes, Verstindliches und Zu-Ver-
stehendes, also als srichtiges¢, und zugleich als etwas objektiv an dem Wesen der ge-
sellschaftlichen Entwicklung Vorbeigehendes, sie nicht adiquat Treffendes und Ausdrii-
ckendes, also als >falsches Bewusstsein«.« (Ebd.) Adorno iibernimmt Lukacs’ Bestimmun-
gen von Bewusstsein als richtig und falsch auf Basis der Annahme tiber gesellschaftliche
Totalitit, denn sie erfasse »das dialektische Problem der Ideologien«, wonach sie »zwar
falsches Bewusstsein, aber doch nicht nur falsch sind.« (Adorno 1954: [[deologienlehre]:
GS 8:472) Davon ausgehend entwickelt Adorno ein umfassendes dialektisches Verstind-
nis von Ideologie, das historisch und materialistisch ihre wandelnden Funktionszusam-
menhinge und Konstellationen analysiert und die Vermittlung von Individuum und Ge-
sellschaft zu kritisieren erlaubt. In diesem Sinn ist Adorno zufolge bereits [d]ie Trennung
von Gesellschaft und Psyche« einerseits »falsches Bewusstsein«, denn »sie verewigt ka-
tegorial die Entzweiung des lebendigen Subjekts und der iiber den Subjekten waltenden
und doch von ihren herrithrenden Objektivitit.« (Adorno 1955: [Soziologie und Psycho-
logie]: GS 8: 44) Dem entspricht Adornos Feststellung, dass es sich bei der Trennung von
Individuum und Gesellschaft um Gewalt handelt (siehe Kapitel 2.1.1. und 4.1.1.). Ganz
in der Diktion von Lukacs fihrt Adorno fort: »Das falsche Bewusstsein ist zugleich rich-
tiges«, denn es erfasst korrekt, dass real »inneres und dufleres Leben sind voneinander
gerissen« (ebd.: 45) werden. Indem Adorno die Bereiche multipliziert, die er der Analyse
des falschen Bewusstseins unterwirft, entwickelt er den Begriff Lukics’ weiter und greift
die historische Dynamik auf, wie im folgenden Abschnitt zur verwalteten Welt gezeigt
wird. Er bezieht ferner die Dichotomie von falsch und richtig auf die dialektische Kon-
stellation von Wahrheit und Unwahrheit in Ideologien (siehe Kapitel 3.1.3.).

Unter dem Gesichtspunkt der Zweck-Mittel-Rationalitit, so Lukdcs, »erscheint das-
selbe Bewusstsein« erstens »als subjektiv die selbstgesetzten Ziele verfehlend und zu-
gleich« (Lukacs 1923: 125), zweitens, als »ihm unbekannte, ungewollte objektive Ziele der
gesellschaftlichen Entwicklung férdernd und erreichend.« (ebd.: 125-126) Adorno greift
diesen Gedanken Lukdcs auf und entwickelt ihn weiter zum Motiv einer irrationalen Ra-
tionalitit. Der sich verselbststindigende »biirgerliche[] Instrumentalismus, welcher die
Mittel fetischisiert« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181), kehrt »die Zweck-Mittel-Rationa-
litat dialektisch um.« (ebd.: 185) Irrational setzt die instrumentelle Vernunft die Mittel
als Zweck und so werden die Zwecke tiber den Képfen der Menschen unbewusst von ge-
sellschaftlichen Prozessen bestimmt: Einziger Zweck ist die Aufrechterhaltung des Be-
stehenden.

Fiir den Aspekt des falschen Bewusstseins gilt, wie fiir das Basis-Uberbau-Modell,
dasses einem historischen Wandel unterworfen ist. Unter dem Monopolkapitalismus, so
Adorno, vermittelt nicht linger der Markt und so entstehen Ideologien, die dem Begrift
des falschen Bewusstseins nicht mehr vollstindig entsprechen. Im Nationalsozialismus
zeigte sich in den offiziellen Verlautbarungen des Regimes und den Schriften von Hitler
und Rosenberg nicht linger die objektive Gesellschaft in verschleierter Form auf falsche
und zugleich wahre Weise. »Ihre Niveaulosigkeit ist Symptom eines Zustandes, den der

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Begriff von Ideologie, von notwendigem falschen Bewuf3stein gar nicht mehr unmittel-
bar trifft. In solchem Gedankengut spiegelt kein objektiver Geist sich wider, sondern es
ist manipulativ ausgedacht, blof3es Herrschaftsmittel« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]:
GS 8: 465). Adorno wiederholt diesen Gedanken mit Blick auf den neuen Rechtsradika-
lismus in der BRD, dessen Ideologien »nicht im eigentlichen Sinn des Begriffs >notwen-
dig falsches Bewusstsein«darstellen«vielmehr miissen sie »als sozialpsychologische Kal-
kulationen« (Adorno 1959: [Rezension Rechtsradikalismus]: GS 20.1: 388) von Affekten
begriffen werden. Das Hervortreten des Manipulationscharakters betrifft nicht nur die
politischen Ideologien der Rechten, sondern auch die Werbung und die Kulturindustrie.
Zwar »besaflen Ideologien stets schon ihren propagandistischen Aspekt«, doch aufgrund
ihrer ungeheuren quantitativen Ausbreitung durch die Administration erfolgte ein qua-
litativer Umschlag, sie werden »nun planvoll ganz und gar dem Primat der Propagan-
da unterworfen« (ebd.). Um den Inhalt der Ideologien zu erfassen, braucht es immer
weniger einen selbstindigen Geist, denn Ideologien »losen sich auf in eine Reihe mehr
oder minder kohirenter>Stimuli« (ebd.) oder »werden durch den Ukas der approbierten
Weltanschauung ersetzt« (Adorno 1954: [[deologienlehre]: GS 8: 466). Die Rolle des Geis-
tes nimmt ab, weil »totalitire Ideologien« nicht mehr den »Anspruch von Autonomie und
Konsistenz« und damit auf Wahrheit erheben »oder nur ganz schattenhaft.« (Ebd.) Ideo-
logien drohen entweder mit Gewalt oder manipulieren nach der »Art sozialpsychologi-
scher Versuchsanordnungs, dhnlich »wie hochrationalisierte Reklame« lockt die Ideo-
logie, »indem sie ithnen Ersatzbefriedigungen vor allem kollektiv-narziftischer Art ver-
schafft.« (Adorno 1959: [Rezension Rechtsradikalismus]: GS 20.1: 388) »Totalitire Ideo-
logien« (Adorno 1954: [I[deologienlehre]: GS 8: 466) funktionieren zunehmend nach den
Reiz-Reaktions-Schemata. Die Rolle der Affekte lisst die des Geistes beim Funktionie-
ren von totalitiren Ideologien in den Hintergrund treten. Den Begriff von Ideologien als
notwendig falsches Bewusstsein macht das tendenziell iiberfliissig. Auf Wahrheit erhe-
ben totalitire Ideologien subjektiv fiir das einzelne Individuum keinen Anspruch mehr
und auch objektiv verzichten sie auf »die Vernunft in den Ideologien, wie sie im Begriff
der historischen Notwendigkeit hegelisch mitgedacht war« (ebd.: 469). Die Transforma-
tion der Ideologien unter dem Monopolkapitalismus verschiebt das Pradikat der Not-
wendigkeit von der Geltung zur Genese. »Notwendig ist die Entwicklung, die zu solcher
Verinderung der Ideologien fithrte, nicht aber ihr Gehalt und ihr Gefiige.« (ebd.: 466) Je-
doch ist dies nicht das Ende von Ideologie schlechthin, vielmehr eine neue Etappe ihrer
Entwicklung. Ideologien transformieren sich ausgehend vom Warenfetisch im frithen
Kapitalismus tiber die Universalisierung des Tauschprinzips im Hochkapitalismus hin
zur >verwalteten Welt« im Monopolkapitalismus, in welchem die Gesellschaft selbst zur
ideologischen Erscheinung wird.

Die verwaltete Welt oder Gesellschaft als Ideologie

Im Monopolkapitalismus fehlt es zwar an Ideologien, die iiber den derzeitigen Zustand
hinausweisen, daher wird die bestehende Gesellschaft selbst zu ihrem Ideal. »Nichts
bleibt als Ideologie zuriick denn die Anerkennung des Bestehenden selber« (Adorno
1954: [Ideologienlehre] GS 8: 477), resiimiert Adorno die Entwicklung von Ideologie
bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Die Gesellschaft hat sich vollstindig integriert zur
»integralen Gesellschaft« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8: 18). Rationale Verwaltung

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

167


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

herrschtin allen Bereichen der »verwalteten Welt« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181-182)
und die Individuen haben sich um der Selbsterhaltung willen an den Apparat soweit
angepasst, dass »[d]ie ganze angepasste Gesellschaft« sich als »blofe darwinistische
Naturgeschichte« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 96) offenbart. Doch so diister und
starr das Bild erscheint, das Adorno zeichnet, auch um zum Widerstand zu provozieren,
so wenig eriibrigt sich das Problem, das mit dem Begriff der Ideologie benannt wird:
Welches Bewusstsein haben die Menschen von den Verhiltnissen, in denen sie leben,
wie tragt dieses zu ihrer Stabilitit bei und wo zeigen sich Moglichkeiten zur Miindigkeit
(siehe Kapitel 4.1.4.)? Daftr folgt Adorno der gesellschaftlichen Entwicklung:

»Der materielle Produktionsprozess als solcher offenbart sich am Ende als das, was
er in seinem Ursprung im Tauschverhiltnis, als einem falschen Bewusstsein der Kon-
trahenten voneinander, neben dem Mittel zur Erhaltung des Lebens zugleich immer
schon war: Ideologie. Umgekehrt aber wird zugleich das Bewusstsein mehr stets zu
einem blofSen Durchgangsmoment in der Schaltung des Ganzen. Ideologie heif3t heu-
te: die Cesellschaft als Erscheinung. Sie ist vermittelt durch die Totalitét, hinter der die
Herrschaft des Partialen steht, nicht jedoch umstandslos reduktibel auf ein Partialin-
teresse, und darum gewissermafien in all ihren Stilicken gleich nah dem Mittelpunkt.«
(Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 25; Hervorhebung PE.)

In kondensierter Form finden sich im vorliegenden Zitat die bisher beschriebenen
Aspekte. Im Rahmen der Naturgeschichte hat der Mensch den der Wirklichkeit gegen-
tiber selbststindigen Geist entwickelt, um sich zu erhalten und den gesellschaftlichen
Stoftwechsel mit der Natur zu organisieren, wodurch mit der Trennung von Hand- und
Kopfarbeit die Grundlage von Herrschaft entsteht. Als der Stand der Produktivkrifte
es erlaubte, konnten auf dem Marke die Produkte des materiellen Produktionsprozes-
ses getauscht werden, wodurch sie zu Waren fetischisiert wurden. Daher musste real
von ihren besonderen Eigenschaften abstrahiert werden. In dem Mafe, wie fiir den
Markt produziert wurde, entfremdeten sich die Produzenten von ihren Produkten und
verdinglichten die Menschen ihre Beziehungen untereinander. Damit nimmt das not-
wendig falsche Bewusstsein der Individuen von den wirklichen Zusammenhingen der
Gesellschaft kapitalistische Formen an. Auf dieser ideologischen Grundlage konnte die
kapitalistische Gesellschaft fortschreiten und eine Dynamik entfalten, welche sie selbst
zu iiberwinden drohte. Um die antagonistische Gesellschaft weiter zu rechtfertigen
und zum Zweck der Stabilisierung ihrer statischen Momente, musste der Geist auf
seine Selbststindigkeit und die geistige Sphire auf ihre objektive Wahrheit verzichten.
Vernunft war nur als instrumentelle zur rationalen Planung und Verwaltung der Mittel
relevant, wihrend die Zwecke des Prozesses iiber den Kopfen der Individuen vom Pro-
zess selbst gesetzt wurden, statt vom Gesamtsubjekt der Menschheit. Dabei erscheint
die Gesellschaft aufgrund der Entwicklung der Produktivkrifte als fortschrittlich und
rational, als hitte sie den ihr zugrunde liegenden Antagonismus itberwunden. Dieser
technologische Schleier ist aber nur ein Schein, um die gesellschaftliche Moglichkeit menschlicher
Verhiltnisse zu verdringen und die in den Produktionsverhdltnissen fortlebende Herrschaft zu
rechtfertigen sowie deren Gewalt zu verschleiern. Auf Basis der Klassenspaltung und durch
das Kriftespiel von Partialinteressen hindurch vermittelt eine briichige Totalitit (siehe

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Kapitel 1.3.2.) die Produktionsverhiltnisse mit den Produktivkriften immer enger, zu-
gleich erscheint gesellschaftlicher Fortschritt unmittelbar als der von Produktivkriften.

Wenn Adorno in dem angefithrten Zitat also die These aufstellt, die Gesellschaft
selbst sei ideologischer Schein, so ist dabei folgendes Argument zentral: »Der Schein
wire auf die Formel zu bringen, dass alles gesellschaftlich Daseiende heute so vollstin-
dig in sich vermittelt ist, dass eben das Moment der Vermittlung durch seine Totalitit
verstellt wird.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369; vgl. 1951: [Kulturkritik]:
GS 10.1: 21) Ideologie, so Adorno, ist also weit umfassender geworden als einzelne Ideen
es gewesen waren, etwa die gerechte Konkurrenz, der Nationalismus oder die Freiheit.
Sie ist von einzelnen Momenten der Vergesellschaftung zur Erscheinung dieser Ge-
sellschaft selbst fiir das Bewusstsein geworden, organisiert durch bewusste Planung
und doch bewusstlos Zwecken der Kapitalakkumulation folgend. Gesellschaft erstarrt
zum Fetisch und ihre Fortschrittlichkeit selbst wird zum Schleier ihres Stillstands. Das
Bewusstsein fillt hinter seine Fihigkeit zuriick, iiber das Bestehende hinaus zu denken,
weil die Autonomie des Geistes nicht mehr benétigt und entweder vereinnahmt oder
bedroht wird.

Dainderverwalteten Welt die geistige Sphire und ihrer Produkte mitsamt den Ideo-
logien ihre relative Autonomie verlieren, b3t das Bewusstsein subjektiv fiirs Individu-
um wie objektiv fiir den historischen Prozess seinen Anspruch auf Wahrheit ein. »Das
gesellschaftliche bedingte falsche Bewusstsein von heute«, so Adorno, »ist nicht mehr
objektiver Geist« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 474), paradoxerweise deshalb,
weil es mit den Mitteln des Geistes durch instrumentelle Vernunft »wissenschaftlich auf
die Gesellschaft zugeschnitten wird.« (ebd.: 475) Ideologie im klassischen Sinn ist also vor der
rational geplanten Irrationalitit der integrierten Gesellschaft zergangen, sie wurde ihrer Substanz
beraubt. Um die statischen Momente in den Produktionsverhiltnissen zu stabilisieren,
war diese Entwicklung notwendig. Es liegt an dem von Adorno ausgemachten objekti-
ven Widerspruch von Substanzverlust und Expansion, dass er behaupten kann: »Ideo-
logie ist heute der Bewuf3tseins- und Unbewufitseinszustand der Massen als objektiver
Geist, nicht die kiimmerlichen Produkte, die ihn nachahmen« (ebd.: 466). Nicht die ideo-
logischen Ideen oder Elemente der Kulturindustrie sind objektiver Geist, wie burgerli-
che Ideale von Freiheit und Gerechtigkeit es noch beanspruchen konnten, sondern dass
der Geist die Selbststindigkeit ablegt und das Bewusstsein in der Bestitigung des Be-
stehenden verharrt. Die Selbst-Entfremdung von Geist und Bewusstsein, ihre Regres-
sion, vollzieht sich notwendig. Sie erscheint gesellschaftlich bedingt, wenn auch nicht
substantiell verniinftig. Dieser Zustand von Bewusstsein und Unbewusstsein ist damit
der objektive Geist der Verhiltnisse der verwalteten Welt. Er erfillt somit auf paradoxe
Weise die Bestimmung des notwendig falschen Bewusstseins, nur ohne Anspruch auf
Wahrheit und Objektivitit.

Das Ideologie-Paradox bei Adorno

Die paradoxe Situation vom Fortbestehenden der Ideologien nach ihrem Ende, die aus
der Integration des Geistes in die verwaltete Welt im Spitkapitalismus entsteht, besteht
darin, dass Ideologien dem Begriff vom notwendig falschen Bewusstsein nach substan-
tiell vergangen sind und doch geisterhaft weiterleben, indem die gesamte Gesellschaft
zur Ideologie ihrer selbst wurde. Das Ideologie-Paradox in Adornos Ideologien-Lehre be-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

169


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

sagt: Ideologien werden fadenscheinig und doch immer wirksamer. In dem Mafle, in dem sich
kapitalistische Vergesellschaftung weniger durch den Marke vermittelt, werden sie auch
durchsichtiger. Ideologien sind Phinomene der Vermittlung (vgl. Adorno 1954: [Ideolo-
gienlehre]: GS 8: 467, siehe oben). Nimmt eine Vermittlungsinstanz an Bedeutung ab,
wandelt sich auch die Funktionsweise der Ideologien. Klassische Ideologien, wie die Idee
der Gerechtigkeit des Tausches, welche am Markt ihr Modell und ihre Substanz hatte,
funktionieren anders als totalitire Ideologien, die zur Identifikation mit der Macht auf-
rufen. Die Macht erscheint zwar unmittelbar mit der Gesellschaft identisch, bleibt in
Wahrheit aber weiterhin ein Moment einer vermittelten antagonistischen Totalitit (sie-
he Kapitel 2.1.2.). Den Antagonismus vergessen zu machen, bleibt Funktion von Ideo-
logie auch im Angesicht der fortschrittlichen Gesellschaft, die zur Ideologie ihrer selbst
wurde. »Solches Vergessen hilft den Monopolen mehr als die Ideologien, die schon so
diinn geworden sind« (Adorno 1942: [Klassentheorie] GS 8: 376), formuliert Adorno be-
reits 1942 in den Reflexionen zur Klassentheorie. Ideologien argumentieren so fadenschei-
nig, wollen gar nicht mehr geglaubt werden, »dass sie sich als Liigen bekennen, um de-
nen, die daran glauben miissen, die eigene Ohnmacht um so nachdriicklicher zu de-
monstrieren.« (ebd.: 376) Ohnmacht und Ideologie erginzen sich in ihren Wirkungen
zur Stabilisierung der Herrschaft (siehe Kapitel 2.3.). Die Ideologien sind diinn, weil die
Gesellschaften »durchsichtig« (Adorno 1954: [Ideologienlehre] GS 8: 467) geworden sind.®
Damit treten die gesellschaftlichen Machtverhiltnisse leichter erkennbar an die sichtba-
re Oberfliche. Dennoch erkennt Adorno ein Nachleben der Ideologien. »Die Undurch-
sichtigkeit der Welt nimmt offenbar fiir das naive Bewusstsein zu, wihrend sie in so vie-
lem durchsichtiger wird.« (Adorno 1961: [Meinung]: 154) Die Welt, wie sie eingerichtet
ist, ihre Ordnung, wird ideologisch verdoppelt. Die »iibermichtige Ordnung der Dinge
[ist; P.E.] zugleich ihre eigene Ideologie« und bewirkt einen »undurchdinglich[en] Bann«
(Adorno 1968: [Spitkapitalismus]: GS 8:370). Ihre Durchsichtigkeit fithrt nicht zum Ende
der Ideologie, sondern zur Verlagerung des Ideals in die Gesellschaft selbst: Ideologien
werden fadenscheinig, da es nur noch um Bestitigung des Status quo geht, nicht aber
um einen qualitativ anderen Zustand.

An dieser Stelle konnte der Einwand erhoben werden, Adorno und Horkheimer hit-
ten in der Dialektik der Aufklirung noch mit der Undurchsichtigkeit der Ideologien argu-
mentiert. Die »zur vagen Unverbindlichkeit getriebene Ideologie« wiirde dadurch »doch
nicht durchsichtiger und auch nicht schwicher.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:
170) Gerade ihre »Vagheit [...] fungiert als Instrument der Beherrschung« (ebd.). Doch
widerspricht dies nicht grundlegend der These vom Ideologie-Paradox, da qua Vagheit
die Tendenz auf Fadenscheinigkeit erhalten bleibt. Entscheidender ist, dass Adorno und
Horkheimer bereits von »den abgestandenen Ideologien, fiir welche die ephemeren In-
halte einstehen miissen« (ebd.: 158) sprechen. Thnen gegeniiber »bezeugt sich« die »ge-
sellschaftliche[] Macht« in der verwalteten Welt »wirksamer in der von Technik erzwun-
genen Allgegenwart von Stereotypen« (ebd.). Die Verlagerung von Inhalten auf Technik als
zentrales Merkmal des Funktionswechsels von Ideologie entspricht der Tendenz auf ideologische
Verdopplung des Bestehenden, die sich niederschligt in der Gesellschaft als Erscheinung.

8 So spricht Adorno in einer Vorlesung auch vom »Diinn- und Briichigwerden der Ideologie heute«
(Adorno 1960: PuS: 227; vgl. 265).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie
3.1.2. Funktionen von Ideologie nach Adorno

»Das liickenlos geschlossene Dasein, in dessen Verdopplung die Ideologie heute
aufgeht, wirkt um so groflartiger, herrlicher und machtiger, je griindlicher es mit
notwendigem Leiden versetzt wird. Es nimmt den Aspekt von Schicksal an.« (Adorno/
Horkheimer1947: DAA: GS 3:174)

Ideologien erfiillen verschieden Funktionen im Prozess der Vergesellschaftung im All-
gemeinen, wie eine Analyse des Begriffs und seiner Verwendungen in Adornos Schrif-
ten zeig. Es gibt auch fir die kapitalistische Gesellschaft spezifische Funktionen, die
von ihm begrifflich besonders gefasst werden. Diese ausgewihlten Aspekte der Ideolo-
gie werden im Folgenden behandelt: Ideologien stabilisieren die Subjekte, indem sie es
ihnen ermoglichen, Leiden auf repressive Weise zu verarbeiten. Spezifisch fiir die kapi-
talistische Produktionsweise ist die ideologische Funktion des Fetischs ausgehend vom
Warenfetisch bei dem real von den besonderen Eigenschaften der Produkte abstrahiert
wird, um den Tausch zu erméglichen. Ideologie bildet einen Verblendungszusammen-
hang und erfiillt so auch die umfassende Funktion der Verschleierung des Wesens der
Gesellschaft.

Die Stabilisierung der Subjekte angesichts von Leiderfahrungen

In Adornos Kritischer Theorie der Gesellschaft kommt der Erfahrung von Leiden eine
fundamentale Rolle zu (siehe Kapitel 2.1.). Bereits in der Dialektik der Aufklirung behaup-
teten Adorno und Horkheimer, dass die »reale Geschichte aus dem realen Leiden ge-
woben« ist (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 57). Leiden stellt die materielle Basis
der Philosophie Adornos dar, so die These. In der Negativen Dialektik erklart er die Aufga-
be, die diversen Formen des Leidens beredt zu machen, zur »Bedingung aller Wahrheit«
(Adorno 1966: ND: GS 6: 29). Umgekehrt lassen die Ideologien das Leiden vergessen, wo-
durch sie sich als Unwahrheiten zu erkennen geben.

Zwar ist das von Gewalt und Ohnmacht einhergehende Leiden objektiv beschreibbar
und damit unzweifelhaft, doch bilden die Kulturindustrie und andere Formen von Ideo-
logie einen Verblendungszusammenhang, der es vergessen macht und damit die Gewalt-
verhiltnisse aufrechterhilt. Adorno nutzt den psychologischen Begrift der »narzissti-
schen Krankung« (Adorno 1961: [Meinung]: 156), um die Leiderfahrung und die von ihr
ermoglichte autoritire Dynamik zu erfassen (siehe Kapitel 2.1.2. und 4.1.2.). Soziologie,
Psychologie und Philosophie werden von Adorno zusammengebracht, um das Zusam-
menwirken von Herrschaft, Ideologie und Subjekt zu beschreiben. Die objektive Ohn-
macht der Individuen den gesellschaftlichen Prozessen gegeniiber, hinter der die ant-
agonistische Gesellschaft und das Fortwirken der Klassenherrschaft stehen, erfihrt das
Subjekt als Krinkung gegeniiber einem Ideal der Souverinitit und Stirke. Dieses wird
am Begriff des stabilen und selbstidentischen Ichs gebildet, welcher selbst Ideologie ist.
Der Repressionshypothese folgend, nach der Macht auf Triebverzicht beruht, behauptet
Adorno den psychologischen Ausweg aus den Erfahrungen des Leids durch die »Identi-
fikation mit der Macht« (ebd.). Ideologien organisieren diese Identifikation, indem sie
unterschiedliche Erzihlungen anbieten, um die Leiderfahrungen zu verarbeiten und ab-
zuwehren. Einheitlich ist die Struktur der Ideologien, verschieden die Inhalte, die sie,

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

7


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

meist in Form von Erzdhlungen oder Zeichen vorgeben. Zwar wirkt in allen das Prin-
zip der Macht, die es erlaubt, die Ohnmacht zu kompensieren. Doch die konkrete Macht
kann verschieden sein, mit der sich zu identifizieren die jeweiligen Ideologien aufru-
fen: Der Markt, die Nation, der Kommunismus. Die Identifikation mit der Macht verleiht
den auferlegten Entsagungen, erlittenen Hdrten und seelischen Krankungen einen hoheren Sinn.
Ideologien rechtfertigen damit das sinnlose Leiden, indem sie behaupten, es hitte einen
geschichtlichen Zweck (vgl. Adorno 1964: LGF: 9, 42). Diese Sinnstiftung ist ein wesentli-
cher Mechanismus der Subjektstabilisierung von Ideologien (vgl. Jaeggi/Celikates 2017:
103).

Exkurs: Ideologien als Erzahlungen betrachtet

Wenn Ideologien funktionell betrachtet eine einheitliche Struktur aufweisen, aber in-
haltlich verschiedene Narrative aufbauen wie den Markt oder die Nation, ist der Zu-
sammenhang erklirungsbedirftig. Adorno selbst nutzt den Begriff der Erzahlung nicht,
um Ideologien zu beschreiben. Doch erscheint diese Erweiterung seiner Ideologietheo-
rie sinnvoll, besonders mit Blick auf die Funktion der Leidkompensation. In seiner Aus-
einandersetzung mit Adornos Ideologiebegriff erarbeitet Hansjorg Bay den Begriff der
»ldeologische[n] Erzihlungen, die, so seine These, »die gesellschaftlichen Leiderfah-
rungen aus[blenden], auf die sie reagieren; sie bilden einen Erzihlpanzer, indem sich
Subjekte zu stabilisieren suchen.« (Bay 1995: 17; Hervorhebung P.E.) Wihrend Adorno
die sozialphilosophische Struktur der Ideologien und ihre psychologischen Funktions-
weisen offenlegt, erginzt der Begriff der Erzihlung diese Ideologietheorie mit Blick auf
die Akteursperspektive. Die Akteure miissen sich nicht nur mit der Macht schlechthin
identifizieren, sondern mit einer bestimmten Macht, von denen sie ein Bild, genauer
eine Erzdhlung, im Bewusstsein haben miissen. Bay erfasst prignant, dass »das Phino-
men Ideologie erst aus der Erfahrungswirklichkeit der»ideologisch Verblendeten« (ebd.:
21) verstandlich wird. Sie stabilisieren sich durch die von ideologischen Narrativen pro-
duzierte Sinnstiftung (vgl. ebd.: 23).

Auch wenn Bay die Analysen von Sein und Bewusstsein fiir veraltet hilt (ebd.: 17), er-
scheint sein literaturwissenschaftlich inspirierter Begrift der ideologischen Erzihlung,
der auf die Verarbeitung von gesellschaftlich notwendigen gemeinsamen Leiderfahrun-
gen verweist, als sinnvolle Erginzung. Die Perspektive Bays auf Narrative berithrt sich,
wie dieser Abschnitt zeigen méchte, mit Motiven Adornos, wie der Bedeutung von Er-
fahrung, der ideologischen Rolle des Vergessens und der Frage nach der Subjektstabili-
sierung und teilt den Impuls, Leiden beredt zu machen. Beide Perspektiven konnen sich
erginzen und lassen im Wechsel andere Sichtweisen zu. Bays Einspruch, dass struktu-
relle Perspektiven auf Ideologie die Handlungsfihigkeit und Erfahrungen der Subjekte
nicht wahrnehmen, iiberzeugt jedoch nur teilweise. Ohne die sozialphilosophische Per-
spektive auf Strukturen, die objektiv Ohnmacht bedingen, bleibt unverstindlich, woher
die gemeinsamen Erfahrungen von Leid kommen, die in Erzihlungen verarbeitet wer-
den miissen. Die unterschiedlichen Betonungen der Passivitit oder der Aktivitit von
Individuen sind also der Perspektive geschuldet, die man einnimmt, um verschiedene
Funktionsweisen und Dimensionen von Ideologie und deren Vermittlung mit anderen
gesellschaftlichen Phinomenen zu beschreiben. Bay selbst spricht die Moglichkeit der
Vermittlung beider Perspektiven klar aus: »Reproduktion des objektiven Scheins und

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Produktion eines Erzihlpanzers gegen gesellschaftliche Leiderfahrungen: das sind die
beiden Stringe von Ideologie.« (ebd.: 30) Allerdings erscheint Bays Vorwurf gegen die
bisherigen Ideologiekonzeptionen, sie hitten die Sicht der handelnden Subjekte ausge-
blendet und sie als passive Rezipienten abgetan, auch teilweise zutreffend. Sein Fokus
auf der Performativitit von Ideologien und dem aktiven Gestalten der Individuen, wel-
chen der Zugriff auf Ideologien als Erzahlungen erlaubt, ist nicht nur Ausdruck einer
postmodernen Theorie, sondern auch verinderter Funktionsweisen von Ideologien im
Postfordismus. So waren die Medien zu Adornos Zeiten noch weitgehend nach dem Sen-
der-Empfinger-Prinzip organisiert (vgl. Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 142-143;
siehe Kapitel 3.1.3.). Damit hatte die fordistische Ideologieproduktion objektiv in weiten
Teilen einen geplanten Charakter (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 475; siehe
Kapitel 3.1.1.). Bays Abneigung gegen die klassische Bewusstseins-Analyse, die Indivi-
duen als passiv setzte, ist bereits eine Reaktion auf die Kritik an der passivierenden Wir-
kung dieser Strukturen von Adorno und anderen. Auf Adornos Eingriffe in das Theorie-
Praxis-Gefiige (siehe Kapitel 1.3.2.) reagiert Bay und treibt damit dessen Wandel voran.
Dies ist Bay bewusst und daher ist er sich vollig dariiber im Klaren, dass Aktivitit und
Passivitit dialektisch und somit historisch und gesellschaftlich miteinander vermittelt
sind (vgl. Bay 1995: 26). Zwar triff es zu, dass Adorno das diistere Bild eines passiven Sub-
jekts in hermetischen Verhiltnissen beschreibt, die dieses durch den Verblendungszu-
sammenhang nicht erkennen kann. Doch handelt es sich um eine rettende Kritik, die
Ubertreibung auch aus strategischen Erwigungen einsetzt, um zum Widerstand anzu-
stacheln und die Individuen aufruft, die Spontanitit zu verteidigen und auszubauen,
von der alles abhingt und sich ausgehend von der Erfahrung der Ohnmacht miindig zu
machen - darin steckt das aktive Moment (siehe Kapitel 4.1.4.).

Affektive Bindungen

Ideologien sprechen die Individuen nicht nur narrativ an, sondern auch emotional. Sie
organisieren diese Dimension der Vermittlung von Individuum und Gesellschaft, indem
sie unterschiedliche Angebote machen und aufverschiedene Reize setzen. Diese werden
auf Bediirfnisse zugeschnitten, welche in den Verhiltnissen hergestellt werden. Ideolo-
gien reproduziert die Gesellschaft, indem sie in den Individuen eine affektive Bindung
an sie erzeugt und fordert. Der Ideologie-Begriff vom notwendig falschen Bewusstsein
ist tendenziell obsolet geworden, da die Rolle des Geistes im Funktionswandel der Ideo-
logien objektiv hinter die von Affekten zuriickgetreten ist (siehe Kapitel 3.1.1.). In diesem
Sinne untersucht Adorno in der Theorie der Halbbildung die Funktion von Leitbildern, die
in der Gesellschaft der Nachkriegszeit aufkommen und »die in den Subjekten sich zwi-
schen diese und die Realitit schieben und die Realitit filtern« (Adorno 1959: [Halbbil-
dung: GS 8:104). Diese »ideologischen Vorstellungen, kennzeichnet Adorno als »affek-
tiv [...] besetzt« und zwar in einem Mafie, »dass sie nicht ohne weiteres von der ratio
weggeriumt werden konnen.« (Ebd.) Ideologien sprechen auch die Affekte an und sta-
bilisieren die Subjekte auf dieser Ebene.’ Die These von Eva Illouz, bei einigen soziolo-

9 Adorno spricht auch vom »emotionalen Kitt«, der »unter dem Zwang selber von sozialem Druck«
vom »Unbewussten und der Psychologie« erzeugt wird und dadurch »die Menschen an die eigent-
lich bereits tiberholten Bewusstseinsformen auch dann noch kettet, wenn sie etwa ihrem Bewusst-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

173


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gischen Klassikern lasse sich eine implizite Affektenlehre finden (vgl. lllouz 2004: 7-8),
bewahrheitet sich bei Adorno. Ideologien agieren nicht nur auf der Ebene des Bewusst-
seins, sondern auch der Emotionen. Bereits in der Dialektik der Aufklidrung sprechen Ador-
no und Horkheimer von der »bdse[n] Liebe« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:155)™°,
die die Menschen fir Unterwerfung empfinden und welche sie affektiv an die Herrschaft
bindet. Diese Entwicklung hat sich in der verwalteten Welt des Fordismus weiter ver-
schirft und die Vermittlung von Subjekt und Objekt erscheint durch affektive Bindung
noch unmittelbarer, was den Bann, der von Ideologie ausgeht, stirker wirken lisst. Die-
se affektive Dimension von Ideologie, die planvoll ausgebaut wird, nach der Bediirfnisse
erzeugt und Reize gezielt manipuliert werden, kann das Verlangen nach Ideologie erkli-
ren. Aber auch die Hartnickigkeit, mit der sich manche Individuen gegen die rationale
Einsicht wehren, lisst sich mit dem Begrift der affektiven Bindung besser verstehen. Denn
ratio reicht einerseits nicht heran an die Gefithlslagen, andererseits kann im anti-intel-
lektuellen Affekt (vgl. Adorno 1969: [Kritik]: GS 10.2: 788) jede Einsicht in die objektiven
Verhiltnisse abgewehrt werden, welche Gefiihlslagen erzeugen.

Besonders in den letzten Jahren in der Debatte um das postfaktische Zeitalter tritt
dieser Zusammenhang von Affekt und Anti-Intellektualismus wieder zutage. Stirker
noch vermag die affektive Dimension von Ideologien das Smartphone zu illustrieren,
ohne dass es auf diese zu reduzieren wire. Jedoch bewahrheitet sich auch am Smart-
phone die These Adornos, dass technischer Fortschritt den der Gesellschaft simuliert
und diese zur Ideologie ihrer selbst geworden ist. Nicht nur werden die Sensorik der
Menschen, ihre Sinne verindert und ihre Reaktionsschemata angepasst, sondern das
Smartphone ist eine wesentliche Schaltstelle fiir die affektive Bindung an das Bestehen-
de, schon weil es selbst affektiv besetzt ist. Es ist den Nutzer_innen durch permanente
Handhabung vertraut, organisiert die sozialen Kontakte und erméglicht Zugrift auf die
Welt durch Dienstleistungen. Letztlich wird es selbst mit Anerkennung und Macht iden-
tifiziert und geridt so in den Bann, dem es entsprungen ist. Nicht nur als Instrument zur
Durchbrechung der Trennung von Arbeit und Freizeit durch permanente Erreichbarkeit
ist das Smartphone ein Signum unserer Zeit, sondern auch als wesentlicher Ausdruck
einer kapitalistischen Entwicklung, wie sie etwa Eva Illouz beschreibt. Emotionen wer-
den warenférmig, es werden planmiRig und fiir den Profit »emodities«" (Illouz 2018:
22) produziert. In der Fetischisierung der Emotion, die eine lange Vorlaufzeit hatte und
nun ein Kennzeichen der gegenwirtigen Phase des Kapitalismus darstellt, kommt die
Ideologie auch zu sich selbst. Seit der biirgerlichen Epoche ist der Warenfetisch fiir

sein nach jene Zusammenhinge des Sozialprozesses und des objektiven Uberholtseins durch-
schauen sollten« (Adorno 1960: PuS: 189).

10 Rehmann analysiert diese Stelle als Teil eines grofieren Zusammenhangs: »Der fatale Entfrem-
dungszusammenhang wird daran offenkundig, dass die Beherrschten selbst zu dem, was man ih-
nen antut, eine>bdse Liebe< entwickeln« (Rehmann 2004b: 734).

1 Der Begriff der Emodities, den Illouz in Wa(h)re Gefiihle (2018) entwickelt, wird bereits 2004 ange-
deutet, wenn sie beschreibt, wie »intime Beziehungen fungibel werden, dass sie also zu Objekten
werden, die gehandelt und ausgetauscht werden.« (lllouz 2004: 59) Auf diese Weise werden, wie
sie schlussfolgert, »Emotionen in Entitidten verwandelt, die bewertet, inspiziert, diskutiert, verhan-
delt, quantifiziert und kommodifiziert werden.« (lllouz 2004: 161)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Ideologien konstitutiv und Affekte, wie Entfremdung und die Sehnsucht nach Sinnstif-
tung, ihnen eingeschrieben. Zu Adornos Lebzeiten trat die Bedeutung des Geistigen
zuriick, aus deren Sphire Ideologien entsprungen waren, und die der Affekte nahm zu.
In der Gegenwart wird nicht mehr nur in der Werbung und politischen Agitation mit
Affekten hantiert, sondern das Individuum organisiert sich selbst, seine Kontakte und
seine Emotionen, die Gegenstand einer neuen, vorwiegend digitalen kapitalistischen
Landnahme geworden sind, deren wichtigstes Relais das Smartphone darstellt.

Fetisch, Realabstraktion, Entfremdung - >verdinglichtes Bewusstsein¢

Analog zu Adornos Begriff von Gewalt, dessen Urbild die physische Gewalt darstellt, von
dem vielfach vermittelte Drohungen ausgehen und Gewalt (vgl. Adorno 1968: Konflikt:
GS 8:181; siehe Kapitel 2.1.) in jeden Bereich der Gesellschaft wirke, bildet sich Adornos
Ideologiebegrift auch an einem grundsitzlichen Zusammenhang: dem Fetisch. »Ideo-
logie und Fetischismus sind in diesem Sinn miteinander identisch« (Adorno 1960: PuS:
267). Adornos These basiert auf der Aneignung zentraler Erkenntnisse von Marx und Lu-
kacs, wie im Folgenden gezeigt wird.

Der Warenfetischismus, wie ihn Marx beschrieben hatte, etabliert den Mechanis-
mus, in dem Ideologien wirken und von dem sie ausgehen. Es handelt sich um eine
Realabstraktion, d.h., von dem Produkt menschlicher Titigkeit werden alle Qualititen
abstrahiert, die nicht fiir den Tauschvorgang relevant erscheinen, dies geschieht nicht
nur im Geist, sondern real. In der gesellschaftlichen Praxis gewinnen die Gegenstinde,
die getauscht werden, einen Tausch-Wert, der sich vom Gebrauchs-Wert unterscheidet,
da er sich nur im Tausch Geld gegen Ware realisiert. Die Eigenschaft einen Tauschwert
zu besitzen, die dem Produkt gesellschaftlicher Titigkeit zugeschrieben wird, nennt
Marx den »Fetischcharakter der Ware« (Marx 1867: MEW 23.1: 85)."* Gesellschaftliche
Beziehungen zwischen Menschen werden in der Ware verdinglicht, sie erscheinen somit
als die Eigenschaften von Dingen, wohingegen in der kapitalistischen Produktion die
Produkte den Produzenten zugleich entfremdet werden (vgl. Marx 1844: MEW 40: 520).
Die Entfremdung von Menschen, die Verdinglichung von Beziehungen und die Fetischi-
sierung von Objekten sind als strukturelle Verhiltnisse untereinander wechselwirkende
gesellschaftliche Phinomene. Sie hingen historisch mit der Warenproduktion und der
kapitalistischen Tauschvergesellschaftung zusammen. Sie beruhen auf der Abstrakti-
on von spezifischen Eigenschaften, die sowohl einen geistigen als auch einen realen
Vorgang darstellen. Die Abstraktion ermoglicht und strukturiert menschliche Praxis,
Tausch, Mehrwertproduktion und im weitesten Sinne den gesellschaftlichen Stoffwech-
sel mit der Natur. Geistige Abstraktion ist unmittelbar praktisch und umgekehrt ist
praktisches Handeln unmittelbar geistig, wenngleich zwischen beiden keine Identitit
herrscht, vielmehr sind die Widerspriiche Residuen der Wahrheit und wahrer Praxis
(vgl. Adorno 1969: [Marginalien]: 176).

Wie Lukics in Geschichte und Klassenbewusstsein gezeigt hat, kommt es im historischen
Verlauf zur Universalisierung der Kategorie der Ware und damit auch zur Ausweitung

12 Bei Marx, so Adorno, sei von »Dynamik unter dem Gesichtspunkt der Kritik des Fetischismus die
Rede, den er, nachdem er einmal aus der Warenform abgeleitet ist, in allen Verzweigungen der
Theoriebildung aufspiirt.« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 231)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

175


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

von Fetischisierung, Verdinglichung und Entfremdung. Ausgehend vom Markt und der
Produktion affizieren diese gesellschaftlichen Verhiltnisse immer weitere Lebensberei-
che bis hinein in die Kultur, indem sie ihnen Mechanismen, Rationalititen beziehungs-
weise Kalkiile und Ziele vorgeben. Lukics behandelt diese philosophischen Themen im
Hinblick auf die Frage danach, was diese Entwicklungen fiir den Klassenkampf des Pro-
letariats bedeuten. Adorno itbernimmt von Lukacs verschiedene Uberlegungen und Be-
griffe, darunter den des falschen Bewusstseins (siehe Kapitel 3.1.1.). Fiir seine Ideolo-
gienlehre sind aber auch dessen Gedanken iiber das »verdinglichte Bewusstsein« (Lukacs
1923:164) prigend. Die Verdinglichung meint bei Lukacs eben nicht nur die Abstraktion
in der Warenform, sondern itberhaupt die fetischistische Fixierung und starre Trennung
von Gegenstinden, Geistesformen und Lebensbereichen. Verharrt das Bewusstsein bei
der Spaltung von gesellschaftlichen Sphiren wie 6ffentlich oder privat, von Begriffen wie
aktiv oder passiv oder eben von Kultur nach ernsthaft und unterhaltend, statt diese Ge-
geniiberstellungen als dialektisch vermittelt zu begreifen, erliegt es dem ideologischen
Bann.

»Schon die blofie Tatsache der Trennung weist darauf hin, dass das Bewusstsein des Prole-
tariats der Verdinglichung vorldufig noch erlegen ist. Wenn es ihm auch selbstverstiandlich
leichter ist, das Unmenschliche seiner Klassenlage wirtschaftlich zu durchschauen als
politisch und politisch wiederum leichter, also kulturell, so zeigen alle diese Trennun-
gen eben die uniiberwindbare Macht kapitalistischer Lebensformen im Proletariate
selbst auf.« (Lukacs 1923: 164; Hervorhebung PE.)

Die Verdinglichung von gesellschaftlichen Beziehungen zwischen Menschen nehmen
nach Lukacs also nicht mehr nur die Form von Waren an, vielmehr hat die Waren-
form sich universalisiert und affiziert potentiell alle Lebensbereiche. Dabei nimmt die
Vermittlung der Leiderfahrungen immer weiter zu von den wirtschaftlichen Herr-
schaftsbeziehungen am Arbeitsplatz itber die politischen Formen der Herrschaft bis
hinein in die kulturelle Sphire, in der sie kaum noch als solche erkennbar und Lei-
derfahrungen oft soweit sublimiert sind, dass sie ohne entsprechende Bildung nur
schwer dechiffriert werden kénnen. Auf Basis des Klassenantagonismus kommt es zur
Verdinglichung, die sich in den Trennungen auf unterschiedlichen gesellschaftlichen
Ebenen ausdriicke.

Adorno itbernimmt die Begriffe Fetisch, Verdinglichung und Entfremdung von Marx
und Lukacs und eignet sie sich fir seine Ideologienlehre an. Die briichige, doch nicht
minder reale gesellschaftliche Totalitit (siehe Kapitel 1.3.2.) ist fiir das Bewusstsein
schwer zu fassen. Der Grund liegt in ihrer »Abstraktheit«, welche die »des Tauschver-
hiltnisses«ist, »der objektiven Abstraktion, welcher der gesellschaftliche Lebensprozess
gehorcht.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 365) Adorno itbernimmt von
Marx die Ansicht, wonach Abstraktionen objektivieren, also Objekte wie Waren herstel-
len, indem sie von deren konkreten Eigenschaften abstrahieren.” Dabei geht Adorno iiber

13 Auf den durch Abstraktion vermittelten Zusammenhang von Warenfetischismus und begriffli-
chem Denken bzw. Geist kommt Adorno auch in unterschiedlichen Vorlesungen zu sprechen. Marx
unterscheide vom Vulgidrmaterialismus die Erkenntnis, dass »in der gesellschaftlichen Realitat
[..] selber bereits ein begriffliches Moment, eben dieses Moment der Abstraktion, enthalten ist.«

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Marx hinaus. Denn wie dieser verortet er den Fetisch historisch im Warentausch, doch behauptet
er zugleich die fetischisierende Abstraktion bilde die prinzipielle Herrschaft im gesellschaftlichen
Stoffwechsel mit der Natur. Adorno benennt deutlich die Herkunft seines reformulierten
Gedankens: »Denn auch die >Abstraktions, deren Hypostasis der Nominalist Marx nicht
toleriert, nennt ein real Gesellschaftliches [...].« (Adorno 1961: [Statik]: GS 8: 232) Bei der
fetischisierenden Abstraktion handelt es sich also um eine Realabstraktion, was fiir den
Zusammenhang mit Ideologie und Gewalt von entscheidender Bedeutung ist. Denn
auch wenn Leiderfahrungen vielfach vermittelter sind, je abstrakter ihre Ursache ist, so
ist die damit einhergehende Gewalt aus diesem Grund nicht weniger real (siehe Kapitel
2.1.1.). Die Tauschverhiltnisse bewirken eine Realabstraktion, deren Gewaltsamkeit
Adorno hervorhebt, denn »die Gewalt jenes Abstraktums iiber die Menschen ist leibhaf-
tiger als die einer jeden einzelnen Institution« (Adorno 1968 [Industriegesellschaft] GS 8:
365). Fetischisierende Abstraktion von Gegenstinden und Verdinglichung von Verhilt-
nissen sind auch die Grundlagen fir die objektive Spaltung der Gesellschaft in Klassen.
Doch auch diese gesellschaftliche Kategorie ist, Adorno zufolge, nicht allein wahr. Denn
»so real die Klasse ist, so sehr ist sie selber schon Ideologie.« (Adorno 1942: [Klassen-
theorie]: 379) Hier offenbart sich die genetische Verbindung von Adornos dialektischer
Charakteristik der Ideologien als zugleich wahr und falsch mit der Realabstraktion
(siehe Kapitel 3.1.3.).

Trotz der angefithrten Belege fiir die Herleitung des Ideologiebegrifts Adornos aus
der marxschen Fetischkritik gibt es auch skeptische Stimmen zur Engfithrung von Ideo-
logie und Fetisch. In einer Anmerkung zu seinem beachtenswerten Aufsatz iiber ideolo-
gische Erzihlungen als Erzihlpanzer gegen Leiderfahrungen grenzt Bay diese vom Fe-
tisch klar ab: »Das vielfach als Ideologie bezeichnete Phinomen des Warenfetischismus
ist mit dem Begriff des Erzihlpanzers nicht zu fassen. Es entspringt im Gegentelil ei-
nem Verhiltnis von Erzihlungen und Erfahrung, dem jede Brechung fehlt.« (Bay 1995:
17) Selbst wenn diese zutrife und nicht alltiglich von Erfahrungen des Trugs der Waren
erzihlt werden wiirde', erschient es allerdings keineswegs plausibel, Ideologien auf den
Begriff des Erzdhlpanzers zu reduzieren, obwohl das Konzept der Erzihlung aufschluss-
reiche Erkenntnisse iitber die narrative Dimension von Ideologien bereit hilt. Bays Ver-
weis auf die Funktion von Ideologie als Subjektstabilisierung ist jedoch keineswegs ihre
einzige. Die vom Fetisch ausgehende Realabstraktion verweist auf die konstitutive Funk-
tion von Ideologien, die bereits im vorangegangen Kapitel iiber die Herleitung vom Begriff
des Geistes behandelt wurde. Ideologien bilden eine fundamentale Dimension der geis-
tigen Seite der gesellschaftlichen Praxis, in der materiell Verhiltnisse hergestellt werden.

(Adorno 1960: PuS:145) »Tausch gibt es eigentlich nur insoweit, als es Begriffe gibt.« (Adorno 1963:
Terminologie 2: 22) »Abstraktion ist eigentlich die spezifische Form des Tauschvorgangs selber, des
grundlegenden sozialen Tatbestandes, durch den so etwas wie Vergesellschaftung tiberhaupt sich
herstellt.« (Adorno 1968: EiS: 58)

14 Bays Einordnung von Gegenstidnden in seine Konzeption von ideologischen Erzihlungen lber-
zeugt auch weniger als die von Personen.»Werden Erzahlungen in die Dinge und Ereignisse einge-
schrieben, so Erfahrungen in die Menschen.« (Bay 1995: 25) Eine Vermittlung von Subjektivierung
und Objektivierung als wechselseitigen Prozessen erscheintangemessener als diese schematische
Zuweisung.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

77


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Deren Realitit bilden die Ideologien wahr und zugleich falsch ab. Ideologien funktionie-
ren in dieser gesellschaftlichen Realitit nicht nur weil sie die Subjekte gegen Leiderfah-
rungen abschirmen, sondern weil sie die Verhiltnisse konstituieren, die Leiden hervor-
rufen.

Einen Beleg fiir die in diesem Abschnitt entwickelte These von der konstitutiven
Funktion der Ideologie als fetischisierendes Wissen (siehe Kapitel 3.3.), deren wesent-
licher Mechanismus die Realabstraktion darstellt, findet sich bei John Holloway. In
seiner postmarxistischen Darstellung entwickelt er den Gedanken vom Fetisch auf Basis
der Kategorie des gesellschaftlichen Flusses des Tuns weiter, die auf die Emphase des
Werdens und Herstellens seit Hegel abzielt (vgl. Adorno 1961: [Statik] GS 8: 228). »Die
Trennung des Getanen vom Tun ist eine reale Illusion«, beschreibt Holloway den Fetisch,
dabei bleibt die Trennung »ein realer Prozess, in dem das Getane trotzdem niemals auf-
hért vom Tun abzuhingen.« (Holloway 2002: 45) Der Prozesscharakter ist entscheidend,
will Holloway doch um jeden Preis vermeiden, die Ergebnisse dieses Bruchs seinerseits
zu fixieren. Er betont die Offenheit und damit Umkehrbarkeit dieser Beziehung, die
er ausdriicklich als eine von instrumenteller Macht und »kreativer Macht« (ebd.: 51)
begreift. Gleichwohl wirkt die Trennung als Illusion real und gestaltet die sozialen
Verhiltnisse in einer Weise, die Leiden, in Holloways Worten Schreie, hervorruft. Fiir
die Ideologielehre ist von besonderem Interesse, wie Holloway diesen Vorgang als einen
geistigen beschreibt und in welcher Weise die Vermittlung des Denkens zur Realitit
gefasst wird. »Der Warenfetischismus bedeutet also, dass kapitalistische instrumentelle
Macht in das Wesen unseres Seins, in all unsere gedanklichen Gewohnheiten, in all un-
sere Beziehungen zu anderen Menschen ein- und sie durchdringt.« (ebd.: 65) Holloway
leitet seine Kategorie also ebenfalls von Marx’ Kritik des Warenfetisch her und geht
mit Lukics und Adorno von einer Universalisierung und Ausbreitung dieses Prozesses
der Abstraktion aus, die die subjektive, intersubjektive und geistige Ebene affiziert.
Was allerdings die konstitutive Funktion von Ideologien anbelangt, so trigt Holloways
Fassung des Fetischs als »eine Realillusion« weiter, wonach die »fetischisierten Denkka-
tegorien [...] eine wirklich fetischisisierte Realitit aus[driicken].« (ebd.: 90; vgl.: 135) Die
Parallele zur fetischisierenden Abstraktion ist unitbersehbar: Die Realillusion Holloways
erschliefdt die Realabstraktion Adornos. Holloway fiigt dem Gedanken allerdings noch
eine produktive Facette hinzu. Sein Konzept von Fetischismus ist prozessual oder wie
er es ausdriicke, es handelt sich um »Fetischisierung-als-Prozess« (ebd.: 107). Das heifit,
statt biirgerlich® den Fetisch starr als Abschluss eines Vorgangs zu denken, geht es
Holloway darum ihn emanzipatorisch als fortlaufend zu begreifen. »Anders ausge-
driickt, kann die Existenz gesellschaftlicher Verhiltnisse nicht von ihrer Konstituierung
getrennt werden.« (ebd.: 111) Diesen Gedanken aufgreifend lautet die These, dass die
konstituierende Funktion der Ideologie als fetischisierendes Wissen gefasst werden kann
(siehe Kapitel 3.3.3.).

15 In welcher Weise das Verhéltnis von Sein und Bewusstsein, von gesellschaftlichem Tun und dessen
gebrochenen reflektierten Formen ausdriicklich nicht gedacht werden kann, stellt Holloway glei-
chermaflen dar. In marxistischer Manier kritisiert er das »biirgerliche Denken«, das »den »Bruch
der gesellschaftlichen Verhiltnisse« fixiert, indem es »die fetischisierten Formen als seinen Aus-
gangspunkt« nimmt, statt sie »zu kritisieren.« (Holloway 2002: 65)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Als weiterer Beleg fiir den Zusammenhang von Realabstraktion, Fetisch und Ideo-
logie kann abermals Tiedemanns Analyse zum Begriff des Geistes bei Adorno heran-
gezogen werden (siehe Kapitel 3.1.1. und 2.1.1.). »Begriffsbildung ist«, so Tiedemanns
Rekonstruktion, »eins mit Abstraktion« (Tiedemann 1984: 185). Das Verfahren des Geis-
tes ist also eng verkniipft mit der »Reflexionsform einer Gesellschaft, deren >smafige-
bende Struktur« die Tauschform darstellt.« (ebd.: 185-186) Zwar lisst diese Passage die
(natur-)geschichtliche Entwicklung aufler Acht, nach der Geist und damit Abstraktion
frither entstanden sind als der Markt. Dennoch verdeutlicht Tiedemann die Historizi-
tit, wonach die »dieser Gesellschaft zugingliche[] Gestalt von Rationalitit« die »abstra-
hierende« (ebd.: 186) ist. In Analogie zum Begriff des notwendig falschen Bewusstseins
kann Tiedemann den ideologischen Gehalt dieser abstrahierenden Rationalitit offenle-
gen: Die »Abstraktion ist die Unwahrheit und dennoch wahr: unwahr ist sie, weil sie um das
Beste, die volle Konkretion betriigt; wahr aber als genauer Ausdruck davon, dass die Men-
schenin der Warengesellschaftin der Tat darum betrogen werden.« (ebd.; Hervorhebung
P.E.;siehe Kapitel 3.1.3.)

Zusammenfassend zeigt sich, wie Adorno die von Marx und Lukics entwickelten
Begriffe von Fetisch, Entfremdung und Verdinglichung fortentwickelt. Dabei stellt er
vor allem den konstitutiven Charakter der Realabstraktion heraus, welcher auch in den
Ideologien Ausdruck findet. Das Denken wirkt unmittelbar in der realen Welt. Gleich-
wohl darf zwischen beidem keine Identitit supponiert werden. Die Bildung kann ein
Schliissel sein, um diese fetischisierenden Zusammenhinge zu verstehen, die Verding-
lichung sozialer Verhiltnisse aufzulésen und sich der Entfremdung zu widersetzen. Fiir
das Bewusstsein der Akteure werden diese Zusammenhinge, nach Lukics Feststellung,
immer schwieriger durchschaubar, je weiter sie sich von der 6konomischen Sphire ent-
fernen, hin zur Politik und Kultur. Eben darum entwickelt Adorno in der stark vermit-
telten Sphire der Kultur, die auch Kunst und Bildung einschlief3t, eine Reihe ideologie-
kritischer Begriffe. Neben der Kategorie der Kulturindustrie zeigt sich seine fruchtba-
re Aneignung der Gedanken von Marx und Lukdcs anhand seiner Reflexionen iiber Bil-
dung. Sieist, Adorno zufolge, »zu sozialisierter Halbbildung geworden, der Allgegenwart
des entfremdeten Geistes« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8:93). Die Omniprasenz und
konstitutive Kraft des fetischisierenden Wissens zeigt sich in der Halbbildung als dem
»vom Fetischcharakter der Ware ergriffene[n] Geist« (ebd.: 108). Statt einen Schutz zu
bilden, wird die Bildung in die verwaltete Welt zunehmend integriert, verdinglicht und
damit selbst tendenziell ideologisch (ebd.: 112).

Verblendungszusammenhang und Manipulation
Der Gedanke des Verblendungszusammenhangs ist fiir Adornos Ideologiebegriff rele-
vant, da er verschiedene Aspekte von Ideologie zusammenfiihrt. Thren objektiven Schein
mit der subjektiv intendierten Manipulation; den von Ideologie ausgehenden allumfas-
senden Bann des Gegebenen mit dem subjektiven Unvermégen utopisch itber ihn hinaus
zu denken. Diese Momente vermitteln sich miteinander zu einem einheitlichen Zusam-
menhang, dessen Wirkungen systematisch verblenden gegen die objektiven Moglichkei-
ten der Emanzipation.

Die Akzeptanz der gesellschaftlichen Verhiltnisse muss permanent hergestellt wer-
den, da sie objektiv auf Gewalt beruht (siehe Kapitel 2). Daher dient die Ideologie zur

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

179


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Rechtfertigung und Verschleierung (vgl. Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 465; sie-
he oben) dieser repressiven Ordnung. »Aber dass jegliche Form der Repression, je nach
dem Stand der Technik, zur Erhaltung der Gesamtgesellschaft erfordert war und dass die
Gesellschaft, so wie sie ist, trotz aller Absurditit doch ihr Leben unter den bestehenden
Verhiltnissen reproduziert, bringt objektiv den Schein ihrer Legitimitit hervor.« (Adorno
1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 21; Hervorhebung P.E.) So paradox es klingen mag, erzeugt
die Repression notwendigerweise die Rechtfertigung. Einerseits, weil die modernen Ge-
sellschaften einen gewaltfreien Zustand zum Ideal erheben. Daher miissen sie sich der
Kritik stellen und sich rechtfertigen. Dieses bis heute wiederholte Selbstbild der biir-
gerlichen Gesellschaft kann mit Adorno jedoch fiir vorbiirgerliche Gesellschaften nicht
vorausgesetzt werden. Andererseits, so Adornos tragendes Argument, entsteht der Ein-
druck, die gewaltsamen Verhiltnisse seien legitim, da man in ihnen leben kann. Diese
objektivvermittelte Vorstellung bildet einen Teil des Verblendungszusammenhangs. Von
den gesellschaftlichen Gewaltverhiltnissen her gedacht, besteht auch eine Beziehung
zwischen Ohnmacht und dem Verblendungszusammenhang. Nach Adorno besteht der
Verblendungszusammenhang in der »Perversion des Bewusstseins«, in der »Verkehrung
des Ersten und des Zweiten« (Adorno 1964: LGF: 29): Die Erfahrungen der Fremdbestim-
mung, also von der Ohnmacht und dem Leiden der Individuen, stellen nach Adorno das
Primire dar, wogegen sich das Bewusstsein verblendet, indem es sie zum Sekundiren
erklart. Adorno zufolge wird »die unmittelbare Erfahrung [...] von dem Eingesperrtsein
in die objektive Tendenz« mit »erkenntnistheoretischen [...] Motiven« (ebd.: 28) sowohl
skeptisch bezweifelt als auch nominalistisch als falsche Hypostasierung kritisiert (siehe
Kapitel1.3.2.). Ideologisch setzt das verdinglichte Bewusstsein das Sekundire der indivi-
duellen Reaktion als unhinterfragbaren Fakt und Ausgangspunkt der Reflexion. Dem Be-
wusstsein gelingt die Abwehr der Leiderfahrung und der Prioritit von Ohnmacht, indem
es sich einredet, ein Zusammenhang existiere nicht. Die Ideologien behaupten: »[IIn
Wirklichkeit gibt es gar nichts anderes als die Einzelspontaneititen, die Einzelhandlun-
gen«« (ebd.).®

Erstmals prominent findet der Begriff des Verblendungszusammenhangs in der Dia-
lektik der Aufklirung Verwendung, wo er einen Teil der Antwort auf die Frage bildet, wie-
so die Welt, statt in einen wahrhaft humanen Zustand einzutreten, in einer neuen Bar-
barei versank. Adorno und Horkheimer widersprechen der exkulpierenden Vorstellung,
die Technik habe die Menschen zu Krieg und Vernichtung getrieben. Nicht an fehlen-
den »materiellen Voraussetzungen der Erfullung« sei »die umwilzende wahre Praxis«
(Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 59), welche die Katastrophe hitte abwenden kon-
nen, gescheitert. »Schuld ist ein gesellschaftlicher Verblendungszusammenhang. Der
mythische wissenschaftliche Respekt der Vélker vor dem Gegebenen, das sie doch im-
merzu schaffen, wird schliellich selbst zur positiven Tatsache, zur Zwingburg« (ebd.).
Der Effekt des Verblendungszusammenhangs ist doppelt. Er besteht einerseits in der
Verblendung der Menschen gegen die Katastrophe selbst und die Zusammenhinge, die

16  Die Wirksamkeit des Verblendungszusammenhangs kann am Erfolg des Neoliberalismus abge-
lesen werden. Bei Thatcher entfaltete sich die pseudokritische Argumentation des pervertierten
Bewusstseins zur politischen Destruktion>There is no such thing as society<—>only individuals and
families<.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

zu ihr fithrten, andererseits in der Verblendung gegen die rettende Praxis. Die Funkti-
on des Verblendungszusammenhangs besteht darin, das Gegebene trotz der Katastrophe zu legi-
timieren, daher reduziert sich sein ideologischer Inhalt positivistisch auf die bestehen-
de Gesellschaft. Er ist die verallgemeinerte Ideologie. Je umfassender sie alle Bereiche der
Gesellschaft affiziert, desto fadenscheiniger zielt sie auf die Bestitigung des Bestehen-
den. Statt der transzendierenden Ideale der liberalen Ideologien, wie Gleichheit und Ge-
rechtigkeit, die sich an der Vermittlungsinstanz des Marktes bildeten, propagieren tota-
le und positivistische Ideologien der integrierten Gesellschaft einzig die Identifikation
mit der Macht. Von der Rechtfertigung der partikularen Herrschaft im Namen iiberge-
ordneter Ideale geht Ideologie iiber zu der Bestitigung der Macht des Bestehenden und
bildet einen scheinbar so umfassenden wie unbezwingbaren Verblendungszusammen-
hang. Ausgangspunkt fiir die Uberlegungen Adornos und Horkheimers ist das Erschre-
cken iiber die Katastrophen, die dem Fortschrittsoptimismus biirgerlicher wie sozialis-
tischer Prigung widersprachen, und das Versagen der Arbeiterklasse offenbarten,” die
Krieg und Vernichtung nicht verhinderte, sondern daran mitgewirkt hatte. Warum, so
die entscheidende Frage, gelangt die Menschheit statt in einen Zustand wahrhafter Hu-
manitit in eine erneute Barbarei? (vgl. Adorno/Horkheimer 1947: DA: GS 3: 11)*® Nach
den Vorhersagen von Marx hitte die Produktivkraftentwicklung die verkndcherten Pro-
duktionsverhiltnisse sprengen miissen, doch diese erwiesen sich als »elastischer« (Ador-
no 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 355) als er annahm. Der Unterbau der Gesellschaft
transformierte sich, um sich gleich zu bleiben, der Uberbau tat es ihm nach (siehe Ka-
pitel 3.1.1.). Erkenntnisfortschritte und zunehmende Rationalisierung fithrten nicht zu
Klassenbewusstsein und dem Willen, die Verhiltnisse grundlegend zu verindern. An-
gesichts des Faschismus reicht keine Manipulationstheorie als Erklirung der Barbarei.
Adorno zufolge musste neben die Untersuchung der polit-6konomischen Verhiltnisse
und der Bewusstseinsformen die Analyse des Unbewussten hinzutreten (siehe Kapitel
4.1.2.). Der Fokus musste sich auf das verlagern, was in den Massen der zur Propagan-
da verkommenen Ideologie entgegenkommt: »Das Zusammenspiel der Erkenntnis ge-
sellschaftlicher Determinanten und der in den Massen vorherrschenden Triebstruktu-
ren versprach volle Einsicht in den Zusammenhalt der Totalitit.« (Adorno 1955: [Soziolo-
gie und Psychologie]: GS 8: 42) Also musste die kritische Gesellschaftstheorie interdiszi-
plinir diese Ebenen zusammenbringen und ihre gesellschaftliche Vermittlung analysie-
ren, die den Verblendungszusammenhang der Gesellschaft bilden. Dessen ideologischer

17 Diese Differenz zu Lukacs Vertrauen in die Arbeiterklasse und die reale Form der Arbeitermacht,
die Sowjetunion, hebt Rehmann deutlich hervor: »Wahrend bei Lukdcs das Proletariat gerade
durch die duferste Verdinglichung befihigt wird, in der Krise den Gesamtzusammenhang zu er-
kennen und damit die Verdinglichungsstruktur zu durchbrechen, ist diese Perspektive fiir Max
Horkheimer und Theodor W. Adorno unter den Bedingungen der Stalinisierung der Sowjetuni-
on und der sich abzeichnenden Hegemonie des amerikanischen Fordismus verlorengegangen.«
(Rehmann 2004b: 733)

18 Adorno kommt spater immer wieder auf die Regression in Barbarei zu sprechen: »Trotz allen Er-
fahrungsmaterials haben die Menschen bis heute ihre eigenen Angelegenheiten nicht mit der
gleichen Rationalitat ordnen kénnen, mit der sie Produktions-, Konsum- und Vernichtungsgiiter
herstellen, sondern sehen sich bedroht von dem Riickfall in Barbarei.« (Adorno 1952: [empirische
Sozialforschung]: GS 8: 491-492)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

181


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Mechanismus zur Aufrechterhaltung des Bestehenden wird um so notwendiger, als die
objektiven Moglichkeiten der emanzipatorischen Uberschreitung iiber die Verhiltnisse
vorhanden sind und abgewehrt werden miissen.” Die Riickfall in die Barbarei offenbart
sich somitauch als eine Reaktion auf das Potential wahrer Humanitit — und der Verblen-
dungszusammenhang macht beides unsichtbar.

Wihrend Ideologien in der liberalen Epoche des Kapitalismus auf inhaltlicher Ebe-
ne noch Anspruch auf Wahrheit erhoben und somit Anteil an der Dialektik von Wahr-
heit und Unwahrheit der Ideologien hatten, ist dieser Begriff vom notwendig falschen
Bewusstsein seither substantiell vergangen (siehe Kapitel 3.1.1.). Im Monopolkapitalis-
mus integriert sich die Gesellschaft tendenziell zur verwalteten Welt, in der die Autono-
mie des Geistes eine Bedrohung darstellt und dieser daher planmif3ig zum blofRen Re-
lais der Herrschaft verkommt. Wahrheit, Vernunft, Ratio werden fiir das Funktionieren
von Ideologien tendenziell weniger relevant. Der Bedeutungsgewinn von Affekten fiir
Ideologien ist auch ein Zeichen ihrer Transformation zum umfassenden Verblendungs-
zusammenhang. Dies verindert auch die Dialektik von Wahrheit und Unwahrheit der
Ideologien, die sich von der subjektiven zur objektiven Ebene verschiebt. In der integra-
len Gesellschaft ist die »Unwahrheit der Ideologien« von »gesellschaftliche[n] Verhilt-
nissen« und »objektiv vorgezeichneten Verblendungszusammenhingen« (Adorno 1954:
[Ideologienlehre]: GS 8: 469) determiniert und nicht subjektiv bestimmt durch nach-
trigliche Rechtfertigung vermeintlich wirklicher Motive und Interessen. Aufgrund der
gesellschaftlichen und historischen Objektivitit der Transformation kann analog auch
die »Wahrheit der Ideologien« nicht psychologisch erfasst werden, »sondern nur in Be-
ziehung auf die objektiven Verhiltnisse« (ebd.). Der Verblendungszusammenhangs bezeich-
net den Wechsel von Funktionsweise, Form und Inhaltvon Ideologien in der nachliberalen Epoche.
Allerdings ist der Begriff des Verblendungszusammenhangs nicht gleichbedeutend mit
dem Begriff von Ideologie, da er spezifisch der verwalteten Welt angehort.

Innerhalb des Verblendungszusammenhangs gewinnt die Manipulation eine zuneh-
mende Bedeutung. Zwar geht Adornos Verstindnis dessen weit iiber eine simple Pries-
ter-Trug-Theorie hinaus, doch erfasst er sehr wohl, dass Ideologien tendenziell Formen
annehmen, in denen planmifig betrogen und manipuliert wird. Gesellschaftliche Ak-
teure nutzen den Geist gezielt, um zu manipulieren. Damit sind sie Teile eines »Schuld-
zusammenhang[s]« (Adorno 1969: [Marginalien]: 179; siche Kapitel 2.1.), den Adorno auf
gesellschaftliche Faktoren zuriickfihrt, welche die Bedingungen ihres Handelns darstel-
len. Prominent findet sich das Argument der geplanten Manipulation bereits im Kultur-
industrie-Kapitel der Dialektik der Aufkldrung, das daher den Untertitel »Aufklirung als
Massenbetrug« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 141) tragt: »In der Tat ist es der
Zirkel von Manipulation und riickwirkendem Bediirfnis, in dem die Einheit des Systems
immer dichter zusammenschliefRt.« (ebd.: 142) Mit den hochentwickelten Techniken, die

19  Das Potential der sozialistischen Gesellschaft wird als abgewehrtes Moment Teil des Banns der
kapitalistischen Ordnung. So formuliert Adorno etwa in den Minima Moralia: »Die Moglichkeit des
Wohnens wird vernichtet von der sozialistischen Gesellschaft, die, als versaumte, der biirgerlichen
Gesellschaft zum schleichenden Unheil gerat.« (Adorno1951: MM: GS 4: 42) Adorno behauptet wei-
ter, die Verdrangung und Bekdmpfung des Sozialismus mache die burgerliche Gesellschaft diim-
mer, als sie einst war (ebd.: 170).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

der Psychologie eingeschlossen, arbeiten Werbung, Film, Rundfunk und Publizistik, um
ein Einverstindnis mit dem Gegebenen zu erzeugen, das einen Gedanken an einen an-
deren besseren Zustand systematisch untergribt. Der technologische Fortschritt feiert
sich selbst und verblendet die Anhingsel der Maschinerie, die nicht als Biirger_innen
oder gar Produzent_innen angesprochen werden, sondern einzig als Konsumenten. Der
Geist pervertiert, da er sich die Frage nach dem Zweck, nach einem verniinftigen Zu-
stand verbietet, zugunsten der Rationalisierung der Mittel der Produktion und Manipu-
lation der Menschen. Im Bereich der Kultur affiziert der Verblendungszusammenhang
auch die Kunstwerke: »Indem das Kunstwerk ganz dem Bediirfnis sich angleicht, be-
triigt es die Menschen vorweg um eben die Befreiung vom Prinzip der Niitzlichkeit, die
es leisten soll.« (ebd.: 181) Die Distanz vom Kunstwerk zur Zweckrationalitit, vom Geist
zur Wirklichkeit und damit ihre Autonomie zergeht in der Kultur, der eigentlichen Do-
mine des Geists. Ubrig bleibt die integrierte Gesellschaft, die sich geistig verdoppelt und
zur Ideologie ihrer selbst gerinnt.

Aufdie Perversion des Geistes, der sich selbst blendet und aktivund rational den Ver-
blendungszusammenhang aufbaut, kommt Adorno immer wieder zuriick (siehe Kapitel
2.1.1. und 3.1.1.). Einstmals kritisch intendierte geistige Fihigkeiten nutzen sich ab und
werden vereinnahmt (vgl. Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 12), darunter die Psy-
chologie und auch der Marxismus. Selbst die zur Kritik des Bestehenden entwickelten
Methoden und emanzipatorische Strategien bleiben von Inkorporation und Integration
nicht verschont, wie Adorno mit Blick auf die populiren Veranstaltungen der Studen-
tenbewegung feststellt. »Die Diskussion dient [dort, P.E.] der Manipulation« durch »do-
minante Gruppen« (Adorno 1969: [Marginalien]: 180) und nicht der Entfaltung von Miin-
digkeit in einer Gegenoéffentlichkeit. Selbst Marx wird von der integrierten Gesellschaft
vereinnahmt.

»Der Satz von Marx, dass auch die Theorie zur realen Gewalt wird, sobald sie die Mas-
sen ergreift, wurde eklatant vom Weltlauf auf den Kopf gestellt. Verhindert die Ein-
richtung der Gesellschaft, automatisch oder planvoll, durch Kultur- und Bewusstseins-
industrie und durch Meinungsmonopole, die einfachste Kenntnis und Erfahrung der
bedrohlichsten Vorgange und der wesentlichen kritischen Ideen und Theoreme; lahmt
sie, weit dariiber hinaus, die blofde Fihigkeit, die Welt konkret anders sich vorzustel-
len, als sie liberwiltigend denen erscheint, aus denen sie besteht, so wird der fixierte
und manipulierte Geisteszustand ebenso zur realen Gewalt, der von Repression, wie einmal
deren Gegenteil, der freie Ceist, diese beseitigen wollte.« (Adorno 1968: [Industriege-
sellschaft]: GS 8: 364; Hervorhebung PE.)

Das Herabsinken des Geistes zu einem Repressionsmittel erschiittert Adorno. Deut-
lich driickt das Zitat durch seine kontrapunktische Spannung mit dem Optimismus
von Marx die Aufforderung aus, sich dieser Tendenz entgegenzusetzen (siehe Kapitel
4.1.4.). Zugleich macht Adorno klar, welches Ausmafl der Verblendungszusammen-
hang angenommen hat. Planvoll oder zunehmend automatisiert verhindern eine ganze
Industrie und grofle Monopole die Vergegenwirtigung und geistige Durchdringung
der gesellschaftlichen Verhiltnisse. Im Zitat werden zwei Mechanismen des Verblen-
dungszusammenhangs benannt: Erstens verhindert er sowohl die Kenntnis als auch die

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

183


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Erfahrung und damit die Vermittlung von Kritik. Zweitens untergribt er utopisches
Bewusstsein und lisst das Bestehende als alternativlos erscheinen.

Das Faktum, dass es statt zur Revolution der gesellschaftlichen Verhiltnisse zur Ka-
tastrophe kam, wirft die Frage nach den konstitutiven Faktoren und deren Zusammen-
wirken auf. Einen der Griinde macht Adorno auch im mangelnden Willen, in der Gleich-
giiltigkeit*® (vgl. Adorno 1964: LGF: 13) und dem Ressentiment aus. Diese Einstellungen
sind Teil des ideologischen Bewusstseins, das die Unterworfenen in den bestehenden
Verhiltnissen bilden und sie an sie bindet. Ideologie hat nicht nur die Funktion der indi-
viduellen Stabilisierung gegen Leid und der un-wahren Reprisentation und Konstruk-
tion der sozialen Welt, sondern sie funktioniert als umfassende Verblendung. Der Ver-
blendungszusammenhang umfasst alle Bereiche, nicht ausschlieflich Okonomie, ana-
log zu dem von der Ware ausgehenden Fetisch wirkt er auch in der Politik, der Kultur
und im Alltagsleben. Da er mehr ist als die Summe seiner Teile erhoht der Verblendungs-
zusammenhang seine hermetische Funktion der Abschottung durch seinen Systemcha-
rakter. Wie die gesellschaftliche Totalitit, der er sich anschmiegt, ist jedoch auch der
Verblendungszusammenhang briichig und nicht ohne Durchblick. Der Verblendungs-
zusammenhang ist wie die Ideologie: notwendiger Schein und umfassender Bann — aber
eben nur Bann und nur Schein.

Adorno wagt jedoch auch einen Blick auf ein Jenseits des Verblendungszusammen-
hangs. Er hilt an der Einsicht der dialektischen Theorie der Gesellschaft fest, wonach
noch die umfassendste, totale Vergesellschaftung einen widerspriichlichen Prozess
darstellt. »Der Verblendungszusammenhang des Fortschritts treibt iiber sich selbst
hinaus.« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 42, vgl. 37) Dies macht einen reflektierten Begriff
des Fortschritts notig (vgl. Allen 2016; siehe Kapitel 2.3.). Adorno fordert jedoch nicht
ein sich den vermeintlich objektiven Bewegungen iiberlassendes geduldiges Abwarten.
Von der Spontanitit der Individuen und ihrer kritischen Haltung hingt vielmehr alles
ab. In einem ersten Schritt sollen sie sich ihrer ohnmichtigen Position bewusstwer-
den und die Ideologien des Verblendungszusammenhangs erkennen (siehe Kapitel
3.1.4.). Schritt zwei ermoglicht eine emanzipatorische Kritik der Gesellschaft, die sie
als Verblendungszusammenhang deutet. Sie gibt sich fiir fortschrittlich aus, trotz der
eingetretenen und stets drohenden Katastrophe. Mit seiner rettenden Kritik am Fort-
schrittsbegriff bietet Adorno ein Modell der Miindigkeit (siehe Kapitel 4.1.4.), indem
er zeigt, dass Denken und Handeln, die auf Wahrheit zielen, den Begriffsfetisch und
falsche Gegensitze hinter sich lassen miissen. Sich des Verblendungszusammenhangs

20 Hieristerneutein Knotenpunkt der drei Kraftfelder. Die Gleichgiiltigkeit ist ein Effekt des ideolo-
gischen Verblendungszusammenhangs im Subjekt und basiert auf Leiderfahrungen und Gewalt.
Im Einklang damit vertritt Tilo Wesche die These, dass die »Cleichgiiltigkeit« in Adornos Augen
»die NS-Barbarei moglich gemacht hatte und das Grundmerkmal jeder Gesellschaftsordnung, die
vom 6konomischen Profitinteresse bestimmt wird« darstelle. (Wesche 2018: 9; Hervorhebung im
Original) Und Enzo Traveso hebt hervor: »Zu den vom Krieg [Ersten Weltkrieg, PE.] verursach-
ten mentalen Verdnderungen muss man auch die Gewdhnung an den gewaltsamen Tod und eine
Cleichgultigkeit gegeniiber dem menschlichen Leben rechnen, die bestimmte Errungenschaften
(Verbot der Folter, Respektierung des Lebens der Gefangenen und der Zivilbevolkerung), die seit
der Aufklarung als unumkehrbar angesehen wurden, wieder in Frage stellte.« (Traverso 2002: 94,
vgl. 96)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

bewusstwerden, hiefie »aus dem Bann heraustreten, auch aus dem des Fortschritts«
(Adorno 1962 [Fortschritt]: 37; siehe Kapitel 2.3.3.). Dementsprechend lautet seine These:
»Fortschritt ereignet sich dort, wo er endet.« (Ebd.) Es geht dabei um mehr, als nur das
Paradigma des industriellen Wachstums hinter sich zu lassen. Adorno fordert dazu auf,
den Produktivkraftfetisch und den Effizienzgedanken hinter sich zu lassen (vgl. Adorno
1952: [revidierte Psychoanalyse]: GS 8: 30; 1951: MM: GS 4: 178). Damit wiirde erst ein
Zustand jenseits des Verblendungszusammenhangs denkbar.

3.1.3. Konstellationen des Ideologiebegriffs im Denken Adornos

Um die Gewalt des begrifflichen Denkens abzumildern, konzipiert Adorno seinen Ideo-
logiebegrift innerhalb von Konstellationen von Begriffen. Dazu zihlen neben anderen
der Zeitkern der Wahrheit, die Kulturindustrie und die Rationalitit, welche im Folgen-
den aufgerufen werden. Die kurzen Darstellungen dieser Begriffe innerhalb des vorlie-
genden Kraftfelds gewdhren somit ein vollstindigeres Verstindnis der Ideologienlehre
Adornos. Sie fithren vor Augen, dass er seine kritischen Begriffe stets historisch und im
Blick auf konkrete Praktiken konzipiert.

Der Zeitkern - Die Historizitat von (kritischer) Theorie

Der von Benjamin entwickelte Gedanke des Zeitkerns der Wahrheit kennzeichnet das
Denken Adornos. Der Zeitkern bildet einen wesentlichen Teil der Idee von Historizitit,
einem charakteristischen Aspekt Kritischer Theorie (vgl. Demirovi¢ 2003: 7; siehe Kapi-
tel 1.3.1.). Er bezeichnet in erster Linie die Historizitit der Wahrheit und des eigenen
Geltungsanspruchs gleichermafien. Diese beiden Momente des Begriffs macht Adorno
gemeinsam mit Horkheimer im Vorwort zur Neuausgabe der Dialektik der Aufklirung aus
dem Jahr 1969 deutlich. »Nicht an allem, was in dem Buch gesagt ist, halten wir unveran-
dert fest. Das wire unvereinbar mit einer Theorie, welche der Wahrheit einen Zeitkern
zuspricht, anstatt sie als Unverinderliches der geschichtlichen Bewegung entgegenzu-
setzen.« (Adorno/Horkheimer 1969: DdA: GS 3: 9) Diese Abgrenzung zu Theorien, die
Wahrheit metaphysisch als ewig oder tiberzeitlich postulieren, klirt die nihere Bestim-
mung dessen, was unter Zeitkern zu verstehen ist. Wahrheit hat eine spezifische Verbin-
dung zur Geschichte, zur gesellschaftlichen Entwicklung. Daraus folgt jedoch nicht, den
Anspruch auf Wahrheit aufzugeben oder sie relativistisch zu nivellieren, noch lieRRe sich
Wahrheit dem Lauf der Geschichte schlicht unterordnen oder einfiigen. Die Idee vom Zeit-
kern der Wahrheit verweist hingegen auf ihren Prozesscharakter und auf die Spannung zwischen
ihr und dem Objektiven der Gesellschaft, die durch das Subjekt vermittelt ist. Im Spannungs-
verhiltnis zwischen den stets historisch spezifischen theoretischen Versuchen, objek-
tive Erkenntnis zu erlangen, und der gesellschaftlichen Objektivitit, kann sich Wahrheit
erst entfalten, nicht in ihrer Identitit.* Sitze, Urteile und Begriffe konnen durch die-

21 Jayweistdarauf hin, dass Adorno und Horkheimer sich durch diese Auflésung der fixen Identifika-
tion von Wahrheit mit der historischen Objektivitit zugleich von Lukécs’ Konzeption der Totalitat
l6sten, die sie zuvor stark beeinflusst hatte. Zwar richten sich die Einwande vorderhand gegen Karl
Mannheims Wissenssoziologie, doch sollten sie »auch als indirekter Angriff auf die genetische Di-
mension von Lukacs’ Erkenntnistheorie gelesen werden, der Mannheim urspriinglich verpflichtet
war. Fiir Horkheimer verlor jede Theorie der Wahrheit, die zu eng mit der bestehenden gesell-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

185


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

se Spannung hindurch Wahrheit erreichen, aber sie nicht fixieren. Ihr Wahrheitsaspekt
vergeht, kann verdreht oder verfilscht werden. Adorno erkannte, dass es »keine Katego-
rie gibt, keinen Begriff, ja keine, auch an sich wahre, Theorie, die dagegen gefeitist, in der
Konstellation, die sie in der Praxis gewinnt, falsch oder sogar zur Ideologie zu werden.«
(Adorno 1964: LGF: 86)** Die Historizitit von Wahrheit macht die Uberpriifung und Ak-
tualisierung auch von kritischen Theorien nétig, sollen sie nicht zu Ideologien verkom-
men.

Bereits Benjamin, von dem Adorno den Gedanken des Zeitkerns iitbernahm, bringt
zu Bewusstsein, dass die emanzipatorische Theoriebildung sich selbst nicht unantastbar
stellen darf. In seinem Passagenwerk reflektiert Benjamin die Historizitit der Wahrheit
daher in Auseinandersetzung mit dem traditionellen Marxismus.*® »Entschiedne [sic!]
Abkehr vom Begriff der >zeitlosen Wahrheit<ist am Platz. Doch Wahrheit ist nicht — wie
der Marxismus es behauptet — nur eine zeitliche Funktion des Erkennens, sondern an
einen Zeitkern, welcher im Erkannten und Erkennenden zugleich steckt, gebunden.«
(Benjamin 1991: GS V.1: 578) Wahrheit und Geschichte sind nicht duflerlich aneinander
gebunden, sondern durcheinander vermittelt. Theorien erfahren daher kein Update, sie wer-
den aktualisiert, indem sie rekonstruiert und damit neu konstruiert werden. Statt einer schema-
tischen Gegeniiberstellung von Subjekt und Objekt, fordert Benjamin die Vermittlung
von Subjekt und Objekt des Erkenntnisvorgangs. Zwar itbernimmt Adorno den Begriff
des Zeitkerns, jedoch leitet er den Gedanken von Hegel ab. Gegen die alte »Idee der phi-
losophia perennis« habe Hegel erkannt, die »Philosophie sei ihre Zeit in Gedanken er-
fasst«und damit sprach er »[a]ls erster [...] die Einsichtin den Zeitkern der Wahrheit«aus
(Adorno 1962: [Wozu noch Philosophie?]: 26). Jedoch handelt es sich nicht allein um eine
ideengeschichtliche Herleitung, die Adorno mit dem Zeitkern der Wahrheit hervorhebrt,
also wann sich das Bewusstsein der Historizitit zum Selbstbewusstsein erhebt. Viel-
mehr interessiert Adorno das iibergreifende Motiv des dialektischen Prozesses der Geis-
tesentwicklung, welcher sich in der Philosophiegeschichte in spannungsreichen Verbin-

schaftlichen Totalitat verkniipft war, ihre kritische und negative Kraft, ihre Fahigkeit, die Wirklich-
keitzu transzendieren.« (Jay 1982: 71) So gelangt Horkheimer in Traditionelle und Kritische Theorie zu
der auch fiir Adorno wesentlichen Einschdtzung, dass »[u]nter den Verhiltnissen des Spatkapita-
lismus und der Ohnmacht der Arbeiter gegentiber den Unterdriickungsapparaten der autoritdren
Staaten [..] die Wahrheit zu bewunderungswiirdigen kleinen Gruppen gefliichtet [ist, PE.]J« (Hork-
heimer 1937: [Kritische Theorie]: 186; Siehe Kapitel 3.3.2.).

22 Diesen wichtige Gedanke Adornos, welcher sich im Begriff des Zeitkerns der Wahrheit wiederfin-
det und der explizit selbstkritisch intendiert ist, formuliert Adorno an verschiedenen Stellen. So
heifdt es in den Minima Moralia: »kein Gedanke ist immun gegen seine Kommunikation« (Adorno
1951: MM: GS 4: 25; vgl. 1959: [Halbbildung]: CS 8:111).

23 Anders als der traditionelle Marxismus, von dem Benjamin sich absetzt, hatte Marx sehr wohl ein
Bewusstsein fir den Zeitkern der Wahrheit. Darauf macht Adorno unter anderem in der Vorlesung
iiber negative Dialektik aufmerksam und leitet daraus die Notwendigkeit einer kritischen Auseinan-
dersetzung mit seiner Theorie ab. »[W]enn fiir ein Denken der>Zeitkernc<und der Ubergang in die
Praxis so entscheidend ist, wie das in der marxischen Konzeption der Fall ist«, so Adorno mit Blick
auf Marx’ Prognose der proletarischen Revolution, so kann man nicht »indifferent in der Theorie
dagegen sich verhalten [..], dass der Ubergang in die Praxis, so wie er prognostiziert war, nicht er-
folgt ist.« (vgl. Adorno 1965: VND: 71). Der Zeitkern von Wahrheit erfordert also laut Adorno eine
fortgesetzte Reflexion und Uberpriifung der dialektischen Theorie (siehe Kapitel 1.3.2.).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

dungen manifestiert, etwa zwischen Platon und Aristoteles oder Descartes und Leibniz
bis hin zu Kant, Hegel und Marx.

»Jene Denker hatten in Kritik die eigene Wahrheit. Sie allein, als Einheit des Problems
und der Argumente, nicht die Ubernahme von Thesen, hat gestiftet, was als produkti-
ve Einheit der Geschichte der Philosophie gelten mag. Im Fortgang solcher Kritik haben
auch diejenigen Philosophien ihven Zeitkern, ihren geschichtlichen Stellenwert gewonnen, de-
rven Lehrgehalt auf dem Ewigen und Zeitlosen beharrte.« (ebd.: 15; Hervorhebung PE.)

Auch veraltete und substantiell iberholte Gestalten von Philosophie kénnen weiterhin
einen Anspruch auf Wahrheit geltend machen, insofern sie im Modus der Kritik ihren
Zeitkern offenbaren.*

Adornos wiederkehrende Uberzeugung, wonach »Wahrheit [..] in der Tat einen
Zeitkern [hat, P.E.]« (Adorno 1958: [Essay]: 18), wurde konsequent auf ihn selbst und
die Frankfurter Schule angewandt. So verbanden Knapp (2012: 131) und Weif$/Speck
(2007: XII) beziehungsweise Sebald/Weyand (2007: 48) den Zeitkern der Frankfurter
Schule mit der Chiffre Auschwitz und den modernen Formen der Gewalt. In einem
umfassenderen Sinn ist die Historizitit der Kritischen Theorie Adornos auch an Tay-
loristische Produktionsmethoden und fordistische Regulation gebunden. Daher lautet
die hier vertretene These: Adornos Sozialphilosophie ist eine der gelungensten und
umfassendsten Kritiken der fordistischen Gesellschaften (siehe Kapitel 1.3.1.). Darin
hat sie ihren Zeitkern und nur wenn dies beim Zugriff auf ihre Begriffe und Theorien
prasent bleibt, kann sie weiter genutzt werden, um Kritik fiir die Gegenwart zu tiben
und dabei Wahrheit zu entfalten.”

Un-/Wahrheit und Objektivitat

Ziel dieses Abschnitts ist keineswegs die umfassende und erschépfende Darstellung von
Adornos Wahrheitsbegriff oder die Entfaltung seiner Erkenntnistheorie. Der Fokus liegt
darauf, wie diese Komplexe in Zusammenhang mit Adornos Ideologiebegriff stehen. Das
leitende Interesse besteht darin, diesen mit Foucaults Begriff des Wissens zu vermitteln.
Auf dieser Basis kann die Hypothese diskutiert werden, wonach eine Vermittlung beider

24 Diesen Gedanken, wonach Philosophiegeschichte ein »Sinnzusammenhang oder ein Begriin-
dungszusammenhang« von Problemen und von Kritik darstelle bzw. eine »Einheit von Motivati-
onszusammenhingen«bilde, entfaltet Adorno unteranderem in seiner Vorlesung tiber Philosophi-
sche Terminologie, wo er ebenfalls Hegel dafiir lobt, dies als erster erfasst und formuliert zu haben
(vgl. Adorno 1962: Terminologie 1: 95).

25 Diese doppelte Bewegung der Aneignung von Adornos Begriffen im Bewusstsein der eigenen his-
torischen Differenz bleibt im Modus der immanenten Kritik seiner Intention verbunden. Demiro-
vi¢ hatte bereits 2003 darauf hingewiesen, dass einerseits eine komplette Verabschiedung seiner
Begriffe falsch sei, da »sie ja auf die burgerlich-kapitalistische Gesellschaftsformation als ganze
zielen.« (Demirovi¢ 2003: 4) Dennoch miisse sich die Theorie auch mit den gesellschaftlichen Ent-
wicklungen andern: »Das Verhiltnis der Begriffe zueinander registriert die Veranderungen in de-
ren Erfahrungsgehalt und modifiziert die begriffliche Struktur der Theorie in ihrer Gesamtheit.«
(Ebd.) Den Zeitkern von Theorie zu beachten kann also sowohl durch den Wechsel der Termini
als auch durch einen veranderten Gebrauch der gleichen Begriffe gelingen, so auch Adorno in der
Philosophischen Terminologie (vgl. Adorno 1962: Terminologie 1: 15, 58).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

187


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Ansitze iber das Problem der Wahrheit moglich ist (siehe Kapitel 3.3.3.). Im Folgenden
wird daher unter Maf3gabe des Ideologiebegriffs skizziert, wie Adorno Wahrheit (phi-
losophie-)historisch herleitet, welche Dialektik zwischen Wahrheit und Unwahrheit er
nachzeichnet und welche positiven Bestimmungen einer emphatischen Konzeption von
Wabhrheit er anbietet.

Nach Adorno manifestiert sich der Zeitkern der Wahrheit in der Philosophie-
geschichte in unterschiedlichen philosophischen Konzeptionen von Wahrheit, die
aufeinander Bezug nehmen. Die kritische vergleichende Lektiire erlaubt es auch in
anscheinend iiberholten Formen einen Zeitkern von Wahrheit zu entschliisseln, bei-
spielsweise in Konzeptionen, die eine ewige Wahrheit postulieren, wie etwa Platons
Begriff der Idee (siehe oben). Sie offenbart ihre Wahrheit in der Kritik an sophistischen
Positionen, welche objektive Wahrheit durch Meinung ersetzten. Und so erfasst Adorno
das Verbindende der philosophischen Traditionen von Platon und Aristoteles bis Kant
und Hegel im Versuch der Rettung der Objektivitit von Wahrheit (vgl. Adorno 1961:
[Meinung]: 156). Doch bereits am Beginn dieses Streits um Wahrheit bei Platon war
Wahrheit mit Unwahrheit verbunden. An Jacob Burckhardts MutmafSung iiber Platons
Hohlengleichnis, »es sei nach dem Bilde der grauenvollen athenischen Silbermienen
gestaltet«, kniipft Adorno die Uberlegung an: »Dann wire noch der philosophische Ge-
danke ewiger Wahrheit in der Betrachtung gegenwirtiger Qual entsprungen« (Adorno
1942: [Klassentheorie]: GS 8: 374).2° Leiden stellt eine Unwahrheit dar, sie ist Zeugnis
falscher Verhiltnisse (siehe Kapitel 2.1.). Aus dieser Unwahrheit von Leiden, welches
Adorno mit Burckhardt in direkten Zusammenhang mit der Produktion gesellschaft-
lichen Reichtums in Form von Silber bringt, folgt jedoch nicht die Ablehnung jedes
Anspruchs auf Wahrheit, sondern die Existenz eines objektiven Index von Wahrheit
selbst. Die Unwahrheit des Leidens erweist sich mit Adorno als ein Moment der Wahrheit. Leiden
stellt eine Verbindung des Geistes zur Objektivitit der Gesellschaft her, welcher der
theoretische Anspruch auf Wahrheit nicht entsagen kann, selbst dann, wenn Wahrheit
metaphysisch in eine Ideenwelt transponiert wird. Adorno bleibt an dieser Stelle klar
und konsistent. In der berithmten Formulierung aus der Negativen Dialektik wird diese
Verbindung von Leiden und Wahrheit auf den Punkt gebracht: »Das Bediirfnis, Leiden
beredt werden zu lassen, ist Bedingung aller Wahrheit. Denn Leiden ist Objektivitit,
die auf dem Subjekt lastet; was es als sein Subjektivstes erfihrt, sein Ausdruck, ist
objektiv vermittelt.« (Adorno 1966: ND: GS 6: 29) Im Begriindungsverhaltnis von Lei-
den und Wahrheit offenbaren sich die dialektischen Vermittlungen von Wahrheit und
Unwahrheit, Subjekt und Objekt sowie Sein und Bewusstsein.

Der Gang der Philosophiegeschichte ist verbunden mit der gesellschaftlichen Ent-
wicklung und daherbleibt der Zusammenhang der Kritik, welcher Wahrheit stiftet, nicht
unberithrt von den Pathologien der Gesellschaft. Wie die Entwicklung von Philosophie

26 In der Dialektik der Aufkldrung weisen Adorno und Horkheimer mit Verweis auf Viko auf die Ab-
stammung der »philosophischen Begriffe [...] vom Marktplatz von Athen« hin und damit auf den
Zusammenhang mit der »Gleichheit der Vollbiirger und die Inferioritit von Weibern, Kindern,
Sklaven« (Adorno/Horhkeimer 1947: DdA: GS 3: 39). Den realhistorischen Hintergrund der Entste-
hung von Philosophie denkt Adorno stets mit.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

und damit aller Wissenschaft bei Platons Zuriickweisung von Meinung zugunsten ob-
jektiver Wahrheit begann, so schligt, Adorno zufolge, die wissenschaftliche Rationali-
tit in Gestalt des Positivismus zu seinen Lebzeiten in Meinung um. »Die Zerstorung
von Wahrheit durch Meinung samt all dem Verhingnis, das sie involviert, weist zuriick
auf das, was, zwangvoll und keineswegs als widerrufliche Aberration, mit der Idee von
Wahrheit selber sich zutrug.« (Adorno 1961: [Meinung]: 156) Dialektisch ist die Konzepti-
on von Adorno nicht nur, weil sie Wahrheit und Unwahrheit als durch einander vermit-
telt erkennt, sondern auch, weil sie in der Bewegung des Begriffs die der Sache aufspiirt.
Wahrheit verliert substantiell an Bedeutung in dem Moment, in dem die Geltung blof3er
Fakten und die Fungibilitit des Einzelnen sie ersetzen. In der Manier des Skeptikers lan-
det Wahrheit gemeinsam mit Metaphysik und Standesprivileg auf dem Miillhaufen der
Geschichte und da dieser Prozess als Fortschritt auftritt, dient er als Ideologie fur die
Restauration von Privileg und Mythos.

In seinem programmatischen Beitrag zur Ideologienlehre fasst Adorno »das dialekti-
sche Problem der Ideologien« darin, »dass diese zwar falsches Bewusstsein, aber doch
nicht nur falsch sind.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 472) Ideologien sind falsches
Bewusstsein von gesellschaftlichen Verhiltnissen, haben aber doch Anteil an der Wahr-
heit. Strukturell bedingt sind sie nach Adorno durch einen »Schleier, der sich »notwen-
dig« (ebd.) zwischen die Gesellschaft und die »Einsicht in ihr eigenes Wesen« (ebd.: 473)
schiebt. Dieser Schleier oder Schein verursacht das falsche Bewusstsein von der Gesell-
schaft, das aber keinen individuellen Irrtum darstellt. Der Status dieses falschen Be-
wusstseins ist objektiv, nicht subjektiv. Denn die »Unwahrheit der Ideologien« hingt
nach Adorno an »gesellschaftliche[n] Verhiltnissen« und den »objektiv vorgezeichneten
Verblendungszusammenhingen« (siehe Kapitel 3.1.2.), sie kann daher nicht abgeleitet
werden aus nachtriglichen subjektiven Rechtfertigungen vermeintlich wirklicher Moti-
ve (ebd.: 469). Wenngleich Ideologie als Rechtfertigung erscheint und als solche funktio-
nal ist (vgl. ebd.: 465), lisst sie sich weder darauf reduzieren noch durch diese Funkti-
on erkliren, da sie objektiv bedingt ist. Dies gilt auch umgekehrt fiir die »Wahrheit der
Ideologien, die daher nicht psychologisch bestimmt werden kann, »sondern nur in Be-
ziehung auf die objektiven Verhiltnisse« (ebd.: 469). Ideologien sind nicht wahr, sie blei-
ben falsches Bewusstsein. Jedoch kann im Modus immanenter Kritik, indem sie auf die
gesellschaftlichen Verhiltnisse bezogen werden, ihr objektiver Gehalt gehoben werden.
Indiesem Sinne spricht Adorno auch von der »Vernunft der Ideologien, wie sie im Begriff
der historischen Notwendigkeit hegelisch mitgedacht war« (ebd.: 469). Erst in der Ver-
mittlung mit der geschichtlichen Bewegung der Gesellschaft kann durch Ideologiekritik
diese Wahrheit der Ideologie gehoben werden. Allerdings bietet nicht jede Ideologie die-
se Moglichkeit, unter anderem, weil die gesellschaftliche Tendenz die Rolle des Geistes
im Funktionszusammenhang der Ideologien zugunsten der Affekte zuriickdringt (siehe
Kapitel 3.1.1.).

Sofern Ideologien Produkte des Geistes sind, stehen sie in einem Spannungsverhilt-
nis zur Wirklichkeit, das es der Kritik erlaubt, ihre wahren und falschen Momente zu
bestimmen. Es kommt dabei nach Adorno mafigeblich auf die Art und Weise an, in der
sich das Bewusstsein auf die Wirklichkeit bezieht. »Unwahr werden eigentliche Ideo-
logien erst durch ihr Verhiltnis zu der bestehenden Wirklichkeit. Sie kénnen »an sich«
wahr sein, so wie die Ideen Freiheit, Menschlichkeit, Gerechtigkeit es sind, aber sie ge-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

189


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

barden sich, als wiren sie bereits realisiert.« (ebd.: 473) Diese Beziehung muss Ideologie-
kritik reflektieren, auf ihren objektiven Gehalt hin priifen und kann dann dieses Moment
an Wahrheit hervortreten lassen, das in der Ideologie aufgehoben sein kann. Wichtiger
als die Frage, ob eine Aussage wahr oder falsch ist, wie die Aussage »alle Menschen sind
gleichs, ist die Frage nach der Art der Beziehung des Bewusstseins zur Wirklichkeit. Foucault
wiirde nach der politischen Okonomie der Wahrheit fragen. In der Fihigkeit des Geis-
tes ein Bewusstsein der Wirklichkeit zu erlangen, sich ihr gegeniiber zu verselbststindi-
gen, liegt das Potential der Wahrheit und Unwahrheit. Sobald der Geist seine Herkunft
aus gesellschaftlichen Verhiltnissen vergisst, das Bewusstsein itber seine Bindung an sie
verliert oder sich mit ihnen identisch setzt, fillt er der Ideologie anheim. »IThre Unwahr-
heitist stets der Preis dieser Ablosung, der Verleugnung des gesellschaftlichen Grundes.«
(ebd.:474) Jedoch fiigt Adorno hinzu: »Aber auch ihr Wahrheitsmoment haftet an solcher
Selbststindigkeit, an einem Bewusstsein, das mehr ist als der blofRe Abdruck des Seien-
den, und danach trachtet, das Seiende zu durchdringen.« (Ebd.)

Die angefiihrten Stellen lassen erkennen, dass eine abschliefiende Antwort auf das,
was fiir Adorno Wahrheit wire, nicht gegeben werden kann, da emphatische Wahrheit
andere Verhiltnisse antizipiert, die eine Verdinglichung des Geistes nicht weiter begiins-
tigen. Zwar hat der Geist in seiner Selbststindigkeit die Fahigkeit zur Wahrheit erlangt,
doch stellt dies unter den gegebenen Verhiltnissen zugleich die Bedingung fiir Unwahr-
heit dar. Somit muss jeder Anspruch auf Wahrheit von der Negation des Bestehenden
ausgehen. Dem Geist erwichst hierzu in Form der Vernunft die Moglichkeit zur Kritik,
in deren fortlaufender Ausitbung sich einzig Wahrheit zeigt. Nicht als einmal gefundene Er-
kenntnis und vermeintlich sicheres Wissen nimmt Wahrheit Gestalt an, sondern im Prozess der stets
sich erneuernden Kritik.”” Davon nimmt jede Bestimmung von Wahrheit in Adornos Werk
ihren Ausgang. Bereits in der Dialektik der Aufklirung wird dieses Erbe Hegels artikuliert
in Form der Kritik am Positivismus:

»Das Vorfindliche als solches zu begreifen, den Gegebenheiten nicht blofR ihre abstrak-
ten raumzeitlichen Beziehungen abzumerken, bei denen man sie dann packen kann,
sondern sie im Gegenteil als die Oberfliche, als vermittelte Begriffsmomente zu den-
ken, die sich erstin der Entfaltung ihres gesellschaftlichen, historischen menschlichen
Sinnes erfiillen — der ganze Anspruch der Erkenntnis wird [im Positivismus, PE.] preis-
gegeben. Er besteht nichtim blofien Wahrnehmen, Klassifizieren und Berechnen, son-
dern gerade in der bestimmenden Negation des je Unmittelbaren.« (Adorno/Horkheimer
1947: DdA: GS 3: 43; Hervorhebung PE.)

Die Erkenntnis verbleibt eben nicht beim unmittelbar Gegebenen, sondern entsagt rei-
nen Nitzlichkeitserwigungen und identifizierenden Zugriffen darauf, indem sie ver-
sucht, die historische und gesellschaftliche Vermittlungen zu erfassen.

27  Adorno bringt diesen dialektischen Zusammenhang von Wahrheit und Kritik in Abgrenzung von
Meinung auf den Punkt: Der »Begriff von Wahrheit« lieRe sich nur retten, wenn er »nicht dinghaft
und abstrakt der bloRen Subjektivitit gegeniibersteht, sondern sich entfaltet durch Kritik, kraft
der wechselseitigen Vermittlung von Subjekt und Objekt.« (Adorno 1961: [Meinung]: 159)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Dieses Erinnern der Vermittlung setzt Adorno der Verdinglichung entgegen, die fiir
ihn dem Vergessen gleichkommt.?® Sie bedeutet fiir den Begriff der Wahrheit auch des-
sen realhistorische Bedingung und Funktionen zu reflektieren, seien es die athenischen
Silbermienen oder der Einsatz der Wissenschaft fiir Krieg und Vernichtung. Aufgrund
der Leiden und der Opfer kann Adorno auch nicht an einem tibergreifenden Sinn einer
Universalgeschichte oder einem absoluten Guten als Maf3stab von Wahrheit festhalten.
Dies wirft die Frage nach der Normativitit seiner Konzeption von Wahrheit und damit
von Philosophie iberhaupt auf. Adorno antwortet darauf: »Philosophie, wie sie nach al-
lem allein zu verantworten wire, diirfte nicht linger des Absoluten sich michtig diinken,
ja misste den Gedanken daran sich verbieten, um ihn nicht zu verraten, und doch vom
emphatischen Begriff der Wahrheit nichts sich abmarkten lassen.« (Adorno 1962: [Wozu
noch Philosophie?]: 14; Hervorhebung P.E.) Noch der Abschied von der Idee absoluter
und damit iiberzeitlicher Geltung will das Wahre daran retten. Weder die Realisierung
vermeintlich ewiger Wahrheiten zur Legitimation von politischen Programmen ist gebo-
ten, da die totalitiren Regime sie in ihrer Unwahrheit brutal demonstrierten, aber eben-
so wenig die simple Verabschiedung vom Absoluten und der Wahrheit, die Nihilismus
und Barbarei nichts entgegenzusetzen im Stande ist.

Wahrheit muss ihr Ideal an der Zartheit finden, so kann Adorno verstanden werden. Die
Vermittlung des Geistes zum gesellschaftlichen Ganzen stellt die Bedingung von Wahr-
heit dar, doch darf auch sie nie verabsolutiert werden. Davor sollte sich Dialektik hiiten,
statt sich des Ganzen michtig zu fithlen und damit zur Ideologie zu verkommen, soll-
te sie die eigene Begrenztheit mitbedenken (siehe Kapitel 1.3.2.). Diese Vermittlung zu
leisten, erfordert gleichermafien die Fahigkeit zum Urteilen und zur Kontemplation. Im
Kontrast zu idealistischen Methoden der Subsumtion vom Besonderen unter das Allge-
meine entwirft Adorno in den Minima Moralia ein Ideal von Erkenntnis. Gegen die »Unfi-
higkeit zu unterscheiden«, welche in Teilen im Idealismus »allen Imperativen zum Trotz«
noch wirkte und »deutschen Geist und deutsche Barbarei aneinander« kette (Adorno
1951: MM: GS 4: 100), stellt Adorno sein Verfahren: »Der lange, kontemplative Blick je-
doch, dem Menschen und Dinge erst sich entfalten, ist immer der, in dem der Drang
zum Objekt gebrochen, reflektiert ist. Gewaltlose Betrachtung, von der alles Gliick der Wahr-
heit kommt, ist gebunden daran, dass der Betrachtende nicht das Objekt sich einverleibt:
Nihe an Distanz.« (ebd.: 100; Hervorhebung P.E.) Von der Liebe und der Mimesis iiber-
nimmt das Erkenntnisideal eine Zartheit, die explizit der Gewalt des identifizierenden
Denkens entsagt, indem sie mit den Mitteln des Begriffs die Wunde zu heilen versucht,
die der Begriff selbst schlug.”’In direkte Opposition zur Ideologie begibt sich das Den-

28  Bereitsineinem Briefan Benjamin vom 29. Februar1940 formuliert Adorno:»[A]lle Verdinglichung
ist ein Vergessen: Objekte werden dinghaft im Augenblick, wo sie festgehalten sind, ohne in allen
ihren Stiicken aktuell gegenwirtig zu sein: wo etwas von ihnen vergessen ist.« (Adorno/Benjamin
1994: 417)

29  Adorno gehtexplizit auf diesen Zusammenhang von Liebe und Mimesis ein: »Was nicht verdorren
will [...] zehrt von dem mimetischen Erbe. Das Humane haftet an der Nachahmung: ein Mensch
wird zum Menschen (iberhaupt erst, indem er andere Menschen imitiert.« (Adorno 1951: MM: CS
4:176) Er bezeichnet dieses Verhalten als die »Urform von Liebe« (ebd.). Zum Erkenntnisideal der
Mimesis vgl. Adorno 1963: Hegel: 140. Liebe stellt selbst dann noch fiir Adorno ein Ideal dar, wenn
man ihr entsagen muss, um der Manipulation zu entgehen (vgl. Adorno 1952: [revidierte Psycho-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

191


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ken, sobald es sich seines instrumentellen Einsatzes bewusst wird und sich dessen ver-
wehrt. »Unideologisch ist aber der Gedanke, der sich nicht auf operational terms bringen
lasst«, erklirt Adorno, »sondern versucht, rein der Sache selbst zu jener Sprache zu ver-
helfen, welche ihr die herrschende sonst abschneidet.« (Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS
10.1: 24) Darin kommt der »Vorrang des Objekts« (Adorno 1968: [Marginalien]: 176) zum
Ausdruck. Sich der Sache gewaltlos zu iiberlassen, bedeutet im Erkennen eine Distanz zu wahren
und damit im Begriff dem Nichtidentischen eingedenk zu bleiben, statt Identitit zwi-
schen Begriff und Sache zu behaupten. Offenkundig stellt fir Adorno die herrschende
Sprache ein Hindernis dafiir dar. Somit bleibt letztlich bei aller Ablehnung des instru-
mentellen Gebrauchs von Denken, Begriff und Sprache doch ein Zweck: Die Emanzi-
pation des Nichtidentischen, das in der Sache liegt. Dem kann zum Ausdruck verhol-
fen werden, indem Kritik am brutalen Abschneiden durch Denken, Sprache und Begriff
im Zugrift der herrschenden Sprache geiibt wird. Kritik an instrumenteller Vernunft
und emanzipatorischer Zweck erginzen bei Adorno einander. Foucault stellt in dhnlicher
Weise Begriffswerkzeuge fiir den strategischen Gebrauch der Emanzipation von mino-
ritirem Wissen her (siehe Kapitel 4.3.).

Diese tastenden Bewegungen des Denkens, welche tentativ mit Begriffen auf das Ob-
jekt zeigen, statt es unter sie zu subsumieren, entsprechen dem Stellenwert, den Ador-
no der Spekulation zuweist. Theorien, die auf emphatische Wahrheit zielen, konnen der
Spekulation und mit ihr der Ubertreibung nicht entsagen, auch um den Preis, dass sie
sich damit der Unwahrheit 6ffnen. Doch wie Adorno mit Blick auf die »Spekulation« fest-
stellt: »[O]lhne das unvermeidliche Moment von Unwahrheit in der Theorie wire diese
tiberhaupt nicht méglich« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8:101). »[Ulngedeckte Gedan-
ken« (Adorno 1969: [Miindigkeit]: 135) zu wagen, beinhaltet notwendig auch das Risiko,
sich zu irren (siehe Kapitel 4.1.4.). Aufgrund seiner Selbststindigkeit kann der Geist die-
ses doppelten Potentials zu Unwahrheit und Wahrheit nicht entsagen, da er das Gegebe-
ne iitbersteigen muss. Die Illusion von Sicherheit bietet einzig die Selbstaufgabe, durch
die er den Anspruch auf Wahrheit tilgt. Adorno leitet aus dieser Einsicht in die stets pre-
kire Situation des Geistes fiir seine theoretischen Interventionen den Modus der Uber-
treibung ab. »Ich habe das Diistere iibertrieben, der Maxime folgend, dass heute iiber-
haupt nur Ubertreibung das Medium von Wahrheit sei.« (Adorno 1959: [Vergangenheit]:
23) Der kritische Theoretiker iibertreibt, einerseits um zur Wahrheit zu gelangen und
andererseits, um am Ende Unrecht zu behalten, hofft er doch, seine Kritik stelle sich als
selbstzerstérende Prophezeiung (siehe Kapitel 1.3.1und 4.1.1.) heraus.

Zusammenfassend zeigt sich, dass Adorno Wahrheit und Unwahrheit in vielfacher
Weise versteht. Er beschreibt erkenntnistheoretische Wahrheit als die Art der Beziehung
von Geist und Wirklichkeit. Zugleich hat er aber immer auch eine sozialphilosophische
und ethische Vorstellung von Wahrheit, die sich am Leiden orientiert. Zentrales Merk-
mal der Wahrheit ist allerdings ihre dialektische Vermittlung zur Unwahrheit.*® Wahr-

analyse]: GS 8: 38). Die Aufgabe von Philosophie erkennt er darin, durch »die Anstrengung des
Begriffs, die Wunden zu heilen, die der Begriff notwendig schlagt.« (Adorno 1963: Terminologie 2:
55)

30  So argumentiert auch Julia Christ, Adorno mache »selbst in den unwahren sozialen Praktiken
>Wahrheitcaus[].« (Christ 2017: 17)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

heit lisst sich nur ex negativo zeigen in bestimmter Negation des Gegebenen. Dabei ist Theorie an
das Mittel des Geistes gebunden, der kraft seiner Selbststindigkeit immer zugleich das
Potential zu wahren und falschen Bewusstsein mit sich bringt. Die Wahrheit entfaltet
sich also nicht rein im Geist, sondern hat ihren Ort in der materiellen Wirklichkeit und
ihr Ziel in der Abschaffung des Leidens. Wahre Theorie verweist so auf wahre Praxis und
umgekehrt.

Das Zugleich von wahr und falsch

Adornos Konzeption, wonach die Ideologie zugleich wahr und unwabhr sei, stellt einen
zentralen Aspekt seiner Ideologienlehre dar. Gleichsam als die negative Seite der Wahr-
heit hat Ideologie auch Anteil an Wahrheit. Dieses Wahrheitsmoment kann aber nur im
Modus der Ideologiekritik durch Bezug auf die gesellschaftliche Wirklichkeit erschei-
nen, indem die falsche Art der Beziehung von Ideologie auf diese durchsichtig gemacht
wird. Zur Bestimmung dieser dialektischen Doppelung von Wahrheit und Unwahrheit
der Ideologie nimmt Adorno Bezug auf die Selbststindigkeit des Geistes gegeniiber der
Wirklichkeit: »Dass der Geist von den realen Lebensverhiltnissen sich trennte und ih-
nen gegeniiber sich verselbstindigte, ist nicht nur seine Unwahrheit, sondern auch sei-
ne Wahrheit« (Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8:121). Denn in dieser Operation liegt eine
»Verheiflung von Freiheit« (ebd.). In der Autonomie des Geistes liegt also die Bedingung
der Moglichkeit der Freiheit von Menschen, die er in seinen Inhalten zugleich verhei-
Renkann. Uber das Bestehende hinauszuweisen, bildet die Struktur des Geistes und dies
schligt sich potentiell in dessen Inhalt nieder, auch dann noch, wenn die geistigen Pro-
dukte als Ideologien bestimmt werden kénnen.

Als Beispiel fir dieses dialektische Zugleich von wahr und falsch bietet sich die »Tren-
nung von Gesellschaft und Psyche« (Adorno 1955: [Soziologie und Psychologie]: GS 8:
42) an,* da sie auch systematisch fiir Adornos Verstindnis von Ideologie relevant ist.
Ihm zufolge stellt diese Trennung einerseits »falsches Bewusstsein« dar, denn »sie ver-
ewigt kategorial die Entzweiung des lebendigen Subjekts und der iiber den Subjekten
waltenden und doch von ihnen herrithrenden Objektivitit.« (Ebd.) Andererseits ist die-
ses »falsche Bewusstsein [...] zugleich richtiges«, insofern nimlich »inneres und dufe-
res Lebenc, also Psyche und Gesellschaft, tatsichlich »voneinander gerissen« (ebd.) sind.
Die Trennung von Psyche und Gesellschaft bildet die Wahrheit eines falschen Zustandes,
den das Bewusstsein von der Trennung korrekt registriert.>* Zur Ideologie und damit falsch
wird dieses Bewusstsein, wenn es seine Beziehung zum Lebensprozess der Gesellschaft fetischisiert,
psychisches Subjekt und gesellschaftliches Objekt fixiert und damit jenen Zustand verewigt. Aus
der Methode, welche Adorno in diesem Fall vorschligt, lisst sich leicht seine Maxime fir

31 In&hnlicher Weise hatte Adorno bereits den Klassenbegriff behandelt, den er keinesfalls als ewige
Wahrheit der Cesellschaft unterstellte, sondern seine Wahrheit in der kritischen Intention auf die
realen Klassenverhiltnisse erkannte, welche der Begriff zugleich falsch zu fixieren trachtet. »Die
Kritik der liberalen Gesellschaft kann vor dem Klassenbegriff nicht Halt machen, der so wahr und
unwahr ist wie das System des Liberalismus. Seine Wahrheit ist die kritische: er designiert die Ein-
heit, in der sich die Partikularitit des birgerlichen Interesses verwirklicht. Seine Unwahrheit liegt
in der Nichteinheit der Klasse.« (Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 379)

32 Soerkenntauch Bini Adamczak »das Entscheidende am Ideologiebegriff« darin, »dass notwendig
falsches Bewusstsein zugleich praktisch richtiges ist.« (Adamczak 2017: 88)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

alle vergleichbaren Fille ableiten: »Nur durch die Bestimmung der Differenz hindurch, nicht
durch erweiterte Begriffe, wird ihr Verhiltnis angemessen ausgedriickt.« (ebd.: 45; Her-
vorhebung P.E.) Nur indem das Bewusstsein erfasst, dass die gesellschaftliche Objekti-
vitit, welche den Individuen als iiberwiltigende Realitit gegeniibertritt und ihre Psyche
bis in Pathologien hinein bestimmt, von den Subjekten zugleich hervorgebracht wird,
vermeidet es die Verdinglichung und kann tber dieses blinde Verhiltnis hinaus seine
Aneignung denken. Analog zu Adornos Vorstellung von Totalitit, welche sich durch die
Extreme vermittelt und nicht durch ein Mittleres (siehe Kapitel 1.3.2.), verhilt es sich im
Fall der Ideologie als dem notwendig falschen Bewusstsein, das die Einzelnen sich von
den gesellschaftlichen Verhiltnissen machen. Ihre Wahrheit und Unwahrheit bilden Mo-
mente eines Widerspruchs, der sich nicht durch ein hinzutretendes Vermittelndes auf-
16sen oder relativistisch nivellieren, sondern nur durch sie hindurch begreifen lisst.

Ir-/Rationalitat und Vernunft

Die Vernunft ist ein wesentlicher Teil der Konstellation, in der Adorno seine Ideologien-
lehre entwickelt. Zugleich handelt es sich um einen fiir die Geschichte der Philosophie
zentralen Begriff. Vernunft, Ratio und Rationalitit sind nicht identisch, was sie unter-
scheidet und verbindet wird im Folgenden in Hinblick auf Adornos Ideologiebegriff skiz-
ziert.

Gemif3 Adornos Bestimmung von Wahrheit als dem kritischen Prozess der Vermitt-
lung von Subjekt und Objekt der Erkenntnis, der ausgehend von der objektiven Existenz
von Leiden tiber die Verfliissigung von Verdinglichtem auf einen utopischen Zustand von
Humanitit verweist, verfihrt auch der emphatische Begriff der Vernunft nach dem Ideal
der Zartheit fernab jeder Gewalt. So bestimmt Adorno, es handele sich »bei der Vernunft«
um »nichts anderes als die Verpflichtung auf eine Verhaltensweise des Geistes, die nicht
gewalttitig sich sistiert oder durchstreicht, sondern in der Negation der falschen Mei-
nung bestimmt sich fortbewegt.« (Adorno 1961: [Meinung]:158) An diesem emphatischen
Begriff von Vernunft hilt Adorno dhnlich wie an dem von Wahrheit fest, trotz der Ana-
lyse des ihm entgegengesetzten instrumentellen Vernunftgebrauchs. Deren historische
Dynamik denunziert er gemeinsam mit Horkheimer bereits in der Dialektik der Aufkli-
rung (vgl. 1947: [DdA]: GS 3: 41). Seine Theorie stellt eine »rettende Kritik« (Wesche 2018:
31; vgl. Weigel 1995: 5 und Allen 2016: 219) dar, da sie in bestimmter Negation die emanzi-
patorischen Potentiale von Aufklirung, Vernunft und Ratio hebt, indem die historischen
und gesellschaftlichen Bedingungen ihrer Regression durchdrungen werden.

Die Vernunft handelte und handelt nicht durchgingig nach dem emphatischen Be-
griff, den Adorno skizzierte, vielmehr ist sie Teil der briichigen Totalitat der gesellschaft-
lichen Entwicklung und damit den Herrschaftsmaximen unterworfen. »Ratio selbst, na-
turbeherrschende Vernunft, ist zugleich ein Stiick jener Ideologie, welche die Vernunft
kritisiert. Sie wird dazu als unabdingbar vergegenstindlichende, verfilschende.« (Ador-
no 1961: [Statik]: GS 8: 231) In der unabdingbar vergegenstindlichenden Vernunft wird
Ideologie wirksam. Wie diese fixiert Ratio die Identitit von Sache und Begriff und lisst
deren historische Vermittlung vergessen. Fiir Adorno gibt sich darin eine »Gesellschaft«
zu erkennen, »die vor der eigenen Vernunft zittern mussc, da ihr grundlegendes Prinzip
»noch nicht Vernunft ist.« (Ebd.) Daher erkliren sich auch ihre anti-intellektuellen Ten-
denzen. Den evozierten emphatischen Gehalt von Vernunft bestimmt er in Hinblick auf

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Kritik, Erkenntnis und Subjekt durch die Negation des Gegebenen: »Ihre Richtung fithrt
das Subjekt von sich weg, anstatt es in seinen ephemeren Uberzeugungen zu bestirken. «
(Adorno 1961: [Meinung]: 157; siehe Kapitel 4.1.)

Mit der Verdinglichung der Vernunft geht die Etablierung einer spezifischen Ratio-
nalitit der Naturwissenschaften einher, die sich als die einzig mogliche setzt. Sie wi-
re die wahre Rationalitit und der Modus der Aufklirung. »Rationalitit wird selbst in
steigendem Mafd more mathemativo dem Vermégen der Quantifizierung gleichgesetzt.«
(Adorno 1966: ND: GS 6: 53) Dies sei, so fithrt Adorno weiter aus, historisch dem Aufstieg
der Naturwissenschaften geschuldet, nicht aber dem »Begriff der ratio an sich« (ebd.),
wie er betont. Diese schirmt sich in der naturbeherrschenden Logik der Naturwissen-
schaften, welche die Dinge fungibel machen will, gegen die Erkenntnis der Qualititen
des Einzeldings ab. Gegen diese Verengung der Ratio hilt Adorno fest: »Ratio ist nicht
[...] Aufstieg von den zerstreuten Erscheinungen zu ithrem Gattungsbegriff. Ebenso for-
dert sie die Fihigkeit des Unterscheidens.« (Ebd.) Die Ratio muss immer Qualititen un-
terschieden, um tiberhaupt kategorisieren und Quantititen messen zu kénnen, diesem
Moment kann sie nur um den Preis der Selbstverleugnung entsagen. Wie Vernunft und
Wahrheit so hat auch Ratio ein Doppelgesicht, das Potential zum Besseren und zugleich
zur Apologie des Bestehenden. Zwischen beiden Momenten kann nicht gewihlt werden,
indem man optiert, sondern indem man den geschichtlichen Prozess erfasst und sich
ihre Vermittlung mit der gesellschaftlichen Totalitit bewusst macht. Letztlich verweist
auch die Ratio ihrem emphatischen Begriff nach wie Wahrheit und Vernunft auf einen
Zustand der Humanitit, der sie erst ermdglicht und die sozialen Pathologien auflést,
welche ihre Perversion und Verdinglichung bedingen.

Bei der Ratio und der Rationalitit, in welcher sie zum Ausdruck kommyt, ferner bei
den Prozessen der Rationalisierung handelt es sich um historische Phinomene, sie be-
sitzen wie die Wahrheit einen Zeitkern. Erneut betont Adorno, dass sie nicht abgelei-
tete Funktionen darstellen. Analog zur Entwicklung des Geistes wird die Rationalitit
»[glegeniiber dem Geschichtlichen [...] selber zur geschichtlichen Kraft« (Adorno 1961:
[Statik]: GS 8: 230). Auch wenn die Ratio als eigenstindige Kraft wirkt, bedeutet dies
nicht ihre volle Unabhingigkeit, vielmehr ist sie durch ihre Vermittlung mit der Tota-
litit den Herrschaftsimperativen unterworfen und gliedert sich ein. Aufgrund dessen
gewinnt die »ratio, in ihrer dinghaften, vergegenstindlichten Form« etwas »Antihisto-
risches, Statisches« (ebd.). Um der Apologie des Bestehenden willen verknichert die Ratio und
ihre dynamische Kraft dient der Statik. Dadurch verhirtet Ratio und es »biif3t Rationalitat
zunehmend die Kraft zur Mnemosyne ein, die einmal ihre eigene war« (ebd.).** Den sys-
tematischen Grund dieser Entwicklung erkennt Adorno in der Entwicklung der kapi-
talistischen Gesellschaft. Thm zufolge ist die »Ahistorizitit des Bewusstseins« der »Bote
eines statischen Zustands«, welcher »ratio notwendig verkniipft« mit dem »biirgerlichen

33 Wie alle Verdinglichung ein Vergessen fir Adorno darstellt, so verhalt es sich auch mit der Ratio,
die als verdinglichte und verdinglichende nicht mehr der Erinnerung dient, sondern der Fixierung
und damit das »Schreckbild einer Menschheit ohne Erinnerung« entwirft, welche aus objektiver
Tendenz resultiert und kein subjektives Resultat einer »Reizliberflutung« (Adorno 1961: [Statik]:
GS 8: 230) bildet.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Prinzip [...] des universellen Tauschs« (ebd.). Im Tausch wird dem Ideal nach Gleiches ge-
tauscht und behauptet, dass dabei »nichts zuriickbleibt« — damit ist strukturell bereits
Geschichte getilgt, denn »alles Historische aber wire ein Rest« (ebd.) gegeniiber der ge-
schichtsvergessenen Ideologie des Tausches.

Von tiberragender Bedeutung fiir das Verstindnis der Gesellschaftstheorie Adornos
ist aber, nicht dem Schein der rationalisierten Gesellschaft zu erliegen, sondern ihre Ir-
rationalitit zu denunzieren. Zwar greift Adorno den Gedanken Max Webers von der Ent-
zauberung der Welt durch umfassende Rationalisierung auf. Doch zeigt er, dass bereits
die Annahme, die in diesem Prozess zum Ausdruck kommende Ratio sei im emphati-
schen Sinne rational, verniinftig und wahr, die Ideologie einer Gesellschaft darstellt, die
sich selbst zum einzigen Inhalt erklirt. So erweisen sich der Produktionsapparat, der
Staat und die Kulturindustrie in Adornos Analysen als »[i]rrationale Institutionen«, wel-
che funktional nur sind in »der hartnickigen Irrationalitit einer in den Mitteln, aber
nicht in den Zwecken rationalen Gesellschaft« (Adorno 1965: [Gesellschaft]: GS 8:14). Er-
neut kehrt die dialektische Version einer Bestimmung von Rationalitit und Irrationalitit
als durcheinander vermittelte Momente eines Ganzen wieder, das durch diesen Wider-
spruch tiber sich hinausweist.

Fir die Ideologienlehre Adornos ist der notwendige Charakter des Scheins der Ratio-
nalitit besonders wichtig. »Der Schein ist total geworden in einer Phase, in der Irratio-
nalitit und objektive Falschheit hinter Rationalitit und Notwendigkeit sich verstecken.«
(Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 21) Technischer Fortschritt, verdinglichende Vernunft und
irrationale Rationalitit erzeugen einen Verblendungszusammenhang, welcher einzig der Apologie
des Bestehenden dient.

Der Wahn

Unter den Konzepten der Konstellation, in welcher Adorno seine Ideologienlehre formu-
liert, finden sich neben solchen, deren emphatischer Begriff zu ihrer Realisierung in Wi-
derspriiche treten kann, auch solche, die schlichte Pathologien des Geistes ohne emanzi-
patorisches Potential darstellen. Bekannt ist sein Konzept der Kulturindustrie, daneben
gehoren in diesen Bereich auch die Halbbildung und der Wahn. Ihnen ist gemein, dass
sie zwar mitunter auf emphatische Gegenbegriffe wie Kultur und Bildung verweisen, es
aber nicht moglich ist, ihre Wahrheitsmomente soweit zu entwickeln, dass sie an sie her-
anreichen konnten.

An der Schwelle steht das Phinomen des Wahns, der subjektiv weiterhin Wahrheit
beansprucht, aber kaum noch Realititsbezug aufweist. Adorno leitet ihn aus der Mei-
nung ab, dessen phatische Form er darstellt. Als solche erfiillt der Wahn eine Funktion
fiir das von der Gesellschaft bedringte Individuum. Er erméglicht eine »psychische Leis-
tung« (Adorno 1961: [Meinung]: 155), die als Subjektstabilisierung beschrieben werden
kann. So vermag der Wahn »scheinhaft die Orientierung [zu] erleichtern«, die Erfah-
rung von Entfremdung zu mildern und er verschafft »narzisstische Befriedigung« (ebd.).
Diese von Oliver Decker mit einem Ausdruck von Erich Fromm sogenannte »Prothesen-
sicherheit« (vgl. Decker 2018: 49) vermag der Wahn weitaus besser zu leisten als die »an-
geblich gesunden [Meinungen, P.E.]« (Adorno 1961: [Meinung]: 155).

Die »Wahnsysteme« sind iiber ihre Funktion als Subjektstabilisierung auch im um-
fassenderen Sinn ideologische Phinomene, da sie »aufler ihrem Stellenwert in der psy-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

chologischen Okonomie des Einzelnen, auch ihre objektive gesellschaftliche Funktion«
(Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 116) besitzen, wie Adorno feststellt. Als Teil des Ver-
blendungszusammenhangs der Gesellschaft »ersetzen [sie; P.E.] jene wesentliche Ein-
sicht, die von der Halbbildung versperrt wird.« (Ebd.) Der Wahn kann also als Schein-
Einsicht begriffen werden, der gegebene Verhiltnisse stabilisiert, indem er wesentliche
Einsichten und Korrekturen versperrt und so die Bemithungen um Aneignung filschlich
auf Ersatzobjekte projiziert.

Die Kulturindustrie

Die Kulturindustrie als die Form der Kultur im Spitkapitalismus, in der Kultur nach
Sparten organisiert und geplant wird und noch das Leiden inkorporiert und auf die Be-
stitigung des Bestehenden eingeschworen wird, stellt einen zentralen Begriff in Ador-
nos Kritischer Theorie der Gesellschaft dar. Sie ist in allen drei Kraftfeldern, die das Zen-
trum der Untersuchung bilden,* prisent. Mit Gewalt formiert Kulturindustrie die Sub-
jekte zur Konformitit gegeniiber dem Bestehenden, macht Leiden vergessen und gebie-
tet Verzicht auf das transzendierende Potential, das Kultur vormals in sublimierter Form
konservierte.

Die»Gewalt der Kulturindustrie«liegt Adorno und Horkheimer zufolge »in ihrer Ein-
heit mit dem erzeugten Bediirfnis« begriindet und »nicht in einfache[m] Gegensatz zu
ihm« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 158; siehe Kapitel 2.1.3.). Analog zur Diffe-
renz vom wahren und falschen Bewusstsein, treffen beide Autoren auch eine Unterschei-
dung von richtigen und falschen Bediirfnissen. In voller Schirfe trifft ihre Kritik die Un-
terhaltungsindustrie, denn »Amusement ist die Verlingerung der Arbeit unterm Spit-
kapitalismus.« (Ebd.) Eine Feststellung, deren Wahrheit sich in der Freizeit-Gesellschaft
erstvoll entfaltet, in welcher die Trennung zwischen Arbeit und Freizeit tendenziell auf-
gehoben wird und die Subjekte sich noch in ihrer Freizeit optimieren und vermessen, als
ginge es um den Freizeitler des Monats.

Die »konkrete Bestimmung« des »ideologischen Gehalts« der Medien, Sport und
Freizeit umfassenden Kulturindustrie besteht laut Adorno in der »synthetische[n] Iden-
tifikation der Massen mit den Normen und Verhiltnissen, welche sei es anonym, hinter der
Kulturindustrie stehen, sei es bewuf3t von dieser propagiert werden.« (Adorno 1954:
[Ideologienlehre]: GS 8: 476; Hervorhebung P.E.) Der Aufruf zur Konformitit an Kol-
lektive und Individuen ist Inhalt der Waren der Kulturindustrie, welcher ihr durch die
objektiven Tendenzen der Gesellschaft vorgegeben wird und nicht der Willkiir einiger
Michtiger entspringt. Adorno bringt dies am Beispiel des Fernsehens zum Ausdruck,
das »als Ideologie nicht Sache des bésen Willens, vielleicht nicht einmal der Inkom-
petenz der Beteiligten ist, sondern vom objektiven Ungeist erzwungen wird.« (Adorno
1953: [Fernsehen]: 97) Dass besonders die Kulturindustrie ihrem Begriff der Industrie
nach, der Planung bedarf, widerspricht dem nicht, sondern darin ist sie Ausdruck eben
dieser gesellschaftlichen Prozesse, die sie verherrlicht. Wie die Industrie arbeitet die
Kulturindustrie mit »Standardisierung und Serienproduktion«, wodurch im Bereich
der Kultur die alte Differenz zwischen »gesellschaftlichem System« und der »Logik des

34 In der Forschungsliteratur findet sich der Zusammenhang von Kulturindustrie und Subjektivie-
rung u.a. bei Gruber (2010: 98).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

197


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Werks« verschwand (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 142). Die Autonomie des
Kunstwerks ist substantiell angegriffen. In der Kulturindustrie iibersetzt sich die tech-
nische Rationalitit der Industrie in die Produktion von Stereotypen und die Nutzung
sozialpsychologischer Manipulationen (vgl. Adorno 1953: [Fernsehen]: 82), welche nach
der Logik der Tauschvergesellschaftung eingesetzt werden.> Dabei sind die »Elemente
dieser, in Adornos Worten »uniformen Ideologie, im Gegensatz zu vielen Techniken
ihrer Verbreitung, nicht neu«, kann er doch deren »Schemata« (Adorno 1954: [Ideolo-
gienlehre]: GS 8: 475) bis auf die englische Literatur um 1700 zuriickverfolgen. Neu ist
hingegen, »dass aus dem Ganzen ein geschlossenes System gemacht worden ist.« (Ebd.)
Die sich iiberall zeigende Ideologie ist die der »zur Totalitit aufgeblihte Kulturindustrie«
(Adorno 1959: [Vergangenheit]: 22), welche alles mit »Ahnlichkeit« (Adorno/Horkheimer
1947: DdA: GS 3:141) schlagt. Kino, Fernsehen, Radio, Literatur gleichen sich technisch
und inhaltlich einander an und bilden eine Einheit. Diese »riicksichtslose Einheit der Kul-
turindustrie bezeugt die heraufziehende der Politik« (ebd.: 144; Hervorhebung P.E.), ihr
Konformismus wirkt unmittelbar politisch.

Einige Aspekte der Kritik Adornos an der Kulturindustrie scheinen aus heutiger
Sicht @berholt. So ist seine Analyse wesentlich auf das zentralisierte Sender-Empfin-
ger-Prinzip fokussiert ausgehend von Telefon und Radio. »Demokratisch macht dieses
alle gleichermafRen zu Hérern, um sie autoritir den unter sich gleichen Programmen der
Stationen auszuliefern. Keine Apparatur der Replik hat sich entfaltet, und die privaten
Sendungen werden zur Unfreiheit verhalten.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:
143) Das Internet hat diese Kritik iiberholt, allerdings nicht in dem Sinne, dass sie iiber-
flissig wire, vielmehr gilt es sie zu aktualisieren. Das Internet als zentrale Apparatur
der Kulturindustrie, nach welcher sich alle anderen Formen ausrichten, muss darauf hin
befragt werden, wie es sich im Licht der Argumente und Begriffe Adornos zeigt. Und so
offenbaren sich in den Formen von Demokratisierung zugleich Triebmittel autoritirer
Impulse. Auch die scheinbare Dezentralisierung iiber das Netzwerk nutzt weiterhin
in erster Linie den 6konomisch Starken und vieles spricht fiir eine Erneuerung der
Herrschaft der Monopole. Noch mit der Vermehrung der Méglichkeiten zur Entfaltung
des Besonderen und damit der Umkehrung der Werte der verwalteten Welt bleibt es
auch in der Gesellschaft der Singularititen (vgl. Reckwitz 2017: 15; 103) bei der »falsche[n]

35 Adorno und Horkheimer grenzen sich eindeutig von einer technizistischen Verkiirzung von Kri-
tik ab, nach der die Ursache von Verflachung in der Technik lage. »Verschwiegen wird dabei,
dass der Boden, auf dem die Technik Macht ber die Gesellschaft gewinnt, die Macht der 6ko-
nomisch Starksten Uber die Gesellschaft ist. Technische Rationalitit heute ist die Rationalitit der Herr-
schaft selbst. Sie ist der Zwangscharakter der sich selbst entfremdenden Cesellschaft.« (Adorno/
Horkheimer 1947: DdA: GS 3: 142; Hervorhebung PE.) Die Autoren begreifen die Kulturindustrie
und die ihr eigenen technischen Apparaturen wie Kinos oder Rundfunkanstalten im Kontext ei-
ner gesellschaftlichen Totalitat, die von der kapitalistischen Warenproduktion bestimmt wird. Die
sich herstellende Einheit der Kulturindustrie »ist keinem Bewegungsgesetz der Technik als solcher
aufzubiirden, sondern ihrer Funktion in der Wirtschaft heute.« (Ebd.) In vergleichbarer Weise hat-
te Guy Debord in der Gesellschaft des Spektakels in der Analyse des Zusammenhangs von Technik,
politischer Okonomie und Spektakel sich gegen die technikzentrierte Sicht auf eine bediirfnisori-
entierte Entwicklungsgeschichte ausgesprochen. Stattdessen behauptet Debord die Totalitat der
Entfremdung, in der sich das Spektakel auf Basis der warenproduzierenden Okonomie als Selbst-
zweck setzt (vgl. Debord 1967: 16).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Identitéitvon Allgemeinem und Besonderem.« (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:141; Her-
vorhebung P.E.) Die Individuen richten sich nach den fabrizierten Bediirfnissen aus, ihr
Erfolg wird iiber likes und follower quantifiziert und erbarmungslos von Algorithmen
diktiert, so dass weiterhin »dem Betrieb« die Amateure und »Talente gehdren, lingst
ehe er sie prisentiert: sonst wiirden sie nicht so eifrig sich einfiigen.« (ebd.: 143) Und
dieser Mechanismus gilt nicht nur fir jede Sparte der Kultur von der Unterhaltung bis
zur Hochkultur, sondern virtuell fiir alle, ob sie die Offentlichkeit suchen oder nicht.

3.1.4. Ideologiekritik und Wahrheit

»Kein Standort auflerhalb des Getriebes ldsst sich mehr beziehen, von dem aus der
Spuk mit Namen zu nennen ware; nur an seiner eigenen Unstimmigkeit ist der Hebel
anzusetzen.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369)

Nach Adornos Konzeption von Ideologie lassen sich deren Momente von Wahrheit nur
durch die Kritik an ihrer Unwahrheit begreifen. Auf diese Weise agierende Ideologiekri-
tik formuliert selbst keine Wahrheit, sondern arbeitet mit den Anspriichen auf Wahr-
heit, was sie »normativ bedeutsam macht«, wie Rahel Jaeggi (2009: 283) feststellt. Daher
ist fir die Praxis der Ideologiekritik eine ethische und politische Haltung zum Gegen-
stand nicht von der epistemologischen Frage nach der Beziehung vom Bewusstsein zur
Realitit zu trennen. Das riickt sie in die Nahe der foucaultschen Konzepte der Proble-
matisierung und der »kritischen Haltung« (Foucault 1978: Kritik: 12, 16; vgl. Lemke 1997:
354; siehe Kapitel 4.2.3.). Die ideologiekritische Haltung zeichnet sich durch die Distanz zu den
fetischisierenden Begriffen aus. Threr problematischen Lage unter Bedingungen, in denen
die »Kritik am Privileg [...] zum Privileg« geworden ist (Adorno 1966: ND: GS é: 51), soll-
te sie sich bewusst sein, will sie ihren Begriff nicht verfehlen. Denn Ideologiekritik de-
nunziert Bewusstseinsinhalte, welche die antagonistische soziale Realitit rechtfertigen,
deren Ausdruck Privilegien sind. Daher muss sie das Bildungsprivileg in ihre Kritik ein-
beziehen, das in der Realitit die Grundlage von Ideologiekritik bilden kann. In welcher
Weise Ideologiekritik von Positionen ohne dieses Bildungsprivileg gedufdert wird, ob es
also ein unbewusstes Klassenbewusstsein, ein unterdriicktes Wissen von Minorititen
gibt, das aus eigenem Recht falsches Bewusstsein denunzieren und dessen potentielle
Wahrheitsmomente offenlegen konnte, bleibt bei Adorno letztlich unbeantwortet. Die-
se Schwierigkeit verweist auf das zentrale Problem der Positionalitit von Ideologiekri-
tik, das in der Asymmetrie von kritisierender und kritisierter Person besteht. Sie bezieht
sich auf einen weiteren Problemkomplex, der auf der Historizitit der Ideologien und ih-
rer Kritik aufbaut: Die Vereinnahmung der Ideologielehre und die Widerspriiche ihres
gesellschaftlichen Gebrauchs. Ferner besteht eine Schwierigkeit des Begriffs in der Dif-
ferenzierung von Ideologien. Diese Komplexe sollen im Folgenden durch die Analyse von
Adornos Konzeption von Ideologiekritik bearbeitet werden.

Positionale Ideologiekritik

In ihrer klassischen Form — etwa bei Marx — erscheint die Kritik von Ideologien einen
asymmetrischen Charakter zu besitzen, da ein wissender Kritiker im Besitz der Wahr-
heit einer unwissenden Person ihre falschen Bewusstseinsinhalte vor Augen fiihrt. Da-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

199


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

mit reproduziert Ideologiekritik potentiell Herrschaft iiber andere Menschen. Derart
oberflichlich, wie der Einwand suggeriert, verhilt es sich nicht bei Adorno, dessen Kri-
tik der Ideologien von der Annahme ausgeht, in ihnen konnte sich ein Wahrheitsmo-
ment finden. Weiterhin betont er immer wieder, im Vordergrund des Problems des fal-
schen Bewusstseins stiinde nicht ein subjektiver Irrtum, sondern strukturelle Verhilt-
nisse, die einen objektiven Schein zwischen sozialer Wirklichkeit und Individuum erzeu-
gen. Von Schuld bei den Trigern der Ideologien kann einzig die Rede sein, insofern sie
innerhalb des Verblendungszusammenhangs (siehe Kapitel 3.1.2.) gegen besseres Wis-
sen handeln oder auf unmiindige Weise aus Freiheit auf Aufklirung verzichten. Die Ideo-
logiekritik Adornos verbindet die Begriindung ethisch-politischer Autonomie mit der Kritik der ge-
sellschaftlichen Pathologien, die sie untergraben (vgl. Wesche 2018: 132; Cook 2018: 137). Diese
Idee der auf Miindigkeit zielenden Aufklirung, welche Kant als den »Ausgang des Men-
schen aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit« (Kant 1784: IKW 9: 53) bestimmt
hatte, bleibt Adornos normativer Bezugspunkt (siehe Kapitel. 4.1.4.). Bei seiner Kritik
am Umschlag von Aufklirung in Mythos und an der verdinglichenden Vernunft handelt
es sich um eine rettende Kritik.

Adornos auf Miindigkeit zielende Ideologiekritik erweist sich also in der Kritik der
identititsphilosophischen Form der Aufklirung als ihr weiterhin verpflichtet (siehe Ka-
pitel 4.1.3.). »Sind tatsichlich jene Ideologien falsches Bewusstsein, so inauguriert ihre
Auflosung« durch die Kritik »eine gewisse Bewegung hin zur Miindigkeit« (Adorno 1969:
[Marginalien]:191). Als Materialistist sich Adorno vollig dariiber im Klaren, dass ein Ende
der Ideologien eine Verinderung der gesellschaftlichen Verhiltnisse erfordert, also eine
andere Form der Praxis.*® Ideologiekritik »allerdings ist praktisch«, gleichwohl sie »im
Medium des Gedankens« (ebd.) agiert. Auch wenn sie als geistige Auseinandersetzung
nicht die notwendige Transformation selbst ist, stellt Ideologiekritik eine unabdingbare
Form der verindernden Praxis dar, sofern sie sich nicht bei sich bescheidet.

Die reine Absichtserklirung zur Mindigkeit reicht jedoch nicht aus, um dem Ein-
wand der Asymmetrie zu entgegnen. Um ihm zu begegnen, erfordert Ideologiekritik
entschieden die Selbstreflexion ihrer Akteure. Keiner ihrer Protagonisten kann sich au-
Rerhalb des Verblendungszusammenhangs wihnen, daher ist der Bezug aufs eigene Ich
und die Selbst-Kritik umso notwendiger (vgl. Cook 2018:140). Adorno nimmt sich konse-
quent von der Reflexion nicht aus, er geht von seinen Erfahrungen aus und macht seine
eigene Position deutlich.?” Indirekt auf sich selbst bezogen und als Warnung an alle theo-
retischen Nachfolger_innen mahnt Adorno in seiner Kritik an der ideologischen Halbbil-

36  Inseinem Vortrag Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit schrinkt Adorno die Erwartungen
aufdie von ihm darin geforderte Aufklarung der Subjekte ein. Sie reicht nicht hin, um Gesellschaft
zu verdndern und zu erreichen, dass Auschwitz sich nicht wiederhole, da sie wesentliche gesell-
schaftliche Verhiltnisse nicht erreicht. »Angesichts der objektiven Gewalt hinter dem fortleben-
den Potential jedoch wird die subjektive Aufklarung[...] nicht ausreichen.« (Adorno 1959: [Vergan-
genheit]: 27) Die »Pathische Meinung« kann nicht »durch das blofRe Bewusstsein« verdndert wer-
den, so Adorno in Meinung Wahn Gesellschaft (Adorno 1961: [Meinung]: 169).

37  Etwainder Zueignung an Max Horkheimer der im US-amerikanischen Exil verfassten Minima Mo-
ralia gesteht Adorno die Schuld ein, iiber das gute Leben zu sprechen, wahrend in Europa das Grau-
en herrsche. Die Gewalt, die ihn ins Exil trieb, versperre ihm volle Einsicht darin (vgl. Adorno 1951:
[MM]: GS 4:16).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

dung: »Eitel aber wire auch die Einbildung, irgend jemand — und damit meint man im-
mer sich selber — wire von der Tendenz zur sozialisierten Halbbildung ausgenommen.«
(Adorno 1959: [Halbbildung]: GS 8: 120) Es ist diese Neigung zur individuellen Entlas-
tung und narzisstischen Aufwertung, welche die Ideologiekritik verdichtig macht, auch
dann, wenn sie sich auf Adorno bezieht. Dabei ist Adorno in diesem Punkt eindeutig:
»Kein Standort aufierhalb des Getriebes lisst sich mehr beziehen, von dem aus der Spuk
mit Namen zu nennen wire; nur an seiner eigenen Unstimmigkeit ist der Hebel anzuset-
zen.« (Adorno 1968: [Industriegesellschaft]: GS 8: 369)*® Die Ideologiekritik verfihrt im
Modus immanenter Kritik und bestimmter Negation, daher setzt sie voraus, die eigene
Position als Teil des Ganzen zu verstehen, statt diese zur mit Erkenntnis bewihrten Stel-
lung auszubauen und damit gegen Kritik zu immunisieren. Daher entsteht die Notwen-
digkeit einer positionalen Ideologiekritik. Wie Bay feststellt, ist die »Positionalitit« der Kri-
tikerin kein »Hindernis kritischer Erkenntnis, sondern fiir diese konstitutiv: Kritisiert
werden konnen die Herrschaftsverhiltnisse nur von innen, nicht von einem metaphy-
sischen >Anderswo« aus, das in seiner Abgetrenntheit von Erfahrung unweigerlich dazu
tendiert selbst ideologisch zu werden.« (Bay 1995: 39) Mit Adorno fordert Bay dazu auf,
die »eigene Erfahrung zur Basis der Kritik zu machenc, ohne dabei in die nichste Falle zu
tappen, nimlich die Fetischisierung der eigenen Sprecherposition. Durch die Verdingli-
chung des eigenen Status als Subjekt zu einem Panzer (vgl. ebd.: 38—40) versperren sich
die Individuen gegen Erfahrungen.®

Umgekehrt fordert die auf Miindigkeit zielende Ideologiekritik auch die Anerken-
nung des Trigers von Ideologie. Die Kritik sollte nicht nur von der Positionalitit der
Kritikerin ausgehen, sondern auch die der Trigerin in den Blick nehmen. Anstatt der
deterministischen Annahme zu erliegen, Ideologie sei notwendig falsches Bewusstsein
in dem Sinn, dass die Position in der Gesellschaft das Bewusstsein eindeutig bestimmrt,
sollte hingegen Ideologie als Produkt einer geistigen Praxis aufgefasst werden, das ein
geistiges Vermogen und die aktive Aneignung der Trigerin von Ideologien voraussetzt.
Sie miissen also als ansprechbar gedacht werden. Ideologiekritik, so hat Rahel Jaeggi mit
Robin Celikates hervorgehoben, muss als »Prozess« verstanden werden, der »ohne Mit-
wirkung der kritisierten Position (und deren Protagonisten) nicht moglich ist.« (Jaeggi
2009: 294) Damit wird sie als »Teil der [...] gesellschaftlichen Selbstverstindigung« (ebd.)
verstanden. Statt an asymmetrischen Monologen sollte sich Ideologiekritik bereits in ihrer Praxis
am Ideal vom gleichberechtigten Dialog mittels Argumenten orientieren. Und zwar im Wissen
darum, dass Rationalitit und Argumentation nicht die vorrangigen Momente von Ideo-
logien sind, deren geistiger Gehalt tendenziell hinter den affektiven zuriickeritt. Im dia-
logischen Verfahren, dem Beharren auf Vernunft, und der Kohirenz der Argumentation

38  AuchJaeggihebtdiesen Punktinihrer Konzeption von Ideologiekritik hervor: »ldeologiekritik steht
damit gerade nicht >auflerhalb< des als ideologisch kritisierten Zusammenhangs« (Jaeggi 2009:
294).

39  Scharfwendetsich Bay gegen die von ihm sogenannte »gepanzerte Ideologiekritik«, welche mit ei-
nem »Stellvertretersyndrom« (Bay 1995: 38; Hervorhebung im Original) einherginge und von»einem
imagindren Ort jenseits der Herrschaftsverhiltnisse« aus argumentiert. Als Beispiele fir solche
Versuche, »einen privilegierten Ort der Rede zu konstruieren« (ebd.; Hervorhebung im Original),
nennt Bay den kritischen Rationalismus, den herrschaftsfreien Diskurs, den weiblichen Stand-
punkt, den freischwebenden Intellektuellen.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

201


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

besteht eine Zumutung der Ideologiekritik fiir Kritikerin und Adressatin, da sie die Po-
sition und die Erfahrung des jeweils anderen anerkennt, gerade dann, wenn dies fern
liegt. Dass es sich um Zumutungen handelt, machte Adorno deutlich, indem er von der
»schmerzliche[n] Anstrengung der Erkenntnis« sprach, die es bedeutet »[d]en Verblen-
dungszusammenhang zu durchschauen« (Adorno 1959: [Vergangenheit]: 22).

Ideologienlehre wird selbst vereinnahmt

Eine weitere grofde Hiirde fiir die Ideologiekritik besteht in der zugrundeliegenden »his-
torischen Dynamik« (Adorno 1951: [Kulturkritik]: GS 10.1: 23) der Ideologienlehre selbst.
Sie zeitigt widerspriichliche Folgen, etwa eine Ausdehnung des Ideologieverdachts und
die Riickkehr des positiven Ideologiebegrifts. Wie jeder Gedanke kann auch die Ideo-
logienlehre vereinnahmt und fiir regressive Strategien instrumentalisiert werden. »Sie
war konzipiert gegen den Idealismus als philosophische Form, in welcher die Fetischi-
sierung der Kultur sich spiegelt. Heute aber ist die Bestimmung von Bewusstsein durch
Sein zu einem Mittel geworden, alles nicht mit dem Dasein einverstandene Bewusstsein
zu eskamotieren.« (Ebd.) So verkehren sich kritische Inhalte in Affirmation, wie Ador-
no pointiert ausfithrt: »Seitdem jedes avancierte wirtschaftspolitische Gremium es fir
selbstverstindlich hilt, dass es darauf ankomme, die Welt zu verindern, und es fiir Allo-
tria erachtet, sie zu interpretieren, fillt es schwer, die Thesen gegen Feuerbach schlicht
zu unterstellen.« (ebd.: 24) Wichtiger noch ist aber sein Hinweis auf die Vereinnahmbar-
keit und Integration von kritischer Theorie. Fixe Bekenntnisse und Dogmatismus be-
feuern diesen Prozess statt dem Bestehenden wirklich etwas entgegenzusetzten. So ist
»[g]leich manchen anderen Elementen des dialektischen Materialismus«, nach Adornos
Einschitzung »auch die Ideologienlehre aus einem Mittel der Erkenntnis zu einem von deren Gin-
gelung geworden .« (ebd.; Hervorhebung im Original) Und dies gilt nicht nur fiir den Ost-
block, wo sie dazu diente, politisch Unliebsame auszuschalten, sondern auch fiir den
Westen, wo positivistischer Relativismus in Form von Wissenssoziologie und der Praxis-
fetisch mancher sozialen Bewegungen gleichermafien die Ideologienlehre fiir ihre Zwe-
cke umfunktionierten.

Die Instrumentalisierung der Ideologienlehre reflektiert Adorno ausfiihrlich. Sie un-
terliegt der »geschichtliche[n] Bewegung«, womit er meint, »dass wenn nicht die Sub-
stanz, so doch die Funktion des Ideologiebegriffs sich geschichtlich verindert« (Ador-
no 1954: [Ideologienlehre]: GS 8: 458). Nach dem skizzierten Ablauf (siehe Kapitel 3.1.1.)
war das Konzept Ideologie zunichst affirmativ intendiert und wurde dann von Marx und
anderen kritisch gewendet. Zu seinen Lebzeiten beobachtet Adorno eine Regression zur
Affirmation in der Ideologienlehre. Aus dieser Entwicklung zieht er den Schluss: »Was
Ideologie heifle und was Ideologien sind, lisst sich ausmachen nur, indem man der Be-
wegung des Begriffs gerecht wird, die zugleich eine der Sache ist.« (Ebd.) Seine These
lautet daher, dass die gesellschaftlichen Integrationstendenzen die Autonomie des Geis-
tes zerstoren, wodurch die geistige Dimension von Ideologien als falsches Bewusstsein
hinter die affektive zuriicktritt. Damit wird ihr Anspruch auf Wahrheit fadenscheinig
und die geplante sozialpsychologische Manipulation gewinnt in dem Funktionszusam-
menhang der Gesellschaft an Bedeutung. Daraus ergibt sich die Bereitschaft den Begriff
fir vielfiltige Strategien zu instrumentalisieren, die einander widersprechen kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

In der verwalteten Welt zeigt die Ausweitung des Ideologiebegriffs, so verstindlich
sie im Einzelnen seien mag, die iiberwiltigende Tendenz der integralen Gesellschaft zur
Angleichung, welche auch Geistiges einander gleich macht und keine Differenzierung
und Unterscheidung mehr duldet. Statt also einen Ideologiebegriff schlicht zu unter-
stellen, um einerseits die eigene Kritik von Ausbeutung und Ausgrenzung daran auf-
zuhingen und andererseits auf seine positive Motivationsfunktion zu hoften, wie Tho-
mas Piketty (vgl. 2020: 50), sollte sich ein philosophisch valider Begriff von Ideologie an
der Sache orientieren. So erscheint es plausibler zu iiberlegen, ob nicht eine Aktualisie-
rung des Utopie-Begriffs die Motivationsfunktion des positiven Ideologiebegriffs wesentlich besser
zu leisten vermag. Dies hitte den entscheidenden Vorteil itber gewiinschte Gesellschafts-
entwiirfe zu sprechen, statt vermeintlich kohirente Ideensysteme nach wahr und falsch
zu qualifizieren. Eine Engfiihrung des Begriffs der Ideologie ist sinnvoll, wenn er erneut auf
seine Substanz als fetischisierendes Bewusstsein bezogen wird und damit deskriptive
und normative Funktionen zugleich erfiillt, ethisch-politischen und erkenntnistheore-
tischen Anspriichen geniigt (vgl. Jaeggi/Celikates 2017), sowie soziologische und philoso-
phische Aspekte (vgl. Adorno 1960: PuS) in sich vereint. Damit wird zwar die Instrumen-
talisierung der Ideologienlehre nicht ausgeschlossen, aber ein wissenschaftlich tragfi-
higer Gebrauch moglich.

Differenzierungen
Die Differenzierung stellt eine wesentliche Anforderung an einen Ideologiebegriff dar,
der sich der Instrumentalisierung zu entziehen vermag. Zugleich muss der Logik des Be-
griffs nach auch ein Gemeinsames sichtbar und verstindlich werden, ohne alle Katzen
grau zu machen. Adornos Ideologiekritik oszilliert zwischen beiden Polen, insofern er
kenntlich macht, dass allgemeine Tendenzen der Gesellschaft sich in den Ideologien und
ihren Funktionen niederschlagen, sie sich also tatsichlich angleichen. Zugleich besteht
er auf der Unterscheidung dem Inhalt nach zwischen totalitiren und liberalen Ideolo-
gien.

Das Gemeinsame von Ideologien beruht eben auf ihrem Bezug zur gesellschaftli-
chen Totalitit, deren Heteronomie sie rechtfertigen oder durch Ablenkung und Projek-
tion verewigen.

»Dass so verschieden geartete Ideologien wie die pragmatische Vulgirideologie in
Amerika und die Heideggersche Philosophie in Deutschland dann in genau dem
Gleichen, namlich der Verherrlichung der Heteronomie (ibereinstimmen, ist eine
Bestitigung fiir die Ideologienlehre insofern, als selbst geistige Gebilde, die ihrem Inhalt
nach einander schroff widersprechen, durch ihren sozialen Bezug, also durch das, was sie
aufrechterhalten oder verteidigen wollen, dann plotzlich iibereinzustimmen vermogen.«
(Adorno 1969: [Miindigkeit]: 139; Hervorhebung PE.)

Bereits in dieser Gemeinsambkeit hinsichtlich des sozialen Bezugs besteht Adorno doch
aufihrer Differenz.*® Dass Ideologien in gesellschaftlicher Funktion Verschiedenes ver-

40 Diese Angleichungvon Ideologien ist etwa Gegenstand des Kapitels zur Kulturindustrie in der Dia-
lektik der Aufklirung (siehe Kapitel 3.1.3.). »[T]he psychology underlying fascist propaganda«, so

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

203


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

gleichbar machen, bedeutet eben nicht, dass es damit das Gleiche wire. Besonders fiir
eine Philosophie wie die Adornos, welche das Gewaltsame am Begriff reflektiert, bedeu-
tet dies bei aller Schirfe im Urteil die Verpflichtung auf Differenzierung.

Die Ideologiekritik muss differenzieren konnen zwischen unterschiedlichen Ideo-
logien. Ihr stellt sich die Aufgabe, zu unterscheiden, ob etwa liberale Ideologien noch
ein Versprechen auf Freiheit evozieren oder totalitire Ideologien durch die vollstindige
Bindung von Individuen an die Macht individuelle Unfreiheit an ihre Stelle setzen (vgl.
Cook 2001: 10). Dieser inhaltlichen Unterscheidung entspricht eine Differenzierung von
Ideologien anhand der propagierten Mittel, um Leiden abzuwehren. Adorno unterscheidet sie
hinsichtlich des Anspruchs auf Rationalitit und Wahrheit, den sie formulieren. »Ideo-
logiekritik, als Konfrontation der Ideologie mit ihrer eigenen Wahrheit, so schreibt er
dort, ist »nur soweit moglich, wie jene ein rationales Element enthilt, an dem die Kritik
sich abarbeiten kann. Das gilt fiir Ideen wie die des Liberalismus, des Individualismus,
der Identitit von Geist und Wirklichkeit. Wollte man jedoch etwa die sogenannte Ideo-
logie des Nationalsozialismus ebenso kritisieren, man verfiele der ohnmachtigen Naivi-
tit.« (Adorno 1954: [Ideologienlehre] GS 8: 465) Fiir den Liberalismus als Theorie ist »im
Hegelschen Sinn bestimmte Negation, Konfrontation von Geistigem mit seiner Verwirk-
lichung« (ebd.: 466) grundsitzlich méglich. In dessen abgeleiteten Formen, zum Beispiel
in der Kulturindustrie des Films, verdiinnt sich dieser Wahrheitsanspruch in gleichem
Mafe mit seiner Verbreitung, bis er in sozialpsychologischer Manipulation aufgeht.

In der Manipulation reicht der verwisserte entgeistigte Liberalismus den totalitiren
Ideologien die Hand, daher trifft Adornos Verdikt ebenso Stalinismus und Nationalso-
zialismus. In ihnen wurde »die Ideologie durch den Ukas der approbierten Weltanschau-
ung ersetzt« (ebd.: GS 8:466). Der Geist tritt zuriick und wird in die Planung der Manipu-
lation integriert. Die Anforderung an Vernunft in den Rezipienten reduziert sich darauf,
stets alert zu sein (siehe Kapitel 4.1.2.) und die Verinderungen in Sprache und Symbolik
zu registrieren, sonst droht ihnen Ausgrenzung und Untergang. Diese »Niveaulosigkeit,
tiber die zu triumphieren zu den bescheidensten Freuden rechnet, ist Symptom eines
Zustandes, den der Begriff von Ideologie, von notwendigem falschen Bewuf3stein gar
nicht mehr unmittelbar trifft. In solchem Gedankengut spiegelt kein objektiver Geist sich
wider, sondern es ist manipulativ ausgedacht, blofRes Herrschaftsmittel [...].« (ebd.: 465)
Da der klassische Begriff von Ideologie hier versagt, spitzt Adorno die Folge zu: Es »ist in
der Tat die Ideologiekritik zu ersetzen durch die Analyse des cui bono.« (ebd.: 466)* Diese
Ubertreibung meint nicht die Auflésung von Ideologiekritik schlechthin zugunsten in-
dividueller Zurechenbarkeit bar jeder gesellschaftlichen Vermittlung, vielmehr verweist
sie aufihre notwendige Umstrukturierung angesichts des Funktionswandels der Ideolo-
gien. »Die Kritik der totalitiren Ideologien hat nicht diese zu widerlegen, denn sie erhe-
ben den Anspruch von Autonomie und Konsistenz iiberhaupt nicht oder nur ganz schat-
tenhaft.« (Ebd.) Statt nach Wahrheitsmomenten in den Ideen durch bestimmte Negati-
on und Konfrontation mit der Realitit Ausschau zu halten, sollten Manipulation und die

Cook, »is compared to the psychotechnology of the Hollywood-based culture industry.« (2008: 5)
Ein Vergleich bedeutet aber eben keine Gleichsetzung.

41 Inden Worten von Marx wiren die totalitiren Ideologien »unter aller Kritik« (Marx 1844: MEW 1:
380).

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

objektiven Griinde fiir die sozialpsychologische Disposition der Menschen unterm Spit-
kapitalismus in den Blick genommen werden. In diesem Anspruch auf Wahrheit und
Rationalitit unterscheiden sich liberale und totalitire Ideologien.

Immer wieder und mit Dringlichkeit kommt Adorno auf den Nationalsozialismus
und Neofaschismus zu sprechen, da sein theoretisches Bemithen darauf zielt, dass
»Auschwitz sich nicht wiederhole« (Adorno 1966: ND: GS 6: 358). IThnen kommt die
klassische Ideologiekritik nicht bei, da die »blofRe Ideologieanalyse«, welche Ideen an
der sozialen Realitit misst, »die realen Interessenkomplexionen zumal hinter manipu-
lativen Bewegungen wie denen des neofaschistischen Rechtsradikalismus verfehlen.«
(Adorno 1959: [Rezension Rechtsradikalismus]: GS 20.1: 386) Der Grund liegt in der
Transformation des Ideologiebegriffs, denn die »Ideologie rechtsradikaler Bewegun-
gen« ist »nicht im eigentlichen Sinn des Begriffs snotwendig falsches Bewusstsein«,
eher miisse sie »als sozialpsychologische Kalkulation[]« (ebd.: 388; Hervorhebung P.E.)
begriffen werden. Es tritt in ihr der Manipulationscharakter der Ideologien (siehe Ka-
pitel 3.1.2.) hervor und das Verschmelzen von Ideologie und Propaganda: »[B]esafRen
Ideologien stets schon ihren propagandistischen Aspekt, so werden sie nun planvoll
ganz und gar dem Primat der Propaganda unterworfen und lésen sich auf in eine
Reihe mehr oder minder kohirenter >Stimulic, bilden eine Art sozialpsychologischer
Versuchsanordnung, die, dhnlich wie hochrationalisierte Reklame, Menschen gewinnt,
indem sie ihnen Ersatzbefriedigungen vor allem kollektiv-narziftischer Art verschafft.«
(ebd.: 388)** Die Sozialpsychologie muss notwendig die klassische Ideologienanalyse
erginzen, da diese sonst ihren Gegenstand verfehlt.

Funktional lieRen sich Ideologien im Anschluss an Adorno nach der Art der Subjekt-
stabilisierung differenzieren. Da Ideologien die mit Ohnmacht einhergehenden Erfah-
rungen von Leiden, Entfremdung und narzisstischer Krinkung bearbeiten und abweh-
ren und Ersatzbefriedigung verschaffen, kénnen sie nach der Leidabwehr unterschieden
werden. Diese Erfahrungen hat Adorno zum Ausgangspunkt von philosophischer Refle-
xion und Kritik von Ideologie gemacht und davon ausgehend schligt Bay vor, die Art und
Weise der »Abwehr der leidvoll-bedrohlichen Erfahrungen von Heteronomie« (Bay 1995:
31; Hervorhebung im Original) zum Kriterium der Differenzierung weiterzuentwickeln.
Die Leidabwehr verweist letztlich auf die immanenten Normenvorstellungen der Ideo-
logie und die Mittel und Methoden, die sie propagiert, um sich Ausdruck zu verleihen.

42 AndieserStelle unterscheidet Adorno auch zwischen primaren und sekundéren Ideologien in dhn-
licher Weise wie in der Forschung (Heitmeyer et al. 2020: 249; vgl. Salzborn 2019) zwischen prima-
rem und sekunddrem Antisemitismus oder primdrem oder sekundirem Autoritarismus (Decker
2018: 49) unterschieden wird. Adorno zufolge ist »die Signatur des neuen Nationalsozialismus dessen
Internationalitdtc, er sei »aus einer primdren Ideologie zu einer sekunddren, ihrerseits aus dem Zusam-
menhdngen der weltpolitischen Totalitit abzuleitenden, geworden.« (Adorno 1959: [Rezension Rechts-
radikalismus]: GS 20.1: 388, Hervorhebung PE.) Das Sekundare erscheint als die Rekonfigurati-
on des Primdren, in ihnen aktualisieren sich die Phanomene angesichts veranderter gesellschaft-
licher Krafteverhiltnisse. Weiter nimmt Adorno die Unterscheidung in »Rechtfertigungsideolo-
gien« und »Komplementérideologien«, welche dem Bestehenden »etwas hinzufiigen« (Adorno
1960: PuS: 249) und »Verschleierungsideologien«vor (ebd.: 262). Da Adorno diese Unterscheidun-
gen nicht ndher ausfiihrt, wird hier auf eine eingehende Untersuchung verzichtet.

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

205


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

Die faschistische Ideologie war ein Effekt verschiedener Reaktionen auf die Zumu-
tungen der Moderne, die industrielle Revolution und den Rationalismus der Aufklirung.
So ging beispielsweise die Uberwindung der stindischen Ordnung der absolutistisch-
feudalistischen Gesellschaft einher mit Erfahrungen der Entwurzelung oder Anomie. Ihr
setzte sie technischen Fortschritt, Gewalt und Natur entgegen. Die dem faschistischen
Selbstverstindnis nach revolutionire und moderne Politik wollte das Leben der Einzel-
nen total erfassen, ihre Ethik war anti-individualistisch und zielte auf Opferbereitschaft
und Disziplin (vgl. Sternhell 1976; Traverso 2002; Gloy 2018). Im Deutschen National-
sozialismus, der in der vélkischen Ideologie* seit Ende des 19. Jahrhunderts wurzelt,
tritt als Spezifikum der eliminatorische Antisemitismus hinzu, wie Adorno und Hork-
heimer herausgearbeitet haben (Adorno/Horkheimer 1947: DdA: GS 3:192-234; vgl. Zie-
ge/Schmidt Noerr 2019).

Statt mit Faschismus und Stalinismus vergleicht Cook in ihrem Artikel itber Ador-
nos Ideologiebegriff liberale mit positivistischen Ideologien. Letztere arbeiten nicht mit
transzendierenden Begriffen wie Freiheit, sondern mit der phatischen Identifikation mit
dem Bestehenden, sie reduzieren sich zur reinen Tautologie: »[P]ositivist ideology con-
sists in an uncritical and identitarian reflection« (Cook 2001: 10). Damit beschreibt Cook
die Transformation von Ideologien, wie sie Adorno entwickelt: »Ideology is no longer
a veil« (ebd.: 11). Da positivistische Ideologien in der Verdoppelung des Gegebenen be-
stehen, ersetzen sie Rechtfertigung durch Unausweichlichkeit. Zur Bearbeitung der Leider-
fahrungen wird im Positivismus statt der faschistischen konformistischen Rebellion die Anpassung
angeboten.

Die Ideologiekritik kann also auf der Grundlage der Gemeinsambkeit von Ideologien,
die sich durch ihren Bezug auf das gesellschaftliche Ganze ergeben, verschiedene Diffe-
renzierungen vornehmen. Als Kriterien kommen dafiir erstens der Wahrheitsanspruch
beziehungsweise objektive Gehalt von Ideologie in Frage und zweitens die Mittel zur
Leidabwehr beziehungsweise die Utopien, die sie anbieten. So konnen im Anschluss an
Adornos Uberlegungen zur Ideologiekritik die krassesten Gegensitze zwischen dem Er-
l6sungsantisemitismus im Nationalsozialismus und der Konformititsideologie des Po-
sitivismus, zwischen der Apologie der Gewalt und der identititsphilosophischen Ratio-
nalitit, zwischen dem unternehmerischen Selbst und dem antiindividualistischen Kol-
lektivwahn unterschieden werden. Zugleich beharrt Adorno aber auf der Substanz des
Ideologiebegriffs, der die fetischisierende Auseinandersetzung mit den gesellschaftli-
chen Verhiltnissen kritisiert.

3.1.5. Zusammenfassung: Adornos Ideologienlehre

Adornos Ideologienlehre, die sein gesamtes Schaffen umspannt und in Ginze hier nicht
ausgebreitet werden kann, bietet ein facettenreiches Bild des Ideologiebegriffs. Durch-
zogen von dialektischen Motiven, welche er sowohl in der historischen Dynamik der

43 Die volkische Ideologie betrachtet Breuer als »Grenzbegriff« und eine »Verbindung von Mittel-
standsideologie, Kritik der reflexiven Modernisierung und Rechtsnationalismus im Rahmen einer
sozialen Bewegung.« (vgl. Breuer 2008: 21)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Kraftfeld B: Wissen und Ideologie

Lehre selbst wie ihres Gegenstandes aufdeckt, formuliert Adorno eine Kritik der Ideolo-
gie, indem er erstens ihren Funktionszusammenhang innerhalb der Gesellschaft offen-
legt und zweitens sie in eine begriffliche Konstellation mit Wahrheit, Rationalitit, Wahn
und Kulturindustrie bringt. So entsteht ein komplexer Begriff des notwendig falschen Bewusst-
seins, dessen wesentliches dialektisches Charakteristikum in der Autonomie des Geistes gegeniiber
der sozialen Realitit griindet und davin besteht, wahr und falsch zugleich zu sein. Doch selbst die-
ses Wahrheitsmoment von Ideologien unterliegt der Historizitit und geht nach Adornos
Analyse im Spitkapitalismus zunehmend verloren, in dem Mafie, in dem diese Autono-
mie in der integrierten Gesellschaft zergeht. Ideologien erfahren eine Transformation,
indem sie zunehmend unter den Primat von Propaganda und geplanter sozialpsycholo-
gischer Manipulation geraten. Spitestens hier muss zwischen Ideologien differenziert
werden nach dem Anspruch auf Rationalitit und der Art der Leidabwehr. Auf der ei-
nen Seite stehen iltere Ideologien wie der Liberalismus, der noch mit Ideen von Freiheit
und Gleichheit einherging und denen mittels immanenter Kritik ein Moment der Wahr-
heit entnommen werden kann. Auf der anderen Seite gewinnen totalitire Ideologien an
Einfluss, die keinen Anspruch auf Rationalitit erheben und wahnhaft die Ursachen von
Leiden projizieren und fadenscheinig die Identifikation mit der Macht verkiinden. Da-
bei reichen sich Nationalsozialismus, Stalinismus und positivistische Ideologien etwa
in der Kulturindustrie die Hinde, aber auch die liberalen Ideologien werden von der ge-
sellschaftlichen Dynamik erfasst. So kann es eine Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen
geben, von Ideologien der liberalen und der spitkapitalistischen Phase, die Adorno auf
die sich briichig herstellende gesellschaftliche Totalitit bezieht.

Die Ideologiekritik, welche sich nach Adorno rekonstruieren lisst, kann sich mit ihm
als immanente Kritik fassen, die ihre Mafsstibe aus dem Bestehenden nimmt und es
iibersteigt und dabei nach der Methode der bestimmten Negation vorgeht. Am Gegen-
stand selbst muss gearbeitet werden, sonst verfillt die Ideologienlehre der Instrumen-
talisierung. Nur der kritischen Haltung gegeniiber geistigen Produkten und unter Ein-
beziehung der eigenen Erfahrungen und Positionen kann Ideologiekritik gelingen. Die
Akteure miissen sich der aufklirerischen Idee der Miindigkeit verpflichten, das heifit,
nicht auf asymmetrische Art neue Herrschaftsbeziehungen installieren. Daher sind not-
wendigerweise das Bildungsprivileg und der eigene Subjektstatus selbst Gegenstand der
Kritik, soll das Ziel der Emanzipation nicht verfehlt werden. Nach Adorno soll konse-
quent Abstand genommen werden von Positionen, die sich aufierhalb des Verblendungs-
zusammenhangs wihnen.

Mit Adorno kann sich niemand im Recht oder in der Wahrheit wahnen. »Gibt es wirk-
lich kein richtiges Leben im falschen, so kann es eigentlich auch kein richtiges Bewusstsein darin ge-
ben.« (Adorno 1961: [Meinung]: 169; Hervorhebung P.E.) Die Absage an ein ideologiefreies
Bewusstsein unter den gegebenen Verhiltnissen gibt aber Wahrheit nicht auf, sondern
fordert zu einer Uberschreitung auf: »Nur real, nicht durch ihre intellektuelle Berichti-
gung allein wire iiber die falsche Meinung hinauszukommen.« (Ebd.) Ideologiekritik ist
Teil einer umwilzenden Praxis, aber diese erschopft sich keineswegs darin, wird sogar
verfilscht, wenn Ideologiekritik sich absolut setzt. Unter den herrschenden Zustinden
ist sogar die Absage an Meinung problematisch, da sie mit der »Verhirtung« zugleich
der notwendigen Festigkeit entsagt, welche es gegen die Beliebigkeit der Meinungen
braucht. Eine solche Haltung »verfiele dem flichtigen strukturlosen Wechsel von An-

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [

207


https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

schauung zu Anschauung.« (ebd.: 169-170) Adorno verweigert sich »[jlegliche[r] Anwei-
sung zum richtigen Bewusstsein«, denn so sehr sie von Vielen unmiindig erhofft wird,
sie »wire vergeblich« (ebd.: 170). Hoffnung »besteht« fiir eine richtige Erkenntnis der
Gesellschaft »nur in der Anstrengung, unermiidlich auf seine Aporien und auf sich selbst zu re-
flektieren.« (ebd.; Hervorhebung P.E.) Nur im unnachgiebigen Blick auf die Negativitit
der herrschenden Subjektivierungs- und Objektivierungsweisen ist Wahrheit aufgeho-
ben.

3.2. Foucaults Wissensverstandnis

»Das Problem ist nicht, das Bewusstsein der Leute [..] zu verandern, sondern die politi-
sche, 6konomische und institutionelle Produktionsordnung der Wahrheit.« (Foucault
1976: [192]: 213)

Die Herrschaftswirkungen der Rationalitit problematisiert Foucault durch einen kom-
plexen Begriff des Wissens in Abgrenzung zum Ideologiebegriff. Seinen Gedankengang
in wesentlichen Teilen nachzuzeichnen, erméglicht es einerseits die Differenzen zu
Adornos Ideologiebegriffe zu verstehen und anderseits, das beiden gemeinsame Pro-
blem nicht aus dem Blick zu verlieren. Die Gegeniiberstellung wird in der Vermittlung
der zwei Ansitze einige Aktualisierungspotentiale im Begriff der Wahrheit offenlegen
und entwickeln.

Da Foucault seinen Begriff des Wissens plural konzipiert, tritt Wissen in seinen
Schriften zumeist in der Mehrzahl auf. So spricht er beispielsweise vom »politische[n]
Wissen« und »revolutionire[n] Wissen« (Foucault 1969: AdW: 277-278), neben wis-
senschaftlichem oder literarischem Wissen. Statt dem Gesagten eine ungesagte Form
des Wissens unterzuschieben, die unterdriickt werden wiirde, wie es die Ideologie
unterstellt, untersucht Foucault die verschiedenen Positivititen der diskursiven Forma-
tionen. Dazu riickt er mit der Historizitit und Materialitit dieser diskursiven Praktiken
auch die des Wissens in den Vordergrund. Er untersucht das jeweilige Wahrheitsspiel
des Diskurses, also die Regeln, nach denen Aussagen zur Existenz gelangen und gebil-
det werden. Dabei steht nicht die Frage der Legitimitit von Wissen, Rationalitit oder
Wissenschaft im Raum, wie er sie der deutschen Tradition zuschreibt, sondern die
diskursiven und nicht-diskursiven Bedingungen ihrer Akzeptabilitit (vgl. ebd.: 99, 231),
d.h. wie sie zum Ereignis werden konnten (vgl. Foucault 1978: Kritik: 30; siehe Kapitel
3.2.2.). Dafiir untersucht Foucault die spezifische Regelhaftigkeit der unterschiedlichen
Diskurse, also auf welche Weise sich Aussagen in ihnen verteilen.* Konsequent denkt
er daher keine Ableitungen von nicht-diskursiven Praktiken, wie der Okonomie, den
Normensystemen, sondern eine weitgehende Autonomie der Diskurse in ihren Ent-
wicklungen (vgl. Foucault 1971: [101]: 295). Ganz dhnlich hebt Adorno die Autonomie des

44  An diese Vorstellung Foucaults der Verteilung von Aussagen kniipfen dann auch Ernesto Laclau
und Chantal Mouffe an, wenn sie Diskurs definieren: »The type of coherence we attribute to a
discursive formation is [..] close to that which characterizes the concept of >discursive formation«
formulated by Foucault: regularity in dispersion.« (Laclau/Mouffe 1985: 91; Hervorhebung PE.)

https://dol.org/10.14361/9783839472484-018 - am 14.02.2026, 07:58:37. - [



https://doi.org/10.14361/9783839472484-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

