Ein Ausblick: Der theologische Begriff des
»Universale Sacramentum Salutis« —
Ausdruck des Ubergangs von der Christologie
zur Ekklesiologie

Die vorangehenden Binde der hier vorgelegten Untersuchung wur-
den mit einem »Ausblick« abgeschlossen, der sich auf ein Gebiet be-
zog, das jenseits der Zustindigkeit des Philosophen liegt. Dieser Aus-
blick war jedesmal von der Hoffnung geleitet, daf3 philosophische
Uberlegungen auch der Theologie neue Perspektiven fiir die Behand-
lung ihrer Probleme aufschlieflen konnen.

Der Erste Band hat in seinem Zweiten Teil »Gotteswort im
Menschenwort« unter sprachphilosophischen Gesichtspunkten die
Eigenart des religiosen Wortes, die Bedeutung normativer Texte fiir
religiose Uberlieferungsgemeinschaften und die Aufgaben ihrer
sachgerechten Auslegung beschrieben. Dieser Band endete mit
einem Ausblick auf die theologischen Begriffe von »Geist« und »In-
spiration« (s. Band I, 429-435). Der Zweite Band »Philosophische
Einiibung in die Gotteslehre« behandelte unter transzendentalphi-
losophischen Gesichtspunkten die Frage nach dem spezifischen Ge-
genstandsbezug des Sprechens von Gott, dem Verhiltnis solchen
Sprechens zur religiosen, aber auch zur profanen Erfahrung und die
Frage nach Kriterien, die sich daraus fiir das Sprechen von Gott erge-
ben. Er endete mit einem Ausblick auf das theologische Programm-
wort »Credere Deum Deo et in Deum« (s. Band II, 413-426). Dieser
Dritte Band der hier vorgelegten Untersuchung hat unter dem Titel
»Philosophische Einiibung in die Ekklesiologie und Christologie«
unter transzendentalphilosophischen und zugleich geschichtsphilo-
sophischen Gesichtspunkten die Eigenart und Funktion religiser
Uberlieferungen, ihrer Institutionalisierung und ihrer Organe be-
schrieben und auch die Verkiindigung von Jesus als dem Christus in
diesen Zusammenhang eingeordnet. Auch er soll mit einem Ausblick
auf die Verwendung eines theologischen Begriffs abgeschlossen wer-
den: des Begriffs »Universale Sacramentum Salutis«.

Dieser Begriff kann, wie sogleich zu zeigen sein wird, als ein
»Christus-Titel« verstanden werden, der die besondere Sendung des

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 519

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

520

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

Christus in der Geschichte anzeigt. Das Zweite Vatikanische Konzil
dagegen hat ihn zur Bezeichnung der Kirche verwendet. In beiderlei
Verwendungen ist dieser Begriff, unter religionsphilosophischen Ge-
sichtspunkten, aus zwei Griinden von Interesse: Einerseits beschreibt
er den Ort, den der Christus (und sekundir auch die Kirche) in der
Geschichte Gottes mit den Menschen einnimmt, niherhin in der Ge-
schichte der »Ekklesia Israel«. Das »Heilszeichen« zeigt die Krisis
dieser Geschichte an und zugleich den Weg, der zu ihrer Uberwin-
dung fiihrt. Andererseits enthilt dieser Begriff die theologische Ant-
wort auf die Frage: Auf welche Weise kann die unverwechselbar hi-
storische Identitit einer Person (in diesem Falle des Christus) und die
Partikularitit einer konkreten historischen Uberlieferungsgemein-
schaft (in diesem Falle der Kirche) mit dem Anspruch auf universale
Bedeutung zusammengedacht werden? Auch in diesem Falle besteht
die Absicht darin, zu priifen, ob eine philosophische »Einiibung« Per-
spektiven aufschlieffen kann, die auch der Theologie dazu dienen
konnen, Klarheit tiber ihre eigenen Aufgaben zu gewinnen.

1. Die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils

Zunichst seien die entsprechenden Auflerungen des Konzils in Erin-
nerung gerufen. Das Dokument, das die Feier der Liturgie betrifft,
die Konstitution »Sacrosanctum Concilium«, nennt die Kirche das
»Sacramentum Unitatis« und meint damit zunichst die Einheit der
Kirche selbst, die in der Feier der Liturgie »sichtbar gemacht« und
zugleich »wirksam vollzogen« wird!. Die Konstitution » Lumen Gen-
tiumg, in der das Selbstverstidndnis der Kirche dargelegt werden soll,
nennt diese das »Universale Sacramentum Salutis« und versteht die-
ses als eine Gestalt eschatologischer Antizipation. Die Kirche setzt
nicht nur »bis zum Ende der Zeiten« wirksame Zeichen des kommen-
den Heils aller Menschen, sondern ist selber ein solches antizipatori-
sches und zugleich wirksames Zeichen, obgleich sie »in all ihren Sa-
kramenten und Einrichtungen, die noch zu dieser Weltzeit gehoren,
die Gestalt dieser Welt an sich trigt, die vergeht, sodafs sie »selbst
zu der Schopfung gehort, die bis jetzt noch seufzt und in Wehen liegt
und die Offenbarung der Kinder Gottes erwartet«. Die Zeichen, die
die Kirche setzt, und das Zeichen, das sie selber ist, zeigen das herbei-

1 Sacrosanctum Concilium nr. 26.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

gekommene Ende der Zeiten an. Denn »das Ende der Zeit ist bereits
zu uns gekommen, und die Erneuerung der Welt ist unwiderruflich
schon begriindet und wird in dieser Weltzeit in gewisser Weise wirk-
lich vorweggenommen«?.

Die Universalitit des von Gott fiir alle Menschen gewirkten
Heils ist auch der Grund fiir die Universalitit des Dienstes, den die
Kirche allen Menschen schuldet. Das »Sacramentum Salutis« ist des-
halb zugleich »Signum Unitatis«, wobei mit »Einheit« an dieser Stel-
le nicht nur die Einheit der Kirche gemeint ist, sondern die Einheit
der Menschheit. »Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakra-
ment, das heiflt Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung
mit Gott und fiir die Einheit der ganzen Menschheit«>. Sie kann je-
doch ihren Dienst an der Menschheit nur dadurch leisten, daf3 sie
dieser das schon gewirkte, aber noch nicht offenbar gewordene Heil
in der jeweiligen Gegenwart wirksam bezeugt. Dies geschieht in der
Setzung wirksamer Zeichen dieses Heils im Gottesdienst, aber auch
in allen Bereichen profanen Wirkens. Davon spricht die Konstitution
»Gaudium et Spesc, die das Verhiltnis der Kirche zur »Welt von heu-
te« beschreibt. Und wiederum wird ausgefiihrt, daf3 alle signa reme-
morativa, demonstrativa et prognostica dieses Heils, die die Kirche
setzt, darin begriindet sind, dafs sie selber ein solches wirksames Zei-
chen des schon gewirkten, fiir die Zukunft erhofften und gegenwir-
tig wirksamen Heilswirkens Gottes ist. » Alles, was das Volk Gottes in
dieser Zeit seiner irdischen Pilgerschaft der Menschenfamilie an Gu-
tem mitteilen kann, kommt letztlich daher, daf? die Kirche das »Uni-
versale Sacramentum Salutis« ist, welches das Geheimnis der Liebe
Gottes zu den Menschen zugleich offenbart und verwirklicht«*.

2. Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen
»Sacramentum Salutis«

Um nun zu untersuchen, was eine Philosophische Einiibung in die
Ekklesiologie und Christologie dazu beitragen kann, diese theologi-
schen Aussagen verstandlich zu machen, aber auch Kriterien zu ihrer
Beurteilung bereitzustellen, ist zunichst an friiher erreichte Ergeb-

2 Lumen Gentium nr. 48.
3 Lumen Gentium nr. 1.
4 Gaudium et spes 45.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 521

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

522

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

nisse der hier vorgelegten Untersuchung zu erinnern, die die Bedeu-
tung historischer Uberlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen
und die spezielle Bedeutung religioser Uberlieferungsgemeinschaft
im Besonderen betrafen.

a) Uberlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen als
»Zeichen der Wahrheit«

Uberlieferungsgemeinschaften, so wurde an friiherer Stelle gesagt,
haben eine transzendentale Funktion, weil jene »Forma Mentis«, die
notwendig ist, wenn subjektive Erlebnisse in Inhalte objektiv giiltiger
Erfahrung transformiert werden sollen, nicht vom Individuum allein
in der Kiirze seiner Lebenszeit erworben werden kann. Die »Forma
Mentis« ist vielmehr das Ergebnis einer »Formatio, eines Vorgangs,
der die Generationen iibergreift und deswegen eine jeweils konkrete
Uberlieferungsgemeinschaft erfordert. Das ausgezeichnete Beispiel
dafiir ist die Sprache, die das Anschauen und Denken der Individuen
prigt und immer die konkrete Sprache einer konkreten, die Genera-
tionen iiberdauernden Sprachgemeinschaft ist (vgl. Band I, 251ff.,
1. Teilerg. 270ff. und 2. Teilerg. S. 320ff.). Schon bei dieser Betrach-
tung entsteht das Problem, wie sich die Partikularitit der jeweils kon-
kreten Uberlieferungsgemeinschaft und mit ihr die historische Be-
dingtheit der Anschauungs- und Denkformen, die sich in derartigen
Uberlieferungen ausbilden, zur Universalitit des Geltungsanspruchs
verhilt, den jede Erfahrung (im Unterschied vom blof3 subjektiven
Erleben) erheben kann.

Denn der ProzefS der Formatio Mentis verlauft in unterschiedli-
chen Uberlieferungen auf unterschiedliche Weise, und aus diesem
ProzeB3 geht jeweils eine bestimmte Form des Anschauens und Den-
kens hervor, durch die die Angehérigen der verschiedenen Uberliefe-
rungsgemeinschaften sich voneinander unterscheiden. Dies wieder-
um hat zur Folge, daf3 jede Uberlieferungsgemeinschaft auf je
besondere Weise zu einer Schule der Erfahrung wird und ihre Mit-
glieder zu besonderen Weisen der Erfahrung befihigt, die den Mit-
gliedern anderer Uberlieferungsgemeinschaften nicht unmittelbar
zuginglich sind. Andererseits schliefSt der Geltungsanspruch der Er-
fahrungen, die auf solche Weise gewonnen werden, die Uberzeugung
ein, einen Anspruch des Wirklichen beantwortet und durch diese
Antwort zur Sprache gebracht zu haben, der sich nicht nur an be-
stimmte Menschen unter bestimmten historischen Bedingungen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

richtet, sondern an alle Menschen zu allen Zeiten. Das kommt in der
alten Verstandesregel zum Ausdruck »Semel verum, semper verumg,
»Was sich einmal in einer objektiv giiltigen Erfahrung als wahr er-
wiesen hat, ist immer und fiir alle wahrg, d.h. stellt einen Maf3stab
auf, an dem sich die subjektiven Ansichten und Absichten aller Men-
schen aller Zeiten zu bewihren haben. Soll dieser Widerspruch nicht
zu einem Skeptizismus fiihren, der den Anspruch auf Wahrheit ins-
gesamt fiir eine Illusion erklirt, dann muf3 es moglich sein, auch sol-
che Zeugnisse der Erfahrung, die sich in den Dokumenten jeweils
fremder Uberlieferungen finden, in das jeweils eigene Selbst- und
Weltverstandnis aufzunehmen und so einen Prozef$ in Gang zu brin-
gen, dessen Ziel in einem besonderen Vernunftpostulat zum Aus-
druck kommt: »Jede der geschichtlich entstandenen BewufStseinsfor-
men und jede der ihnen entsprechenden Weisen, wie das Wirkliche
dem Bewuf3tsein mit dem Anspruch auf Maf3geblichkeit begegnet,
darf als Antizipationsgestalt eines kommenden allumfassenden Ori-
entierungssystems begriffen werden, das eine allumfassende Kom-
munikationsgemeinschaft moglich macht. Diese stellt das gemein-
same Ziel aller »Sondergeschichten« von Kulturen und Gruppen
dar. In jeder Begegnung zwischen Mitgliedern unterschiedlicher Er-
zihl- und Uberlieferungsgemeinschaften wird diese kommende uni-
versale Kommunikationsgemeinschaft antizipatorisch prasent«®.

Denn »jede gelingende Begegnung zwischen Menschen, deren
Anschauen und Denken durch eine je unterschiedlich verlaufende
Geschichte je spezifisch geprigt ist, bezeugt die intendierte Identitit
der »je grofleren« Wahrheit«, deren Erkenntnis wir uns, solange die
Geschichte wihrt, auf je unterschiedliche Weise zur Aufgabe setzen
und die wir in dialogischer Perspektivitit auf je vorlaufige Weise er-
fassen. So sind wir bei jenem Dialog mit der Wirklichkeit, der »Er-
fahrung« heifdt, von der Hoffnung geleitet, daf3 wir in jedem Akt der
Erfahrung und insbesondere in jedem Akt der Begegnung diese Zu-
kunft antizipieren«, uns also ihr nicht nur anndhern, sondern sie
wirksam vorwegnehmen. »Sofern diese Hoffnung nétig ist, wenn Er-
fahrung moglich sein soll, bildet sie den Inhalt eines theoretischen
Vernunftglaubens, dessen Berechtigung nicht theoretisch zu bewei-
sen, wohl aber durch jeden Schritt gelingender Erfahrung zu bezeu-
gen ist«®.

5 Erfahrung als Dialog 685.
¢ Erfahrung als Dialog 646, vgl. in diesem Werk Band 1,137 ff. und Band I1,25 ff.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 523

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

524

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

Will man diesen transzendentalphilosophischen Befund in einer
Sprache ausdriicken, der die Vergleichbarkeit mit der theologischen
Aussage des Konzils deutlich macht, ohne die Differenzen einzueb-
nen, dann koénnte man so formulieren: Jede historische Uberliefe-
rungsgemeinschaft ist durch das Zeugnis, das sie den Angehorigen
anderer Uberlieferungsgemeinschaften gibt, ein »Universale Signum
Veritatis« — kein »Zeichen des Heils«, das wire ein spezifisch theo-
logischer Begriff, der die Differenz der Kirche von anderen Uberlie-
ferungsgemeinschaften zum Ausdruck bringen soll, aber ein Signum
demonstrativum et prognosticum fiir die Einheit der Wahrheit, die
fiir alle Menschen gilt. Und sie ist deswegen auch ein »universelles
Zeichen, das fiir alle Menschen etwas gegenwirtig anzeigt, was das
Ziel ihrer gemeinsamen Hoffnung bildet. Dabei handelt es sich na-
herhin, auch in ganz profanen Zusammenhingen, um ein »wirk-
sames Zeichen«, sofern es die, die es wahrzunehmen bereit sind, zu
einer »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« befahigt, kraft wel-
cher auch fiir sie die Begegnung mit dem, was ihnen urspriinglich
fremd war, zum Teil ihrer eigenen Geschichte werden kann.

Das schlief8t freilich fiir jede Uberlieferungsgemeinschaft, die
solche wirksamen Zeichen der Wahrheit setzt und selber ein solches
Zeichen ist, die Verpflichtung ein, zu einem Dialog mit den Mitglie-
dern anderer Uberlieferungsgemeinschaften bereit zu sein. Dann
wird sie auch im Zeugnis der Anderen die Antwort erkennen, die
diese auf einen so nur von ihnen erfahrenen Anspruch des Wirk-
lichen gegeben haben, und im Echo dieser Antwort die Wahrheit zu
entdecken, die auch sie unter ihren Anspruch stellt. In diesem Sinne
— und nicht in dem herablassenden Sinne, in welchem zuweilen von
dem »Kornchen Wahrheit« gesprochen wird, das auch im grofiten
Irrtum noch enthalten ist — kann auch die Aussage des Konzils gele-
sen werden, die ihr Verhiltnis zu fremden religiosen Uberlieferungs-
gemeinschaften betrifft: »Die Kirche lehnt nichts von all dem ab, was
in diesen Religionen wahr und heilig ist« und erkennt auch in jenen
» Vorschriften und Lehren, die in manchem von dem abweichen, was
sie selbst fiir wahr hilt und lehrt, (...) einen Strahl jener Wahrheit,
die alle Menschen erleuchtet«”. Denn dieser »Strahl« der einen und
universellen Wahrheit hat in den Angehéorigen fremder religidser
Uberlieferungsgemeinschaften eine spezifische Forma Mentis er-

7 So in der Erkldrung »Nostra aetate«, die das Verhaltnis zu den nichtchristlichen Reli-
gionen betrifft, nr. 4.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

zeugt, kraft derer sie auch auf das Zeugnis des christlichen Glaubens
eine Antwort geben konnen, die sich von derjenigen unterscheidet,
die die Christen bisher auf die ihnen bezeugte Wahrheit gegeben ha-
ben. »So wird in jedem Volk die Fihigkeit, die Botschaft Christi auf
eigene Weise auszusagen, entwickelt und zugleich der lebhafte Aus-
tausch zwischen der Kirche und den verschiedenen Kulturen gefor-
dert«®.

b) Religiose Uberlieferungsgemeinschaften als
»Zeichen des Heils«

Insoweit gilt fiir die Partikularitit der christlichen Uberlieferungs-
gemeinschaft und die Universalitit des von ihr vertretenen Wahr-
heitsanspruchs alles, was zu dieser Frage von jeder konkreten histo-
rischen Uberlieferungsgemeinschaft gesagt werden muf. Anders
freilich stellt das Verhaltnis von Partikularitit und Universalitit sich
dar, wenn man nicht das Verhiltnis zwischen Uberlieferungsgemein-
schaften in Allgemeinen, sondern das Verhiltnis zwischen spezifisch
religiosen Uberlieferungsgemeinschaften ins Auge faflt. Das Mo-
ment der antizipatorischen Priasenz der Wahrheit, das zu jeder Erfah-
rung gehort, weil jede Erfahrung (im Unterschied zu einer bloen
Theorie) nicht nur eine »Annaherung« an die Wahrheit darstellt,
sondern eine Weise ihrer Gegenwart, gewinnt in den normativen
Zeugnissen, die in religiosen Uberlieferungsgemeinschaften weiter-
gegeben werden, eine besondere Gestalt.

Denn zur Eigenart der religiosen Erfahrung gehort es, daf8 fiir
den, der sie macht, das Ganze seiner Existenz, ja seine gesamte Erfah-
rungswelt, in der Begegnung mit dem Heiligen in eine Krise gerit.
Deren Ausgang ist nicht durch ein Gesetz der Notwendigkeit gesi-
chert, sondern verweist in seiner Kontingenz auf die »numinose Frei-
heit« des Heiligen (vgl. Band II, 169 ff.). Von der Entscheidung (dem
»Nutum«) dieser Freiheit hingt es ab, ob in der Stunde, in der das
Heilige gegenwiirtig erfahrbar wird, die Welt sich aus ihren Urspriin-
gen erneuert, oder ob sie unter der Ubermacht des Heiligen an ihr
Ende gerit. Darum ist die angemessene Auslegung der religiosen Er-
fahrung die » Archaiologfa«, die davon berichtet, wie das Heilige »im
Anfang« die Entscheidung zwischen Sein und Nichtsein der Welt ge-
fillt hat, verbunden mit der Ansage der Stunde, in der diese Ent-

8 Gaudium et spes nr. 44.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 525

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

526

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

scheidung in neuer Erscheinungsgestalt abbildhaft wiederkehrt (vgl.
Band II, 63 ff., 146 ff. u. 158 ff.). Auf solche Weise wird dasjenige Ob-
jekt der profanen Erfahrung, die in eine religiése Erfahrung »trans-
figuriert« worden ist, und zugleich das Subjekt, das diese Erfahrung
gemacht hat, zu einen »Bild«, d.h. zu einer erfahrbaren Erschei-
nungs- und Gegenwartsgestalt fiir das freie »Ja« des Heiligen, das
im Anfang gesprochen wurde und in der Stunde der religiosen Erfah-
rung neu und erneuernd wirksam wird (s. 0. 414 {. vgl. Band II, 179).

Driickt man diesen Sachverhalt in theologischer Sprache aus,
dann kann man das so verstandene »Bild« ein »Signum Salutis« nen-
nen, sofern man darunter nicht nur ein Mittel anschaulicher Infor-
mation versteht, sondern ein wirksames »Signum rememorativum,
demonstrativum et prognosticume. Die im Lichte der religiosen Er-
fahrung gedeutete Welt und das erfahrende Subjekt selbst werden
zum »Signum rememorativum« der Urspriinge, zum wirksamen
»Signum demonstrativumc fiir die neue und erneuernde Gegenwart
des Heiligen, zugleich aber zum »Signum prognosticum« einer Voll-
endung, in welcher das Heilige sein »Ja ohne Nein« zur Welt und
zum menschlichen Leben sprechen wird. Das Moment antizipatori-
scher Prisenz, das zu jeder Erfahrung gehort, gewinnt im Zusam-
menhang der spezifisch religiosen Erfahrung den Charakter der
»eschatologischen Antizipation« einer Vollendung, in der jene Com-
plexio oppositorum, die bis dorthin die Welt und das Leben des Men-
schen bestimmt, iiberwunden und das »Heil« des Menschen und der
Welt seine eindeutige End-Gestalt finden wird® (vgl. Band II, 177 f£.).
Dieses Zeichen des Heils kann »universal« heiflen, weil es dieses Heil
als die Zukunft der Welt im Ganzen und darum aller Menschen in
dieser Welt wirksam bezeugt.

Wenn nun der, der Erfahrungen dieser Art gemacht hat, sie an-
deren bezeugt, macht er auch sie fihig, die Zeichen des kommenden
Heils in ihrer Erfahrungswelt zu entziffern. Und die Uberlieferungs-
gemeinschaft, die dieses Zeugnis weitergibt, wird zur »Schule der Er-
fahrunge, die die Uberlieferungsgenossen dazu anleitet, im Lichte
dieses Zeugnisses auch ihre eigenen Erlebnisse in Inhalte religioser
Erfahrung zu transformieren und im Lichte der so moglich werden-
den Erfahrungen auch das tiberlieferte Zeugnis neu zu begreifen (vgl.
Band I, 197 ff. u. 1. Teilerg. S. 270ff. u. Band II, 46 ff. u. 133ff.). Da-
durch gewinnen die Uberlieferungsgenossen eine Forma Mentis,

° Vgl. Erfahrung als Dialog S. 7501f.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

durch die sie fihig werden, die Wahrheit der Uberlieferung auf ei-
genverantwortliche Weise zu bezeugen.

Sofern weiterhin — was keineswegs immer geschieht — diese
Uberlieferungsgemeinschaft ihr Zeugnis auch an fremde Hérer wei-
tergibt und diese einladt, sich die Begegnung mit der ihr zunichst
fremden Uberlieferung als einen Teil ihrer eigenen Geschichte anzu-
eignen (s. Band [, S. 269), wird auch sie selbst in ihrer durch die Wei-
tergabe des Zeugnisses geprigten Geschichte zu dem, was zuvor nur
der »erste Zeuge« gewesen ist: zum »Bild« fiir die heilschaffende Zu-
wendung des Heiligen und seinen Anspruch. Und in diesem Sinne
kann auch sie »fiir die Vélker« ein »Universale Signum Salutis« ge-
nannt werden.

¢)  Die Ekklesia Israel als Heilszeichen fiir die Volker

Es ist deutlich, dafs alles, was soeben iiber die spezifisch religiose Er-
fahrung, iiber ihren Zeugen und iiber die religiose Uberlieferungs-
gemeinschaft gesagt worden ist, auch auf die »Ekklesia tou Kyriou«
zutrifft, sei es in ihrer Gestalt als »Ekklesia Israel«, sei es in ihrer
Gestalt als christliche Kirche. Und doch ist damit das unverwechsel-
bare Proprium der christlichen Kirche noch nicht in den Blick gertickt
und deshalb auch der theologische Inhalt der Konzils-Aussagen tiber
das »Universale Sacramentum Salutis« noch nicht getroffen. Hier
nimlich gewinnt zunichst das Moment der Partikularitit eine beson-
dere Bedeutung; und deshalb ist auch der Anspruch auf Universalitdt
der von der Kirche verkiindeten Heilsbotschaft von besonderer Art.
In den hier vorgetragenen Uberlegungen zur Ekklesia Israel ist
deutlich geworden: Die Partikularitit dieser besonderen Uberliefe-
rungsgemeinschaft beruht, ihrem eigenen Selbstverstindnis nach,
auf einer »Erwihlung« aus einer Welt, die dem wahren Gott ent-
fremdet und im Dienst an »falschen Gétzen« befangen ist. Und diese
Erwihlung hatte die besondere Gestalt eines » Voriibergangs«, durch
den der Gott, der »alle Gotter Agyptens richtete«, die »Hauser der
Hebrier« verschont hat. Kraft dieser Erwihlung ist die Partikularitit
der »Ekklesia des Herrn« nicht blofs ein weiterer Beispielsfall fiir jene
Partikularitit, die jeder besonderen Uberlieferungsgemeinschaft zu-
kommt; sie griindet in einem Akt der freien gottlichen Erhaltungs-
gnade, die sich am Anfang der Geschichte Israels, aber auch immer
wieder im weiteren Verlauf dieser Geschichte, einen »Rest fiir ein
grofles Entrinnen« aufgespart hat (s.o. S. 136ff.,, 142ff. u. 268f.).

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 527

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

528

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

Und wenn diese partikulire Uberlieferungsgemeinschaft fiir ihre
Botschaft universale Bedeutung beanspruchen kann, dann deswegen,
weil auch »die Vélker«, kraft des mit Noah geschlossenen Bundes,
durch die gottliche Erhaltungsgnade vor einer neuen Sintflut be-
wahrt geblieben sind — nicht um bis zum Ende der Tage im Dienst
an fremden Gotzen zu verharren, sondern um fiir jenen Tag auf-
gespart zu bleiben, an dem die partikuldre Ekklesia Israel »zum Segen
fiir alle Sippen des Erdbodens« werden wird.

In diesem Sinne kann von der Ekklesia Israel gesagt werden:
Thre blofle Fortexistenz iiber alle Zeiten der Verfolgung und Zer-
streuung hinweg ist ein »Zeichen«, das auch den Volkern anzeigt,
daf ihre Erhaltung durch die Geschichte hindurch ein Ziel hat: das
Ziel, zuletzt an der Erwihlung Israels Anteil zu gewinnen. In diesem
Sinne ist die Erhaltung der Ekklesia Israel, wie sie bei der Heimkehr
aus der Babylonischen Gefangenschaft besonders deutlich geworden
ist, ein »Zeichen, das Gott unter den Volkern aufgerichtet hat«!.
Insbesondere der Heilskonig aus der »Wurzel Jesse« ist »aufgestellt
als ein Zeichen fiir die Volker. Thn werden die Volker verehren; und
sein Grab wird herrlich sein«'. Die fortexistierende Ekklesia Israel
selbst ist, unter ihrem »neuen David«, ein »Signum Universale Salu-
tis«, das, wenn man sich theologischer Sprache bedienen will, auch
ein »Sacramentum« (Mysterium) genannt werden kann, weil in
ihm der Heilsplan Gottes, das »Mysterium« im urspriinglichen Sinne
des Wortes, sein Signum demonstrativum et prognosticum findet.

Auf solche Weise wird die Ekklesia Israel in den gliicklichen
Stunden ihrer Geschichte, vor allem in der Stunde der Heimkehr
aus der Babylonischen Gefangenschaft, zum offenkundigen Zeichen
des gottlichen Heilsratschlusses: Durch die Erhaltung Israels durch
alle Phasen der Bedringnis und der Zerstreuung hindurch wird zu-
gleich offenbargemacht, dafl auch die Vélker, durch den mit Noah
geschlossenen Bund, durch alle Phasen der Siinde und des Gerichts
hindurch fiir ein kommendes Heil aufgespart sind. In den Phasen
neuer Bedringnis dagegen ist die gleiche Ekklesia Israel ein verbor-
genes Zeichen des gleichen gottlichen Heilsratschlusses: Erst am En-
de der Tage werden die »Konige der Vilker« in der Riickschau erken-
nen, dafd es die »Krankheiten« der ganzen Welt waren, die immer
wieder auf die Schultern dieses Volkes gelegt worden sind. Im Lichte

10 Jes 11,12.
T Jes 11,10.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

jahrhundertelanger Erfahrungen dieser Art kann gesagt werden: Die
Erscheinungen der Judenfeindlichkeit in der Geschichte konnen im-
mer wieder als Symptome der Krisen gedeutet werden, in die »die
Volker« geraten sind und die sie zu ihrer eigenen fiktiven Entlastung
auf dieses Volk »externalisiert« haben. Dafl darin ein gottlicher
Heilsratschlufs (Mysterion) am Werke war, der auf eine nicht mehr
fiktive, sondern reale Entlastung der Volker abzielte, ist zunachst
noch nicht offenbar. Der »Leidende Gottesknecht« ist insofern das
verborgene Heilszeichen und auch in diesem Sinne das »Mysterium«
des allumfassenden Heils.

d) Der Christus als » Lumen Gentium« —
Der Lobgesang des Simeon als Programm
einer entstehenden Christologie

Damit dieses verborgene Heilszeichen zum offenbaren Heilszeichen
werden kann, sodaf3 die »Konige sehen, was ihnen niemand gesagt
hat«'? (vgl. S.207f.), muf$ ein besonderes »Licht« aufleuchten, das
»den Schleier wegnimmt von den Vélkern«: jenes »Lumen ad re-
velationem gentiume, das Simeon in der von Lukas iiberlieferten
Kindheitsgeschichte Jesu in dem Kind aufleuchten sieht, das von sei-
nen Eltern in den Tempel gebracht wird'®. Die Ansage der Stunde, in
der dieses »Lumen Gentium« aufleuchtet, wird so zur eschatologi-
schen Zeitansage. Erst mit diesem Aufleuchten kommt die Geschich-
te Israels in ihre Fiille. Denn jetzt erst wird auch iiber dem »leidenden
Gottesknecht« die Herrlichkeit Gottes aufleuchten, sodaf3 das ver-
borgene Zeichen des Heils, das die Ekklesia Israel in ihrem stellver-
tretenden Leiden fiir die Volker ist, zum offenbaren Heilszeichen
wird, das auch die Volker die »Herrlichkeit des Volkes Israel« er-
fahren lafst".

So wird das Auftreten des Christus selbst zum entscheidenden
Zeichen des allumfassenden gottlichen Heilsratschlusses, von dem
nur in der Weise einer »eschatologischen Zeit-Ansage« angemessen
gesprochen werden kann. Freilich ist auch der Christus selber zu-
nichst ein verborgenes Zeichen, weil die Herrlichkeit Gottes an ihm
und durch ihn »sub contrario«, in der diesem Bedeutungsgehalt ent-

K

2 Jes. 52,15.
5 Luk 2, 29-34.
4 Luk2,2,32.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 529

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

530

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

gegengesetzten Erscheinungsgestalt, aufleuchtet: Er wird zu jenem
besonderen »leidenden Gottesknecht«, der die »Krankheit der Vol-
ker« nicht nur stellvertretend durchleidet, sondern damit auch
»heilt« (s.0.S.225ff.). Weil ihm dies nicht unmittelbar angesehen
werden kann, darum ist er ein »Zeichen, das widerspriichliche Reden
hervorruft« (Semeion antilegémenon). Diese widerspriichlichen Re-
den trennen nicht nur die Glaubenden von den Ungldubigen, sondern
lassen auch fiir die, die an Jesus glauben (und exemplarisch fiir seine
Mutter selbst) »mitten durch die eigene Seele hindurchgehen das
Schwert«?®. Die von Lukas iiberlieferte, allem Anschein nach aber
vor-lukanische Kindheitsgeschichte bringt dies an spaterer Stelle pro-
grammatisch in der Frage der Mutter zum Ausdruck: »Kind, warum
hast du uns das getan?«'6. Auf solche Weise macht das »Licht, das die
Verschleierung wegnimmt von den Vélkern, zugleich offenbar, wel-
che »hin und herlaufenden Gedanken« (inneren »Dialoge«) auf sonst
verborgene Weise das Herz jedes Einzelnen erfiillen. Das »Lumen ad
revelationem gentium« ist zugleich dazu bestimmt, »daf entschleiert
werden, heraus aus den Herzen der Vielen, ihre hin- und herlaufen-
den Gedanken«'. In all diesen Hinsichten erweist der Lobgesang des
Simeon sich als das Programm einer im Entstehen befindlichen Chri-
stologie'®.

Das »Lumen ad revelationem gentium« ist so zugleich das ent-
scheidende Zeichen dafiir, dafy der Heilsratschlufy (Mysterion) Got-
tes, der den gesamten Weltlauf bestimmt, in die Phase seiner ab-
schlielenden Realisierung eingetreten ist, wenn auch zunichst noch
auf verborgene Weise. Das Aufleuchten dieses »Lichts« ist in diesem
doppelten Sinne, als Zeichen des »Mysterion« Gottes und als zu-
nichst noch verborgenes Zeichen, das »Universale Sacramentum
(mysterion) Salutis«.

Und wenn diese Bezeichnung sekundir auch auf die Gemein-
schaft der Glaubenden angewandt wird, ist diese ekklesiologische
Verwendung des Begriffs in seiner urspriinglichen christologischen
Verwendung begriindet. Nicht zufillig beginnt eines derjenigen Do-
kumente des Zweiten Vatikanischen Konzils, in dem von der Kirche

5 Luk 2,35.
16 Luk 2,48.
7 Luk 2,34.
18 Zur Exegese des Simeon-Liedes vgl. R. Schaeffler, Fahigkeit zur Erfahrung, Freiburg
1982, 88-91.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

als »Universale Sacramentum« gesprochen wird, mit dem christo-
logischen Titel »Lumen gentium«. (Dabei muf3 freilich kritisch ange-
merkt werden: Das Konzilsdokument erwihnt das Lied des Simeon
nicht, aus dem dieser Christus-Titel entnommen ist, und es laf3t vor
allem den innigen Bezug nicht erkennen, der die Christus-Anrede
»Lumen ad revelationem gentium« mit der zweiten verbindet: »Glo-
ria plebis suae Israel«.)

e) Von der Christologie zur Ekklesiologie

Pradikate, die urspriinglich die besondere Sendung des Christus be-
zeichnen, kénnen nur dann auf die christliche Uberlieferungs-
gemeinschaft tibertragen werden, wenn der Christus selber als das
einzige »Organ« dieser Uberlieferung gilt: ihr einziger Kénig, Pro-
phet, Priester und Lehrer, alle anderen Diener an der Uberlieferung
aber »in persona Christi« sprechen und handeln (s.o. S. 400ff.). Die
Bewidhrungsprobe fiir deren Wirken aber besteht darin, daf3 sie die
Uberlieferungsgenossen auch in Zeiten, in denen Gottes Heilswirken
sich auf schmerzliche Weise verbirgt (eine »Tatsache« ist, »die sich
den Blicken entzieht«), zu jenem »Feststehen im Erhofften« fihig
machen, das »Glaube« heifst". Durch diese Hoffnung wird jene be-
sondere Art von Erfahrung moglich, durch die die Glaubenden im
notleidenden Bruder den leidenden Christus erkennen, zugleich aber
in ihrem Dienst am Bruder zum »Bild« werden, in dem dieser die
wirksame Gegenwart des heilschaffenden Christus entdecken kann
(s.0.S. 417 f.). In diesem Sinne kann dann auch die Kirche wirksame
»Zeichen des universalen Heils« setzen und selber zum »Universale
Sacramentum Salutis« transfiguriert werden.

Es ist daher konsequent, wenn die Konstitution »Gaudium et
spes« den Dienst an der »Menschenfamilie«, den »das Volk Gottes
in dieser Zeit seiner irdischen Pilgerschaft« leistet, als das entschei-
dende Zeichen des Heils versteht, das die Glaubenden zu geben ha-
ben, und daf3 sie diese Aufgabe darin begriindet sieht, daf3 die Ge-
meinschaft der Glaubenden, vor allem Handeln, schon ihrem Sein
nach das »Universale Sacramentum Salutis« ist?®. Nur weil dieses
Heil von Gott schon gewirkt ist, kann die Kirche es in dieser Weltzeit
wirksam bezeugen, obgleich sie selbst »noch zu dieser Weltzeit ge-

9 Hebr. 11,1,.
2 Gaudium et spes 45.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 531

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

532

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

hort« und »die Gestalt dieser Welt an sich trigt, die vergeht«?!. Thr
titiges Zeugnis hat daher den Charakter der eschatologischen Anti-
zipation, die nur dadurch moglich ist, daf3 »das Ende der Zeit bereits
zu uns gekommenc ist und »die Erneuerung der Welt [...] in dieser
Weltzeit in gewisser Weise wirklich vorweggenommen« wird (ibid).

Daraus ist zugleich ein Kriterium fiir die Praxis und fiir das
Selbstverstandnis der Kirche zu gewinnen: Nur in dem Mafle, in wel-
chem das Wirken der Kirche diesen Charakter der eschatologischen
Antizipation deutlich hervortreten lif3t, kann sie auch fiir ihr Sein
beanspruchen, ein signum rememorativum, demonstrativum et pro-
gnosticum jenes Heils zu sein, das von Gott schon gewirkt ist, am
Ende der Tage offenbar werden wird und inmitten der Zeit den Men-
schen je gegenwirtig zusagt werden will. Von der Eindeutigkeit aber,
mit der in allem Tun und Sprechen der Kirche dieser Charakter der
eschatologischen Antizipation hervortritt, hingt es ab, ob die Univer-
salitit des Dienstes, den sie allen Menschen anbietet, auf einer illu-
sionidren Vorstellung von der »Menschenfamilie« beruht, die deren
tatsachliche Zerrissenheit romantisch iiberspielt, oder ob auch diese
Einheit als eschatologische Hoffnung verstanden wird, die die Kirche
durch ihre »maskenfreie Bruderliebe« (anhypdkritos philadelphia)
schon heute auf wirksame Weise vorwegnimmt (vgl.o. S. 405ff.).
Sie kann, mit dem Konzil gesprochen, in dieser zerrissenen Mensch-
heit zum »Sacramentum Unitatis« werden??, weil sie, auch inmitten
einer heillosen Zeit, das wirksame Gegenwartszeichen des univer-
salen Heils ist, das »Universale Sacramentum Salutis«?3.

3. Partikularitit und Universalitit —
die zwei Seiten eines heilsgeschichtlichen Auftrages

Aus den soeben vorgetragenen Uberlegungen wird deutlich, wie die
Frage nach dem Verhiltnis von Partikularitdt und Universalitit, die
sich fiir jede Uberlieferungsgemeinschaft und vor allem fiir religiose
Uberlieferungsgemeinschaften stellt, durch eine Ekklesiologie der
christlichen Kirche auf spezifische Weise aufgeworfen und beant-
wortet wird.

Lumen Gentium 48.
Sacrosanctum Concilium nr. 26, vgl. nr. 1.
> Lumen Gentium 58 und Gaudium et spes 45.

N}

[}

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Partikularitit und Universalitit

Die Partikularitit der Ekklesia Israel, so hat sich gezeigt, beruht,
ihrem eigenen Selbstverstiandnis nach, auf einer freien gottlichen Er-
withlung. Durch sie wird das »erwihlte Volk« aus einer Menschheit,
die im Dienst an fremden Gottern befangen ist, zu Gottes »Sonder-
gut« gemacht. Die allgemeine Gott-Entfremdung der Welt bildet so
den dunklen Hintergrund, vor dem die Eigenart dieser besonderen
Uberlieferungsgemeinschaft gesehen werden muf. Daraus ergibt
sich die Pflicht, ein Volk zu sein, »das nicht ist wie die anderen Vol-
ker«. Das gilt auch fiir die Ekklesia des »Neuen Bundes«. Auch an sie
und nicht nur an die Ekklesia Israel richtet sich deswegen die Mah-
nung, »sich nicht mitprigen zu lassen ins Schema dieser Weltzeit«?*.
In Zeiten, in denen die christliche Gemeinde zur »Mehrheitsreli-
gion« ihres Kulturkreises geworden war, bestand die Gefahr, dafs die-
se Mahnung fiir tiberholt gehalten wurde, als hitte sie nur fiir eine
vergangene Zeit des »finsteren Heidentums« gegolten. Dann wird
der Wille zur Partikularitdt auch von manchen Christen fiir den Aus-
druck einer »Weltfeindlichkeit« gehalten, die mit der »Weltoffen-
heit« der christlichen Botschaft unvereinbar sei. Im Sinne des Apo-
stels dagegen gilt seine Mahnung so lange, bis der universale
Heilswille Gottes seine eschatologische Vollendung finden wird. Bis
dahin bleibt die Fahigkeit der Ekklesia Israel, in »dieser Welt« als eine
Minderheit zu leben, auch fiir die christliche Kirche ein maf3geblich
bleibendes Vorbild: Wer sich nicht als minderheitsfihig bewihrt,
kann der gottlichen Erwahlung nicht gerecht werden, inmitten »die-
ser« Welt ein Zeichen der »kommenden« zu sein. Und ebenso lange
bleibt die Bereitschaft, »sich mitprigen zu lassen ins Schema dieser
Weltzeit« der Ursprung der Versuchung, »zuriickzufallen in die alte
Torheit, in der die Vélker befangen sind®.

Eine philosophische Einiibung in die Theologie kann nun zei-
gen, daf3 diese besondere Form der Partikularitit nicht blof die be-
sonderen Inhalte religioser Uberzeugungen betrifft, sondern die
Form des Anschauens und Denkens als ganze. Denn Uberlieferungs-
gemeinschaften erzeugen in den Uberlieferungsgenossen eine »For-
ma Mentis«, und bestimmte, unter den »Volkern« weit verbreitete
religiose Uberlieferungsinhalte kénnen eine »Deformatio Mentis«
herbeifiihren, durch die die Fihigkeit zur Erfahrung fragmentarisch
wird. Was religios als »Dienst an fremden Gotzen« beschrieben wird,

2 Rom 12,2.
% Ps 85,8.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 533

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

534

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

léBt sich philosophisch als Folge einer solchen Deformatio des An-
schauens und Denkens verstehen, die sich in bestimmten Uberliefe-
rungsgemeinschaften stabilisiert hat. Es hat sich gezeigt, daf8 dies fiir
bestimmte »Archaiologien« und ihre kultische Vergegenwirtigng
zutrifft, z.B. fiir Mythen von Gétterkrieg und Goéttersieg oder von
einem »im Anfang« geschehenen lebenspendenden Tod einer Gott-
heit. Wer dieser Deformatio verfillt, hilt es fiir geboten, der Befrei-
ung aus diesem Zustand einen »frommen Widerstand« entgegen-
zusetzen (s.o. Band II, 191ff.). Dieser Widerstand kann dann nur
durch ein Ereignis iiberwunden werden, das der Betroffene nicht
selbst herbeifithren kann und in dem er, wenn es eintritt, den Aus-
druck einer gottlichen Freiheit sehen muf3 (s. 0. S. 95 ff. u. 107 ff., vgl.
Band II, 74f. u. 1571.).

Die Universalitdt der Heilsbotschaft dagegen, wie sie in der
»Ekklesia tou Kyriou« verstanden wird, erschépft sich nicht darin,
daf3 diese Uberlieferungsgemeinschaft ebenso wie jede andere eine
Schule der Erfahrung ist, und dafs jede Erfahrung, wenn sie gemacht
und gesichert ist, eine objektive Geltung »fiir alle« beanspruchen
kann. Diese besondere Art von Universalitit beruht vielmehr darauf,
dafl die bezeugten Ereignisse (von der Herausfiihrung Israels aus
Agypten bis zur Auferweckung des Christus) »Heilszeichen« sind,
die die Welt fiir eine Zukunft offenhalten, die alle Menschen betrifft:
Die besondere Erhaltungsgnade, der diese besondere Uberlieferungs-
gemeinschaft ihren Fortbestand durch die Zeiten verdankt, ist darauf
ausgerichtet, die allgemeine Erhaltungsgnade, die allen Menschen
durch den Bund mit Noah zugesprochen worden ist, in ihre Fiille zu
bringen. Der Welt wirksam zu bezeugen, daf3 diese Zukunft ihr of-
fensteht, ist die Aufgabe jenes »Universale Signum Salutis«, das fiir
die Volker aufgerichtet ist. In der Aufgabe, der so verstandenen Uni-
versalitit des gottlichen Heilswillens zu dienen, kommt die Ekklesia
Israel mit der Kirche des Neuen Bundes tiberein.

Eine philosophische Einiibung in die Ekklesiologie kann nun
zeigen, daf8 der Anspruch auf objektive Geltung, den jede Erfahrung
erhebt, angesichts der Partikularitat und historischen Variabilitit al-
ler menschlichen Formen des Anschauens und Denkens vom histori-
schen Skeptizismus bedroht ist; sie kann vor diesem nur dann be-
wahrt werden, wenn dieser Anspruch sich auf eine Hoffnung
griindet, deren Berechtigung philosophisch postuliert werden muf,
wenn Erfahrung moglich sein soll, die aber nur durch das Zeugnis
religioser Erfahrung dem Menschen wirksam zugesprochen werden

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Partikularitit und Universalitit

kann. Darum sind derartige Zeugnisse, zugleich mit ihrem spezifisch
religiosen Inhalt und tiber ihn hinaus, von allgemeiner, transzenden-
taler Bedeutung fiir die menschliche Erfahrungsfihigkeit tiberhaupt.

Welche Erfahrungen es sind, deren Bezeugung den Hérern der
religiosen Botschaft ein »Feststehen im Erhofften« moglich machen,
183t sich philosophisch nicht aus Griinden apriori deduzieren. Wohl
aber laf3t sich philosophisch zeigen, daff angesichts eines Zustands
der Welt, der die Menschen bei Strafe des Nicht-Uberlebens nétigt,
sich »in ihr Schema mitprdgen zu lassen«, der Zuspruch der Hoff-
nung nur durch Berufung auf ein »Zeichen« moglich ist, in welchem
das verheiflene Heil »sub contrario, in der seinem Bedeutungsgehalt
entgegengesetzten Erscheinungsform, anzitipiert wird. Das gilt fiir
den »leidenden Gottesknecht«, von dem der Prophet spricht, nicht
weniger als fiir den gekreuzigten Gottessohn, von dem die christliche
Verkiindigung spricht. Das »Heilszeichen« wird deswegen notwendi-
gerweise ein »Semeion antilegémenon« sein, ein Zeichen, bei dessen
Auslegung die Menschen in den inneren Widerstreit ihrer »hin- und
herlaufenden Gedanken« geraten. Ob die Menschen dabei, um es
noch einmal mit den Worten des Simeon-Liedes zu sagen, angesichts
dieses inneren Widerstreits endgiiltig »zu Fall kommen« oder »wie-
der aufstehen«, hidngt nicht von ihrer interpretatorischen Meister-
schaft ab, sondern von einem an ihnen geschehenden kontingenten
Ereignis, in dem sie, wenn es eintritt, den Ausdruck einer gottlichen
Freiheit erkennen.

Die christliche Botschaft aber sagt ihren Horern zu, daf3 dieser
Akt der gottlichen Freiheit in Christi Tod und Auferweckung gesche-
hen sei. Erst der Eine, der als der »leidende Gottesknecht« die Gott-
Ferne der ganzen Welt nicht nur stellvertretend durchlitten, sondern
in seinem Sterben und Auferstehen iiberwunden hat, macht deutlich,
daf3 das Heil, fiir das alle Vélker seit dem Bund mit Noah aufgespart
geblieben sind, schon gewirkt ist. Erst das Heilszeichen, das in Chri-
stus aufgerichtet ist, verleiht, nach christlichem Verstindnis, auch
dem Heilszeichen, das die leidende Ekklesia Israel ist, seine volle Ein-
deutigkeit. Die Volker hatten dieses Leiden Israels fiir ein Zeichen
seiner Verwerfung durch Gott gehalten. »Wir aber hielten ihn fiir
den, den Gott geschlagen hat«?. Erst im Lichte des Zeichens, das
Christus ist, wird auch die Geschichte Israels, unter Einschluf3 aller
erfahrenen Bedringnisse, als Zeichen seiner Erwihlung offenbar, die

2 Jes 53,4.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 535

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

536

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

in dem »erwihlten Sohng, seinem Leiden und seiner Auferweckung
in ihre Fiille gelangt ist.

Ein solcher Akt der gottlichen Freiheit lafst sich nicht aus Griin-
den seiner Notwendigkeit philosophisch deduzieren; wohl aber kann
die Philosophie, wenn sie die Ansage eines solchen Ereignisses zur
Kenntnis nimmt, ihrerseits daraus lernen, daf$ der philosophische Be-
griff, der der Geschichte der Vernunft in ihrem Durchgang durch ihre
Krise gerecht werden will, ein dialektischer Begriff sein muf3, und
dafl er dabei nicht nur einer Dialektik des sich in einer Geschichte
entfaltenden Wesens Gottes und der Menschen, sondern vor allem
der spezifischen Dialektik der Freiheit Rechnung tragen muf. Phi-
losophische Versuche, aus der Theologia Crucis Impulse fiir ein in
diesem Sinne dialektisches Selbstverstandnis der Vernunft zu gewin-
nen, machen deutlich, daf§ die Botschaft vom Kreuz gerade in ihrer
unverwechselbaren Partikularitit insofern universale Bedeutung hat,
als sie den Menschen an die Dialektik seiner Freiheit erinnert, die aus
keinem Gesetz der Notwendigkeit hergeleitet werden kann (s.o.
S. 363 1f.).

Freilich erschopft sich jene Universalitit, die die christliche Bot-
schaft fiir die von ihr verkiindete Wahrheit in Anspruch nimmt,
nicht darin, allgemein philosophische Uberlegungen zur Dialektik
der Freiheit und zur Geschichte der Vernunft angeregt zu haben. Sie
schirft nicht nur den Blick fiir das Verhiltnis von Freiheit, Vernunft
und Geschichte, das zum Wesen des Menschen gehort, sondern
spricht ihren Horern eine Hoffnung zu, die nur sie ihnen zu vermit-
teln vermag. Aber wenn die Philosophie einmal zu jener dialekti-
schen Form des Denkens gefunden hat, die diesem allgemeinen Ver-
hiltnis von Freiheit, Vernunft und Geschichte entspricht, kann sie
zugleich ein Kriterium aufstellen, an dem auch diese besondere Bot-
schaft sich bewihren muf3. Der Anspruch dieser Botschaft auf univer-
selle Geltung muf sich dadurch als berechtigt erweisen, daf sie, iiber
ihren spezifisch religiosen Inhalt hinaus, alle menschliche Erfahrung
in einen neuen Kontext stellt: in den Kontext einer Geschichte, in der
alle Erfahrungen aller Menschen einen neuen Ort und damit einen
neuen Stellenwert und eine neue Bedeutung gewinnen. Das »Lichtc,
dessen Aufleuchten sie ansagt, mufs zugleich ein neues »Lesen im
Buche der Welt« mdoglich machen, das auch in allen Erfahrungen
der »Ferne« Gottes und seines »verborgenen Angesichts« die » Vesti-
gia Salutis« wiederentdeckt. Nur so kann das »Verbum externumc,
das der Horer sich nicht selber sagen konnte, von einem »Heil« spre-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Partikularitit und Universalitit

chen, dessen Zeichen der Horer nicht abseits von seiner eigenen Ge-
schichte, sondern inmitten ihrer, in der Vielfalt seiner eigenen Er-
fahrungen, aufzufinden vermag.

Das »Universale Sacramentum Salutis«, das die Kirche bezeugt
und das sie in ihrem Dienst an Gottes Wort und Heilstat selber ist,
bewihrt seine erleuchtende Kraft darin, dafl es keinen Bereich
menschlicher Erfahrung gibt, der nicht auch seinerseits in ein solches
»Zeichen des Heils« transfiguriert werden kénnte. Nur so werden die
Horer der Botschaft zu eigenverantwortlichen Zeugen ihrer Wahr-
heit. Das gilt nicht nur fiir immer neue Generationen der Glauben-
den, sondern auch fiir die Angehérigen bisher fremder Uberliefe-
rungsgemeinschaften. Die Universalitdt des »Sacramentum Salutis«
bewihrt sich dadurch, dafi es auch diejenigen, die bisher »Fremde«
waren, zu einer eigenen Antwort auf die Botschaft befahigt, zu einer
Antwort, die nur sie aufgrund ihrer besonderen, in ihrer Geschichte
herausgebildeten Forma Mentis zu geben vermégen?. So wird, nach
den Worten des Konzils, das »Sacramentum Salutis« zugleich zum
»Sacramentum Unitatis«, und zwar nicht nur mit Bezug auf die
Einheit der Kirche, sondern auch mit Bezug auf die Einheit der
»Menschenfamilie«. Und als antizipatorisch wirksames Zeichen die-
ser Einheit bewihrt das Zeichen des Heils, das die Kirche in ihrer par-
tikuldren Unverwechselbarkeit gibt, zugleich die Universalitit seiner
Geltung.

Eine philosophische Theorie, die die Erfahrung als einen Dialog
mit der Wirklichkeit versteht und Uberlieferungsgemeinschaften als
Schulen dieser Erfahrung begreift, kann, so hat sich gezeigt, auch
einen Beitrag zum Verstindnis des Dialogs zwischen unterschiedli-
chen Uberlieferungsgemeinschaften leisten und so zu einem Ver-
stindnis dessen beitragen, welche Rolle in diesem Dialog die Ekklesia
Israel und die Kirche des Neuen Bundes fiir sich in Anspruch neh-
men: die Rolle eines antizipatorischen Zeichens jener Vollendung,
auf die hin alle Partialgeschichten partikulirer Uberlieferungs-
gemeinschaften auf dem Wege sind. Das philosophische Postulat,
das alle Partialgeschichten von diesem gemeinsamen Ziele her deutet
(Erfahrung als Dialog 685, vgl. 0. S. 466). und die christliche Verkiin-
digung, die den Auseinanderfall dieser Partialgeschichten als eine
Folge der Siinde, die wiedererlangte Einheit der Menschenfamilie
als eine gottliche Gnaden-Zusage versteht, legen sich gegenseitig aus.

¥ Vgl. Gaudium et Spes nr. 44.

Philosophische Einiibung in die Theologie IlI A 537

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

Und so gilt auch fiir die hier versuchte Philosophische Einiibung in
die Christologie und Ekklesiologie, was an fritherer Stelle (Band II,
420) von der Philosophischen Einiibung in die Gotteslehre gesagt
worden ist: Auch sie ist ein Beispiel fiir den hermeneutischen Dienst,
den die Zeugnisse des Glaubens und eine weiterentwickelte Tran-
szendentalphilosophie sich gegenseitig leisten konnen.

538 SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 12:31:31.



https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils
	2. Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«
	a) Überlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen als »Zeichen der Wahrheit«
	b) Religiöse Überlieferungsgemeinschaften als »Zeichen des Heils«
	c) Die Ekklesia Israel als Heilszeichen für die Völker
	d) Der Christus als »Lumen Gentium« – Der Lobgesang des Simeon als Programm einer entstehenden Christologie
	e) Von der Christologie zur Ekklesiologie

	Partikularität und Universalität – die zwei Seiten eines heilsgeschichtlichen Auftrages

