
Ein Ausblick: Der theologische Begriff des
»Universale Sacramentum Salutis« –
Ausdruck des �bergangs von der Christologie
zur Ekklesiologie

Die vorangehenden Bände der hier vorgelegten Untersuchung wur-
den mit einem »Ausblick« abgeschlossen, der sich auf ein Gebiet be-
zog, das jenseits der Zuständigkeit des Philosophen liegt. Dieser Aus-
blick war jedesmal von der Hoffnung geleitet, daß philosophische
Überlegungen auch der Theologie neue Perspektiven für die Behand-
lung ihrer Probleme aufschließen können.

Der Erste Band hat in seinem Zweiten Teil »Gotteswort im
Menschenwort« unter sprachphilosophischen Gesichtspunkten die
Eigenart des religiösen Wortes, die Bedeutung normativer Texte für
religiöse Überlieferungsgemeinschaften und die Aufgaben ihrer
sachgerechten Auslegung beschrieben. Dieser Band endete mit
einem Ausblick auf die theologischen Begriffe von »Geist« und »In-
spiration« (s. Band I, 429–435). Der Zweite Band »Philosophische
Einübung in die Gotteslehre« behandelte unter transzendentalphi-
losophischen Gesichtspunkten die Frage nach dem spezifischen Ge-
genstandsbezug des Sprechens von Gott, dem Verhältnis solchen
Sprechens zur religiösen, aber auch zur profanen Erfahrung und die
Frage nach Kriterien, die sich daraus für das Sprechen von Gott erge-
ben. Er endete mit einem Ausblick auf das theologische Programm-
wort »Credere Deum Deo et in Deum« (s. Band II, 413–426). Dieser
Dritte Band der hier vorgelegten Untersuchung hat unter dem Titel
»Philosophische Einübung in die Ekklesiologie und Christologie«
unter transzendentalphilosophischen und zugleich geschichtsphilo-
sophischen Gesichtspunkten die Eigenart und Funktion religiöser
Überlieferungen, ihrer Institutionalisierung und ihrer Organe be-
schrieben und auch die Verkündigung von Jesus als dem Christus in
diesen Zusammenhang eingeordnet. Auch er soll mit einem Ausblick
auf die Verwendung eines theologischen Begriffs abgeschlossen wer-
den: des Begriffs »Universale Sacramentum Salutis«.

Dieser Begriff kann, wie sogleich zu zeigen sein wird, als ein
»Christus-Titel« verstanden werden, der die besondere Sendung des

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 519

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christus in der Geschichte anzeigt. Das Zweite Vatikanische Konzil
dagegen hat ihn zur Bezeichnung der Kirche verwendet. In beiderlei
Verwendungen ist dieser Begriff, unter religionsphilosophischen Ge-
sichtspunkten, aus zwei Gründen von Interesse: Einerseits beschreibt
er den Ort, den der Christus (und sekundär auch die Kirche) in der
Geschichte Gottes mit den Menschen einnimmt, näherhin in der Ge-
schichte der »Ekklesia Israel«. Das »Heilszeichen« zeigt die Krisis
dieser Geschichte an und zugleich den Weg, der zu ihrer Überwin-
dung führt. Andererseits enthält dieser Begriff die theologische Ant-
wort auf die Frage: Auf welche Weise kann die unverwechselbar hi-
storische Identität einer Person (in diesem Falle des Christus) und die
Partikularität einer konkreten historischen Überlieferungsgemein-
schaft (in diesem Falle der Kirche) mit dem Anspruch auf universale
Bedeutung zusammengedacht werden? Auch in diesem Falle besteht
die Absicht darin, zu prüfen, ob eine philosophische »Einübung« Per-
spektiven aufschließen kann, die auch der Theologie dazu dienen
können, Klarheit über ihre eigenen Aufgaben zu gewinnen.

1. Die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils

Zunächst seien die entsprechenden Äußerungen des Konzils in Erin-
nerung gerufen. Das Dokument, das die Feier der Liturgie betrifft,
die Konstitution »Sacrosanctum Concilium«, nennt die Kirche das
»Sacramentum Unitatis« und meint damit zunächst die Einheit der
Kirche selbst, die in der Feier der Liturgie »sichtbar gemacht« und
zugleich »wirksam vollzogen« wird1. Die Konstitution »Lumen Gen-
tium«, in der das Selbstverständnis der Kirche dargelegt werden soll,
nennt diese das »Universale Sacramentum Salutis« und versteht die-
ses als eine Gestalt eschatologischer Antizipation. Die Kirche setzt
nicht nur »bis zum Ende der Zeiten« wirksame Zeichen des kommen-
den Heils aller Menschen, sondern ist selber ein solches antizipatori-
sches und zugleich wirksames Zeichen, obgleich sie »in all ihren Sa-
kramenten und Einrichtungen, die noch zu dieser Weltzeit gehören,
die Gestalt dieser Welt an sich trägt, die vergeht«, sodaß sie »selbst
zu der Schöpfung gehört, die bis jetzt noch seufzt und in Wehen liegt
und die Offenbarung der Kinder Gottes erwartet«. Die Zeichen, die
die Kirche setzt, und das Zeichen, das sie selber ist, zeigen das herbei-

520 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

1 Sacrosanctum Concilium nr. 26.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gekommene Ende der Zeiten an. Denn »das Ende der Zeit ist bereits
zu uns gekommen, und die Erneuerung der Welt ist unwiderruflich
schon begründet und wird in dieser Weltzeit in gewisser Weise wirk-
lich vorweggenommen«2.

Die Universalität des von Gott für alle Menschen gewirkten
Heils ist auch der Grund für die Universalität des Dienstes, den die
Kirche allen Menschen schuldet. Das »Sacramentum Salutis« ist des-
halb zugleich »Signum Unitatis«, wobei mit »Einheit« an dieser Stel-
le nicht nur die Einheit der Kirche gemeint ist, sondern die Einheit
der Menschheit. »Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakra-
ment, das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung
mit Gott und für die Einheit der ganzen Menschheit«3. Sie kann je-
doch ihren Dienst an der Menschheit nur dadurch leisten, daß sie
dieser das schon gewirkte, aber noch nicht offenbar gewordene Heil
in der jeweiligen Gegenwart wirksam bezeugt. Dies geschieht in der
Setzung wirksamer Zeichen dieses Heils im Gottesdienst, aber auch
in allen Bereichen profanen Wirkens. Davon spricht die Konstitution
»Gaudium et Spes«, die das Verhältnis der Kirche zur »Welt von heu-
te« beschreibt. Und wiederum wird ausgeführt, daß alle signa reme-
morativa, demonstrativa et prognostica dieses Heils, die die Kirche
setzt, darin begründet sind, daß sie selber ein solches wirksames Zei-
chen des schon gewirkten, für die Zukunft erhofften und gegenwär-
tig wirksamen Heilswirkens Gottes ist. »Alles, was das Volk Gottes in
dieser Zeit seiner irdischen Pilgerschaft der Menschenfamilie an Gu-
tem mitteilen kann, kommt letztlich daher, daß die Kirche das »Uni-
versale Sacramentum Salutis« ist, welches das Geheimnis der Liebe
Gottes zu den Menschen zugleich offenbart und verwirklicht«4.

2. Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen
»Sacramentum Salutis«

Um nun zu untersuchen, was eine Philosophische Einübung in die
Ekklesiologie und Christologie dazu beitragen kann, diese theologi-
schen Aussagen verständlich zu machen, aber auch Kriterien zu ihrer
Beurteilung bereitzustellen, ist zunächst an früher erreichte Ergeb-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 521

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

2 Lumen Gentium nr. 48.
3 Lumen Gentium nr. 1.
4 Gaudium et spes 45.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisse der hier vorgelegten Untersuchung zu erinnern, die die Bedeu-
tung historischer Überlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen
und die spezielle Bedeutung religiöser Überlieferungsgemeinschaft
im Besonderen betrafen.

a) Überlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen als
»Zeichen der Wahrheit«

Überlieferungsgemeinschaften, so wurde an früherer Stelle gesagt,
haben eine transzendentale Funktion, weil jene »Forma Mentis«, die
notwendig ist, wenn subjektive Erlebnisse in Inhalte objektiv gültiger
Erfahrung transformiert werden sollen, nicht vom Individuum allein
in der Kürze seiner Lebenszeit erworben werden kann. Die »Forma
Mentis« ist vielmehr das Ergebnis einer »Formatio«, eines Vorgangs,
der die Generationen übergreift und deswegen eine jeweils konkrete
Überlieferungsgemeinschaft erfordert. Das ausgezeichnete Beispiel
dafür ist die Sprache, die das Anschauen und Denken der Individuen
prägt und immer die konkrete Sprache einer konkreten, die Genera-
tionen überdauernden Sprachgemeinschaft ist (vgl. Band I, 251 ff.,
1. Teilerg. 270 ff. und 2. Teilerg. S. 320 ff.). Schon bei dieser Betrach-
tung entsteht das Problem, wie sich die Partikularität der jeweils kon-
kreten Überlieferungsgemeinschaft und mit ihr die historische Be-
dingtheit der Anschauungs- und Denkformen, die sich in derartigen
Überlieferungen ausbilden, zur Universalität des Geltungsanspruchs
verhält, den jede Erfahrung (im Unterschied vom bloß subjektiven
Erleben) erheben kann.

Denn der Prozeß der Formatio Mentis verläuft in unterschiedli-
chen Überlieferungen auf unterschiedliche Weise, und aus diesem
Prozeß geht jeweils eine bestimmte Form des Anschauens und Den-
kens hervor, durch die die Angehörigen der verschiedenen Überliefe-
rungsgemeinschaften sich voneinander unterscheiden. Dies wieder-
um hat zur Folge, daß jede Überlieferungsgemeinschaft auf je
besondere Weise zu einer Schule der Erfahrung wird und ihre Mit-
glieder zu besonderen Weisen der Erfahrung befähigt, die den Mit-
gliedern anderer Überlieferungsgemeinschaften nicht unmittelbar
zugänglich sind. Andererseits schließt der Geltungsanspruch der Er-
fahrungen, die auf solche Weise gewonnen werden, die Überzeugung
ein, einen Anspruch des Wirklichen beantwortet und durch diese
Antwort zur Sprache gebracht zu haben, der sich nicht nur an be-
stimmte Menschen unter bestimmten historischen Bedingungen

522 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtet, sondern an alle Menschen zu allen Zeiten. Das kommt in der
alten Verstandesregel zum Ausdruck »Semel verum, semper verum«,
»Was sich einmal in einer objektiv gültigen Erfahrung als wahr er-
wiesen hat, ist immer und für alle wahr«, d. h. stellt einen Maßstab
auf, an dem sich die subjektiven Ansichten und Absichten aller Men-
schen aller Zeiten zu bewähren haben. Soll dieser Widerspruch nicht
zu einem Skeptizismus führen, der den Anspruch auf Wahrheit ins-
gesamt für eine Illusion erklärt, dann muß es möglich sein, auch sol-
che Zeugnisse der Erfahrung, die sich in den Dokumenten jeweils
fremder Überlieferungen finden, in das jeweils eigene Selbst- und
Weltverständnis aufzunehmen und so einen Prozeß in Gang zu brin-
gen, dessen Ziel in einem besonderen Vernunftpostulat zum Aus-
druck kommt: »Jede der geschichtlich entstandenen Bewußtseinsfor-
men und jede der ihnen entsprechenden Weisen, wie das Wirkliche
dem Bewußtsein mit dem Anspruch auf Maßgeblichkeit begegnet,
darf als Antizipationsgestalt eines kommenden allumfassenden Ori-
entierungssystems begriffen werden, das eine allumfassende Kom-
munikationsgemeinschaft möglich macht. Diese stellt das gemein-
same Ziel aller »Sondergeschichten« von Kulturen und Gruppen
dar. In jeder Begegnung zwischen Mitgliedern unterschiedlicher Er-
zähl- und Überlieferungsgemeinschaften wird diese kommende uni-
versale Kommunikationsgemeinschaft antizipatorisch präsent«5.

Denn »jede gelingende Begegnung zwischen Menschen, deren
Anschauen und Denken durch eine je unterschiedlich verlaufende
Geschichte je spezifisch geprägt ist, bezeugt die intendierte Identität
der »je größeren« Wahrheit«, deren Erkenntnis wir uns, solange die
Geschichte währt, auf je unterschiedliche Weise zur Aufgabe setzen
und die wir in dialogischer Perspektivität auf je vorläufige Weise er-
fassen. So sind wir bei jenem Dialog mit der Wirklichkeit, der »Er-
fahrung« heißt, von der Hoffnung geleitet, daß wir in jedem Akt der
Erfahrung und insbesondere in jedem Akt der Begegnung diese Zu-
kunft antizipieren«, uns also ihr nicht nur annähern, sondern sie
wirksam vorwegnehmen. »Sofern diese Hoffnung nötig ist, wenn Er-
fahrung möglich sein soll, bildet sie den Inhalt eines theoretischen
Vernunftglaubens, dessen Berechtigung nicht theoretisch zu bewei-
sen, wohl aber durch jeden Schritt gelingender Erfahrung zu bezeu-
gen ist«6.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 523

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

5 Erfahrung als Dialog 685.
6 Erfahrung als Dialog 646, vgl. in diesem Werk Band I,137ff. und Band II,25 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Will man diesen transzendentalphilosophischen Befund in einer
Sprache ausdrücken, der die Vergleichbarkeit mit der theologischen
Aussage des Konzils deutlich macht, ohne die Differenzen einzueb-
nen, dann könnte man so formulieren: Jede historische Überliefe-
rungsgemeinschaft ist durch das Zeugnis, das sie den Angehörigen
anderer Überlieferungsgemeinschaften gibt, ein »Universale Signum
Veritatis« – kein »Zeichen des Heils«, das wäre ein spezifisch theo-
logischer Begriff, der die Differenz der Kirche von anderen Überlie-
ferungsgemeinschaften zum Ausdruck bringen soll, aber ein Signum
demonstrativum et prognosticum für die Einheit der Wahrheit, die
für alle Menschen gilt. Und sie ist deswegen auch ein »universelles
Zeichen«, das für alle Menschen etwas gegenwärtig anzeigt, was das
Ziel ihrer gemeinsamen Hoffnung bildet. Dabei handelt es sich nä-
herhin, auch in ganz profanen Zusammenhängen, um ein »wirk-
sames Zeichen«, sofern es die, die es wahrzunehmen bereit sind, zu
einer »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens« befähigt, kraft wel-
cher auch für sie die Begegnung mit dem, was ihnen ursprünglich
fremd war, zum Teil ihrer eigenen Geschichte werden kann.

Das schließt freilich für jede Überlieferungsgemeinschaft, die
solche wirksamen Zeichen der Wahrheit setzt und selber ein solches
Zeichen ist, die Verpflichtung ein, zu einem Dialog mit den Mitglie-
dern anderer Überlieferungsgemeinschaften bereit zu sein. Dann
wird sie auch im Zeugnis der Anderen die Antwort erkennen, die
diese auf einen so nur von ihnen erfahrenen Anspruch des Wirk-
lichen gegeben haben, und im Echo dieser Antwort die Wahrheit zu
entdecken, die auch sie unter ihren Anspruch stellt. In diesem Sinne
– und nicht in dem herablassenden Sinne, in welchem zuweilen von
dem »Körnchen Wahrheit« gesprochen wird, das auch im größten
Irrtum noch enthalten ist – kann auch die Aussage des Konzils gele-
sen werden, die ihr Verhältnis zu fremden religiösen Überlieferungs-
gemeinschaften betrifft: »Die Kirche lehnt nichts von all dem ab, was
in diesen Religionen wahr und heilig ist« und erkennt auch in jenen
»Vorschriften und Lehren, die in manchem von dem abweichen, was
sie selbst für wahr hält und lehrt, (…) einen Strahl jener Wahrheit,
die alle Menschen erleuchtet«7. Denn dieser »Strahl« der einen und
universellen Wahrheit hat in den Angehörigen fremder religiöser
Überlieferungsgemeinschaften eine spezifische Forma Mentis er-

524 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

7 So in der Erklärung »Nostra aetate«, die das Verhältnis zu den nichtchristlichen Reli-
gionen betrifft, nr. 4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeugt, kraft derer sie auch auf das Zeugnis des christlichen Glaubens
eine Antwort geben können, die sich von derjenigen unterscheidet,
die die Christen bisher auf die ihnen bezeugte Wahrheit gegeben ha-
ben. »So wird in jedem Volk die Fähigkeit, die Botschaft Christi auf
eigene Weise auszusagen, entwickelt und zugleich der lebhafte Aus-
tausch zwischen der Kirche und den verschiedenen Kulturen geför-
dert«8.

b) Religiöse Überlieferungsgemeinschaften als
»Zeichen des Heils«

Insoweit gilt für die Partikularität der christlichen Überlieferungs-
gemeinschaft und die Universalität des von ihr vertretenen Wahr-
heitsanspruchs alles, was zu dieser Frage von jeder konkreten histo-
rischen Überlieferungsgemeinschaft gesagt werden muß. Anders
freilich stellt das Verhältnis von Partikularität und Universalität sich
dar, wenn man nicht das Verhältnis zwischen Überlieferungsgemein-
schaften in Allgemeinen, sondern das Verhältnis zwischen spezifisch
religiösen Überlieferungsgemeinschaften ins Auge faßt. Das Mo-
ment der antizipatorischen Präsenz der Wahrheit, das zu jeder Erfah-
rung gehört, weil jede Erfahrung (im Unterschied zu einer bloßen
Theorie) nicht nur eine »Annäherung« an die Wahrheit darstellt,
sondern eine Weise ihrer Gegenwart, gewinnt in den normativen
Zeugnissen, die in religiösen Überlieferungsgemeinschaften weiter-
gegeben werden, eine besondere Gestalt.

Denn zur Eigenart der religiösen Erfahrung gehört es, daß für
den, der sie macht, das Ganze seiner Existenz, ja seine gesamte Erfah-
rungswelt, in der Begegnung mit dem Heiligen in eine Krise gerät.
Deren Ausgang ist nicht durch ein Gesetz der Notwendigkeit gesi-
chert, sondern verweist in seiner Kontingenz auf die »numinose Frei-
heit« des Heiligen (vgl. Band II, 169 ff.). Von der Entscheidung (dem
»Nutum«) dieser Freiheit hängt es ab, ob in der Stunde, in der das
Heilige gegenwärtig erfahrbar wird, die Welt sich aus ihren Ursprün-
gen erneuert, oder ob sie unter der Übermacht des Heiligen an ihr
Ende gerät. Darum ist die angemessene Auslegung der religiösen Er-
fahrung die »Archaiología«, die davon berichtet, wie das Heilige »im
Anfang« die Entscheidung zwischen Sein und Nichtsein der Welt ge-
fällt hat, verbunden mit der Ansage der Stunde, in der diese Ent-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 525

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

8 Gaudium et spes nr. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheidung in neuer Erscheinungsgestalt abbildhaft wiederkehrt (vgl.
Band II, 63 ff., 146 ff. u. 158 ff.). Auf solche Weise wird dasjenige Ob-
jekt der profanen Erfahrung, die in eine religiöse Erfahrung »trans-
figuriert« worden ist, und zugleich das Subjekt, das diese Erfahrung
gemacht hat, zu einen »Bild«, d. h. zu einer erfahrbaren Erschei-
nungs- und Gegenwartsgestalt für das freie »Ja« des Heiligen, das
im Anfang gesprochen wurde und in der Stunde der religiösen Erfah-
rung neu und erneuernd wirksam wird (s. o. 414 f. vgl. Band II, 179).

Drückt man diesen Sachverhalt in theologischer Sprache aus,
dann kann man das so verstandene »Bild« ein »Signum Salutis« nen-
nen, sofern man darunter nicht nur ein Mittel anschaulicher Infor-
mation versteht, sondern ein wirksames »Signum rememorativum,
demonstrativum et prognosticum«. Die im Lichte der religiösen Er-
fahrung gedeutete Welt und das erfahrende Subjekt selbst werden
zum »Signum rememorativum« der Ursprünge, zum wirksamen
»Signum demonstrativum« für die neue und erneuernde Gegenwart
des Heiligen, zugleich aber zum »Signum prognosticum« einer Voll-
endung, in welcher das Heilige sein »Ja ohne Nein« zur Welt und
zum menschlichen Leben sprechen wird. Das Moment antizipatori-
scher Präsenz, das zu jeder Erfahrung gehört, gewinnt im Zusam-
menhang der spezifisch religiösen Erfahrung den Charakter der
»eschatologischen Antizipation« einer Vollendung, in der jene Com-
plexio oppositorum, die bis dorthin die Welt und das Leben des Men-
schen bestimmt, überwunden und das »Heil« des Menschen und der
Welt seine eindeutige End-Gestalt finden wird9 (vgl. Band II, 177 ff.).
Dieses Zeichen des Heils kann »universal« heißen, weil es dieses Heil
als die Zukunft der Welt im Ganzen und darum aller Menschen in
dieser Welt wirksam bezeugt.

Wenn nun der, der Erfahrungen dieser Art gemacht hat, sie an-
deren bezeugt, macht er auch sie fähig, die Zeichen des kommenden
Heils in ihrer Erfahrungswelt zu entziffern. Und die Überlieferungs-
gemeinschaft, die dieses Zeugnis weitergibt, wird zur »Schule der Er-
fahrung«, die die Überlieferungsgenossen dazu anleitet, im Lichte
dieses Zeugnisses auch ihre eigenen Erlebnisse in Inhalte religiöser
Erfahrung zu transformieren und im Lichte der so möglich werden-
den Erfahrungen auch das überlieferte Zeugnis neu zu begreifen (vgl.
Band I, 197 ff. u. 1. Teilerg. S. 270 ff. u. Band II, 46 ff. u. 133 ff.). Da-
durch gewinnen die Überlieferungsgenossen eine Forma Mentis,

526 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

9 Vgl. Erfahrung als Dialog S. 750f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die sie fähig werden, die Wahrheit der Überlieferung auf ei-
genverantwortliche Weise zu bezeugen.

Sofern weiterhin – was keineswegs immer geschieht – diese
Überlieferungsgemeinschaft ihr Zeugnis auch an fremde Hörer wei-
tergibt und diese einlädt, sich die Begegnung mit der ihr zunächst
fremden Überlieferung als einen Teil ihrer eigenen Geschichte anzu-
eignen (s. Band I, S. 269), wird auch sie selbst in ihrer durch die Wei-
tergabe des Zeugnisses geprägten Geschichte zu dem, was zuvor nur
der »erste Zeuge« gewesen ist: zum »Bild« für die heilschaffende Zu-
wendung des Heiligen und seinen Anspruch. Und in diesem Sinne
kann auch sie »für die Völker« ein »Universale Signum Salutis« ge-
nannt werden.

c) Die Ekklesia Israel als Heilszeichen für die Völker

Es ist deutlich, daß alles, was soeben über die spezifisch religiöse Er-
fahrung, über ihren Zeugen und über die religiöse Überlieferungs-
gemeinschaft gesagt worden ist, auch auf die »Ekklesía tou Kyríou«
zutrifft, sei es in ihrer Gestalt als »Ekklesia Israel«, sei es in ihrer
Gestalt als christliche Kirche. Und doch ist damit das unverwechsel-
bare Proprium der christlichen Kirche noch nicht in den Blick gerückt
und deshalb auch der theologische Inhalt der Konzils-Aussagen über
das »Universale Sacramentum Salutis« noch nicht getroffen. Hier
nämlich gewinnt zunächst das Moment der Partikularität eine beson-
dere Bedeutung; und deshalb ist auch der Anspruch auf Universalität
der von der Kirche verkündeten Heilsbotschaft von besonderer Art.

In den hier vorgetragenen Überlegungen zur Ekklesia Israel ist
deutlich geworden: Die Partikularität dieser besonderen Überliefe-
rungsgemeinschaft beruht, ihrem eigenen Selbstverständnis nach,
auf einer »Erwählung« aus einer Welt, die dem wahren Gott ent-
fremdet und im Dienst an »falschen Götzen« befangen ist. Und diese
Erwählung hatte die besondere Gestalt eines »Vorübergangs«, durch
den der Gott, der »alle Götter Ägyptens richtete«, die »Häuser der
Hebräer« verschont hat. Kraft dieser Erwählung ist die Partikularität
der »Ekklesia des Herrn« nicht bloß ein weiterer Beispielsfall für jene
Partikularität, die jeder besonderen Überlieferungsgemeinschaft zu-
kommt; sie gründet in einem Akt der freien göttlichen Erhaltungs-
gnade, die sich am Anfang der Geschichte Israels, aber auch immer
wieder im weiteren Verlauf dieser Geschichte, einen »Rest für ein
großes Entrinnen« aufgespart hat (s. o. S. 136 ff., 142 ff. u. 268 f.).

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 527

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und wenn diese partikuläre Überlieferungsgemeinschaft für ihre
Botschaft universale Bedeutung beanspruchen kann, dann deswegen,
weil auch »die Völker«, kraft des mit Noah geschlossenen Bundes,
durch die göttliche Erhaltungsgnade vor einer neuen Sintflut be-
wahrt geblieben sind – nicht um bis zum Ende der Tage im Dienst
an fremden Götzen zu verharren, sondern um für jenen Tag auf-
gespart zu bleiben, an dem die partikuläre Ekklesia Israel »zum Segen
für alle Sippen des Erdbodens« werden wird.

In diesem Sinne kann von der Ekklesia Israel gesagt werden:
Ihre bloße Fortexistenz über alle Zeiten der Verfolgung und Zer-
streuung hinweg ist ein »Zeichen«, das auch den Völkern anzeigt,
daß ihre Erhaltung durch die Geschichte hindurch ein Ziel hat: das
Ziel, zuletzt an der Erwählung Israels Anteil zu gewinnen. In diesem
Sinne ist die Erhaltung der Ekklesia Israel, wie sie bei der Heimkehr
aus der Babylonischen Gefangenschaft besonders deutlich geworden
ist, ein »Zeichen, das Gott unter den Völkern aufgerichtet hat«10.
Insbesondere der Heilskönig aus der »Wurzel Jesse« ist »aufgestellt
als ein Zeichen für die Völker. Ihn werden die Völker verehren; und
sein Grab wird herrlich sein«11. Die fortexistierende Ekklesia Israel
selbst ist, unter ihrem »neuen David«, ein »Signum Universale Salu-
tis«, das, wenn man sich theologischer Sprache bedienen will, auch
ein »Sacramentum« (Mysterium) genannt werden kann, weil in
ihm der Heilsplan Gottes, das »Mysterium« im ursprünglichen Sinne
des Wortes, sein Signum demonstrativum et prognosticum findet.

Auf solche Weise wird die Ekklesia Israel in den glücklichen
Stunden ihrer Geschichte, vor allem in der Stunde der Heimkehr
aus der Babylonischen Gefangenschaft, zum offenkundigen Zeichen
des göttlichen Heilsratschlusses: Durch die Erhaltung Israels durch
alle Phasen der Bedrängnis und der Zerstreuung hindurch wird zu-
gleich offenbargemacht, daß auch die Völker, durch den mit Noah
geschlossenen Bund, durch alle Phasen der Sünde und des Gerichts
hindurch für ein kommendes Heil aufgespart sind. In den Phasen
neuer Bedrängnis dagegen ist die gleiche Ekklesia Israel ein verbor-
genes Zeichen des gleichen göttlichen Heilsratschlusses: Erst am En-
de der Tage werden die »Könige der Völker« in der Rückschau erken-
nen, daß es die »Krankheiten« der ganzen Welt waren, die immer
wieder auf die Schultern dieses Volkes gelegt worden sind. Im Lichte

528 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

10 Jes 11,12.
11 Jes 11,10.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jahrhundertelanger Erfahrungen dieser Art kann gesagt werden: Die
Erscheinungen der Judenfeindlichkeit in der Geschichte können im-
mer wieder als Symptome der Krisen gedeutet werden, in die »die
Völker« geraten sind und die sie zu ihrer eigenen fiktiven Entlastung
auf dieses Volk »externalisiert« haben. Daß darin ein göttlicher
Heilsratschluß (Mysterion) am Werke war, der auf eine nicht mehr
fiktive, sondern reale Entlastung der Völker abzielte, ist zunächst
noch nicht offenbar. Der »Leidende Gottesknecht« ist insofern das
verborgene Heilszeichen und auch in diesem Sinne das »Mysterium«
des allumfassenden Heils.

d) Der Christus als »Lumen Gentium« –
Der Lobgesang des Simeon als Programm
einer entstehenden Christologie

Damit dieses verborgene Heilszeichen zum offenbaren Heilszeichen
werden kann, sodaß die »Könige sehen, was ihnen niemand gesagt
hat«12 (vgl. S. 207 f.), muß ein besonderes »Licht« aufleuchten, das
»den Schleier wegnimmt von den Völkern«: jenes »Lumen ad re-
velationem gentium«, das Simeon in der von Lukas überlieferten
Kindheitsgeschichte Jesu in dem Kind aufleuchten sieht, das von sei-
nen Eltern in den Tempel gebracht wird13. Die Ansage der Stunde, in
der dieses »Lumen Gentium« aufleuchtet, wird so zur eschatologi-
schen Zeitansage. Erst mit diesem Aufleuchten kommt die Geschich-
te Israels in ihre Fülle. Denn jetzt erst wird auch über dem »leidenden
Gottesknecht« die Herrlichkeit Gottes aufleuchten, sodaß das ver-
borgene Zeichen des Heils, das die Ekklesia Israel in ihrem stellver-
tretenden Leiden für die Völker ist, zum offenbaren Heilszeichen
wird, das auch die Völker die »Herrlichkeit des Volkes Israel« er-
fahren läßt14.

So wird das Auftreten des Christus selbst zum entscheidenden
Zeichen des allumfassenden göttlichen Heilsratschlusses, von dem
nur in der Weise einer »eschatologischen Zeit-Ansage« angemessen
gesprochen werden kann. Freilich ist auch der Christus selber zu-
nächst ein verborgenes Zeichen, weil die Herrlichkeit Gottes an ihm
und durch ihn »sub contrario«, in der diesem Bedeutungsgehalt ent-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 529

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

12 Jes. 52,15.
13 Luk 2, 29–34.
14 Luk 2, 2,32.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegengesetzten Erscheinungsgestalt, aufleuchtet: Er wird zu jenem
besonderen »leidenden Gottesknecht«, der die »Krankheit der Völ-
ker« nicht nur stellvertretend durchleidet, sondern damit auch
»heilt« (s.o. S. 225 ff.). Weil ihm dies nicht unmittelbar angesehen
werden kann, darum ist er ein »Zeichen, das widersprüchliche Reden
hervorruft« (Semeion antilegómenon). Diese widersprüchlichen Re-
den trennen nicht nur die Glaubenden von den Ungläubigen, sondern
lassen auch für die, die an Jesus glauben (und exemplarisch für seine
Mutter selbst) »mitten durch die eigene Seele hindurchgehen das
Schwert«15. Die von Lukas überlieferte, allem Anschein nach aber
vor-lukanische Kindheitsgeschichte bringt dies an späterer Stelle pro-
grammatisch in der Frage der Mutter zum Ausdruck: »Kind, warum
hast du uns das getan?«16. Auf solche Weise macht das »Licht, das die
Verschleierung wegnimmt von den Völkern«, zugleich offenbar, wel-
che »hin und herlaufenden Gedanken« (inneren »Dialoge«) auf sonst
verborgene Weise das Herz jedes Einzelnen erfüllen. Das »Lumen ad
revelationem gentium« ist zugleich dazu bestimmt, »daß entschleiert
werden, heraus aus den Herzen der Vielen, ihre hin- und herlaufen-
den Gedanken«17. In all diesen Hinsichten erweist der Lobgesang des
Simeon sich als das Programm einer im Entstehen befindlichen Chri-
stologie18.

Das »Lumen ad revelationem gentium« ist so zugleich das ent-
scheidende Zeichen dafür, daß der Heilsratschluß (Mysterion) Got-
tes, der den gesamten Weltlauf bestimmt, in die Phase seiner ab-
schließenden Realisierung eingetreten ist, wenn auch zunächst noch
auf verborgene Weise. Das Aufleuchten dieses »Lichts« ist in diesem
doppelten Sinne, als Zeichen des »Mysterion« Gottes und als zu-
nächst noch verborgenes Zeichen, das »Universale Sacramentum
(mysterion) Salutis«.

Und wenn diese Bezeichnung sekundär auch auf die Gemein-
schaft der Glaubenden angewandt wird, ist diese ekklesiologische
Verwendung des Begriffs in seiner ursprünglichen christologischen
Verwendung begründet. Nicht zufällig beginnt eines derjenigen Do-
kumente des Zweiten Vatikanischen Konzils, in dem von der Kirche

530 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

15 Luk 2,35.
16 Luk 2,48.
17 Luk 2,34.
18 Zur Exegese des Simeon-Liedes vgl. R. Schaeffler, Fähigkeit zur Erfahrung, Freiburg
1982, 88–91.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als »Universale Sacramentum« gesprochen wird, mit dem christo-
logischen Titel »Lumen gentium«. (Dabei muß freilich kritisch ange-
merkt werden: Das Konzilsdokument erwähnt das Lied des Simeon
nicht, aus dem dieser Christus-Titel entnommen ist, und es läßt vor
allem den innigen Bezug nicht erkennen, der die Christus-Anrede
»Lumen ad revelationem gentium« mit der zweiten verbindet: »Glo-
ria plebis suae Israel«.)

e) Von der Christologie zur Ekklesiologie

Prädikate, die ursprünglich die besondere Sendung des Christus be-
zeichnen, können nur dann auf die christliche Überlieferungs-
gemeinschaft übertragen werden, wenn der Christus selber als das
einzige »Organ« dieser Überlieferung gilt: ihr einziger König, Pro-
phet, Priester und Lehrer, alle anderen Diener an der Überlieferung
aber »in persona Christi« sprechen und handeln (s. o. S. 400 ff.). Die
Bewährungsprobe für deren Wirken aber besteht darin, daß sie die
Überlieferungsgenossen auch in Zeiten, in denen Gottes Heilswirken
sich auf schmerzliche Weise verbirgt (eine »Tatsache« ist, »die sich
den Blicken entzieht«), zu jenem »Feststehen im Erhofften« fähig
machen, das »Glaube« heißt19. Durch diese Hoffnung wird jene be-
sondere Art von Erfahrung möglich, durch die die Glaubenden im
notleidenden Bruder den leidenden Christus erkennen, zugleich aber
in ihrem Dienst am Bruder zum »Bild« werden, in dem dieser die
wirksame Gegenwart des heilschaffenden Christus entdecken kann
(s. o. S. 417 ff.). In diesem Sinne kann dann auch die Kirche wirksame
»Zeichen des universalen Heils« setzen und selber zum »Universale
Sacramentum Salutis« transfiguriert werden.

Es ist daher konsequent, wenn die Konstitution »Gaudium et
spes« den Dienst an der »Menschenfamilie«, den »das Volk Gottes
in dieser Zeit seiner irdischen Pilgerschaft« leistet, als das entschei-
dende Zeichen des Heils versteht, das die Glaubenden zu geben ha-
ben, und daß sie diese Aufgabe darin begründet sieht, daß die Ge-
meinschaft der Glaubenden, vor allem Handeln, schon ihrem Sein
nach das »Universale Sacramentum Salutis« ist20. Nur weil dieses
Heil von Gott schon gewirkt ist, kann die Kirche es in dieser Weltzeit
wirksam bezeugen, obgleich sie selbst »noch zu dieser Weltzeit ge-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 531

Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«

19 Hebr. 11,1,.
20 Gaudium et spes 45.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hört« und »die Gestalt dieser Welt an sich trägt, die vergeht«21. Ihr
tätiges Zeugnis hat daher den Charakter der eschatologischen Anti-
zipation, die nur dadurch möglich ist, daß »das Ende der Zeit bereits
zu uns gekommen« ist und »die Erneuerung der Welt […] in dieser
Weltzeit in gewisser Weise wirklich vorweggenommen« wird (ibid).

Daraus ist zugleich ein Kriterium für die Praxis und für das
Selbstverständnis der Kirche zu gewinnen: Nur in dem Maße, in wel-
chem das Wirken der Kirche diesen Charakter der eschatologischen
Antizipation deutlich hervortreten läßt, kann sie auch für ihr Sein
beanspruchen, ein signum rememorativum, demonstrativum et pro-
gnosticum jenes Heils zu sein, das von Gott schon gewirkt ist, am
Ende der Tage offenbar werden wird und inmitten der Zeit den Men-
schen je gegenwärtig zusagt werden will. Von der Eindeutigkeit aber,
mit der in allem Tun und Sprechen der Kirche dieser Charakter der
eschatologischen Antizipation hervortritt, hängt es ab, ob die Univer-
salität des Dienstes, den sie allen Menschen anbietet, auf einer illu-
sionären Vorstellung von der »Menschenfamilie« beruht, die deren
tatsächliche Zerrissenheit romantisch überspielt, oder ob auch diese
Einheit als eschatologische Hoffnung verstanden wird, die die Kirche
durch ihre »maskenfreie Bruderliebe« (anhypókritos philadelphía)
schon heute auf wirksame Weise vorwegnimmt (vgl. o. S. 405 ff.).
Sie kann, mit dem Konzil gesprochen, in dieser zerrissenen Mensch-
heit zum »Sacramentum Unitatis« werden22, weil sie, auch inmitten
einer heillosen Zeit, das wirksame Gegenwartszeichen des univer-
salen Heils ist, das »Universale Sacramentum Salutis«23.

3. Partikularit�t und Universalit�t –
die zwei Seiten eines heilsgeschichtlichen Auftrages

Aus den soeben vorgetragenen Überlegungen wird deutlich, wie die
Frage nach dem Verhältnis von Partikularität und Universalität, die
sich für jede Überlieferungsgemeinschaft und vor allem für religiöse
Überlieferungsgemeinschaften stellt, durch eine Ekklesiologie der
christlichen Kirche auf spezifische Weise aufgeworfen und beant-
wortet wird.

532 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

21 Lumen Gentium 48.
22 Sacrosanctum Concilium nr. 26, vgl. nr. 1.
23 Lumen Gentium 58 und Gaudium et spes 45.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Partikularität der Ekklesia Israel, so hat sich gezeigt, beruht,
ihrem eigenen Selbstverständnis nach, auf einer freien göttlichen Er-
wählung. Durch sie wird das »erwählte Volk« aus einer Menschheit,
die im Dienst an fremden Göttern befangen ist, zu Gottes »Sonder-
gut« gemacht. Die allgemeine Gott-Entfremdung der Welt bildet so
den dunklen Hintergrund, vor dem die Eigenart dieser besonderen
Überlieferungsgemeinschaft gesehen werden muß. Daraus ergibt
sich die Pflicht, ein Volk zu sein, »das nicht ist wie die anderen Völ-
ker«. Das gilt auch für die Ekklesia des »Neuen Bundes«. Auch an sie
und nicht nur an die Ekklesia Israel richtet sich deswegen die Mah-
nung, »sich nicht mitprägen zu lassen ins Schema dieser Weltzeit«24.
In Zeiten, in denen die christliche Gemeinde zur »Mehrheitsreli-
gion« ihres Kulturkreises geworden war, bestand die Gefahr, daß die-
se Mahnung für überholt gehalten wurde, als hätte sie nur für eine
vergangene Zeit des »finsteren Heidentums« gegolten. Dann wird
der Wille zur Partikularität auch von manchen Christen für den Aus-
druck einer »Weltfeindlichkeit« gehalten, die mit der »Weltoffen-
heit« der christlichen Botschaft unvereinbar sei. Im Sinne des Apo-
stels dagegen gilt seine Mahnung so lange, bis der universale
Heilswille Gottes seine eschatologische Vollendung finden wird. Bis
dahin bleibt die Fähigkeit der Ekklesia Israel, in »dieser Welt« als eine
Minderheit zu leben, auch für die christliche Kirche ein maßgeblich
bleibendes Vorbild: Wer sich nicht als minderheitsfähig bewährt,
kann der göttlichen Erwählung nicht gerecht werden, inmitten »die-
ser« Welt ein Zeichen der »kommenden« zu sein. Und ebenso lange
bleibt die Bereitschaft, »sich mitprägen zu lassen ins Schema dieser
Weltzeit« der Ursprung der Versuchung, »zurückzufallen in die alte
Torheit«, in der die Völker befangen sind25.

Eine philosophische Einübung in die Theologie kann nun zei-
gen, daß diese besondere Form der Partikularität nicht bloß die be-
sonderen Inhalte religiöser Überzeugungen betrifft, sondern die
Form des Anschauens und Denkens als ganze. Denn Überlieferungs-
gemeinschaften erzeugen in den Überlieferungsgenossen eine »For-
ma Mentis«, und bestimmte, unter den »Völkern« weit verbreitete
religiöse Überlieferungsinhalte können eine »Deformatio Mentis«
herbeiführen, durch die die Fähigkeit zur Erfahrung fragmentarisch
wird. Was religiös als »Dienst an fremden Götzen« beschrieben wird,

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 533

Partikularit�t und Universalit�t

24 Röm 12,2.
25 Ps 85,8.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


läßt sich philosophisch als Folge einer solchen Deformatio des An-
schauens und Denkens verstehen, die sich in bestimmten Überliefe-
rungsgemeinschaften stabilisiert hat. Es hat sich gezeigt, daß dies für
bestimmte »Archaiologien« und ihre kultische Vergegenwärtigng
zutrifft, z. B. für Mythen von Götterkrieg und Göttersieg oder von
einem »im Anfang« geschehenen lebenspendenden Tod einer Gott-
heit. Wer dieser Deformatio verfällt, hält es für geboten, der Befrei-
ung aus diesem Zustand einen »frommen Widerstand« entgegen-
zusetzen (s.o. Band II, 191 ff.). Dieser Widerstand kann dann nur
durch ein Ereignis überwunden werden, das der Betroffene nicht
selbst herbeiführen kann und in dem er, wenn es eintritt, den Aus-
druck einer göttlichen Freiheit sehen muß (s. o. S. 95 ff. u. 107 ff., vgl.
Band II, 74 f. u. 157 f.).

Die Universalität der Heilsbotschaft dagegen, wie sie in der
»Ekklesia tou Kyríou« verstanden wird, erschöpft sich nicht darin,
daß diese Überlieferungsgemeinschaft ebenso wie jede andere eine
Schule der Erfahrung ist, und daß jede Erfahrung, wenn sie gemacht
und gesichert ist, eine objektive Geltung »für alle« beanspruchen
kann. Diese besondere Art von Universalität beruht vielmehr darauf,
daß die bezeugten Ereignisse (von der Herausführung Israels aus
Ägypten bis zur Auferweckung des Christus) »Heilszeichen« sind,
die die Welt für eine Zukunft offenhalten, die alle Menschen betrifft:
Die besondere Erhaltungsgnade, der diese besondere Überlieferungs-
gemeinschaft ihren Fortbestand durch die Zeiten verdankt, ist darauf
ausgerichtet, die allgemeine Erhaltungsgnade, die allen Menschen
durch den Bund mit Noah zugesprochen worden ist, in ihre Fülle zu
bringen. Der Welt wirksam zu bezeugen, daß diese Zukunft ihr of-
fensteht, ist die Aufgabe jenes »Universale Signum Salutis«, das für
die Völker aufgerichtet ist. In der Aufgabe, der so verstandenen Uni-
versalität des göttlichen Heilswillens zu dienen, kommt die Ekklesia
Israel mit der Kirche des Neuen Bundes überein.

Eine philosophische Einübung in die Ekklesiologie kann nun
zeigen, daß der Anspruch auf objektive Geltung, den jede Erfahrung
erhebt, angesichts der Partikularität und historischen Variabilität al-
ler menschlichen Formen des Anschauens und Denkens vom histori-
schen Skeptizismus bedroht ist; sie kann vor diesem nur dann be-
wahrt werden, wenn dieser Anspruch sich auf eine Hoffnung
gründet, deren Berechtigung philosophisch postuliert werden muß,
wenn Erfahrung möglich sein soll, die aber nur durch das Zeugnis
religiöser Erfahrung dem Menschen wirksam zugesprochen werden

534 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann. Darum sind derartige Zeugnisse, zugleich mit ihrem spezifisch
religiösen Inhalt und über ihn hinaus, von allgemeiner, transzenden-
taler Bedeutung für die menschliche Erfahrungsfähigkeit überhaupt.

Welche Erfahrungen es sind, deren Bezeugung den Hörern der
religiösen Botschaft ein »Feststehen im Erhofften« möglich machen,
läßt sich philosophisch nicht aus Gründen apriori deduzieren. Wohl
aber läßt sich philosophisch zeigen, daß angesichts eines Zustands
der Welt, der die Menschen bei Strafe des Nicht-Überlebens nötigt,
sich »in ihr Schema mitprägen zu lassen«, der Zuspruch der Hoff-
nung nur durch Berufung auf ein »Zeichen« möglich ist, in welchem
das verheißene Heil »sub contrario«, in der seinem Bedeutungsgehalt
entgegengesetzten Erscheinungsform, anzitipiert wird. Das gilt für
den »leidenden Gottesknecht«, von dem der Prophet spricht, nicht
weniger als für den gekreuzigten Gottessohn, von dem die christliche
Verkündigung spricht. Das »Heilszeichen« wird deswegen notwendi-
gerweise ein »Semeion antilegómenon« sein, ein Zeichen, bei dessen
Auslegung die Menschen in den inneren Widerstreit ihrer »hin- und
herlaufenden Gedanken« geraten. Ob die Menschen dabei, um es
noch einmal mit den Worten des Simeon-Liedes zu sagen, angesichts
dieses inneren Widerstreits endgültig »zu Fall kommen« oder »wie-
der aufstehen«, hängt nicht von ihrer interpretatorischen Meister-
schaft ab, sondern von einem an ihnen geschehenden kontingenten
Ereignis, in dem sie, wenn es eintritt, den Ausdruck einer göttlichen
Freiheit erkennen.

Die christliche Botschaft aber sagt ihren Hörern zu, daß dieser
Akt der göttlichen Freiheit in Christi Tod und Auferweckung gesche-
hen sei. Erst der Eine, der als der »leidende Gottesknecht« die Gott-
Ferne der ganzen Welt nicht nur stellvertretend durchlitten, sondern
in seinem Sterben und Auferstehen überwunden hat, macht deutlich,
daß das Heil, für das alle Völker seit dem Bund mit Noah aufgespart
geblieben sind, schon gewirkt ist. Erst das Heilszeichen, das in Chri-
stus aufgerichtet ist, verleiht, nach christlichem Verständnis, auch
dem Heilszeichen, das die leidende Ekklesia Israel ist, seine volle Ein-
deutigkeit. Die Völker hatten dieses Leiden Israels für ein Zeichen
seiner Verwerfung durch Gott gehalten. »Wir aber hielten ihn für
den, den Gott geschlagen hat«26. Erst im Lichte des Zeichens, das
Christus ist, wird auch die Geschichte Israels, unter Einschluß aller
erfahrenen Bedrängnisse, als Zeichen seiner Erwählung offenbar, die

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 535

Partikularit�t und Universalit�t

26 Jes 53,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in dem »erwählten Sohn«, seinem Leiden und seiner Auferweckung
in ihre Fülle gelangt ist.

Ein solcher Akt der göttlichen Freiheit läßt sich nicht aus Grün-
den seiner Notwendigkeit philosophisch deduzieren; wohl aber kann
die Philosophie, wenn sie die Ansage eines solchen Ereignisses zur
Kenntnis nimmt, ihrerseits daraus lernen, daß der philosophische Be-
griff, der der Geschichte der Vernunft in ihrem Durchgang durch ihre
Krise gerecht werden will, ein dialektischer Begriff sein muß, und
daß er dabei nicht nur einer Dialektik des sich in einer Geschichte
entfaltenden Wesens Gottes und der Menschen, sondern vor allem
der spezifischen Dialektik der Freiheit Rechnung tragen muß. Phi-
losophische Versuche, aus der Theologia Crucis Impulse für ein in
diesem Sinne dialektisches Selbstverständnis der Vernunft zu gewin-
nen, machen deutlich, daß die Botschaft vom Kreuz gerade in ihrer
unverwechselbaren Partikularität insofern universale Bedeutung hat,
als sie den Menschen an die Dialektik seiner Freiheit erinnert, die aus
keinem Gesetz der Notwendigkeit hergeleitet werden kann (s. o.
S. 363 ff.).

Freilich erschöpft sich jene Universalität, die die christliche Bot-
schaft für die von ihr verkündete Wahrheit in Anspruch nimmt,
nicht darin, allgemein philosophische Überlegungen zur Dialektik
der Freiheit und zur Geschichte der Vernunft angeregt zu haben. Sie
schärft nicht nur den Blick für das Verhältnis von Freiheit, Vernunft
und Geschichte, das zum Wesen des Menschen gehört, sondern
spricht ihren Hörern eine Hoffnung zu, die nur sie ihnen zu vermit-
teln vermag. Aber wenn die Philosophie einmal zu jener dialekti-
schen Form des Denkens gefunden hat, die diesem allgemeinen Ver-
hältnis von Freiheit, Vernunft und Geschichte entspricht, kann sie
zugleich ein Kriterium aufstellen, an dem auch diese besondere Bot-
schaft sich bewähren muß. Der Anspruch dieser Botschaft auf univer-
selle Geltung muß sich dadurch als berechtigt erweisen, daß sie, über
ihren spezifisch religiösen Inhalt hinaus, alle menschliche Erfahrung
in einen neuen Kontext stellt: in den Kontext einer Geschichte, in der
alle Erfahrungen aller Menschen einen neuen Ort und damit einen
neuen Stellenwert und eine neue Bedeutung gewinnen. Das »Licht«,
dessen Aufleuchten sie ansagt, muß zugleich ein neues »Lesen im
Buche der Welt« möglich machen, das auch in allen Erfahrungen
der »Ferne« Gottes und seines »verborgenen Angesichts« die »Vesti-
gia Salutis« wiederentdeckt. Nur so kann das »Verbum externum«,
das der Hörer sich nicht selber sagen könnte, von einem »Heil« spre-

536 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen, dessen Zeichen der Hörer nicht abseits von seiner eigenen Ge-
schichte, sondern inmitten ihrer, in der Vielfalt seiner eigenen Er-
fahrungen, aufzufinden vermag.

Das »Universale Sacramentum Salutis«, das die Kirche bezeugt
und das sie in ihrem Dienst an Gottes Wort und Heilstat selber ist,
bewährt seine erleuchtende Kraft darin, daß es keinen Bereich
menschlicher Erfahrung gibt, der nicht auch seinerseits in ein solches
»Zeichen des Heils« transfiguriert werden könnte. Nur so werden die
Hörer der Botschaft zu eigenverantwortlichen Zeugen ihrer Wahr-
heit. Das gilt nicht nur für immer neue Generationen der Glauben-
den, sondern auch für die Angehörigen bisher fremder Überliefe-
rungsgemeinschaften. Die Universalität des »Sacramentum Salutis«
bewährt sich dadurch, daß es auch diejenigen, die bisher »Fremde«
waren, zu einer eigenen Antwort auf die Botschaft befähigt, zu einer
Antwort, die nur sie aufgrund ihrer besonderen, in ihrer Geschichte
herausgebildeten Forma Mentis zu geben vermögen27. So wird, nach
den Worten des Konzils, das »Sacramentum Salutis« zugleich zum
»Sacramentum Unitatis«, und zwar nicht nur mit Bezug auf die
Einheit der Kirche, sondern auch mit Bezug auf die Einheit der
»Menschenfamilie«. Und als antizipatorisch wirksames Zeichen die-
ser Einheit bewährt das Zeichen des Heils, das die Kirche in ihrer par-
tikulären Unverwechselbarkeit gibt, zugleich die Universalität seiner
Geltung.

Eine philosophische Theorie, die die Erfahrung als einen Dialog
mit der Wirklichkeit versteht und Überlieferungsgemeinschaften als
Schulen dieser Erfahrung begreift, kann, so hat sich gezeigt, auch
einen Beitrag zum Verständnis des Dialogs zwischen unterschiedli-
chen Überlieferungsgemeinschaften leisten und so zu einem Ver-
ständnis dessen beitragen, welche Rolle in diesem Dialog die Ekklesia
Israel und die Kirche des Neuen Bundes für sich in Anspruch neh-
men: die Rolle eines antizipatorischen Zeichens jener Vollendung,
auf die hin alle Partialgeschichten partikulärer Überlieferungs-
gemeinschaften auf dem Wege sind. Das philosophische Postulat,
das alle Partialgeschichten von diesem gemeinsamen Ziele her deutet
(Erfahrung als Dialog 685, vgl. o. S. 466). und die christliche Verkün-
digung, die den Auseinanderfall dieser Partialgeschichten als eine
Folge der Sünde, die wiedererlangte Einheit der Menschenfamilie
als eine göttliche Gnaden-Zusage versteht, legen sich gegenseitig aus.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 537

Partikularit�t und Universalit�t

27 Vgl. Gaudium et Spes nr. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und so gilt auch für die hier versuchte Philosophische Einübung in
die Christologie und Ekklesiologie, was an früherer Stelle (Band II,
420) von der Philosophischen Einübung in die Gotteslehre gesagt
worden ist: Auch sie ist ein Beispiel für den hermeneutischen Dienst,
den die Zeugnisse des Glaubens und eine weiterentwickelte Tran-
szendentalphilosophie sich gegenseitig leisten können.

538 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Ein Ausblick: Der theologische Begriff des »Universale Sacramentum Salutis«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860922-519 - am 18.01.2026, 12:31:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-519
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils
	2. Vom »Signum Veritatis« zum eschatologischen »Sacramentum Salutis«
	a) Überlieferungsgemeinschaften im Allgemeinen als »Zeichen der Wahrheit«
	b) Religiöse Überlieferungsgemeinschaften als »Zeichen des Heils«
	c) Die Ekklesia Israel als Heilszeichen für die Völker
	d) Der Christus als »Lumen Gentium« – Der Lobgesang des Simeon als Programm einer entstehenden Christologie
	e) Von der Christologie zur Ekklesiologie

	Partikularität und Universalität – die zwei Seiten eines heilsgeschichtlichen Auftrages

