6. Eine tierethisch erweiterte normative
Theorie Nachhaltiger Entwicklung

»Eine Theorie der Nachhaltigkeit ist in ihrem Kern eine normative
Theorie. Daher ist der Terminus »sustainability science« so zu verstehen,
dass ein Begriff wissenschaftlicher Praxis zugrunde gelegt wird, der
Normativitdt nicht von vornherein als unwissenschaftlich ausschlieft.«
(Ott/Déring 2011, 42)

Mit Hilfe der in den Kapiteln 4 und 5 entwickelten Grundlagen
und aufbauend auf dem in Kapitel 2 zugrunde gelegten Verstdndnis
Nachhaltiger Entwicklung (NE) soll im Folgenden eine normative
Theorie Nachhaltiger Entwicklung ausgearbeitet werden, die tiere-
thische Pramissen geméfl der hier vertretenen Tierethik-Position
integriert. Dabei orientiere ich mich, wie erwahnt, an Konrad Ott
und Ralf Dorings Theorie Starker Nachhaltigkeit und baue auf ihrem
Mehrebenen-Modell auf. Dieses hat den Vorteil, die Theoriebildung
schrittweise erfolgen zu lassen (vgl. Ott/Déring 2011, 41) und somit
der vielschichtigen und komplexen Aufgabe einer solchen Theoriebil-
dung gerecht zu werden. Ott und Dorings Mehrebenen-Modell wird
in einer Weise modifiziert werden, dass es als Basis einer tierethisch
erweiterten Theorie Nachhaltiger Entwicklung dient. Zu jeder Ebene
gilt es, eine mit den anderen Ebenen konsistente und koharente
Position auszuarbeiten. Ebenen 1 und 2 beziehen sich auf die ethischen
Grundlagen und stellen den Theoriekern dar, Ebene 3 und 4 sind
Briicken-Ebenen zwischen Begriindungsebene und Umsetzung und
Ebenen 5 und 6 (bei Ott und Doring auch Ebene 7) dienen als
Ausarbeitungen zur Umsetzung, die sich am Theoriekern orientie-
ren miissen.

Das Mehr-Ebenen-Modell (Ott/Déring 2011, 344) beinhaltet
folgende sieben Ebenen: 1. Idee, 2. Konzeption, 3. Regelwerk, 4. Leit-
linien, 5. Handlungsfelder, 6. Zielsysteme, 7. Spezialkonzepte (Vgl.
ausfiihrlich Kap. 2.4). »Wer jede dieser Ebenen auf diskursrationale
Weise inhaltlich bestimmen kann, der, so wollen wir sagen, verfiigt
tiber eine Theorie von Nachhaltigkeit« (Ott/Ddéring 2011, 41-42).

223

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Gemaf einer tierethischen NE-Theorie ergibt sich eine inhaltliche
Ausrichtung der (modifizierten; vgl. unten) Ebenen wie folgt:

1. Ubergeordnetes Prinzip: intra- und intergenerationelle Gerech-
tigkeit im Sinne eines guten (gegenwéirtigen wie zukiinftigen)
menschlichen und tierlichen Lebens

2. Konzeption: starke Position Nachhaltiger Entwicklung, rela-
tionale Pflichtenethik kombiniert mit tierethischem Fahig-
keitenansatz, internationales Interspezies-Differenzprinzip,
empfindungsfahige nichtmenschliche (e.nm.) Tiere als Gesell-
schaftsmitglieder, absoluter intra- und intergenerationeller Stan-
dard nach Nussbaums Fihigkeitenansatz fiir Menschen und
e.nm. Tiere

3. Zielgebende Leitlinien:

—  Entwicklung gerechter Interspezies-Gesellschaften: Aufbau und
Erhalt solcher Gesellschaften inklusive gerechter Wirtschafts-
systeme

—  Erhalt von Okosystemen: Erhalt der Okosystemleistungen fiir
Menschen und e.nm. Tiere, Erhalt und Renaturierung von Natur-
und naturnahen Landschaften unter anderem als Habitat fiir
wildlebende und kulturfolgende Tiere

1. Prinzipien fiir Konfliktfdlle: Das Prinzip der Selbstverteidigung
und das Prinzip des minimalen Ubels

2. Prioritire Handlungsfelder: Landnutzungssysteme, Okosystem-
schutz, menschliche Erndahrungsformen, Umsetzung von Suffizi-
enz-MafSnahmen, politische Etablierung eines gerechten Gesell-
schafts- und Wirtschaftssystems!>3

3. Prioritdre Mafinahmen zur Implementierung:

—  Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz
— Ausbau einer moglichst tierfreundlichen Landwirtschaft, Wei-
terentwicklung des bio-veganen Landbaus

153 Die von Ott und Doring (2011, 344) aufgefiihrten Handlungsfelder Klima- und
Engergiepolitik, Umweltmedien (Luft, Boden, Wasser) und Mobilitit sind auch fiir
eine tierethische NE-Theorie von Bedeutung, da sie zum einen menschliche Interessen
integriert und zum anderen beispielsweise Klimaschutz auch im Interesse e.nm. Tiere
ermoglicht. Da es eine ganze Bandbreite an NE-relevanten Handlungsfeldern gibt,
die, anders als bei Ott und Doring, auch gerechtigkeitsrelevante gesellschaftliche
Handlungsfelder einbeziehen sollten, wird hier nur eine exemplarische Auswahl
prasentiert. Das gilt entsprechend auch fiir die Ebene 6.

224

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.1 Mehr-Ebenen-Modell: Ubergeordnetes Prinzip

- Weiterentwicklung vegan/vegetarischer Nahrungsmittel
— Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme

Eine Modifizierung der Ebenen ist notwendig, da zum einen bei Ott
und Déring manche Ebenen anders bezeichnet werden (so erscheint
es mir iberzeugender, der Konzeption ein Prinzip voranzustellen statt
einer »Idee«, um den normativen Charakter von Ebene 1 deutlicher
hervorzuheben) und zum anderen Ott und Déring manche Ebenen,
wieihre Zielsysteme, so allgemein halten, dass eine konkrete Perspek-
tiveinnahme auf e.nm. Tiere schwerfallt.

Die auf die eben erfolgte Weise inhaltlich bestimmten Ebenen
werden im Folgenden erlautert bzw. es wird kurz zusammengefasst,
inwieweit ihre inhaltliche Bestimmung bereits in den vorangegange-
nen Kapiteln dargelegt wurde. Dabei soll gleichzeitig eine Antwort auf
die beiden Fragen gegeben werden, was eine tierethische NE-Theorie
fiir die Praxis bedeutet und auf welche Weise sie implementierbar ist
bzw. gemacht werden kann.

6.1 Mehr-Ebenen-Modell: Ubergeordnetes Prinzip

Auf Ebene 1 wird das tibergeordnete Prinzip explizit benannt, auf
dem die weiteren Ebenen aufbauen und an dem sie sich orientieren
miissen. Das tibergeordnete Prinzip ist intra- und intergenerationelle
Gerechtigkeit (Ott/Doring 2011, 41). Seit der im Brundtlandt-Bericht
ausgearbeiteten Position (WCED 1987) gilt intra- und intergenera-
tionelle Gerechtigkeit als zentrale ethische Grundlage Nachhaltiger
Entwicklung (vgl. Kap. 2) und muss somit in jeder NE-Theorie inhalt-
lich bestimmt werden. Die inhaltliche Festlegung erfolgt anhand der
weiteren Ebenen, da diese zeigen, welche Gerechtigkeitstheorie und
-verstandnisse zugrunde gelegt werden (Ebene 2), an welchen Leitli-
nien es sich zu orientieren gilt (Ebene 3) und welche Handlungsfelder
am dringlichsten >bearbeitet< werden miissen (Ebene 5), um dieses
Gerechtigkeitsverstandnis umzusetzen sowie welche Mafinahmen fiir
die Implementierung desselben ergriffen werden konnen und sollen
(Ebene 6). Der Einbezug e.nm. Tiere in die Forderung nach Gerech-
tigkeit fiir heutige und zukiinftige Individuen ist notwendig, fithrt
aber auch zu einer starken Erhdhung von Zielkonflikten, die nicht per
se zugunsten der Menschen entschieden werden konnen. Um damit
umzugehen, geben die Regeln der Ebene 4 Handlungsorientierung.

225

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung
6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption®*

Auf der zweiten Ebene werden die ethischen Grundannahmen, Per-
spektiven und Ansitze festgelegt, die fiir die weiteren Ebenen als
Begriindungsebene dienen und auf denen die weiteren Ebenen auf-
bauen.

In Bezug auf eine Konkretisierung ethischer Perspektiven auf
Nachhaltige Entwicklung wird eine Position starker Nachhaltiger
Entwicklung in Abgrenzung zu schwachen oder intermedidren Posi-
tionen eingenommen. Entsprechend gelten Naturbestande und Sach-
bestinde als in zahlreichen Fillen komplementir und nicht als
(nahezu) vollstiandig substituierbar.

Als konkrete Ansitze intra- und intergenerationeller Gerech-
tigkeit werden der Fihigkeitenansatz Martha Nussbaums und ein
internationales Interspezies-Differenzprinzip, welches auf John Rawls’
Differenzprinzip basiert, festgelegt. Nussbaums Fahigkeitenansatz
(FA) bestimmt Gerechtigkeit in der Art und Weise, dass eine gerechte
Gesellschaft allen ermdglichen muss, die fiir ein gutes Leben grund-
legenden Fahigkeiten ausleben zu konnen und in Tatigkeiten >umzu-
wandeln<. Diese Gerechtigkeitsvorstellung gilt global und schlief3t
empfindungsfahige nichtmenschliche Tiere mit ein. Da Nussbaum
durch die Fahigkeiten-Liste eine Antwort auf die Frage geben mochte,
was gutes menschliches und tierliches Leben ausmacht, beantwortet
sie damit auch die NE-relevante Frage, was konkret intra- und inter-
generationell verteilt bzw. weitergegeben werden soll. Nussbaums
FA ist aus folgenden Griinden pradestiniert dafiir, eine tierethische
NE-Theorie auf ihm aufzubauen: Der FA wird erstens als iiberzeu-
gender Gerechtigkeitsansatz angesehen und Fahigkeiten werden als
geeignete >Gerechtigkeits-Wahrung« betrachtet, zweitens inkludiert
er e.nm. Tiere und drittens gibt Nussbaum Antworten auf die zen-
tralsten Fragen in der ethischen Diskussion um NE. Das rawlssche
Prinzip erginzt Nussbaums FA um eine weitere wichtige Gerechtig-
keits-Dimension (vgl. unten).

Die relationale Pflichtenethik von Clare Palmer dient in leicht
modifizierter Form als tierethische Grundlage, um explizit zu machen,

154 Die folgenden Ansitze und Theorien, auf denen die Grundlagen-Ebene aufbaut,
wurden in Kapitel 4.3, Kapitel 5.2 und 5.3 detailliert ausgefiihrt. Die jeweils zugrun-
deliegenden Argumente, weshalb diese geeignet und iiberzeugend sind, finden sich in
diesen Kapiteln.

226

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption

welche (Tier-)Ethiktheorie in eine NE-Theorie inkludiert werden
soll, da die Tierethik &uflerst divers ist. Palmer argumentiert fiir
unterschiedliche positive Pflichten gegentiber e.nm. Tieren je nach
Kontext, in dem die Pflicht generiert wird. Unterlassungspflichten
bestehen gegentiber allen Mitgliedern der moralischen Gemeinschaft,
die Palmer auf empfindungsfahige Individuen festlegt, gleich. Hilfs-
und Wiedergutmachungspflichten dagegen bestehen lediglich dann,
wenn ein entsprechender Kontext vorliegt, zu dem unter anderem
spezielle Beziehungen zdhlen. Im Fall von domestizierten Tieren
bestehen stets relevante Kontexte, da sie in Abhédngigkeitsverhaltnis-
sen von Menschen gezeugt werden und leben. In Bezug auf soge-
nannte Kulturfolger (Tiere in der Kontaktzone) sind Félle denkbar,
in denen kein relevanter Kontext vorliegt. Wildlebende Tiere stellen
die >Kategorie< e.nm. Tiere dar, auf die das Nicht-Vorliegen relevan-
ter Umstdnde am hédufigsten zutrifft. Negative Pflichten gegeniiber
einem Individuum bestehen beim Vorliegen der Eigenschaft Empfin-
dungsfahigkeit. Daher fuf$t Palmers Ansatz auf einem moralischen
Individualismus, der durch die Relevanz von Kontexten fiir positive
Pflichten mit einem moralischen Relationalismus kombiniert wird. Es
liegt — bei Palmer und auch hier — eine Verkniipfung von moralischem
Individualismus und Relationalismus vor.

Durch Nussbaums FA und Palmers relationalem Ansatz sind
feministische Elemente miteinbezogen, die klar benannt und nicht
nur implizit mitgedacht werden. Diese sind die Hervorhebung der
Relevanz von Beziehungen und Lebensumstanden sowie die Uber-
zeugung, dass es keine moralischen Unterschiede zwischen dem Wert
einzelner Individuen der Moral-Gemeinschaft gibt und eine Orientie-
rung am Individuum in vielen Fillen wichtig ist, anstatt kategoriale
Stereo-Typisierungen vor- und anzunehmen.' In Bezug auf eine
tierethische NE-Transformation spielt das eine grofle Rolle, da in
der gegenwirtig vorherrschenden anthropozentrischen NE-Debatte

155 Palmer nimmt zwar Kategorisierungen wie domestizierte Tiere, Tiere in der
Kontaktzone und Wildtiere vor. Diese dienen aber eher einem orientierungsgebenden
Systematisierungs-Versuch und diirfen nicht davon ablenken, dass in Bezug auf Hilfs-
und Wiedergutmachungspflichten einzelne Félle betrachtet werden, keine Kategorien.
In Bezug auf negative Pflichten spielen diese drei Kategorien keine Rolle, da allen
empfindungsfihigen Individuen gegeniiber gleiche negative Pflichten bestehen und
lediglich die Kategorien >empfindungsfahig¢ vs. »>nicht-empfindungsfahig< relevant
sind. Kategorisierungen wie die letztgenannten sind wichtig, um einer Begriffs-Aus-
hohlung der Moralgemeinschaft entgegenzuwirken und sie werden auch in feministi-
schen Theorien vorgenommen.

227

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

e.nm. Tiere hdufig lediglich in den stereotypen und unangebracht
dichotomen Kategorisierungen >zugehorig zu einer bedrohten Art«
bzw. >zugehorig zu einer nicht-bedrohten Art< gedacht werden. Biodi-
versitdtsschutz ist auch gemaf der Perspektive dieser Arbeit sehr rele-
vant, er darf aber nicht auf den Schutz gefdhrdeter Arten oder Genen
enggefiihrt werden. Die Einbeziehung feministischer Elemente fokus-
siert nicht nur auf Geschlecht und Spezies als Faktoren, die hinsicht-
lich gesellschaftlicher Schlechterstellung untersucht werden miissen.
In intersektionaler Perspektive ist anderen relevanten Faktoren wie
zum Beispiel Ethnie, (gesellschaftlicher) Herkunft oder korperliche
Konstituierung ebenfalls Rechnung zu tragen. Diese Herangehens-
weise ist fiir Debatten um NE wichtig, da sie Auswirkungen darauf
hat, was als gerechte Verteilung angesehen wird, und die These stiitzt,
dass es auch in einer egalitdren Gerechtigkeitstheorie gerechtfertigt
und sogar gefordert ist, dass beispielsweise korperlich beeintrachtigte
Individuen eine besondere Form der Zuwendung erfahren. Nussbaum
nimmt eine intersektionale Perspektive ein (ohne es explizit zu
benennen), indem sie argumentiert, alle miissen ihre Fihigkeiten
in gleicher Weise ausleben konnen, unabhingig von Geschlecht,
Ethnie, korperlicher Konstituierung, Spezies-Zugehorigkeit etc. Wird
eine solche intersektionale Perspektive etabliert, kann sich daraus
ein achtsamerer Umgang der Menschen untereinander, mit anderen
Tieren sowie mit den natiirlichen Lebensgrundlagen ergeben, was fiir
eine Transformation hin zu NE zielfithrend ist.

Das Differenzprinzip von John Rawls zeigt ebenfalls auf iiberzeu-
gende Weise, dass eine egalitdre Gerechtigkeitstheorie nicht eine Art
»Gleichschaltung aller fordert, sondern Raum fiir Differenzen lasst.
Es bietet Orientierung dahingehend, unter welchen Bedingungen
(gesellschaftliche) Unterschiede noch als gerecht gelten konnen und
ist damit fiir Fragen der Gerechtigkeit elementar. Um es fiir eine
NE-Theorie fruchtbar zu machen, ist eine internationale Erweiterung
notwendig, wie unter anderem Ott und Doring sie vorgenommen
haben (Vgl. Kap. 2.4). Dieseistvon Bedeutung, um auszuloten, welche
Unterschiede zwischen den Gesellschaften (zum Beispiel im globalen
Stiden und Norden) im Hinblick auf Verteilung intragenerationell
noch als gerecht gelten konnen. Fiir die Belange dieser Arbeit ist
zudem eine Interspezies-Erweiterung gefordert, um festlegen zu
konnen, welche Unterschiede im Wohlergehen zwischen den zur
Gerechtigkeitsgemeinschaft zahlenden Individuen — die verschiede-

228

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption

nen Spezies angehoren — als gerecht gelten konnen und welche ein
Zeichen von Ungerechtigkeit darstellen.

Menschliche Gesellschaften werden als Interspezies-Gesellschaf-
ten aufgefasst, da bestimmte e.nm. Tiere ebenfalls Teil derselben
sind (vgl. Kap. 4.4). E.nm. Tiere konnen nicht ausschlieflich unter
Natur subsumiert werden, ein Natur — Kultur-Dualismus mit nicht-
menschlichen Tieren auf der einen und Menschen auf der anderen
Seite ist abzulehnen und wird weder dem Wesen nichtmenschlicher
Tiere, noch dem von Menschen gerecht. Fiir eine NE-Theorie bedeutet
diese Annahme, dass e.nm. Tiere nicht lediglich dem Aspekt der
funktionierenden Okosysteme zugerechnet werden konnen, sondern
dass alle gesellschaftsrelevanten Fragestellungen auch auf zumindest
viele von ihnen zutreffen (konnen) und ihre Interessen mitbedacht
werden miissen.

Um die fiir die iibergeordnete Idee der intra- und intergenera-
tionellen Gerechtigkeit relevante Frage nach dem >was und wieviel
von Verteilung und Hinterlassenschaft zu beantworten, wird hier ein
hoher absoluter Standard nach Nussbaums FA kombiniert mit einem
modifizierten Differenzprinzip (nach Rawls) zugrunde gelegt. Alle
heute Lebenden und alle zukiinftigen Mitglieder der moralischen
Gemeinschaft miissen in der Lage sein, die zehn Fahigkeiten nach
Nussbaums Liste ausleben zu konnen und diese, so sie das wollen,
in Tatigkeiten umzusetzen. Es ist dabei sinnvoll, einen Rahmen
vorzugeben, in dem Ungleichheiten gestattet sind, um totalitdre
»Gleichschaltungstendenzen< im Keim zu unterbinden. Hierfiir wird
ein internationales Differenzprinzip herangezogen, das jedoch um
ein Prinzip der begrenzten Ungleichheit erweitert wird aus Zweifeln
daran, ob grenzenlose Ungleichheit im Sinne einer Gerechtigkeits-
theorie sein kann, selbst wenn diese Ungleichheit per Definitionem
marginalisierten Gruppen zu Gute kommen muss.

In Bezug auf das >Wasg, das verteilt und hinterlassen werden soll,
sei betont, dass hierfiir nicht lediglich auf die Erhaltung der Natur
und nattirlicher Systeme fokussiert werden darf, sondern ein Blick
auf Gesellschaftsstrukturen, politische und wirtschaftliche Systeme
genauso bedeutend ist. Um die Fahigkeiten in Tatigkeiten umsetzen
zu konnen, bedarf es funktionierender Gesellschaften und eines
gerechten Wirtschaftssystems ebenso wie funktionierender Okosys—
teme. Dies gilt auch fiir e.nm. Tiere, da die Konstitution des Gesell-
schaftssystems mafigebend dafiir ist, ob e.nm. Tiere als nutzbare

229

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Produkte angesehen werden oder als selbstzweckhafte Existenzen, die
ebenfalls ihre Fahigkeiten ausleben kénnen sollten.

6.3 Mehr-Ebenen-Modell: Zielgebende Leitlinien

Die Leitlinien geben Orientierung, an welchen Implementierungs-
feldern gearbeitet werden muss, damit man sich auf dem Pfad
einer Nachhaltigen Entwicklung gemdf3 der hier ausgearbeiteten
Theorie befindet. Aus ihnen leiten sich prioritdire Handlungsfelder
und Mafinahmen (Ebenen 5 und 6) ab. Als iibergeordnete Leitlinien
einer Nachhaltigen Entwicklung ergeben sich erstens die Entwick-
lung gerechter Interspezies-Gesellschaften'® und zweitens der Erhalt
von Okosystemen.

Die erste Leitlinie folgt aus Ebene 1, da intra-und intergenera-
tionelle Gerechtigkeit die begriindungstheoretische Grundlage jeder
Nachhaltigen Entwicklung darstellt. Die tierethische Erweiterung
ergibt sich auch bereits auf Ebene 1 durch den Einbezug guten tierli-
chen Lebens. Auf Ebene 2 wird die erste Leitlinie in ihrer inhaltlichen
Ausrichtung konkretisiert. Gerechtigkeitstheorien miissen alle einbe-
ziehen, die Teil der moralischen Gemeinschaft sind. Entsprechend
muss an einer gerechten Interspezies-Gesellschaft gearbeitet werden.
Funktionierende Gesellschaften werden dabei als relevante Grund-
lage fiir ein gutes Leben der Individuen angesehen, nicht als Ganzheit,
denen sich die Einzelnen unterzuordnen haben und/oder die den
Wert der Einzelnen bestimmen, je nach Nutzen, den sie_er fiir die
Ganzheit erbringt. Solch totalitire Gesellschaftsverstindnisse sind
auch mit der hier vertretenen sentientistischen Position nicht verein-
bar.

Das in der NE-Debatte hdufig separat aufgefiihrte Feld der
Okonomie gilt es unter der ersten Leitlinie zu subsumieren, da das
okonomische System grofien Einfluss auf gesellschaftliche Zustande
hatund etwas darstellt, was in einer gerechten Gesellschaft der Gesell-
schaft dienen sollte. Okonomische Erfolge stellen keinen Selbstzweck
dar und das 6konomische System kann nicht losgel6st von der Gesell-

156 Gemeint sind menschliche Interspezies-Gesellschaften. Vgl. zur Verwendung
dieses Begriffs Fufinote 117. Wiren es ausschlieflich tierliche Gesellschaften, wiirde
der Umgang innerhalb dieser nicht in den Bereich einer Gerechtigkeitstheorie fallen,
da keine moralischen Akteur_innen verwickelt wiren, deren Handlungen aus Gerech-
tigkeitsperspektive bewertet werden miissen.

230

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.3 Mehr-Ebenen-Modell: Zielgebende Leitlinien

schaft und der Natur betrachtet werden. Speziell auch im Hinblick
auf eine gerechte Interspezies-Gesellschaft spielt das 6konomische
System eine bedeutende Rolle, da e.nm. Tiere gegenwirtig auf man-
nigfaltige Weise 6konomisch genutzt werden und der tierindustri-
elle Komplex sich durch jeden gesellschaftlichen Bereich zieht (vgl.
Noske 2008; vgl. auch Fuinote 45). Ein separates Anffithren der
Okonomie jenseits der gesellschaftlichen Sphire wird hier daher
abgelehnt. Der Aufbau und Erhalt gerechter Wirtschaftssysteme ist
Teil des Aufbaus und Erhalts einer gerechten Gesellschaft, wie es
diese Leitlinie fordert. Die Etablierung eines auch fiir e.nm. Tiere
gerechten Wirtschaftssystems erfordert duflerst groffe Umwilzungen
im bestehenden System, weil durch den tierindustriellen Komplex
und damit aus der Exploitation e.nm. Tiere Profite generiert werden,
die moralisch nicht gerechtfertigt sind.

Auch die zweite Leitlinie, der Erhalt von Okosystemen, und
die (menschliche) gesellschaftliche Sphire sind sehr eng miteinan-
der verwoben. Jedoch ergibt hier eine Trennung mehr Sinn, da der
Erhalt zumindest einiger Okosysteme losgeldst von direkten mensch-
lichen Interessen begriindet werden kann. Die Forderung nach einer
von Menschen moglichst unberiihrten (priméiren oder sekundiren)
Wildnis, in der die dort lebenden, keiner menschlichen Interspezies-
Gesellschaft zugehorenden e.nm. Tiere unbeeinflusst leben konnen,
ist iiberzeugend. Die Leitlinie des Okosystem—Erhalts geht aber
weit dariiber hinaus — sie bezieht sich auch auf kulturlandschaftlich
gepragte Okosysteme -, und sie ergibt sich ebenfalls aus Ebene 1 und
der dort geforderten Entwicklung hin zu intra- und intergenerationel-
ler Gerechtigkeit. Funktionierende Okosysteme — seien sie vom Men-
schen mit gestaltet bzw. genutzt, seien sie unbeeinflusst — sind fiir die
Verwirklichung globaler und zwischengenerationeller Gerechtigkeit
von zentraler Bedeutung, da sie das (Uber)Leben fiir Individuen der
Moralgemeinschaft sichern.!®” Die Leitlinie wird jedoch nicht unter
der ersten subsumiert, da es Mitglieder der moralischen Gemeinschaft
gibt, die nicht als Mitglieder einer menschlichen Interspezies-Gesell-
schaft zahlen, die aber dennoch gerecht oder ungerecht behandelt wer-
den konnen. Das sind alle, die unter die Kategorisierung wildlebende
Tiere fallen.’®® Um diesen gerecht zu werden, ist der Schutz mog-

157 Super-Organismus-Ansitze oder Positionen, die einem Okosystem als Ganzheit
einen hoheren Wert zuschreiben als den in ihm lebenden Individuen, sind, wie
totalitare Gesellschaftsverstandnisse, nicht mit der hier vertretenen sentientistischen
Position vereinbar.

231

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

lichst unbeeinflusster Okosysteme notwendig. Okosysteme dienen
diesen e.nm. Tieren als notwendiges Habitat. Damit sie Lebensraum,
Nahrung und Schutz finden, miissen ihre Habitate erhalten werden.
Gegebenenfalls ist auch eine Renaturierung gefordert, sofern keine
Zielkonflikte dagegensprechen (vgl. Ebene 4).

Funktionierende Okosysteme mit ihren sogenannten Okosys-
temleistungen sind von grofler Bedeutung fiir intra- und intergene-
rationelle Gerechtigkeit, da sie Menschen und e.nm. Tieren — und
allen anderen Lebewesen — zentrale Lebensgrundlagen zur Verfiigung
stellen, wie zum Beispiel Sauerstoff, Wasser und eine lebensermagli-
chende Atmosphare. Dariiber hinaus stellen sie fiir viele einen bedeu-
tenden Bestandteil des guten Lebens dar. Der Aufenthalt in ihnen
dient Menschen und e.nm. Tieren unter anderem der physischen
und psychischen Stabilitdt, und spirituelle sowie dsthetische Griinde
konnen fiir ein gutes Leben von Menschen ebenso relevant sein. Hier
ergibt sich dann (wie im Fall der Okonomie) eine so enge Verzahnung
zur ersten Leitlinie, dass dieser Aspekt der Begriindung fiir den Erhalt
von Okosystemen nicht losgelost zur Leitlinie Entwicklung gerechter
Interspezies-Gesellschaften betrachtet werden kann.

Die in Kapitel 2 als >klassische< Leitlinien Nachhaltiger Ent-
wicklung eingefiihrten Leitlinien Effizienz, Konsistenz und Suffizienz
konnen in die beiden hier gewahlten Leitlinien als sekundar gleichsam
reingeordnete« Leitlinien inkludiert werden. Effiziente Technik kann
beispielsweise zu einem geringeren Ressourcen-Verbrauch fiihren, so
dass weniger Ressourcen-Abbau stattfindet und Okosysteme besser
geschiitzt werden. Wenn Konsistenz nach der Vereinbarkeit von
Technik und Natur fragt, so kann auch dies einem gesteigerten
Okosystemschutz und einer gerechteren Interspezies-Gesellschaft
zutraglich sein. Und Suffizienz als Frage nach und Aufruf zu nachhal-
tigeren Lebensstilen fordert zum einen die Transformation hin zu res-
sourcen-armeren Lebensstilen, die ebenfalls dem Okosystemschutz
dienen kann. Zum anderen fragt sie danach, was Menschen fiir ein

158 Bei einigen von diesen kann argumentiert werden, dass sie durchaus zu bestimm-
ten menschlichen Gesellschaften gehoren, wenn zum Beispiel indigene Vélker in sehr
engem Verhiltnis und sehr engen Wechselwirkungen mit Natur und wildlebenden
Tieren leben. Um mit solchen Fillen umgehen zu konnen, ist der hier vertretene
Tierethik-Ansatz kontextsensitiv. Ein solcher Kontext trifft jedoch nicht auf alle
wildlebenden Tiere zu. Es existieren wildlebende Tiere, die zu keiner menschlichen
(Interspezies-)Gesellschaft gehoren und diese miissen in der hier vertretenen Theorie
addquat mitbedacht werden.

232

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

gelingendes, zufriedenes Leben tatsédchlich bendtigen und kann somit
bei der Etablierung gerechter Gesellschaften als Orientierungshilfe
fungieren. Fiir das vorliegende Ziel der Ausarbeitung einer tierethi-
schen NE-Theorie sind Effizienz, Konsistenz und Suffizienz als »tiber-
geordnete« Leitlinien nicht sinnvoll, da sie in ihrer Grundausrichtung
anthropozentrisch ausgerichtet sind, auch wenn die — sich aus ihnen
ergebenden — Konsequenzen auch e.nm. Tiere (be)treffen. Mitgedacht
werden sie daher als >eingeordnete« Leitlinien, und Suffizienz wird
zudem auf Ebene 5 in ihrer Bedeutung fiir die hier ausgearbeitete
Theorie spezifiziert.

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

Werden e.nm. Tiere in den Umfang einer Gerechtigkeitstheorie auf-
genommen und damit, wie hier gefordert, auch in den Umfang einer
NE-Theorie, potenzieren sich die Zielkonflikte bei der Umsetzung
dieser Theorie. Dies gilt es als unumganglich zu berticksichtigen. Es ist
dann notwendig, Handlungsorientierungen auszuarbeiten, wie beim
Auftreten solcher Konfliktfdlle umzugehen ist, um einer geeigneten
Implementierung >den Weg zu ebnen<. Dafiir dient diese Ebene
des Mehr-Ebenen-Modells.

Das hier vertretene Verstandnis von Konfliktfall sieht als Grund-
lage fiir einen solchen an, dass 1. die Interessen von Individuen der
moralischen Gemeinschaft betroffen sind und dass 2. die Interessen
vergleichbar sein miissen. Dabei ist die Frage nach der Vergleichbar-
keit eine sehr komplexe. Einerseits ist es zielfithrend, basale von
nicht-basalen, oftmals luxusorientierten Interessen zu unterscheiden
und basale Interessen als hoher zu gewichten. Zu den basalen Inter-
essen zahlen zum Beispiel das Interesse am eigenen (Uber)Leben,
an Schmerzfreiheit, an Nahrung und Schutz. Andererseits lasst diese
Unterscheidung haufig keinen Raum fiir Fragen des guten Lebens,
weil es zwischen Uberleben und Luxus keinen Platz mehr gibt.
Wenn basale Interessen diejenigen sind, die Menschen und e.nm.
Tiere erfiillt haben miissen, um tiberleben zu konnen, so zihlen
das Interesse an guter Bildung, an kulturellen Veranstaltungen oder
an gesellschaftlicher Teilhabe (durch den Besitz bestimmter Dinge
oder das Ausiiben bestimmter Tatigkeiten) nicht dazu. Diese sind
jedoch fiir ein gutes Leben auflerst wichtig. Da die mogliche Erfiillung
eines guten menschlichen und tierlichen Lebens in dieser Arbeit

233

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

eine bedeutende Rolle spielt, werden basale Interessen so verstanden,
dass zu ihnen auch diejenigen zdhlen, die zur Ermoglichung eines
guten Lebens zihlen, nicht lediglich diejenigen, die das >nackte Uber-
lebenc« sichern.

Wenn Interessen als vergleichbar gewertet werden (wenn also
zwei oder mehrere basale Interessen konfligieren oder aber zwei
oder mehrere nicht-basale), dann muss eine Abwigung zwischen
ihnen stattfinden, fiir die es der hier erarbeiteten Prinzipien und
Kriterien bedarf.1>?

Ist ein Konfliktfall so beschaffen, dass man mit einer Handlung,
unabhéngig davon, wie man handelt, gegen eine Nichtschadigungs-
pflicht verstoflen muss, liegt ein sogenanntes moralisches Dilemma
vor. Dilemmata lassen sich so definieren, dass sie »auch durch eine
noch so sorgsame Abwigung nicht befriedigend geldst werden kon-
nen« (Ott 1996, 111) bzw. liegt ein Dilemma vor, »wenn es keine
befriedigende Auflosung eines moralischen Konflikts gibt« (Nida-
Riimelin/Weidenfeld 2018,103). Unbefriedigend ist es, da durch jede
die Situation auflosende Handlung gegen eine Nichtschadigungs-
pflicht verstoflen wird. Es stellt sich dennoch die Frage, welcher
Verstof8 mit befriedigenderen Argumenten begriindet werden kann.
Ein Verstof3 bleibt ein Verstofs. Es ist jedoch auch fiir diese Situationen
sinnvoll, handlungsleitende Orientierungsprinzipien auszuarbeiten,
um zu begriinden, welcher Verstof3 mit welchen Griinden als schwer-
wiegender gewertet werden kann.

Da die vorgenommene enge inhaltliche Bestimmung eines Kon-
fliktfalls zahlreiche im umgangssprachlichen (oder anderen Ethik-
theorien) als Konflikt bezeichnete Fille bereits ausschlie3t, 160 wird

199 Dies ist ein schwieriges Unterfangen. So bezeichnet auch Konrad Ott (1996, 110)
Abwigung als einen der »unklarsten Begriffe der Ethik«. Da in bestimmten Fallen
dennoch abgewogen werden muss, gilt es auch nach Ott, fiir solche Fille »Modelle
rational nachvollziehbaren Abwigens “ zu konzipieren (ebd.).

160 Es muss sich um vergleichbare Interessen handeln. Das Toten e.nm. Tiere, um Teile
ihrer Korper zu essen, stellt daher sehr haufig keinen Konfliktfall dar. Auf tierlicher
Seite wird hier das sehr basale Interesse, am Leben zu bleiben (bzw. sofern man
dieses tierliche Interesse anzweifelt, mindestens das Interesse, keine schmerzhaften
Prozeduren zu durchleben), verhandelt; auf menschlicher Seite dagegen ein gustato-
rischer Genuss, eventuell auch eine kulturell geprigte Tradition, jedoch mindestens
in den Industriestaaten meist kein basales Interesse, das mit dem Uberleben zusam-
menhingt. In Bezug auf Tierversuche kann sich die Situation anders gestalten, da hier
auch auf menschlicher Seite das Uberleben von den Versuchsergebnissen abhangen
kann. So formuliert auch Martin Gorke (2010, 176), dass »die Verletzung einer

234

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

hier vor allem die schwerwiegende Frage verhandelt, unter welchen
Bedingungen a) es gerechtfertigt sein kann, ein Individuum der
moralischen Gemeinschaft zu schadigen bzw. zu téten und b) ein Ver-
stof8 gegen eine Nichtschiadigungspflicht schwerwiegender ist als ein
anderer Verstof3 gegen eine Nichtschddigungspflicht. Totungen und
Schidigungen konnen dabei direkt begangen werden oder indirekt
durch zum Beispiel Siedlungsbau im Habitat zahlreicher e.nm. Tiere.
Es miissen folglich Prinzipien ausgearbeitet werden a) fiir Fille, in
denen die Totung/Schidigung eines Menschen oder eines e.nm. Tiers
unter Berticksichtigung bestimmter Bedingungen nicht grundsatzlich
ethisch verwerflich ist, und b) um gewichten zu konnen, welcher
Verstof3 gegen eine Nichtschadigungspflicht schwerwiegender gilt als
ein anderer solcher Verstofi. Es werden hier also konfligierende basale
Interessen diskutiert, nicht das Konfligieren luxus-orientierter Inter-
essen, da bei letzteren die moralische Bedeutung — so sie iiberhaupt
besteht — deutlich geringer ist.

Wie zu zeigen ist, verunmoglichen die im Folgenden ausgear-
beiteten Prinzipien nicht den Schluss, dass in der Regel eine starke
Schidigung oder die Totung eines Menschen schwerwiegender ist als
die eines e.nm. Tieres. Hierbei ist zentral, dass diese Schlussfolgerung
mit tiberzeugenden Griinden aus den Prinzipien gezogen werden muss
(vgl. unten) und in einer egalitar-sentientistischen Position nicht per
se feststeht. Da das von Kritiker_innen gerne iibersehen wird, besteht
die Gefahr, welche Martin Gorke (2010, 149) mit folgendem Zitat auf
den Punkt bringt:

»Aus solchen Ausnahmen von einer Regel mit ansonsten uneingeschrink-
ter Geltung wird hdufig geschlossen, dass nicht-anthropozentrische
Ethiken im Grunde genommen doch kein generelles Verbot der Beein-
trichtigung nicht-menschlicher Lebewesen postulieren.« (Hervorhebung
im Original)

Es darf nicht iibersehen werden, dass die im Folgenden ausgearbeite-
ten Prinzipien dazu dienen sollen, ethische Orientierung fiir Falle zu
liefern, in denen zwangslaufig gegen eine Nichtschadigungspflicht
verstoflen werden muss. Das bedeutet, dass, sofern ein solches
Dilemma nicht besteht, ein Verstof gegen eine entsprechende Pflicht
nicht zulassig ist. Daher lasst sich der von Gorke antizipierten Kritik

prima-facie-Regel [...] dann umso unverhaltnisméBiger und damit unverzeihlicher
[ist], je weniger notwendig sie ist, das heifit, je mehr sie von Luxus- statt von

Uberlebensinteressen motiviert ist.«

235

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

entgegenbringen, dass in einer egalitdr-sentientistischen Theorie
durchaus ein generelles Verbot der Beeintrachtigung e.nm. Tiere
besteht, Dilemma-Situationen aber jede Theorie dazu fithren, gewisse
Abwigungskriterien auszuarbeiten. Dies gilt ebenso fiir die innerhu-
mane Ethik, da Dilemma-Situationen auch hier eine Entscheidung
erfordern, welches Menschenleben zu retten ist, sofern man dies
nicht dem Zufall oder der Willkiir iiberlassen mochte. Ebenfalls lasst
sich gegen solch eine Kritik einwenden, dass sich mit gut gewéhlten
Dilemmata-Situationen, sogenannten Rettungsboot-Szenarien, jede
Ethiktheorie an ihre Grenzen treiben lasst (Gorke 2010, 161, FN 67).
Gorke argumentiert gegen die oftmals proklamierte Bedeutung von
Rettungsboot-Szenarien, dass in einer Situation, in der moralisch
richtiges Verhalten per se nicht moglich ist, es nicht aussagekraftig ist,
»wenn eine ethische Theorie in einem bestimmten Rettungsboot-Sze-
nario in Verlegenheit gerat« (ebd., 161). Auch Robyn Eckersely (1998,
169) betont, dass

»the individual choices we might make in cases of stark moral conflict are
not reliable indicators of any systematic discrimination or prejudice on
our part (nor, as has been suggested, of the sort of political community we
might care to cultivate).«

Das Argument von Eckersley ist wichtig, um den Ausnahmezustand
solcher Dilemma-Situationen zu verdeutlichen. Dennoch sollen auch
in diesen Situationen Entscheidungen, zumindest in der Theorie,
nicht lediglich auf individuellen Entscheidungen aufbauen, sondern
fundiert begriindet sein.!¢!

Welche Prinzipien konnen hierfiir nun also handlungsleitend
sein? Ich orientiere mich an fiinf von Paul Taylor (1989, 260) ausge-
arbeiteten Prinzipien. Nach Taylor miissen die Konfliktfall-Prinzipien
folgenden formalen Bedingungen entsprechen: Sie miissen 1. in
ihrer Form allgemein gehalten sein, 2. universell anwendbar sein, 3.
unparteiisch sein, 4. fiir alle moralischen Akteur_innen gelten und 5.
jeder nicht-moralischen Norm iibergeordnet sein.

161 Auch >spontane« individuelle Entscheidungen spiegeln verinnerlichte moralische
Werte wider und kénnen daher nicht per se als moralisch beliebig gedeutet werden.
Die spontane Reaktion, im Dilemma-Fall immer das eigene Kind zu retten statt ein
fremdes Kind, ist neben der engen emotionalen Bindung auch moralphilosophisch
begriindbar durch kontextsensitive Elemente wie die moralische Bedeutung von
subjektiver Nahe (vgl. unten). An dieser Stelle sollen jedoch Prinzipien ausgearbeitet
werden, die dann zu verinnerlichter Moral werden kénnen, anstatt lediglich auf
dieselbe zu verweisen.

236

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

Alle fiinf Bedingungen treffen auf die beiden hier vorgeschlage-
nen Prinzipien zu. Als geeignete Prinzipien fiir den Umgang mit Kon-
fliktfallen schlage ich das Prinzip der Selbstverteidigung sowie das
Prinzip des minimalen Ubels vor.

6.4.1 Das Prinzip der Selbstverteidigung

Das Prinzip der Selbstverteidigung wird auch in der innerhumanen
Ethik fiir Handlungsbeurteilungen in Konfliktfdllen angewendet. Es
ist fiir die Tierethik ebenso tiberzeugend wie im zwischenmenschli-
chen Bereich. Es besagt, dass es fiir moralische Akteur_innen zulassig
ist, sich selbst gegen Individuen zu verteidigen, die einem Schaden
zufiigen (wollen), auch wenn dies nur durch die Schidigung oder
Totung dieser Individuen méglich ist (vgl. Taylor 1989, 264-265). Ein
wichtiger Aspekt, derin Bezug auf e.nm. Tiere hierbei (im Unterschied
zum Zwischenmenschlichen) Geltung bekommt, ist die sinnvoller-
weise bestehende Pflicht, sich nicht in Situationen zu begeben, in
denen man ein e.nm. Tier aus Notwehr oder Nothilfe toten muss.
(Zahlreiche) Menschen sind moralfahig, so dass von ihnen erwartet
werden kann, dass sie ihrer Pflicht nachkommen, andere nicht zu
schadigen. E.nm. Tiere sind nicht moralfahig, von ihnen kann dies
nicht erwartet werden. Es wire daher nicht sinnvoll zu argumentieren,
dass Mensch A die Pflicht hat, bestimmte Orte zu meiden, um von
Mensch B nicht angegriffen zu werden.!6? Es scheint dagegen sinnvoll,
menschlichen moralischen Akteur_innen die Pflicht zuzuschreiben,
nicht an bestimmte Orte zu reisen, an denen sie von einem Lowen,
Eisbéren, Tiger, Alligator, weifSen Hai etc. angegriffen werden konn-
ten, um das Tier dann aus Notwehr zu toten (Gorke 2010, 172).
Verallgemeinert lasst sich dies als Pflicht beschreiben, Konflikt-
fille und Dilemmatal®® zu minimieren. Dies sind Situationen, in

162 Es mag hierfiir zahlreiche Griinde geben, unter anderem klugheitsethische. Die
moralische Pflicht dagegen besteht nicht fiir A, sondern B hat die Pflicht, A nicht
zu schidigen.

163 Wie aus der in diesem Unterkapitel angefiihrten Definition hervorgeht, besteht
ein Dilemma dann, wenn, gleichwie man handelt, immer gegen eine Nichtschadi-
gungspflicht verstoffen wird. Bei einem Konfliktfall — nach dem hier vertretenen
Verstidndnis eine Situation, in der die vergleichbaren Interessen von Mitgliedern
der Moralgemeinschaft beeintrachtigt werden — ist es zumindest denkbar, dass die
Interessen beeintréchtigt werden konnen, ohne dass eine aktive Schadigung vorliegt,

237

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

denen — sofern nicht das Konfligieren positiver Pflichten verhandelt
wird!®* — zwangsweise gegen eine Nichtschadigungspflicht versto-
fen werden muss. Nichtschadigungspflichten gilt es aus ethischer
Perspektive einzuhalten, weshalb die Pflicht relevant ist, Situationen,
in denen das nicht mehr moglich ist, zu vermeiden und ihr Auftreten
zu minimieren (Sterba 1998, 366, Fufinote 15). Diese Verpflichtung
resultiert daraus, dass moralisch fehlerfreies Verhalten in solchen
Dilemma-Situationen von vorneherein schwer mdoglich ist. Daraus
lasst sich das handlungsleitende Prinzip ableiten, Konfliktfille zu
vermeiden, sofern es moglich ist. Dieses ist den beiden anderen
Prinzipien — die gelten, wenn die Vermeidung nicht moglich war
— vorgeordnet.

6.4.2 Das Prinzip des minimalen Ubels

Auch das Prinzip des minimalen Ubels ist zielfithrend fiir den Umgang
mit Konfliktfdllen. Es besagt, dass bei der Auswahl zwischen Hand-
lungen, durch die zwangslaufig gegen eine Nichtschadigungspflicht
verstoflen werden muss, diejenige Handlung ausgewiahlt werden soll,
bei der durch diesen Versto geringeres Leid entsteht.!®®> Es ergibt
sich die Frage, anhand welcher Kriterien bewertet werden kann, fiir
welche Individuen eine vergleichbare Schidigung ein grofReres Leid
darstellt. Diese Kriterien objektiv zu bestimmen stellt eine sehr grofie
Herausforderung dar. Die Anndhrung an bestimmte Kriterien ist
daher stets ein Vorschlag und keine abgeschlossene Ausarbeitung.
Da es sich um Kriterien handelt, die die Schadigung bestimmter Indi-
viduen anstelle anderer Individuen rechtfertigen sollen, muss hierzu
stets eine Diskussion weitergefiihrt, miissen Kriterien gegebenenfalls

beispielsweise durch unterlassende Hilfe, der nachzukommen keine Pflicht, sondern
eine supererogatorische Handlung darstellt.

164 Konfligierende Hilfspflichten bestehen in unzéhlig grofer Anzahl. Ich fokussiere
hier auf konfligierende Nichtschiddigungspflichten. Eine Auseinandersetzung mit
der kontroversen Frage, welche Prinzipien in Konfliktfdllen zwischen Hilfspflichten
anzuwenden sein sollten, erfolgt an dieser Stelle nicht.

165 Ahnlichen Inhalts ist auch das sogenannte worse-off-principle, welches Tom Regan
fiir den Umgang mit moralischen Dilemmata entwickelt. »Special considerations
aside, when we must decide to override the rights of the many or the rights of the few
who are innocent, and when the harm faced by the few would make them worse-off
than any of the many would be if any other options were chosen, then we ought to
override the rights of the many.« (Regan 2004, 308).

238

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

angepasst und diirfen sie niemals leichtfertig aufgestellt werden. Als
erste Annahrung schlage ich das Kriterium des Verletzbarkeitspotenti-
als vor. Dort, wo dieses Kriterium nicht ausreicht, sollte es um das
Kriterium der subjektiven Nihe erganzt werden.

Das Verletzbarkeitspotential-Kriterium sagt aus, dass Individuen
auf Grund differierender Potentiale durch eine vergleichbare Scha-
digung unterschiedlich stark geschadigt werden konnen. In einer
egalitdren Position, wie der hier vertretenen, tritt moralischer Selbst-
wert nicht graduell verteilt auf. Ein Individuum besitzt einen solchen
oder nicht. Ein hoheres Potential an Verletzbarkeit bedeutet folglich
nicht, dass ein Individuum einen hoheren moralischen Selbstwert
besitzt. Ich stimme Gorke (2010, 163) zu, dass die Wahl, die in
einem sogenannten Rettungsboot-Szenario getroffen wird, nichts
iiber die Hohe des moralischen Selbstwerts der Individuen aussagt,
sondern tiber deren Verletzbarkeitspotential (bei Gorke als »Grad der
Verletzbarkeit« bezeichnet).

»Unterschiedliche Bandbreite an Verletzbarkeit soll heiflen, dass ver-
schiedene Entititen auf unterschiedliche Weise unterschiedlich viel zu
verlieren oder zu erleiden haben, wenn sie in einer Rettungsboot-Situation
»iiber Bord gehen«. Die Zimmerpflanze verliert dabei ihr vegetatives
Leben, der Hund zusitzlich die reiche Welt der subjektiven Bewusstseins-
zustande und der Mensch zusatzlich die Welt des Geistes, seine gesamten
sozialen Beziehungen, die Mdglichkeit, seinen Lebensplan weiterzuver-
folgen usw.« (ebd., 164, Hervorhebung im Original)

Es erscheint sinnvoll, das Individuum >zu opfern< oder zu schwerem
Schaden kommen zu lassen, bei dem dieser Grad geringer ist, wenn
zwangsweise ein Individuum >geopfert« werden muss. Dies stellt ein
moralisches Ubel dar. Es kann jedoch iiberzeugend als geringstes
moralisches Ubel gewertet werden, da es der Intuition gerecht wird,
dass es ein groReres Ubel darstellt, je mehr potentielle Bewusstseins-
zustande, Lebenspldane und Beziehungsgeflechte einem Individuum
durch eine Totung verwehrt werden.!%® Dieses Kriterium wird daher
als erstes Kriterium gewahlt, um das Prinzip des minimalen Ubels

166 Fiir das Verletzbarkeitspotential kann auch das (Nicht-) Vorhandensein eines
kognitiven Verstidndnisses eine Rolle spielen. Es bestehen Kontexte, in denen das
Verstandnis dessen, dass einem ein Unrecht widerfahrt, dazu fiihrt, dass das entste-
hende Leid vergroflert wird und dadurch eine grofiere Schadigung darstellt, als wenn
dieses Verstandnis nicht besteht. In solchen Situationen vergrolert die Fahigkeit zum
kognitiven Verstandnis das Verletzbarkeitspotential. Verallgemeinerbar ist es jedoch
nicht, da auch Situationen bestehen konnen, in denen ein besseres Verstandnis der

239

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

zu konkretisieren. Besteht eine Dilemma-Situation, in der zwei oder
mehr Individuen das gleiche bzw. ein nicht unterscheidbares Verletz-
barkeitspotential aufweisen, dann ist das Kriterium der subjektiven
Nahe hinzuzuziehen.

Das Kriterium der subjektiven Nihe sagt aus, dass es in Dilemma-
Situationen zuldssig ist, Partei fiir dasjenige Individuum zu ergreifen,
zu dem die_der Handelnde die grofite subjektive Ndhe empfindet. Fiir
dieses Kriterium muss mitbedacht werden, dass — wie in Kapitel 4 her-
ausgearbeitet wurde — Kontexten und Beziehungen lediglich in Bezug
auf positive Pflichten moralische Bedeutung zukommen darf, nicht
jedoch beziiglich Nichtschadigungspflichten. Diese Annahme ist zen-
tral fir die hier vertretene Tierethik. Entsprechend darf die subjektiv
empfundene Nahe beziiglich einer Nichtschadigungspflicht ausdriick-
lich nur dann als moralisches Kriterium hinzugezogen werden, wenn
eine Dilemma-Situation vorliegt, in der es keine andere Moglichkeit
gibt, als gegen eine Nichtschddigungspflicht zu verstolen und wenn
das Verletzbarkeitspotential der betroffenen Individuen gleich hoch
ist. Wendet man dieses Kriterium in solchen Fillen an und kommt
zu dem Schluss, dass dem basalen Interesse eines Menschen Vorrang
gegeben wird vor dem basalen Interesse eines e.nm. Tiers, so bedeutet
das nicht, der Mensch habe schlussendlich einen hoheren moralischen
Selbstwert (vgl. Gorke 2010, 161). Es zeigt stattdessen die psychische
Verfasstheit der meisten moralischen Akteur_innen:

»The strong tendency of humans to save the more familiar or the more
immediate — those with whom we most identify — is first and foremost
an expression of our strongest attachments, but it is not necessarily an
indicator of our social or ecological prejudices.« (Eckersley 1998, 169)

Dieses Kriterium ist fiir Dilemma-Situationen geeignet, wie auch die
Diskussion um zwischenmenschliche Ethik zeigt (Eckerseley 1998,
169; Gorke 2010, 161). So ist es nicht zuldssig, andere Kinder zu
schidigen, um Vorteile fiir das eigene Kind daraus zu ziehen. In einer
Dilemma-Situation ist es aber durchaus zuldssig das eigene Kind aus
einem brennenden Haus zu retten anstelle eines fremden Kindes,
sofern es nicht moglich ist, beide Kinder zu retten.

Das Kriterium des Verletzbarkeitspotentials steht tiber dem Kri-
terium der subjektiven Niahe. Letzteres findet nur Anwendung, wenn
auf Grund des ersteren kein Schluss gezogen werden kann, da das

Situation dazu fiihrt, die Schidigung >einordnen< zu kénnen und sie dadurch als
weniger gravierend wahrzunehmen.

240

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien fiir Konfliktfalle

Potential gleich ausfallt (vgl. Abbildung 3). Trotz wohliiberlegter Aus-
wahl und Gewichtung der Kriterien kann die Anwendung derselben
in bestimmten Situationen zu kontraintuitiven Konsequenzen fiihren.
Beispielsweise konnte argumentiert werden, dass das Verletzbarkeits-
potential eines kognitiv >gesunden< Kindes hoher ist als das eines
kognitiv stark beeintrachtigten Kindes, da das >gesunde< Kind zum
Beispiel Zukunftsplane besitzen kann. Folglich miisste in der >Ret-
tungsboot-Situation« eines brennenden Hauses der Vater eines kog-
nitiv stark beeintrachtigten Kindes das >gesunde« Kind retten, anstatt
sein eigenes. Diese Konsequenz ist stark kontra-intuitiv und verweist
auf die bereits genannte Kritik, dass mit entsprechend konstruierten
Dilemmata-Situationen jede Ethiktheorie an ihre Grenze getrieben
werden kann. Es ist abermals Gorke (2010, 208) zuzustimmen,
dass die Bestrebung, Zielkonflikte in einem »formalisierten Entschei-
dungsverfahren mit eindeutigem Endergebnis« auflésen zu konnen,
auch in der Umwelt- bzw. Tierethik oftmals als illusionar angesehen
werden muss. In der zwischenmenschlichen Ethik wird dies bereits
vielfach akzeptiert (ebd., 208). Es ist auflerst wichtig, tiberzeugende
ethische Entscheidungsorientierungen ftir Zielkonflikte herauszuar-
beiten, die mit der jeweiligen Theorie konsistent und kohérent sind.
Dabei darf jedoch nicht in Vergessenheit geraten, dass es sich um sehr
komplexe, vielschichtige lebensweltliche Probleme handelt, bei denen
man Gefahr lauft, Sachverhalte zu vereinfachen oder zu verkiirzen,
wollte man sie auf wenige ethische Prinzipien und Kriterien >herun-
terbrechen<. Aus diesem Grund kénnen die hier herausgearbeiteten
Prinzipien und die Kriterien fiir das Prinzip des minimalen Ubels
lediglich eine Anndhrung an die ethisch bestmdgliche Handlung in
einem Zielkonflikt darstellen, die immer noch auch nicht-formalisier-
bare Urteilskraft verlangt.

241

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

[ Ubergeordnetes Prinzip: (Pflicht zur) Vermeidung von Konfliktfallen/Dilemmata ]

Nicht
méglich

[ Konfliktfall/Dilemma J
Prinzip der Prinzip des minimalen
Selbstverteidigung Ubels
Erstes Kriterium:
Verletzbarkeitspotential

Verletzbarkeits-
potential bei
betroffenen

Individuen gleich
hoch

Zweites Kriterium:
Subjektive Ndhe

Abbildung 3: Handlungsleitende Prinzipien fiir den Umgang mit Konfliktfillen/
Dilemmata (eigene Darstellung)

6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare Handlungsfelder'®’

Eine handlungspraktisch wichtige Ebene sind die Handlungsfelder,
auf denen Gesellschaften titig werden sollten, um sich starker auf
einen Pfad Nachhaltiger Entwicklung zu begeben.

Sie stellen Bereiche dar, in denen der gegenwirtige Zustand
(global oder mindestens in den Industriestaaten) als nicht nachhaltig
bewertet werden muss, wenn man als Kriterien dafiir die ethischen
Grundlagen von NE heranzieht. Sprich, diese Handlungsfelder sind
gegenwartig (im tiberwiegenden Teil der Lander) auf eine Weise kon-
stituiert, dass sie in irgendeiner Form zu gesellschaftlicher Ungerech-
tigkeit beitragen und ein gutes Leben zumindest einiger behindern.
Auf der Ebene dieser Handlungsfelder sind entsprechend Anderun-
gen gefordert. Die Handlungsfelder stellen gleichzeitig aber Bereiche

167 Die Handlungsfelder leiten sich aus den beiden Leitlinien (Kap. 6.3) ab, welche
sich wiederum aus Ebene 1 (Kap. 6.1) ableiten. Die Herleitung von Ebene 1 findet sich
in den Kapiteln 2, 4 und 5 begriindet (vgl. oben), so dass Kapitel 2, 4 und 5 auch die
Argumente fiir die exemplarische Auswahl der priorisierten Handlungsfelder liefern.

242

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare Handlungsfelder

dar, die grofles Potential haben, zu einer gerechteren Verteilung,
gerechteren Hinterlassenschaft und einem guten Leben vieler beizu-
tragen.

Im Folgenden werden lediglich die prioritdren Handlungsfelder
identifiziert, die sich am offensichtlichsten aus den Leitlinien ablei-
ten. Es handelt sich dabei um eine exemplarische, nicht um eine
vollstandige Darstellung. Kriterium fiir die Auswahl ist zudem eine
grofle Relevanz fiir das Wohlergehen e.nm. Tiere. Grund dafiir ist
nicht eine proklamierte Vorrangstellung der Interessen e.nm. Tiere
vor den Interessen von Menschen, sondern die Tatsache, dass in allen
NE-Theorien bislang ausschlief}lich menschliche Interessen im Fokus
lagen und hier erstmals herausgearbeitet werden soll, welche NE-rele-
vanten Handlungsfelder speziell fiir e.nm. Tiere von Belang sind.

So ergeben sich die folgenden fiinf Handlungsfelder 1. Landnut-
zungssysteme, 2. Okosystemschutz, 3. Menschliche Erndhrungsfor-
men, 4. Umsetzung von Suffizienz-Mafinahmen und 5. Politische
Etablierung eines gerechten Gesellschafts- und Wirtschaftssystems.

Auf dieser Ebene ergeben sich zahlreiche Fragen, mit denen
umgegangen werden muss, um an einer Nachhaltigen Entwicklung zu
arbeiten und es zeigt sich die Komplexitat einer Implementierung von
NE-Theorien. Eine Skizze solcher Fragen und Herausforderungen sei
im Folgenden fiir die zentralen Felder gegeben.16®

Ad 1.: Das Feld Landnutzungssysteme bezieht sich auf Fragen
danach, in welcher Weise gegebene, endliche Landflachen genutzt
werden sollten, damit es auf moglichst gerechte Weise geschieht
und zum guten Leben moglichst vieler beitridgt. Hier spielen Land-
wirtschaft, Mobilitdt und Stiddtebau eine gewichtige Rolle. Evaluiert
werden miissen Fragen wie:

Wieviel Flache sollte maximal landwirtschaftlich genutzt wer-
den? Sollte diese Flache eher konventionell bearbeitet werden, wenn
dadurch mehr Nahrungsmittel erzeugt werden konnen, oder durch
okologische Landwirtschaft, die die Flachen durch Vermeidung von
Monokulturen und fiir die Bodenfruchtbarkeit geeignete Fruchtfolgen
auf nachhaltigere Weise nutzt? Welche Formen nicht-speziesistischer
Landwirtschaft sind moglich? Wer sollte fiir die Finanzierung von
Transitionsphasen aufkommen? Sollten weitere Zugtrassen ausge-
baut werden, auch wenn diese einen Eingriff in Lebensrdume e.nm.

168 Einen konkreteren Umgang mit solchen Herausforderungen bietet Ebene 6
(Kap. 6.6).

243

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Tiere bedeuten, die Mobilitdt per Zugverkehr jedoch deutlich klima-
freundlicher ist als die per Automobil, zumal dem Straflenverkehr
jahrlich zahlreiche e.nm. Tiere zum Opfer fallen (Benitez-Lépez et
al. 2010)? Welche Mittel stehen zur Verftigung, um offentlichen
Personen-Nah- und Fernverkehr preiswerter zu gestalten? Sollte
der Automobilverkehr kostspieliger werden und mit welchen Argu-
menten lasst sich das begriinden, ohne berechtigte!®® individuelle
Freiheitsrechte (zu sehr) einzuschrinken? Wie konnen alternative
Wohnformen weiter vorangebracht werden, so dass auf weniger
Raum mehr Menschen wohnen kénnen und sich dabei dennoch wohl-
fithlen? Wie kann Bestehendes genutzt werden, um mehr Wohnfldche
zu schaffen, ohne weitere Flachen versiegeln zu miissen? (Vgl. zum
nachhaltigeren Wohnen Steffen 2020.)

Ad 2.: Das Handlungsfeld Okosystemschutz ist insofern eng
verbunden mit Fragen der Landnutzungssysteme, als dieser Schutz
fordert, bestimmte Landflichen unter eine bestimmte Form von
Schutz zu stellen. Dieses Handlungsfeld ist entsprechend speziell
auf natur- bzw. landschaftsschutz-relevante Fragen sowie auf Okosys-
temleistungen ausgelegt. Wichtig ist, dass der Okosystem-Begriff
nicht auf naturnahe, moglichst Wildnis-nahe Systeme festgelegt
ist, sondern auch Kulturlandschaften funktionierende Okosysteme
darstellen konnen (Plieninger et al. 2010). Es miissen Maffnahmen
gefunden und umgesetzt werden, die bestehenden Okosysteme mit
ihren Funktionen zu schiitzen. Es muss evaluiert werden, an wel-
chen Stellen Renaturierungen so gewinnbringend wiren, dass sie
im wahrscheinlich bestehenden Zielkonflikt vor andere Ziele gestellt
werden sollten. Ebenso stellt sich die Frage, welche Okosysteme
unter den hochsten Schutzgrad gestellt werden sollten und welchen
Prioritat zukommen sollte, wenn Hierarchisierungen notig werden.
Sollten natiirlich entstandene Okosysteme grundsitzlich als wert-
voller betrachtet werden als Kulturlandschaften? Sollten besonders
artenreiche Kulturlandschaften wie Kalk-Magerrasen als wertvoller
gelten als weniger artenreiche? Welchen Stellenwert diirfen hierbei
im Natur- und Landschaftsschutz relevante Argumente wie Asthetik,

169 Als berechtigte Freiheitsrechte mochte ich die verstehen, die sich ausleben lassen,
ohne damit direkt auf Kosten anderer Mitglieder der moralischen Gemeinschaft
»zu leben¢, wenn man moralisch vertretbare Freiheit als das versteht, was nicht die
Freiheiten anderer einschrankt. Welche das im konkreten Fall sind und welche nicht,
ist eine duflerst komplexe Frage, deren Beantwortung weit {iber den Rahmen dieser
Arbeit hinausgeht.

244

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare Handlungsfelder

Spiritualitat oder Verbundenheitsgefiihle spielen (vgl. Ott 2007)?
Wie sind bei all diesen Fragen unterschiedliche Interessen von Men-
schen und e.nm. Tieren zu gewichten und welche Interessen konnen
als basaler betrachtet werden?

Ad 3.: Im Handlungsfeld menschliche Erndhrungsformen stellen
sich grundlegende Fragen nach kulturellen Erndhrungsgewohnheiten
und wie und mit welchen Argumenten diese modifiziert werden
konnen und sollen. In den meisten menschlichen Gesellschaften ist
es tiblich, von e.nm. Tieren erzeugte >Produkte< wie Milcherzeugnisse
und Eier sowie ihre Kérper zu essen. Umfang, Vorlieben und Vertrag-
lichkeiten variieren kulturell stark. Diese Erndhrungsgewohnheiten
sind aus zwei Griinden nicht gut mit einer Transformation hin zu
einer nachhaltigeren Gesellschaft zu vereinbaren. Zum einen wider-
sprechen sie der hier geforderten gerechten Interspezies-Gesellschaft,
wenn e.nm. Tiere ausschliefllich dafiir geziichtet werden, um getdtet
und gegessen zu werden, und wenn die Reproduktionszyklen weib-
licher Tiere (auf vielfach schadigende Weise) genutzt werden, um
Nahrungsmittel fiir Menschen zu erzeugen (vgl. Adams 2002; Calvo
2008). Zum anderen hat die Erzeugung dieser tierlichen >Produkte«
zahlreiche negative Auswirkungen auf die natiirliche Umwelt (woraus
sich eine enge Verzahnung mit den ersten beiden Handlungsfeldern
ergibt) und fordert auch in Bezug auf Menschen gerechtigkeits-desta-
bilisierende Entwicklungen in Gesellschaften (vgl. Boscardin 2017;
Heinrich-Boll-Stiftung et al. 2018; Kemmerer 2015; Pachirat 2011;
Steinfeld et al. 2006). Aus den beiden letztgenannten Griinden
kann die landwirtschaftliche (Intensiv-)Tierhaltung auch aus anthro-
pozentrischer Perspektive nicht gerechtfertigt werden. Die auf diesen
s>Produktenc aufbauenden Erndhrungsformen miissen auch aus einer
menschzentrierten Sicht zwingend hinterfragt werden (vgl. fiir eine
tierfreundliche »Phédnomenologie der Nahrung« Pelluchon 2020Db).

In diesem Handlungsfeld stellen sich die Fragen, ob eine weitest-
gehend pflanzliche Erndhrung fiir moglichst viele Menschen méglich
ist, wie sich kulturelle Gepflogenheiten d@ndern lassen, so dass die
Anderungen breite Akzeptanz finden (dazu Gjerris 2015), und es
gilt, nach Kulturen zu differenzieren, ob, wie und wie stark die
Anderung von Ernihrungsformen zu fordern ist. Sinnvoll ist ferner
zu untersuchen, bei welchen tierlichen >Produkten< die Abkehr am
dringlichsten ist. Auflerdem bedarf es einer Vision davon, welchen
Platz in der Gesellschaft die bisher fiir Erndhrungszwecke genutzten
e.nm. Tiere einnehmen konnten (Vgl. Kap. 7).

245

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Ad 4.: Das Handlungsfeld Umsetzung von Suffizienz-Mafnah-
men (vgl. Kap. 2.3) ist eng verzahnt mit den anderen Handlungsfel-
dern, da sowohl NE-bezogene Anderungen von Landnutzungssys-
temen sowie Okosystemschutz Suffizienz-Mafnahmen darstellen
(konnen). Eine Maigung im Essverhalten, die Reduktion tierlicher
sProdukte« und die Vermeidung von food waste sind klassische Suf-
fizienz-Forderungen, weshalb Modifikationen menschlicher Ernah-
rungsformen hiufig Suffizienz-Mafinahmen darstellen. Dennoch
wird das Feld als eigenes aufgefiihrt, da es tiber die Mafinahmen,
die sich aus den Handlungsfeldern 1 bis 3 ergeben, hinausgeht. Von
der Bandbreite an Suffizienz-Forderungen, die jedes gesellschaftliche
Feld abdecken, sind aus tierethischer Perspektive diejenigen zentral,
die sich auf die Handlungsfelder 1 bis 3 beziehen. Ein nachhaltiger
Siedlungsbau (zuzuordnen zu Handlungsfeld 1) beispielsweise fiihrt
dazu, Wohnraum zu stellen, ohne weitere Bodenversiegelungen und
Erschlieffung von naturnahen Gebieten, die e.nm. Tieren Lebensraum
bieten. Hierfiir miissen alternative Wohnformen (vor allem als Alter-
native zum Einfamilienhaus) erdacht und umgesetzt werden (vgl.
Steffen 2020). Nachhaltiger Stddtebau fordert mehr Griingebiete in
Siedlungen, die kulturfolgenden Tieren bzw. Tieren in der Kontakt-
zone Lebenschancen ermoglichen. Wie die Interessen e.nm. Tiere
in Stddtebau am geeignetsten integriert werden konnen, so dass
ein gelingendes Zusammenleben mit Menschen moglich wird, gilt
es auszuloten. Ein anderes Beispiel ist der anthropogen generierte
Klimawandel (am stérksten zuzuordnen zu Handlungsfeld 2). Dieser
muss adressiert werden, da die Auswirkungen desselben auch fiir
e.nm. Tiere drastische Folgen haben, wenn sich ihre Habitate und
die Umweltbedingungen andern, so dass die Individuen einer Art an
die gednderten Umweltbedingungen nicht mehr angepasst sind und
in ihnen nicht mehr oder nur noch schlecht existieren konnen. Es
ergeben sich zahlreiche Fragen, von der politischen Umsetzbarkeit
von Suffizienz-Mafnahmen (vgl. die Beitrage in Bossert et al. 2020)
iiber die Frage, welche Mafinahmen den Klimawandel am effektivsten
eindammen, bis zur Suche nach tierfreundlichen alternativen Wegen
der Energieversorgung (vgl. Kap. 6.6).

Ad 5.: Beim Feld politische Etablierung eines gerechten Gesell-
schafts- und Wirtschaftssystems dreht es sich um die Festsetzung
dessen, dass Leitlinie 2 aus ethisch-politischen Griinden (wie unter
anderem den Menschenrechten) nicht durch okodiktatorische Mit-
tel durchgesetzt werden darf und dass fiir die Implementierung

246

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

von Leitlinie 1 auch die Wahl des Wirtschaftssystems eine bedeutende
Rolle spielt. In dieser Arbeit wird zugrunde gelegt, dass eine echte
Demokratie ein gerechtes Gesellschaftssystem ermoglicht.'’0 Es
ergibt sich die politikwissenschaftliche (und politische) Frage, wie in
den Regionen der Welt, in denen gegenwartig kein demokratisches
System vorherrscht, ein solches etabliert werden kann, ohne Mittel
anzuwenden, die aus einer dezidiert postkolonialen Situierung heraus
problematisch wéren. Da die zu etablierenden Demokratien auf nicht-
speziesistische Gesellschaften abzielen, ist zu untersuchen, wie sie
diejenigen addquat reprasentieren konnen, die ihre Interessen nicht
selbst durchsetzen konnen, wie es unter anderem fiir e.nm. Tiere der
Fall ist (vgl. Donaldson/KymliCka 2013). Ob eine gerechte Interspe-
zies-Gesellschaft auf einem kapitalistischen Wirtschaftssystem auf-
bauen kann, ist eine weitere dringliche Frage, da im gegenwartig vor-
herrschenden kapitalistischen System e.nm. Tiere auf mannigfaltige
Weise verdinglicht und genutzt werden.

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritdre Mallhahmen
zur Implementierung

Aus den zielgebenden Leitlinien und der Auswahl prioritarer Hand-
lungsfelder ergeben sich (mindestens) drei prioritire Mafinahmen,
die die Leitlinien und prioritdren Handlungsfelder im Sinne von
Implementierungs-Moglichkeiten konkretisieren. Sie zeigen Wege
auf, wie eine tierethische NE-Transformation zu gestalten ist und sind
fiir eine Implementierung unhintergehbar. Diese Mafinahmen sind:

—  Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz

— Ausbau einer moglichst tierfreundlichen Landwirtschaft, Wei-
terentwicklung des bio-veganen Landbaus sowie Weiterentwick-
lung veganer/vegetarischer Nahrungsmittel

— Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme

Jede Mafinahme wird in ihrer inhaltlichen Ausrichtung im Folgen-
den ausgefiihrt. Dabei liegt der Fokus nicht auf der Begriindung
der Mafinahmen-Auswahl,'”! sondern darauf, wie sie gestaltet und

170 Eine politikwissenschaftliche Abhandlung zur Bestdtigung dieser Grundlegung
kann hier nicht vorgenommen werden. Sie wird bestérkt durch zum Beispiel Brand/
Wissen 2017; Ott/Déring 2011, 92.

247

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

umgesetzt werden kann. Es wird an dieser Stelle nicht zum Beispiel
die Begriindung rekapituliert, warum der Naturschutz sentientistisch
ausgerichtet sein muss, um e.nm. Tieren gerecht zu werden, sondern
ausgelotet, wie ein sentientistischer Naturschutz Gestalt annimmt.
Dies ist essentiell, da in der anwendungsbezogenen Ethik, zu der auch
diese Arbeit zdhlt, neben ethischen Begriindungen auch Ausfiihrun-
gen (eher) empirischer Natur relevant sind, um zu einem iiberzeugen-
den Urteil zu gelangen. Es erfolgt zuerst eine Auseinandersetzung mit
dem Ist-Zustand innerhalb der jeweiligen Felder. Im Anschluss daran
wird untersucht, was sich fiir e.nm. Tiere und was in der NE-Debatte
andern wiirde, wenn die Mafinahme umgesetzt wird.

6.6.1 Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz

Der Erhalt und somit Schutz von natiirlichen wie auch kulturland-
schaftlichen Okosystemen ist eine der beiden hier ausgearbeiteten
NE-Leitlinien. Die Disziplin, die sich diesem weitestgehend ver-
schrieben hat, ist der Naturschutz. Die in westlich geprigten Landern
vorherrschende Naturschutzpraxis ist stark anthropozentrisch ausge-
richtet. In vielerlei Hinsicht ist dies berechtigt, aus egalitdar-sentien-
tistischer Perspektive greift es jedoch beziiglich einiger wichtiger
Aspekte zu kurz bzw. leitet fehl. Warum ein sentientistisch ausgerich-
teter Naturschutz sinnvoll ist, wird sich im Folgenden zeigen.

Die anthropozentrische Ausrichtung des Naturschutzes zeigt
sich in den meisten Praxisgebieten. Beispielhaft wird hier auf die
Aspekte Artenschutz, >invasive< Arten und Herdenmanagement hin-
gewiesen.

Im Naturschutz ist nicht das Wohlergehen individueller wildle-
bender Tiere von Interesse, sondern der Schutz bedrohter Arten.
Teilweise wird in Naturschutzkreisen die Position vertreten, diesen
kdme ein moralischer Selbstwert zu!’?, was entweder nicht tieferge-
hend begriindet wird oder als holistische oder sogar dkozentrische

71 Wie die Ebenen 1 bis 5, ldsst sich auch die Ebene 6 aus den vorangegangenen
Kapiteln herleiten und die Begriindungen, die dieser zugrunde liegen, finden sich
jeweils in diesen; vgl. oben.

172 »Zu den Argumenten fiir den Artenschutz zédhlt die Ethik (jede Art zahlt um ihrer
selbst Willen und hat ein Recht zu leben) ...« (NABU BW o.]., online abrufbar unter
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.h
tml, zuletzt gepriift am 01.03.2022).

248

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html
https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html
https://baden-wuerttemberg.nabu.de/tiere-und-pflanzen/artenschutz/26008.html

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Position starker Kritik ausgesetzt ist (Vgl. Fuflnote 46). Da es natur-
schutzethisch in pragmatischer Hinsicht tiberzeugendere Argumente
fiir eine anthropozentrische Begriindung des Artenschutzes gibt als
fiir holistische oder Okozentrische Begriindungen, sollte auch in
der Naturschutzpraxis und -kommunikation vermittelt werden, dass
nicht Arten an sich Selbstwert besitzen, sondern dass es im Interesse
der Menschen ist, Arten zu erhalten. Anthropozentrische Griinde ftir
Artenschutz sind beispielsweise

— der Erhalt der Biodiversitdt, unter anderem um genetische
Diversitdt zu erhalten; um sich bei unzuldnglichem aktuellen
Wissensstand die Moglichkeit zukiinftigen Nutzens der Art zu
erhalten und um die Okosystemfunktion der Art aufrechtzu-
erhalten; also sogenannte Angewiesenheitsargumente (Potthast/
Berg 2016, 242),

— der Wunsch, auch zukiinftigen Generationen das Erleben der
Art zu ermoglichen (vor allem bei sogenannten Flaggschiff-
Arten!’3) oder

- spirituelle, dsthetische oder Biophilie-Argumente (fiir weitere Aus-
fithrungen zu diesen Begriindungen in Bezug auf Biodiversitat
vgl. Potthast 2014).

All diese Griinde sind auch aus egalitar-sentientistischer Perspektive
valide. Konfliktfalle entstehen dann, wenn aus Artenschutz-Griinden
empfindungsfahige Individuen einer haufigen Spezies getotet werden
sollen. Dies ist vor allem im Kontext der >invasiven< Arten der
Fall (vgl. unten). Zudem ist die Differenz zwischen holistischer und
anthropozentrischer Begriindung des Artenschutzes in der Natur-
schutzethik von Bedeutung. Sie wird in der Praxis mancher Organi-
sationen jedoch entweder nicht ausreichend bedacht oder es werden
umweltethische Grundlagen herangezogen, die holistische bzw. 6ko-
zentrische Positionen vertreten (zum Beispiel Gorke 2010; Callicott
1980), im Diskurs allerdings stark kritisiert werden (Vgl. Aitken
2004, Kap. 6; Bachmann 2017, 30; Ott 2008, 50-52). So wird beim
NABU (Naturschutzbund Deutschland) haufig der Selbstwert der
Arten als Begriindung fiir Artenschutz herangezogen (NABU BW o.].
vgl. Fuinote 172; Gorke 2004 fiir den NABU Schleswig—Holstein),

173 Als Flaggschiffarten werden bekannte und beliebte Spezies bezeichnet, mit denen
sich auf Grund der mit ihnen verbundenen menschlichen Emotionalitat Werbung fiir
den Natur- und Artenschutz machen lasst. Klassische Beispiele sind ein >Barentypus«
wie der Grofe Panda oder Eisbar, Grofikatzen oder die verschiedenen Walarten.

249

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

wobei der Wert einzelner Individuen ignoriert oder abgelehnt wird.
Dies manifestiert sich in der Praxis dadurch, dass die Totung tierlicher
Individuen nicht als Problem angesehen wird. Stattdessen wird sie
oft als Losung eines Problems prisentiert, wenn durch das Toten
von Individuen haufiger Arten seltene oder bedrohte Arten geschiitzt
werden (Aitken 2004, vii). Das ist aus tierethischer Perspektive
nicht haltbar.

Ein fehlendes Interesse am Wohlergehen einzelner tierlicher
Individuen zeigt sich ebenfalls im Umgang mit Individuen sogenann-
ter invasiver Spezies. Als >invasiv< bezeichnet werden Gruppen von
Individuen einer Art, die sich in einem Gebiet fern ihres urspriing-
lichen Vorkommens etablieren und dort Schaden anrichten (Rippe
2015, 46). Es wird folglich nicht jede gebietsfremde Art als invasiv
bezeichnet, sondern diejenigen, die (meist okologischen oder 6ko-
nomischen) Schaden anrichten. Bereits die Terminologie >invasive«
Speziesist dufSerst problematisch, da invasiv bzw. Invasion konnotiert
ist mit negativen Assoziationen wie Unterdriickung oder Tod.

»Verhandelt wird in der Debatte um »invasive« Arten folglich kein
neutraler Begriff, mit dem es einen Umgang zu finden gilt, sondern
dieser Begriff ist von Beginn an einer negativen Bewertung unterzogen.
Diese ist unter anderem dadurch zu erkldren, dass in der Definition die
Schadens-Verursachung bereits enthalten ist, jedoch stellt sich zum einen
die Frage »Schaden fiir wen« und »aus wessen Perspektive wird dies
beurteilt«. Zum anderen kann es die extrem negative Konnotation des
Begriffs »invasiv« nicht verteidigen, da diese eine objektive Betrachtung
der Schadens-Hohe oftmals behindert. Die eben genannten negativen
Konnotationen werden dabei nicht explizit genannt, um angebliche Neu-
tralitdt zu postulieren, obwohl der Mangel an Neutralitit sich schon in der
allgemein iiblichen Terminologie der Debatte zeigt. Hier gilt es »invasive«
Arten zu eliminieren, auszurotten, zu tilgen etc. (vgl. Simberloff 2011).«
(Bossert 2018d, 74-75)

Die aus Naturschutzkreisen oftmals aufkommende Forderung nach
der, sofern moglich, Eliminierung/Ausrottung/Tilgung der >invasi-
ven< Art zeugt nicht lediglich von einer anthropozentrischen Sicht-
weise. Sie zeugt auch davon, welches reaktionare Weltbild einer
solchen Praxis zugrunde liegt und welche Form von Projektionen
auf die Natur dahinterstecken. Die fiir »invasive« Arten typischen
Eigenschaften!”* werden abwertend, die dazu kontrare Eigenschaft
in bindrer Opposition als wertvoll betrachtet. Gebietsneue Arten
konnen zum Beispiel meist nur Populationen etablieren, wenn sie

250

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

anpassungsfahig sind, sich schnell fortpflanzen, effektiv ausbreiten
und hohe Konkurrenzfahigkeit aufweisen. Negativ konnotiert werden
folglich Anpassungsfahigkeit, starke Vermehrung und effektive Ver-
breitung (als Synonym fiir Nicht-Sesshaftigkeit). Das steht in einem
unaufgeldsten Widerspruch zum vorherrschenden liberal-individua-
listischen Weltbild, in dem Konkurrenzfihigkeit als normal und
wiinschenswert gilt.

Die Analogie dieser Projektionen auf und in die Natur zu gesell-
schaftlichen Projektionen ist offensichtlich und offenbart eine Furcht
vor >dem Fremden« an sich, weswegen Vertreter_innen einer stark
abwertenden Haltung gegentiber sich neu etablierten Arten hiufig
mit dem Vorwurf der Xenophobie konfrontiert werden (vgl. Aitken
2004, 40-41; Sagoff 1999). Abgesehen von dieser problematischen
Reproduktion tendenziell fremdenfeindlicher Stereotype, die dadurch
im Namen des Naturschutzes vorangetrieben wird, sind die Forderun-
gen nach einer>Ausloschung« der Individuen einer »invasiven< Art aus
tierethischer Perspektive stark zu kritisieren.

Handelt es sich bei diesen um empfindungsfihige Individuen
wie Waschbaren, Marderhunde, Minke, Bisamratten, Grauhornchen,
Ochsenfrosche oder Graskarpfen, miissen ihre Interessen gleichwer-
tig berticksichtigt werden. In Folge dessen sollte zu nicht-letalen
Methoden gegriffen werden, um ihre Populationsgrofie zu verringern,
wenn eine solche Verringerung auf Grund eines Interessenkonflikts
als notwendig erachtet wird (vgl. fiir eine ausfiihrlichere Begriindung
Bossert 2018d, 77-80). Nicht-letale Methoden sind beispielsweise
das Austauschen von Eiern durch unechte Eier oder das Ausbringen
empfangnisverhiitender Mittel mittels Nahrung. Beide Methoden
sind mit Problemen verbunden. Beim Ausbringen empfangnisverhii-
tender Mittel sind negative Folgewirkungen auf 6kosystemarer Ebene
erwartbar bzw. es bedarf noch intensiver Forschung. Die Pravention
des haufig menschenverschuldeten Einbringens neuer Arten ist daher
nach wie vor die wichtigste Losung.

Mit diesen Ausfithrungen soll nicht negiert werden, dass Indi-
viduen >invasiver< Arten (zum Teil groﬁen) Schaden anrichten. Es
soll aber darauf hingewiesen werden, dass in der gegenwirtig domi-
nierenden Praxis ein aus tierethischer Perspektive problematischer

174 Diese Eigenschaften sind nicht nur fiir als invasiv klassifizierte Arten typisch,
sondern fiir alle Populationen, die sich in einem Gebiet neu etablieren. Sie sind also
auch typisch fiir diejenigen, die keinen Schaden anrichten und somit zwar als Neobiota
(Neozoen und Neophyten), nicht jedoch als invasiv, kategorisiert werden.

251

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Umgang mit diesen Individuen vorherrscht. Im Rahmen einer kriti-
schen Reflexion gilt es stets zu hinterfragen, fiir wen der verursachte
Schaden eigentlich einen Schaden darstellt und wessen Interessen in
der Debatte verhandelt werden (und wessen nicht). Oftmals stehen
dabei 6konomische Interessen im Vordergrund oder aber die >invasive
Artc wird zum Spiegelbild eines rein konservierenden Naturschutzes,
gemafd dem sich an der Zusammensetzung der Biozonose moglichst
wenig dndern soll.

Ein weiterer Aspekt, bei dem die Totung e.nm. Tiere mit Natur-
schutz-Argumenten gerechtfertigt wird, ist das sogenannte Herden-
oder Populationsmanagement. Viele Populationen wildlebender Tiere
werden durch menschliches Eingreifen reguliert mit dem Ziel, dass

»[d]urch gezielte Mafnahmen [...] die Populationen in ihrer demogra-
phischen Struktur und ihrer Dynamik so zu steuern [sind], dass die
okologische Tragfihigkeit ihres Lebensraumes fiir sie und die anderen
Glieder der Biozénosen nicht tiberschritten wird und gravierende Beein-
trichtigungen der Pflanzendecke und der Béoden (Erosion) vermieden
werden.« (Holtmeier 2002, 277)

Ein klassisches Beispiel hierfiir ist die Bejagung einzelner Individuen
bei Populationsanstiegen, die dazu fithren, dass die Anzahl der Indi-
viduen okologischen, 6konomischen, dsthetischen oder dhnlichen
Schaden anrichten. Das ldsst sich in einigen Fillen beobachten, wo
e.nm. Tiere ausgewildert wurden, um bestimmte Natur- oder Kultur-
landschaften zu erhalten. So zum Beispiel Rothirsche, Konik-Pferde
und Heckrinder im niederlandischen Naturentwicklungsgebiet Oost-
vaardersplassen, die fiir den Erhalt der dortigen Offenlandbiotope
sorgen (Holtmeier 2002, 285). Die Populationen sollen weitestge-
hend sich selbst {iberlassen werden, es findet aber dennoch haufig
eine Form von Populationsmanagement statt.1”> Beispielsweise wur-
den zahlreiche e.nm. Tiere getdtet, damit sich die stark abgegraste
Landschaft >erholen< kann (und angeblich wieder dsthetisch anspre-
chender wird) oder auch, um im Winter keine Tourist_innen durch den
Anblick verhungerter e.nm. Tiere abzuschrecken (Miiller 2017). Im
Oostvaardersplassen werden die e.nm. Tiere zudem mit der Begriin-
dung des Tierwohls getotet, wenn diejenigen geschossen werden,
die voraussichtlich den Winter nicht tberleben, um ihnen einen
Hunger- und/oder Kaltetod zu ersparen (ebd.). Dies entspricht der

175 Fiir ethische Uberlegungen zu solchem Populationsmanagement und Ausfiihrun-
gen, wie verschiedene Ethiktheorien dies bewerten vgl. Gamborg et al. 2012.

252

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

tierschutzethischen Perspektive, dass eine Mafinahme sinnvoll ist,
die den e.nm. Tieren Leid erspart, wenn zeitgleich die Tétung e.nm.
Tiere nicht grundsatzlich in Frage gestellt wird. Aus der hier vertre-
tenen, kontextsensitiven relationalen Pflichtenethik ergibt sich, dass
durch das aktive Auswildern der e.nm. Tiere ein Kontext geschaffen
wird, aus dem sich Hilfspflichten ergeben (vgl. Kap. 4.4). Diesen
Hilfspflichten kommt man nicht mittels der Verletzung einer Nichts-
Schidigungspflicht nach, sondern durch tatsdchliche Hilfe und die
Suche nach nicht-letalen Methoden, um die e.nm. Tiere vor einem
qualvollen Hungerstod zu bewahren. Gill Aitken (2004, 149) fithrt als
weiteren Kritikpunkt an solch einer angeblich tierfreundlichen Praxis
aus, dass Totung durch Menschen bei sozial lebenden Tieren hohen
Stress unter den anderen Individuen auslost (sie vertritt dabei kein
utilitaristisches Argument und lehnt diese Praxis auch aus Perspektive
des getoteten Individuums ab, vgl. ebd., 149).

Diese Ausfithrungen stehen exemplarisch fiir die These, dass
eine sentientistische Naturschutzpraxis (mindestens in westlich
gepragten Landern) nicht existiert. Damit soll nicht suggeriert wer-
den, dass die anthropozentrischen Naturschutzbemiihungen verfehlt
wiren. Im Gegenteil, diese werden als auflerst bedeutend fiir eine
Transformation hin zu Nachhaltiger Entwicklung gesehen, der Erhalt
von Okosystemen als bedeutende gesamtgesellschaftliche Aufgabe
und die Existenz naturnaher Gebiete als relevant fiir die Ermoglichung
eines guten Lebens zahlreicher Menschen und auch e.nm. Tiere.
Nichtsdestotrotz besteht aus tierethischer Perspektive Justierungsbe-
darf. Zum einen, da eine rein anthropozentrische Sichtweise nicht
geniigt, um die Interessen e.nm. Tiere stets ernsthaft und zur Ganze
miteinzubeziehen, zum anderen, weil die gegenwartige Naturschutz-
praxis in einigen Féllen kontrér zu tierethischen Forderungen steht,
wie in einigen Fillen von >invasiven< Arten oder Herdenmanagement
aufgezeigt. Gemafs der Perspektive dieser Arbeit ist es nicht ausrei-
chend, in den Konfliktféllen zwischen gegenwirtiger Naturschutzpra-
xis und tierethischen Forderungen schlicht einen Konflikt zwischen
Naturschutz(-ethik) und Tierschutz bzw. -recht(-ethik) anzunehmen.
Werden e.nm. Tiere als Mitglieder der moralischen Gemeinschaft
angesehen, sind ihre Interessen auf allen Gebieten ernst zu nehmen,
auf denen sie (potentiell und real) verletzt werden. Im Naturschutz
werden diese Interessen gegenwartig haufig verletzt. Die Etablierung
einer sentientistischen Naturschutzpraxis auf Basis der oben erarbei-
teten Prinzipien und Kriterien ist daher ein dringendes Desiderat.

253

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Wie jedoch kann eine solche sentientistische Naturschutzpraxis
aussehen? Dies soll hier visionsartig angerissen werden und verweist
auf weiteren Forschungsbedarf.

In einer sentientistischen Naturschutzpraxis ist, im Vergleich zur
gegenwartigen Praxis, ein Perspektivenwechsel notwendig, wie es
auch Gill Aitken (2004, 132) formuliert: »There should be a shift
in conservation thinking. What is needed is a new emphasis that
acknowledges the importance of the individual.« Anstatt eine Form
von Artenschutz zu betreiben, die Ganzheiten als solche in den
Mittelpunkt stellt, ist es sinnvoll, bei den Individuen anzusetzen,
die die Arten empfindungsfahiger Lebewesen konstituieren. Wie
in zahlreichen anderen Kontexten, so ist es auch im Naturschutz
erstrebenswert, empfindungsfiahige Individuen als konkrete, schiit-
zenswerte Einheiten anzusehen. Dies ist zudem nicht arbitrar, da sol-
che Individuen Interessen besitzen, die verletzt werden konnen, was
auf eine Art als Ganzheit nicht zutrifft. Eine Art an sich besitzt keine
Interessen und zudem ist die Grenze zwischen Arten haufig schwer
zu ziehen (wie beispielsweise Ringarten zeigen) und abhéngig vom
Art-Konzept, welches zugrunde gelegt wird (Aitken 2004, 93-114).
Erkennt die Naturschutzpraxis einzelne empfindungsfahige Indivi-
duen als schiitzenswerte Einheiten an, wird die gangige Methode, sto-
rende Individuen zu toten, nicht mehr als unproblematische Losung
gelten. Das bedeutet nicht, dass Artenschutz im Naturschutz keine
gewichtige Rolle mehr einnehmen soll. In Anbetracht der globalen
Biodiversititsverlust-Krise ist ein moglichst grof3flachiger Schutz von
Arten zwingend notwendig (vgl. Wilson 2016) und die oben aufge-
fithrten anthropozentrischen Beweggriinde fiir Artenschutz gelten
nach wie vor. Schiitzt man jedoch die Individuen, schiitzt man auch
die Art. Ferner sollen diese Ausfithrungen nicht besagen, dass Indi-
viduen als losgelost von Gemeinschaften und als isolierte Einheiten
betrachtet werden sollen. Gemaf$ der hier vertretenen relationalen
Pflichtenethik spielen Kontexte und Beziehungen eine bedeutende
Rolle. Es sind jedoch die empfindungsfiahigen Individuen (und nicht
die Gemeinschaften, Populationen oder Kontexte), denen moralischer
Selbstwert zukommt.

Das fiihrt dazu, dass in einer sentientistischen Naturschutzpraxis
Habitatschutz eine bedeutende Rolle einnehmen muss, wie es auch
die bereits erlauterte zweite Leitlinie >Erhalt von Okosystemen( for-
dert.17¢ Méchte man individuelle wildlebende Tiere schiitzen, ist der
Schutz ihres Lebensraums und ihrer Lebensgrundlagen (ausreichend

254

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Nahrung, Wasser und Beibehaltung der 6kologischen Gegebenhei-
ten, an die sie angepasst sind) zentral. Es besteht bereits ein breites
Netz an Naturschutzgebieten, (strenger geschiitzte) Nationalparks
werden global vermehrt ausgewiesen und die UNESCO verleiht
bestimmten Gebieten den (naturschutzpolitisch wichtigen) Status
des Weltnaturerbes (vgl. Stoll-Klemann/Kettner 2016 fiir Differen-
zierungenim Schutzgebietsgrad). Was jedoch nach wie vor eher selten
ist, sind Gebiete, in denen menschliche Nutzung ginzlich untersagt
ist, wie es in den Kernzonen der Nationalparks der Fall sein soll.
Anders als in Naturschutzgebieten sollen in den Kerngebieten der
Nationalparks >die Natur< und ihre Bewohner_innen nicht gemanagt
werden und auch sonstige menschliche Interventionen wie Tourismus
sind streng reguliert, so dass Menschen diese Gebiete meist auch nicht
zur Erholung nutzen konnen. Weitere solche Kernzonen miissen —
auch unabhingig von Nationalparks!”” — ausgewiesen werden, damit
wildlebende Tiere Habitate vorfinden, die nicht regelmaf3ig durch sich
negativ auswirkende menschliche Storungen beeinflusst werden.!”8
Daneben sind (wie in einer Nationalparkstruktur) Pufferzonen wich-
tig, da sich freilebende Tiere nicht zwangsweise auf die Kernzone
beschrinken und die Grenzen von Naturschutzgebieten eine hohe

176 Da auch die verschiedenen kleinmafistablichen Naturgebiete in urbanen Gebieten
als Okosysteme bezeichnet werden, ist mir kein tierliches Habitat bekannt, das
nicht gleichzeitig ein — wenn auch zum Teil sehr kleinmafstibliches — Okosystem
darstellt. Daher ist der hier geforderte Habitatschutz subsumierbar unter den Erhalt
von Okosystemen (zweite Leitlinie; vgl. Kap. 6.3). Der Erhalt von Okosystemen dient
jedoch auch anderen Griinden als einem Erhalt tierlicher Habitate.

177" Ein Beispiel dafiir bietet die Naturlandschaft Déberitzer Heide in Brandenburg, die
in eine Wildniskernzone und eine Naturerlebnis-Ringzone gegliedert ist, vgl. https:/
/www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__be
ritzer_Heide.pdf (zuletzt gepriift am 03.03.2022).

178 Diese Forderung ist kontrovers. Gefordert wird eine Unterlassung menschlicher
Storung, natiirliche Stérungen treten aber nach wie vor auf. Wieso sind diese anders
zu bewerten? Sie weniger negativ zu bewerten, da sie »natiirlicherweise< auftreten,
kommt einem naturalistischen Fehlschluss gleich, zumal ohnehin fragwiirdig ist, ob
nicht auch natiirliche Storungen durch den starken anthropogenen Einfluss verstarkt
werden. Bereits in der Okologie selbst werden Stdrungstheorien kontrovers diskutiert
(vgl. Potthast 1999). Tierokologische Ergebnisse diesbeziiglich in Bezug auf eine
sentientistische Naturschutzethik zu durchleuchten, stellt ein Forschungsdesiderat
dar. Fiir den Zweck des hier angefiihrten Arguments wird auf sich negativ auswirkende
Stérungen fokussiert. Sich positiv auswirkende menschliche Stérungen kénnen durch-
aus gewiinscht sein.

255

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf
https://www.sielmann-stiftung.de/fileadmin/user_upload/Projektblatt_Leitbild_Do__beritzer_Heide.pdf

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Mortalitdtsrate wildlebender Tiere aufweisen (Woodroffe/Ginsberg
1998). Diese gilt es abzufedern.

Ebenso zentral sind sogenannte Wildtierkorridore. Dies sind
Landschaftsstrukturen, die verschiedene Habitate miteinander ver-
binden, so dass wildlebende Tiere zwischen ihnen migrieren kénnen.
Im Bundesnaturschutzgesetz ist die Etablierung eines Biotopver-
bunds festgesetzt, welcher »die Bewahrung, Entwicklung und Wie-
derherstellung funktionsfihiger okologischer Wechselbeziehungen«
sichert (BNatSchG § 21). Ein solcher Biotopverbund muss funktionale
Koharenz, also Verbindungen, aufweisen. Diese Verbindungen kon-
nen entweder in Form sogenannter Trittsteinbiotope oder als Korri-
dore ausgebaut werden. Sie sind duf3erst wichtig fiir Arten mit grofSem
Raumanspruch sowie fiir migrierende Arten, die beispielsweise zwi-
schen Sommer- und Winterhabitat oder zwischen Reproduktions-
und Nahrungshabitat wechseln. Ohne Korridore sind aufgrund der
hohen Zersiedelung der mitteleuropaischen Landschaft die jeweiligen
Habitate voneinander isoliert und eine erfolgreiche Migration zwi-
schen ihnen in der Regel erschwert. Klassische Beispiele fiir Wild-
tierkorridore sind Griinbriicken, die iber Autobahnen fithren, aber
auch Hecken und Feldraine. Die Bedeutung eines funktionierenden
Biotopverbunds mit ausreichend Verbindungen steht im Naturschutz
aufler Frage. In einer sentientistischen Naturschutzpraxis steht die
weitere Etablierung eines solchen im Zentrum, da er zentral ist fiir das
Wohlergehen wildlebender Tiere.

In den Naturschutzzonen, in denen die Landschaftsentwicklung
gemanagt wird, wie es in Naturschutzgebieten klassischerweise der
Fall ist, ist ein tierfreundliches Management gefragt. Das heift, dass
wenn nach sorgfiltigem Abwiagen beispielsweise der Schluss gezogen
wird, dass ein Populations-Management notwendig ist, nicht-letale
Methoden angewendet werden miissen. Die Nutzung e.nm. Tiere
ist aufzugeben und lediglich dort zulassig, wo sie im Rahmen einer
Beziehung auf Augenhohe moglich ist. Ein solches Beispiel im Natur-
schutz-Kontext ist das Ansiedeln von Schafen, um eine Offenland-
schaft frei von Verbuschung zu halten und als Artenschutzmafinahme,
um zum Beispiel biodiversitdtsreiche Kalkmagerrasen auf der Schwi-
bischen Alb durch Schafweide zu erhalten (Holtmeier 2002, 283).
Hierbei kann ein vorsichtiges Scheren der Tiere, um ihre Wolle zu
verwenden, zuldssig sein, sofern sie nach wie vor an die klimatischen
Bedingungen angepasst sind.”” Die Totung der Tiere und ihres Nach-
wuchses zur Fleischgewinnung dagegen ist nicht zulassig.

256

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Setzt man, wie oben gefordert, den Fokus auf Individuen, fiihrt
das dazu, dass auch die empfindungsfahigen Individuen hdufiger
Arten von Bedeutung sind und in Naturschutzbemiihungen nicht
ignoriert werden konnen. Da Naturschutz zudem langst nicht nur den
Schutz (primérer oder sekundarer) Wildnis zum Ziel hat, sondern
ebenso den Schutz kulturlandschaftlicher Okosysteme und wichtiger
kleinmafistablicher Naturgebiete, konnen auch naturnahe Fldchen in
Stadten in den Blick fallen. Dies gilt es besonders hervorzuheben,
da eine Mitgestaltung des urbanen Raums bisweilen nicht als Auf-
gabe des Naturschutzes angesehen wird. Hier wird entsprechend das
breite Feld der Landschaftsplanung adressiert, wobei das Konzept
Animal-Aided Design (AAD) eine hilfreiche Methode darstellt. Dieses
wurde entwickelt, um bereits in Stadten lebende Tierindividuen zu
schiitzen und um neue anzusiedeln. Bei vielen Arten hat sich eine
sogenannte Verstadterung der Art vollzogen, so dass ehemals in
naturnahen Gebieten lebende Tiere sich an das Leben in Stiddten
angepasst haben und diese besiedeln (Holtmeier 2002, 290). Mithilfe
von AAD sollen die Interessen der in Stidten lebenden e.nm. Tiere
von Anfang an in die Stadtplanung integriert und Nischen fiir sie
geschaffen werden mit dem Ziel, e.nm. Tiere dauerhaft in stadtischen
Freiraumen anzusiedeln (Vgl. Hauck/Weisser 2015).

Zusammenfassend ist fiir die Etablierung einer sentientistischen
Naturschutzpraxis notwendig, dass

1. einParadigmenwechsel stattfindet vom Fokussieren auf Arten als
schiitzenswerte Ganzheiten auch auf empfindungsfihige Indivi-
duen als schiitzenswerte Einheiten, die eine Art konstituieren,

2. Habitatschutz, der tierlichen Individuen das Uberleben sichert,
(noch) verstarkt(er) in den Blick genommen wird und in diesem

179 Anders als das >Erzeugen< von Milchprodukten oder Eiern, wird ein (vorsichtiges)
Scheren der Wolle im hier vertretenen tierethischen Ansatz als akzeptabel angesehen,
sofern die e.nm. Tiere in freien Naturlandschaften leben und nicht in Stillen gehalten
werden, und anschliefSend nicht frieren. Der Unterschied bei Milchprodukten und
Eiern liegt darin, dass sie einen massiven Eingriff in weibliche Reproduktionszyklen
darstellen und aufgrund der Beschaffenheit (Muttermilch fiir den Nachwuchs sowie
das im Lauf der Oogenese entstehende >Mittelc zur Fortpflanzung) ihre Nutzung
anders bewertet werden sollte als die Nutzung von Haarkleid, welches nicht durch
Totung gewonnen wird (im Unterschied zu Pelz). Wolle von geschorenen Schafen
wird auch in bestimmten Farmed Animal Sanctuaries, die Tierausbeutung géanzlich
ablehnen, verkauft, um unter anderem damit ihre laufenden Kosten zu decken
(Donaldson/Kymlicka 2015, 70, EN 31).

257

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Zusammenhang (noch) mehr Schutzgebiets-Kernzonen und
Wildtierkorridore ausgewiesen werden,

3. Managementmafinahmen getroffen werden, die die Interessen
empfindungsfahiger nichtmenschlicher Tiere ernsthaft bertick-
sichtigen,

4. auch die Individuen hdufiger Arten empfindungsfahiger nicht-
menschlicher Tiere als schiitzenswert erachtet werden, ebenso
wie kleinmaf3stabliche, wildnisferne Naturgebiete wie zum Bei-
spiel in Stadten.

Im Hinblick auf das Mensch-Tier-Verhdltnis bringt eine solche modi-
fizierte Naturschutzpraxis starke Anderungen mit sich. Gemaf dem
hier vertretenen tierethischen Ansatz ergeben sich gegentiber e.nm.
Tieren verschiedene naturschutzrelevante Pflichten. Es miissen mehr
finanzielle und personelle Mittel in die Pravention des (oft men-
schenverschuldeten) Einbringens >invasiver< Arten investiert wer-
den, damit daraus potentiell resultierende Verdrdngungsszenarien
empfindungsfahiger Individuen nicht stattfinden. Haben sich neue,
schaden-anrichtende Arten etabliert, miissen mehr Mittel in die
Erforschung und Durchfiihrung nicht-letaler Methoden der Popula-
tionsreduktion investiert werden, da diese gefordert sind, sollte es
sich um empfindungsfihige >Neulinge« handeln. Ebenso bedarf es
Investitionen in den Ausbau weiterer Schutzgebiete mit Kern- und
Pufferzonen sowie des Ausbaus und der Erforschung geeigneter
Korridore. Die Fragen, wie diese Mittel zu generieren sind bzw. wer fiir
sie aufkommen sollte, stellen ein Forschungsdesiderat dar. Fest steht
jedoch, dass die genannten Mafinahmen notwendig sind, um e.nm.
Tieren im Bereich Naturschutz gerecht zu werden.

Fir Stadteplaner_innen ergibt sich die Pflicht, die Interessen
e.nm. Tiere in ihre Planung miteinzubeziehen, zum Beispiel mithilfe
von Methoden wie AAD. Stidtebewohnende Menschen sind in der
Pflicht, die tierlichen Mitbewohner zu akzeptieren und auf Vertrei-
bungsmafinahmen zu verzichten, sofern keine gesundheitlichen Risi-
ken bestehen. Sollten diese bestehen, sind auch hier nicht-letale
Methoden wie Umsiedlung gefordert.

Wie in Kapitel 4.4 ausgearbeitet, bestehen die Pflichten, wild-
lebenden empfindungsfihigen Tieren in Notsituationen Beistand
zu leisten, sofern Menschen in irgendeiner Art und Weise fiir die
Notsituation mitverantwortlich sind. Das konnen zum Beispiel Maf3-
nahmen der Wildtier-Rehabilitierung sein, wenn verletzten wildle-
benden Tieren geholfen wird und sie nach ihrer Genesung wieder

258

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

einem selbstbestimmten Leben in >der Natur¢ tiberlassen werden.
Gegenwirtig werden solche Mafinahmen haufig als kontrér zu Natur-
schutzzielen angesehen. Es besteht das Vorurteil, Individuen, die
Hilfe benotigen, wiren im evolutiondren Sinne in schlechter Verfas-
sung und sollten an der Reproduktion gehindert werden, um einen
»fitten< Genpool der Art zu erhalten (vgl. Aitken 2004, 134). Diese
Tiere konnen durchaus geeignete Gene haben, die an die jeweiligen
Lebensbedingungen ideal angepasst sind, und trotzdem in einen
(héufig menschenverursachten) Unfall verwickelt werden. Wenn sie
die Verletzung und Pflege tiberleben und wieder erfolgreich ein Leben
in ihrem Habitat aufnehmen, dann kann man, so Gill Aitken, im
Gegenteil sogar davon ausgehen, dass es besonders fitte< Individuen
sind. »If an animal is to survive not only its debility but rehabilitation
too, it must be an animal that is well designed for survival.« (Aitken
2004, 135) Beistand fiir wildlebende Tiere ist nicht kontrar zur
Naturschutzpraxis, da den Individuen, die eine Art konstituieren,
geholfen wird und da das Vorurteil, es konnte dem Genpool der Art
schaden, zu verwerfen ist.

Mit den sich ergebenden Pflichten geht ein geanderter Blick auf
e.nm. Tiere einher, was fiir eine Anderung hin zu einem respektvolle-
ren Mensch-Tier-Verhaltnisses notwendig ist. Es folgt daraus jedoch
nicht, dass auf jegliche durch gegenwirtige Tierhaltung gewonnene
Vorteile verzichtet werden muss. Es ist denkbar, dass in einer gerech-
ten Interspezies-Gesellschaft e.nm. Tiere >Dienstleistungen« iiber-
nehmen und dafiir auf eine ihnen niitzliche Art entlohnt werden
(vgl. Kap. 7). Naturschutzfachlich kann hierfiir zum Beispiel das Aus-
bringen von Populationen grofSer Pflanzenesser in Offenlandschaften
stehen, die durch die e.nm. Tiere am Verbuschen gehindert werden.
Das Offenhalten der Landschaft kann dabei als eine Art Dienstleis-
tung angesehen werden, die die pflanzenessenden Tiere erbringen,
woflr sie im Gegenzug durch das Bereitstellen geeigneter Habitate
und gegebenenfalls durch Zufiittern in harten Wintern (mindestens
in Gebieten, die ohnehin einem Management unterworfen sind)
entlohnt werden.

In der NE-Debatte sind e.nm. Tiere gegenwirtig vor allem als
Arten reprasentiert, nicht als Individuen (vgl. Kap. 1). Dies ist,
mindestens in Teilen, der anthropozentrischen Ausrichtung der NE-
Debatte geschuldet und stimmt iiberein mit der anthropozentrischen
Ausrichtung des Naturschutzes, der ebenfalls auf Arten statt Indivi-
duen fokussiert. Wie in dieser Arbeit begriindet wird, miissen e.nm.

259

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Tiere auch als Individuen in Ansétze Nachhaltiger Entwicklung ein-
bezogen werden und ihre Interessen ernsthaft beriicksichtigt werden.
Diese Forderung ist unabhingig von der Ausrichtung des Natur-
schutzes. Die Perspektive auf e.nm. Tiere, die in der Naturschutzpraxis
vertreten wird und die, die in der NE-Debatte tiberwiegend vertreten
wird, mogen aber in einer gewissen Wechselwirkung stehen. Natur-
schutz-Akteur_innen unterstiitzen die Forderungen einer NE-Trans-
formation, auch wenn Vorstellungen, wie diese vonstattengehen kann
und soll, variieren, und NE-Akteur_innen sehen im Naturschutz min-
destens in Form des Okosystemschutzes eine fiir NE wichtige Praxis.
Findet also in einer der beiden Debatten der geforderte Paradigmen-
wechsel beztiglich der Sichtweise auf e.nm. Tiere statt, wird die Sicht-
weise in der jeweils anderen Debatte und ihren Akteur_innen dadurch
zwangslaufig beeinflusst sowie viele Annahmen in Frage gestellt und
neu aufgesetzt werden.

Wie der Wissenschaftliche Beirat der Bundesregierung Globale
Umweltveranderungen (WBGU) in seinem Gutachten Der Umzug der
Menschheit: Die transformative Kraft der Stidte (2016) gezeigt hat,
sind Stadtebau, -planung und -entwicklung wichtige Aspekte fiir eine
NE-Transformation. Bislang ist die Frage, wie diese gestaltet werden
miissen, um auch den Interessen dort lebender (bzw. sich dort gerne
ansiedelnder) e.nm. Tiere gerecht zu werden, auflen vor gelassen.
Durch kleinmaf3stabliche Naturschutzmafinahmen, wie auch Thomas
Kirchhoff (2017, 37) die Entwicklung von mehr »kleinen Wildnissen«
in urbanen Gebieten fordert, konnen diese Interessen jedoch in Stad-
tebau, -planung und -entwicklung integriert werden (wie AAD bereits
exemplarisch aufzeigt).

6.6.2 Ausbau einer moglichst tierfreundlichen
Landwirtschaft, Weiterentwicklung des bio-veganen
Landbaus sowie Weiterentwicklung veganer/
vegetarischer Nahrungsmittel

Die landwirtschaftliche Nutzung e.nm. Tiere ist ein Aspekt, der
das gegenwirtige Mensch-Tier-Verhaltnis mafigeblich pragt. Soll
sich an diesem Verhiltnis etwas andern zugunsten gerechter Inter-
spezies-Gesellschaften, ist die Landwirtschaft folglich eine wichtige
Stellschraube. Es muss an einer tierfreundlichen Landwirtschaft gear-
beitet werden. Aus egalitdr-sentientistischer Perspektive bedeutet

260

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

eine Landwirtschaft, die e.nm. Tieren als Individuen gerecht wird,
bio-vegane Landwirtschaft, die die Prinzipien der 6kologischen Land-
wirtschaft mit denen des Veganismus verbindet. Eine bereits kurzfris-
tig umsetzbare Losung einer tierfreundlichen Landwirtschaft stellt
der weitere Ausbau okologischer Landwirtschaft dar. Die Differenz
liegt darin, dass in der bio-veganen Landwirtschaft 6kologische Land-
wirtschaft ohne Tierhaltung und ohne jegliche Nutzung tierlicher
Erzeugnisse umgesetzt wird.!8 Eine >Zwischenstufe« stellt die 6kolo-
gische Landwirtschaft ohne Tierhaltung dar, die jedoch auf Diinger
aus Tier-Faeces (Kot),!8! aber auch aus tierlichem Knochen-, Blut-
oder Fleischmehl als organischem Diinger angewiesen ist (Roten-
berg/Lamla 2014). Es existieren auch Formen nicht-6kologischer
Landwirtschaft, die ebenso tierfreundlich sind wie die 6kologische,
da sie in Bezug auf das Wohlergehen der gehaltenen sogenannten
Nutztiere die gleichen Mafinahmen umsetzen. So zum Beispiel die
Betriebe, die dem NEULAND e.V. »fiir besonders tiergerechte und
umweltschonende Nutztierhaltung« (Preufiner 2014, 404) zugeho-
ren. C)kologische Landwirtschaft ist dennoch stets tierfreundlicher,
da durch den Verzicht auf Pestizide weniger wildlebenden Tieren
geschadet wird, weshalb vegane Landwirtschaft auch stets bio-vegan
betrieben wird und mir kein vegan wirtschaftender Agrar-Betrieb
bekannt ist, der nicht 6kologisch wirtschaftet.

180" Damit muss — je nach Auffassung von wiinschenswerten Mensch-Tier-Verhilt-
nissen — nicht einhergehen, dass e.nm. Tiere nicht mehr prisent sein diirfen, um auf
Landschaften und fiir die Landwirtschaft bedeutende Prozesse einzuwirken. Gemaf}
dem in dieser Arbeit geforderten Interspezies-Zusammenleben (vgl. Kap. 7) sollten
beispielsweise kultivierte Bienenvolker (deren Empfindungsfahigkeit kontrovers dis-
kutiert wird) nicht einfach abgeschafft werden. Ihrer fiir Obstlandwirt_innen wichti-
gen Bestaubungstitigkeit konnen und sollen sie weiterhin nachkommen, lediglich
der Honig sollte den Bienen selbst iiberlassen werden. Die Bestdubungstitigkeit
kann als eine Art Dienstleistung der Bienen betrachtet werden, fiir die sie mit
Lebensraum entlohnt werden. Ahnliches gilt fiir Herbivore, die gegenwirtig durch
Weidetitigkeiten Offenlandschaften vor Verbuschung schiitzen (ausfiihrlicher dazu in
Kap. 7).

181 Ich vertrete die Auffassung, dass diese auch genutzt werden konnen, ohne dass
eine Verdinglichung e.nm. Tiere stattfinden muss und dass die Nutzung tierlicher
Faeces nicht im Widerspruch zu einer gerechten Interspezies-Gesellschaft steht.
Entsprechend sollte diese nicht génzlich aus der bio-veganen Landwirtschaft ausge-
klammert werden, vor allem dann nicht, wenn durch sie eine flichendeckendere
Etablierung derselben moglich wire. Im bio-veganen Landbau wird dies gegenwirtig
jedoch abgelehnt.

261

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Wird okologische Tierhaltung als potentielle Losung fiir tier-
freundliche Landwirtschaft angesehen, fuflt dies auf tierschutzethi-
schen Annahmen wie der, dass unnétiges Leid verhindert werden
soll (vgl. Kap. 4.3), enm. Tiere jedoch in der Werte-Hierarchie
moralischer Werte unter den Menschen stehen. Tierfreundlich ist
diese Form der Landwirtschaft insofern, da Tierhalter_innen, um
als okologisch zertifiziert zu werden, Freilandzugang gewihrleisten,
Mindeststandards sogenannter artgerechter Tierhaltung einhalten
und Tiertransporte kurzhalten miissen (vgl. Wunder 2014). Ein ganz
spezielles Beispiel sehr tierfreundlicher 6kologischer Betriebe stellen
die Ahimsa Betriebe in Grofibritannien dar, die »schlachtungsfreie
Milch« erzeugen, wobei die Kalber gemeinsam mit den Kiihen gehal-
ten, keine Bullenkélber, Bullen sowie >Milchkiihe« geschlachtet und
die Kiihe von Hand gemolken werden.!8?

Auch wenn 6kologische (und besonders die Ahimsa-) Tierhal-
tung in der Regel der konventionellen vorzuziehen ist, um e.nm.
Tieren ein besseres Leben zu gewdhrleisten, ist die Tierhaltung an
sich nicht im Einklang mit sentientistischen Positionen, denen ein
egalitares Selbstwert-Verstandnis zugrunde liegt. Bei diesem ergeben
sich moralische Konflikte dort, wo auf beiden Seiten gleich stark zu
gewichtende Interessen betroffen sind. Innerhalb der Tierrechts- und
Tierbefreiungsethik wird angezweifelt, dass das im Fall der Tierhal-
tung zu landwirtschaftlichen Zwecken der Fall ist. Die betroffenen
Interessen der Tiere (wie Leben, sozialer Kontakt zum Nachwuchs
oder Bewegungsfreiraum) werden als gewichtiger angesehen als die
der davon profitierenden Menschen (vgl. Bossert 2018¢). Zudem
lasst das Besitzen von moralischen Individual-Rechten nicht zu, nur
als Produkt oder Produktionsmaschine verdinglicht zu werden. Ega-
litar-sentientistische Positionen fordern, eine Landwirtschaft ohne
Tierhaltung anzustreben, vorzugsweise in der Form bio-veganer
Landwirtschaft, und auch 6kologische Tierhaltung stellt keine Losung
dar, solange in ihr e.nm. Tiere genutzt und getotet werden (ebd.).

An der Umsetzbarkeit und verschiedenen Methoden der bio-
veganen Landwirtschaft wird an unterschiedlichen Orten intensiv
geforscht (vgl. Mettke 2015). Die aktuelle Verbreitung derselben
ist eher gering, nimmt jedoch zu. Seit 2017 konnen sich Betriebe
erstmals die bio-vegane Wirtschaftsweise zertifizieren lassen mit dem

182 Vgl. https://www.ahimsamilk.org/who-we-are (zuletzt gepriift
am 04.03.2022).

262

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://www.ahimsamilk.org/who-we-are
https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ahimsamilk.org/who-we-are

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Giitesiegel » Biozyklisch-veganer Anbau«, welches international gleich-
wertig dem EU-Bio-Siegel anerkannt ist. Dieses Zertifikat ist seit
Ende 2017 als von der Internationalen Vereinigung der 6kologischen
Landbaubewegungen (IFOAM) akkreditierter veganer Okostandard
weltweit einsetzbar. 2018 haben sich in Deutschland zwei Betriebe
zertifizieren lassen, bio-vegan wirtschaftende Betriebe und Projekte
ohne Zertifikat gibt es in deutlich hoherer Anzahl.
Beftirworter_innen der bio-veganen Landwirtschaft sehen zahl-
reiche Vorteile, die diese gegentiber herkdmmlicheren Wirtschafts-
weisen aufweist.!83 Aus tierethischer Sicht ist zum einen der Verzicht
auf das Halten e.nm. Tiere zur Nutzenerzeugung und Gewinnerzie-
lung hervorzuheben. Daneben finden sich allerdings auch weitere
positive Auswirkungen fiir e.nm. Tiere. Im bio-veganen Landbau
wird nicht nur auf das Wohlergehen sogenannter Nutztiere abgezielt,
sondern auch das Wohlergehen wildlebender Tiere mitgedacht. Daher
ist solchen Betrieben daran gelegen, dkologische Ausgleichsflachen
zur Schaffung von Biotopen fiir dieselben zu gewinnen (Schwerdtner
2019). Solche Biotope sind zum Beispiel Hecken, Straucher und
Baume sowie Wasserlaufe, Teiche und Tiimpel, die neben Ackerfla-
chen angelegt werden konnen, um wildlebenden Tieren als Riick-
zugsort zu dienen und dabei zusatzliche Okosystem—Funktionen zu
tibernehmen. Wiesen und andere Griinlandflachen konnen ebenso
wertvolle Biotope darstellen und gehen in ihrem Nutzen weit tiber
den der Weidewirtschaft hinaus. Artenreiche Wiesen dienen vor
allem zahlreichen Insekten und anderen nichtmenschlichen Tieren
als Habitat, Nahrungsquelle und Brutplatz. Wichtig ist hierbei, dass
solche Wiesen, wie auch Ackerflichen, nicht wahrend der Brutzeit
bodenbriitender Vogel gemaht werden und dass sie von innen nach
auflen geméht werden, damit e.nm. Tiere zum Rand hin fliichten kon-
nen (ebd.). All diese Biotope konnen zusitzlich erganzt werden durch
Nisthilfen fiir Végel und Fledermause, sogenannten Insektenhotels

183 Dies gilt auch fiir die sogenannte Permakultur, die eine mit dem Veganismus
kompatible Form der Bewirtschaftung darstellt (ng https://goveganic.net/article6
8.html?lang=en, zuletzt gepriift am 04.03.2022). Permakultur ist entwickelt worden
als Konzept fiir Landwirtschaft und Gartenbau, in dem natiirliche Okosysteme und
Kreisldufe nachgeahmt werden (Morel et al. 2019). Beflirworter_innen sehen darin
einen wichtigen Beitrag zur Nachhaltigen Entwicklung (ebd.). Da jedoch bereits die
bio-vegane Landwirtschaft ein komplexes Feld darstellt, wird eine Untersuchung der
(veganen Form von) Permakultur an dieser Stelle ausgeklammert und die Untersu-
chung ihrer Vorteile fiir NE als Forschungsdesiderat >mitgenommenc.

263

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://goveganic.net/article68.html?lang=en
https://goveganic.net/article68.html?lang=en
https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://goveganic.net/article68.html?lang=en
https://goveganic.net/article68.html?lang=en

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

sowie Sitzhilfen fiir Greifvogel (Rotenberg/Lamla 2014). Diese sind
sowohlim ldndlichen Raum nahe den Ackerflachen als auch in Stadten
sinnvoll. Um keinen Stadt — landlichen Raum-Dualismus im Hinblick
auf landwirtschaftliche Erzeugung von Nahrungsmitteln aufrechtzu-
erhalten, ist es sinnvoll, auch Stadte als Orte lokaler Lebensmittelpro-
duktion anzusehen. Werden dadurch in urbanen Raumen vermehrt
Griinflichen geschaffen, ist dies auch fiir nichtmenschliche Tiere von
Vorteil, da ihnen dadurch mehr Lebensraum zur Verfligung steht.
Es bestehen Ansitze wie Stadtteilgérten, Urban Gardening, Vertical
Farming'®* und Animal Aided Design (vgl. Schwerdtner 2019), die
bei weiterer und grof3flichigerer Etablierung zum Aufheben des
beschriebenen Dualismus sowie zu einer (wenn auch sehr kleinmaf3-
stablichen) tierfreundlichen Landwirtschaft beitragen konnen.

Wie in den letzten Jahren sowohl wissenschaftlich (Vgl. Boscar-
din 2017; Gjerris 2015; Kemmerer 2015; Steinfeld et al. 2006; Twine
2010a, 127-143), popularwissenschaftlich (Vgl. Heinrich-Boll-Stif-
tung et al. 2018; Foer 2012) als auch in klassischen Medien wie
Zeitungen (vgl. Bohm et al. 2019; Radisch 2010) viel diskutiert
wurde, ist die Haltung e.nm. Tiere zur Erzeugung von Fleisch und
Milchprodukten mit zahlreichen 6kologischen Problemen verbunden.
Es werden grofie Mengen an Treibhausgasen emittiert, Primar-Wal-
der werden abgeholzt, um Flache zum Tiernahrungsmittelanbau zu
gewinnen, was sich sowohl negativ auf das Klima als auch auf die Bio-
diversitat auswirkt und irreversibel ist, Antibiotikariickstande werden
ins Grundwasser eingetragen und vieles mehr (Vgl. als nach wie vor
wichtigste Studie dazu Steinfeld et al. 2006; vgl. auch Kap. 1). Zudem
ist der Umweg, pflanzliche Lebensmittel als Tiernahrung zu verwen-
den, anstatt sie direkt als Nahrung fiir Menschen zu nutzen oder auf
den Flachen andere pflanzliche Nahrungsmittel zum direkten Verzehr
anzubauen, duflerst ineffizient und ein Hindernis dafiir, Hunger in
bestimmten Weltregionen zu bekampfen.!> Nimmt man von der
Tierhaltung zur Lebensmittelproduktion Abstand, so reduziert oder
eliminiert man diese Probleme. Der bio-vegane Landbau sieht sich
mit diesen Problematiken entsprechend nicht konfrontiert. Zusitzlich
dazu ergeben sich weitere 6kologisch positive Auswirkungen aus ihm.

184 Vgl. weiterfithrend zur vertikalen Landwirtschaft Despommier 2010; 2011; Pod-
mirseg 2016.

185 Zwei Drittel des globalen Ackerlands wird genutzt, um Tiernahrung darauf
anzubauen (Bommert et al. 2019).

264

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Es werden bodenschonende Verfahren angewandt und durch
die (angestrebte) Verwendung von lange gelagertem pflanzlichen
Kompost wird die Bodenfruchtbarkeit stark verbessert (Bommert
et al. 2019). Die Diingung mit pflanzlicher Humuserde anstatt mit
tierlichen Fikalien dient zudem dem Gewisserschutz, da Giille und
Jauche neben Faulnisbakterien oft wasserldsliche Nahrstoffe enthal-
ten, die ausgewaschen werden und in Oberflachengewasser oder das
Grundwasser gelangen (ebd.).

Die hier (und in Kapitel 1) angesprochenen Aspekte Klima-,
Boden- und Flachenschutz zeigen, dass der bio-vegane Landbau nicht
lediglich als Nischenaktivitit gesehen werden sollte, sondern als
zukunftsweisende Form der Landwirtschaft, die es weiter auszubauen
und zu erforschen gilt. Aus ihnen ergibt sich zudem ein weiterer
Grund, bio-vegane Landwirtschaft der dkologischen Landwirtschaft
mit Tierhaltung vorzuziehen. >Tierprodukte< aus 6kologischer Hal-
tung haben teilweise einen negativeren Einfluss auf das Klima als
diejenigen aus industrieller Haltung, da die e.nm. Tiere mehr Nah-
rung bendtigen und Platz einnehmen sowie langer leben, wodurch
sie im Fall von Kiihen grofiere Mengen Methan und Stickstoffoxide
emittieren (Stanescu 2013, 101-102; Kemmerer 2015, 40).

Environmentalists warn that the chemicals and sicknesses which plague
animal factories can also contaminate soil, water, animal products, and
our own bodies. These concerns about factory farms are warranted. But
ecological problems don't stop there. A cow with access to fresh air and
pasture is still a cow, and cows need plenty of water and food [...]. The
rumination of cows produces methane gas, which matches the global
warming potential of carbon dioxide 21 times over. And the animal-based
farm uses far more land than that taken by the growing of vegetable
crops and the use of sloped areas for fruit trees. [...] Designing campaigns
around more space for animals destined to end up on plates at trendy
restaurants and pricey grocers is environmental malpractice. (Hall 2005,
ohne Seitenangaben)

Zum anderen zeigen diese Aspekte auch die Notwendigkeit, vegane/
vegetarische Lebensmittel weiterzuentwickeln und gesamtgesellschaft-
lich attraktiv(er) zu vermarkten.!86

186 Die Notwendigkeit hierfiir fuflt zentral auf der dadurch erreichten Vermeidung
tierlicher Verdinglichung und tierlichen Leidens. Die Argumentation fiir diese Ver-
meidung findet sich in Kapitel 4 und wird hier vorausgesetzt.

265

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

So verursacht beispielsweise ein veganer Burger des jiingst sehr
erfolgreichen US-amerikanischen Start-up-Unternehmens Beyond
Meat 90 % weniger Treibhausgase als ein vergleichbarer Burger aus
Rindfleisch. Der Beyond Meat-Burger verbraucht 46 % weniger Ener-
gie, hat 99 % verringerte Auswirkungen auf Wasserknappheit und
benotigt fiir seine Herstellung 93 % weniger Landfldche als der ver-
gleichbare Rindfleisch-Burger (Heller/Keoleian 2018). Der grofle
Erfolg des Unternehmens hidngt mit dem Trend zu einer steigenden
vegan/vegetarischen Erndhrung in westlichen Gesellschaften zusam-
men. Die Anzahl der vegan und vegetarisch lebenden Menschen
nimmt in Deutschland (und anderen westlich geprigten Lindern)
stetig zu. Gegenwirtig ernahren sich in Deutschland rund 8 Millionen
Menschen vegetarisch und 1,3 Millionen Menschen vegan. Laut
Schitzungen kommen jeden Tag etwa 2.000 Vegetarier_innen sowie
200 Veganer_innen hinzu.!'®” Entsprechend stellen vegane/vegetari-
sche Produkte einen attraktiven Markt fiir Unternehmen dar, die
dadurch Gewinne erzielen konnen.

Laut Marktforschungsinstitut Nielsen hat der Umsatz mit Veggie-Pro-
dukten im Lebensmitteleinzelhandel und in Drogeriemdrkten ein neues
Rekordhoch erreicht. 960 Millionen Euro wurden von 2017 bis 2018
mit veganen und vegetarischen Lebensmitteln umgesetzt. Das ist ein
Umsatzplus von 30 % gegeniiber demselben Zeitraum des Vorjahres. Die
Discounter konnten ihre Jahresumsdtze um mehr als ein Drittel steigern,
widhrend der klassische Lebensmitteleinzelhandel eine Umsatzsteigerung
um 23 % mit Veggie-Produkten verzeichnete. (ProVeg International 2019,
vgl. Fuffnote 187)

Trotz dieser Tendenzen ist mindestens der Veganismus nicht in
>der Mitte der Gesellschaft< angekommen, sondern findet vor allem
Anklang im >hippen<urbanen Raum und bei jungen Menschen hohe-
ren Bildungsniveaus. Vegan lebende Menschen sind nach wie vor
Diskriminierungen ausgesetzt (vgl. Bendl et al. 2019; vgl. unten) und
es bestehen zahlreiche Vorurteile gegeniiber dieser Lebensform und
mit ihr zusammenhangenden Produkten. Diese abzubauen ist eine
wichtige Entwicklung, wenn eine tierethische NE-Theorie — wie hier
gefordert — in die >lebensweltliche< Praxis umgesetzt werden soll.
Dafiir ist eine entsprechende Vermittlung und Kommunikation
notwendig. Essentiell ist es, den Kauf solcher Produkte und die

187 Vgl. https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-f
akten-zum-veggie-markt/ (zuletzt gepriift am 03.03.2022).

266

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt
https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt
https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt
https://proveg.com/de/pflanzlicher-lebensstil/vegan-trend-zahlen-und-fakten-zum-veggie-markt

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Anderungen im Lebensstil, die sich durch eine (starker) vegetarische
oder vegane Lebensfiihrung ergeben, nicht als Verlust, sondern als
Gewinn aufzuzeigen. Wie Gerhard Reese et al. (2020) zeigen, stehen
Menschen Anderungen, die mit einem weniger an irgendetwas ein-
hergehen, sehr negativ gegentiber. Fiir den Erfolg von beispielsweise
politischen Mafinahmen ist daher eine positive Rahmung zentral.
Dabei geht es nicht um manipulierende Werbung, sondern um eine
respektvolle Reprisentation in der Debatte. Dieser mangelt es biswei-
len, wenn auch zum Teil nicht durch offene Ablehnung der Produkte,
sondern durch den Gebrauch negativ konnotierter Begrifflichkeiten.
Zum einen wird bei der medialen Besprechung veganer/vegetarischer
Lebensmittel hiufig darauf hingewiesen, dass eine >extreme< oder
sradikale< vegane Erndhrung ungesund sei. Die Verwendung der
Begriffe extrem bzw. radikal werden einem tierethischen Veganismus
nicht gerecht, vor allem, da die dahinterliegenden Argumente in
der Regel nicht genannt werden. Offenbart wird dagegen die uninfor-
mierte bis negative Einstellung der Autor_innen (vgl. Bendl et al.
2019). Zum anderen verweist beispielsweise die Debatte darum, den
Begriff >Milch« fiir Getranke auf Soja-, Hafer- und anderer pflanzli-
cher Basis zu verbieten und nur fiir tierliche >Produkte« verwenden zu
diirfen, auf den gesellschaftlichen Bias zugunsten der Nutzung e.nm.
Tiere.!®8 Ein konsequenter Gebrauch der Begrifflichkeit dessen, was
das Produkt tatsdchlich darstellt, wird lediglich fiir die pflanzlichen
Produkte gefordert. Wiirde man dies auch konsequent fiir die tierli-
chen einfordern, miisste von Kuh-, Schaf- und Ziegen-Muttermilch
gesprochen werden. Dieser Begriff wiirde gesellschaftlich vermutlich
auf Irritation und Ablehnung stoflen, da er deutlich macht, dass
es sich bei dem zur Gewohnheit gewordenen Lebensmittel um die
Muttermilch eines anderen Saugetiers handelt.

Bei der Weiterentwicklung veganer/vegetarischer Produkte ist
folglich nicht lediglich das Entwickeln und Vermarkten neuer Pro-
dukte gefragt, sondern auch Strategien, wie diese Produkte moglichst
viele Konsument_innen ansprechen und tiberzeugen konnen, und
wie die mit ihnen und der veganen/vegetarischen Lebensweise ver-
kntipften Vorurteile abgebaut werden konnen. Fiir letzteres kann eine
gewinnbringende Strategie sein, das Angebot veganer Speisen in

188 Dieser Bias wird durch den sogenannten landwirtschaftlichen Exeptionalismus,
welcher die (gegenwirtig stark auf Tierhaltung aufbauende) Landwirtschaft im Ver-
gleich zu anderen Wirtschaftszweigen massiv bevorteilt, gestirkt. Vlg. dazu Blattner
2020; Eisen 2020; Ladwig 2021, 170.

267

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Kantinen, Mensen und Restaurants zu erweitern und als Normalitat
anzubieten. Gegenwirtig werden vegane Mahlzeiten in Kantinen
und Mensen hdufig an einer separierten Ausgabe angeboten, die das
Gefiihl vermittelt, dieses Gericht sei flir diejenigen mit speziellen
Wiinschen oder Unvertraglichkeiten, und es wird meist nur von
denen aufgesucht, die speziell danach suchen (vgl. Bendl et al. 2019).
Dies steht kontrdr dazu, vegane Mahlzeiten als Normalitit und
als gleichwertig zu Fleischgerichten anzubieten, was aufgrund der
besseren Klimabilanz pflanzlicher Produkte im Vergleich zu tierlichen
>Produkten< im Interesse einer Transformation hin zu NE ist.

Ein weiterer Ausbau bio-veganer Landwirtschaft und der vega-
nen/vegetarischen Produktpalette kann sich in vielfaltiger Weise auf
das Mensch-Tier-Verhiltnis auswirken. Werden sie als giangige Land-
wirtschaftsweise und Form der Erndhrung angesehen, fordert dies den
gesellschaftlichen Dialog dariiber, dass e.nm. Tiere nicht als Waren,
sondern als Individuen betrachtet werden sollten. Modelle gerechter
Interspezies-Gesellschaften, die gegenwirtig utopisch anmuten (vgl.
Kap. 7), erscheinen dadurch realistischer. Fiir zahlreiche einzelne
Tierindividuen bedeutet das, dass ihnen die Enge, die Trennung vom
Nachwuchs, die durch spezielle Ziichtungen generierten Schmerzen
und andere negativen Auswirkungen, die je nach Haltung mehr oder
weniger stark auftreten, erspart blieben. Es wird aber auch zur Folge
haben, dass etliche Tierindividuen schlichtweg nicht existieren, da die
permanente Reproduktion tierlicher Individuen zur Gewinnerzielung
unterbleiben bzw. reduziert wird.!8? Wie im Naturschutz bedeutet
das jedoch nicht, auf jegliche durch gegenwirtige Tierhaltung gewon-
nenen Vorteile verzichten zu miissen. Auch in der Landwirtschaft
sind Dienstleistungen durch e.nm. Tiere denkbar, wie zum Beispiel die
Bereitstellung ihrer Faeces als Diinger, wenn sie in einem bestimm-
ten Areal frei leben (vgl. Fufnote 181; vgl. Blattner/Bossert 2022
dazu, dass das erzwungene >Bereitstellen< von Muttermilch, Eiern

189 Die moralphilosophische Frage, ob diese e.nm. Tiere durch Nicht-Zeugung
geschidigt werden oder ob man Individuen iiberhaupt schadigt, die jenseits der
sie >schiddigenden< Bedingungen gar nicht existieren wiirden, fiihrt zur Debatte um
das sogenannte Non-Identity Problem. Aus tierethischer Perspektive setzt sich —
als eine von vielen Tierethiker innen — Palmer (2011; 2012) damit auseinander.
Die Beantwortung dieser kontroversen Frage kann hier ausgeklammert werden, da
innerhalb der hier vertretenen tierethischen Position das Ziichten e.nm. Tiere fiir
menschliche Verwertungszwecke per se moralisch falsch ist, unabhangig davon, ob
dem Individuum dadurch ein Schaden (im moralphilosophischen Sinne) zugefiigt wird
oder nicht.

268

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

oder toter Korper jedoch nicht als Form von Dienstleistung gesehen
werden kann).

In Bezug auf die Debatte um Nachhaltige Entwicklung unterstiit-
zen die Auswirkungen, die sich aus einer Forderung des bio-veganen
Landbaus und von veganen/vegetarischen Produkten ergeben, einer-
seits bereits bestehende Argumentationslogiken, andererseits stehen
sie kontrdr zu einigen von ihnen. Die Forderung nach mehr bio-vega-
nem Landbau und veganen/vegetarischen Produkten/Mahlzeiten
steht im Einklang mit Argumenten der Dringlichkeit von Klima-
schutzmafinahmen und Okosystemschutz, damit eine Transforma-
tion zu NE gelingen kann.

Sie steht jedoch kontrar zu Positionen, die sich fiir >sustainable
meat< (nachhaltiges Fleisch) aussprechen und zum Versuch, e.nm.
Tiere ziichterisch oder gentechnisch so zu modifizieren, dass ihre
Haltung 6kologisch weniger problematisch wird. Viele NE-Ansitze
halten es fiir zielfithrend, tierliche >Produkte< aus kleinbduerlicher,
artgerechter, regionaler Haltung zu konsumieren, um damit die 6ko-
logischen Probleme der industriellen Tierhaltung zu umgehen. Dies
kann nach dem hier entwickelten NE-Verstandnis jedoch nicht als
nachhaltig gelten. Zum einen, da ckologische oder kleinbauerliche
>Tierprodukte< oftmals klimaschadlicher sind als die aus industriel-
ler Erzeugung, was Vasile Stanescu (2011; 2013) fiir so manche
Erzeugung von Eiern und Milchprodukten aufzeigt. Er zeigt ebenso
auf, dass die Ersetzung roten Fleischs durch Gemiise an einem Tag
in der Woche mehr klimaschddliche Treibhausgase reduziert als
eine gesamte Ernahrungsumstellung auf lokal produzierte Produkte.
Zudem st es ein Irrglaube, per se davon auszugehen, dass ein Produkt
umso umweltschadlicher ist, je weiter es transportiert wurde. Um die
Klimabilanz eines Produktes ziehen zu kénnen, muss der gesamte
Energieaufwand zu dessen Erzeugung, Verpackung, Konsumierung
und gegebenenfalls Entsorgung einbezogen werden, nicht lediglich
der Transportweg. Obwohl die tiefgefrorenen Fleischimitat-Burger
von Beyond Meat per Schiff aus den USA nach Deutschland transpor-
tiert werden, ist ihre Klimabilanz besser als die der in Deutschland
produzierten Rindfleischprodukte (Horsthemke 2019). Zum anderen
spricht aus der hier vertretenen NE-Position gegen die Modifizierung
e.nm. Tiere zu >nachhaltigeren Produkten¢, dass diese Tiere nicht
mehr als Waren angesehen werden sollten.

Der Versuch, e.nm. Tiere als umweltfreundlichere Produkte
zu entwerfen, ist mit einer egalitar-sentientistischen Position nicht

269

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

vereinbar. Dass innerhalb der NE-Debatte Vorschldge fiir solche
angeblich nachhaltigen Modifizierungen kursieren, ist — wie auch
Richard Twine (2010a) aufzeigt (vgl. Kap. 3) — auf die Dominanz
tierschutzethischer Perspektiven, die in eine anthropozentrisch aus-
gerichtete NE-Debatte aufgenommen werden, zuriickzufiihren. Leid-
vermeidung bzw. Schmerzreduktion sind durch ziichterische oder
gentechnische Modifikationen, die gleichzeitig umweltfreundlichere
und gestindere >Produkte« generieren, durchaus denkbar. Sind e.nm.
Tiere jedoch als Individuen mit moralischem Selbstwert, den es in
gleicher Weise zu beriicksichtigen gilt wie den von Menschen, in die
NE-Debatte inkludiert, ist diese Option nicht langer zuldssig.

Weitere Aspekte, die untermauern, wie nicht-nachhaltig die
landwirtschaftliche Tierindustrie ist, sind die problematischen
Arbeitsbedingungen von Schlachthofmitarbeitenden. Wissenschaft-
lich (vgl. Boscardin 2017; Fitzgerald et al. 2009; Pachirat 2011) und
durch populdre Medien (vgl. Schorlau 2013 und bereits 1906 durch
Sinclair) wurde vielfach aufgearbeitet, unter welchen Missstanden
Menschen aus marginalisierten Gruppen in Schlachthéfen arbeiten,
welche physischen und psychischen Konsequenzen diese Arbeit mit
sich bringt und inwieweit sie zur Reproduktion von zwischenmensch-
licher Gewalt'?? beitragt. Es sind also nicht ausschlieflich 6kologische
Griinde und Argumente der Interspezies-Gerechtigkeit, nach denen
die landwirtschaftliche Tierindustrie nicht als nachhaltig gelten kann,
sondern ebenfalls Argumente (menschlicher) Intraspezies-Gerech-
tigkeit. Da auch e.nm. Tiere aus 6kologischer Landwirtschaft teilweise
in den gleichen Schlachthéfen getotet werden wie diejenigen aus
industrieller Landwirtschaft (Stanescu 2013, 103), spricht dies eben-
falls fiir die Potentiale bio-veganer Landwirtschaft, eine Transforma-
tion hin zu NE voranzutreiben.

190 Eine Studie von Fitzgerald et al. (2009, 258) macht darauf aufmerksam,
dass »slaughterhouse employment increases total arrest rates, arrests for violent
crimes, arrests for rape, and arrests for other sex offenses in comparison with other
industries«. Die Autor_innen bezeichnen das als »Sinclair Effekt« mit Verweis auf den
bertihmten Roman »Der Dschungel« (»The Jungle«) von Upton Sinclair aus dem Jahr
1906, in dem Sinclair die katastrophalen Arbeitsverhaltnisse in den Schlachthofen
Chicagos beschreibt, die laut Fitzgerald et al. in mancherlei Hinsicht auch iiber ein
Jahrhundert spater noch andauern.

270

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung
6.6.3 Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme

Eine Energiewende weg von fossilen Brenntrdgern wie Stein- und
Braunkohle, Erddl und -gas sowie weg von Kernenergie hin zu
erneuerbaren Energien gilt fiir eine NE-Transformation als dringend
notwendig. Die Nutzung fossiler Energietrager ist Hauptursache des
CO,-AusstofSes in die Erdatmosphare und tragt dadurch mafgeblich
zum anthropogen generierten Klimawandel bei (IPCC 2018). Um
die globale Erderwdrmung nicht (noch) drastischer werden zu lassen,
ist eine starke Einschrankung der Nutzung dieser Stoffe gefordert.
Die Einddimmung des Klimawandels ist eine Aufgabe, der die Trans-
formation hin zu Nachhaltiger Entwicklung nachkommen muss, um
Generationengerechtigkeit sowie Gerechtigkeit zwischen globalem
Siiden und globalem Norden zu gewidhrleisten. Um eine nachhalti-
gere Energieversorgung zu gewihrleisten, ist daher eine moglichst
grof¥flachige Umstellung auf erneuerbare Energien notwendig sowie
Reduktion im Verbrauch im Sinne von Suffizienzmafinahmen (Vgl.
Kap. 2.3). Kernenergie ist keine geeignete Alternative. Sie stofit
zwar geringe Mengen an CO, aus (vgl. Paul-Scherrer-Institut 2005),
erzeugt jedoch radioaktiven Abfall, der mehrere Tausend Jahre nach
Gebrauch immer noch stark strahlungsaktiv ist, in speziellen Zwi-
schen- und Endlagern gelagert werden muss und einige chemisch sehr
giftige Elemente enthilt, so dass ein Kontakt dieses Abfalls mit der
Biosphidre dauerhaft vermieden werden muss, um extrem negative
Auswirkungen auf dieselbe zu verhindern (vgl. Potthast 2016).

Erneuerbare Energien werden gewonnen aus der Nutzung von
Windkraft, Sonneneinstrahlung, Gewdisserstromungen sowie aus
energetischer Verwertung von Biomasse. Im Jahr 2019 kam der
Wasserkraft dabei global die grofite Bedeutung zu, gefolgt von Wind-
kraft,'! weshalb im Folgenden auf diese beiden Arten erneuerbarer
Energien fokussiert wird.

Auf Grund der nicht-nachhaltigen Auswirkungen der fossilen
Energietriger ist ein moglichst flichendeckender Umstieg auf erneu-
erbare Energien wiinschenswert. Diese bergen jedoch Gefahren fiir
enm. Tiere, weshalb sie aus tierethischer Perspektive nicht aus-
schliefSlich positiv zu betrachten sind und auch hier gilt, dass sie auf
moglichst tierfreundliche Weise erbaut und genutzt werden sollen.

191 Vgl. https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energi
en-weltweit-1 (zuletzt gepriift am 04.03.2022).

271

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1
https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1
https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1
https://www.windwaerts.de/de/infothek/know-how/erneuerbare-energien-weltweit-1

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

Die Nutzung von Wasserkraft zur Energieerzeugung gilt als
besonders klimafreundlich (Pang et al. 2015; Yu/Xu 2015) und wird
daher haufig als besonders okologisch hervorgehoben. Wasserkraft-
werke beeinflussen die Flussokosysteme jedoch in groffem Maf3stab,
dessen Ausmaf3 lange Zeit unterschatzt wurde (Soininen et al. 2019,
328). Die (im Folgenden ausgefiihrten) Anderungen der Okosysteme
sind iiberwiegend negativ zu bewerten, sowohl aus ckologischer als
auch aus tierethischer Perspektive.

Wird ein Kraftwerk in einem Fluss errichtet, wird dieser durch
Wehre gestaut. Das Wasser wird in einen — in der Regel kiinstlich
angelegten — Kanal ausgeleitet, passiert die Turbinen des Kraftwerks
und wird flussabwirts wieder ins Flussbett geleitet (Kubecka et al.
1997, 103). Sowohl der Wasserhaushalt des betroffenen Gewissers
als auch der Grundwasserspiegel werden dabei beeinflusst (ebd., 103),
wodurch die dort lebenden Biozonosen haufig nicht mehr an die neu
vorherrschenden Bedingungen angepasst sind. Das gleiche geschieht
durch Sauerstoffmengen- und Wassertemperaturanderungen, die sich
durch gednderte FlieBgeschwindigkeiten einstellen kénnen. Die im
Gewisser lebenden Tiere sind an bestimmte Wassertemperaturen
und einen bestimmten Sauerstoffgehalt angepasst. Andern diese
sich drastisch, erliegen die Individuen diesem Wechsel. Auch die
verdnderte Sedimentmitfiihrung (Geschiebe) des Gewdssers hat Aus-
wirkungen auf die dort lebenden Tiere. Oberhalb des Kraftwerks
kommt es zu vermehrter Sedimentation. Dadurch geht der zuvor
tiberstromte Kies- und Ger6llgrund als Lebensgrundlage zahlreicher
Fische verloren. Unterhalb des Stauwerks fehlt das Geschiebe, ohne
das ein Fluss kein Flussbett mehr >gestalten< kann, und der Was-
serrestabfluss ist hdufig so gering, dass Fliisse an diesen Stellen
nur noch ein Rinnsal darstellen. Tierindividuen, die auf fliefSendes
Wasser angewiesen sind, konnen dort nicht tiberleben (Pang et al.
2015, 115). Die Degradation des Fluss-Unterlaufs durch periodische
Austrocknung stellt das 6kologisch schwerwiegendste Problem soge-
nannter »small hydropower systems« (SHPS) dar (ebd., 119). Die
groflien Hydrokraft-Anlagen haben einen noch deutlich grofieren
negativen Einfluss. Bei Letzteren ist die Rate der durch die Turbinen
geschédigten und getdteten Fische erheblich hoher als bei den SHPS
(Kubeéka et al. 1997, 107; Pang et al. 2015, 113). Fische sind die
empfindungsfahigen Tiere, die von Wasserkraftanlagen am starksten
und in vielerlei Hinsicht betroffen sind (Kubecka et al. 1997, 101; vgl.
Wild 2012 zur Empfindungsfahigkeit von Fischen). Fiir diese stellen

272

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Wasserkraftwerke eine 6kologische Barriere dar, die sie daran hindert,
ihre Migrationen wie benétigt fortzusetzen (Kubecka et al. 1997,
101). So waren beispielsweise Salmoniden in finnischen Fliissen weit
verbreitet. Durch extensive Bebauung der Flussldufe mit Hydrokraft-
anlagen gelten die Lachsfische dort inzwischen als bedroht (Soininen
et al. 2019, 321) und die meisten finnischen Fliisse ermoglichen
es ihnen kaum noch, ihrem durch Migration gepragten natiirlichen
Lebenszyklus nachzukommen (ebd., 331). Zudem werden durch das
Errichten von Stauseen zum Teil grofle Flachen geflutet, was fiir
viele e.nm. Tiere sowie teilweise auch Menschen den Verlust ihres
Lebensraums bedeutet (Yu/Xu2015) und ebenso den der natiirlichen,
biodiversitdtsreichen Auelandschaften (vgl. blue heart 2018).

Ahnliche tierethisch problematische Konsequenzen ergeben sich
aus Windkraftanlagen, die die Gefahr einer todlichen Kollision fiir
Vogel und Flederméause bergen. Studien zufolge werden durchschnitt-
lich bis zu 40 Végel pro Jahr pro Turbine Opfer eines todlichen Unfalls
(Dellai-Schobi 2018). Eine Studie ermittelte, dass in den USA jahrlich
im Durchschnitt 234.000 Vogel durch Kollisionen mit Windturbinen
sterben (Dai et al. 2015), wobei die genauen Todeszahlen schwer
zu bestimmen sind und von den verschiedenen Methoden der For-
scher_innen abhingen.

Neben Kollisionen an den rotierenden Propellern oder den Turbi-
nentiirmen besteht die Gefahr, dass kleinere Arten beim Vorbeifliegen
in einen Sog geraten oder von Luftwirbeln zu Boden geschleudert
werden (Dellai-Schobi 2018). Die Anzahl der getoteten Vogel und
Fledermause ist abhéngig von Turbinendesign und -arrangement,
Spezies, Klimavariablen, Ort, Saison sowie dem Ausmaf$ des Eingriffs
ins Habitat. Die Vogel-Sterberate steigt an, wenn Windanlagen auf
Kédmmen, Aufwind-Héngen oder nahe von Migrationsrouten errich-
tet sind (Dai et al. 2015, 912).

Auch fiir Fledermiduse ergibt sich eine hohe Mortalitatsrate
in der Nahe von Windparks, sowohl fiir lokale als auch fiir migrie-
rende Populationen. Die Griinde dafiir sind unklar. Es gibt verschie-
dene Hypothesen, wie zum Beispiel, dass die Fledermause durch
den abrupten Druckabfall nahe der Turbinenecken sterben, der ein
Barotrauma und innere Blutungen verursacht; dass sie durch die
Ultraschall-Emissionen und Lichter der Windturbinen oder auch von
der Menge an Insekten nahe der Windturbinen-Maschinenhduser
angezogen werden und dann mit ihnen kollidieren oder dass sie die
Windturbinen fiir Biume halten und sie als Schlaf- bzw. Ruheplatz

273

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

nutzen mochten (ebd., 913). Der Ort, an dem die Windkraftanlagen
errichtet werden, spielt auch fiir die Mortalitétsrate der Flederméuse
eine wichtige Rolle. Windkraftanlagen auf bewaldeten Kimmen sind
gefahrlicher fiir die enm. Tiere. Auch ist die Rate abhangig von
Tageszeit und Saison. In der Dimmerung, also bis zu zwei Stunden
nach Sonnenuntergang, ergeben sich mehr Todesfalle als zu anderen
Tageszeiten und wihrend der Herbst-Migration der Flederméause sind
die Sterberaten ebenfalls besonders hoch (ebd., 913).

Offshore-Windparks haben vor allem wihrend der Errichtungs-
phase negative Auswirkungen auf marine Sduger, deren sensibles
Gehor durch den enormen Bauldrm beschadigt werden kann. Fiir
Fische sind die Auswirkungen unterschiedlich. Einerseits werden sie
durch Larm und elektromagnetische Felder gestort. Andererseits kann
eine Fischpopulation nahe einer Windparkanlage sogar in ihrer Grofe
steigen, da die Windkraftanlagen ein kiinstliches Riff generieren,
wodurch die Haufigkeit und Diversitdt benthischer Gemeinschaften
ansteigt, die Fische also vermehrt Nahrung finden (ebd., 913).

Es bestehen folglich Zielkonflikte zwischen dem Erzeugen
erneuerbarer Energie und dem Sicherstellen méglichst gefahrenloser
Lebens- und Migrationsraume fiir e.nm. Tiere. Im Hinblick auf ein
geandertes Mensch-Tier-Verhaltnis folgt daraus die Notwendigkeit,
die Wasser- und Windkraftanlagen so zu gestalten, dass es zu mog-
lichst wenig tierlichen Unféllen kommt. Dies ist aus der hier zugrunde
gelegten relationalen Pflichtenethik fiir e.nm. Tiere geboten. Fiir Was-
serkraftanlagen sind Fischtreppen als Auf- und Abstiegshilfen oder
Umgehungsgewisserrinnen zentrale Baumafinahmen, die bei jeder
Anlage entsprechend der betroffenen Fischspezies errichtet werden
sollten. Zudem sollten Turbinen ausgewdhlt werden, die Fische in
der Regel unverletzt passieren konnen, wie sie durch technische Neu-
erungen existieren. Fiir den Bau von Wasserkraftanlagen ist gemaf
europdischer Wasserrahmenrichtlinie ohnehin ein Genehmigungs-
verfahren vorgesehen, in welchem die klimafreundliche Energieer-
zeugung gegen problematische Gewisserauswirkungen abgewogen
wird, wobei die Durchgingigkeit des Gewdssers fiir migrierende
Fische und andere nichtmenschliche Tiere mit in Betracht gezogen
werden muss. Fischtreppen 16sen allerdings — auch unabhéngig
von der Frage ihrer Wirksamkeit — nicht die massiven weiteren
okologischen Probleme vor allem der kleinen Wasserkraft (vgl. blue
heart 2018).

274

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritare MalRnahmen zur Implementierung

Fir Windkraftanlagen arbeiten Dai et al. (2015, 916) folgende
Mafinahmen heraus, durch die die schadlichen Effekte auf Vogel und
Fledermause reduziert werden:

—  Errichtungs-Aktivititen sollten wihrend Brutzeiten vermie-
den werden.

—  Verbesserungen am strukturellen Design sind vorzunehmen,
zum Beispiel Vergroflerung der Blatter und Reduktion des Rota-
tionstempos.

—  Windturbinen sind so zu konstruieren, dass sie automatisch
stoppen, wenn Vogel anfliegen; dies reduziert Vogelunfille um
50 %, wobei die Energieproduktion lediglich um 0,07 % sinkt.

—  Die Auswahl der Lokation muss bedacht getroffen werden, weit
entfernt von wichtigen Vogel- und Fledermaushabitaten und
ihren Migrationsrouten sowie mindestens 300 Meter entfernt
von Naturschutzgebieten.

—  Ein Einbau abschreckender Gerdusche, farbiger Markierungen
oder von UV-Licht kann einige Arten vor der Kollision bewahren.

—  Die Mdoglichkeit des kurzfristigen Abstellens der Turbinen sollte
gegeben sein, zum Beispiel bei hoher Zugintensitat.

—  Eine parallel zur Migrationsroute ausgerichtete Anordnung der
Turbinen vermindert die Kollisionsgefahr und Abstande von
mehr als 300 m zwischen den Windradern schaffen Flugkorri-
dore ohne Luftturbulenzen.92

Fir die Debatte um Nachhaltige Entwicklung verweisen die oben
benannten Zielkonflikte darauf, die Bedeutung von Suffizienz-Mafi-
nahmen stiarker hervorzuheben. Da auch erneuerbare Energiequellen
bei ihrer Produktion negative Auswirkungen mit sich bringen, kann
die blofle Substituierung fossiler Energietrdger durch erneuerbare
nicht alleine als Losung fiir eine NE-Transformation gesehen werden.
Ebenso wichtig ist es, den Energieverbrauch zu reduzieren. Um das
zu gewdhrleisten kann Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung (BNE)

192 Auflerdem gibt es Bestrebungen, Kamerasysteme an Windradern anzubringen,
die mit kiinstlich intelligenten Systemen ausgestattet sind, welche gefdhrdete Vogel-
arten erkennen. So soll mit Hilfe von KI-Technologien mehr Vogelschutz in Wind-
kraftanlagen moglich werden. »Mithilfe eines neuronalen Deep-Learning-Netzwerks
werden tber ein intelligentes Tracking windkraftempfindliche Vogelarten erkannt.
Nihert sich nun ein gefdhrdeter Vogel der Anlage, wird dieser vom System registriert
und das Rad wird ausgeschaltet, sobald das Tier den Rotorblattern zu nahe kommt.«
(Jungblut 2020).

275

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Eine tierethisch erweiterte normative Theorie Nachhaltiger Entwicklung

eine wichtige Rolle spielen, damit Verbraucher_innen lernen, wo sie
Energie einsparen konnen und warum dies von Bedeutung ist. Neben
BNE kommen auch politischen und juridischen Mafinahmen eine
gewichtige Rolle zu, damit auch dort Energieverschwendung einge-
dammt werden kann, wo es tiber individuelle bzw. privathaushaltliche
Nutzung hinausgeht (vgl. dazu die Beitrdge in Bossert et al. 2020).

Hiermit wurden wichtige Stellschrauben aufgezeigt, an denen
angesetzt werden kann und sollte, um die Forderungen einer tierethi-
schen NE-Perspektive implementieren zu konnen. Mit Verweis auf
Ottund Déring gehe ich davon aus, »dass derjenige iiber eine Theorie
der Nachhaltigkeit verfiigt, der alle [...] Ebenen auf begriindete Weise
inhaltlich bestimmen, also zu jeder Ebene eine schliissig und mit
den anderen Ebenen konsistente (widerspruchsfreie) und koharente
(zusammenhéngende) Position entwickelt kann« (Ott/Déring 2011,
343). Diesem Unterfangen wollte sich das vorangegangene Kapitel
stellen, und zwar auf eine Weise, die tierethische Forderungen ange-
messen beriicksichtigt. Hiermit ist ein weiterer, und fiir diese Arbeit
finalisierender, Schritt in der Ausarbeitung einer tierethischen NE-
Theorie gegangen, der auch die Umsetzung in der Praxis adressiert.
Welche praxisrelevanten Forschungsfragen im Rahmen solch einer
Theorie noch ausstehen, zeigt das nachste Kapitel.

276

- am 18.01.2026, 15:32:16.


https://doi.org/10.5771/9783495999868-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	6.1 Mehr-Ebenen-Modell: Übergeordnetes Prinzip
	6.2 Mehr-Ebenen-Modell: Konzeption
	6.3 Mehr-Ebenen-Modell: Zielgebende Leitlinien
	6.4 Mehr-Ebenen-Modell: Prinzipien für Konfliktfälle
	6.4.1 Das Prinzip der Selbstverteidigung
	6.4.2 Das Prinzip des minimalen Übels

	6.5 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritäre Handlungsfelder
	6.6 Mehr-Ebenen-Modell: Prioritäre Maßnahmen zur Implementierung
	6.6.1 Sentientistisch ausgerichteter Naturschutz
	6.6.2 Ausbau einer möglichst tierfreundlichen Landwirtschaft, Weiterentwicklung des bio-veganen Landbaus sowie Weiterentwicklung veganer/vegetarischer Nahrungsmittel
	6.6.3 Aufbau tierfreundlicher alternativer Energiesysteme


