[l Hermeneutischer Zugang: Das Konzept der
epistemic injustice

Unter dem Titel ,Epistemic Injustice” verdffentlichte die US-ameri-
kanische Philosophin Miranda Fricker 2007 ein Buch, mit dem sie
auf das Unrecht hinwies, dass Personen widerfahrt, wenn sie auf-
grund von Vorurteilen nicht als vollwertige Wissenssubjekte (,,sub-
jects of knowledge®) anerkannt werden.! Da diese Ungerechtigkeit
zu einer Beeintrdchtigung alltdglicher Wissenspraktiken fiihrt, wie
der Deutung eigener Erfahrung und der Wissensvermittlung, spricht
Fricker von epistemic injustice (von griech. epistéme = Wissen,
Erkenntnis). Die Fallbeispiele, die Fricker in ,Epistemic Injustice”
schildert, erinnern stark an die negativen Erfahrungen, die viele Be-
troffene machen, wenn sie iiber ihre Missbrauchserfahrungen spre-
chen.? Auch in den Berichten erwachsener Frauen, die Missbrauch
in der Kirche erfahren haben, stellen sie ein wiederkehrendes Mus-
ter, ein hiding pattern, dar, das dazu fiihrt, dass eine Anerkennung
des Unrechts ausbleibt (vgl. 11.4.5.3 -11.4.5.5).3 Epistemic injustice
ereignet sich dabei nicht nur in konkreten epistemischen Prozessen
der Wissensbildung oder -kommunikation, sondern schldgt sich
etwa auch in der Art und Weise nieder, wie Dritte iiber die Miss-
brauchsfille sprechen — oder schreiben. So ist davon auszugehen,
dass auch die historischen Quellen, die im Rahmen der Fallstudie
untersucht werden, durch epistemische Ungerechtigkeiten gekenn-
zeichnet sind. Sie dokumentieren entsprechende Erfahrungen, kon-
nen aber auch durch die Auswahl der Inhalte und in der Art und
Weise, wie die Vorfille dargestellt werden, selbst epistemic injusti-
ce produzieren. Frickers Konzept kann nun herangezogen werden,

1 Vgl. FrICKER, Epistemic Injustice; 2023 auf Deutsch erschienen als: FRICKER,
Epistemische Ungerechtigkeit. Die Ausfilhrungen im Folgenden beziehen sich
auf den englischen Originaltext.

2 Vgl. BEHRENSEN, Aufarbeitung; HORTEN, Epistemic Injustice; KAVEMANN/ETZEL/
NAaGEL, Epistemische Ungerechtigkeit.

3 Vgl. HASLBECK/HURTEN/LEIMGRUBER, Missbrauchsmuster.

91

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

um Fille von epistemic injustice in den Quellen zu identifizieren.
Das Anliegen der vorliegenden Arbeit geht jedoch dariiber hinaus,
indem sie die Bedingungen und Faktoren ergriindet, die zu Erfah-
rungen epistemischer Ungerechtigkeit fithren und nach Rdumen des
Widerstands sucht, in denen der Missbrauch trotz dieser Umstinde
anerkannt wurde. Frickers Ansatz wird demnach nicht einfach als
Folie iiber die Quellen gelegt, sondern dient als hermeneutischer
Schliissel, um die Bedingungen und Grenzen des Sprechens iiber
den Missbrauch zu erforschen.

Zur Entwicklung dieser Hermeneutik ist eine kritische Auseinan-
dersetzung mit Frickers Konzept notwendig, die im deutschsprachi-
gen Raum bisher nicht in dieser Ausfiihrlichkeit erfolgt ist. Dazu
wird die Theorie der epistemic injustice in den breiteren Diskurs zu
epistemischen Ausschliissen und epistemischer Gewalt eingeordnet.
Dass dabei auch Ansitze aus dem gesellschaftspolitischen Bereich
und aus weiteren wissenschaftlichen Disziplinen angefiihrt werden
(1), ist einerseits eine Frage der epistemischen Gerechtigkeit, inso-
fern auch einflussreiche Thematisierungen beriicksichtigt werden
sollen, die Frickers Konzeptionalisierung voraus gingen.* Anderer-
seits dient dies dazu, die Spezifika des epistemologischen Ansatzes
von Fricker herauszuarbeiten sowie dessen Grenzen zu benennen.
Dies setzt eine eingehende Darstellung des Phdnomens der episte-
mic injustice voraus, wie Fricker es in ihren Veroffentlichungen be-
schrieb, sowie der Tugenden der epistemic justice, die sie entwirft,
um epistemic injustice vorzubeugen bzw. zu begegnen (2). Darauf
aufbauend erfolgt eine differenzierte Bewertung ihrer Theorie, die
auch Kritik und Ergdnzungen aus dem Fachdiskurs berticksichtigt
und diskutiert (3). So ergibt sich ein erweitertes Verstandnis epis-
temischer Ungerechtigkeit und eine Bandbreite von Begriffen, um
die unterschiedlichen Ausprigungen des Unrechts zu benennen.
Ausgehend von Frickers Tugenden der epistemic justice wird ein
hermeneutischer Zugang fiir die Fallstudie zu den Missbrauchsfillen
in der Griindungsgeschichte der Franziskusschwestern entwickelt,
der durch ein Bewusstsein und eine Sensibilitdt fiir Formen der
epistemic injustice gepragt ist, zugleich aber weitere Formen episte-
mischer Ausschliisse, die im ersten und dritten Kapitel herausgear-

4 Vgl. McKINNON, Epistemic Injustice, 438f.

92

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

beitet werden, und den kreativen Umgang Betroffener mit diesen
Ungerechtigkeiten aus den Quellen zu heben vermag (4).

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor
»Epistemic Injustice

Fricker war keineswegs die erste, die auf Phanomene der epistemi-
schen Ungerechtigkeit aufmerksam machte. Sowohl politische Akti-
vist:innen als auch Wissenschaftler:innen haben bereits lange zuvor
Unrechtserfahrungen thematisiert, die im und durch das Wissens-
system entstanden.’ Indem diese Ansitze im Folgenden skizziert
werden, wird dem Anschein entgegengewirkt, das Phanomen episte-
mischer Ungerechtigkeit sei erst seit Frickers Veroffentlichung 2007
thematisierbar. Zugleich ermdglicht der Einblick in unterschiedliche
praktische und theoretische Zugénge eine Einordnung des epistemo-
logischen Ansatzes von Fricker in den weiteren wissenschaftlichen
Diskurs. So wird deutlich, dass Fricker den Begriff der epistemic in-
justice fiir ein spezifisches Unrecht aus einer grofSen Bandbreite epis-
temischer Unrechtserfahrungen prégte (vgl. 2.2).°6 Zudem wird die
Grundlage fiir eine differenzierte Diskussion ihres Ansatzes gelegt,

5 Patricia Hill Collins wies in ,Intersectionality and Epistemic Injustice” darauf
hin, dass die Trennung zwischen Wissen aus konkreten Praxisfeldern und sozia-
len Bewegungen auf der einen Seite und dem Wissen des akademischen Diskur-
ses auf der anderen Seite problematisch ist und selbst Quelle epistemischer Un-
gerechtigkeit sein kann, weil das Wissen der Praxis nur in einer objektivierten,
,bereinigten Form Eingang in die Wissenschaft finde (vgl. CoLLINS, Intersectio-
nality, 118—-120). Im Folgenden wird die Trennung allerdings reproduziert, um
zu zeigen, dass es sich nach wie vor um zwei unterschiedliche Wissensdiskurse
handelt und es nicht selbstverstindlich ist, dass Wissen von einem Diskurs in
den anderen {ibernommen wird.

6 Die Rede von epistemischer Ungerechtigkeit in dieser Arbeit verweist auf ein
breiteres Verstindnis epistemischer Ungerechtigkeit im Sinne einer diskriminie-
renden oder diskriminativen Benachteiligung einer Person in epistemischen
Prozessen. Dieser Begriff kann synonym zur Rede von epistemischen Ausschliis-
sen oder epistemischer Unterdriickung verstanden werden (insofern diese nicht
durch die jeweiligen Autor:innen anders definiert werden), die im Diskurs eben-
falls verwendet werden. Der Begriff epistemic injustice bleibt fiir Frickers engere
Definition epistemischer Ungerechtigkeit reserviert, die unter II1.2 weiter ausge-
fithrt wird.

93

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

die auch Perspektiven aus anderen Theorietraditionen aufnimmt
(vgl. 3).

1.1 Gesellschaftspolitischer Diskurs

Aus der Praxis gibt es unzdhlige Beispiele, in denen Betroffene
auf Formen der epistemischen Unterdriickung hingewiesen haben,
indem sie monieren, dass ihre Stimmen nicht beachtet oder ihre
Anliegen falsch représentiert werden. Dieselbe epistemische Unge-
rechtigkeit, die beklagt wird, fithrt in vielen Fallen jedoch auch dazu,
dass die Kritik ebenfalls ungehort bleibt oder in Vergessenheit gerét.
Vielleicht besonders stark und erfolgreich haben Schwarze Frauen’
die Unterdriickung ihrer Stimmen offentlich gemacht. Zwei Vertre-
terinnen, auf die im Zuge der Kontextualisierung des Sprechens
tiber epistemische Ungerechtigkeit gerne hingewiesen wird und die
hier einen exemplarischen Einblick in die Anliegen und das Den-
ken (Schwarzer) Frauenrechtlerinnen geben sollen, sind Sojourner
Truth (1797-1883) und Anna Julia Cooper (1858-1964).8

Auf dem Hintergrund von Forderungen nach dem Wahlrecht fiir
Schwarze Ménner setzt sich Sojourner Truth®, eine aus der Verskla-
vung entflohene Schwarze Frau, fiir das Wahlrecht Schwarzer Frau-
en ein. Im Rahmen des ersten jdhrlichen Treffens der American
Equal Rights Association am 9. und 10.5.1867 hielt sie ihre Rede
~-When Woman Gets Her Rights Man Will Be Right”. Darin verweist
sie auflerdem auf die Ungleichberechtigung von Frauen gegeniiber
Minnern, die sich vor Gericht zeige, wo Frauen keine Stimme und

7 Hier handelt es sich um eine Selbstbezeichnung der Gruppe, die in der subver-
siven und widerstindigen Aneignung einer Fremdbezeichnung besteht. Durch
die Grof3schreibung des Begriffs ,,Schwarz® soll verdeutlicht werden, dass es sich
bei der Zuschreibung verschiedener Hautfarben um ein soziales und politisches
Konstrukt handelt.

8 Vgl. May, Speaking, 97f.; POHLHAUS, Varieties, 13.

9 Sojourner Truth wurde als Isabella Baumfree in Ulster County, New York gebo-
ren. Truth war verheiratet und hatte fiinf Kinder, als sie 1826 der Sklaverei entfloh
und bei einer Familie unterkam, die sich gegen die Sklaverei einsetzte. Truth
erhob mehrere Klagen in verschiedenen Belangen in Bezug auf Sklaverei und
rassistische Segregation, die sie alle gewann, und wurde eine Wanderpredigerin
(vgl. NARANCH, Truth, 228).

94

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

keine Reprasentation haben.!” Begriindet wiirde diese mit dem An-
spruch von Minnern, fiir die gesamte Menschheit sprechen zu kon-
nen. Diesen entlarvt Truth allerdings als in sich widerspriichlich:
»I was amused how men speak up for one another. They cannot
bear that a woman should say anything about the man, but they will
stand here and take up the time in man’s cause”!! Truth setzt sich fir
die Einbeziehung von Frauen in die Diskussion um das Wahlrecht
ein und macht sich dafiir stark, dass Gerechtigkeit erst hergestellt
sei, wenn es auch ein Frauenwahlrecht gebe.

In jhrer wohl berithmtesten Rede ,Woman’s Rights“ aus dem Jahr
1851 hatte Truth bereits auf den blinden Fleck der Gesellschaft auf-
merksam gemacht, wenn es um Frauenrechte geht: Mit dem ikoni-
schen Ausspruch ,,And ain’t I a woman?“ wies sie auf die Lebensrea-
litdt Schwarzer Frauen hin, die in der Diskussion iiber Frauenrechte
vollig unbeachtet geblieben war.

»Dat man ober dar say dat womin needs to be helped into carriages
and lifted ober ditches, and to hab de best place everywhar. Nobody
eber helps me into carriages, or ober mud puddles, or gibs me any best
place! And an’t I a woman? Look at my arm! I have ploughed, and
planted, and gathered into barns, and no man could head me! And an’t
I a woman? I could work as much and eat as much as a man—when I
could get it-and bear de lash as well! And @n’t I a woman? I have borne
thirteen chilern, and seen ’em mos’ all sold off to slavery, and when I
cried out with my mother’s grief, none but Jesus heard me! And an’t I a
woman? 12

José Medina stellt den epistemischen Wert der Rede heraus:

“[C]rucial aspects of black femininity were blocked from entering the
meaning of ‘woman’. When Sojourner Truth poignantly asked, ‘And
ain't I a woman?’, she was unmasking and denouncing the racial biases
underlying mainstream conceptions of femininity — whited conceptions
of femininity that marginalized black women in the US3

In ,A Voice from the South. By a Black Woman of the South”,
das 1892 erstmals erschien, thematisiert auch Anna Julia Cooper,
eine ebenfalls in der Versklavung geborene afro-amerikanische High

10 Vgl. TRuTH, Woman, 37.
11 TruTH, Woman, 38.

12 TruTH, Woman's Rights.
13 MEDINA, Varieties, 46.

95

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

School-Lehrerin und Aktivistin, die Ausgrenzung der Erfahrungen
und des Wissens Schwarzer Frauen.* In einer musikalischen Meta-
pher charakterisiert sie Schwarze Menschen als ,,a jarring chord and
a vague and uncomprehended cadenza“®. Schwarze Frauen seien
dagegen ,one mute and voiceless note“!. Zu einem fairen Gerichts-
verfahren gehore es ,that truth from each standpoint be presented
at the bar*V. Dabei problematisiert sie Représentationspraktiken
und verweist auf die Inkommensurabilitit der Standpunkte: ,,[O]ur
Caucasian barristers are not to blame if they cannot quite put them-
selves in the dark man’s place, neither should the dark man be
wholly expected fully and adequately to reproduce the exact Voice of
the Black Woman."'8

An diesem kurzen Einblick in die Schriften der beiden Frauen-
rechtlerinnen - eine intensivere Auseinandersetzung ist in jedem
Fall empfehlenswert, hier aber leider nicht méglich - wird sehr
deutlich, wie pragend die Erfahrung epistemischer Ungerechtigkeit
in ihrer Lebenswelt war und wie dies ihr politisches und akademi-
sches Engagement prigte. Ohne wissenschaftliche Termini zu ver-
wenden, beschreiben sie in ihren Reden und Schriften die Unrechts-
erfahrung und ihre Auswirkungen fiir die Betroffenen. Die Rede von
der Stimme der Betroffenen, die nicht gehort wird und die Stille bzw.
das Schweigen (,silence®), das tiber die Ungerechtigkeitserfahrungen
herrscht, ist ein bis heute immer wieder verwendeter Topos. Im
Englischen wird hidufig der Begriff des ,silencing® verwendet, der
sich kaum ins Deutsche iibersetzen ldsst, wortlich in etwa das ,,Zum-
Schweigen-Bringen® bzw. ,Verstummen-Lassen“ der Betroffenen und
ihrer Erfahrungen bezeichnet.

14 Die Auseinandersetzung mit der Sklaverei zdhlte auch zu einem ihrer zentralen
Forschungsthemen, unter anderem verfasste sie jhre Doktorarbeit zur Haltung
zur Sklaverei im Kontext der franzosischen Revolution (vgl. Weiss, Cooper, 42).
Einen Einblick in ihre zentralen Werke gibt CooPER, Voice.

15 COOPER, Voice, I.

16 CoOPER, Voice, 1.

17 CoOPER, Voice, II.

18 CoOPER, Voice, II1.

96

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

1.2 Akademischer Diskurs

Im Bereich der Forschung kommen Ansitze zur Analyse insbeson-
dere aus dem Bereich der feministischen, rassismuskritischen und
postkolonialen Theorie. Es ist bemerkenswert, dass die wissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit dem Phédnomen nicht durch Diszipli-
nen wie Erkenntnistheorie oder Wissenssoziologie angestoflen wur-
de, deren zentraler Untersuchungsgegenstand ja das Wissen ist.”
Ausgangspunkt waren vielmehr die praktischen Erfahrungen der
Ungleichheit und Unterdriickung, die Aktivist:innen immer wieder
thematisiert und die tiber Disziplinen und wissenschaftliche Stro-
mungen Eingang in die Wissenschaft gefunden haben, die sich
explizit mit den Unrechtserfahrungen marginalisierter Gruppen aus-
einandersetzen. In der vorliegenden Arbeit kann keine umfassende
Darstellung aller Verdffentlichungen zu Phanomenen der epistemi-
schen Ungerechtigkeit erfolgen. Vielmehr werden zentrale Ansitze
aus den Disziplinen herausgegriffen, die fiir die Thematisierung
epistemischer Ungerechtigkeit am prigendsten waren, um die Band-
breite der Auseinandersetzung und der Konzeptionalisierungen des
Phinomens deutlich zu machen. Dazu wird auf die Arbeiten von
Gayatri Chakravorty Spivak stellvertretend fiir die postcolonial stu-
dies Bezug genommen, von Judith Butler fiir die gender/queer theo-
ry und von Kimberlé Crenshaw und Patricia Hill Collins fiir den
Black Feminist Thought und Jennifer Hornsby und Rae Langton
fir die Sprachphilosophie. Die Skizzierung dieser Ansitze bildet
die Grundlage fiir eine kritische und transdisziplinare Auseinander-
setzung mit Frickers Theorie der epistemic injustice (vgl. 3).

1.2.1 Epistemic violence nach Gayatri Chakravorty Spivak

Zur Beschreibung von Phanomenen der epistemischen Ungerechtig-
keit wird im akademischen Diskurs haufig der Begriff der epistemi-
schen Gewalt herangezogen. Im deutschen Sprachraum hat sich
Claudia Brunner ausfithrlich mit dem Begriff auseinandergesetzt.
Sie untersucht dessen Verwendung insbesondere in feministischer
sowie post- und dekolonialer Theoriebildung, um ihn fiir die Frie-

19 Zur Auseinandersetzung im Rahmen der Epistemologie vgl. IIL.2.

97

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

dens- und Konfliktforschung anschlussfahig zu machen. Thre Ana-
lyse zeigt, dass der Begrift der epistemischen Gewalt meist unter
Verweis auf Gayatri Chakravorty Spivak verwendet wird, die in
ihrem viel beachteten Aufsatz ,Can the Subaltern Speak?* auf die
unheilvolle Verbindung von Wissen und kolonialen Macht- bzw.
Herrschaftsstrukturen aufmerksam machte.?’ Spivak problematisiert
in diesem Aufsatz die Représentation des ,Subjekts der Dritten
Welt“?! im westlichen Diskurs und zeigt deren Gewaltférmigkeit auf:

»Das klarste Beispiel fiir eine solche epistemische Gewalt ist das aus der
Distanz orchestrierte, weitldufige und heterogene Projekt, das koloniale
Subjekt als Anderes zu konstituieren. Dieses Projekt bedeutet auch die
asymmetrische Ausloschung der Spuren dieses Anderen in seiner preka-
ren Subjekt-ivitat [sic] bzw. Unterworfenheit.??

Das Wirken dieser epistemischen Gewalt verdeutlicht Spivak an der
Situation subalterner Frauen in Indien. Als Subalterne versteht sie in
Anlehnung an Ranajit Guha eine Gruppe, die in einem Raum zu fin-
den ist, ,der in einem kolonisierten Land von den Mobilititslinien
abgeschnitten ist“?3. Am Beispiel der Abschaffung des Witwenopfers
durch die britischen Besatzer zeigt sie: ,,Die Subalterne kann nicht
sprechen”?* Gemif der indischen Tradition des Witwenopfers (sati),
stiegen Hindu-Frauen nach dem Tod ihres Mannes mit auf den
Scheiterhaufen, auf dem dessen Leichnam verbrannt wurde.?> Die
englischen Besatzer verbaten diese Tradition 1829, was als ,ein Fall
von ,weiflen Minnern, die braune Frauen vor braunen Minnern
retten”?®, verstanden wurde. Die Besatzer gerierten sich als Befrei-

20 Vgl. BRUNNER, Epistemische Gewalt, 77. Urspriinglich geht der Begriff aber auf
Michel Foucault zuriick (vgl. Foucaurrt, Ordnung; Foucaurr, Archéologie).

21 SpIvAK, Can the Subaltern Speak, 19.

22 SPIVAK, Can the Subaltern Speak, 42.

23 Spivak, Can the Subaltern Speak, 121. Guhas Definition ist eine Interpretation
des Begriffs, den Antonio Gramsci fiir die Bezeichnung von Personen prigte,
»die keiner hegemonialen Klasse angehéren® (CAsTRO VARELA/DHAWAN, Post-
koloniale Theorie, 196; vgl. GRamsci, Gefangnishefte), und der aus dem milita-
rischen Bereich entlehnt ist, wo er fiir Offiziere unterer Dienstgrade verwendet
wurde.

24 SPIVAK, Can the Subaltern Speak, 127.

25 Vgl. Sprvak, Can the Subaltern Speak, 80f. Spivak stellt jedoch klar: ,Der Ritus
wurde nicht durchgéngig praktiziert, und er war nicht kasten- oder klassenspe-
zifisch festgeschrieben (Sp1vak, Can the Subaltern Speak, 80f.).

26 SPIVAK, Can the Subaltern Speak, 81.

98

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

er der indischen Frauen, die sie jedoch nicht gefragt hatten, ob
sie ,befreit werden wollen und behandelten sie damit wiederum
nicht wie autonome Subjekte. An Spivaks Beispiel wird deutlich,
dass Subalterne, die im traditionellen und imperialen Herrschafts-
system anhand der Linien von class, race und gender mehrfach
unterdriickt sind, starken Zuschreibungen durch die dominanten
Gruppen unterliegen.?” Die dominanten Gruppen sind durch ihre
Mehrfachprivilegierung nicht im Stande, die Subalternen zu repra-
sentieren, da sie deren Anliegen nicht kennen bzw. nicht erkennen
konnen. Die Subalternen konnen auf der anderen Seite nicht fiir
sich selbst sprechen. Spivak zeigt anhand des Selbstmords der Bhu-
vaneswari Bhaduri, ,dass sogar dann, wenn die Subalterne eine An-
strengung bis zum Tod unternimmt, um zu sprechen, dass sie sogar
dann nicht fahig ist, sich Gehor zu verschaffen“?®. Die junge Frau
Bhuvaneswari plante ihren Selbstmord und benutzte ihren Korper,
damit dieser noch nach ihrem Tod fiir sie spreche.?® Indem sie bis
zu ihrer Menstruation mit dem Selbstmord wartete, versuchte sie
zu verhindern, dass dieser im Kontext der indischen Tradition des
Witwenopfers (sati) gelesen werde. Denn menstruierenden Witwen
war der Vollzug der Tradition bis zum vierten Tag nach dem Ende
der Menstruation verboten.’® Ungeachtet ihrer Bemithungen wurde
der Grund fiir Bhuvaneswaris Tod in einem Fall unerlaubter Liebe
oder der Trauer dariiber, zu alt fiir eine Heirat zu sein, gesehen.’!
Die These, dass die Subalterne nicht sprechen kann, bezieht sich
also darauf, dass ihr Reden und ihre Aussageintentionen kein Gehor
finden. Das Wissen subalterner Menschen wird vielmehr durch die
dominanten Diskurse unterdriickt und vernichtet. Spivak weist dies

27 Hier sind Prozesse des sogenannten Othering durch die dominanten Gruppen
im Gang. Mit Winkler und Méhring-Hesse sind darunter Fremdbeschreibungen
zu verstehen, die von dominanten Gruppen zur Selbstdefinition durch Abgren-
zung und zur Sicherung der eigenen Ubermacht herangezogen werden, die
aber auch Bestandteil jeder wohlmeinenden Représentation sind. Othering kann
so weit fithren, dass die Subalternen die Fremdzuschreibungen internalisieren
(Self-Othering) und nun nicht mehr fahig sind, ihre eigene Situation unabhin-
gig von diesen Fremdzuschreibungen zu erkennen (vgl. WINKLER/MOHRING-
HESSE, Reflexive Reprisentation, 165).

28 SpIvAK, Can the Subaltern Speak, 127.

29 Vgl. SPrvak, Can the Subaltern Speak, 104f.

30 Vgl. Servak, Can the Subaltern Speak, 105.

31 Vgl. Sprvak, Can the Subaltern Speak, 104.

99

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

nicht nur fiir den indischen Kontext nach, sondern kritisiert auch
Représentationsversuche westlicher Intellektueller der Gegenwart.
Reprisentation stellt sich dabei als ein Drahtseilakt heraus: Einer-
seits besteht die Gefahr der Entmiindigung der Subalternen durch
die Annahme, Selbstreprisentation sei fiir sie unmdoglich. Doch auch
die Annahme, die u. a. Michel Foucault vorbrachte, Subalterne seien
durchaus im Stande sich selbst zu représentieren, kritisiert Spivak.>
Diese tibersehe namlich die Machtstrukturen, die die Reprasentation
gerade verhindern und perpetuiere so die Exklusion der Subalter-
nen. So konstatiert Spivak mit Blick auf die Stellung von subalternen
Frauen im kapitalistischen System:

»~Auf der anderen Seite der internationalen Arbeitsteilung angesiedelt,
ist das ausgebeutete Subjekt nicht in der Lage, den Text weiblicher
Ausbeutung zu erkennen und auszusprechen, selbst wenn nicht-repra-
sentierende Intellektuelle sich absurderweise dazu versteigen, diesen
Frauen einen Raum zu schaffen, um selbst zu sprechen. Die Frau ist
doppelt in den Schatten geriickt. 3

Praktiken der Reprisentation sind demnach mit einem unvermeidli-
chen double bind verbunden, den Dhawan pointiert zusammenfasst:
~Wenn Reprisentation notwendig ist, dann ist sie im Hinblick auf
die denkbare Perpetuierung von Gewalt gleichzeitig unmoglich3*
Zugleich erkennt Spivak die Unverzichtbarkeit dieser Praktiken an.
Diese konnen jedoch nur gelingen, wenn wir ,stets skrupellos wach-
sam gegeniiber unserer eigenen Komplizenschaft“*® im imperialisti-
schen System sind, wie es Castro Varela und Dhawan formulieren.
Spivaks Problematisierung von Représentationspraktiken wurde
pragend fiir die Verwendung des Begriffs der epistemischen Gewalt
im post- und dekolonialen Diskurs und dariiber hinaus.?¢ ,Can
the Subaltern Speak® liefert dabei selbst keine eindeutige und um-
fassende Definition des Begriffs bzw. des bezeichneten Phidnomens.

32 Vgl. Spivak, Can the Subaltern Speak, 2If.; FoucauLt/DELEUZE, Intellectuals,
207.

33 SpIvak, Can the Subaltern Speak, 59. Eine gute Zusammenfassung von Spivaks
Kritik an Foucault (u. a.) findet sich bei CASTRO VARELA/DHAWAN, Postkolonia-
le Theorie, 204f.

34 DHAWAN, Spivak, 380.

35 CASTRO VARELA/DHAWAN, Postkoloniale Theorie, 227.

36 Auch Edward Said prégte den Begriff stark (vgl. Sarp, Orientalismus).

100

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

Spivaks Anliegen ist es, auf das Gewaltpotential von Reprisentati-
onspraktiken hinzuweisen, nicht epistemische Gewalt umfassend zu
beschreiben. Die Frage der Reprisentation, die auf epistemische Ge-
walt hinweist, hat sich im Anschluss an Spivak bei vielen post- und
dekolonialen Theoretiker:innen etabliert. Sie stellen die Frage da-
nach, ,wer fiir wen spricht und die Frage danach, wer iiberhaupt Ge-
hor findet™. Der Begrift der epistemic violence wird jedoch mit sehr
unterschiedlicher Akzentuierung verwendet. Je nach Erkenntnisin-
teresse werden unterschiedliche Aspekte von Spivaks Ausfithrungen
betont. Kristie Dotson verwendet den Begriff, um Phdnomene zu
beschreiben, die Fricker als epistemic injustice bzw. insbesondere als
testimonial injustice (vgl. 2.3) bezeichnet, und hebt den reziproken
Charakter von Sprechakten hervor: ,Epistemic violence in testimony
is a refusal, intentional or unintentional, of an audience to commu-
nicatively reciprocate a linguistic exchange owing to pernicious igno-
rance:® Courtney T. Goto definiert epistemic violence wiederum
mit einem etwas anderen Fokus: ,Epistemic violence refers to the
harm done to an individual when her understanding of her reality is
ignored, obscured, and overridden by another person (or persons)
who in words and actions redefine(s) that reality**® Die Definition
von Christine Low nimmt den kolonialen Kontext auf, mit dem sich
Spivak auseinandersetzt, und benennt die Rolle der Wissenschaften
an epistemischer Gewalt:

»Spivaks Begriff der ,epistemischen Gewalt’ fasst somit in systematischer
Weise, dass kolonialistische Vorstellungen von Uberlegenheit bis heute
in Wissenssystemen und Erkenntnissen — auch des kritischen Denkens
- wirksam sind und in der Folge davon nicht-westliche Betrachtungs-
weisen durch bestimmte textuelle Strategien [...] immer weiter an den
Rand riicken:“?

Hier lassen sich drei zentrale Auslegungen des Begriffs der epistemic
violence in und im Anschluss an die postcolonial studies ausmachen:
Die erste Auslegung 16st den Begriff aus dem kolonialen Kontext
heraus und macht ihn fiir epistemische Unterdriickungen verschie-
denster benachteiligter Gruppen anwendbar. Hier werden zudem

37 Vgl. LEIcHT, Gehdr, 127.

38 DotsoN, Tracking, 238.

39 Goro, Experiencing Oppression, 182.
40 Low, Frauen, 41.

101

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

vorrangig Erfahrungen epistemischer Gewalt in zwischenmenschli-
chen Begegnungen in den Blick genommen. Eine zweite Auslegung
fokussiert Repriasentationspraktiken, in denen z. B. Politiker:innen
oder Intellektuelle {iber die Erfahrungen und die Lebenswelt der
Subalternen sprechen. Dagegen fokussiert die dritte Auslegung, die
hiufig auch mit der Verwendung des Begriffs bei Edward Said
verbunden wird, stirker akademische Wissensprozesse und die Aus-
grenzung von nicht-westlichen Erkenntnissen und Methoden.

1.2.2 Gewalt der Anrede bei Judith Butler

Auch in feministischer Forschung, die nicht unbedingt aus einer
(explizit) postkolonialen Perspektive erfolgt, erkennen Castro Varela
und Dhawan das Anliegen, epistemische Gewalt aufzudecken und
zu dekonstruieren. Feministische Forschung stelle ,,immer wieder
die zerstorerische Gewalt patriarchaler Strukturen heraus, die eine
weibliche® Perspektive geradezu verunméglicht, indem sie dieselbe
marginalisiert, ridikulisiert und zunichte macht.“4!

Eine der maf3geblichen Theoretiker:innen im Bereich der gender
bzw. queer studies, die sich in den letzten Jahrzehnten aber auch
durch ihre Beitrdge zur politischen Theorie hervorgetan hat, ist Ju-
dith Butler. Ausgehend von der Diskurstheorie nach Foucault fragt
sie u. a. nach den Mdglichkeiten und Grenzen der Subjektbildung,
nach der Macht des Diskurses und Méglichkeiten des Widerstands
und der Subversion. Dabei arbeitet sie vor allem in ihren politisch-
ethischen Schriften eine ,Hierarchie der Betrauerbarkeit“? heraus,
»innerhalb derer manche Menschenleben als solche anerkannt und
betrauert werden (konnen) und manche nicht einmal als mensch-
liches Antlitz dargestellt werden, sondern in einer amorphen Mas-
se versinken.“®® Der unterschiedliche Grad an offentlicher Aufmerk-
samkeit und Anteilnahme weise auf eine tieferliegende Missachtung
des Subjektstatus bestimmter Personengruppen hin.

sWenn also Menschen, die aus unterschiedlichen Griinden erst gar nicht

als Subjekte im politischen Sinne anerkannt wiirden, Gewalt angetan

41 CastrO VARELA/DHAWAN, Postkolonialer Feminismus, 272.
42 Vgl. BUTLER, Gefdhrdetes Leben; BUTLER, Raster
43 KoHL, Anerkennung, 177.

102

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

werde, erscheine diese Gewalt mitunter gar nicht als Gewalt im engeren
Sinne, und falls doch, dann zumindest als notwendig oder gerechtfer-
tigt. 44

Damit geht es ihr im Kern um eine Frage der Anerkennung. Die Ur-
sache fiir die unterschiedliche Beriicksichtigung von Personen und
ihren Schicksalen sieht Butler in erster Linie im Diskurs und den
ihm inhérenten Normen gegeben, die dafiir sorgen, dass bestimmte
Subjekte anerkennbar und intelligibel seien und andere nicht. Unter
Diskurs ist hier im Anschluss an Foucaults Konzept eine Ordnung
zu verstehen, ,in der bestimmte Aussagen moglich und zugleich
andere Aussagen als unsinnig, unmdglich, monstros oder schlicht
undenkbar verworfen sind“4>. Der Diskurs regele jedoch nicht nur,
welche Aussagen moglich sind, sondern auch wer zum Diskurs
zugelassen wird. Denn auch das Subjekt existiere nicht auflerhalb
des Diskurses. ,Das ,Ich entsteht vielmehr nur dadurch, indem es
gerufen wird, benannt wird, angerufen wird, um den Althusserschen
Ausdruck zu verwenden®. Der Diskurs stelle eine Reihe von Sub-
jektpositionen zur Verfiigung, die den geltenden Normen entspre-
chen und unter denen eine Anrede erfolgen konne. Was nicht den
Normen entspreche, konne nicht angesprochen werden und somit
nicht in Erscheinung treten. ,Die Anrede selbst konstituiert das
Subjekt innerhalb des moglichen Kreislaufs der Anerkennung oder
umgekehrt, auf8erhalb dieses Kreislaufs in der Verworfenheit.*4” Mit
Foucault spricht Butler von ,,Subjektivation“48, um den ambivalenten
Charakter dieses Entstehungsmoments auszudriicken. Die Hervor-
bringung des Subjekts sei immer eine Unterwerfung unter die Anre-
de und damit ein gewaltsamer Akt.*> Zugleich bilde die Anrufung
des Subjekts die Voraussetzung fiir seine Handlungsfahigkeit, in der
es die ihm vorgegebene Anrede aufgreifen und ihr eine widerstandi-
ge Bedeutung verleihen kann.>

44 BRUNNER, Epistemische Gewalt, 250.

45 MEISSNER, Butler, 16f.

46 BUTLER, Korper, 310.

47 BUTLER, Haf} spricht, 15.

48 BUTLER, Psyche, 18f.

49 Vgl. BUTLER, Psyche, 16-18; BUTLER, Kritik, 120.
50 Vgl. BUTLER, Psyche, 19.

103

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Im Ausgesetztsein gegeniiber der Anrede durch den Anderen
sieht Butler im Anschluss an Levinas eine ,Urempfanglichkeit®!
jedes menschlichen Lebens. Diese prinzipielle Verletzungsoffenheit
bezeichnet sie auch als precariousness (Gefdhrdung).”? Im Gegen-
satz dazu bezeichnet sie mit precarity (Prekaritt) einen Zustand
»maximierte[r] Gefdhrdung™? in Form eines ,politisch bedingten
Zustand(s], in dem ganz bestimmte Bevolkerungsgruppen aus so-
zialen und wirtschaftlichen Unterstlitzungsnetzen herausfallen und
dem Risiko der Verletzung, der Gewalt und des Todes ausgesetzt
werden®?, Eine extreme Form dieser Prekaritat erleben Personen,
die am unteren Ende der Hierarchie der Betrauerbarkeit angesiedelt
sind und deren Leben nicht genug Wert beigemessen wird, um ihre
Lebensrealitdt, ihr Leid und das Unrecht, das ihnen angetan wird,
zu beriicksichtigen. Butler weist in diesem Zusammenhang auf den
Einfluss epistemologischer Praktiken des framings hin:

»Die Rahmen oder Raster [frames], mittels welcher wir das Leben ande-
rer als zerstort oder beschadigt (und tiberhaupt als des Verlusts oder der
Beschidigung fihig) wahrnehmen oder eben nicht wahrnehmen, sind
politisch mitbestimmt. Sie sind ihrerseits schon das Ergebnis zielgerich-
teter Verfahren der Macht. Zwar entscheiden sie nicht allein iiber die
Bedingungen der Wahrnehmbarkeit, aber es geht ihnen doch um die
Begrenzung der Sphire des Erscheinens als solcher®

Im Blick auf Gerichtsprozesse itiber Vergewaltigungen wirft sie an
anderer Stelle die Frage auf: ,[W]er tiberhaupt als ,jemand" zahlt bzw.
welche systematischen Strukturen der Entmachtung bestimmte ge-
schédigte Parteien daran hindern, sich bei einem Gerichtsprozess auf
das ,Ich’ zu berufen?“>® Wer keine Chance hat, sich in diesem Kontext
als geschiddigte Person zu reprisentieren, findet sich ebenfalls am
unteren Ende der Hierarchie der Betrauerbarkeit wieder. Bernhard
Kohl spricht von ,,Ausschluss“’, Anna Maria Riedl vom ,sozialen

51 BUTLER, Kritik, 123.

52 Vgl. BUTLER, Raster, 31

53 BUTLER, Raster, 32.

54 BUTLER, Raster, 31f.

55 BUTLER, Raster, 9.

56 BUTLER, Kontingente Grundlagen, 46.
57 KoHL, Anerkennung, 200.

104

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

Tod*“*8. Butler macht damit sehr deutlich auf die gewaltsamen Auswir-
kungen eines Ausschlusses aus dem Diskurs aufmerksam, der eine
absolute Verweigerung von Anerkennung und sozialer Teilhabe be-
deutet, sowie den Verlust jeglichen Anspruchs auf Rechte.

1.2.3 Intersektionalitat nach Kimberlé Crenshaw und Patricia Hill
Collins

Als Gruppe, die von Représentations- und Anerkennungsproblemen,
wie sie Spivak und Butler beschreiben, in besonderer Weise betrof-
fen sind, waren und sind Women of Colour hdufige Akteur:innen des
Widerstands gegen epistemische Ungerechtigkeiten im gesellschafts-
politischen sowie im wissenschaftlichen Bereich. Bis heute sind sie
auch im akademischen Bereich starken Diskriminierungen ausge-
setzt, die haufig dazu fithren, dass sie sich aus der Wissenschaft
zuriickziehen und ihre Stimmen nicht gehort, ihr Wissen nicht ge-
teilt wird. Collins weist in ,Black Feminist Thought” darauf hin,
dass ,U.S. Black women’s experiences as well as those of women of
African descent transnationally have been routinely distorted within
or excluded from what counts as knowledge.”>® Denn das Wissen der
Women of Colour entspreche nicht den Kriterien und Maf3stében,
anhand derer etwas als Wissen eingestuft wurde,®* oder werde im
Licht etablierter Konzepte und Theorien interpretiert, die vorwie-
gend durch privilegierte weifle Méanner gepragt waren. Dies fithre
dazu, dass es in seinem urspriinglichen Wissensgehalt entstellt und
verdreht werde. Collins argumentiert, das Wissen und die Erfahrun-
gen schwarzer Frauen seien hdufig nicht verstdndlich zu machen,
da sie sich anderer epistemologischer Paradigmen und Methoden
bedienten.®! Damit legt sie eine weitere Dimension des Ausschlusses
aus dem Wissenssystem offen. Wéhrend mit Butler und Spivak vor
allem der Ausschluss bestimmter Wissenssubjekte (Wer kann/darf

58 RiEDL, Ethik, 174.

59 CoLLINs, Black Feminist Thought, 252.

60 Entsprechend dem androzentrischen Wissenschaftsverstdndnis des 18./19. Jahr-
hunderts zdhlen zu diesen Kriterien bis heute Neutralitdt, Objektivitdt, Rein-
heit und Verifizierbarkeit, die als Gegenpole zu Emotionalitit, Korperlichkeit
und Erfahrungswissen gesehen werden (vgl. BRAUN/STEPHAN, Gender@Wissen,
12-19).

61 Vgl. CoLLiNs, Black Feminist Thought, 252-255.

105

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Wissen auflern?) und Wissensinhalte (Was kann als Wissen gedufSert
werden?) in den Blick kam, wird mit Collins insbesondere auch die
Frage nach dem Wie, den Paradigmen und Methoden, innerhalb
derer Wissen geduflert wird, virulent.

Der Begrift der Intersektionalitit, der durch Kimberlé Crenshaw
gepragt wurde,%? kann als Versuch verstanden werden, die spezifi-
schen epistemischen Ausschliisse sichtbar zu machen, von denen
Schwarze Frauen betroffen sind. Unter anderem in ,Demarginali-
zing the Intersection of Race and Sex“ argumentierte Crenshaw,
dass die Diskriminierung von Schwarzen Frauen trotz verschiede-
ner Antidiskriminierungsmafinahmen und -richtlinien fortbestehe —
dass die Diskriminierungserfahrungen Schwarzer Frauen vielmehr
gerade auf Basis der Antidiskriminierungsprinzipien abgelehnt wiir-
den: ,antidiscrimination doctrine essentially erases Black women’s
distinct experiences and, as a result, deems their discrimination
complaints groundless > Women of Colour konnten Diskriminie-
rung namlich nur auf Basis von race oder gender geltend machen.
Spezifische Diskriminierungen, die sie als Women of Colour machten
und die eine eigene Qualitét hatten, die {iber die Addition von Dis-
kriminierungen aufgrund von race und gender hinausging, wurden
nicht anerkannt. Crenshaw macht dies anhand von Gerichtsurteilen
anschaulich, in denen Schwarze Frauen gegen Diskriminierungen
aufgrund von gender und race klagten.®* So hatten 1976 fiinf Schwar-
ze Frauen einen Prozess gegen das Unternehmen General Motors an-
gestrebt, da dessen Senioritétssystem Diskriminierungen fortschrei-
be.%> Erst mit dem Jahr 1964 hatte der Automobilkonzern begonnen,
Schwarze Frauen einzustellen. Im Rahmen einer Entlassungswelle

62 Mit Riicksicht auf die berechtigte Kritik von Patricia Hill Collins (vgl. CoLLINS,
Intersectionality, 116) soll die Rede von der Pragung des Begriffs hier nur den
Einfluss widerspiegeln, den die Aufsitze Crenshaws auf den wissenschaftlichen
Diskurs hatten. Sie waren fiir viele Wissenschaftler:innen der Anstof3, sich ver-
tieft mit Intersektionalitdt auseinanderzusetzen, und héufig wird der Begriff auf
Crenshaw zuriickgefiihrt. Dies soll indes nicht dariiber hinwegtauschen, dass
das Phanomen von Schwarzen Frauen in sozialen Bewegungen bereits lange
vorher thematisiert worden war. Collins verweist dazu z. B. auf ein Statement
der Combahee-River-Collective aus dem Jahr 1977 (vgl. Combahee-River-Collec-
tive, Statement).

63 CrENsHAW, Demarginalizing, 214.

64 Vgl. CRENsHAW, Demarginalizing, 210-214.

65 Vgl. CRENSHAW, Demarginalizing, 210.

106

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

wurden alle Mitarbeitenden, deren Arbeitsverhiltnis nach 1970 be-
gonnen hatte, gekiindigt, da Senioritét als zentrales Kriterium fiir die
Entlassungen angesehen wurde. General Motors berief sich darauf,
dass sie bereits vor 1964 Frauen eingestellt hatten, allerdings nur
weifle. Das Gericht lehnte die Argumentation der Frauen ab, dass sie
als Schwarze Frauen diskriminiert wurden. Eine Kombination der
beiden Faktoren race und gender wurde nicht als zuldssig angesehen.
Eine Klage konnte nur basierend auf einer der beiden Kategorien
vorgebracht werden.

Der Begriff der Intersektionalitit soll jedoch gerade auf diese
Mehrfachdiskriminierung hinweisen, die nicht notwendigerweise
auf die Kombination verschiedener Einzeldiskriminierungen redu-
ziert werden kann.%¢ Crenshaw machte hier auf eine Unzuldnglich-
keit in den wissenschaftlich hermeneutischen Konzepten aufmerk-
sam, die zu einem epistemischen Ausschluss der Erfahrungen von
Women of Colour fiihrte.

Wie kompliziert und geféhrlich das Unterfangen ist, epistemische
Ungerechtigkeiten im akademischen Diskurs zu thematisieren, wird
an der Kritik deutlich, die Collins an dem Konzept der Intersektio-
nalitat duflert, wie es sich im Anschluss an Crenshaw ausgebildet
hatte:

»The term intersectionality simultaneously created possibilities for new
ways of thinking, yet homogenized the field by silencing, erasing and
thereby marginalizing some perspectives. [...] Ignoring intersectional-
ity’s roots in social activism, social actors eschewed direct confrontation
with Black women and similar social actors but rather used indirect but
effective epistemic arguments to attack the identity politics of social act-
ivism. What remained was pressure to produce a depoliticized version
of intersectionality that was individualized and fragmenting.”¢”

Im deutschen Diskurs hat sich das Konzept etabliert und wird auch
in der Theologie rezipiert.®® Castro Varela und Dhawan kritisieren
die haufig zu beobachtende Konzentration auf die drei Kategorien
race, class und gender, da dies blinde Flecken produziere. Inbesonde-

66 Vgl. CRENsHAW, Demarginalizing, 217.

67 CoLLINS, Intersectionality, 117f.

68 Vgl. DIETZE, Sexualpolitik; in der Theologie: EISEN/GERBER/STANDHARTINGER,
Doing Gender; GANz/HAUSOTTER, Intersektionale Sozialforschung; LEINTUS/
MAUER, Intersektionalitit; WERNER, Doing Intersectionality.

107

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

re fiir den deutschen Kontext mahnen sie daher mehr transnationale
Perspektiven an.%

Auf die Kritik an der Umsetzung von Intersektionalitit in der
(wissenschaftlichen) Praxis kann hier inhaltlich nicht weiter einge-
gangen werden. Sie soll in erster Linie verdeutlichen, dass auch die
wissenschaftliche Beschiftigung mit epistemischen Ungerechtigkei-
ten nicht vor denselben schiitzt. Wissenschaftliche Praxis muss sich
dahingehend immer wieder selbst hinterfragen und tut dies auch,
wie die Kritik von Collins und Castro Varela und Dhawan zeigt.

1.2.4 Silencing bei Jennifer Hornsby und Rae Langton

Die grofite konzeptionelle und theoretische Néhe zu dem epistemo-
logischen Ansatz Frickers, um den es im nachsten Kapitel ausfiihr-
lich gehen soll und der den hermeneutischen Zugang fiir die Analy-
se der Missbrauchsfille in der vorliegenden Arbeit bildet, weisen
vermutlich die Uberlegungen von Hornsby und Langton auf. Mit
der Sprechakttheorie John L. Austins wihlen sie einen sprachphilo-
sophischen Zugang. In ,How to do Things with Words“7? erldutert
Austin seine Theorie der Sprechakte, die auf der Erkenntnis basiert:
»Speech is not a matter simply of the making of meaningful noises,
but [...] of doing things with words™!. Damit geht Austin weit tiber
das Sprachverstdndnis der sogenannten ,abendldndischen Philoso-
phie“ hinaus, das allein die deskriptive und konstative Funktion
der Sprache beriicksichtigt hatte.”? Austin zufolge bestehen Sprech-
akte aus drei Handlungsebenen: Die erste Handlungsebene, die
den Sprechakt der Lokution darstellt, besteht aus ,the saying of
words that have a certain meaning, or content”®. Auf der zweiten
Handlungsebene geschieht das, was Austin als performativen Akt
bezeichnet: Durch die Sprache wird gleichzeitig gehandelt. Im und
durch den Sprechakt wird eine neue Wirklichkeit geschaffen. Mit
Hornsby/Langton zeichnet sich diese Ebene, die Austin als Illoku-
tion bezeichnet, durch ,the saying of certain words such that, in

69 Vgl. CasTRO VARELA/DHAWAN, Postkoloniale Theorie, 316f.

70 AusTIN, Theorie.

71 HORNSBY/LANGTON, Free Speech, 23.

72 Vgl. AusTIN, Theorie, 35; POSSELT/FLATSCHER, Sprachphilosophie, 158.
73 HORNSBY/LANGTON, Free Speech, 24.

108

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor , Epistemic Injustice

saying those words, one performs an action’* aus. Auch auf der drit-
ten Handlungsebene, dem perlokutiondren Akt, fithrt der Sprechakt
zu einer Handlung, allerdings handelt es sich hierbei um ,extra-lin-
guistic or incidental consequences of speaking“’>. Am Beispiel der
Anzeige eines Missbrauchs konnen die drei Ebenen veranschaulicht
werden. Die blofle Auflerung der Worte, mit denen der Missbrauch
angezeigt wird, bildet den lokutionédren Akt. Der illokutionédre Akt
besteht darin, dass das Sprechen als Anzeige eines Missbrauchs
wahrgenommen wird. Der perlokutiondre Akt wiirde schlieSlich im
Ergreifen entsprechender Mafinahmen (Einleitung eines Verfahrens,
Unterstiitzung fiir die Betroffenen etc.) bestehen.

Fir Hornsbys und Langtons Verstindnis von Silencing ist die
Ebene der Illokution entscheidend. Denn sie konstatieren, dass eine
Person nicht nur zum Schweigen gebracht werde, wenn es ihr un-
moglich ist, eine Auflerung zu machen, sondern auch wenn sie
daran gehindert wird, illokutionére Akte erfolgreich auszufithren.”
Den Begrift des Silencing reservieren sie allein fiir diese zweite Vari-
ante: ,We say that people are silenced when they are prevented
from doing certain illocutionary things with words.”” Im Gegen-
satz zur Lokution wird bei Illokutionen der reziproke Charakter
von Sprechakten deutlich. Mit Austin benétigt es einen gewissen
~uptake® auf der Seite der Horenden, damit Illokutionen gliicken
kénnen und der Sprechakt eine Wirkung entfalten kann. Dieser
suptake® bestehe darin, dass die Horenden die Intention erkennen,
in der die sprechende Person den Sprechakt vollzieht.”8 Unerheblich
fir das Gelingen des illokutiondren Aktes ist, ob die Zuhdrenden
auch die intendierten Konsequenzen aus dem Sprechakt ziehen. Ent-
scheidend ist lediglich, dass ihre Reaktion und die Wirkung, die der
Sprachakt entfaltet, auf die Intention Bezug nehmen, mit der der:die
Sprecher:in den Sprechakt vollzogen hat. Scheitert ein illokutionérer

74 HORNSBY/LANGTON, Free Speech, 24.

75 HORNSBY/LANGTON, Free Speech, 24.

76 Hornsby und Langton stellen diese Uberlegungen im Kontext der Diskussion
um die Redefreiheit (,free speech®) an und liefern unterstiitzende Argumente
fir die feministische These, dass Redefreiheit auch die Freiheit beinhaltet, er-
folgreich illokutionére Sprechakte zu vollziehen (vgl. HORNSBY/LANGTON, Free
Speech, 21).

77 HORNSBY/LANGTON, Free Speech, 21.

78 Vgl. HORNSBY/LANGTON, Free Speech.

109

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Akt, spricht Langton von ,illokutiondrer Entmachtung“’® auf Seite
der:des Sprechenden.

Hornsby und Langton veranschaulichen dies am Beispiel einer
Frau, die ,Nein“ zu sexuellen Handlungen sagt, die ihr von einem
Mann aufgedringt werden. Der lokutionare Akt sei hier erfolgreich
ausgefiihrt worden, die Illokution scheitere jedoch, wenn der Mann
die Intention, die mit der Aulerung verbunden ist - im Beispiel eine
Ablehnung bzw. Weigerung -, nicht erkennt. Reagiere der Mann
mit Versuchen, die Frau doch noch zum Sex zu uberreden, ist dies
nicht die Wirkung, die die Frau mit ihrer Ablehnung erreichen
wollte. Die Reaktion deutet aber dennoch darauthin, dass er die
Ablehnung, die mit der Aussage verbunden war, verstanden hat,
wobei auf moralischer Ebene weiter zu fragen wire, weshalb er die
wahrgenommene Ablehnung auf Seiten der Frau nicht diskussions-
los akzeptiert. Hornsby und Langton nehmen im Anschluss an Ca-
tharine MacKinnon an, dass durch den Konsum von Pornographie,
in dem das ,Nein“ von Frauen oft als Bestandteil des sexuellen Spiels
dargestellt wird, das ,Nein“ von Frauen zu sexuellen Handlungen
im echten Leben nicht mehr als Weigerung verstanden wird.3° In
solchen Situationen scheitere der illokutionare Akt, bzw. konne nicht
erfolgreich ausgefiihrt werden.®!

Das Gelingen von Sprechakten hangt mit Austin von bestimmten
Konventionen ab. Diese entscheiden dariiber, ob die Zuhdrenden
die Intention der:des Sprechenden verstehen konnen.8? Dies konnen
bestimmte Hor- oder Sprechgewohnheiten sein, wie im Beispiel des
»Neins“ in der Pornographie. Dabei sind Konventionen Instrumen-
te zur Realisierung und Durchsetzung von Machtverhiltnissen. Sie
entscheiden dariiber, wer, was, in welchem Kontext sinnvoll (so dass
die Intention verstandlich ist) sagen kann.

79 LANGTON, Sprechakte, 129.

80 Vgl. MACKINNON, Francis Biddle's Sister.

81 Hornsby und Langton betonen, dass aus dem Scheitern der Illokution nicht die
Schlussfolgerung gezogen werden darf, die Frau hitte sich also nicht geweigert.
Da das Gelingen einer Illokution entscheidend von den Zuhérenden abhéngt,
kann aus dem Scheitern oder Gelingen des illokutiondren Aktes keine Aussage
tiber den Geisteszustand der sprechenden Person gezogen werden (vgl. HORNs-
BY/LANGTON, Free Speech, 31).

82 Vgl. AusTiIN, Theorie, 133f.

110

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

1.3 Zwischenfazit

Wie dieser Uberblick zeigt, haben sich bereits viele gesellschaftliche
Akteur:innen und Wissenschaftler:innen aus unterschiedlichen Per-
spektiven Phdnomenen der epistemischen Ungerechtigkeit gewid-
met. Ausgehend von ihren jeweiligen theoretischen und praktischen
Hintergriinden verwenden sie abweichende Begriffe, entwerfen an-
dere Erklarungsmodelle und setzen unterschiedliche Schwerpunkte.
Doch sie alle weisen darauf hin, dass Personen, die benachteiligten
oder marginalisierten gesellschaftlichen Gruppen angehéren, unter
bestimmten Bedingungen nicht sprechen kénnen (im Sinne eines
erfolgreichen Sprechakts) bzw. nicht gehort werden. Sie machen
auf Ausschliisse von Wissenspraktiken bzw. Diskursen aufmerksam,
die sich an der sprechenden Person, dem Wissensgehalt, der geteilt
werden soll, der Art und Weise, wie dies geschieht, oder einer
Kombination dieser drei Faktoren fest machen. Damit kritisieren sie
die Zulassungsbedingungen zu epistemischen Prozessen und deren
Strukturen, die reglementieren, was kommuniziert werden kann und
wie es kommuniziert werden muss, damit es verstandlich ist, oder
legen zumindest die Grundlage fiir Kritik daran. Frickers Konzept
der epistemic injustice kann hier in vielerlei Hinsicht eingereiht wer-
den, hebt sich jedoch auch von den bisher skizzierten Konzeptionen
ab, wie im Folgenden gezeigt wird.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

Mit dem Konzept der epistemic injustice von Miranda Fricker wird
es im Folgenden um einen Ansatz gehen, der im Gegensatz zu
den bisher beschriebenen explizit epistemologisch ausgerichtet ist.
Obwohl die Epistemologie die Disziplin ist, die sich mit der Frage
beschiftigt, was Wissen ist bzw. was als Wissen gilt, wie es entsteht
und wie es geteilt wird und werden kann, zahlte die Auseinander-
setzung mit Fragen der epistemologischen Ungerechtigkeit lange
nicht zu ihren Forschungsbereichen. Dies wurde erst mit dem Auf-
kommen der feministischen und Sozialepistemologie in den 1980er
und 1990er Jahren méglich.

111

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

2.1 Verortung des Ansatzes

Die traditionelle Epistemologie, zu deren beriihmtesten Vertretern
Personen wie René Descartes (1596—1650), John Locke (1632-1704)
oder Immanuel Kant (1724-1804) gezihlt werden konnen, fokussier-
te sehr stark das Individuum und fragte danach, wie es zu Erkennt-
nis kommt und was als rationale und gerechtfertigte Uberzeugungen
des Individuums gelten kdnnen. Die Frage nach idealen Erkenntnis-
prozessen fithrte dabei hdufig zu einer sehr abstrakten Auseinander-
setzung mit der Sphére des Wissens oder aber zu einer stark praxis-
orientierten und konzeptionellen Herangehensweise. Beide Formen
liefen jedoch Gefahr, zu iibersehen, wie ,tricky“® das Unterfangen
der Epistemologie tatsdchlich ist, indem sie die Machtférmigkeit
des Wissens vernachldssigten. Auch Fricker wirft der traditionellen
Epistemologie vor, dass die ethischen und politischen Implikationen
epistemischer Handlungen unberticksichtigt geblieben seien.?*

2.1.1 Social and feminist epistemology

Die traditionelle Epistemologie wurde insbesondere in den 1960er
bis 1980er Jahren durch Stromungen wie Poststrukturalismus und
Sozialkonstruktivismus vehement in Frage gestellt. Michel Foucault,
Bruno Latour, Richard Rorty und weitere Vertreter:innen dekon-
struierten herkdmmliche Vorstellungen von Wahrheit, Rationalitat
und Objektivitit und verwiesen auf deren Grundlegung in sozia-
len Praktiken. Was als wahr erscheine, sei vom jeweiligen sozialen
Kontext abhingig, in dem man sich bewege®> Es dauerte jedoch
bis in die 1980er und 1990er Jahre, so stellt Alvin Goldman fest,
bis die Epistemolog:innen begannen, fundierte Antworten auf diese
Anfragen zu formulieren.® Auch wenn sie die Anfragen des Post-
modernismus und Sozialkonstruktivismus nicht in ihrer Radikalitat
rezipierten, nahmen einige Epistemolog:innen, darunter Goldman
selbst, eine zentrale Idee auf: Sie erkannten die Rolle sozialer Zu-
sammenhdnge fiir epistemische Praktiken und erarbeiteten erste
Entwiirfe fiir eine Sozialepistemologie.

83 GoLDMAN, Social Epistemology, 10.
84 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 2.
85 Vgl. GoLpMaN, Social Epistemology, 11.
86 Vgl. GoLbMAN, Social Epistemology, 11.

112

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

Die verschiedenen Forschungsansitze, die sich daraus bis heute
entwickelten, lassen sich mit Goldman in drei Kategorien eintei-
len: Unter interpersonaler Sozialepistemologie fasst er alle Ansit-
ze zusammen, die sich damit auseinandersetzen, welche Rolle die
Uberzeugungen anderer fiir die persénliche Meinungsbildung spie-
len. Kollektive Sozialepistemologie nimmt die Uberzeugungen von
Gruppen in den Blick und widmet sich der Frage, inwiefern die-
se gerechtfertigt und rational sind. Davon unterscheidet Goldman
noch einmal die institutionelle Sozialepistemologie, die auf einer
hoheren gesellschaftlichen Organisationsebene untersucht, wie Insti-
tutionen, Mirkte, Netzwerke etc. die epistemischen Prozesse und
den Austausch ihrer Mitglieder beeinflussen.®”

Feministische Epistemologien sind in diese Kategorisierung Gold-
mans nur schwer einzuordnen, da sie — je nach Ansatz — als Teilge-
biet der Sozialepistemologie oder als spezifische Herangehensweise
der Sozialepistemologie insgesamt betrachtet werden konnen.8 Mit
Heidi Grasswick lésst sich das Anliegen feministischer Epistemologi-
en im Allgemeinen wie folgt zusammenfassen:

»At its core, feminist epistemology seeks to expose and understand the
epistemic salience of gendered social relations. Its interests lie in both
descriptive questions concerning how gendered relations affect know-
ing, and in normative questions concerning how knowers can know
well within social contexts shaped by gender, and how we can design
robust and successful knowledge practices within such contexts”®

Feministischen Epistemologien liegt dabei die Annahme der Situ-
iertheit des Wissens zu Grunde, die auf Sandra Harding und Donna
Haraway zuriickgefithrt wird.”® Sie verdeutlicht den Einfluss der
sozialen Position eines Wissenssubjekts auf deren Wissen. Im An-
schluss an Linda Martin Alcoff und Patricia Hill Collins erldutert
Gaile Pohlhaus den Zusammenhang sehr anschaulich:

“[TThe situations resulting from one's social positioning create ‘common
challenges’ that constitute part of the knower's lived experience and
so contribute to the context from which she approaches the world.
Repeated over time, these challenges can lead to habits of expectation,

87 Vgl. GoLpMAN, Social Epistemology, 12.

88 Vgl. Grasswick, Feminist Epistemology, 295f.

89 GRrasswiICK, Feminist Epistemology, 295.

90 Vgl. HARAWAY, Situated Knowledges; HARDING, Whose Science.

113

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

attention, and concern, thereby contributing to what one is more or less
likely to notice and pursue as an object of knowledge in the experienced
world”?!

Die gesellschaftliche Stellung einer Person, ihre Zugehorigkeit zu
einer bestimmten sozialen Gruppe prégt also, was diese als Wissen
wahrnimmt. So besagt etwa die Standpunkttheorie, eine Form der
feministischen Epistemologie, dass sozial benachteiligte Personen
tiefere Einblicke in Macht- und Diskriminierungsverhaltnisse ha-
ben, da dieses Wissen fiir sie niitzlich ist, um mit ihrer Situation
umzugehen und sich eventuell daraus zu befreien, wahrend domi-
nante Gruppen weniger relevante Erkenntnisse in Bezug auf die
Benachteiligung haben, da dieses Wissen fiir sie im Alltag keine
Relevanz hat.?? Der Einfluss der Geschlechtsidentitat auf Wissen
wird etwa deutlich, wenn Frauen, die nachts unterwegs sind, sich
moglicher Gefahrensituationen bewusster sind und entsprechende
Schutzstrategien entwickeln, weil sie starker von Sexualdelikten und
néchtlicher Verfolgung bedroht sind, wahrend ein entsprechendes
Bewusstsein bei Mannern deutlich geringer ausgepragt ist.”

Feministische Epistemolog:innen untersuchen jedoch nicht nur
den Einfluss von gender auf Wissen, sondern beziehen auch weitere
Kategorien wie race, class etc. und deren intersektionale Wechselwir-
kungen mit ein.%*

2.1.2 Frickers Ansatz: Im Grenzgebiet zwischen Epistemologie und
Ethik

Im Einklang mit feministischen epistemologischen Ansdtzen versteht
Fricker Wissen als sozial situiert und schliefit sich der Erkenntnis
der Standpunkttheorie an, dass ,das Innehaben einer Position so-
zialer Macht dazu tendiert, bestimmte Stellen der Realitdt zu ver-
schleiern oder zu verfalschen und korrespondierend, ,,dass wir den
Blickwinkel derjenigen auf der Verliererseite einnehmen miissen,

91 PoHLHAUS, Relational Knowing, 716f; vgl. auch: ALcOFF, Judging; ALCOFF,
Visible Identities; CoLLINS, Black Feminist Thought.

92 Vgl. TANESINT, Standpoint, 335.

93 Entsprechende Zusammenhinge legt eine Studie in Auftrag des Bundeskrimi-
nalamts nahe, die 2022 veroffentlicht wurde: BIRKEL et al., SKiD 2020.

94 Vgl. Copg, Ecological Thinking; SULLIVAN/TUANA, Race.

114

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

wenn wir ein umfassendes Verstandnis von menschlichen Praktiken,
sozialen Phdnomenen und Beziehungsmustern erlangen wollen.>
Die Situation der Verlierer:innen, der Unterdriickten sei nun so, dass
deren Stimmen oft kaum oder iiberhaupt nicht horbar sind. Um die
einseitige privilegierte Perspektive auf die Lebenswelt aufzubrechen,
sei es notwendig, denen zuzuhdren, die auf der anderen Seite stehen.
Sind diese nicht oder nur kaum horbar, gelte es ,dem Schweigen
zuzuhoren®®. Mit ,,Epistemic Injustice” liefert sie Werkzeuge, um die
Ursachen und Mechanismen, die das Schweigen hervorbringen, zu
analysieren und zu kategorisieren. Von postmodernistischen Ansét-
zen, die als grofie Hoffnungstrager gegolten hitten, die Verbindung
von Wissen und (sozialer) Macht zu ihrem expliziten Thema zu
machen, distanziert sie sich, da sie diesen Erwartungen nicht gerecht
geworden seien:

»Suspicion of the category of reason per se and the tendency to reduce it
to an operation of power actually pre-empt the very questions one needs
to ask about how power is affecting our functioning as rational subjects;
for it eradicates, or at least obscures, the distinction between what we
have a reason to think and what mere relations of power are doing to
our thinking™”

Damit grenzt sie sich klar z. B. von diskurstheoretischen Ansétzen
wie bei Foucault oder Butler ab. Frickers Anliegen ist es, auf ganz
konkrete epistemische Interaktionen zu blicken und den Einfluss
von gesellschaftlichen Machtverhiltnissen auf diese Situationen zu
untersuchen. Dies wird auch deutlich daran, dass sie ihre Begrif-
fe und Kategorien an verschiedenen Fallbeispielen scharft, dazu
greift sie auf literarische Vorlagen zuriick wie aus Harper Lees ,To

95 FRICKER, Schweigen, 64. Diesen Gedanken entwickelt sie auf der Grundlage
eines Zitats von Simone Weil: ,Der Mensch ist so gemacht, dass derjenige, der
zertritt, nichts fiihlt; nur derjenige, der zertreten wird, fiihlt. Solange man sich
nicht auf die Seite der Unterdriickten gestellt hat, um mit ihnen zu fiihlen, kann
man sich das nicht klarmachen (WEiL, Lectures, 139; hier in der Ubersetzung
durch Bunkenborg/Miller: FRICKER, Schweigen, 63). Wahrend die Annahme,
dass der Unterdriicker nichts spiire, durchaus anfechtbar ist, stellt die Konklusi-
on Weils eine wichtige Erkenntnis dar. Die Erfahrungen der beiden Seiten sind
so verschieden, dass der Unterdriicker sich kein Bild davon machen kann, wie
die Unterdriickten die Situation wahrnehmen.

96 FRICKER, Schweigen, 65.

97 FRICKER, Epistemic Injustice, 3.

115

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Kill a Mockingbird“®® oder Patricia Highsmiths ,The Talented Mr.
Ripley“? oder auf reale Situationen etwa aus der zweiten Welle
der Frauenbewegung. Sie beschriankt sich jedoch nicht nur auf die
Analyse defizitdrer Praxis, sondern definiert im Sinne einer ,virtue
epistemology“®0 Tugenden, die diesen Ungerechtigkeiten entgegen-
wirken sollen. Diese sind als Richtlinien guter epistemischer Praxis
im Angesicht epistemischer Ungerechtigkeit zu sehen. Damit iiber-
schreitet sie das Gebiet der Epistemologie und bewegt sich bewusst
in einem Grenzfeld mit der Ethik.!"!

Der Rede von epistemic justice/injustice liegt bei Fricker die An-
nahme zu Grunde, dass jede Person ein Recht darauf hat, als Wis-
senssubjekt zu agieren. Das bedeutet die Moglichkeit zu haben,
einerseits selbst Wissen zu produzieren - Fricker geht hier insbe-
sondere auf Wissensbildung durch die Deutung eigener sozialer
Erfahrungen ein —, andererseits Wissen zu kommunizieren bzw.
auszutauschen.'®? Damit setzt sie sich vordergriindig vor allem
mit individuellen und interpersonellen Praktiken des Deutens und
Kommunizierens von Erfahrungen auseinander. Dabei geht es ihr
insbesondere um Formen des Alltagswissens, das besondere Bedeu-
tung gewinnt, wenn es z. B. um die Anzeige bzw. Anerkennung von
Unrechtserfahrungen geht. Zugleich konnen diese individuellen und
interpersonellen epistemischen Praktiken, die im Zentrum von Fri-
ckers Uberlegungen stehen, nicht ohne Einbezug der institutionellen
bzw. gesamtgesellschaftlichen Ebene verstanden werden. Denn u.
a. rechtliche und wissenschaftliche Diskurse beeinflussen die indivi-
duelle und interpersonelle Ebene entscheidend, wie insbesondere
unter 2.4 zu zeigen sein wird. Mit Blick auf die institutionelle Ebene

98 LEE, Mockingbird.
99 HiGHSMITH, Mr Ripley.

100 FRICKER, Epistemic Injustice, 2. Zu deutsch: ,Tugend-Epistemologie”. Die Tu-
gendepistemologie setzt sich anders als die Tugendethik nicht mit moralischen,
sondern mit epistemischen Tugenden auseinander. Anhand dieser Tugenden
wird bewertet, inwiefern bestimmte Uberzeugungen als gerechtfertigt angese-
hen werden konnen. Unter epistemischen Tugenden kénnen kognitive Fahig-
keiten wie Wahrnehmungs- und Erinnerungsvermdgen verstanden werden
oder Charaktereigenschaften wie intellektuelle Aufgeschlossenheit, Mut oder
Ehrlichkeit (vgl. GREco/TuRrRr, Introduction, vii f.).

101 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 2.

102 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 1.

116

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

liegt es auch nahe, tiber den Zugang zu Bildung etc. nachzudenken.
Obwohl Fricker nicht abstreitet, dass die Teilhabe an der Sphire
des Wissens auch durch distributive Giiter wie Zugang zu Bildung
etc. strukturiert ist, wahlt sie eine andere Perspektive.!% Sie definiert
die Fahigkeit als Wissenssubjekt aufzutreten, als ,essential to hu-
man value“l%. Epistemic injustice versteht sie folglich als eine Form
der diskriminierenden Ungerechtigkeit (,discriminatory epistemic
injustice%%), die eine Person in der Ausiibung einer grundlegenden
menschlichen Fahigkeit benachteiligt. Die Unterscheidung von For-
men distributiver Ungerechtigkeit sei ,,not intended as a deep and/or
exclusive demarcation of course, since most cases of one will have
aspects of the other”106,

2.2 Definition der epistemic injustice

Wie sie in einem spiteren Beitrag schreibt, war es Frickers Anliegen,
mit ,,Epistemic Injustice” ein Phdnomen zu beschreiben, ,that is easy
to miss, and in need of a name“?”. Damit ist bereits eine grof3e
Stirke ihres Konzepts benannt. Sie macht auf eine spezifische Form
der Ungerechtigkeit'®® in der Sphére des Wissens aufmerksam und
liefert genaue Definitionen und Kategorien, um diese von anderen
Ungerechtigkeiten abzugrenzen und die unterschiedlichen Erschei-

103 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 19; FRICKER, Evolving Concepts, 53.

104 FRICKER, Epistemic Injustice, 5.

105 FRICKER, Evolving Concepts, 53.

106 FRICKER, Evolving Concepts, 53 Fn. 1.

107 FRICKER, Evolving Concepts, 54.

108 Der englische Begriff der ,injustice” kann im Deutschen als Unrecht oder Un-
gerechtigkeit {ibersetzt werden. Fricker verwendet den Begriff in beiden Kon-
notationen und entsprechend werden in der deutschen Ausgabe beide Begriffe
fiir die Ubersetzung genutzt. Der Begriff der Ungerechtigkeit verweist darauf,
dass es sich hier um Phinomene handelt, die systemisch und strukturell veran-
kert sind und fiir Betroffene in konkreten Erfahrungen der Ungerechtigkeit
splirbar werden. Mit dem deutschen Begrift des Unrechts riicken stirker die
negativen Auswirkungen der Ungerechtigkeit, das, was den Betroffenen ange-
tan wird, in den Blick. ,[T]he wrong that is done to someone® (u. a. FRICKER,
Epistemic Injustice, 40), und das darin besteht, dass jemand als Wissenssubjekt
missachtet wird, ist — so wird noch zu zeigen sein - konstitutiver Bestandteil
von Frickers Definition von epistemic injustice (vgl. II1.2.5).

117

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

nungsformen der epistemischen Ungerechtigkeit voneinander zu
unterscheiden. Das spezifische der epistemischen Ungerechtigkeit
ist darin zu sehen, dass es sich um eine Form der Ungerechtig-
keit handelt, ,[that; M.H.] wrongs someone in their capacity as a
subject of knowledge“%. Doch nicht jede Beeintrichtigung dieser
Art erfiille notwendigerweise die Kriterien der epistemic injustice.
Den Terminus der Ungerechtigkeit reserviert Fricker fiir Formen,
»in which there is something ethically bad about the hearer’s mis-
judgement 0. Wenn eine Person nicht als Wissenssubjekt anerkannt
wird, weil man sie mit jemandem verwechselt und sie aufgrund
ihrer vermeintlichen Inkompetenz aus einem Diskurs ausschliefit,
stuft Fricker dies als einen ehrlichen Fehler und damit nicht als
epistemic injustice ein!' Auch Fille, bei denen jemand absichtlich in
seinem Auftreten als Wissenssubjekt beeintrachtigt wird, seien nicht
als epistemic injustice anzusehen.'>? Denn wenn die Beeintrichtigung
absichtlich erfolge, sei das nicht unbedingt ein Indiz dafiir, dass die
Person falsch eingeschitzt wurde. Es kann vielmehr ein Hinweis fiir
das Gegenteil sein: Jemand wird am erfolgreichen Sprechen (vgl.
1.2.4) gerade wegen seiner Kompetenz als Wissenssubjekt gehindert.
Fricker mochte stattdessen Phanomene epistemischen Ausschlusses
beschreiben, die unintentional erfolgen und gerade deshalb hiufig
nicht als Ungerechtigkeit in Erscheinung treten.!'> Bei epistemic in-
justice handelt es sich daher nicht um bewusste Manipulationen,
die zum Ausschluss aus den Wissenspraktiken fithren.* Hierin
unterscheidet sich Fricker auch von Ansdtzen der epistemischen
Gewalt/epistemic violence, die eine Intentionalitdt auf der Seite der
Tater:innen nicht ausschlieflen, wie der verwendete Gewaltbegrift
nahelegt.""> Fricker mochte vielmehr darauf hinweisen, wie Personen

109 FRICKER, Epistemic Injustice, 5.

110 FRICKER, Epistemic Injustice, 22.

111 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 21.

112 Vgl. FRICKER, Evolving Concepts, 54.

113 Vgl. FRICKER, Evolving Concepts, 54.

114 Das bedeutet nicht, dass die Verursachenden frei von Verantwortung und
Schuld sind. Inwiefern die Kategorien von Verantwortung und Schuld hier
zum Tragen kommen konnen, wird fiir die beiden Formen der testimonial und
hermeneutical injustice im Detail erldutert werden (vgl. II1.2.3 und IIL.2.4).

115 Vgl. die unter IIL1.2.1 bereits angefithrte Definition von epistemic violence
nach Kristie Dotson: ,Epistemic violence in testimony is a refusal, intentional

118

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

héufig unbewusst, durch das Vorhandensein bestimmter Vorurteile,
in ihrer Fahigkeit als Wissenssubjekt aufzutreten gehindert werden.
Fricker geht es damit im Kern nicht um die Beeintrachtigung von
epistemischen Prozessen, sondern um die Missachtung einer Person
in ihrem Status als Wissenssubjekt.l'® Entscheidendes Kriterium fiir
gerechte epistemische Praktiken ist damit ,a proper respect for the
speaker qua subject of knowledge™V.

Konkret werden Frickers Ausfithrungen anhand der beiden For-
men epistemischer Ungerechtigkeit, die sie in ihrer Grundlegung der
epistemic injustice von 2007 definiert. Testimonial injustice und her-
meneutical injustice unterscheiden sich in der Art der epistemischen
Handlung, auf die sie sich beziehen, und in der Art des Unrechts,
das sie hervorrufen.

2.3 Erste Form: Testimonial injustice

Die erste Form der epistemischen Ungerechtigkeit, die testimonial
injustice (dt. etwa: Zeugnisungerechtigkeit!®), tritt in Situationen
auf, in denen eine Person als Vermittler:in von Wissen, als Infor-
mant:in tétig ist. Der englische Begriff testimony lasst an eine Ge-
richtsverhandlung denken, bei der jemand als Zeuge:in auftritt.
Testimonial injustice kann aber auch in weiteren Kontexten auftre-
ten, etwa wenn ein Patient einer Arztin seine Symptome schildert
oder im informellen Rahmen, wenn Freund:innen einander von

or unintentional, of an audience to communicatively reciprocate a linguistic
exchange owing to pernicious ignorance” (DoTsoN, Tracking, 238).

116 Fricker selbst spricht von ,a distinctive class of wrongs, namely those in which
someone is ingenuously downgraded and/or disadvantaged in respect of their
status as an epistemic subject (FRICKER, Evolving Concepts, 53). Dies scheint
eine weitere Definition zu implizieren als die, die oben gegeben wird. Entschei-
dend ist hier allerdings der Bezug zum epistemischen Status der Person. Nicht
jede Beeintrachtigung epistemischer Handlungen ist eine epistemische Unge-
rechtigkeit, aber jede Beeintrachtigung, die zugleich den epistemischen Status
der:des Wissenden beeintrichtigt oder herabstuft, stellt eine epistemische Un-
gerechtigkeit dar.

117 FRICKER, Epistemic Injustice, 20.

118 Vgl. FRICKER, Epistemische Ungerechtigkeit.

119

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

ihren Erfahrungen berichten. Bei der zentralen Form!® der testimo-
nial injustice begibt sich ein Wissenssubjekt in eine entsprechende
kommunikative Situation und auflert sein Wissen, er wird von den
Zuhorenden jedoch aufgrund von Vorurteilen nicht als ausreichend
glaubwiirdig angesehen, um ihr Wissen anzunehmen. In den oben
genannten Situationen wiirde es sich bspw. um testimonial injustice
handeln, wenn die Arztin dem Schwarzen Patienten aufgrund von
Vorurteilen gegeniiber seiner Hautfarbe nicht glaubt, wie schwerwie-
gend seine Symptome sind, oder wenn Freunde ihrer Freundin
unterstellen, sie iibertreibe in der Schilderung erlebter sexueller
Ubergriffe, weil sie als Frau in der Hinsicht iiberempfindlich sei.
Weibliche Betroffene von sexuellen Ubergriffen (auch im Kontext
der katholischen Kirche) erleben es hdufig, dass sie vor Gericht,
in den Medien und in weiteren Kontexten, in denen sie von den
Ubergriffen berichten, als Liignerinnen, hysterisch, rachsiichtig oder
geldgierig dargestellt werden.!?0 So zeigte das Gutachten zu sexuel-
lem Missbrauch im Bistum Berlin, dass die Aussage einer Zeugin

»mit einem Verweis auf einen ,angesehenen Kanonisten und Richter;
Conte a Coronata, begriindet [wurde], der in seinen Schriften zum ka-
nonischen Recht Ende der 1950er Jahre die Auffassung vertreten hatte,
,dass eine Frau - selbst wenn sie einen guten Ruf geniefit - leicht aus

Hass eine falsche Anzeige erstatten kann.“!?!

Den Kern dieser Ungerechtigkeit bildet damit ein defizitdres Maf3
an Glaubwiirdigkeit, das die Zuhorenden der sprechenden Person
entgegenbringen.'??

Das Glaubwiirdigkeitsurteil stellt einen integralen Bestandteil je-
des Wissensaustauschs dar, wenn es auch haufig unbewusst erfolgt.

119 Anhand der zentralen Form der testimonial injustice entwirft Fricker eine enge
Definition, die klare Kriterien bietet. So kann sie testimonial injustice klar von
anderen Formen der Ungerechtigkeit bzw. epistemischer Defizite unterschei-
den, die im Umfeld dieser zentralen Form angesiedelt sind. Sie diskutiert aber
auch Ausnahmen, die zwar nicht in allen Punkten ihrer engen Definition
entsprechen, aber dennoch als testimonial injustice anzusehen sind (vgl. Fn.
139f. und die Form der pre-emptive testimonial injustice, die in diesem Kapitel
weiter unten erlautert wird).

120 Vgl. CLEMM, AktenEinsicht, 26f.; FLYNN, Sexual Abuse, 216; HEYDER, Autoritit,
181; MANNE, Down Girl, 323; POOLER/BARROS-LANE, National Study, 127.

121 BRAND/WILDFEUER, Missbrauch, 150.

122 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 21.

120

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

Laut Fricker bilden sich die Zuhérenden das Urteil auf Basis von
zwei Aspekten: Kompetenz und Aufrichtigkeit (sincerity) der spre-
chenden Person.!”? Um die Glaubwiirdigkeit einer Person in Frage
zu stellen, geniige es bereits, dass Zweifel auftreten, ob eine der
beiden Komponenten in vollem Maf} gegeben ist.”** So wiirde man
berechtigterweise die Kompetenz einer Person in Frage stellen, die
im OP-Hemd am Krankenbett erscheint und der Patientin eine
schwere Krankheit diagnostiziert. Es scheint sich hier ja ebenfalls
um einen Patienten und nicht um einen Arzt zu handeln. Eine
Polizistin wiirde wiederum die Aufrichtigkeit eines Autofahrers an-
zweifeln, wenn dieser zwar beteuert, niichtern zu sein, zugleich aber
deutliche Anzeichen von Alkoholkonsum aufweist.

Die Beispiele zeigen, dass Glaubwiirdigkeitsurteile normaler und
notwendiger Bestandteil epistemischer Prozesse sind. Sie werden
spontan, innerhalb von wenigen Sekunden gefillt und basieren hau-
fig auf Stereotypen (etwa der Kleidung, die mit einem bestimmten
Beruf assoziiert wird, oder einer Verhaltensweise, die auf Drogen-
konsum hinweist etc.): Fricker sieht es als notwendig fir die Zuho-
renden an ,to use social stereotypes as heuristics in their sponta-
neous assessments of their interlocuter’s credibility”?>. ,[R]eliable
stereotypes” konnen demnach als ,proper part of the hearer’s ration-
al resources in the making of credibility judgements“2¢ gelten.

Ethisch und epistemisch problematisch sind jedoch ungerechtfer-
tigte Stereotype, wie es bei Identitdtsvorurteilen der Fall ist. Sie fiih-
ren dazu, dass der sprechenden Person ein ungerechtfertigtes Maf3
an Glaubwiirdigkeit zugeschrieben wird. ,,[P]rejudice will tend sur-
reptitiously to inflate or deflate the credibility afforded the speaker
[sic], and sometimes this will be sufficient to cross the threshold for
belief or acceptance so that the hearer’s prejudice causes him to miss
out on a piece of knowledge?” Fricker geht hier also von einer Skala
der Glaubwiirdigkeit aus. Nicht jeder Zweifel fithrt schon zu einer
testimonial injustice, erst wenn der Wert ein bestimmtes Maf3 unter-
schreitet, wird die sprechende Person nicht mehr als glaubwiirdiges
Wissenssubjekt anerkannt und das gedufSerte Wissen abgelehnt.

123 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 45.
124 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 45.
125 FRICKER, Epistemic Injustice, 16.
126 FRICKER, Epistemic Injustice, 30.
127 FRICKER, Epistemic Injustice, 17.

121

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Fiir die Ablehnung von Wissen sind insbesondere negative Iden-
titatsvorurteile relevant. Diese definiert Fricker als ,widely held dis-
paraging association between a social group and one or more attrib-
utes, where this association embodies a generalization that displays
some (typically epistemically culpable) resistance to counter-evid-
ence owing to an ethically bad affective investment.'?® Diese Defi-
nition enthalt drei wichtige Grundannahmen, die einer genaueren
Erlauterung bediirfen:

1) Unter Stereotypen versteht Fricker ,widely held associations
between a given social group and one or more attributes”??. Als
solche enthalten sie eine mehr oder weniger starke Generalisierung,
die die Beurteilung von epistemischen Akteur:innen erleichtert. Ste-
reotype ,may be held not only as beliefs but also in other dimensions
of cognitive commitment: notably those that may have an affective
aspect such as commitments which derive from the collective ima-
gination and which may permit less transparency than beliefs™0.
Stereotype konnen demnach auch in Form von kollektiven Bildern
auftreten, die eine Gruppe mit bestimmten Eigenschaften verbindet,
ohne dass sie in ein komplexes Uberzeugungssystem eingebunden
sein miissen. Im Gegenteil geht Fricker davon aus, dass solche Pro-
dukte der sozialen Imagination die Urteilsfahigkeit einer Person
auch entgegen ihrer Uberzeugungen beeinflussen kénnen:"!' ,Cer-
tainly we may sometimes perpetrate testimonial injustice because of
our beliefs; but the more pilosophically intriguing prospect is that
we may very frequently do it in spite of them.*? Sie konstatiert, dass
aufgrund der Macht, die Bilder entfalten konnen, das bloe Vorhan-
densein eines Stereotyps in der kollektiven Vorstellung einer Gruppe
geniigt, damit es wirksam werden kann - unabhingig davon, ob es
von irgendjemandem als wahr angenommen wird.!33 Treten Stereo-
type in dieser nicht-doxastischen Form auf, sind sie als Ursachen
fir testimonial injustice nur sehr schwer zu erkennen und tragen
zusatzlich zur Unsichtbarkeit des Phianomens bei. ,Where prejudi-

128 FRICKER, Epistemic Injustice, 35. Zitat im Original vollstindig hervorgehoben.
129 FRICKER, Epistemic Injustice, 30. Zitat im Original vollstindig hervorgehoben.
130 FRICKER, Epistemic Injustice, 30.

131 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 36f.

132 FRICKER, Epistemic Injustice, 36.

133 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 15, 36.

122

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

cial images subsist alongside conflicting beliefs, their influence will
tend to be very difficult to identify”** So wird die Arztin im oben
genannten Beispiel vielleicht beteuern, keine rassistischen Vorurteile
zu hegen. Thr Unglaube in Bezug auf die Aussage des Patienten kann
aber allein durch das Vorhandensein stereotyper Vorstellungen {iber
Schwarze Menschen in der Gesamtgesellschaft entstanden sein, die
unbewusst ihr Urteil beeinflusst haben.3> Ebenso verhélt es sich mit
misogynem Gedankengut in der katholischen Kirche: Auch wenn
eine Person von der gleichen Wiirde von Mann und Frau tiberzeugt
ist, konnen Vorstellungen iiber die grofiere Empfindsamkeit der
Frau, die in lehramtlichen Texten vertreten werden,'®¢ ihr Urteil iiber
die Glaubwiirdigkeit einer Frau, die von einem ihr widerfahrenen
Unrecht berichtet, pragen.!*”

2) Fir epistemic injustice sind insbesondere Stereotype relevant,
die negative Vorurteile in Bezug auf die Identitit einer Person be-
inhalten. Vorurteile definiert Fricker als ,judgements, which may
have a positive or negative valence, and which display some (typ-
ically, epistemically culpable) resistance to counter-evidence owing
to some affective investment on the part of the subject”’*® Im Kon-
text von testimonial injustice hélt Fricker nur solche Vorurteile fiir
relevant, die sich auf die Identitit des Wissenssubjekts beziehen, da
nur sie eine Bewertung der Glaubwiirdigkeit der Person implizieren.
Vorurteile, die sich z. B. auf das Gesagte beziehen, bedeuten keine
Abwertung der:des Sprechenden und stellen daher in der Regel kei-

134 FRICKER, Epistemic Injustice, 37.

135 Manne weist auf verschiedene Berichte Schwarzer Frauen hin, die keine aus-
reichende medizinische Versorgung und Behandlung erhielten, weil man ihre
Schmerzen oder ihre medizinische Vorgeschichte nicht ernst nahm und her-
unterspielte, darunter die Soziologin und Schriftstellerin Tressie McMillam
Cottom und Tennisprofi Serena Williams (vgl. MANNE, Entitled, 75-78, 871.).

136 Vgl. JAGIELSKA, Vatikan.

137 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 39.

138 FRICKER, Epistemic Injustice, 35. Fricker und Jenkins unterscheiden Vorurteile
klar von Unkenntnis, da es sich bei Vorurteilen um ,a determinant of what
one knows and ignores“ (FRICKER/JENKINS, Epistemic Injustice, 269) handelt.
Nichtsdestotrotz konnen Vorurteile auch unbewusst wirken, was héufig durch
den Begrift des implicit bias ausgedriickt wird (vgl. FRICKER, Preservation of
Ignorance, 162).

123

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

ne testimonial injustice dar.!®® Zudem fokussiert Fricker auf negative
Identitdtsvorurteile, weil diese zu einem verminderten Glaubwiirdig-
keitsurteil und damit zur Missachtung des Wissenssubjekts fithren
konnen. Dagegen konnen positive Vorurteile zwar auch ein unge-
rechtfertigt (hohes) Mafi an Glaubwiirdigkeit bedingen, dies hat
tiir die Betroffenen in der Regel jedoch keine negativen Konsequen-
zen 10

Fricker spricht bei den Identitdtsvorurteilen, die testimonial in-
justice zu Grunde liegen, auch von tracker prejudice. Damit meint sie
Vorurteile, die sich auf eine wesentliche Eigenschaft'*! der Person be-

139 In seltenen Fillen kann das Vorurteil in Bezug auf das Gesagte sekundar auch
zu einer Abwertung der sprechenden Person fithren, womit die Kriterien fiir
eine epistemic injustice erfillt sind, auch wenn Fricker diese Falle nicht zu
den zentralen Formen der testimonial injustice zahlt. Sie spricht dann von inci-
dental (zufalliger) epistemic injustice, wahrend sie die Formen, die direkt mit
einem Identitatsvorurteil zusammenhéngen, als systematische Formen ansieht
(vgl. fiir ein Beispiel: FRICKER, Epistemic Injustice, 27).

140 Fricker zeigt zwar, dass auch die Uberschitzung der epistemischen Fihigkeiten
einer Person, wenn sie wiederholt auftritt, zu einem epistemischen Unrecht
kumulieren kann, dies sei gleichwohl als absolute Ausnahme zu sehen (vgl.
FRICKER, Epistemic Injustice, 19-21).

141 Zur Verbindung des Identitétsvorurteils zur betroffenen Person schreibt Frick-
er: ,[T]he prejudice working against a speaker in a given discursive exchange
may concern a category of social identity (racial, political, sexual, religious)
that is essential to his identity, essential to who he is” (FRICKER, Epistemic
Injustice, 54). Sie erldutert allerdings nicht, wie sie den Begriff der ,Essenziali-
tat“ versteht. Fiir die Rezeption der Begrifflichkeit im Rahmen dieser Arbeit
sei angemerkt, dass sie nicht als naturgegebene Konstituierung des Subjekts
verstanden werden sollte. Mit Butler bzw. Foucault kann Subjektwerdung bzw.
Subjektivation als ein Prozess der Auseinandersetzung mit Zuschreibungen
verstanden werden, die von auflen an das Subjekt herangetragen werden (vgl.
I11.1.2.2). Frickers Ausfiihrung konnte dazu verleiten, von einer ,natiirlichen®
Identitét jedes Subjekt auszugehen, die von auflen mit negativen Vorurteilen
verbunden werden kann. Dies ldsst aufler Acht, dass Identitdt selbst schon
ein Produkt von Zuschreibungen ist und dass Vorurteile ebenfalls in der
Zuschreibung bestimmter Identititsmerkmale bestehen (allerdings entgegen
anderslautenden empirischen Beweisen) und eben nicht nur in der Verkniip-
fung von gegebenen Identititen mit negativen Eigenschaften. Wenn hier von
essenziellen Eigenschaften die Rede ist, sollen darunter nicht ,natiirliche, dem
Wesen eingeschriebene® Eigenschaften, sondern Eigenschaften, die sich durch
Praxis in Form von Selbst- oder Fremdzuschreibung als fiir das Individuum
und seine Identitdt pragend herausstellen. In gleicher Weise sollen auch die
epistemischen Praktiken, die Fricker als ,essential“ (vgl. FRICKER, Epistemic

124

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

ziehen und diese durch alle Systemebenen verfolgen. Wie das Iden-
titdtsvorurteil zu einer Benachteiligung in der Sphére des Wissens
fithrt, kann es auch auf weiteren Ebenen Benachteiligungen hervor-
rufen (z. B. auf politischer, 6konomischer oder rechtlicher Ebene).
In diesem Sinne versteht Fricker testimonial injustice, die durch
negative Identitdtsvorurteile hervorgerufen wird, als systematisch, da
sie in sozialen Strukturen verankert und mit weiteren Formen der
Ungerechtigkeit auf anderen Systemebenen verbunden ist.'*? So ver-
mittele testimonial injustice Einblicke auch in ,the broader pattern of
social justice“!43. Darin ist ein wichtiger Punkt von Frickers Theorie
zu sehen, der es ermdglicht, die Verbindung von Ungerechtigkeiten
auf verschiedenen Ebenen in den Blick zu nehmen und die Grund-
lage bietet, um Intersektion von verschiedenen Identitdtsvorurteilen
(z. B. Geschlecht und race) in epistemischen Handlungen weiter zu
analysieren, was bei Fricker allerdings ein wenig zu kurz kommt.

3) Ein dritter Aspekt, der fir Frickers Definition der testimonial
injustice (und fiir ihr Konzept der epistemic injustice allgemein)
wichtig ist, ist der der epistemischen Verantwortung. In einem Bei-
trag von 2017 betont Fricker besonders, dass es sich bei epistemic
injustice um ein Phanomen handelt, das ohne Intention begangen
wird.** Da keine Absicht vorliegt, kann Téter:innen von testimoni-
al injustice das Ausstellen eines verminderten Glaubwiirdigkeitsur-
teil nicht vorgeworfen werden. Gleichzeitig hilt Fricker an einer
epistemischen Verantwortlichkeit fest.!*> Personen, die testimonial
injustice begehen, machen sich insofern schuldig, als sie wider empi-
rische Beweise und besseres Wissen an ihren Vorurteilen festhalten
bzw. sich von Vorurteilen beeinflussen lassen. Darin sieht Fricker
ein ,ethically bad affective investment4°. Sie rdumt allerdings ein,
dass eine Person auch so sehr von den Vorurteilen ihres Umfelds
gepragt sein konne, dass sie tatsdchlich kaum eine Mdoglichkeit habe,
diese zu hinterfragen. Sie wiirde sich erst dann einer testimonial

Injustice, 5) bezeichnet, nicht als ,fiir das Menschsein wesentlich® und damit
als anthropologische Kategorie verstanden werden, sondern als Praktiken, die
sich als hochst relevant fiir das Leben vieler Menschen herausstellen.

142 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 27.

143 FRICKER, Epistemic Injustice, 29.

144 Vgl. FRICKER, Evolving Concepts, 54.

145 Vgl. FRICKER, Evolving Concepts, 55.

146 FRICKER, Epistemic Injustice, 35.

125

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

injustice schuldig machen, wenn sie Zugang zu Wissen bekdme oder
Erfahrungen machen wiirde, aufgrund derer sie die urspriinglichen
Vorurteile in Frage stellen kann.'#

Zusammenfassend kann von testimonial injustice gesprochen wer-
den, wenn einer:m Sprecher:in aufgrund von negativen Identitéts-
vorurteilen ein vermindertes Glaubwiirdigkeitsurteil ausgesprochen
wird und die Person damit nicht als vollwertiges Wissenssubjekt
anerkannt wird. Die testimonial injustice wird dabei zwar nicht
absichtlich begangen, dennoch tragen die Téter:innen eine Verant-
wortung dafiir, dass sie wider besseres Wissen bzw. empirische Be-
funde an den Vorurteilen festhalten bzw. sich von ihnen beeinflussen
lassen. Fille von testimonial injustice kdnnen in vielen unterschiedli-
chen Kontexten auftreten und verschiedene Formen annehmen. Sie
konnen sich als mehr oder weniger hartnickig und systematisch
erweisen. ,, Persistent’ labels the diachronic dimension of testimonial
injustice’s severity and significance, whereas ‘systematic’ labels the
synchronic dimension.”8

Fricker entwirft testimonial injustice nicht als ein Phdnomen mit
klaren Umrissen. Neben den Fillen, die die Definition genau treffen,
lasst Fricker Raum fiir weitere Fille, die ebenfalls als testimonial
injustice definiert werden konnen, in gewissen Aspekten, aber von
der Definition abweichen, etwa wenn die testimonial injustice durch
einen Glaubwiirdigkeitsiiberschuss zustande kommt oder sich das
Vorurteil primér auf das geduflerte Wissen und erst sekundar auf die
Identitat der sprechenden Person bezieht.*® Eine besondere Form
der testimonial injustice soll hier noch ausfiihrlich vorgestellt wer-
den:

Pre-emptive (vorauseilende) testimonial injustice nennt Fricker
die Form der Ungerechtigkeit, bei der ein negatives Identitatsvor-
urteil dazu fiihrt, dass jemand von vornherein aus einem Wissens-
austausch ausgeschlossen wird bzw. nicht angefragt wird, sein Wis-
sen zu teilen. In diesem Fall wird also nicht bereits geduflertes
Wissen abgelehnt, sondern das negative Identititsurteil fithrt dazu,
dass die Person gar nicht die Gelegenheit bekommt, ihr Wissen

147 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 33, 89.

148 FRICKER, Epistemic Injustice, 29. Laut Fricker korrelieren die beiden Aspekte
haufig, jedoch nicht notwendigerweise.

149 Vgl. Fn. 139f,

126

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

zu teilen.®® Fricker merkt an (und dies gilt fiir alle Formen der
testimonial injustice), dass sich dies jedoch meist auf bestimmte Be-
reiche beschrankt. Es ist schwer vorstellbar, dass jemand in keinem
Bereich als Wissenssubjekt anerkannt wird und sein Wissen nie
angefragt wird.®! Vielmehr scheinen verschiedene Identititen mit
einer spezifischen Wissenskompetenz bzw. -inkompetenz verbunden
zu werden. So weist Kate Manne darauthin, dass Frauen sehr ernst
genommen werden, wenn sie den Gesundheitszustand ihres Kindes
beschreiben, dass ihnen dagegen nicht die gleiche Kompetenz beige-
messen werde, wenn sie {iber eigene gesundheitliche Beschwerden
sprechen.!>?

2.4 Zweite Form: Hermeneutical injustice

Von testimonial injustice unterscheidet Fricker eine weitere Form
der epistemischen Ungerechtigkeit, die sie hermeneutical injustice
(dt.: hermeneutische Ungerechtigkeit) nennt und die sich nicht so
sehr auf die sprechende Person bezieht, sondern auf das Wissen, das
geteilt werden soll. Wird bei testimonial injustice der:die Sprechende
als unglaubwiirdig abgelehnt, wird bei hermeneutical injustice eine
Aussage unterdriickt bzw. abgelehnt. In Frickers Worten: ,,[H]er-
meneutic injustice occurs at a prior stage, when a gap in collective

150 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 130. Fricker setzt sich hier weiter mit dem
Ansatz von Jennifer Hornsby und Rae Langton auseinander, die in diesen Fal-
len kein epistemologisches, sondern ein kommunikatives Problem mangelnder
Reziprozitit sehen, da die sprechende Person (bei Hornsby/Langton geht es
explizit um Frauen) von vornherein nicht als Wissenstrager:in erkannt werde
(vgl. HOorNsBY/LANGTON, Free Speech). Fricker nimmt dagegen allein aus
pragmatischen Griinden an, dass in jeder Person zumindest das Potential zum
epistemischen Austausch gesehen werde: ,I tend to think that the epistemic
model describes the more empirically likely possibility, simply because it re-
quires less erosion of women’s human status before the silencing effect kicks
in“ (FRICKER, Epistemic Injustice, 141f.).

151 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 131.

152 Vgl. MANNE, Entitled, 89. Manne sieht die Ursache vor allem in einer misogy-
nen Haltung des ,Entitlements nach der Frauen zwar als Geberinnen von
Fiirsorge geschitzt werden, ihnen jedoch nicht in gleicher Weise das Recht
zuerkannt wird, Fiirsorge in Anspruch zu nehmen.

127

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

interpretive resources puts someone in an unfair disadvantage when
it comes to making sense of their social experiences.”>3

Die Deutung der eigenen Erfahrungen kann durch hermeneutical
injustice in zwei Formen beeintrichtigt werden: Sie kann Personen
daran hindern, ihre Erfahrung iiberhaupt sinnvoll zu deuten, weil
ihr die entsprechenden Deutungsressourcen fehlen. Dies bezeichnet
Fricker als radikale Form der hermeneutical injustice.’>* Die moder-
ate Form tritt auf, wenn die betroffene Person ,understands the
nature of her own experience perfectly well [...] and yet she is unable
to render it intelligible across social space to some significant social
other to whom she needs to convey it.:"> So kann von einem Fall
von hermeneutical injustice gesprochen werden, wenn erwachsene
Frauen, die Missbrauch in der Kirche erlebt haben, erst einige Zeit
und eventuell sogar externe Hilfe brauchen, um ihre Erlebnisse als
Missbrauch deuten zu konnen.>® Die zweite Form der hermeneuti-
cal injustice tritt ein, wenn sie von diesen Erfahrungen berichten,
das Unrecht des Missbrauchs aber nicht anerkannt wird und die
Geschehnisse z. B. als eine konsensuelle Beziehung zwischen zwei
Erwachsenen eingestuft werden. Hier wird dem Gegeniiber der ei-
gentliche Inhalt der Aussage nicht verstindlich. Hermeneutical in-
justice kann aber auch eintreten, weil die Form, in der die Aussage
gemacht wird, verhindert, dass das Gegeniiber das enthaltene Wis-
sen versteht.l>” Im Missbrauchskontext ist das etwa zu beobachten,

153 FRICKER, Epistemic Injustice, 1.

154 Vgl. FRICKER, Preservation of Ignorance, 164.

155 FRICKER, Preservation of Ignorance, 165. Dies triftt auch zu, wenn die Deutung
der Betroffenen in ihrer eigenen sozialen Gruppe akzeptiert ist, sie jedoch bei
der Kommunikation iiber die Grenzen der Gruppe hinaus z. B. mit staatlichen
Institutionen an Grenzen stofit. Dass hermeneutical injustice auch in dieser
zweiten Form auftreten kann, unterstreicht Fricker in diesem Beitrag, nach-
dem unter anderem Gaile Pohlhaus angemahnt hatte, dass Frickers Definition
diese Formen hermeneutischer Ungerechtigkeit nicht erfasse (vgl. POHLHAUS,
Relational Knowing). Hermeneutical injustice nach Fricker war als eine vollige
Unméglichkeit des Subjekts verstanden worden, die eigenen Erfahrungen sich
selbst gegeniiber intelligibel zu machen. Auch Medina weist auf die Uneindeu-
tigkeit in Frickers Definition hin, die in der Ambiguitit des Begriffs ,intelli-
gibility of experience® liege, der sich sowohl auf semantische als auch auf
kommunikative Aspekte beziehen konne (vgl. MEDINA, Epistemology, 97f.).

156 Vgl. FLyNN, Sexual Abuse, 184; POOLER/BARROS-LANE, National Study, 129.

157 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 169. Kristie Dotson und Alison Bailey haben
sich mit diesem Punkt ausfiihrlicher auseinandergesetzt (vgl. Dorson, Con-

128

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

wenn emotional vorgebrachten Aussagen von Betroffenen zunichst
mit einer ,Verdachtslogik® begegnet wird.!>8

Die Ursache fiir hermeneutical injustice sieht Fricker, wie im obi-
gen Zitat deutlich wird, in ,a gap in collective interpretive resour-
ces“!, Dies bedarf einer weiteren Erklirung, die Fricker an anderer
Stelle liefert:

,We might gloss this idea of a pool of concepts and interpretive tropes as
‘shared social meanings’, where the idea is that while this pool will sure-
ly not exhaust all the various up and running sets of social meanings
that are being used locally by this or that group in a given society, the
shared pool (elsewhere I have called this the ‘collective hermeneutical
resource’) contains only meanings that just about anyone can draw up-
on and expect those meanings to be understood across social space by
just about anyone else. The collective hermeneutical resource contains

those concepts and conceptualisations that are held in common:160

Die kollektive hermeneutische Ressource enthélt demnach alle Kon-
zepte und Deutungsmuster, die in einer Gesellschaft von allen Be-
teiligten herangezogen werden konnen, um ihre Erfahrungen zu
deuten und diese auch anderen gegeniiber verstandlich zu machen.
Wie Fricker in der oben zitierten Erlduterung andeutet, weist der
Pool hermeneutischer Ressourcen zwangslaufig Liicken auf. Fiir das

ceptualizing Epistemic Oppression, 131; BAILEY, The Unlevel Knowing Field,
66f.).

158 Vgl. KiEcHLE, Missbrauch, 649.

159 FRICKER, Epistemic Injustice, 1.

160 FRICKER, Preservation of Ignorance, 163. Vielfach wurde kritisiert, dass Fricker
lediglich von einem Pool geteilter Ressourcen ausgehe (vgl. Daukas, Epistemic
Justice, 330f.; DoTsoN, A Cautionary Tale, 31; MEDINA, Epistemology, 101).
Stattdessen sei von mehreren Parallel existierenden Pools auszugehen, zu de-
nen Personen je nach sozialer Zugehorigkeit unterschiedlichen Zugang haben.
Die unterschiedlichen Pools konnen unterschiedliche Liicken aufweisen, die
fiir Personen unterschiedlicher sozialer Gruppen wiederum unterschiedliche
Auswirkung haben (vgl. MEDINA, Epistemology, 101). Dass eine Person eine
Erfahrung einer bestimmten Gruppe gegeniiber nicht verstandlich kommuni-
zieren kann, bedeutet nicht, dass sie das gleiche Problem auch mit einer
anderen Gruppe hat. Gleichzeitig spielt es fiir dominante Gruppen vermut-
lich eine untergeordnete Rolle, ihre Erfahrungen marginalisierten Gruppen
gegeniiber verstdndlich zu kommunizieren. Andersherum sind marginalisierte
Gruppen meist darauf angewiesen ihre Erfahrungen auch dominanten Grup-
pen gegeniiber verstandlich kommunizieren konnen, da diese auch Bereiche
wie Bildung, Politik und Recht dominieren.

129

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Phdnomen der hermeneutical injustice ist nun besonders relevant,
wer zu den geteilten Ressourcen beitragen kann, da dies auch be-
stimmt, welche Deutungen aufgenommen werden. Fricker geht da-
von aus, dass bestimmte gesellschaftliche Gruppen starker als andere
an hermeneutischen Prozessen beteiligt sind und stirkeren Einfluss
auf die gesellschaftliche Deutung sozialer Erfahrungen haben. Der
Ausschluss bestimmter Gruppen aus diesen Prozessen kann auf
einzelne Bereiche begrenzt oder weitreichend sein.!®! In jedem Fall
erfolgt er unfreiwillig und meist ,,qua one social type, but not ano-
ther“!62, Fricker spricht dann von hermeneutical marginalization, die
jeder hermeneutical injustice zu Grunde liege.!% Ursache der Margi-
nalisierung kénnen wie bei testimonial injustice Identitatsvorurteile
sein. Sie kann aber auch z. B. aufgrund von 6konomischen Benach-
teiligungen auftreten. Fricker sieht sie als ,essentially discriminato-
ry“1%* an, insofern sie Personen im Rahmen ihrer Zugehorigkeit zu
einer sozialen Gruppe betrifft. Hier liege dann ein ,structural iden-
tity prejudice®®> (dt.: strukturelles Identititsvorurteil) vor. Damit
sind Vorurteile gegeniiber bestimmten sozialen Gruppen gemeint,
die sich in den Strukturen des Wissenssystems niedergeschlagen
haben. Hier konnte man vielleicht von einer Struktur gewordenen
testimonial injustice sprechen. Aufgrund ihrer Gruppenzugehdrigkeit
sind Betroffene nicht in gleicher Weise in bestimmten Wissensspha-
ren (Politik, Recht, Wissenschaft etc.) reprisentiert wie privilegierte
Gruppen. Unter Umstdnden ist ihnen eine Art der Wissensbildung
und Vermittlung eigen, die vom Rest der Gesellschaft nicht aner-
kannt wird. Anders als bei testimonial injustice wird hermeneutical
injustice folglich nicht direkt durch eine Person zugefiigt, sondern
entsteht durch die gegebenen strukturellen Bedingungen.!®® Das

161 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 153.

162 FRICKER, Epistemic Injustice, 154.

163 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 153.

164 FRICKER, Epistemic Injustice, 155.

165 FRICKER, Epistemic Injustice, 155.

166 Gegen diese Beschreibung der hermeneutischen Ungerechtigkeit als ,,purely
structural notion® (FRICKER, Epistemic Injustice, 159) wendet José Medina ein,
dass man durchaus Tater:innen ausmachen konne, die zur hermeneutischen
Marginalisierung aktiv beitragen (vgl. MEDINA, Epistemology, 110). Hermeneu-
tische Ungerechtigkeit ist aber immer insofern strukturell, als die T4ter:innen
strukturell gegebene Vorurteile aktualisieren.

130

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

Vorliegen eines strukturelles Identitdtsvorurteils sieht Fricker als
zentralen Aspekt einer engen Definition von hermeneutical injustice
an: ,the injustice of having some significant area of one's social exper-
ience obscured from collective understanding owing to a structural
identity prejudice in the collective hermeneutical resource.“'” Diese
Definition beschreibt insbesondere die systematischen Fille von her-
meneutical injustice, in denen die Marginalisierung auf hermeneuti-
scher Ebene mit weiteren Formen der Ungerechtigkeit in anderen
Sphiren verbunden ist.18

Anhand eines Beispiels, das Fricker selbst nutzt, wird deutlich,
wie eine Liicke in den kollektiven Deutungsressourcen zustande
kommt und wie sich dies bspw. fiir Frauen, die sexuelle Ubergriffe
erleben, auswirkt: Susan Brownmiller beschreibt in ihren Memoi-
ren, wie sich Frauen 1974 im Rahmen eines Seminars von Lin Farley
zum Thema ,Women and Work® {iber Erfahrungen sexueller Uber-
griffe austauschten, die sie im Arbeitskontext erfahren hatten.!%® Da-
bei erkannten sie, dass sie dhnliche Erfahrungen gemacht hatten, da-
riber jedoch noch nie mit jemandem gesprochen hatten. Als sie ein
Speak-Out zu dem Thema planten, stieflen sie auf das Problem, dass
die vorhandenen Begriffe nicht geeignet waren, um den Sachverhalt
konkret zur Sprache zu bringen. Brownmiller gibt die Schilderungen
Karen Sauvignes wieder, die an diesem Treffen beteiligt war und
diesen Bewusstwerdungsprozess beschreibt:

,We were referring to it as ‘sexual intimidation, ‘sexual coercion, ‘sexual
exploitation on the job. None of those names seemed quite right. We
wanted something that embraced a whole range of subtle and unsubtle

persistent behaviors. Somebody came up with ‘harassment. Sexual har-

assment! Instantly we agreed. That's what it was. 7

Auch die Bedeutung, die eine konkrete Benennung der eigenen Er-
fahrungen durch einen geeigneten Begriff fiir Betroffene hat, klingt
hier an und es wird sehr deutlich, dass es eine Leerstelle in den
kollektiven Deutungsmustern gab, um tiber das zu sprechen, was die
Frauen schliefllich als ,sexuelle Belastigung“ bezeichneten. Frauen
erfuhren nicht nur eine Diskriminierung aufgrund des Geschlechts,

167 FRICKER, Epistemic Injustice, 155. Zitat im Original vollstindig hervorgehoben.
168 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 155f.

169 Vgl. BROWNMILLER, In Our Time, 281.

170 BROWNMILLER, In Our Time, 281.

131

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

die sie stirker sexuellen Beldstigungen aussetzte, sondern sie hatten
aufgrund ihrer Geschlechtszugehorigkeit auch lange keine Moglich-
keit, das Unrecht zu deuten, das ihnen widerfuhr. Sie waren insofern
hermeneutisch marginalisiert, als dass sie insbesondere in Politik
und Recht noch nicht ausreichend reprasentiert waren, um ihre
Erfahrungen und deren Deutung in die kollektiven, insbesondere in
die juristisch codifizierten Interpretationsressourcen einzubringen.

In der katholischen Kirche sind Frauen bis heute hermeneutisch
marginalisiert, dadurch dass ihnen die Weihe und damit auch viele
hochrangige Amter in der Kirche versagt sind. So ist bspw. das
kirchliche Strafrecht stark androzentrisch und patriarchal gepragt,
was sich daran auflert, dass es kein differenziertes Verstandnis eines
sexuellen Selbstbestimmungsrechts aufweist, das auch Erwachsene
einschliefft und Missbrauchstaten nach wie vor als Vergehen gegen
klerikale Standespflichten und nicht als Unrecht an den Betroffenen
gedeutet wird."”!

Neben der engen Definition von hermeneutical injustice formu-
liert Fricker auch eine generische. Diese beschreibt ,the injustice
of having some significant area of one's social experience obscured
from collective understanding owing to hermeneutical marginaliza-
tion”72, Diese Definition erlaubt es, auch Falle von hermeneutical
injustice zu denken, die als Einzelfille auftreten. Die Marginalisie-
rung hat hier keinen systematischen Charakter wie bei den zen-
tralen Fillen der hermeneutischen Ungerechtigkeit, sondern tritt
eher punktuell auf einen bestimmten Kontext begrenzt auf. In den
Worten Frickers: ,Incidental hermeneutical injustices, then, stem
not from any structural inequality of power, but rather from a more
one-off moment of powerlessness”'”? Fricker fithrt dazu den Fall
eines Mannes an, der gestalkt wird, dem aber weder seine Partnerin
noch die Polizei den Ernst der Lage abnimmt. Der Mann ist im
Verstandnis Frickers zwar von hermeneutical injustice betroffen, er
ist gleichwohl nur mit Blick auf die konkrete Situation hermeneu-
tisch marginalisiert und dariiber hinaus nicht von den kollektiven
Deutungsressourcen ausgeschlossen.'”*

171 Vgl. HaRN, Sex Offenses, 5.

172 FRICKER, Epistemic Injustice, 158. Zitat im Original vollstandig hervorgehoben.
173 FRICKER, Epistemic Injustice, 156.

174 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 156f.

132

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

Zwischen testimonial und hermeneutical injustice gibt es haufig
eine enge Verbindung. So kann testimonial injustice letztendlich zu
hermeneutical injustice fithren:

»[T]he broad patterns of testimonial injustice — most likely patterns
created by the operation of negative identity prejudices, inasmuch as
these are the chief systematic prejudices — will tend to reproduce them-
selves as patterns of hermeneutical marginalisation, and it is these that
give rise to systematic hermeneutical injustices 17>

In vielen Fallen werden aber auch beide Formen zusammen auftre-
ten:

»This will indeed tend to be the case wherever the hermeneutical in-
justice is systematic, because members of multiple marginalized groups
will tend to be subject to identity prejudice. If they try to articulate
a scantly understood experience to an interlocutor, their word already
warrants a low prima facie credibility judgement owing to its low intelli-
gibility. But if the speaker is also subject to an identity prejudice, then
there will be a further deflation.”°

2.5 Das Unrecht der epistemic injustice

Fricker entwickelt ihre Theorie aus der Wahrnehmung eines Un-
rechts heraus, das aus der Beeintrachtigung einer Person in ihrer
Funktion als Wissenssubjekt entsteht. Diese Wahrnehmung ist fiir
sie erkenntnisleitend und wird zu einem Kriterium ihrer Kategorisie-
rung, insofern sie die Félle ins Zentrum riickt, in denen ein Schaden
fiir epistemische Akteur:innen entsteht.'””

Sie interessiert sich nicht so sehr fiir den Schaden fiir das epis-
temische System, auch wenn dieser Bestandteil jeder Form der
epistemic injustice ist. IThr Fokus liegt vielmehr auf den Folgen fiir
die betroffenen Personen. Dabei unterscheidet sie zwischen einem
direkten (primary) Schaden, und einem sekundéiren Schaden. ,The
primary harm is a form of the essential harm that is definitive of

175 FRICKER, Preservation of Ignorance, 164.

176 FRICKER, Epistemic Injustice, 159.

177 So schlief3t sie etwa die meisten Falle, in denen ein Ubermaf} an Glaubwiirdig-
keit zugeschrieben wird, aus ihrer Definition von testimonial injustice aus (vgl.
FRICKER, Epistemic Injustice, 19-21).

133

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

epistemic injustice in the broad. In all such injustices the subject is
wronged in her capacity as a knower””8 In Fillen von testimonial
injustice wird jemand in einer spezifischen Eigenschaft als ,giver of
knowledge“”® beeintréchtigt. Auch bei hermeneutical injustice kann
eine Person in ihrer Fahigkeit, Wissen weiterzugeben, betroffen sein
oder bereits in der Fahigkeit, Wissen zu bilden. Fricker sieht den
Schaden hier vor allem in einer ,situated hermeneutical inequality:
the concrete situation is such that the subject is rendered unable to
make communicatively intelligible something which it is particularly
in his or her interest to be able to render intelligible“!#.

Die Fihigkeit, als Wissenssubjekt auftreten zu konnen, die in bei-
den Fillen beeintrachtigt wird, sieht Fricker als ,essential to human
value“8! an. Daher kommt sie zu dem Schluss, dass jeder Form der
epistemic injustice eine symbolische Degradierung innewohnt. Mit
Blick auf testimonial injustice erlautert sie das wie folgt:

»The fact that the primary injustice involves insult to someone in respect
of a capacity essential to human value lends even in its least harmful
instances a symbolic power that adds a layer of harm of its own: the
epistemic wrong bears a social meaning to the effect that the subject
is less than fully human. When someone suffers a testimonial injustice,
they are degraded qua knower, and they are symbolically degraded qua
human. In all cases of testimonial injustice, what the person suffers from
is not simply the epistemic wrong in itself, but also the meaning of
being treated like that. Such a dehumanizing meaning, especially if it is
expressed before others, may make for a profound humiliation, even in

circumstances where the injustice is in other respects fairly minor.”!82

Epistemische Ungerechtigkeit leugnet so das Subjektsein der Betrof-
fenen in Bezug auf ihren Status als Wissende. Anstatt sie als eigen-
stindige Quellen von Wissen ernst zu nehmen, werden sie — hdchs-
tens, will man hinzufiigen - als Objekte von Wissen angesehen. D. h.
andere Akteur:innen kénnen Wissen an ihnen und iiber sie bilden,
ihre Erfahrungen oder ihr Auftreten deuten, ihnen selbst wird indes

178 FRICKER, Epistemic Injustice, 44.
179 FRICKER, Epistemic Injustice, 44.
180 FRICKER, Epistemic Injustice, 162.
181 FRICKER, Epistemic Injustice, 44.
182 FRICKER, Epistemic Injustice, 44.

134

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

keine glaubwiirdige Deutung zugestanden. Fricker spricht hier auch
von ,epistemic objectification”!#?

Neben dieser symbolischen Degradierung konnen testimoni-
al und hermeneutical injustice auch eine ,identity-constructive
power“184 ausbilden.

»A final twist is that, in some contexts, the prejudice operating against
the speaker may have a self-fulfilling power, so that the subject of the
injustice is socially constituted just as the stereotype depicts her (that's
what she counts as socially), and/or she may be actually caused to
resemble the prejudicial stereotype working against her (that's what she
comes in some measure to be). 18>

Indem epistemic injustice eine Person daran hindert, eine ihrer
grundlegenden Fahigkeiten - als Trdger:in von Wissen aufzutreten
- auszuiiben, unterbindet sie einen wichtigen Selbstwerdungspro-
zess.!8¢ [I]t marginalizes the subject in her participation in the
very activity that steadies the mind and forges an essential aspect
of identity — two processes of fundamental importance for the indi-

183 FRICKER, Epistemic Injustice, 132f. Fricker entwickelt die Vorstellung der epis-
temischen Objektivierung parallel zu Martha Nussbaums Verstdndnis von se-
xueller Objektivierung. Nussbaum weist darauf hin, dass wir andere Personen
haufig als Objekte behandeln (vgl. NussBauUM, Sex, 214, 218). Ethisch schlecht
sei dies — so folgert Fricker — nur dann, wenn wir sie als reine Objekte behan-
deln und dabei ihr Subjektsein negieren (vgl. FRICKER, Epistemic Injustice,
133). Eine weitere Parallele besteht zu Kants Konzept moralischen Unrechts,
bei der jemandem sein Status als rationale:r Akteur:in abgesprochen wird.
Nicht nur konzeptionell gibt es eine Verbindung zur testimonial injustice.
Fricker sieht die beiden Formen des Unrechts auch in der Realitit hiufig
miteinander in Wechselwirkung stehen (vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 136).

184 FRICKER, Epistemic Injustice, 168.

185 FRICKER, Epistemic Injustice, 55. Hier liegt es nahe, eine Briicke zu Foucault
zu schlagen, der sich mafigeblich mit der Konstruiertheit von Subjekten durch
soziale Zuschreibungen auseinandersetzt. Fricker lehnt dies gleichwohl ab, da
auf Grundlage von Foucaults Urteil keine ethische Beurteilung maéglich sei, da
er nicht zwischen zuldssigen und unzuldssigen Zuschreibungen unterscheide.
In Abgrenzung von Foucault halt Fricker aber fiir das Konzept der epistemic
injustice gerade den Gedanken fiir zentral, dass ,identity power at once con-
structs and distorts who the subject really is” (FRICKER, Epistemic Injustice, 55
Fn. 28).

186 Wie Hilkje Hénel feststellt, lasst sich dies unter Riickgriff auf Theorien von
Axel Honneth und Nancy Fraser als ein Anerkennungsproblem beschreiben
(vgl. HANEL, Hermeneutical Injustice).

135

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

vidual”®®” Gleichzeitig wird die betroffene Person mit Vorurteilen
konfrontiert, die ursdchlich fiir die Ungerechtigkeit sind. Durch
den Ausschluss aus den Wissenspraktiken lauft sie Gefahr, diesen
Vorurteilen immer mehr zu dhneln - mindestens in Bezug auf die
Aspekte des Vorurteils, das die Person am Rande bzw. aufSerhalb des
Wissensdiskurses verortet.

Dieser primdre Schaden fithrt meist zu sekundéren Folgen auf
praktischer oder epistemischer Ebene. Die praktischen Folgen sind
abhidngig von der jeweiligen Form des Unrechts und des konkreten
Kontexts. Alltdgliche Wissensvermittlung verfolgt meist eine Absicht,
die tiber eine reine Information hinausgeht. Jemand will iberzeugen,
sich verteidigen, etwas vorschlagen, warnen, auf ein Unrecht auf-
merksam machen etc. Wenn die:der Sprechende z. B. aufgrund von
testimonial injustice nicht als glaubwiirdig eingeschitzt wird und das
Wissen abgelehnt wird, wird diese Absicht nicht erreicht. Konkrete
Folgen koénnen sein, dass jemand unschuldig verurteilt wird, jemand
nicht verurteilt wird, der schuldig ist usw. Das Vorurteil kann sich
aber auch mit Blick auf die Person selbst verstirken: Einer Person,
die als inkompetent eingestuft wird, wird es nicht gelingen, eigene
Ideen und Vorschlage umzusetzen. In der Arbeitswelt wird dies dann
z. B. als schlechte Leistung verbucht und die Person wird nur geringe
Chancen haben, auf der Karriereleiter weiter aufzusteigen.'$8

Fir die praktischen Auswirkungen von hermeneutical injustice
wird hier nochmal ein Beispiel aus den Memoiren Susan Brownmil-
lers herangezogen, in denen das Schicksal einer Frau geschildert
wird, die sexuelle Beldstigung erlebte, aber nicht die Deutungsmus-
ter hatte, um ihre Erfahrung entsprechend zu deuten und anderen
gegentiiber verstandlich zu machen:'®

Carmita Wood hatte an ihrem Arbeitsplatz im Verwaltungsbereich
einer Forschungseinrichtung sexuelle Beldstigung durch einen Pro-
fessor erfahren. Dies fithrte zu physischen Symptomen, wie Riicken-
schmerzen und Taubheit in den Fingern. Ihr erster Versuch, weiteren
Konfrontationen mit dem Professor durch ein Versetzungsgesuch
zu entgehen, schlug fehl. Thr Antrag wurde abgelehnt. SchliefSlich
kiindigte sie und beantragte staatliche Unterstiitzung. Da sie jedoch

187 FRICKER, Epistemic Injustice, 53f.
188 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 46.
189 Vgl. BROWNMILLER, In Our Time, 280-282.

136

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

nicht die richtigen Worte fiir ihre Erfahrungen und den Grund ihrer
Kiindigung fand, gab sie ,personliche Griinde“ an, wodurch ihr auch
die staatliche Unterstiitzung verwehrt wurde.®® Dies ist nur ein klei-
ner Einblick in die méglichen praktischen Folgen von hermeneutical
injustice, die je nach Kontext unterschiedliche Formen annehmen
kénnen.

Dariiber hinaus vermag epistemic injustice den Betroffenen auch
einen epistemischen Schaden zuzufiigen. Mit Blick auf testimonial
injustice erlautert Fricker, wie eine verminderte Glaubwiirdigkeitszu-
schreibung dazu fithren kann, dass die Betroffenen ihr Wissen selbst
in Frage stellen und an ihren eigenen intellektuellen Féhigkeiten
zweifeln.”! Dies kann insbesondere bei systemischen und hartnécki-
gen Formen der testimonial injustice eintreten. ,[ W ]here this persist-
ent intellectual undermining causes him [einen Betroffenen; M.H.]
to lose confidence in his beliefs and/or his justification for them, he
literally loses knowledge'°> Der Verlust des Vertrauens in die eigenen
intellektuellen Fihigkeiten kann dariiber hinaus dazu fiithren, dass -
so bezeichnet es Fricker — bestimmte intellektuelle Tugenden (wie
intellektueller Mut) nicht ausgebildet werden. Dies fiihrt ebenfalls
dazu, dass die Betroffenen Wissen verlieren bzw. verpassen.> Auch
hermeneutical injustice birgt diese epistemischen Gefahren:'*

sWhen you find yourself in a situation in which you seem to be the
only one to feel the dissonance between received understanding and
your own intimated sense of a given experience, it tends to knock your
faith in your own ability to make sense of the world, or at least the
relevant region of the world. We can see, then, that, like testimonial
injustice, hermeneutical injustice not only brings secondary practical

disadvantages, it also brings secondary epistemic disadvantages1>®

190 Vgl. BROWNMILLER, In Our Time, 280f.
191 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 47.
192 FRICKER, Epistemic Injustice, 49.

193 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 49.
194 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 163.
195 FRICKER, Epistemic Injustice, 163.

137

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

2.6 Die Tugend der epistemic justice

Aus der Analyse der epistemischen Ungerechtigkeit und den daraus
entstehenden Nachteilen fiir die Betroffenen, ergibt sich fiir Fricker
die Frage nach deren Vermeidung und nach einer guten epistemi-
schen Praxis. Dazu blickt sie insbesondere auf die (potenziell)
Zuhorenden und wie diese in den Wissensprozessen epistemisch
gerecht handeln kénnen. Nachdem Fricker Vorurteile als Ursache
fir die zentralen Fille von testimonial und hermeneutical injustice
ausgemacht hat, liegt das Ziel guten epistemischen Handelns darin,
den Einfluss der Vorurteile moglichst aufzuheben.”® Zu diesem Ziel
formuliert Fricker sog. Tugenden, die als Korrektiv fiir eine durch
Vorurteile beeintréachtigte epistemische Praxis dienen sollen.!’

Sie konzipiert beide Tugenden als ,virtues of reflexive social awa-
reness ‘18, Zentral ist das Bewusstsein dafiir, dass epistemische Pro-
zesse durch epistemische Ungerechtigkeit kompromittiert sein konn-
ten. Im Sinne der ,reflexive social awareness“ sollten Zuhérende das
Verhdltnis ihrer eigenen sozialen Identitdt zu der der sprechenden
Person reflektieren, um zu erkennen an welchen Punkten sie fur
epistemische Ungerechtigkeiten anfallig sind.'*® Bemerken die Zuho-
renden durch diese bewusste Reflexion, dass der Wissensaustausch
durch Identitdtsvorurteile beeintrichtigt ist, konnen sie dem entge-
gensteuern, indem sie ihr Glaubwiirdigkeitsurteil in Bezug auf die
Person oder die Aussage nach oben korrigieren.

Mit Blick auf hermeneutical injustice bestehe eine tugendhafte
Praxis in einem aufmerksamen Horen sowohl auf das, was gesagt

196 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 173. Fricker erldutert dies mit Blick auf
hermeneutical injustice. Diese Folgerung ist aber gleichermafen auch auf testi-
monial injustice iibertragbar.

197 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 169. Es sei zwar denkbar, dass eine Person
eine naive Immunitét gegeniiber bestehenden Vorurteilen hat, die ihr Glaub-
wiirdigkeitsurteil beeintrachtigen konnten, was eine Form der epistemischen
Tugend darstellt, die nicht korrektiv ist. In Féllen von hermeneutischer Un-
gerechtigkeit zeigt sich die Wirkung des Vorurteils dagegen primir in der
Wahrnehmung der Deutung, die in Form oder Inhalt unzulanglich erscheinen.
Die Hérenden haben keine Moglichkeit, diesem Einfluss der Vorurteile zuvor-
zukommen, sodass gutes epistemisches Handeln der Hérenden in Bezug auf
hermeneutische Ungerechtigkeit immer korrektiven Charakter hat.

198 FRICKER, Epistemic Injustice, 170.

199 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 91, 169.

138

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

wird, als auch auf das, was nicht gesagt wird.?°® Denn Liicken und
Widerspriichlichkeiten in Erzahlungen konnen darauf hinweisen,
dass hier etwas mit den tiblichen hermeneutischen Ressourcen nicht
verstandlich gemacht werden kann. Fricker verweist hier auf einen
Vorschlag Louise Antonys, die bereits 1995 folgende Arbeitshypo-
these flir epistemische Settings formuliert: ,[W]hen a woman, or
any member of a stereotyped group, says something anomalous, they
[sie richtet sich explizit an Ménner; M.H.] should assume that it’s
they who don’t understand, not that it is the woman who is nuts.?%!
Fricker rét tugendhaften Horer:innen, zusétzliche Erkundigungen
einzuholen, um das Gesagte zu iiberpriifen.?%? Insbesondere wenn es
um die Deutung sozialer Erfahrungen geht, ist Frickers Differenzie-
rung zwischen ,the assessment of the likelihood that the speaker’s
utterance is true“ und des ,assessment of the truthfulness of the
interpretation?% bedeutend. Die Einschétzung der Wahrscheinlich-
keit, mit der eine Aussage wahr ist, beruht stark auf Glaubwiirdig-
keitsurteilen iiber die sprechende Person und einen Abgleich mit
den kollektiv geteilten Deutungsressourcen und ist damit sehr anfal-
lig fiir epistemische Ungerechtigkeit. Frickers Vorschlag, lediglich
die Wahrhaftigkeit der Aussage zu bewerten, bedeutet, sich allein
auf die Aussage zu konzentrieren und zu iberpriifen, inwiefern sie
in sich stimmig ist und Sinn ergibt. Dies impliziert auch die Mog-
lichkeit ,that there is more than one interpretation with equal title
to truth”4, dass also bei miteinander konkurrierenden Aussagen
vielleicht nicht die eine wahre auszumachen sei.

Dieser kritische Reflexionsprozess muss meist aktiv von den Zu-
horenden betrieben werden. Die Tugend der testimonial justice
kann gleichwohl auch spontane Ziige annehmen. So gibt es eine
naive Form der testimonial justice, in der jemand von vornherein
frei von bestimmten Vorurteilen ist. Hiufig werden Vorurteile auch
abgelegt, wenn sich eine personliche Bekanntschaft entwickelt. Vor-
urteilsbehaftete Glaubwiirdigkeitsurteile werden dann nachtréglich
korrigiert. Eine dritte spontane Form der Tugend kann sich mit Fri-

200 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 171.
201 ANTONY, Sisters, 89.

202 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 172.
203 FRICKER, Epistemic Injustice, 170.
204 FRICKER, Epistemic Injustice, 170.

139

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

cker einstellen, wenn jemand durch kritische Reflexion der eigenen
Glaubwiirdigkeitsurteile und wiederholten Korrekturen die eigene
Urteilsbildung so weit beeinflussen konnte, dass sie nun frei von
Vorurteilen ist.2%

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden
— Kritik und Erganzungen zum Konzept der epistemic
injustice

Im Anschluss an die Veréffentlichung von ,Epistemic Injustice®
2007 wurde der Ansatz Frickers vielfach aufgegriffen, diskutiert
und kritisiert. Dies ist ein Anzeichen dafiir, dass ihr Beitrag ein
wichtiges Thema betrifft, das anschlussfahig fiir eine Vielzahl an
Disziplinen und Themenbereiche ist. So wurde ihr Ansatz u. a.
in der Rassismusforschung, der feministischen Theorie und den
gender studies rezipiert, sowie auf Themen wie Bildung, Recht und
Gesundheit angewendet.?’¢ Allerdings wird hier meist eine breitere
Definition der epistemischen Ungerechtigkeit zu Grunde gelegt, die
etwa das Kriterium der Unintentionalitdt auflen vor ldsst. Die Philo-
soph:innen, die sich mit Frickers Konzept auseinandergesetzt haben,
mahnten an, dass es zu begrenzt sei, beschrieben weitere Formen
der epistemischen Ungerechtigkeit oder schlugen sogar neue Kon-
zeptionen vor.2%” Im Folgenden sollen die wichtigsten Kritikpunkte
erlautert werden (3.1). Dies geschieht unter Einbezug der Forschung
zu epistemischer Ungerechtigkeit in den postcolonial studies, den
gender/queer studies, dem Black Feminist Thought und der Sprech-
akttheorie, wie sie oben erldutert wurden (vgl. 1). Auflerdem werden
die Formen der epistemischen Ungerechtigkeit, die im Anschluss
an Frickers Aufschlag formuliert wurden, erldutert (3.2). Auch Fri-

205 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 96f. Die letzte Form der spontanen testimo-
nial justice kann natiirlich immer nur partiell erreicht werden. Das Urteilsver-
mogen wird immer wieder fiir neue Vorurteile sensibilisiert werden miissen.

206 Einen guten Einblick in die verschiedenen Bereiche, in denen das Konzept der
epistemic injustice aufgegriffen wurde, gibt Kipp/MEDINA/POHLHAUS, Hand-
book.

207 Vgl. DotsoN, Tracking; DoTson, A Cautionary Tale; DoTson, Conceptual-
izing Epistemic Oppression; MEDINA, Epistemology; PoHLHAUS, Relational
Knowing.

140

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

cker selbst beteiligte sich an der Definition weiterer verwandter For-
men. Diese ausfiihrliche Auseinandersetzung mit der Kritik und den
Reaktionen bzw. den Weiterentwicklungen, wie sie im Folgenden
angestrebt wird, dient dazu, eine unkritische Rezeption zu vermei-
den und mégliche blinde Flecken, Ausschliisse und epistemische
Ungerechtigkeiten im Konzept der epistemic injustice aufzudecken.
Zudem ist ein Verstdndnis epistemischer Ungerechtigkeit zu entwi-
ckeln, dass nicht nur die Ausschliisse und Unterdriickung des Wis-
sens der Betroffenen in den Blick nimmt, sondern auch kreative
und subversive Wissenspraktiken der Betroffenen im Angesicht der
epistemic injustice. Erst auf dieser Grundlage ist es mdoglich, neben
den Grenzen auch die Méglichkeiten des Sprechens iiber den Miss-
brauch in der Griindungsgeschichte der Franziskusschwestern zu
analysieren (vgl. V).

3.1 Anfragen an das Konzept der epistemic injustice

Die Zusammenfithrung verschiedener theoretischer Ansitze zur
Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeiten, die im Folgenden
vorgenommen wird, kann als eine Bemiithung um epistemische Ge-
rechtigkeit verstanden werden, indem mit den verschiedenen Ansét-
zen unterschiedliche hermeneutische Ressourcen herangezogen wer-
den, um das Konzept der epistemic injustice kritisch zu hinterfragen.

3.11 Das kommunikative Setting und die Macht der Konventionen

Eine erste grundlegende Kritik am Konzept der epistemic injustice
wird unter kommunikationstheoretischen Gesichtspunkten vorge-
bracht. Kristie Dotson und José Medina, die sich beide ausfithrlich
mit Frickers Konzept auseinandergesetzt haben, weisen unter ande-
rem unter Riickgriff auf die Sprechakttheorie darauf hin, dass kom-
munikative Aspekte wie die Reziprozitit von Sprechakten und die
Rolle der Sprechsituation in der Konzeption der epistemic injustice
nicht ausreichend berticksichtigt werden.2%8

208 Vgl. Dotson, Tracking; Dotson, Conceptualizing Epistemic Oppression;
MEDINA, Epistemology, 90-118.

141

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

In Frickers Konzeption erscheint das Glaubwiirdigkeitsurteil als
eine kontextlose Beurteilung anhand von Stereotypen in Bezug auf
die Identitdt der:des Sprechenden. Fricker hebe sehr stark auf die
semantischen und pragmatischen Bedingungen ab, wenn es darum
geht, bestimmte Erfahrungen sich selbst oder anderen gegeniiber
verstandlich zu machen.?? Dagegen stellt Medina den Einfluss kon-
textueller Faktoren im konkreten kommunikativen Setting heraus:

»[1]t is of the utmost importance who is communicating (or trying to
communicate) what to whom. But specific communicative processes are
not explicitly considered in Fricker's analysis of hermeneutic injustice,
which focuses on the lack of intelligibility of the experience of certain
groups, without specifying for whom experience is being rendered un-
intelligible, in what kind of communicative interaction and according to
which dynamic.“?©

So koénne ein Wissenssubjekt unterschiedliche epistemische Rollen
innehaben, z. B. Informant:in, Bewertende:r, Fragende:r. Die Aner-
kennung einer Person in einer bestimmten Rolle impliziere nicht
notwendigerweise auch ihre Anerkennung in den iibrigen epistemi-
schen Rollen.?!! Zur Veranschaulichung werden im Folgenden zwei
Beispiele aufgegriffen, die Fricker selbst zur Illustration von Phéno-
menen der testimonial injustice anwendet.

Das erste Beispiel stammt aus der Arbeitswelt, in der Frauen
testimonial injustice erfahren, z. B. wenn sie innovative Vorschlige
machen, diesen aber kein Gehor geschenkt wird, bis ein ménnlicher
Kollege dieselbe Idee vorbringt.?? Die Frauen werden offensichtlich
aufgrund ihrer Geschlechtsidentitdt nicht als Ideengeberinnen aner-
kannt. Dies bedeutet dagegen nicht, dass die Frauen kein Wissen
einbringen konnen. So wird in den Beispielen Frickers etwa deut-
lich, dass sich die Frauen, wenn ihre Idee durch einen mannlichen
Kollegen eingebracht wurde, durchaus an der weiteren Diskussion
und Entwicklung der Idee beteiligen konnen. Vermutlich wiirden
auch die Eingaben der Frauen zur Firmenkultur oder zum Arbeits-
klima sehr ernst genommen - vorausgesetzt es gibt eine entspre-
chende Sensibilitat fiir diese Themen im jeweiligen Unternehmen.

209 Vgl. MEDINA, Epistemology, 100.

210 MEDINA, Epistemology, 97.

211 Vgl. MEDINA, Epistemology, 93.

212 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 47.

142

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

Daran wird deutlich, dass die Frauen nicht prinzipiell als unglaub-
wiirdig angesehen werden, sondern mit Blick auf spezifische Rollen
bzw. Themenfelder als mehr oder weniger kompetent eingeschitzt
werden.

Ein weiteres Beispiel, das von Fricker angefiihrt wurde und in den
Auseinandersetzungen mit ihrem Konzept vielfach wieder aufgegrif-
fen wurde, ist der Gerichtsprozess gegen Tom Robinson in Harper
Lees Roman ,,To Kill a Mockingbird®. Tom Robinson, einem Schwar-
zen Arbeiter, wird vorgeworfen, Mayella Ewell, eine weifle Angeho-
rige der stadtischen Unterschicht, angegriffen und vergewaltigt zu
haben. Der Beschuldigte streitet dies ab und gibt an, das Grundstiick
nur betreten zu haben, um Mayella Ewell zu helfen, da er Mitleid mit
ihr hatte. Weder die Jury noch die meisten Zuschauer:innen im Ge-
richtssaal glauben seiner Darstellung. Den Grund dafiir sieht Fricker
in der geringen Glaubwiirdigkeit, die ihm als Schwarzem Mann in
der rassistischen U.S.-amerikanischen Gesellschaft im Jahr 1935 ent-
gegen gebracht wird, und fiihrt als Beleg die Aussage von Robinsons
Anwalt, Atticus Finch an, der versucht, gegen die vorherrschenden
Vorurteile zu argumentieren: Er bittet die Anwesenden, sich nicht
von der ,assumption—the evil assumption—that all [rassistische
Fremdbezeichnung] lie, that all [rassistische Fremdbezeichnung] are
basically immoral beings, that all [rassistische Fremdbezeichnung]
men are not to be trusted around our women*? leiten zu lassen.

Diese Vorurteile spielten sicherlich eine grofie Rolle fiir die Ein-
schétzung von Robinsons Glaubwiirdigkeit. Das Urteil der Zuhdren-
den wird indes noch durch weitere Faktoren bestimmt. So triftt die
Aussage Robinsons, er habe Mitleid mit Mayella Ewell empfunden,
auf erheblichen Widerstand, wie die Reaktion des Richters, Mr Gil-
mer, verdeutlicht: ,You felt sorry for her, you felt sorry for her?’
Mr Gilmer seemed ready to rise to the ceiling:?"* Robinson hatte
eine Aussage getitigt, die einem Schwarzen Mann gegeniiber einer
weiflen Frau nicht zustand, wie Fricker ebenfalls erkennt: ,For fee-

213 LEE, Mockingbird, 225. Lee verwendet hier die diskriminierende Fremdbe-
zeichnung fiir Schwarze Personen, die im Amerika der 1930er Jahre iblich
war. Auch wenn der Begriff dazu dienen kann, die Denkweise der damaligen
Gesellschaft tiber Schwarze Menschen zu verdeutlichen, soll die rassistische
Bezeichnung in der vorliegenden Arbeit nicht reproduziert werden.

214 LEE, Mockingbird, 218.

143

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

ling sorry for someone is a taboo sentiment if you are black and the
object of your sympathy is a white person.?"> Allerdings reflektiert
sie den Einfluss der gemachten Aussage nicht weiter mit Blick auf
das Zustandekommen der epistemic injustice. Sie sicht die Mitleids-
bekundung lediglich als Verstirkung der bestehenden Vorurteile und
des niedrigen Glaubwiirdigkeitsurteils an.?!® Unter sprechakttheore-
tischer Perspektive sind hier jedoch neben der Identitit Robinsons
auch der intendierte Sprechakt der Mitleidsbekundung und das Set-
ting, in dem der Sprechakt gegeniiber einer weifSen Frau getitigt
wird, zu beriicksichtigen, um die ablehnenden Reaktionen der Zu-
horenden zu verstehen. Die Verbindung aus diesen Aspekten ist es,
die die Aussage Robinsons so unerhort erscheinen lasst und durch
die er gegen bestehende Konventionen verstof3t, deren Prasenz im
Gerichtssaal Fricker bildlich beschreibt: ,[T]he courtroom air is
thick with the ‘do’s and don’t’s’ of racial politics“?” Die bestehenden
Konventionen machen Robinsons Aussage in den Ohren der weiflen
Biirger:innen unverstdndlich. Im Rahmen Frickers Theorie ist hier
mindestens zu {iberlegen, ob neben testimonial injustice nicht auch
hermeneutical injustice vorliegt, was im Folgenden genauer erdrtert
werden soll. An dieser Stelle kann bereits festgehalten werden, dass
bestehende Machtverhiltnisse und Stereotype einen Diskurs prégen,
in dem sehr genau festgelegt ist, wer unter welchen Bedingungen, in
welcher Rolle erfolgreiche Sprechakte vollziehen kann. In Sprechakt-
und Diskurstheorie spricht man von diesen Regeln des Diskurses
als Konventionen. Frickers Konzeption der epistemic injustice lasst
zwar Raum fiir eine Beriicksichtigung dieser Aspekte, reflektiert sie
jedoch nicht explizit und erscheint damit unterkomplex.

3.1.2 Vorurteile im social imaginary

Ein anderes Beispiel aus ,To Kill a Mockingbird® zeigt weitere As-
pekte auf, die bei Fricker unterkomplex bleiben. Tom Robinson
streitet vor Gericht nicht nur ab, Mayella Ewell vergewaltigt zu ha-
ben, er sagt zudem aus, dass Ewell versuchte, ihn zu kiissen.?'® Was

215 FRICKER, Epistemic Injustice, 24.
216 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 25.
217 FRICKER, Epistemic Injustice, 23.
218 Vgl. LEE, Mockingbird, 214.

144

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

diese Aussage im Kontext der rassistischen Gesellschaft bedeutete, in
der die Buchszene spielt, fasst Medina zusammen:

»Here the epistemic obstacle is the unimaginability of a white girl
coming on to a [rassistische Fremdbezeichnung]. Finch [der Anwalt
Robinsons; M.H.] is asking the jury to ascribe an incredible sort of
sexual agency to a white woman (the agency to initiate sexual activity!)
and a misplaced object of desire (a [rassistische Fremdbezeichnung]!).
And there is yet another hard-to-swallow proposition in the mix: that if
Mayella has not been abused by Tom, she must have been abused by her
own father. The jury is faced with the choice between an easy imagin-
able, ready-made scenario (a white girl being raped by a [Black man]),
and something unimaginable coupled with something imaginable but
shattering (the white girl desiring a Black man and being physically
abused and possibly raped by her own father).2?

Medina sieht die Ursache der epistemischen Ungerechtigkeit, die
Tom Robinson widerféhrt, nicht in erster Linie in einem verminder-
ten Glaubwiirdigkeitsurteil, sondern darin, dass die Aussagen, die
Robinson macht, fiir die damalige Gesellschaft unvorstellbar sind.
Zur Begriindung fithrt er den Begriff des social imaginary an. Medi-
na stellt dabei keine Verbindung zwischen dem social imaginary und
Identititsvorurteilen her, wie es Fricker macht??, sondern verweist
auf eine Wechselwirkung mit den kollektiven hermeneutischen Res-
sourcen. Das social imaginary enthalte ndmlich auch von Identitits-
vorurteilten geprégte Vorstellungen tiber das Verhalten von Personen
in Form von sogenannten Skripten:

»in this case the resistance to know (to open one's mind to alternative
possibilities and to ponder the available evidence fairly) comes from the
social imaginary (or from limitations herein). It is the social imaginary
that, in this case, breeds arrogance, laziness, and closed-mindedness.
The social imaginary produces active ignorance by circulating distor-
ted scripts about sexual desire according to which [rassistische Fremd-
bezeichnung] have a sexual agency out of control whereas white women

lack sexual agency:??!

219 MEDINA, Epistemology, 68.

220 Sie verwendet den Begriff, um zu zeigen, wie gesellschaftliche Bilder und
Vorstellungen auch das Glaubwiirdigkeitsurteil von Personen beeinflussen
koénnen, die nicht von den Bildern tiberzeugt sind (vgl. IT1.2.3).

221 MEDINA, Epistemology, 68.

145

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Skripte konnen in diesem Sinn als komplexe Vorurteile verstanden
werden, die einer bestimmten sozialen Gruppe nicht nur spezifi-
sche Attribute zuordnet, sondern spezifische Verhaltensmuster und
-abldufe. Sie haben stark normierenden Charakter und sind entspre-
chend auch als Verhaltenserwartungen anzusehen.

Im Kontext des Beispiels Tom Robinson gibt es ein Skript, das
sexuelle Attraktion und Handlungsfahigkeit von Ménnern und Frau-
en sowie von Schwarzen und Weiflen regelt: Dieses Skript sieht
weder vor, dass eine weifle Frau einen Schwarzen Mann attraktiv
findet, noch dass sie die Initiative in sexuellen Dingen ergreift.???
Dieses Skript verhindert, dass Robinson seine Erlebnisse, die dem
fundamental widersprechen, intelligibel kommunizieren kann. Fri-
cker reflektiert zwar den Einfluss sozialer Machtstrukturen darauf,
inwiefern eine Person zum Pool der geteilten hermeneutischen Res-
sourcen beitragen kann, allerdings beachtet sie nicht, dass die Res-
sourcen auch inhaltlich durch die gesellschaftlichen Machtverhilt-
nisse gepragt sind.??

An diesem Beispiel wird deutlich, dass die Kommunikation der
Erfahrungen Robinsons nicht einfach durch eine Liicke in den her-
meneutischen Ressourcen verursacht wird, sondern dadurch, dass
unpassende Ressourcen bzw. Deutungen die authentische Ubermitt-
lung der Erfahrung verhindern. Katharine Jenkins macht diesen
Mechanismus anschaulich, indem sie auf die Persistenz von Verge-
waltigungsmythen und Mythen tiber hédusliche Gewalt aufmerksam
macht. Obwohl das Strafrecht im US-amerikanischen Kontext, aus
dem Jenkins schreibt (und auch hier in Deutschland), eine Band-
breite an Tatkonstellationen und -kontexten beriicksichtigt, halten
sich nach wie vor hartnéckig u. a. Mythen {tiber den ,fremden Ver-
gewaltiger und den physischen Charakter von héduslicher Gewalt.
Diese Mythen konnen verhindern, dass Betroffene ihre Erfahrungen
als Vergewaltigung bzw. hdusliche Gewalt einordnen, wenn sie Ge-
walt durch nahe Bekannte oder Verwandte erleben oder sich diese
auf psychische Gewalt beschriankt, obwohl strafrechtliche Kategori-

222 Vgl. MEDINA, Epistemology, 68.

223 Manne verweist auf das Vorhandensein eines Opferskripts, das die Anerken-
nung Betroffener insbesondere von sozialen Ungerechtigkeiten an ein spezifi-
sches ,Opferverhalten” kniipft. Auch fiir Frauen, die Gewalt und Missbrauch
erfahren haben, trifft dieses Skript zu (vgl. MANNE, Down Girl, 351-372).

146

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

en fiir ihre Erfahrungen zur Verfiigung stehen. Zur Erklarung dieser
Widerspriichlichkeit zieht sie Sally Haslangers Unterscheidung zwis-
chen operativen und manifesten Konzepten heran: ,She uses the
term ‘manifest concept’ to refer to the explicit official or formal
definition, and the term ‘operative concept’ to refer to the implicit
definition that would be extrapolated from actual usage in a given
community.??* Operative Konzepte ergeben sich demnach aus der
tatsdchlichen Praxis einer Gruppe und sind damit nicht mit indivi-
duellen Verstindnissen zu verwechseln.2?> Jenkins macht mit dieser
Unterscheidung deutlich, dass das Vorhandensein eines umfassen-
den Konzepts, etwa im Recht, noch nicht darauf schlieflen lasst, dass
Individuen sich tatsdchlich auch dieses Konzepts bedienen kénnen.

Im Anschluss an die vorgebrachten diskurstheoretischen und epis-
temologischen Einwénde ist eine stirkere Reflexion der Zusammen-
hénge von testimonial und hermeneutical injustice bzw. hermeneu-
tischer Marginalisierung sowie dem Zusammenwirken von Identi-
tatsvorurteilen und sozialen Skripten anzustreben. Zudem mahnt
Haslangers Unterscheidung zwischen manifesten und operativen
Konzepten zur Vorsicht, offizielle Deutungsmuster wie Rechtsvor-
schriften nicht voreilig zu allgemein geteilten Ressourcen zu erkla-
ren.

3.1.3 Identity power

Fricker definiert soziale Macht als ,,practically socially situated capa-
city to control other’s actions, where this capacity may be exercised
(actively or passively) by particular social agents, or alternatively, it
may operate purely structurally”??°. Ausgehend von dieser Definition
unterscheidet sie zwei Formen der sozialen Macht: soziale Macht
durch soziale (aktionale) Koordination und soziale Macht, die von
einer imagindren sozialen Koordination abhingig ist, also vom
Vorhandensein kollektiver sozialer Vorstellungen.??” Der Einfluss
von Identitatsvorurteilen auf epistemische Prozesse kann als soziale
Macht im zweiten Sinne verstanden werden. ,Whenever there is an

224 JENKINS, Rape Myths, 195; vgl. HASLANGER, Resisting Reality, 365-380.
225 Vgl. JENKINS, Rape Myths, 195.

226 FRICKER, Epistemic Injustice, 13.

227 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 14.

147

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

operation of power that depends in some significant degree upon
such shared imaginative conception of identity [z. B. Geschlechtsid-
entitaten; M.H.], then identity power is at work.”??? Sie scheint dabei
allerdings nur die Macht im Blick zu haben, die durch bestehende
geteilte Identitdtsvorstellungen ausgeiibt werden kann. Etwa wenn
Geschlechtsidentitdt genutzt wird, um jemandem eine geringere
Glaubwiirdigkeit zu unterstellen. Dass Identitatsvorstellungen selbst
Konstruktionen aufgrund sozialer Machtverhéltnisse sind, und be-
reits die Zuschreibung einer bestimmten Identitit ein Akt der Macht
ist, scheint nicht oder nur kaum im Blick zu sein. So unterscheidet
sie zum Beispiel zwischen gerechtfertigten und ungerechtfertigten
Vorurteilen, zuldssigen und unzuldssigen Identitatszuschreibungen.
Eine Problematisierung von Identitatszuschreibungen und der epis-
temischen Gewalt, die diese auf die Subjekte ausiiben, bleibt jedoch
aus.??

Frickers Konzeption legt zudem nahe, dass die Macht bei den
jeweiligen Akteur:innen selbst liegt.23? Dies greift allerdings zu kurz,
da sie nur auf bestehende Identititskonstruktionen zuriickgreifen,
die wirksam sind, weil sie eine Geschichte haben und sie im Rah-
men von bestimmten Konventionen angewandt werden, die ihre
Wirksamkeit sicherstellen.

3.1.4 Intersektionale Faktoren

Auch auf dem Hintergrund intersektionaler Theorie erscheinen Fri-
ckers Ausfithrungen der beiden Formen der epistemic injustice et-
was kurz gegriffen.?! Intersektionale Uberlegungen lassen sich zwar
durchaus mit dem Konzept der epistemic injustice vereinen, werden
aber nicht explizit angesprochen. Dabei wiére es durchaus beden-
kenswert, inwiefern verschiedene Identitdtsmerkmale und ggf. damit
verbundene Diskriminierungen zusammenwirken und letztendlich
zu epistemic injustice filhren konnen. So ist etwa zu vermuten, dass
eine Kombination verschiedener Identititsmerkmale zu einem ver-
minderten Glaubwiirdigkeitsurteil fithrt, wiahrend Personen, die nur

228 FRICKER, Epistemic Injustice, 14.

229 Vgl. BUTLER, Kritik.

230 Vgl. FRICKER, Epistemic Injustice, 14.

231 So auch die Kritik von Manne (vgl. MANNE, Down Girl, 88f.).

148

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

einzelne Merkmale vorweisen, als zuverldssige Wissenssubjekte aner-
kannt werden. Zudem kénnten Intersektionen zu einer stirkeren Re-
duzierung des Glaubwiirdigkeitsurteils fithren oder mit spezifischen
Skripten verbunden sein. In der Fallstudie zu den Missbrauchsfil-
len in der Griindungsgeschichte der Franziskusschwestern Vierzehn-
heiligen wird es etwa eine interessante Frage sein, inwiefern die
Identitat der Betroffenen als Frauen, als Angehorige einer religidsen
Gemeinschaft und als Betroffene zu spezifischen Ausschliissen aus
Wissenspraktiken fiihren, die etwa Ordensméinner oder Laiinnen
nicht erleben, und ob hier spezifische Formen erkennbar sind, die
tiber eine Addierung der einzelnen Identitdtsvorurteile hinausgehen.

Dies betriftt nicht nur Formen der testimonial injustice, sondern
auch der hermeneutical injustice. Hier ist die Frage, welche Aussagen
von wem intelligibel kommuniziert werden konnen, auch unter in-
tersektionaler Perspektive zu betrachten. Eine spannende weiterfiih-
rende Frage wire hier, wie Personen, die aufgrund verschiedener
Identitatsmerkmale mit unterschiedlichen Liicken in der hermeneu-
tischen Ressource konfrontiert sind, von hermeneutical injustice be-
troffen sind.

Medina weist darauthin, wie wichtig es ist, die pluralen Bedingun-
gen, die zu epistemischer Ungerechtigkeit fithren, wahrzunehmen
und zu reflektieren:

sThere are different expressive resources available to different publics,
and there are different costs in breaking a silence that diverse publics
can face. This heterogenous plurality of hermeneutical predicaments
has to be captured in an analysis of hermeneutical injustice. Since the
obstacles and stakes in breaking a silence can be quite different for dif-
ferent groups, the proper analysis of unjust silences and hermeneutical
lacunae requires a thoroughgoing pluralistic approach?*

3.1.5 Responsibility

Ein Punkt, in dem sich viele Ansitze, die im Anschluss an die
Veréftentlichung von ,Epistemic Injustice” entstanden, von Frickers
Konzept unterscheiden, ist der Grad, in dem Personen fiir her-
meneutische Marginalisierung und hermeneutical injustice in die

232 MEDINA, Epistemology, 103.

149

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Verantwortung gezogen werden.?*3 Fricker sieht die Ursachen fiir
hermeneutische Marginalisierung und daraus resultierende herme-
neutical injustice rein in strukturellen Bedingungen. Hermeneutical
injustice entstehe immer durch eine Unzuldnglichkeit in den geteil-
ten hermeneutischen Ressourcen und trete nur dann auf, wenn die
Zuhorenden es tatsachlich nicht besser hétten wissen konnen, als die
Aussage der sprechenden Person als unverstandlich abzutun.?*

Diese Konzeption funktioniert, solange man von einer einzigen
kollektiven Ressource ausgeht. Geht man indes davon aus, dass es
mehrere Sets hermeneutischer Ressourcen gibt, der sich die sozialen
Gruppen unterschiedlich gut bedienen konnen, wird es komplizier-
ter.2* Denn wenn eine Gruppe zwar die Ressourcen hat, um eine
Erfahrung verstindlich zu kommunizieren, diese jedoch von der
dominanten Gruppe abgelehnt wird, weil es hier keine geeigneten
Ressourcen gibt oder Deutungen vorherrschen, die der Deutung der
anderen Gruppe widersprechen, ist zu fragen, ob die dominante
Gruppe es tatsdchlich nicht besser wissen kann oder es nicht besser
wissen will. Offensichtlich gibt es geeignete Ressourcen. In der do-
minanten Gruppe scheint es gleichwohl einen Widerstand zu geben,
sich diese Ressourcen anzueignen. Maren Behrensen formuliert in
Anschluss an Medina und Dotson:

~Wenn sich also hermeneutisch marginalisierte Personen kein Gehor
verschaffen konnen, dann liegt dies nicht allein an den Strukturen ihrer
Marginalisierung, sondern auch an der Unfahigkeit oder am Unwillen
ihrer Gespréachspartner*innen, die hermeneutische Marginalisierung

mitzudenken 236

Fricker selbst erkennt an, dass es immer eine Mdglichkeit gibt, sich
der Deutung der marginalisierten Gruppe zu 6flnen. Diese Moglich-
keit konzipiert sie allerdings als Tugend und damit als eine aufer-
gewohnliche Haltung, die tiber das hinausgeht, was man von ver-
antwortlichen epistemischen Akteur:innen normalerweise verlangen
konnte.

233 Vgl. DoTsoN, A Cautionary Tale; DoTsoN, Conceptualizing Epistemic Oppres-
sion; MEDINA, Epistemology; POHLHAUS, Relational Knowing.

234 Vgl. FRICKER, Preservation of Ignorance, 169, 175.

235 Vgl. Daukas, Epistemic Justice, 330f.; DOTsON, A Cautionary Tale, 31; MEDINA,
Epistemology, 101.

236 BEHRENSEN, Aufarbeitung, 178.

150

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

Medina u. a. pladiert dafiir, dass epistemische Akteur:innen auch
dafiir Rechenschaft ablegen miissen, ,how our communicative agen-
cy relates to the blind spots of our social practices (reinscribing
them, enacting them, etc.)?””. Thnen komme durchaus die Verant-
wortung zu, den Aussagen und Deutungen anderer mit einer gewis-
sen Sensibilitdt zu begegnen:

»In order to become hermeneutically responsible interlocuters, in our
communicative interactions, we are obligated to interrogate the limits
of our interpretative horizons and to expose ourselves to interpretative
challenges that may require extending or transforming the interpretative

resources available to us.”238

Entscheidend fiir die Frage der Verantwortlichkeit ist wohl, welche
Handlungsfdhigkeit man den Akteur:innen gegeniiber den struktu-
rell wirkenden Identitdtsvorurteilen und diskriminierenden Skripten
im social imaginary einrdumt bzw. wie bewusst im FEinzelfall die
Identitdtsvorurteile bzw. Skripte bedient werden, wie bewusst also
der Widerstand gegen die Deutungen der marginalisierten Gruppen
ist. Auch Fricker rdumt ein, dass die Grenzen hier manchmal flie-
end sind:

“The slippery slope to bad faith and self-interested or plain lazy denial
is an ever-present factor in situations where the nascent content of
the attempted communication is potentially challenging to the hearer’s
status or, for whatever other reason, outside of their epistemic comfort

zone.”??

Thr Anliegen ist es insbesondere auf Fille der hermeneutical injusti-
ce hinzuweisen, die gerade ohne Absicht und in der Regel ohne
Schuld vonstattengehen (wobei das eine nicht unbedingt das ande-
re impliziert)?* und deren Ursache in einer Unzuldnglichkeit der
hermeneutischen Ressourcen liegt. Um verschiedene Formen episte-
mischer Ungerechtigkeit verstehen und voneinander unterscheiden
zu kénnen, wie es fiir die Fallstudie in der vorliegenden Arbeit nétig
sein wird, ist eine Reflexion von Verantwortlichkeit und Widerstand
dagegen unerldsslich. Dies soll im folgenden Kapitel ausfiihrlicher

237 MEDINA4, Epistemology, 110f.

238 MEDINA, Epistemology, 11.

239 FRICKER, Evolving Concepts, 55.

240 Der Frage nach Schuld und Verantwortlichkeit widmet sich Fricker ausfithr-
lich in einem eigenen Beitrag (vgl. FRICKER, Fault and No-Fault).

151

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

geschehen, wenn auch Formen epistemischer Ungerechtigkeit vor-
gestellt werden, die nicht Frickers enger Definition von epistemic
injustice entsprechen.

3.2 Weitere und verwandte Formen der epistemischen
Ungerechtigkeit

Frickers Anliegen, eine enge Definition fiir ein sehr spezifisches Pha-
nomen epistemischer Ungerechtigkeit vorzulegen, wurde oft miss-
verstanden. So konkretisierte sie in einem Beitrag von 2019 ihr
Vorhaben, ein Phdnomen zu beschreiben, ,that is easy to miss,
and in need of a name“?. Vielfach wurde ihr Ansatz aber rezi-
piert, als ob es ein Vorschlag zu einer umfassenden Konzeption
epistemischer Ungerechtigkeit sei, und wurde auf dieser Grundla-
ge haufig kritisiert. Dotson wirft Fricker etwa vor, dass sie sich
selbst der epistemischen Unterdriickung schuldig mache, da sie ein
geschlossenes System anwende, um epistemische Ungerechtigkeiten
zu beschreiben, das keine Méglichkeit der Thematisierung weiterer
Ungerechtigkeitsformen beinhalte.*> Wie oben erwahnt, trifft es zu,
dass Fricker nur sehr begrenzte Phanomene beschreibt; der Vorwurf
geht gleichwohl ins Leere, da - nimmt man insbesondere Frickers
Ausfithrungen in ,,Evolving Concepts of Epistemic Injustice” ernst —
es nicht ihr Anliegen war, ein umfassendes Konzept epistemischer
Ungerechtigkeit vorzulegen. Vielmehr legt sie ein Konzept epistemi-
scher Ungerechtigkeit auf einer bestimmten Ebene dar, die sich vor
allem dadurch auszeichnet, dass die Ungerechtigkeit unbewusst und
unabsichtlich zugefiigt wird. Die Kritik, die an ihrem Konzept der
epistemic injustice geduflert wurde, ist also nicht unberechtigt, kann
jedoch mehr als wertvolle Fortsetzung des wissenschaftlichen Dis-
kurses zu epistemischer Ungerechtigkeit verstanden werden als als
Kritik am Zuschnitt von Frickers Konzeption. Dadurch, dass sich
Fricker selbst dezidiert mit den Grenzen ihrer Definitionen ausein-
andersetzt und aufzeigt, wo Uberschneidungen bzw. Uberginge zu
anderen verwandten Phanomenen liegen, ermdoglicht sie gerade das
Weiterdenken und die Entwicklung angrenzender Konzeptionen. Im

241 FRICKER, Evolving Concepts, 53.
242 Vgl. DoTsoN, A Cautionary Tale, 25.

152

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

Folgenden werden die Formen epistemischer Ungerechtigkeit vorge-
stellt, die Fricker und andere entwickelt haben, um einen méglichst
umfassenden Uberblick iiber das Feld epistemischer Ungerechtigkei-
ten zu erhalten. Dies trdgt dazu bei, unterschiedliche Formen der
epistemischen Ungerechtigkeit in den Quellen zu den Missbrauchs-
téallen in der Griindungsgeschichte der Franziskusschwestern erken-
nen zu kénnen. Zugleich kann eine Auseinandersetzung mit angren-
zenden Formen dazu dienen, das Verstdndnis von epistemic injustice
in der spezifischen Konzeption Frickers zu schérfen.

3.2.1 Glaubwiirdigkeitsiiberschuss

Ausgehend von Frickers Uberlegungen zu testimonial injustice weist
Medina auf eine spezifische Form epistemischer Ungerechtigkeit
hin, die durch Glaubwiirdigkeitsiiberschiisse entsteht. Er kritisiert
Fricker dahingehend, dass sie ihre Konzeption der epistemic injustice
ausschlieflich von den negativen Auswirkungen fiir die Sprechen-
den her vornimmt. Dies fiihre insbesondere bei ihrer Definition von
testimonial injustice zu Verkiirzungen. Fricker iibersehe hier, dass

»[c]redibility judgements have effects (both proximal and distal) not
only on their recipients, but also on others involved in the interaction as
well as others indirectly related to it (predecessors and successors of the
exchange).“?*?

Damit widerlegt Medina Frickers These, dass Glaubwiirdigkeits-
tiberschiisse keine epistemische Ungerechtigkeit beinhalten. Tatsach-
lich erfahre die Person, der das Ubermafd an Glaubwiirdigkeit zuge-
schrieben wird, keine epistemische Ungerechtigkeit. Das Ubermaf}
an Glaubwiirdigkeit, das ihr zugeschrieben wird, kann jedoch ande-
ren Personen, die am Diskurs beteiligt sind und die widersprechende
Aussagen vornehmen, zum Nachteil werden. Somit haben Glaub-
wiirdigkeitsurteile einen komparativen und kontrastiven Charakter,
den Fricker nicht beachtet.?** Haufig sind es nicht die Zweifel an der
Glaubwiirdigkeit einer von Identititsvorurteilen betroffenen Person
allein, die zu testimonial injustice fithren, sondern erst der Vergleich
mit einer glaubwiirdiger erscheinenden am Diskurs beteiligten Per-

243 MEDINA4, Epistemology, 61.
244 Vgl. MEDINA, Epistemology, 61; vgl. auch IIL.3.1.1.

153

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

son, der zu ihrer Ablehnung als Wissenssubjekt fiihrt. Ein Beispiel
dafiir findet sich auch in den Quellen zur Griindungsgeschichte der
Franziskusschwestern Vierzehnheiligen (vgl. V.3.5.2).

In ,Down Girl“ greift Kate Manne die Gerichtsszene aus ,To Kill
a Mockingbird auf und zeigt, wie der Glaubwiirdigkeitsiiberschuss
der weiflen Mayella Ewell dazu beitragt, dass Tom Robinsons Aussa-
ge abgelehnt wird.?*> Sowohl Robinson als auch Ewell sind aufgrund
ihrer Identitdt mit erheblichen Stereotypen konfrontiert, sodass das
Maf3 an Glaubwiirdigkeit, das ihnen entgegengebracht wird, nicht
gerade hoch ist. Da eine weifSe Frau in der rassistischen Ideologie
der USA des Jahres 1935 allerdings deutlich iiber einem Schwarzen
Mann stand, wird ihr geglaubt — und das trotz starker Beweise
zugunsten von Robinson. Spinnt man das Romanbeispiel weiter
und nimmt an, dass es einen Augenzeugen der weifSen Oberschicht
gab, der wiederum eine andere Aussage macht, kann davon ausge-
gangen werden, dass seine Aussage wiederum Ewells vorgezogen
worden wire. Dieses Beispiel zeigt deutlich den komparativen und
kontrastiven Charakter von Glaubwiirdigkeitsurteilen, den Medina
ins Spiel bringt. Eine Analyse epistemischer Ungerechtigkeit darf
demzufolge nie nur die Identitit der sprechenden Person und die
damit verbundenen Stereotype analysieren, sondern muss auch die
soziale Stellung der {ibrigen am Diskurs Beteiligten einbeziehen.
Versteht man den Diskurs nicht nur als konkretes kommunikatives
Geschehen zwischen mehreren raumlich verbundenen Personen zu
einem bestimmten Zeitpunkt, sondern als diachrones Geschehen,
sind auch die Personen zu bedenken, die das Sprechen tber das
Thema in anderen rdumlichen oder zeitlichen Kontexten geprigt
haben.

Medinas Ausfithrungen zu epistemischer Ungerechtigkeit durch
Glaubwiirdigkeitsiiberschuss stellen eine wichtige Ergédnzung zu Fri-
ckers Definition der epistemnic injustice dar und kénnen als besonde-
re Auspragung der testimonial injustice verstanden werden.

245 Vgl. MANNE, Down Girl, 304.

154

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden
3.2.2 Testimonial smothering

Dotson legt 2011 in ,Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices
of Silencing” ein eigenes Konzept epistemischer Ungerechtigkeit,
basierend auf Hornsbys Verstindnis von Sprechakten, vor. Deren
Ansatz basiert auf der Annahme, dass eine erfolgreiche Kommuni-
kation in erster Linie von den Zuhdrenden abhingig sei. Jede:r
Sprecher:in habe das Anliegen, gehort zu werden: ,,In short, to com-
municate we all need an audience willing and capable of hearing
us?46 Dabei bleibt die Erfiillung des Anliegens, gehort zu werden,
fir die:den Sprechenden immer ein Stiick weit unverfiigbar, da sie
nicht erzwungen werden kann.?#” Ein Sprechakt scheitert, wenn die
Zuhorenden diese angestrebte Reziprozitat verweigern, also nicht
die gewiinschte Reaktion auf den Sprechakt zeigen. Die Verweige-
rung der Reziprozitit von Sprechakten, die dazu fiihrt, dass das
Wissen von marginalisierten Gruppen ausgegrenzt und ausgeldscht
wird, versteht Dotson mit Spivak als Form der epistemic violence.?*8
Die Reziprozitit kommunikativer Geschehen wird insbesondere
an Dotsons Ausfithrungen zum ,testimonial smothering® (von engl.
to smother: ersticken, unterdriicken) deutlich, das sie als eine von
zwei Formen der epistemic violence beschreibt:?* ,Testimonial smo-
thering, ultimately, is the truncating of one's own testimony in order
to insure that the testimony contains only content for which one's
audience demonstrates testimonial competence:?>® Ohne den Begriff
zu verwenden weist Fortune in ihrer Einleitung zu ,,Sexual Violence.
The Unmentionable Sin“ auf die Rolle von Mechanismen des testi-

246 DoTsoN, Tracking, 238.

247 Vgl. DoTsoN, Tracking, 238.

248 Vgl. DotsoN, Tracking, 236 Spater verwendet sie den Begriff der epistemic
oppression (vgl. DoTsoN, A Cautionary Tale; DoTtsoN, Conceptualizing Epi-
stemic Oppression).

249 An dieser Stelle wird die Form des testimonial quieting nicht weiter ausgefiihrt,
die weitgehend Frickers Definition der testimonial injustice entspricht: ,The
problem of testimonial quieting occurs when an audience fails to identify a
speaker as a knower” (DoTsoN, Tracking, 242). Das verhdngnisvolle Unwissen,
das die Reziprozitit des Sprechakts vereitelt, bezieht sich hier auf die Identitat
der:des Sprechenden, die:der nicht als Triger:in von Wissen anerkannt wird,
und zwar - so konkretisiert Dotson weiter — aufgrund von falschen, negativen
Stereotypen (vgl. DoTsoN, Tracking, 243).

250 DortsoN, Tracking, 244.

155

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

monial smothering beim Sprechen iiber Missbrauch in Religionsge-
meinschaften hin:

»Seldom does it occur to a pastor that the reason he does not hear about
his congregations experiences of sexual violence is that he has made it
clear that he is not prepared to hear or is unable to be of assistance.
Ironically, we have not heard about sexual violence in the Church because
we have not spoken about it">>!

Interessant sind auch Dotsons Ausfithrungen zu den Bedingungen,
unter denen Betroffene ihre Zeugnisse selbst beschneiden. Dotson
macht drei Umstdnde aus, die eng miteinander verbunden seien:

»The three circumstances are: 1) the content of the testimony must be
unsafe and risky; 2) the audience must demonstrate testimonial incom-
petence with respect to the content of the testimony to the speaker;
and 3) testimonial incompetence must follow from, or appear to follow

f . . . “252
rom, pernicious ignorance.

Unter unsicherem Wissen, das Bestandteil der ersten Bedingung ist,
fasst Dotson Wissen, das von den Zuhorenden mit grofier Wahr-
scheinlichkeit nicht als vollstindig verstindlich wahrgenommen
wird und das dazu fithren kdnnte, falsche Auffassungen und Vorur-
teile zu bestarken.>® Ein pragnantes Beispiel liefert Collins, die eine
Ursache fiir das Schweigen Schwarzer Frauen iiber sexualisierte Ge-
walt innerhalb der Schwarzen Community in ,racial solidarity“?>*
sieht. Wie Medina richtig feststellt, schwiegen die Frauen nicht, ,be-
cause they did not have a language or a context to do it, but because
of distrust of non-black publics and because of fear of deepening
sexual stigmatization of black men”>.

Im zweiten Punkt fithrt sie den Begrift der testimonial incompe-
tence ein, also die Unfihigkeit der Zuhérenden, das Gesagte richtig
einzuordnen. Dies wird z. B. durch Mikroaggressionen bzw. Mikro-
abwertung ausgestrahlt. Darunter versteht man fiir marginalisierte
Gruppen alltagliche diskriminierende (z. B. rassistische oder sexisti-

251 FORTUNE, Sexual Violence, xi.

252 DortsoN, Tracking, 244.

253 Vgl. Dotson, Tracking, 244.

254 CoLLIns, Black Feminist Thought, 125.
255 MEDINA, Epistemology, 102.

156

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

sche) Beleidigungen, die héufig unabsichtlich durch Sprache oder
Verhalten vermittelt werden.256

Testimonial Smothering kann - insofern die Inkompetenz auf
Seiten der Horenden unabsichtlich besteht — als eine Form der
vorauseilenden bzw. pre-emptive hermeneutical injustice verstanden
werden, wenn eine Person in der Erwartung einer hermeneutical
injustice ihr Wissen fiir sich behalt.?” Damit erspart sich die be-
troffene Person die Degradierung in der konkreten Situation des
Wissensaustauschs, hat aber mit den gleichen praktischen und epis-
temischen Folgen zu rechnen, wie bei einer zentralen Form der her-
meneutical injustice. Dotson kann nicht nur herangezogen werden,
um Frickers Konzept um eine Dimension hermeneutischer Unge-
rechtigkeit zu erweitern. Ihre Ausfithrungen geben dariiber hinaus
wichtige Einblicke in die Mechanismen epistemischer Praktiken und
sind damit unerldsslich insbesondere mit Blick auf die Frage nach
einer guten epistemischen Praxis bzw. tugendhaften epistemischen
Akteur:innen, was auch fiir die Analyse der Missbrauchsfille durch
den Griinder der Franziskusschwestern fruchtbar gemacht werden
kann.

3.2.3 Willful ignorance

Gaile Pohlhaus Jr. setzt sich in einem Aufsatz mit dem Titel ,Rela-
tional Knowing and Epistemic Harm“ aus dem Jahr 2012 mit dem
Widerstand dominanter Gruppen gegen das Wissen Marginalisier-
ter und mit der Verantwortlichkeit der Akteur:innen an Phénome-
nen epistemischer Ungerechtigkeit auseinander. Sie unterstiitzt die
Grundannahme der Sozialepistemologie, die auch fiir Fricker zentral
ist, dass Wissen immer als situiertes Wissen zu verstehen ist, das

256 Vgl. DotsoN, Tracking, 246. Der Begrift wurde mit Blick auf die Erfahrungen
von People of Colour wie folgt geprigt: ,Racial microaggressions are brief and
commonplace daily verbal, behavioral, or environmental indignities, whether
intentional or unintentional, that communicate hostile, derogatory, or negative
racial slights and insults toward people of color. Perpetrators of microaggres-
sions are often unaware that they engage in such communications when they
interact with racial/ethnic minorities” (SUE et al., Racial Microaggressions,
271). Weiterfithrend vgl. auch SUE, Micoraggressions; ZAcK, Ethics, 132-135.

257 Vgl. Frickers Ausfilhrungen zur pre-emptive testimonial injustice: FRICKER,
Epistemic Injustice, 130.

157

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

stark durch die soziale Position und den Kontext der Wissenden ge-
pragt ist. Gegen eine Verabsolutierung dieses Wissensverstandnisses
wendet sie jedoch ein, dass Wissen gleichzeitig notwendigerweise
interdependent sei:

“[I]n order to know the world in which she is situated the knower needs
to make sense of her experiences via interdependently held epistemic re-
sources; she cannot just hold true beliefs about the world without being
able to demonstrate that they are true, let alone without being able to
formulate the beliefs themselves. On the other hand, the standards and
concepts that knowers hold interdependently are not de facto the right
standards or adequate concepts for making sense of the experienced
world; the right standards and adequate concepts must fit to and make
sense of the experienced world.?>8

Wissen ist demnach immer darauf angewiesen, dass es in seiner
Qualitat als Wissen von anderen anerkannt wird, es muss sich an-
deren gegeniiber als wahr erweisen lassen. Pohlhaus sieht es gewis-
sermaflen als Pflicht der Zuhorenden, sich in eine Beziehung ,of
true epistemic interdependence“?® mit der sprechenden Person zu
begeben.

Pohlhaus rekurriert ebenfalls auf die Gerichtsszene in ,To Kill a
Mockingbird®, um dies zu erlautern. Oben wurde bereits erldutert,
dass Frickers Interpretation als testimonial injustice zu kurz greift,
weil sie weder den Einfluss des Glaubwiirdigkeitsiiberschusses der
weiflen Biirger:innen, noch die Rolle von Konventionen und gesell-
schaftlichen Skripten fiir die Ablehnung von Robinsons Aussage
beriicksichtigt. Pohlhaus sieht hier jedoch einen weiteren Mechanis-
mus epistemischer Ungerechtigkeit am Werk, der von Frickers epis-
temic injustice nicht erfasst wird. Denn sie mdchte die Situiertheit
des Wissens nicht als Entschuldigung fiir das epistemisch ungerechte
Handeln der weifSen Zuhorer:innenschaft gelten lassen. Obwohl ihr
Denken und ihre Glaubwiirdigkeitsurteile durch die sozialen Macht-
strukturen gepragt sind, sieht Pohlhaus die Ablehnung der Aussage
Robinsons nicht als ihre einzige Handlungsoption an: ,,[I]gnorance
is not something to which one is doomed because of social position,
but rather something one chooses to maintain:?®* Wie das Beispiel

258 PoHLHAUS, Relational Knowing, 719.
259 POHLHAUS, Relational Knowing, 726.
260 PoHLHAUS, Relational Knowing, 731.

158

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

von Atticus Finch und seiner Tochter Scout zeigt, ist es fiir weifle
Menschen durchaus méglich, sich die Ressourcen anzueignen, um
Robinson zu verstehen und ihm glauben zu kénnen. Rein seman-
tisch ist seine Mitleidsbekundung fiir die Zuhérenden verstindlich.
Die Biirger:innen von Maycomb County sind lediglich nicht im
Stande zu denken, dass es sich hier um eine Gefiihlsregung handelt,
die auch Schwarze Menschen gegeniiber Weiflen empfinden. Was
Atticus und seine Tochter von den anderen Zuhdrenden unterschei-
det, sei, so Pohlhaus, dass sie sich der Interdependenz des angebo-
tenen Wissens nicht verweigern, d. h. sich wirklich bemiihen, die
Bedeutung von Robinsons Worten zu erfassen und sie aus seiner
Erfahrungswelt heraus zu verstehen.26!

Pohlhaus fithrt ein weiteres Beispiel an, um zu zeigen, dass es
in Féllen epistemischer Ungerechtigkeit hdufig einen aktiven Wider-
stand der Zuhérenden gegen das geduflerte Wissen gibt. So verweist
sie darauf, dass die Einfithrung des Begriffs ,date rape“ noch nicht
automatisch dazu fiithrte, dass das dahinterstehende Phanomen an-
erkannt und der Begriff verwendet wurde.?6? Hier wurde eine episte-
mische Ressource geschaffen, um eine bestimmte Gewalterfahrung
in Worte zu fassen. Potenziellen Hoérer:innen von Berichten {iber
»date rape“?®® stehen damit alle notigen Ressourcen zur Verfiigung,
um die Berichte zu verstehen. Es gibt gleichwohl einen aktiven
Widerstand gegen dieses Wissen, der sie diese Ressourcen nicht
anwenden ldsst und das Unwissen {iber diese Form der Gewalt
willentlich fortsetzt. Pohlhaus nennt dieses willentlich aufrechterhal-
tene Unwissen willful hermeneutical ignorance und sieht es in seiner
Intentionalitdt deutlich von Frickers hermeneutical injustice unter-
schieden.?6* Auch Fricker unterscheidet hermeneutical injustice klar
von bestimmten Formen der motivierten Ignoranz (im folgenden
Zitat white ignorance?®®):

261 Vgl. PoHLHAUS, Relational Knowing, 730.

262 Vgl. POoHLHAUS, Relational Knowing, 724.

263 Der Begriff wird verwendet, um sexuelle Ubergriffe bzw. Vergewaltigungen zu
bezeichnen, die im Rahmen von ansonsten einvernehmlichen Verabredungen
begangen werden.

264 Vgl. POHLHAUS, Relational Knowing, 734 Fn. 6.

265 ,Most generally speaking, ‘white ignorance’ is a racialized form of ideological
thinking. It names a certain kind of collective interested or motivated cognitive
bias in what social interpretations and/or evidence for such interpretations a

159

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

,»First, white ignorance is normally epistemically culpable; and, second,
it does not generally involve any paucity of concepts on anyone’s part.
By contrast, in a case of hermeneutical injustice the uncomprehending

hearer is normally epistemically nonculpable; and there is always, defin-

itively, a paucity of shared concepts.26¢

Entscheidend fiir die Definition der hermeneutical injustice ist dem-
nach sowohl, dass das Unrecht unintentional zugefiigt wurde, als
auch dass es eine Liicke oder Unzuldnglichkeit in den geteilten her-
meneutischen Ressourcen gibt. Im Gegensatz zu Fallen der willful
hermeneutical ignorance wird die Liicke in den hermeneutischen
Ressourcen also nicht willentlich aufrechterhalten. Die Person, die
die hermeneutical injustice zufiigt, kann, solange sie nicht ein aufler-
ordentliches Maf3 epistemischer Tugend und Reflexion mitbringt,
tatsachlich nicht wissen, dass ihre Ressourcen Liicken aufweisen,
die ihre Wahrnehmung auf diskriminierende Weise beeinflussen. Im
Einzelfall zu unterscheiden, ob es sich um hermeneutical injustice
oder willful hermeneutical ignorance handelt, ist nicht einfach. Denn
auch die Tatsache, dass wider besseres Wissen an unzuldnglichen
hermeneutischen Ressourcen festgehalten wird, ist meist nicht re-
flektiert. Medina argumentiert, dass auch diese Formen der episte-
mischen Ungerechtigkeit resilient sind, in dem Sinn, dass sie ihre
Intentionalitat verschleiern. Er spricht dann von ,active ignorance”
und meint damit

»the kind of ignorance that is capable of protecting itself, with a whole
battery of defense mechanisms (psychological and political) that can
make individuals and groups insensitive to certain things, that is,
numbed to certain phenomena and bodies of evidence and unable to

learn in those domains. ‘%67

Active ignorance sei als eine Form der ,meta-ignorance® zu verste-
hen, die sich in epistemischen Haltungen wie Arroganz, Faulheit
und Engstirnigkeit zeige, die ein Beharren im Unwissen iiber z. B.
soziale Ungerechtigkeiten rechtfertigen.?’ An anderer Stelle spricht

racially dominant group attends to and integrates into the rest of their beliefs
and deliberations.“ (FRICKER, Preservation of Ignorance, 170).

266 FRICKER, Preservation of Ignorance, 170.

267 MEDINA, Epistemology, 58.

268 Vgl. MEDINA, Epistemology, 58.

160

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

er auch von ,meta-blindness“2® Die Akteur:innen wiirden eine
Unsensibilitdt gegeniiber der eigenen Unsensibilitit ausbilden, die
dazu fithrt, dass das Wissen bestimmter sozialer Gruppen nicht als
solches anerkannt werde. Er konkretisiert: ,,[W]e are not just talking
about a regular lack of empathy, but an antipathy that protects itself
in such a way that it does not appear to the subject or to the group as
a lack of sensibility of any sort.270

Trotz der Schwierigkeit, willentliche Formen der epistemischen
Ungerechtigkeit von unwillentlichen Formen zu unterscheiden, ist
eine theoretische Unterscheidung wichtig, um die dahinterliegenden
Mechanismen zu verstechen und um mit den Widerstinden und
Resilienzen der verschiedenen Formen rechnen zu kénnen.?”!

3.2.4 Gewalt der Reprisentation

Die Reprisentation sozialer Erfahrungen wird bei Fricker nicht di-
rekt thematisiert, geht es ihr doch immer um den Austausch zwi-
schen Sprecher:in und Zuhérenden. Haufig zeigt sich epistemische
Ungerechtigkeit jedoch nicht nur im direkten Austausch, sondern
auch wenn die Zuhorenden das Wissen weitergeben oder Dritten
gegeniiber eine Deutung des Gehdrten vornehmen. Manchmal wird
die Ungerechtigkeit vielleicht auch erst hier offenbar, da die Zuho-
renden zunichst den Eindruck machten, das angebotene Wissen
zu glauben und verstanden zu haben. So kann sich die epistemi-
sche Ungerechtigkeit im Austausch mit Dritten erneut manifestieren
und bekommt eine weitere Dimension, die es rechtfertigt, hier von
einer eigenen Form der Gewalt oder Ungerechtigkeit zu sprechen.
Denn in einem System, in dem bestimmte Gruppen politisch, sozial

269 MEDINA, Epistemology, 76. Ein Begriff, der hinsichtlich seiner pejorativen
Verwendung kritisiert werden muss und den Medina zumindest insofern
selbst problematisiert, dass sich Menschen mit Sehbehinderung durchaus ihrer
Grenzen bewusst seien.

270 MEDINA, Epistemology, 81.

271 Das Phanomen der willful hermeneutical ignorance legt eine Auseinander-
setzung mit weiteren Ansétzen der epistemologies of ignorance nahe (z. B.:
TuANA/SULLIVAN, Feminist Epistemologies). Eine Auseinandersetzung mit die-
sen Theorien scheint vielversprechend fiir die Erforschung des Sprechens
und Schweigens tiber Missbrauch an erwachsenen Frauen in der katholischen
Kirche, kann hier allerdings nicht ausfiihrlich erfolgen.

161

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

und epistemisch marginalisiert sind, sind die Angehdrigen dieser
Gruppen in besonderer Weise darauf angewiesen, dass ihre Anlie-
gen gehort, verstanden und den dominanten Gruppen tbermittelt
werden. Nun kann es sein, dass die Ubermittler:innen, die sich zwi-
schen den beiden Gruppen bewegen, nicht intelligibel erscheinen,
da sie sich der Ressourcen der marginalisierten Gruppe bedienen.
In diesem Fall sind sie von der gleichen epistemischen Ungerechtig-
keit betroffen wie die Marginalisierten. Oder die Ubermittler:innen
sind selbst nicht in der Lage (nicht fahig oder nicht gewillt) die
Anliegen der marginalisierten Gruppe zu verstehen.?”? Sie fligen den
marginalisierten Personen damit eine epistemische Ungerechtigkeit
zu, die bereits in der direkten Kommunikation auftritt und sich
erneut manifestiert, wenn sie das zu iibermittelnde Wissen in einer
durch ihre unzuldnglichen epistemischen Ressourcen beeintréchtig-
ten Form wiedergeben. Spivak hatte darauf aufmerksam gemacht,
dass das Wissen Subalterner nicht zu représentieren ist, da die Privi-
legien eine authentische Wiedergabe des Wissens verhindern.?’? Die
Konzepte der epistemischen Ungerechtigkeit zeigen auf, wie sich die
sozialen und politischen Machtverhaltnisse konkret auf die Kommu-
nikation von Wissen auswirken und diese vielfach beschranken bzw.
verhindern. Hier wird die Verflechtung der unter 1.2.1 differenzier-
ten Verstdndnisse epistemischer Gewalt deutlich: Bei epistemischer
Ungerechtigkeit geht es in der Regel um Phénomene, die sich im
konkreten zwischenmenschlichen Wissensaustausch zutragen. Die
Ansitze epistemischer Ungerechtigkeit reflektieren dabei die Rele-
vanz geteilter epistemischer Ressourcen fiir diese Interaktionen und
beriicksichtigen damit auch die Ausgrenzung bestimmter Wissens-
formen und -traditionen. Der koloniale Kontext ist hier als ein
wichtiges Feld zu sehen, das durch das starke Macht- und Unterdrii-
ckungsverhiltnis hochst anfillig fiir epistemische Ungerechtigkeiten
ist.

272 Spivak ist sehr pessimistisch, was die Kommunizierbarkeit subalternen Wis-
sens an und durch Mitglieder dominanter Gruppen oder auch nur Grenz-
ginger:innen zwischen den Gruppen angeht (vgl. Sprvak, Can the Subaltern
Speak, 121, 127).

273 Vgl. Sprvak, Can the Subaltern Speak.

162

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden
3.2.5 Manipulation und external resistance

Mit willful hermeneutical ignorance wurde bereits eine Form der
epistemischen Ungerechtigkeit thematisiert, bei der man den Té-
ter:innen eine gewisse Absicht unterstellen muss. Allerdings wird
durch bestimmte epistemische Haltungen und Argumentationsmus-
ter versucht, diese Absicht zu rechtfertigen und/oder zu verschleiern.
Eine ungerechtfertigte Ablehnung von Wissen kann auch deutlich
aktivere und explizitere Formen annehmen. Medina unterscheidet
sinternal“ and ,external negative resistance*?’4, wobei internal resis-
tance Formen von hermeneutical injustice und willful hermeneutical
ignorance umfasst, wihrend external resistance sich in ,different
kinds of censorship, taboos and cognitive prohibitions?”> zeigen
kénne. Hier handelt es sich also um verduflerten und in unterschied-
lichen Graden institutionalisierten Widerstand gegen bestimmte
Formen, Inhalte und Subjekte des Wissens.

Fricker spricht von ,deliberate interpersonal manipulations of
credibility relations“?’%, wenn eine Person entgegen besseren Wis-
sens eine andere Person nicht als glaubwiirdiges Wissenssubjekt
anerkennt. Dies ist eine Strategie, die hdufig von Téter:innen oder
Mitwissenden angewandt wird. So werden Betroffene bewusst z. B.
als unglaubwiirdig dargestellt, um zu verhindern, dass man ihrer
Aussage ernst nimmt.?”” Fricker sieht hierin keine epistemic injustice,
da das Wissenssubjekt in seiner Kompetenz anerkannt wird. Die
Manipulation erfolge, gerade weil der Person zugetraut wird, als
glaubwiirdiges Wissenssubjekt aufzutreten, und dies aus Perspektive
der Tiéter:innen oder Mitwissenden dringend zu verhindern ist.?’8

Eine Form der bewussten Manipulation, auf die hier ausfiihrli-
cher eingegangen werden soll, ist das Phanomen des gaslighting,
das in den letzten Jahren mediale Aufmerksamkeit erlangt hat, im
therapeutischen Bereich aber bereits seit den 1980er Jahren geldufig
ist.?” Der Begrift selbst wurde in Anlehnung an ein Theaterstiick

274 MEDINA, Epistemology, 56.

275 MEDINA, Epistemology, 56.

276 FRICKER, Evolving Concepts, 54.
277 Vgl. Gysi, Fiinf Konzepte, 78.

278 Vgl. FRICKER, Evolving Concepts, 54.
279 Vgl. ABRAMSON, Turning up, 2.

163

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

von Patrick Hamilton gebildet, das unter dem Namen ,Gas Light 8
aufgefiihrt wurde, und bezeichnet ,a form of emotional manipula-
tion in which the gaslighter tries (consciously or not) to induce in
someone the sense that her reactions, perceptions, memories and/or
beliefs are not just mistaken, but utterly without grounds — paradig-
matically, so unfounded as to qualify as crazy 2% Gaslighting stellt
eine massive Untergrabung der epistemischen Handlungsfahigkeit
dar, in dem Sinne dass ,[g]aslighting is, even at this level, quite
unlike merely dismissing someone, for dismissal simply fails to take
another seriously as an interlocutor, whereas gaslighting is aimed at
getting another not to take herself seriously as an interlocutor?2.
Insofern gaslighting mit dem Ziel angewandt wird, den Status des
Gegeniibers als Wissenssubjekt derart zu unterminieren, dass das
Gegeniiber sich selbst nicht mehr als solches wahrnimmt, ist es als
Form der psychischen Manipulation anzusehen.?$® In letzter Kon-
sequenz fithrt gaslighting dazu, dass Betroffene sich selbst aus Pro-

280 Das Theaterstiick, das auch in zwei gleichnamige Kinofilme umgesetzt wurde,
handelt davon, wie Jake Manningham seine Frau Bella manipuliert und in
ihrer eigenen Wahrnehmung massiv verunsichert. Sie gipfeln in seinen Ver-
suchen, Bella Manningham weiszumachen, dass sie psychisch instabil sei und
zeigt sich insbesondere in den Diskussionen des Ehepaars iiber das Gaslicht
in ihrem Schlafzimmer. Bella Manningham hatte beobachtet, dass das Licht
schwicher wurde, wenn Jake abends das Haus verlief$ — ein Zeichen dafiir, dass
im Haus ein anderes Gaslicht entziindet wurde - und wieder stiarker wurde,
kurz bevor er zuriickkam. Jake gelang es seiner Frau einzureden, dass sie sich
das nur einbildete. Es stellt sich jedoch heraus, dass Bella Manninghams Ehe-
mann ein Juwelendieb war, der die frithere Besitzerin des Hauses umgebracht
hatte, um sie ihrer Juwelen zu bestehlen. Er hatte diese allerdings nie gefunden
und suchte sie deshalb nachts auf dem Dachboden. Bellas Wahrnehmungen
waren also akkurat, durch die Manipulationen ihres Ehemanns hatte sie ih-
nen gleichwohl nicht getraut und sich eine eigene Konklusion, nach der ihr
Ehemann nachts im Haus umherschlich, verboten. Fiir eine ausfiihrlichere
Auseinandersetzung mit dem Phanomen und den Strategien des Gaslighting in
diesem Stiick vgl. MANNE, Entitled, 145-149.

281 ABRAMSON, Turning up, 2.

282 ABRAMSON, Turning up, 2.

283 Rachel McKinnon geht dagegen davon aus, dass gaslighting sowohl psychisch
manipulative als auch epistemische Formen annehmen kann (vgl. McKINNON,
Allies, 168). Was sie als epistemische Form des gaslighting beschreibt, kann
indes besser als eine Form der testimonial injustice eingeordnet werden, in
der der Zweifel an der Aussage der sprechenden Person explizit gemacht wird.
Daher wird der Begriff des gaslighting im Rahmen der vorliegenden Arbeit

164

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

zessen der Wissensbildung und -partizipation zuriickziehen. Auch
wenn in dieser Folge eine Parallele zu Formen des testimonial smo-
thering zu erkennen sind, ist gaslighting klar davon zu unterscheiden.
Denn Betroffene von testimonial smothering nehmen sich selbst als
kompetente Wissenssubjekte wahr, es ist ihre Zuhorer:innenschatt,
die nicht kompetent erscheint. Bei gaslighting verhilt es sich genau
andersherum, die Betroffenen verlieren das Vertrauen in ihre eigene
Wissenskompetenz.

Wenn eine Person Dritten gegeniiber als unglaubwiirdig darge-
stellt wird, wie es Titer:innen und Mitwissende von sexualisierter
Gewalt auch im Bereich der katholischen Kirche héufig mit den
Betroffenen machen, liegt eine Form des gaslighting vor, die sekun-
dér zu einer testimonial injustice fithrt. Fricker spricht von ,third-
personal intentional gaslighting“?%4, Die Tater:innen bedienen sich
der Strategie des gaslighting, um Betroffene in den Augen Dritter
als psychisch labil und unglaubwiirdig erscheinen zu lassen. Damit
aktivieren sie bei den Dritten Vorurteile, die das Maf$ an Glaubwiir-
digkeit, das sie den Betroffenen beimessen, empfindlich mindern.

Kate Abramson weist auf den engen Zusammenhang zwischen
gaslighting und Sexismus hin, wobei sie betont, dass es sich hier
nicht um eine notwendige Verbindung handelt:

“To begin with (1) women are more frequently the targets of gaslighting
than men, and (2) men more often engage in gaslighting. More import-
antly, gaslighting is frequently, though again, not necessarily, sexist in
the following ways: (3) it frequently takes place in the context of, and
in response to, a woman’s protestation against sexist (or otherwise dis-
criminatory) conduct; (4) some of the forms of emotional manipulation
that are employed in gaslighting frequently rely on the target’s intern-
alization of sexist norms, (5) when gaslighting is successful—when it
actually undermines the target in the ways it is designed to do—it can
reinforce the very sexist norms which the target was trying to resist
and/or those on which the gaslighter relies in his/her manipulation of
the target, and (6) sometimes it is some subset of those very sexist

ausschliefSlich fiir Formen intentionaler epistemischer Ungerechtigkeit bzw. —
konkreter — fiir bewusste Manipulationsversuche reserviert.
284 FRICKER, Evolving Concepts, 54.

165

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

norms which the gaslighter seeks to preserve through his/her gaslight-
ing conduct. %

Manne diskutiert das Phidnomen des gaslighting als eine Form des
epistemic entitlements, als eine Strategie, die von Ménnern genutzt
wird, um ihre Anspruchshaltung auf die Bildung und Kommunika-
tion von Wissen durchzusetzen.?® ,Die ménnliche Herrschaft, vor
allem bei den Privilegiertesten und Michtigsten, beruht teils offen-
bar darauf, die Kontrolle iiber die Darstellung an sich zu reiflen
- und damit auch iiber die Frau und sie zur Mitwirkung zu zwin-
gen 2% Hier wird deutlich, wie auch die absichtlichen Formen epis-
temischen Ausschlusses zur Durchsetzung und Reproduktion gesell-
schaftlicher Machtverhiltnisse und Ungerechtigkeiten beitragen.

3.2.6 Epistemic vice

Auf eine weitere Form der epistemischen Ungerechtigkeit weist Fri-
cker selbst in einem 2021 erschienenen Beitrag hin. Mit epistemic
injustice beschrieb sie eine Form der epistemischen Ungerechtigkeit,
die auf interpersoneller Ebene stattfindet. In , Institutional Epistemic
Vices: The Case of Inferential Inertia“ wendet sie die Kategorien
epistemischer Tugend bzw. Untugend auf Institutionen an und zeigt
so die epistemische Verantwortung von Institutionen auf, die tiber
die epistemischen Haltungen und Handlungen ihrer einzelnen Ak-
teur:innen hinausgehen kann.?® Epistemische Untugend einer Insti-
tution duflert sich ,either in thinking or, where persistent, also at the
level of institutional character— whenever there are culpable lapses
in the institution’s epistemic ethos and/or in the implementation of
its ends.?%?

285 ABRAMSON, Turning up, 3. Was Abramson hier mit Blick auf Sexismus aufzeigt,
lasst sich auch iiber die Verbindung zwischen Gaslighting und weiteren Diskri-
minierungsformen wie Rassismus tibertragen.

286 Vgl. MANNE, Entitled, 145-159. ,,[ E]pistemic entitlement involves peremptorily
assuming greater authority to speak, on the part of a more privileged speaker”
(vgl. MANNE, Entitled, 141).

287 MANNE, Down Girl, 45.

288 Sie unterscheidet zwischen der Summe des Handelns der Individuen und dem
Handeln der Gruppe als ein Kollektiv (vgl. FRICKER, Epistemic Vices, 93).

289 FRICKER, Epistemic Vices, 100f.

166

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

Unter Ethos versteht sie ,,collective motivational dispositions and
evaluative attitudes within the institutional body, of which the vari-
ous good or bad ends orientate the institution’s activities > Das
Ethos einer Institution kann sich aus den motivationalen Orientie-
rungen ihrer Mitglieder zusammensetzen oder stirker strukturellen
Charakter haben.?”! Auch wenn eine Institution sich etwa dem
Streben nach Wahrheit verpflichtet, kann sie epistemisch schuldig
werden, entweder weil die epistemische Praxis nicht dieser Maxime
entspricht oder weil die Mittel und Wege unzureichend sind, um
dem epistemischen Ziel zu entsprechen. Der erste Fall tritt etwa auf,
wenn mindestens ein Mitglied der Organisation in seinem Handeln
den epistemischen Zielen nicht entspricht und dies von anderen
schweigend akzeptiert wird.?> So kann z. B. die Praktik eines Profes-
sors, Wissen und Ideen von Frauen, seien es Mitarbeiterinnen oder
Studentinnen, systematisch zu missachten, zur Kultur an seinem
Lehrstuhl werden, wenn ihm nicht widersprochen wird. Dadurch
kompromittiert sein Handeln das universitdre Ethos des Strebens
nach Wahrheit.

Mit Verweis auf David Lewis und Rae Langton verdeutlicht Fri-
cker, dass es haufig nicht nur bei der Toleranz dieses epistemisch
schuldhaften Handelns bleibt.?’® Lewis und Langton beschreiben
mit dem Begriff ,,accomodation” das Phdnomen, dass Vorannahmen
unbewusst ibernommen werden, wenn sie nicht explizit gemacht
und hinterfragt werden.?** Adaptiert fiir den Kontext der katholi-
schen Kirche bedeutet dies, dass Personen, die vom Missbrauch des
Gemeindepfarrers wissen, aber nicht dagegen vorgehen, die Annah-
me unterstiitzen, dass es sich hier um kein nennenswertes Unrecht,
nur einen ,Ausrutscher®, eine ,Affdre etc. handele, auch wenn sie
sich de facto des Unrechts bewusst sind. Indem sie nicht handeln,
suggerieren sie anderen Gemeindemitgliedern, dass es keinen Hand-
lungsbedarf gebe. Diese Ausfithrungen sind hilfreich fiir die Frage,
wie kollektives Schweigen iiber bekanntes Unrecht entsteht und be-
wahrt wird und wie Vorurteile und Hass Verbreitung finden, ohne
dass sie als explizite Uberzeugungen vertreten werden.

290 FRICKER, Epistemic Vices, 91.

291 Vgl. FRICKER, Epistemic Vices, 90.

292 Vgl. FRICKER, Epistemic Vices, 96.

293 Vgl. FRICKER, Epistemic Vices, 97.

294 Vgl. LEwis, Scorekeeping; LANGTON, Blocking.

167

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Haben sich epistemische Untugenden in eine institutionelle Kul-
tur eingeschlichen, ist es sehr schwer, diese Praktiken wieder aufzu-
brechen. Denn die Ubernahme der Institutionskultur spielt eine ent-
scheidende Rolle in der Identifikation mit der Institution. Wer Teil
der Gruppe sein will, verpflichtet sich auch ihren Werten. Im Um-
kehrschluss bedeutet eine Infragestellung des institutionellen Ethos
bzw. seiner Auspragungen auch eine Infragestellung der Gruppenzu-
gehorigkeit und kann dazu fiihren, dass die Person, die die Kritik
duflert, von den tbrigen Mitgliedern zurechtgewiesen oder sogar
ausgeschlossen wird, wie man es am Beispiel von Whistle-Blowern
héufig beobachten kann.?®> Fricker spricht in diesem Kontext auch
von einer ,inhédrenten zwangsformigen Macht“?® der die Gruppe
verbindenden Einstellungen.

Im zweiten Fall institutioneller epistemischer Untugend stimmt
zwar die motivationale Ausrichtung auf die epistemischen Tugenden
der Institution, doch die epistemischen Prozesse sind mangelhaft. So
kann etwa ein kompliziertes Meldeverfahren dazu fithren, dass Wis-
sen verloren geht oder aufgrund des langen Meldeweges gar nicht
erst gedufSert wird. Fricker spricht dann von ,performativ failure“?”
mit Blick auf die epistemische Tugend.

Fricker hebt eine epistemische Untugend besonders hervor, die sie
»inferential inertia“ (dt.: Tragheit der Schlussfolgerung/ inferentielle
Tréagheit) nennt.?® Personen machen sich dieser Untugend schuldig,
wenn sie ihrem Gegeniiber zwar glauben, jedoch keine Konsequen-
zen aus deren Aussagen ziehen. Hier handelt es sich um eine beson-
ders schwerwiegende Form der epistemischen Ungerechtigkeit, da
alle Bedingungen erfiillt wéren, damit die Aussage eine Wirkung
entfalten konnte, dies aber von den Zuhorenden aufgrund einer
schuldhaften Tragheit verhindert wird. ,,Perhaps they are resistant to
the implications of this particular piece of news, and hope it is a one-
off; or perhaps they are epistemically lazy or scared or unimaginative
when it comes to shaking their sense of the status quo”*° Die so-
ziologischen und psychologischen Ursachen dieses Festhaltens am

295 Vgl. FRICKER, Epistemic Vices, 96f.

296 FRICKER, Schweigen, 80.

297 Vgl. FRICKER, Epistemic Vices, 99.

298 Vgl. FRICKER, Epistemic Vices, 101-104.
299 FRICKER, Epistemic Vices, 101.

168

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Der Komplexitat epistemischer Prozesse gerecht werden

Status Quo wiéren noch weiter zu untersuchen. Fricker geht es vor
allem darum zu zeigen, dass diese Untugend auch auf epistemischer
Ebene vorkommen kann. Hier kann sie sich aus verschiedenen
Mingeln in den epistemischen Prozessen zusammensetzen, die etwa
dafiir sorgen, dass Wissen auf komplizierten Meldewegen verloren
geht oder relevantes Wissen zu einem Sachverhalt nie gebiindelt
wird. Dies kann verheerende Folgen haben, wenn es etwa darum
geht, Missbrauchsstrukturen in einer Institution aufzudecken. In der
katholischen Kirche finden wir dhnliche epistemische Verantwor-
tungslosigkeit, wenn es um die Versetzung von Missbrauchstitern
in andere Didzesen ohne entsprechende Informationen tber ihre
kriminelle Vorgeschichte ging. Erste Anzeichen erneuter Vergehen
wurden so haufig nicht richtig eingeordnet und blieben zunichst
ohne Konsequenz. Auch wenn die Versetzung an sich schon einen
schweren Fehler der Institution darstellt, treten hier zusatzlich Man-
gel in den epistemischen Praktiken auf, die verhindern, dass das
Wissen iiber den Missbrauchstiter geteilt wird und neue Vergehen
schnell erkannt und konsequent geahndet werden konnten. Neben
den offenkundigen Fehlern in der Performanz epistemischer Tugen-
den ist zu fragen, ob auch die motivationale Einstellung der Institu-
tion kompromittiert ist, ob etwa vermeintlicher Institutionenschutz
tiber das Streben nach Erkenntnis in Bezug auf den Téter und seine
Taten gestellt wurde, oder ob die Weitergabe des Wissens aufgrund
einer starken Verbundenheit unter den Priestern als Verrat angese-
hen worden wire.300

Auch fiir die Auseinandersetzung mit der Griindungsgeschichte
der Franziskusschwestern Vierzehnheiligen werden solche Fragen
relevant sein. Es gilt nicht nur individuelles, sondern auch institutio-
nelles Handeln in den Blick zu nehmen sowie die Interrelationen
beider Ebenen zu berticksichtigen. So konnen Mingel institutionel-
ler epistemischer Praktiken Ursache fiir individuell begangene epis-
temische Ungerechtigkeit sein. Wenn Institutionskultur etwa von
Vorurteilen geprégt ist, kann das dazu fiihren, dass ihre Mitglieder
zu testimonial injustice neigen, auch wenn sie die Vorurteile person-
lich nicht unterstiitzen.’%! Die Verwendung spezifischer hermeneuti-

300 Vgl. DE WEGER, Reporting, 110; HASLINGER, Macht, 497-501; HEYDER, Studie,
15; KeuL, Verletzender Klerikalismus, 17.
301 Vgl. Frickers Ausfithrungen zu Stereotypen im social imaginary unter IIL.3.1.2.

169

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

scher Ressourcen auf Institutionsebene und die Ablehnung anderer,
kann wiederum Ursache fiir hermeneutical injustice bzw. willful her-
meneutical ignorance sein.

3.3 Zwischenfazit

Die Auseinandersetzung mit Frickers Konzept im wissenschaftlichen
Diskurs und Frickers Reaktionen darauf, machen erneut deutlich,
dass sie mit epistemic injustice ein spezifisches und begrenztes Pha-
nomen beschreibt, das deshalb haufig unsichtbar bleibt, weil es auf
sehr subtilen Mechanismen der Einflussnahme von Vorurteilen auf
epistemische Praktiken beruht. Auch die Personen, die epistemic
injustice begehen, sind sich dessen wohl nicht bewusst, da dies ohne
Absicht geschieht. Dessen ungeachtet kann die Ungerechtigkeit mit
schwerwiegenden Folgen fiir die Betroffenen verbunden sein. Mit
der Ausarbeitung des Konzepts der epistemic injustice leistet Fricker
einen wichtigen Beitrag zum grofleren akademischen Diskurs zu
epistemischen Ungerechtigkeiten, nicht nur weil das Phanomen bis-
lang nicht in der Weise beschrieben wurde, sondern auch weil es
eine gute konzeptionelle Grundlage bietet, um weitere, ankniipfende
Formen der epistemischen Ungerechtigkeit zu beschreiben.

In der kritischen Auseinandersetzung mit Frickers Konzept konn-
ten einige Aspekte herausgearbeitet werden, in denen ihre Beschrei-
bung der Ungerechtigkeit und der verursachenden Faktoren unter-
komplex geblieben sind (vgl. 3.1). Teilweise ist dies in der theore-
tischen Verortung in der Epistemologie und Frickers Skepsis ge-
geniiber diskurstheoretischen Ansitzen begriindet. Hier gibt es je-
doch Konkretisierungsbedarf.>2 Zudem wiesen Wissenschaftler:in-
nen wie Dotson, Medina und Pohlhaus auf Auspragungen der epis-
temic injustice hin, die Fricker noch nicht beschrieben hatte, bzw.
arbeiteten weitere Formen des epistemischen Ausschlusses an den
Grenzen von Frickers Definition heraus. Diese sind in der Auseinan-
dersetzung mit epistemischen Ungerechtigkeiten unbedingt mitein-
zubeziehen, nicht zuletzt weil die Grenzen zwischen den verschiede-
nen Formen hiufig flieffend sind.

302 Zu tberlegen wire zudem, ob eine diskurstheoretische Reformulierung des
Ansatzes nicht einen geeigneteren theoretischen Rahmen bieten wiirde. Ein
entsprechender Entwurf steht noch aus.

170

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

Frickers Entwurf der reflexive social awareness bietet ein Tool, um
den Einfluss von Vorurteilen auf die eigene Wahrnehmung anderer
Wissenssubjekte kritisch zu reflektieren. Damit hilft es, nicht nur
die eigene Anfilligkeit fiir epistemic injustice zu reflektieren, sondern
kann auch fiir weitere Formen epistemischer Ungerechtigkeit sensi-
bilisieren. Nachdem deutlich wurde, dass sich im Kontext des Miss-
brauchs in der katholischen Kirche Beispiele fiir die verschiedensten
Formen der epistemischen Ungerechtigkeit finden lassen, scheint die
reflexive social awareness eine wichtige Grundhaltung fiir jede Form
der Auseinandersetzung mit dem Thema zu sein, da sie fiir vor-
handene epistemische Ungerechtigkeiten sensibilisiert und vor der
Begehung weiterer epistemischer Ungerechtigkeit bewahrt. Frickers
Hinweis auf die unabsichtliche Form der epistemic injustice ruft
auch Wissenschaftler:innen zu besonderer Achtsamkeit in diesem
Forschungsfeld auf. Obwohl sie in der Regel das Anliegen verfolgen,
die Falle und die Betroffenen in der Tiefe zu verstehen, sind auch sie
nicht davor gefeit, diese niedrigschwellige Version der epistemischen
Ungerechtigkeit, die Fricker beschreibt, zu begehen. Eine besonde-
re Sensibilitét ist zudem erforderlich, wenn mit Material gearbeitet
wird - seien es Betroffenenberichte, Medienberichte, kirchliche oder
staatliche Akten —, welches selbst von epistemischer Ungerechtigkeit
gepragt ist. Insbesondere in der historischen Forschung sind Fragen
der Schuld fiir epistemische Ungerechtigkeit haufig nur noch schwer
zu beantworten, insbesondere wenn Motivationen und Beweggriin-
de der historischen Akteur:innen nicht mehr zu rekonstruieren sind.
Mit Fricker kann dennoch iiber Verantwortlichkeiten und Optio-
nen fiir eine bessere epistemische Praxis nachgedacht werden. Vor
allen Dingen kann ein differenziertes Verstandnis epistemischer Un-
gerechtigkeit dazu beitragen, die gesellschaftlichen hidden patterns
herauszuarbeiten, die dazu beitrugen, dass das Wissen der Betrofte-
nen unterdriickt und entstellt wurde, und das in den Quellen enthal-
tene Wissen der Betroffenen sichtbar zu machen.

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice fir die
Analyse von Missbrauchsfallen

Frickers Konzept wurde in den letzten Jahren auch im Bereich der
Theologie und der Missbrauchsforschung immer mehr rezipiert.

171

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Diese Rezeptionen werden im Folgenden vorgestellt, um die An-
schlussfahigkeit des Konzepts fiir diesen Bereich zu erldutern. Unter
Verweis auf die bisherige Rezeption wird anschlieflend erortert, wie
epistemic injustice fir die Analyse der Missbrauchsfalle in der Griin-
dungsgeschichte der Franziskusschwestern Vierzehnheiligen frucht-
bar gemacht werden kann.

4.1 Rezeption des Konzepts in Religionswissenschaften,
Theologie und Missbrauchsforschung

Insbesondere institutionalisierte Glaubensgemeinschaften verfiigen
meist iiber ein mehr oder weniger stark reguliertes Normensystem,
das sowohl mit starken Identitdtszuschreibungen in Bezug auf Ge-
schlecht, religiosen Stand und Zugehdrigkeit zur Glaubensgemein-
schaft verbunden sein kann, als auch mit einer Hierarchisierung in
Bezug auf die Beteiligung bzw. Kompetenz, religidses Wissen hervor-
zubringen. Wo es um die Auslegung der einen géttlichen Wahrheit
geht, ist der Zugang zur Wissensproduktion besonders stark regle-
mentiert — wenn also ein Wahrheits- und Offenbarungsverstindnis
vorherrscht, dass von einer einzigen, eindeutig erfassbaren, unveran-
derlichen und propositionellen géttlichen Wahrheit ausgeht. Nicht
nur der Zugang zur Wissensproduktion wird dann verschleiert, son-
dern auch die Praxis der Wissensproduktion selbst. So entstehen
Mythen von Tradition und Kontinuitét, die die soziale Bedingtheit
des Wissens unkenntlich machen.303

Daher liegt es nahe, mit Konzepten der epistemischen Ungerech-
tigkeit auch auf religiose Praktiken und Systeme zu blicken und
es gibt bereits einige Beitrdge, in denen dies unternommen wurde.
Pamela Sue Anderson wies 2004 auf die epistemischen Nachteile
hin, die Religionsgemeinschaften aber auch wissenschaftlichen Dis-
ziplinen wie der Religionsphilosophie entstehen, wenn Personen
aufgrund ihrer sozialen Identitét kein Glauben geschenkt wird, und
beschreibt damit eine Form des Phidnomens, fiir das Fricker 2007
den Begrift testimonial injustice pragte3°* Wenn man Frauen oder
anderen religios marginalisierten Personen zuhdre - so Anderson

303 Vgl. WoLF, Krypta; JAGIELSKA, Vatikan.
304 Vgl. ANDERSON, Epistemological-Ethical Approach, 90.

172

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

- werde die Begrenztheit der privilegierten Perspektive offensicht-
lich und es entstehe Raum fiir neues Wissen.3% In ihrem 2012
erschienen Buch ,Re-visioning Gender in Philosophy of Religion®
dekonstruiert sie die vermeintlich neutrale und objektive Perspektive
der Religionsphilosophie und zeigt auf, welche Rolle gender fiir die
wissenschaftliche Praxis der Disziplin spielt. Glaubensinhalte und
Glaubenspraktiken seien von einem Ausschluss weiblichen Wissens
und einer weiblichen Perspektive gepragt, genauso wie die Reflexi-
on lber Religion in der Philosophie. Stattdessen werde eine andro-
zentrische Perspektive eingenommen. Indem sie den Einfluss von
gender auf religioses und religionsphilosophisches Wissen aufdeckt,
er6finet sie Moglichkeiten einer differenzierten Auseinandersetzung
mit Religion, die sich ihrer epistemischen Situierung bewusst ist.
Mit ,Re-visioning Gender in Philosophy of Religion® nutzt sie diese
Moglichkeit und zeigt die Relevanz feministischer Fragestellungen
fir zentrale Themen der Religionsphilosophie.3%

Auch Courtney T. Goto analysiert epistemische Ungerechtigkeiten
im akademischen Diskurs. Sie fokussiert dabei die Représentations-
praktiken in der Disziplin der Praktischen Theologie, in denen sie
eine allgegenwirtige Gefahr epistemischer Gewalt??” wahrnimmt:
»The potential for epistemic violence is ever present in practical
theology, where we are given institutional authority to interpret and
represent the lived experiences of others, as well as the responsibility
to shape student experience”*%8 Sie wirft praktischen Theolog:innen
vor, hiufig als Bauchredner:innen zu agieren, die die Erfahrungen
ihrer Forschungsobjekte durch die eigene akademische Sprache
tiberzeichnen und unsichtbar machen.3%

Das ,Routledge Handbook of Epistemic Injustice® thematisiert
ebenfalls die Sphére der Religion. Ian James Kidd gibt darin einen
kurzen, sehr begrenzten Uberblick iiber Formen, in denen religiose
Akteur:innen von epistemischer Ungerechtigkeit betroffen sind und

305 Vgl. ANDERSON, Epistemological-Ethical Approach, 96.

306 Vgl. ANDERSON, Re-visioning Gender.

307 Epistemische Gewalt versteht sie in Anlehnung an Spivak als ,harm done to
an individual when her understanding of her reality is ignored, obscured,
and overridden by another person (or persons) who in words and actions
redefine(s) that reality“ (GoTo, Experiencing Oppression, 182).

308 Goro, Experiencing Oppression, 182.

309 Vgl. GoTo, Experiencing Oppression, 183.

173

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Fille, in denen Religion selbst zur Ressource fiir epistemische Unge-
rechtigkeit wird. Dass beide Formen auch zusammenfallen kénnen,
wird insbesondere an seiner Zusammenfassung der Beitrdge femi-
nistischer Theologie zur Analyse epistemischer Ungerechtigkeiten in
Religion und Theologie deutlich:

»Feminist theologies offer at least three ways to understand the unjust
epistemic effects of entrenched religious sexism. The first is to show
the silencing of the experiences, thoughts, and reflections of women of
spirit, not least their accounts of their marginalisation in and by the
traditions to which they belong [...]. Second, to document and protest
occlusion of the social and spitritual experiences of religious women
[...]. And third, feminist theologies offer powerful ways to identify and
interdict systems of doctrinal and social power that deprive religious
women of their epistemic authority [...]3!

Sylvia Hiibel zeigt auf, wie diese Mechanismen Frauen innerhalb
der katholischen Kirche seit Jahrhunderten massiver epistemischer
Ungerechtigkeit aussetzen: ,,Catholic women have been suffering for
centuries gender-based injustices, ranging from inequitable access
to theological educational and scholarly work to exclusion from doc-
trinal development and authoritative knowledge sharing:3!! Hiibel
ist die erste, die Frickers Konzept der epistemic injustice auf die
Situation von Frauen in der katholischen Kirche anwendet. Als zen-
trale Strategien, mit denen Frauen aus dem epistemischen Diskurs
ausgeschlossen werden, nennt sie: ,[T]he non-sharing or unjust
sharing of epistemic goods; the unjust distribution of epistemic
authority; unequal hermeneutical participation (denying women ac-
cess to decision-making in councils, synods or acts of public teach-
ing and speech such as sermons). 312

Michelle Panchuk und Maren Behrensen unternahmen erste
Schritte, das Konzept auf Missbrauch in der katholischen Kirche
anzuwenden. Panchuk erdrtert, wie hermeneutical injustice zu Miss-
brauch beitragen kann, wenn sich Téter:innen bewusst sind, dass
Betroffenen nicht die geeigneten Konzepte zur Verfiigung stehen,
um das Unrecht zu fassen und verstindlich zu machen, das ihnen

310 Kipp, Epistemic Injustice and Religion, 387f.
311 HUBEL, Herstory, 127.
312 HUBEL, Herstory, 134.

174

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

widerfahrt3® Hermeneutical injustice konne auch eine Form der
spirituellen Gewalt darstellen, wenn Betroffene vorgegebene Kon-
zepte iibernehmen miissen, die ihre spirituelle Entwicklung und ihre
Gottesbeziehung behindern.3¥ Maren Behrensen zeigt, wie herme-
neutical injustice eine tiefgreifende Aufarbeitung in der katholischen
Kirche verhindert. Behrensen setzt sich vertieft und differenziert mit
dem Konzept Frickers auseinander und rezipiert die Kritik und Wei-
terentwicklungen durch Dotson, Pohlhaus und Medina. Sie identifi-
ziert verschiedene Formen der epistemic injustice im Umgang mit
Betroffenen und zeigt Verbindungen zu tieferliegenden Strukturen
in der katholischen Kirche auf: ,[S]olange die Kirche sich nicht
radikal mit den Moralvorstellungen und dem Selbstbild beschiftigt,
die ihnen zugrunde liegen, veriibt sie epistemische Gewalt“!"®>. Wo
Panchuk aufgeladene Konzepte (,laden concepts®) als entscheiden-
de Faktoren sieht, die eine Anerkennung des Missbrauchs verhin-
dern,*¢ rekurriert Behrensen auf Katharine Jenkins Ausfithrungen
zu Vergewaltigungsmythen.?" Sie weisen damit beide auf katholische
Vorstellungen von Sexualitidt und Geschlechterrollen hin, die sich
als ungeeignet erweisen, wenn es darum geht, dass Betroffene Miss-
brauch erkennen und dieses Wissen verstindlich kommunizieren
kénnen. Damit legen sie einen entscheidenden Grundstein fiir die
weitere Erforschung von Phanomenen der epistemischen Ungerech-
tigkeit im Kontext von Missbrauch in der katholischen Kirche. Sie
konzentrieren sich gleichwohl vorwiegend auf hermeneutische Un-
gerechtigkeit. Dass Betroffene haufig auch testimonial injustice erfah-
ren, wurde im Forschungsiiberblick (II) bereits deutlich und konnte
bei den Erlduterungen zu Frickers Definition dieser Ungerechtigkeit
an weiteren Beispielen aufgezeigt werden (vgl. 2.3). Regina Heyder
weist zudem darauthin, wie prasent diese Phdnomene auch in den
Missbrauchsgutachten der deutschen Bistiimer sind: ,Ein ,testimo-
nial privilege® fiir beschuldigte Priester und ,testimonial injustice’

313 Vgl. PANCHUK, Distorting Concepts, 6191.

314 Vgl. PANCHUK, Distorting Concepts, 618.

315 BEHRENSEN, Aufarbeitung, 184.

316 Vgl. PANCHUK, Distorting Concepts, 610f.

317 Vgl. BEHRENSEN, Aufarbeitung, 171f.; unter Verweis auf: JENKINS, Rape Myths.

175

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

gegeniiber Midchen und Frauen als Betroffenen oder Zeuginnen
finden sich in fast jedem di6zesanen Gutachten in Deutschland 18

Ebenfalls in der Missbrauchsforschung, wenn auch nicht explizit
mit Blick auf die katholische Kirche, rezipieren Barbara Kavemann,
Bianca Nagel, Adrian Etzel und Cornelia Helfferich Frickers Kon-
zept3? Sie setzen sich mit dem Missbrauch von Minderjahrigen
durch Erwachsene auseinander und zeigen, wie die epistemische
Ungerechtigkeit und ihre Folgen das Leben von Betroffenen auch
noch lange nach dem Missbrauch prigen. Unter anderem verwei-
sen sie auf epistemische Ungerechtigkeit in der Aktenfithrung von
Titerorganisationen (sie beziehen sich auf Fille von Missbrauch in
Heimen und Werkhofen der DDR):

»Es wurden keine Archive eingerichtet, und viele Akten sind ver-
schwunden, weshalb es fiir Betroffene unmdoglich sein kann, Rehabi-
litierung zu erreichen. Zudem dokumentieren die Akten nicht ihre
Realitdt, sondern die Perspektive der Taterorganisation. Hierin ist ein
weiteres Beispiel fiir epistemische Ungerechtigkeit zu sehen: Das Wis-
sen der Betroffenen wird gesellschaftlich nicht aufgegriffen, auch von
Richterinnen und Richtern nicht, die dann nach Aktenlage gegen eine

Rehabilitierung entscheiden. 20

Auf dhnliche Umstinde im Kontext der Aktenfiihrung zu Miss-
brauch an erwachsenen Frauen in der katholischen Kirche weist
Leimgruber hin.3?!

Ausgehend von den Erfahrungen Betroffener mit epistemischer
Ungerechtigkeit entwerfen Kavemann et al. Optionen fiir einen
gerechteren Umgang mit Betroffenen, der sich auf die beiden Di-
mensionen der Definitions- und Organisationsmacht bezieht. Sie
fordern ,auch in einer iiberindividuellen Dimension die Anerken-
nung des spezifischen Wissens und der Erfahrung Betroffener als
hilfreiche Wissensquelle“322. Anders als Fricker verstehen sie epis-
temische Ungerechtigkeit als ein ,strukturelles Problem, das nach

318 HEYDER, Studie, 12.

319 Vgl. KavEMANN et al., Wege; KavEMANN/ETZEL/NAGEL, Epistemische Unge-
rechtigkeit.

320 KAVEMANN et al., Wege, 9L

321 Vgl. LEIMGRUBER, Quod non est.

322 KaveMANN/ETZEL/NAGEL, Epistemische Ungerechtigkeit, 151.

176

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

einer strukturellen Losung verlangt“2%. Und weiter: ,Neben Schutz
und angemessener Unterstiitzung miissen Diskriminierung und
Stigmatisierung bekdampft sowie der Zugang zu Rechten und An-
spriichen sichergestellt und gesellschaftlicher Ausschluss vermieden
werden. 324

Die angefiihrten Forschungsbeitrige machen die hohe Relevanz
von Frickers Konzept fiir die (theologische) Missbrauchsforschung
sehr deutlich. Eine ausfiihrliche Analyse, die epistemische Ungerech-
tigkeit mit gender-theoretischen Aspekten des Missbrauchs an er-
wachsenen Frauen in der katholischen Kirche zusammenbringt, gibt
es bislang nicht.

4.2 Epistemische (Un-)Gerechtigkeit als hermeneutischer
Schiliissel fiir die Fallstudie

In der vorliegenden Arbeit wird das Konzept der epistemic injustice
zum ersten Mal in einer ausfithrlichen Analyse auf Missbrauch an
erwachsenen Frauen in der katholischen Kirche angewandt. Dabei
wird es nicht darum gehen, nachzuweisen, dass die Betroffenen
epistemische Ungerechtigkeit erfahren haben. Dass auch erwachse-
ne Frauen, die in der katholischen Kirche missbraucht werden,
davon betroffen sind, wurde bereits zur Geniige deutlich. Ziel der
Arbeit ist dagegen, das Wissen der Betroffenen zu heben und die
konkreten Bedingungen des Sprechens sowie die Mdglichkeiten und
Grenzen der Anerkennung zu erfassen. Dabei macht zum einen die
Auseinandersetzung mit den historischen Akten eine Hermeneutik
des Verdachts mit Blick auf epistemische Ungerechtigkeit notwen-
dig, insofern die Aktenfiihrung selbst von epistemischer Ungerech-
tigkeit geprdgt sein kann. Zum anderen macht das Konzept der
epistemic injustice auf den Einfluss von Stereotypen und Vorurteilen
auf die Deutung von Missbrauchserfahrung und deren Vermittlung
aufmerksam und ist damit hochst relevant fiir die Frage nach den
Moglichkeiten und Grenzen des Sprechens iiber Missbrauch. Wenn
epistemische Ungerechtigkeit daher als hermeneutischer Schliissel
fir die Analyse der Missbrauchsfille an den Franziskusschwestern

323 KaveMANN/ETZEL/NAGEL, Epistemische Ungerechtigkeit, 152.
324 KavEMANN/ETZEL/NAGEL, Epistemische Ungerechtigkeit, 152.

177

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

Vierzehnheiligen herangezogen wird, bedeutet das eine besondere
Sensibilitdt fiir Formen der epistemischen Ungerechtigkeit sowohl
in der vorgenommenen wissenschaftlichen Analyse als auch in den
bearbeiteten Quellen. Das Verstdndnis epistemischer Ungerechtig-
keit, das zugrunde gelegt wird, geht von Frickers Konzeption der
epistemic injustice aus, erweitert dies jedoch um einige Aspekte,
die die Komplexitit epistemischer Prozesse besser einfangen, wie
es unter 3.1 dargelegt wurde. Zudem werden auch weitere Formen
der epistemischen Ungerechtigkeit berticksichtigt (vgl. 3.2), die an
Frickers Definition von epistemic injustice angrenzen. Bei der Analy-
se der Bedingungen, unter denen der Missbrauch anerkannt bzw.
abgelehnt wurde, wird die Frage der Schuld eine untergeordnete
Rolle spielen, da diese auf Basis der Akten und mit dem gegebenen
zeitlichen Abstand nicht zu beantworten ist. Durch eine intensive
Auseinandersetzung mit dem Diskurs zu sexualisierter Gewalt im
Kaiserreich soll herausgearbeitet werden, inwiefern Missbrauch an
erwachsenen Frauen besprechbar war und welche Deutungen dafiir
zur Verfiigung standen. Auf dieser Basis kann erwogen werden,
ob die jeweiligen epistemischen Akteur:innen ihrer Verantwortlich-
keit gegeniiber den Informant:innen gerecht wurden und wie sehr
sie darum bemiiht waren, deren Darstellung der Ereignisse zu ver-
stehen und entsprechende Mafinahmen zu verfolgen. So kénnen
Uberlegungen angestellt werden, wie ein verantwortungsbewusstes
Handeln gegeniiber den Betroffenen ausgesehen hatte und Schluss-
folgerungen fiir den heutigen Umgang mit Betroffenen und ihren
Berichten gezogen werden.

Frickers Tugend der reflexive social awareness wird als Richtlinie
fiir die Durchfithrung der Fallstudie herangezogen, um eine Auswer-
tung zu gewdhrleisten, die moglichst epistemisch gerecht ist, d. h. die
nach Moglichkeit keine epistemischen Ungerechtigkeiten produziert
oder reproduziert.

Dazu sind zwei Schritte notwendig:

In einem ersten Schritt sind die sozialen Machtverhiltnisse zu
reflektieren, in denen die Berichte {iber Missbrauch entstanden. Fer-
ner ist deren Einfluss auf die epistemischen Praktiken zu erortern.
Hier sind bestehende Vorurteile in Bezug auf die Betroffenen bzw.
die Personen, die das Wissen iiber den Missbrauch duflern, sowie
die vorhandenen interpretativen Ressourcen zu untersuchen. Es ist

178

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

zu analysieren, welche gesellschaftlichen Gruppen an der Bildung
allgemein geteilter hermeneutischer Ressourcen beteiligt waren und
welche als hermeneutisch marginalisiert anzusehen waren. Nach
Méglichkeit ist zu tiberpriifen, inwiefern die jeweiligen Wissenssub-
jekte Zugang zu diesen Ressourcen hatten und ob es alternative,
subversive Praktiken des Sprechens iiber den Missbrauch gab, die
jedoch nicht allgemein intelligibel waren. Zudem sind kulturelle
Skripte und Konventionen in den Blick zu nehmen, die das Spre-
chen iiber Missbrauch strukturierten. Wahrend dieser erste Schritt
in einem konkreten kommunikativen Austausch, wie ihn Fricker in
ihren Ausfithrungen beschreibt, in der Regel nicht erfolgen kann,
da dafiir keine Zeit bleibt, ist eine ausfithrliche Analyse der Hin-
tergriinde, auf denen die Berichte entstanden, in der wissenschaftli-
chen Auseinandersetzung mit Berichten tiber Missbrauch durchaus
moglich. Die Analyse der gesellschaftlichen Machtverhiltnisse gibt
Aufschluss iiber die Moglichkeiten verschiedener sozialer Gruppen,
am Wissenssystem teilzunehmen und macht deutlich, wo Risiken
epistemischer Ungerechtigkeit bestehen.

In einem zweiten Schritt konnen dann die Berichte selbst ange-
schaut werden. Mit dem Wissen um die sozialen Machtverhiltnis-
se und ihren Einfluss auf die epistemischen Praktiken sind die
folgenden Fragen zu reflektieren: Wie wird das Wissen tiber den
Missbrauch geduflert? Wer duflert dieses Wissen und wie wurde
es rezipiert? Wo gibt es Dysfunktionen in den Wissenspraktiken
und Wissensliicken? Wo ist Wissen offensichtlich verloren gegangen
bzw. konnte nicht gedufert werden? Wo erscheinen Aussagen unver-
standlich oder widerspriichlich?

Diese Herangehensweise ermdglicht es, epistemische Ungerech-
tigkeit in der Analyse der Fille auszuschlieflen bzw. zu korrigieren
und das Wissen der Betroffenen zu heben. Mit Blick auf die Deu-
tungen Dritter, wie sie in den Akten festgehalten sind, kdnnen
die Machtverhéltnisse dekonstruiert werden, auf denen diese Deu-
tungen beruhen und der Einfluss dieser Machtverhéltnisse auf das
framing des Missbrauchs nachgezeichnet werden. Es kann gezeigt
werden, welche hidden patterns, welche Normen, Vorurteile und
Skripte konkret zur Missachtung der Betroffenen bzw. ihres Wissens
beigetragen haben. Dabei sind auch Wechselwirkungen zwischen
verschiedenen Faktoren sowie intersektionale Aspekte zu bertick-
sichtigen. Betroffene und ihr Wissen werden dabei nicht nur als

179

- am 12.01.2026, 10:14:4s.


https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Il Hermeneutischer Zugang

unterdriickt verstanden. Durch eine Sensibilitit fiir alternative Deu-
tungen kann auch auf die Rdume hingewiesen werden, die Betroffe-
ne und ihre Unterstiitzer:innen nutzten, um ihr Wissen zu kommu-
nizieren. So kann zugleich die Handlungsféhigkeit der Betroffenen
aufgezeigt werden.

180

- am 12.01.2026, 10:14:4s.



https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“
	1.1 Gesellschaftspolitischer Diskurs
	1.2 Akademischer Diskurs
	1.2.1 Epistemic violence nach Gayatri Chakravorty Spivak
	1.2.2 Gewalt der Anrede bei Judith Butler
	1.2.3 Intersektionalität nach Kimberlé Crenshaw und Patricia Hill Collins
	1.2.4 Silencing bei Jennifer Hornsby und Rae Langton

	1.3 Zwischenfazit

	2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker
	2.1 Verortung des Ansatzes
	2.1.1 Social and feminist epistemology
	2.1.2 Frickers Ansatz: Im Grenzgebiet zwischen Epistemologie und Ethik

	2.2 Definition der epistemic injustice
	2.3 Erste Form: Testimonial injustice
	2.4 Zweite Form: Hermeneutical injustice
	2.5 Das Unrecht der epistemic injustice
	2.6 Die Tugend der epistemic justice

	3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden – Kritik und Ergänzungen zum Konzept der epistemic injustice
	3.1 Anfragen an das Konzept der epistemic injustice
	3.1.1 Das kommunikative Setting und die Macht der Konventionen
	3.1.2 Vorurteile im social imaginary
	3.1.3 Identity power
	3.1.4 Intersektionale Faktoren
	3.1.5 Responsibility

	3.2 Weitere und verwandte Formen der epistemischen Ungerechtigkeit
	3.2.1 Glaubwürdigkeitsüberschuss
	3.2.2 Testimonial smothering
	3.2.3 Willful ignorance
	3.2.4 Gewalt der Repräsentation
	3.2.5 Manipulation und external resistance
	3.2.6 Epistemic vice

	3.3 Zwischenfazit

	4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice für die Analyse von Missbrauchsfällen
	4.1 Rezeption des Konzepts in Religionswissenschaften, Theologie und Missbrauchsforschung
	4.2 Epistemische (Un-)Gerechtigkeit als hermeneutischer Schlüssel für die Fallstudie


