
III Hermeneutischer Zugang: Das Konzept der 
epistemic injustice

Unter dem Titel „Epistemic Injustice“ veröffentlichte die US-ameri­
kanische Philosophin Miranda Fricker 2007 ein Buch, mit dem sie 
auf das Unrecht hinwies, dass Personen widerfährt, wenn sie auf­
grund von Vorurteilen nicht als vollwertige Wissenssubjekte („sub­
jects of knowledge“) anerkannt werden.1 Da diese Ungerechtigkeit 
zu einer Beeinträchtigung alltäglicher Wissenspraktiken führt, wie 
der Deutung eigener Erfahrung und der Wissensvermittlung, spricht 
Fricker von epistemic injustice (von griech. epistéme = Wissen, 
Erkenntnis). Die Fallbeispiele, die Fricker in „Epistemic Injustice“ 
schildert, erinnern stark an die negativen Erfahrungen, die viele Be­
troffene machen, wenn sie über ihre Missbrauchserfahrungen spre­
chen.2 Auch in den Berichten erwachsener Frauen, die Missbrauch 
in der Kirche erfahren haben, stellen sie ein wiederkehrendes Mus­
ter, ein hiding pattern, dar, das dazu führt, dass eine Anerkennung 
des Unrechts ausbleibt (vgl. II.4.5.3 –II.4.5.5).3 Epistemic injustice 
ereignet sich dabei nicht nur in konkreten epistemischen Prozessen 
der Wissensbildung oder -kommunikation, sondern schlägt sich 
etwa auch in der Art und Weise nieder, wie Dritte über die Miss­
brauchsfälle sprechen – oder schreiben. So ist davon auszugehen, 
dass auch die historischen Quellen, die im Rahmen der Fallstudie 
untersucht werden, durch epistemische Ungerechtigkeiten gekenn­
zeichnet sind. Sie dokumentieren entsprechende Erfahrungen, kön­
nen aber auch durch die Auswahl der Inhalte und in der Art und 
Weise, wie die Vorfälle dargestellt werden, selbst epistemic injusti­
ce produzieren. Frickers Konzept kann nun herangezogen werden, 

1 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice; 2023 auf Deutsch erschienen als: Fricker, 
Epistemische Ungerechtigkeit. Die Ausführungen im Folgenden beziehen sich 
auf den englischen Originaltext.

2 Vgl. Behrensen, Aufarbeitung; Hürten, Epistemic Injustice; Kavemann/Etzel/
Nagel, Epistemische Ungerechtigkeit.

3 Vgl. Haslbeck/Hürten/Leimgruber, Missbrauchsmuster.

91

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


um Fälle von epistemic injustice in den Quellen zu identifizieren. 
Das Anliegen der vorliegenden Arbeit geht jedoch darüber hinaus, 
indem sie die Bedingungen und Faktoren ergründet, die zu Erfah­
rungen epistemischer Ungerechtigkeit führen und nach Räumen des 
Widerstands sucht, in denen der Missbrauch trotz dieser Umstände 
anerkannt wurde. Frickers Ansatz wird demnach nicht einfach als 
Folie über die Quellen gelegt, sondern dient als hermeneutischer 
Schlüssel, um die Bedingungen und Grenzen des Sprechens über 
den Missbrauch zu erforschen.

Zur Entwicklung dieser Hermeneutik ist eine kritische Auseinan­
dersetzung mit Frickers Konzept notwendig, die im deutschsprachi­
gen Raum bisher nicht in dieser Ausführlichkeit erfolgt ist. Dazu 
wird die Theorie der epistemic injustice in den breiteren Diskurs zu 
epistemischen Ausschlüssen und epistemischer Gewalt eingeordnet. 
Dass dabei auch Ansätze aus dem gesellschaftspolitischen Bereich 
und aus weiteren wissenschaftlichen Disziplinen angeführt werden 
(1), ist einerseits eine Frage der epistemischen Gerechtigkeit, inso­
fern auch einflussreiche Thematisierungen berücksichtigt werden 
sollen, die Frickers Konzeptionalisierung voraus gingen.4 Anderer­
seits dient dies dazu, die Spezifika des epistemologischen Ansatzes 
von Fricker herauszuarbeiten sowie dessen Grenzen zu benennen. 
Dies setzt eine eingehende Darstellung des Phänomens der episte­
mic injustice voraus, wie Fricker es in ihren Veröffentlichungen be­
schrieb, sowie der Tugenden der epistemic justice, die sie entwirft, 
um epistemic injustice vorzubeugen bzw. zu begegnen (2). Darauf 
aufbauend erfolgt eine differenzierte Bewertung ihrer Theorie, die 
auch Kritik und Ergänzungen aus dem Fachdiskurs berücksichtigt 
und diskutiert (3). So ergibt sich ein erweitertes Verständnis epis­
temischer Ungerechtigkeit und eine Bandbreite von Begriffen, um 
die unterschiedlichen Ausprägungen des Unrechts zu benennen. 
Ausgehend von Frickers Tugenden der epistemic justice wird ein 
hermeneutischer Zugang für die Fallstudie zu den Missbrauchsfällen 
in der Gründungsgeschichte der Franziskusschwestern entwickelt, 
der durch ein Bewusstsein und eine Sensibilität für Formen der 
epistemic injustice geprägt ist, zugleich aber weitere Formen episte­
mischer Ausschlüsse, die im ersten und dritten Kapitel herausgear­

4 Vgl. McKinnon, Epistemic Injustice, 438f.

III Hermeneutischer Zugang

92

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beitet werden, und den kreativen Umgang Betroffener mit diesen 
Ungerechtigkeiten aus den Quellen zu heben vermag (4).

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor 
„Epistemic Injustice“

Fricker war keineswegs die erste, die auf Phänomene der epistemi­
schen Ungerechtigkeit aufmerksam machte. Sowohl politische Akti­
vist:innen als auch Wissenschaftler:innen haben bereits lange zuvor 
Unrechtserfahrungen thematisiert, die im und durch das Wissens­
system entstanden.5 Indem diese Ansätze im Folgenden skizziert 
werden, wird dem Anschein entgegengewirkt, das Phänomen episte­
mischer Ungerechtigkeit sei erst seit Frickers Veröffentlichung 2007 
thematisierbar. Zugleich ermöglicht der Einblick in unterschiedliche 
praktische und theoretische Zugänge eine Einordnung des epistemo­
logischen Ansatzes von Fricker in den weiteren wissenschaftlichen 
Diskurs. So wird deutlich, dass Fricker den Begriff der epistemic in­
justice für ein spezifisches Unrecht aus einer großen Bandbreite epis­
temischer Unrechtserfahrungen prägte (vgl. 2.2).6 Zudem wird die 
Grundlage für eine differenzierte Diskussion ihres Ansatzes gelegt, 

5 Patricia Hill Collins wies in „Intersectionality and Epistemic Injustice“ darauf 
hin, dass die Trennung zwischen Wissen aus konkreten Praxisfeldern und sozia­
len Bewegungen auf der einen Seite und dem Wissen des akademischen Diskur­
ses auf der anderen Seite problematisch ist und selbst Quelle epistemischer Un­
gerechtigkeit sein kann, weil das Wissen der Praxis nur in einer objektivierten, 
„bereinigten“ Form Eingang in die Wissenschaft finde (vgl. Collins, Intersectio­
nality, 118-120). Im Folgenden wird die Trennung allerdings reproduziert, um 
zu zeigen, dass es sich nach wie vor um zwei unterschiedliche Wissensdiskurse 
handelt und es nicht selbstverständlich ist, dass Wissen von einem Diskurs in 
den anderen übernommen wird.

6 Die Rede von epistemischer Ungerechtigkeit in dieser Arbeit verweist auf ein 
breiteres Verständnis epistemischer Ungerechtigkeit im Sinne einer diskriminie­
renden oder diskriminativen Benachteiligung einer Person in epistemischen 
Prozessen. Dieser Begriff kann synonym zur Rede von epistemischen Ausschlüs­
sen oder epistemischer Unterdrückung verstanden werden (insofern diese nicht 
durch die jeweiligen Autor:innen anders definiert werden), die im Diskurs eben­
falls verwendet werden. Der Begriff epistemic injustice bleibt für Frickers engere 
Definition epistemischer Ungerechtigkeit reserviert, die unter III.2 weiter ausge­
führt wird.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

93

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die auch Perspektiven aus anderen Theorietraditionen aufnimmt 
(vgl. 3).

1.1 Gesellschaftspolitischer Diskurs

Aus der Praxis gibt es unzählige Beispiele, in denen Betroffene 
auf Formen der epistemischen Unterdrückung hingewiesen haben, 
indem sie monieren, dass ihre Stimmen nicht beachtet oder ihre 
Anliegen falsch repräsentiert werden. Dieselbe epistemische Unge­
rechtigkeit, die beklagt wird, führt in vielen Fällen jedoch auch dazu, 
dass die Kritik ebenfalls ungehört bleibt oder in Vergessenheit gerät. 
Vielleicht besonders stark und erfolgreich haben Schwarze Frauen7 

die Unterdrückung ihrer Stimmen öffentlich gemacht. Zwei Vertre­
terinnen, auf die im Zuge der Kontextualisierung des Sprechens 
über epistemische Ungerechtigkeit gerne hingewiesen wird und die 
hier einen exemplarischen Einblick in die Anliegen und das Den­
ken (Schwarzer) Frauenrechtlerinnen geben sollen, sind Sojourner 
Truth (1797-1883) und Anna Julia Cooper (1858-1964).8

Auf dem Hintergrund von Forderungen nach dem Wahlrecht für 
Schwarze Männer setzt sich Sojourner Truth9, eine aus der Verskla­
vung entflohene Schwarze Frau, für das Wahlrecht Schwarzer Frau­
en ein. Im Rahmen des ersten jährlichen Treffens der American 
Equal Rights Association am 9. und 10.5.1867 hielt sie ihre Rede 
„When Woman Gets Her Rights Man Will Be Right”. Darin verweist 
sie außerdem auf die Ungleichberechtigung von Frauen gegenüber 
Männern, die sich vor Gericht zeige, wo Frauen keine Stimme und 

7 Hier handelt es sich um eine Selbstbezeichnung der Gruppe, die in der subver­
siven und widerständigen Aneignung einer Fremdbezeichnung besteht. Durch 
die Großschreibung des Begriffs „Schwarz“ soll verdeutlicht werden, dass es sich 
bei der Zuschreibung verschiedener Hautfarben um ein soziales und politisches 
Konstrukt handelt.

8 Vgl. May, Speaking, 97f.; Pohlhaus, Varieties, 13.
9 Sojourner Truth wurde als Isabella Baumfree in Ulster County, New York gebo­

ren. Truth war verheiratet und hatte fünf Kinder, als sie 1826 der Sklaverei entfloh 
und bei einer Familie unterkam, die sich gegen die Sklaverei einsetzte. Truth 
erhob mehrere Klagen in verschiedenen Belangen in Bezug auf Sklaverei und 
rassistische Segregation, die sie alle gewann, und wurde eine Wanderpredigerin 
(vgl. Naranch, Truth, 228).

III Hermeneutischer Zugang

94

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keine Repräsentation haben.10 Begründet würde diese mit dem An­
spruch von Männern, für die gesamte Menschheit sprechen zu kön­
nen. Diesen entlarvt Truth allerdings als in sich widersprüchlich: 
„I was amused how men speak up for one another. They cannot 
bear that a woman should say anything about the man, but they will 
stand here and take up the time in man’s cause.”11 Truth setzt sich für 
die Einbeziehung von Frauen in die Diskussion um das Wahlrecht 
ein und macht sich dafür stark, dass Gerechtigkeit erst hergestellt 
sei, wenn es auch ein Frauenwahlrecht gebe.

In ihrer wohl berühmtesten Rede „Woman’s Rights“ aus dem Jahr 
1851 hatte Truth bereits auf den blinden Fleck der Gesellschaft auf­
merksam gemacht, wenn es um Frauenrechte geht: Mit dem ikoni­
schen Ausspruch „And ain’t I a woman?“ wies sie auf die Lebensrea­
lität Schwarzer Frauen hin, die in der Diskussion über Frauenrechte 
völlig unbeachtet geblieben war.

„Dat man ober dar say dat womin needs to be helped into carriages 
and lifted ober ditches, and to hab de best place everywhar. Nobody 
eber helps me into carriages, or ober mud puddles, or gibs me any best 
place! And a’n’t I a woman? Look at my arm! I have ploughed, and 
planted, and gathered into barns, and no man could head me! And a’n’t 
I a woman? I could work as much and eat as much as a man-when I 
could get it-and bear de lash as well! And a’n’t I a woman? I have borne 
thirteen chilern, and seen ’em mos’ all sold off to slavery, and when I 
cried out with my mother’s grief, none but Jesus heard me! And a’n’t I a 
woman?”12

José Medina stellt den epistemischen Wert der Rede heraus:
“[C]rucial aspects of black femininity were blocked from entering the 
meaning of ‘woman’. When Sojourner Truth poignantly asked, ‘And 
ain’t I a woman?’, she was unmasking and denouncing the racial biases 
underlying mainstream conceptions of femininity – whited conceptions 
of femininity that marginalized black women in the US.”13

In „A Voice from the South. By a Black Woman of the South”, 
das 1892 erstmals erschien, thematisiert auch Anna Julia Cooper, 
eine ebenfalls in der Versklavung geborene afro-amerikanische High 

10 Vgl. Truth, Woman, 37.
11 Truth, Woman, 38.
12 Truth, Woman's Rights.
13 Medina, Varieties, 46.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

95

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


School-Lehrerin und Aktivistin, die Ausgrenzung der Erfahrungen 
und des Wissens Schwarzer Frauen.14 In einer musikalischen Meta­
pher charakterisiert sie Schwarze Menschen als „a jarring chord and 
a vague and uncomprehended cadenza“15. Schwarze Frauen seien 
dagegen „one mute and voiceless note“16. Zu einem fairen Gerichts­
verfahren gehöre es „that truth from each standpoint be presented 
at the bar“17. Dabei problematisiert sie Repräsentationspraktiken 
und verweist auf die Inkommensurabilität der Standpunkte: „[O]ur 
Caucasian barristers are not to blame if they cannot quite put them­
selves in the dark man’s place, neither should the dark man be 
wholly expected fully and adequately to reproduce the exact Voice of 
the Black Woman.”18

An diesem kurzen Einblick in die Schriften der beiden Frauen­
rechtlerinnen – eine intensivere Auseinandersetzung ist in jedem 
Fall empfehlenswert, hier aber leider nicht möglich – wird sehr 
deutlich, wie prägend die Erfahrung epistemischer Ungerechtigkeit 
in ihrer Lebenswelt war und wie dies ihr politisches und akademi­
sches Engagement prägte. Ohne wissenschaftliche Termini zu ver­
wenden, beschreiben sie in ihren Reden und Schriften die Unrechts­
erfahrung und ihre Auswirkungen für die Betroffenen. Die Rede von 
der Stimme der Betroffenen, die nicht gehört wird und die Stille bzw. 
das Schweigen („silence“), das über die Ungerechtigkeitserfahrungen 
herrscht, ist ein bis heute immer wieder verwendeter Topos. Im 
Englischen wird häufig der Begriff des „silencing“ verwendet, der 
sich kaum ins Deutsche übersetzen lässt, wörtlich in etwa das „Zum-
Schweigen-Bringen“ bzw. „Verstummen-Lassen“ der Betroffenen und 
ihrer Erfahrungen bezeichnet.

14 Die Auseinandersetzung mit der Sklaverei zählte auch zu einem ihrer zentralen 
Forschungsthemen, unter anderem verfasste sie ihre Doktorarbeit zur Haltung 
zur Sklaverei im Kontext der französischen Revolution (vgl. Weiss, Cooper, 42). 
Einen Einblick in ihre zentralen Werke gibt Cooper, Voice.

15 Cooper, Voice, I.
16 Cooper, Voice, I.
17 Cooper, Voice, II.
18 Cooper, Voice, III.

III Hermeneutischer Zugang

96

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.2 Akademischer Diskurs

Im Bereich der Forschung kommen Ansätze zur Analyse insbeson­
dere aus dem Bereich der feministischen, rassismuskritischen und 
postkolonialen Theorie. Es ist bemerkenswert, dass die wissenschaft­
liche Auseinandersetzung mit dem Phänomen nicht durch Diszipli­
nen wie Erkenntnistheorie oder Wissenssoziologie angestoßen wur­
de, deren zentraler Untersuchungsgegenstand ja das Wissen ist.19 
Ausgangspunkt waren vielmehr die praktischen Erfahrungen der 
Ungleichheit und Unterdrückung, die Aktivist:innen immer wieder 
thematisiert und die über Disziplinen und wissenschaftliche Strö­
mungen Eingang in die Wissenschaft gefunden haben, die sich 
explizit mit den Unrechtserfahrungen marginalisierter Gruppen aus­
einandersetzen. In der vorliegenden Arbeit kann keine umfassende 
Darstellung aller Veröffentlichungen zu Phänomenen der epistemi­
schen Ungerechtigkeit erfolgen. Vielmehr werden zentrale Ansätze 
aus den Disziplinen herausgegriffen, die für die Thematisierung 
epistemischer Ungerechtigkeit am prägendsten waren, um die Band­
breite der Auseinandersetzung und der Konzeptionalisierungen des 
Phänomens deutlich zu machen. Dazu wird auf die Arbeiten von 
Gayatri Chakravorty Spivak stellvertretend für die postcolonial stu­
dies Bezug genommen, von Judith Butler für die gender/queer theo­
ry und von Kimberlé Crenshaw und Patricia Hill Collins für den 
Black Feminist Thought und Jennifer Hornsby und Rae Langton 
für die Sprachphilosophie. Die Skizzierung dieser Ansätze bildet 
die Grundlage für eine kritische und transdisziplinäre Auseinander­
setzung mit Frickers Theorie der epistemic injustice (vgl. 3).

1.2.1 Epistemic violence nach Gayatri Chakravorty Spivak

Zur Beschreibung von Phänomenen der epistemischen Ungerechtig­
keit wird im akademischen Diskurs häufig der Begriff der epistemi­
schen Gewalt herangezogen. Im deutschen Sprachraum hat sich 
Claudia Brunner ausführlich mit dem Begriff auseinandergesetzt. 
Sie untersucht dessen Verwendung insbesondere in feministischer 
sowie post- und dekolonialer Theoriebildung, um ihn für die Frie­

19 Zur Auseinandersetzung im Rahmen der Epistemologie vgl. III.2.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

97

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dens- und Konfliktforschung anschlussfähig zu machen. Ihre Ana­
lyse zeigt, dass der Begriff der epistemischen Gewalt meist unter 
Verweis auf Gayatri Chakravorty Spivak verwendet wird, die in 
ihrem viel beachteten Aufsatz „Can the Subaltern Speak?“ auf die 
unheilvolle Verbindung von Wissen und kolonialen Macht- bzw. 
Herrschaftsstrukturen aufmerksam machte.20 Spivak problematisiert 
in diesem Aufsatz die Repräsentation des „Subjekts der Dritten 
Welt“21 im westlichen Diskurs und zeigt deren Gewaltförmigkeit auf:

„Das klarste Beispiel für eine solche epistemische Gewalt ist das aus der 
Distanz orchestrierte, weitläufige und heterogene Projekt, das koloniale 
Subjekt als Anderes zu konstituieren. Dieses Projekt bedeutet auch die 
asymmetrische Auslöschung der Spuren dieses Anderen in seiner prekä­
ren Subjekt-ivität [sic] bzw. Unterworfenheit.“22

Das Wirken dieser epistemischen Gewalt verdeutlicht Spivak an der 
Situation subalterner Frauen in Indien. Als Subalterne versteht sie in 
Anlehnung an Ranajit Guha eine Gruppe, die in einem Raum zu fin­
den ist, „der in einem kolonisierten Land von den Mobilitätslinien 
abgeschnitten ist“23. Am Beispiel der Abschaffung des Witwenopfers 
durch die britischen Besatzer zeigt sie: „Die Subalterne kann nicht 
sprechen“.24 Gemäß der indischen Tradition des Witwenopfers (satī), 
stiegen Hindu-Frauen nach dem Tod ihres Mannes mit auf den 
Scheiterhaufen, auf dem dessen Leichnam verbrannt wurde.25 Die 
englischen Besatzer verbaten diese Tradition 1829, was als „ein Fall 
von ‚weißen Männern, die braune Frauen vor braunen Männern 
retten‘“26, verstanden wurde. Die Besatzer gerierten sich als Befrei­

20 Vgl. Brunner, Epistemische Gewalt, 77. Ursprünglich geht der Begriff aber auf 
Michel Foucault zurück (vgl. Foucault, Ordnung; Foucault, Archäologie).

21 Spivak, Can the Subaltern Speak, 19.
22 Spivak, Can the Subaltern Speak, 42.
23 Spivak, Can the Subaltern Speak, 121. Guhas Definition ist eine Interpretation 

des Begriffs, den Antonio Gramsci für die Bezeichnung von Personen prägte, 
„die keiner hegemonialen Klasse angehören“ (Castro Varela/Dhawan, Post­
koloniale Theorie, 196; vgl. Gramsci, Gefängnishefte), und der aus dem militä­
rischen Bereich entlehnt ist, wo er für Offiziere unterer Dienstgrade verwendet 
wurde.

24 Spivak, Can the Subaltern Speak, 127.
25 Vgl. Spivak, Can the Subaltern Speak, 80f. Spivak stellt jedoch klar: „Der Ritus 

wurde nicht durchgängig praktiziert, und er war nicht kasten- oder klassenspe­
zifisch festgeschrieben“ (Spivak, Can the Subaltern Speak, 80f.).

26 Spivak, Can the Subaltern Speak, 81.

III Hermeneutischer Zugang

98

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er der indischen Frauen, die sie jedoch nicht gefragt hatten, ob 
sie „befreit“ werden wollen und behandelten sie damit wiederum 
nicht wie autonome Subjekte. An Spivaks Beispiel wird deutlich, 
dass Subalterne, die im traditionellen und imperialen Herrschafts­
system anhand der Linien von class, race und gender mehrfach 
unterdrückt sind, starken Zuschreibungen durch die dominanten 
Gruppen unterliegen.27 Die dominanten Gruppen sind durch ihre 
Mehrfachprivilegierung nicht im Stande, die Subalternen zu reprä­
sentieren, da sie deren Anliegen nicht kennen bzw. nicht erkennen 
können. Die Subalternen können auf der anderen Seite nicht für 
sich selbst sprechen. Spivak zeigt anhand des Selbstmords der Bhu­
vaneswari Bhaduri, „dass sogar dann, wenn die Subalterne eine An­
strengung bis zum Tod unternimmt, um zu sprechen, dass sie sogar 
dann nicht fähig ist, sich Gehör zu verschaffen“28. Die junge Frau 
Bhuvaneswari plante ihren Selbstmord und benutzte ihren Körper, 
damit dieser noch nach ihrem Tod für sie spreche.29 Indem sie bis 
zu ihrer Menstruation mit dem Selbstmord wartete, versuchte sie 
zu verhindern, dass dieser im Kontext der indischen Tradition des 
Witwenopfers (satī) gelesen werde. Denn menstruierenden Witwen 
war der Vollzug der Tradition bis zum vierten Tag nach dem Ende 
der Menstruation verboten.30 Ungeachtet ihrer Bemühungen wurde 
der Grund für Bhuvaneswaris Tod in einem Fall unerlaubter Liebe 
oder der Trauer darüber, zu alt für eine Heirat zu sein, gesehen.31 

Die These, dass die Subalterne nicht sprechen kann, bezieht sich 
also darauf, dass ihr Reden und ihre Aussageintentionen kein Gehör 
finden. Das Wissen subalterner Menschen wird vielmehr durch die 
dominanten Diskurse unterdrückt und vernichtet. Spivak weist dies 

27 Hier sind Prozesse des sogenannten Othering durch die dominanten Gruppen 
im Gang. Mit Winkler und Möhring-Hesse sind darunter Fremdbeschreibungen 
zu verstehen, die von dominanten Gruppen zur Selbstdefinition durch Abgren­
zung und zur Sicherung der eigenen Übermacht herangezogen werden, die 
aber auch Bestandteil jeder wohlmeinenden Repräsentation sind. Othering kann 
so weit führen, dass die Subalternen die Fremdzuschreibungen internalisieren 
(Self-Othering) und nun nicht mehr fähig sind, ihre eigene Situation unabhän­
gig von diesen Fremdzuschreibungen zu erkennen (vgl. Winkler/Möhring-
Hesse, Reflexive Repräsentation, 165).

28 Spivak, Can the Subaltern Speak, 127.
29 Vgl. Spivak, Can the Subaltern Speak, 104f.
30 Vgl. Spivak, Can the Subaltern Speak, 105.
31 Vgl. Spivak, Can the Subaltern Speak, 104.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

99

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht nur für den indischen Kontext nach, sondern kritisiert auch 
Repräsentationsversuche westlicher Intellektueller der Gegenwart. 
Repräsentation stellt sich dabei als ein Drahtseilakt heraus: Einer­
seits besteht die Gefahr der Entmündigung der Subalternen durch 
die Annahme, Selbstrepräsentation sei für sie unmöglich. Doch auch 
die Annahme, die u. a. Michel Foucault vorbrachte, Subalterne seien 
durchaus im Stande sich selbst zu repräsentieren, kritisiert Spivak.32 

Diese übersehe nämlich die Machtstrukturen, die die Repräsentation 
gerade verhindern und perpetuiere so die Exklusion der Subalter­
nen. So konstatiert Spivak mit Blick auf die Stellung von subalternen 
Frauen im kapitalistischen System:

„Auf der anderen Seite der internationalen Arbeitsteilung angesiedelt, 
ist das ausgebeutete Subjekt nicht in der Lage, den Text weiblicher 
Ausbeutung zu erkennen und auszusprechen, selbst wenn nicht-reprä­
sentierende Intellektuelle sich absurderweise dazu versteigen, diesen 
Frauen einen Raum zu schaffen, um selbst zu sprechen. Die Frau ist 
doppelt in den Schatten gerückt.“33

Praktiken der Repräsentation sind demnach mit einem unvermeidli­
chen double bind verbunden, den Dhawan pointiert zusammenfasst: 
„Wenn Repräsentation notwendig ist, dann ist sie im Hinblick auf 
die denkbare Perpetuierung von Gewalt gleichzeitig unmöglich.“34 

Zugleich erkennt Spivak die Unverzichtbarkeit dieser Praktiken an. 
Diese können jedoch nur gelingen, wenn wir „stets skrupellos wach­
sam gegenüber unserer eigenen Komplizenschaft“35 im imperialisti­
schen System sind, wie es Castro Varela und Dhawan formulieren.

Spivaks Problematisierung von Repräsentationspraktiken wurde 
prägend für die Verwendung des Begriffs der epistemischen Gewalt 
im post- und dekolonialen Diskurs und darüber hinaus.36 „Can 
the Subaltern Speak“ liefert dabei selbst keine eindeutige und um­
fassende Definition des Begriffs bzw. des bezeichneten Phänomens. 

32 Vgl. Spivak, Can the Subaltern Speak, 21f.; Foucault/Deleuze, Intellectuals, 
207.

33 Spivak, Can the Subaltern Speak, 59. Eine gute Zusammenfassung von Spivaks 
Kritik an Foucault (u. a.) findet sich bei Castro Varela/Dhawan, Postkolonia­
le Theorie, 204f.

34 Dhawan, Spivak, 380.
35 Castro Varela/Dhawan, Postkoloniale Theorie, 227.
36 Auch Edward Said prägte den Begriff stark (vgl. Said, Orientalismus).

III Hermeneutischer Zugang

100

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Spivaks Anliegen ist es, auf das Gewaltpotential von Repräsentati­
onspraktiken hinzuweisen, nicht epistemische Gewalt umfassend zu 
beschreiben. Die Frage der Repräsentation, die auf epistemische Ge­
walt hinweist, hat sich im Anschluss an Spivak bei vielen post- und 
dekolonialen Theoretiker:innen etabliert. Sie stellen die Frage da­
nach, „wer für wen spricht und die Frage danach, wer überhaupt Ge­
hör findet“37. Der Begriff der epistemic violence wird jedoch mit sehr 
unterschiedlicher Akzentuierung verwendet. Je nach Erkenntnisin­
teresse werden unterschiedliche Aspekte von Spivaks Ausführungen 
betont. Kristie Dotson verwendet den Begriff, um Phänomene zu 
beschreiben, die Fricker als epistemic injustice bzw. insbesondere als 
testimonial injustice (vgl. 2.3) bezeichnet, und hebt den reziproken 
Charakter von Sprechakten hervor: „Epistemic violence in testimony 
is a refusal, intentional or unintentional, of an audience to commu­
nicatively reciprocate a linguistic exchange owing to pernicious igno­
rance.“38 Courtney T. Goto definiert epistemic violence wiederum 
mit einem etwas anderen Fokus: „Epistemic violence refers to the 
harm done to an individual when her understanding of her reality is 
ignored, obscured, and overridden by another person (or persons) 
who in words and actions redefine(s) that reality.“39 Die Definition 
von Christine Löw nimmt den kolonialen Kontext auf, mit dem sich 
Spivak auseinandersetzt, und benennt die Rolle der Wissenschaften 
an epistemischer Gewalt:

„Spivaks Begriff der ‚epistemischen Gewalt‘ fasst somit in systematischer 
Weise, dass kolonialistische Vorstellungen von Überlegenheit bis heute 
in Wissenssystemen und Erkenntnissen – auch des kritischen Denkens 
– wirksam sind und in der Folge davon nicht-westliche Betrachtungs­
weisen durch bestimmte textuelle Strategien […] immer weiter an den 
Rand rücken.“40

Hier lassen sich drei zentrale Auslegungen des Begriffs der epistemic 
violence in und im Anschluss an die postcolonial studies ausmachen: 
Die erste Auslegung löst den Begriff aus dem kolonialen Kontext 
heraus und macht ihn für epistemische Unterdrückungen verschie­
denster benachteiligter Gruppen anwendbar. Hier werden zudem 

37 Vgl. Leicht, Gehör, 127.
38 Dotson, Tracking, 238.
39 Goto, Experiencing Oppression, 182.
40 Löw, Frauen, 41.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

101

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vorrangig Erfahrungen epistemischer Gewalt in zwischenmenschli­
chen Begegnungen in den Blick genommen. Eine zweite Auslegung 
fokussiert Repräsentationspraktiken, in denen z. B. Politiker:innen 
oder Intellektuelle über die Erfahrungen und die Lebenswelt der 
Subalternen sprechen. Dagegen fokussiert die dritte Auslegung, die 
häufig auch mit der Verwendung des Begriffs bei Edward Said 
verbunden wird, stärker akademische Wissensprozesse und die Aus­
grenzung von nicht-westlichen Erkenntnissen und Methoden.

1.2.2 Gewalt der Anrede bei Judith Butler

Auch in feministischer Forschung, die nicht unbedingt aus einer 
(explizit) postkolonialen Perspektive erfolgt, erkennen Castro Varela 
und Dhawan das Anliegen, epistemische Gewalt aufzudecken und 
zu dekonstruieren. Feministische Forschung stelle „immer wieder 
die zerstörerische Gewalt patriarchaler Strukturen heraus, die eine 
‚weibliche‘ Perspektive geradezu verunmöglicht, indem sie dieselbe 
marginalisiert, ridikulisiert und zunichte macht.“41

Eine der maßgeblichen Theoretiker:innen im Bereich der gender 
bzw. queer studies, die sich in den letzten Jahrzehnten aber auch 
durch ihre Beiträge zur politischen Theorie hervorgetan hat, ist Ju­
dith Butler. Ausgehend von der Diskurstheorie nach Foucault fragt 
sie u. a. nach den Möglichkeiten und Grenzen der Subjektbildung, 
nach der Macht des Diskurses und Möglichkeiten des Widerstands 
und der Subversion. Dabei arbeitet sie vor allem in ihren politisch-
ethischen Schriften eine „Hierarchie der Betrauerbarkeit“42 heraus, 
„innerhalb derer manche Menschenleben als solche anerkannt und 
betrauert werden (können) und manche nicht einmal als mensch­
liches Antlitz dargestellt werden, sondern in einer amorphen Mas­
se versinken.“43 Der unterschiedliche Grad an öffentlicher Aufmerk­
samkeit und Anteilnahme weise auf eine tieferliegende Missachtung 
des Subjektstatus bestimmter Personengruppen hin.

„Wenn also Menschen, die aus unterschiedlichen Gründen erst gar nicht 
als Subjekte im politischen Sinne anerkannt würden, Gewalt angetan 

41 Castro Varela/Dhawan, Postkolonialer Feminismus, 272.
42 Vgl. Butler, Gefährdetes Leben; Butler, Raster
43 Kohl, Anerkennung, 177.

III Hermeneutischer Zugang

102

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werde, erscheine diese Gewalt mitunter gar nicht als Gewalt im engeren 
Sinne, und falls doch, dann zumindest als notwendig oder gerechtfer­
tigt.“44

Damit geht es ihr im Kern um eine Frage der Anerkennung. Die Ur­
sache für die unterschiedliche Berücksichtigung von Personen und 
ihren Schicksalen sieht Butler in erster Linie im Diskurs und den 
ihm inhärenten Normen gegeben, die dafür sorgen, dass bestimmte 
Subjekte anerkennbar und intelligibel seien und andere nicht. Unter 
Diskurs ist hier im Anschluss an Foucaults Konzept eine Ordnung 
zu verstehen, „in der bestimmte Aussagen möglich und zugleich 
andere Aussagen als unsinnig, unmöglich, monströs oder schlicht 
undenkbar verworfen sind“45. Der Diskurs regele jedoch nicht nur, 
welche Aussagen möglich sind, sondern auch wer zum Diskurs 
zugelassen wird. Denn auch das Subjekt existiere nicht außerhalb 
des Diskurses. „Das ‚Ich‘ entsteht vielmehr nur dadurch, indem es 
gerufen wird, benannt wird, angerufen wird, um den Althusserschen 
Ausdruck zu verwenden“46. Der Diskurs stelle eine Reihe von Sub­
jektpositionen zur Verfügung, die den geltenden Normen entspre­
chen und unter denen eine Anrede erfolgen könne. Was nicht den 
Normen entspreche, könne nicht angesprochen werden und somit 
nicht in Erscheinung treten. „Die Anrede selbst konstituiert das 
Subjekt innerhalb des möglichen Kreislaufs der Anerkennung oder 
umgekehrt, außerhalb dieses Kreislaufs in der Verworfenheit.“47 Mit 
Foucault spricht Butler von „Subjektivation“48, um den ambivalenten 
Charakter dieses Entstehungsmoments auszudrücken. Die Hervor­
bringung des Subjekts sei immer eine Unterwerfung unter die Anre­
de und damit ein gewaltsamer Akt.49 Zugleich bilde die Anrufung 
des Subjekts die Voraussetzung für seine Handlungsfähigkeit, in der 
es die ihm vorgegebene Anrede aufgreifen und ihr eine widerständi­
ge Bedeutung verleihen kann.50

44 Brunner, Epistemische Gewalt, 250.
45 Meißner, Butler, 16f.
46 Butler, Körper, 310.
47 Butler, Haß spricht, 15.
48 Butler, Psyche, 18f.
49 Vgl. Butler, Psyche, 16-18; Butler, Kritik, 120.
50 Vgl. Butler, Psyche, 19.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

103

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Ausgesetztsein gegenüber der Anrede durch den Anderen 
sieht Butler im Anschluss an Levinas eine „Urempfänglichkeit“51 

jedes menschlichen Lebens. Diese prinzipielle Verletzungsoffenheit 
bezeichnet sie auch als precariousness (Gefährdung).52 Im Gegen­
satz dazu bezeichnet sie mit precarity (Prekarität) einen Zustand 
„maximierte[r] Gefährdung“53 in Form eines „politisch bedingten 
Zustand[s], in dem ganz bestimmte Bevölkerungsgruppen aus so­
zialen und wirtschaftlichen Unterstützungsnetzen herausfallen und 
dem Risiko der Verletzung, der Gewalt und des Todes ausgesetzt 
werden“54. Eine extreme Form dieser Prekarität erleben Personen, 
die am unteren Ende der Hierarchie der Betrauerbarkeit angesiedelt 
sind und deren Leben nicht genug Wert beigemessen wird, um ihre 
Lebensrealität, ihr Leid und das Unrecht, das ihnen angetan wird, 
zu berücksichtigen. Butler weist in diesem Zusammenhang auf den 
Einfluss epistemologischer Praktiken des framings hin:

„Die Rahmen oder Raster [frames], mittels welcher wir das Leben ande­
rer als zerstört oder beschädigt (und überhaupt als des Verlusts oder der 
Beschädigung fähig) wahrnehmen oder eben nicht wahrnehmen, sind 
politisch mitbestimmt. Sie sind ihrerseits schon das Ergebnis zielgerich­
teter Verfahren der Macht. Zwar entscheiden sie nicht allein über die 
Bedingungen der Wahrnehmbarkeit, aber es geht ihnen doch um die 
Begrenzung der Sphäre des Erscheinens als solcher.“55

Im Blick auf  Gerichtsprozesse  über  Vergewaltigungen wirft sie  an 
anderer Stelle die Frage auf: „[W]er überhaupt als ‚jemand‘ zählt bzw. 
welche systematischen Strukturen der Entmachtung bestimmte ge­
schädigte Parteien daran hindern, sich bei einem Gerichtsprozess auf 
das ‚Ich‘ zu berufen?“56 Wer keine Chance hat, sich in diesem Kontext 
als  geschädigte  Person zu repräsentieren,  findet  sich ebenfalls  am 
unteren Ende der Hierarchie der Betrauerbarkeit wieder. Bernhard 
Kohl spricht von „Ausschluss“57,  Anna Maria Riedl vom „sozialen 

51 Butler, Kritik, 123.
52 Vgl. Butler, Raster, 31.
53 Butler, Raster, 32.
54 Butler, Raster, 31f.
55 Butler, Raster, 9.
56 Butler, Kontingente Grundlagen, 46.
57 Kohl, Anerkennung, 200.

III Hermeneutischer Zugang

104

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tod“58. Butler macht damit sehr deutlich auf die gewaltsamen Auswir­
kungen eines Ausschlusses aus dem Diskurs aufmerksam, der eine 
absolute Verweigerung von Anerkennung und sozialer Teilhabe be­
deutet, sowie den Verlust jeglichen Anspruchs auf Rechte.

1.2.3 Intersektionalität nach Kimberlé Crenshaw und Patricia Hill 
Collins

Als Gruppe, die von Repräsentations- und Anerkennungsproblemen, 
wie sie Spivak und Butler beschreiben, in besonderer Weise betrof­
fen sind, waren und sind Women of Colour häufige Akteur:innen des 
Widerstands gegen epistemische Ungerechtigkeiten im gesellschafts­
politischen sowie im wissenschaftlichen Bereich. Bis heute sind sie 
auch im akademischen Bereich starken Diskriminierungen ausge­
setzt, die häufig dazu führen, dass sie sich aus der Wissenschaft 
zurückziehen und ihre Stimmen nicht gehört, ihr Wissen nicht ge­
teilt wird. Collins weist in „Black Feminist Thought” darauf hin, 
dass „U.S. Black women’s experiences as well as those of women of 
African descent transnationally have been routinely distorted within 
or excluded from what counts as knowledge.“59 Denn das Wissen der 
Women of Colour entspreche nicht den Kriterien und Maßstäben, 
anhand derer etwas als Wissen eingestuft wurde,60 oder werde im 
Licht etablierter Konzepte und Theorien interpretiert, die vorwie­
gend durch privilegierte weiße Männer geprägt waren. Dies führe 
dazu, dass es in seinem ursprünglichen Wissensgehalt entstellt und 
verdreht werde. Collins argumentiert, das Wissen und die Erfahrun­
gen schwarzer Frauen seien häufig nicht verständlich zu machen, 
da sie sich anderer epistemologischer Paradigmen und Methoden 
bedienten.61 Damit legt sie eine weitere Dimension des Ausschlusses 
aus dem Wissenssystem offen. Während mit Butler und Spivak vor 
allem der Ausschluss bestimmter Wissenssubjekte (Wer kann/darf 

58 Riedl, Ethik, 174.
59 Collins, Black Feminist Thought, 252.
60 Entsprechend dem androzentrischen Wissenschaftsverständnis des 18./19. Jahr­

hunderts zählen zu diesen Kriterien bis heute Neutralität, Objektivität, Rein­
heit und Verifizierbarkeit, die als Gegenpole zu Emotionalität, Körperlichkeit 
und Erfahrungswissen gesehen werden (vgl. Braun/Stephan, Gender@Wissen, 
12-19).

61 Vgl. Collins, Black Feminist Thought, 252-255.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

105

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen äußern?) und Wissensinhalte (Was kann als Wissen geäußert 
werden?) in den Blick kam, wird mit Collins insbesondere auch die 
Frage nach dem Wie, den Paradigmen und Methoden, innerhalb 
derer Wissen geäußert wird, virulent.

Der Begriff der Intersektionalität, der durch Kimberlé Crenshaw 
geprägt wurde,62 kann als Versuch verstanden werden, die spezifi­
schen epistemischen Ausschlüsse sichtbar zu machen, von denen 
Schwarze Frauen betroffen sind. Unter anderem in „Demarginali­
zing the Intersection of Race and Sex“ argumentierte Crenshaw, 
dass die Diskriminierung von Schwarzen Frauen trotz verschiede­
ner Antidiskriminierungsmaßnahmen und -richtlinien fortbestehe – 
dass die Diskriminierungserfahrungen Schwarzer Frauen vielmehr 
gerade auf Basis der Antidiskriminierungsprinzipien abgelehnt wür­
den: „antidiscrimination doctrine essentially erases Black women’s 
distinct experiences and, as a result, deems their discrimination 
complaints groundless.“63 Women of Colour konnten Diskriminie­
rung nämlich nur auf Basis von race oder gender geltend machen. 
Spezifische Diskriminierungen, die sie als Women of Colour machten 
und die eine eigene Qualität hatten, die über die Addition von Dis­
kriminierungen aufgrund von race und gender hinausging, wurden 
nicht anerkannt. Crenshaw macht dies anhand von Gerichtsurteilen 
anschaulich, in denen Schwarze Frauen gegen Diskriminierungen 
aufgrund von gender und race klagten.64 So hatten 1976 fünf Schwar­
ze Frauen einen Prozess gegen das Unternehmen General Motors an­
gestrebt, da dessen Senioritätssystem Diskriminierungen fortschrei­
be.65 Erst mit dem Jahr 1964 hatte der Automobilkonzern begonnen, 
Schwarze Frauen einzustellen. Im Rahmen einer Entlassungswelle 

62 Mit Rücksicht auf die berechtigte Kritik von Patricia Hill Collins (vgl. Collins, 
Intersectionality, 116) soll die Rede von der Prägung des Begriffs hier nur den 
Einfluss widerspiegeln, den die Aufsätze Crenshaws auf den wissenschaftlichen 
Diskurs hatten. Sie waren für viele Wissenschaftler:innen der Anstoß, sich ver­
tieft mit Intersektionalität auseinanderzusetzen, und häufig wird der Begriff auf 
Crenshaw zurückgeführt. Dies soll indes nicht darüber hinwegtäuschen, dass 
das Phänomen von Schwarzen Frauen in sozialen Bewegungen bereits lange 
vorher thematisiert worden war. Collins verweist dazu z. B. auf ein Statement 
der Combahee-River-Collective aus dem Jahr 1977 (vgl. Combahee-River-Collec­
tive, Statement).

63 Crenshaw, Demarginalizing, 214.
64 Vgl. Crenshaw, Demarginalizing, 210-214.
65 Vgl. Crenshaw, Demarginalizing, 210.

III Hermeneutischer Zugang

106

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wurden alle Mitarbeitenden, deren Arbeitsverhältnis nach 1970 be­
gonnen hatte, gekündigt, da Seniorität als zentrales Kriterium für die 
Entlassungen angesehen wurde. General Motors berief sich darauf, 
dass sie bereits vor 1964 Frauen eingestellt hatten, allerdings nur 
weiße. Das Gericht lehnte die Argumentation der Frauen ab, dass sie 
als Schwarze Frauen diskriminiert wurden. Eine Kombination der 
beiden Faktoren race und gender wurde nicht als zulässig angesehen. 
Eine Klage konnte nur basierend auf einer der beiden Kategorien 
vorgebracht werden.

Der Begriff der Intersektionalität soll jedoch gerade auf diese 
Mehrfachdiskriminierung hinweisen, die nicht notwendigerweise 
auf die Kombination verschiedener Einzeldiskriminierungen redu­
ziert werden kann.66 Crenshaw machte hier auf eine Unzulänglich­
keit in den wissenschaftlich hermeneutischen Konzepten aufmerk­
sam, die zu einem epistemischen Ausschluss der Erfahrungen von 
Women of Colour führte.

Wie kompliziert und gefährlich das Unterfangen ist, epistemische 
Ungerechtigkeiten im akademischen Diskurs zu thematisieren, wird 
an der Kritik deutlich, die Collins an dem Konzept der Intersektio­
nalität äußert, wie es sich im Anschluss an Crenshaw ausgebildet 
hatte:

„The term intersectionality simultaneously created possibilities for new 
ways of thinking, yet homogenized the field by silencing, erasing and 
thereby marginalizing some perspectives. […] Ignoring intersectional­
ity’s roots in social activism, social actors eschewed direct confrontation 
with Black women and similar social actors but rather used indirect but 
effective epistemic arguments to attack the identity politics of social act­
ivism. What remained was pressure to produce a depoliticized version 
of intersectionality that was individualized and fragmenting.”67

Im deutschen Diskurs hat sich das Konzept etabliert und wird auch 
in der Theologie rezipiert.68 Castro Varela und Dhawan kritisieren 
die häufig zu beobachtende Konzentration auf die drei Kategorien 
race, class und gender, da dies blinde Flecken produziere. Inbesonde­

66 Vgl. Crenshaw, Demarginalizing, 217.
67 Collins, Intersectionality, 117f.
68 Vgl. Dietze, Sexualpolitik; in der Theologie: Eisen/Gerber/Standhartinger, 

Doing Gender; Ganz/Hausotter, Intersektionale Sozialforschung; Leinius/
Mauer, Intersektionalität; Werner, Doing Intersectionality.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

107

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


re für den deutschen Kontext mahnen sie daher mehr transnationale 
Perspektiven an.69

Auf die Kritik an der Umsetzung von Intersektionalität in der 
(wissenschaftlichen) Praxis kann hier inhaltlich nicht weiter einge­
gangen werden. Sie soll in erster Linie verdeutlichen, dass auch die 
wissenschaftliche Beschäftigung mit epistemischen Ungerechtigkei­
ten nicht vor denselben schützt. Wissenschaftliche Praxis muss sich 
dahingehend immer wieder selbst hinterfragen und tut dies auch, 
wie die Kritik von Collins und Castro Varela und Dhawan zeigt.

1.2.4 Silencing bei Jennifer Hornsby und Rae Langton

Die größte konzeptionelle und theoretische Nähe zu dem epistemo­
logischen Ansatz Frickers, um den es im nächsten Kapitel ausführ­
lich gehen soll und der den hermeneutischen Zugang für die Analy­
se der Missbrauchsfälle in der vorliegenden Arbeit bildet, weisen 
vermutlich die Überlegungen von Hornsby und Langton auf. Mit 
der Sprechakttheorie John L. Austins wählen sie einen sprachphilo­
sophischen Zugang. In „How to do Things with Words“70 erläutert 
Austin seine Theorie der Sprechakte, die auf der Erkenntnis basiert: 
„Speech is not a matter simply of the making of meaningful noises, 
but […] of doing things with words”71. Damit geht Austin weit über 
das Sprachverständnis der sogenannten „abendländischen Philoso­
phie“ hinaus, das allein die deskriptive und konstative Funktion 
der Sprache berücksichtigt hatte.72 Austin zufolge bestehen Sprech­
akte aus drei Handlungsebenen: Die erste Handlungsebene, die 
den Sprechakt der Lokution darstellt, besteht aus „the saying of 
words that have a certain meaning, or content“73. Auf der zweiten 
Handlungsebene geschieht das, was Austin als performativen Akt 
bezeichnet: Durch die Sprache wird gleichzeitig gehandelt. Im und 
durch den Sprechakt wird eine neue Wirklichkeit geschaffen. Mit 
Hornsby/Langton zeichnet sich diese Ebene, die Austin als Illoku­
tion bezeichnet, durch „the saying of certain words such that, in 

69 Vgl. Castro Varela/Dhawan, Postkoloniale Theorie, 316f.
70 Austin, Theorie.
71 Hornsby/Langton, Free Speech, 23.
72 Vgl. Austin, Theorie, 35; Posselt/Flatscher, Sprachphilosophie, 158.
73 Hornsby/Langton, Free Speech, 24.

III Hermeneutischer Zugang

108

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


saying those words, one performs an action“74 aus. Auch auf der drit­
ten Handlungsebene, dem perlokutionären Akt, führt der Sprechakt 
zu einer Handlung, allerdings handelt es sich hierbei um „extra-lin­
guistic or incidental consequences of speaking“75. Am Beispiel der 
Anzeige eines Missbrauchs können die drei Ebenen veranschaulicht 
werden. Die bloße Äußerung der Worte, mit denen der Missbrauch 
angezeigt wird, bildet den lokutionären Akt. Der illokutionäre Akt 
besteht darin, dass das Sprechen als Anzeige eines Missbrauchs 
wahrgenommen wird. Der perlokutionäre Akt würde schließlich im 
Ergreifen entsprechender Maßnahmen (Einleitung eines Verfahrens, 
Unterstützung für die Betroffenen etc.) bestehen.

Für Hornsbys und Langtons Verständnis von Silencing ist die 
Ebene der Illokution entscheidend. Denn sie konstatieren, dass eine 
Person nicht nur zum Schweigen gebracht werde, wenn es ihr un­
möglich ist, eine Äußerung zu machen, sondern auch wenn sie 
daran gehindert wird, illokutionäre Akte erfolgreich auszuführen.76 

Den Begriff des Silencing reservieren sie allein für diese zweite Vari­
ante: „We say that people are silenced when they are prevented 
from doing certain illocutionary things with words.“77 Im Gegen­
satz zur Lokution wird bei Illokutionen der reziproke Charakter 
von Sprechakten deutlich. Mit Austin benötigt es einen gewissen 
„uptake“ auf der Seite der Hörenden, damit Illokutionen glücken 
können und der Sprechakt eine Wirkung entfalten kann. Dieser 
„uptake“ bestehe darin, dass die Hörenden die Intention erkennen, 
in der die sprechende Person den Sprechakt vollzieht.78 Unerheblich 
für das Gelingen des illokutionären Aktes ist, ob die Zuhörenden 
auch die intendierten Konsequenzen aus dem Sprechakt ziehen. Ent­
scheidend ist lediglich, dass ihre Reaktion und die Wirkung, die der 
Sprachakt entfaltet, auf die Intention Bezug nehmen, mit der der:die 
Sprecher:in den Sprechakt vollzogen hat. Scheitert ein illokutionärer 

74 Hornsby/Langton, Free Speech, 24.
75 Hornsby/Langton, Free Speech, 24.
76 Hornsby und Langton stellen diese Überlegungen im Kontext der Diskussion 

um die Redefreiheit („free speech“) an und liefern unterstützende Argumente 
für die feministische These, dass Redefreiheit auch die Freiheit beinhaltet, er­
folgreich illokutionäre Sprechakte zu vollziehen (vgl. Hornsby/Langton, Free 
Speech, 21).

77 Hornsby/Langton, Free Speech, 21.
78 Vgl. Hornsby/Langton, Free Speech.

1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“

109

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Akt, spricht Langton von „illokutionärer Entmachtung“79 auf Seite 
der:des Sprechenden.

Hornsby und Langton veranschaulichen dies am Beispiel einer 
Frau, die „Nein“ zu sexuellen Handlungen sagt, die ihr von einem 
Mann aufgedrängt werden. Der lokutionäre Akt sei hier erfolgreich 
ausgeführt worden, die Illokution scheitere jedoch, wenn der Mann 
die Intention, die mit der Äußerung verbunden ist – im Beispiel eine 
Ablehnung bzw. Weigerung –, nicht erkennt. Reagiere der Mann 
mit Versuchen, die Frau doch noch zum Sex zu überreden, ist dies 
nicht die Wirkung, die die Frau mit ihrer Ablehnung erreichen 
wollte. Die Reaktion deutet aber dennoch daraufhin, dass er die 
Ablehnung, die mit der Aussage verbunden war, verstanden hat, 
wobei auf moralischer Ebene weiter zu fragen wäre, weshalb er die 
wahrgenommene Ablehnung auf Seiten der Frau nicht diskussions­
los akzeptiert. Hornsby und Langton nehmen im Anschluss an Ca­
tharine MacKinnon an, dass durch den Konsum von Pornographie, 
in dem das „Nein“ von Frauen oft als Bestandteil des sexuellen Spiels 
dargestellt wird, das „Nein“ von Frauen zu sexuellen Handlungen 
im echten Leben nicht mehr als Weigerung verstanden wird.80 In 
solchen Situationen scheitere der illokutionäre Akt, bzw. könne nicht 
erfolgreich ausgeführt werden.81

Das Gelingen von Sprechakten hängt mit Austin von bestimmten 
Konventionen ab. Diese entscheiden darüber, ob die Zuhörenden 
die Intention der:des Sprechenden verstehen können.82 Dies können 
bestimmte Hör- oder Sprechgewohnheiten sein, wie im Beispiel des 
„Neins“ in der Pornographie. Dabei sind Konventionen Instrumen­
te zur Realisierung und Durchsetzung von Machtverhältnissen. Sie 
entscheiden darüber, wer, was, in welchem Kontext sinnvoll (so dass 
die Intention verständlich ist) sagen kann.

79 Langton, Sprechakte, 129.
80 Vgl. MacKinnon, Francis Biddle's Sister.
81 Hornsby und Langton betonen, dass aus dem Scheitern der Illokution nicht die 

Schlussfolgerung gezogen werden darf, die Frau hätte sich also nicht geweigert. 
Da das Gelingen einer Illokution entscheidend von den Zuhörenden abhängt, 
kann aus dem Scheitern oder Gelingen des illokutionären Aktes keine Aussage 
über den Geisteszustand der sprechenden Person gezogen werden (vgl. Horns­
by/Langton, Free Speech, 31).

82 Vgl. Austin, Theorie, 133f.

III Hermeneutischer Zugang

110

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.3 Zwischenfazit

Wie dieser Überblick zeigt, haben sich bereits viele gesellschaftliche 
Akteur:innen und Wissenschaftler:innen aus unterschiedlichen Per­
spektiven Phänomenen der epistemischen Ungerechtigkeit gewid­
met. Ausgehend von ihren jeweiligen theoretischen und praktischen 
Hintergründen verwenden sie abweichende Begriffe, entwerfen an­
dere Erklärungsmodelle und setzen unterschiedliche Schwerpunkte. 
Doch sie alle weisen darauf hin, dass Personen, die benachteiligten 
oder marginalisierten gesellschaftlichen Gruppen angehören, unter 
bestimmten Bedingungen nicht sprechen können (im Sinne eines 
erfolgreichen Sprechakts) bzw. nicht gehört werden. Sie machen 
auf Ausschlüsse von Wissenspraktiken bzw. Diskursen aufmerksam, 
die sich an der sprechenden Person, dem Wissensgehalt, der geteilt 
werden soll, der Art und Weise, wie dies geschieht, oder einer 
Kombination dieser drei Faktoren fest machen. Damit kritisieren sie 
die Zulassungsbedingungen zu epistemischen Prozessen und deren 
Strukturen, die reglementieren, was kommuniziert werden kann und 
wie es kommuniziert werden muss, damit es verständlich ist, oder 
legen zumindest die Grundlage für Kritik daran. Frickers Konzept 
der epistemic injustice kann hier in vielerlei Hinsicht eingereiht wer­
den, hebt sich jedoch auch von den bisher skizzierten Konzeptionen 
ab, wie im Folgenden gezeigt wird.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

Mit dem Konzept der epistemic injustice von Miranda Fricker wird 
es im Folgenden um einen Ansatz gehen, der im Gegensatz zu 
den bisher beschriebenen explizit epistemologisch ausgerichtet ist. 
Obwohl die Epistemologie die Disziplin ist, die sich mit der Frage 
beschäftigt, was Wissen ist bzw. was als Wissen gilt, wie es entsteht 
und wie es geteilt wird und werden kann, zählte die Auseinander­
setzung mit Fragen der epistemologischen Ungerechtigkeit lange 
nicht zu ihren Forschungsbereichen. Dies wurde erst mit dem Auf­
kommen der feministischen und Sozialepistemologie in den 1980er 
und 1990er Jahren möglich.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

111

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.1 Verortung des Ansatzes

Die traditionelle Epistemologie, zu deren berühmtesten Vertretern 
Personen wie René Descartes (1596-1650), John Locke (1632-1704) 
oder Immanuel Kant (1724-1804) gezählt werden können, fokussier­
te sehr stark das Individuum und fragte danach, wie es zu Erkennt­
nis kommt und was als rationale und gerechtfertigte Überzeugungen 
des Individuums gelten können. Die Frage nach idealen Erkenntnis­
prozessen führte dabei häufig zu einer sehr abstrakten Auseinander­
setzung mit der Sphäre des Wissens oder aber zu einer stark praxis­
orientierten und konzeptionellen Herangehensweise. Beide Formen 
liefen jedoch Gefahr, zu übersehen, wie „tricky“83 das Unterfangen 
der Epistemologie tatsächlich ist, indem sie die Machtförmigkeit 
des Wissens vernachlässigten. Auch Fricker wirft der traditionellen 
Epistemologie vor, dass die ethischen und politischen Implikationen 
epistemischer Handlungen unberücksichtigt geblieben seien.84

2.1.1 Social and feminist epistemology

Die traditionelle Epistemologie wurde insbesondere in den 1960er 
bis 1980er Jahren durch Strömungen wie Poststrukturalismus und 
Sozialkonstruktivismus vehement in Frage gestellt. Michel Foucault, 
Bruno Latour, Richard Rorty und weitere Vertreter:innen dekon­
struierten herkömmliche Vorstellungen von Wahrheit, Rationalität 
und Objektivität und verwiesen auf deren Grundlegung in sozia­
len Praktiken. Was als wahr erscheine, sei vom jeweiligen sozialen 
Kontext abhängig, in dem man sich bewege.85 Es dauerte jedoch 
bis in die 1980er und 1990er Jahre, so stellt Alvin Goldman fest, 
bis die Epistemolog:innen begannen, fundierte Antworten auf diese 
Anfragen zu formulieren.86 Auch wenn sie die Anfragen des Post­
modernismus und Sozialkonstruktivismus nicht in ihrer Radikalität 
rezipierten, nahmen einige Epistemolog:innen, darunter Goldman 
selbst, eine zentrale Idee auf: Sie erkannten die Rolle sozialer Zu­
sammenhänge für epistemische Praktiken und erarbeiteten erste 
Entwürfe für eine Sozialepistemologie.

83 Goldman, Social Epistemology, 10.
84 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 2.
85 Vgl. Goldman, Social Epistemology, 11.
86 Vgl. Goldman, Social Epistemology, 11.

III Hermeneutischer Zugang

112

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die verschiedenen Forschungsansätze, die sich daraus bis heute 
entwickelten, lassen sich mit Goldman in drei Kategorien eintei­
len: Unter interpersonaler Sozialepistemologie fasst er alle Ansät­
ze zusammen, die sich damit auseinandersetzen, welche Rolle die 
Überzeugungen anderer für die persönliche Meinungsbildung spie­
len. Kollektive Sozialepistemologie nimmt die Überzeugungen von 
Gruppen in den Blick und widmet sich der Frage, inwiefern die­
se gerechtfertigt und rational sind. Davon unterscheidet Goldman 
noch einmal die institutionelle Sozialepistemologie, die auf einer 
höheren gesellschaftlichen Organisationsebene untersucht, wie Insti­
tutionen, Märkte, Netzwerke etc. die epistemischen Prozesse und 
den Austausch ihrer Mitglieder beeinflussen.87

Feministische Epistemologien sind in diese Kategorisierung Gold­
mans nur schwer einzuordnen, da sie - je nach Ansatz - als Teilge­
biet der Sozialepistemologie oder als spezifische Herangehensweise 
der Sozialepistemologie insgesamt betrachtet werden können.88 Mit 
Heidi Grasswick lässt sich das Anliegen feministischer Epistemologi­
en im Allgemeinen wie folgt zusammenfassen:

„At its core, feminist epistemology seeks to expose and understand the 
epistemic salience of gendered social relations. Its interests lie in both 
descriptive questions concerning how gendered relations affect know­
ing, and in normative questions concerning how knowers can know 
well within social contexts shaped by gender, and how we can design 
robust and successful knowledge practices within such contexts.”89

Feministischen Epistemologien liegt dabei die Annahme der Situ­
iertheit des Wissens zu Grunde, die auf Sandra Harding und Donna 
Haraway zurückgeführt wird.90 Sie verdeutlicht den Einfluss der 
sozialen Position eines Wissenssubjekts auf deren Wissen. Im An­
schluss an Linda Martín Alcoff und Patricia Hill Collins erläutert 
Gaile Pohlhaus den Zusammenhang sehr anschaulich:

“[T]he situations resulting from one's social positioning create ‘common 
challenges’ that constitute part of the knower's lived experience and 
so contribute to the context from which she approaches the world. 
Repeated over time, these challenges can lead to habits of expectation, 

87 Vgl. Goldman, Social Epistemology, 12.
88 Vgl. Grasswick, Feminist Epistemology, 295f.
89 Grasswick, Feminist Epistemology, 295.
90 Vgl. Haraway, Situated Knowledges; Harding, Whose Science.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

113

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


attention, and concern, thereby contributing to what one is more or less 
likely to notice and pursue as an object of knowledge in the experienced 
world.”91

Die gesellschaftliche Stellung einer Person, ihre Zugehörigkeit zu 
einer bestimmten sozialen Gruppe prägt also, was diese als Wissen 
wahrnimmt. So besagt etwa die Standpunkttheorie, eine Form der 
feministischen Epistemologie, dass sozial benachteiligte Personen 
tiefere Einblicke in Macht- und Diskriminierungsverhältnisse ha­
ben, da dieses Wissen für sie nützlich ist, um mit ihrer Situation 
umzugehen und sich eventuell daraus zu befreien, während domi­
nante Gruppen weniger relevante Erkenntnisse in Bezug auf die 
Benachteiligung haben, da dieses Wissen für sie im Alltag keine 
Relevanz hat.92 Der Einfluss der Geschlechtsidentität auf Wissen 
wird etwa deutlich, wenn Frauen, die nachts unterwegs sind, sich 
möglicher Gefahrensituationen bewusster sind und entsprechende 
Schutzstrategien entwickeln, weil sie stärker von Sexualdelikten und 
nächtlicher Verfolgung bedroht sind, während ein entsprechendes 
Bewusstsein bei Männern deutlich geringer ausgeprägt ist.93

Feministische Epistemolog:innen untersuchen jedoch nicht nur 
den Einfluss von gender auf Wissen, sondern beziehen auch weitere 
Kategorien wie race, class etc. und deren intersektionale Wechselwir­
kungen mit ein.94

2.1.2 Frickers Ansatz: Im Grenzgebiet zwischen Epistemologie und 
Ethik

Im Einklang mit feministischen epistemologischen Ansätzen versteht 
Fricker Wissen als sozial situiert und schließt sich der Erkenntnis 
der Standpunkttheorie an, dass „das Innehaben einer Position so­
zialer Macht dazu tendiert, bestimmte Stellen der Realität zu ver­
schleiern oder zu verfälschen“ und korrespondierend, „dass wir den 
Blickwinkel derjenigen auf der Verliererseite einnehmen müssen, 

91 Pohlhaus, Relational Knowing, 716f.; vgl. auch: Alcoff, Judging; Alcoff, 
Visible Identities; Collins, Black Feminist Thought.

92 Vgl. Tanesini, Standpoint, 335.
93 Entsprechende Zusammenhänge legt eine Studie in Auftrag des Bundeskrimi­

nalamts nahe, die 2022 veröffentlicht wurde: Birkel et al., SKiD 2020.
94 Vgl. Code, Ecological Thinking; Sullivan/Tuana, Race.

III Hermeneutischer Zugang

114

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn wir ein umfassendes Verständnis von menschlichen Praktiken, 
sozialen Phänomenen und Beziehungsmustern erlangen wollen.“95 

Die Situation der Verlierer:innen, der Unterdrückten sei nun so, dass 
deren Stimmen oft kaum oder überhaupt nicht hörbar sind. Um die 
einseitige privilegierte Perspektive auf die Lebenswelt aufzubrechen, 
sei es notwendig, denen zuzuhören, die auf der anderen Seite stehen. 
Sind diese nicht oder nur kaum hörbar, gelte es „dem Schweigen 
zuzuhören“96. Mit „Epistemic Injustice“ liefert sie Werkzeuge, um die 
Ursachen und Mechanismen, die das Schweigen hervorbringen, zu 
analysieren und zu kategorisieren. Von postmodernistischen Ansät­
zen, die als große Hoffnungsträger gegolten hätten, die Verbindung 
von Wissen und (sozialer) Macht zu ihrem expliziten Thema zu 
machen, distanziert sie sich, da sie diesen Erwartungen nicht gerecht 
geworden seien:

„Suspicion of the category of reason per se and the tendency to reduce it 
to an operation of power actually pre-empt the very questions one needs 
to ask about how power is affecting our functioning as rational subjects; 
for it eradicates, or at least obscures, the distinction between what we 
have a reason to think and what mere relations of power are doing to 
our thinking.”97

Damit grenzt sie sich klar z. B. von diskurstheoretischen Ansätzen 
wie bei Foucault oder Butler ab. Frickers Anliegen ist es, auf ganz 
konkrete epistemische Interaktionen zu blicken und den Einfluss 
von gesellschaftlichen Machtverhältnissen auf diese Situationen zu 
untersuchen. Dies wird auch deutlich daran, dass sie ihre Begrif­
fe und Kategorien an verschiedenen Fallbeispielen schärft, dazu 
greift sie auf literarische Vorlagen zurück wie aus Harper Lees „To 

95 Fricker, Schweigen, 64. Diesen Gedanken entwickelt sie auf der Grundlage 
eines Zitats von Simone Weil: „Der Mensch ist so gemacht, dass derjenige, der 
zertritt, nichts fühlt; nur derjenige, der zertreten wird, fühlt. Solange man sich 
nicht auf die Seite der Unterdrückten gestellt hat, um mit ihnen zu fühlen, kann 
man sich das nicht klarmachen.“ (Weil, Lectures, 139; hier in der Übersetzung 
durch Bunkenborg/Miller: Fricker, Schweigen, 63). Während die Annahme, 
dass der Unterdrücker nichts spüre, durchaus anfechtbar ist, stellt die Konklusi­
on Weils eine wichtige Erkenntnis dar. Die Erfahrungen der beiden Seiten sind 
so verschieden, dass der Unterdrücker sich kein Bild davon machen kann, wie 
die Unterdrückten die Situation wahrnehmen.

96 Fricker, Schweigen, 65.
97 Fricker, Epistemic Injustice, 3.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

115

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kill a Mockingbird“98 oder Patricia Highsmiths „The Talented Mr. 
Ripley“99 oder auf reale Situationen etwa aus der zweiten Welle 
der Frauenbewegung. Sie beschränkt sich jedoch nicht nur auf die 
Analyse defizitärer Praxis, sondern definiert im Sinne einer „virtue 
epistemology“100 Tugenden, die diesen Ungerechtigkeiten entgegen­
wirken sollen. Diese sind als Richtlinien guter epistemischer Praxis 
im Angesicht epistemischer Ungerechtigkeit zu sehen. Damit über­
schreitet sie das Gebiet der Epistemologie und bewegt sich bewusst 
in einem Grenzfeld mit der Ethik.101

Der Rede von epistemic justice/injustice liegt bei Fricker die An­
nahme zu Grunde, dass jede Person ein Recht darauf hat, als Wis­
senssubjekt zu agieren. Das bedeutet die Möglichkeit zu haben, 
einerseits selbst Wissen zu produzieren – Fricker geht hier insbe­
sondere auf Wissensbildung durch die Deutung eigener sozialer 
Erfahrungen ein -, andererseits Wissen zu kommunizieren bzw. 
auszutauschen.102 Damit setzt sie sich vordergründig vor allem 
mit individuellen und interpersonellen Praktiken des Deutens und 
Kommunizierens von Erfahrungen auseinander. Dabei geht es ihr 
insbesondere um Formen des Alltagswissens, das besondere Bedeu­
tung gewinnt, wenn es z. B. um die Anzeige bzw. Anerkennung von 
Unrechtserfahrungen geht. Zugleich können diese individuellen und 
interpersonellen epistemischen Praktiken, die im Zentrum von Fri­
ckers Überlegungen stehen, nicht ohne Einbezug der institutionellen 
bzw. gesamtgesellschaftlichen Ebene verstanden werden. Denn u. 
a. rechtliche und wissenschaftliche Diskurse beeinflussen die indivi­
duelle und interpersonelle Ebene entscheidend, wie insbesondere 
unter 2.4 zu zeigen sein wird. Mit Blick auf die institutionelle Ebene 

98 Lee, Mockingbird.
99 Highsmith, Mr Ripley.

100 Fricker, Epistemic Injustice, 2. Zu deutsch: „Tugend-Epistemologie”. Die Tu­
gendepistemologie setzt sich anders als die Tugendethik nicht mit moralischen, 
sondern mit epistemischen Tugenden auseinander. Anhand dieser Tugenden 
wird bewertet, inwiefern bestimmte Überzeugungen als gerechtfertigt angese­
hen werden können. Unter epistemischen Tugenden können kognitive Fähig­
keiten wie Wahrnehmungs- und Erinnerungsvermögen verstanden werden 
oder Charaktereigenschaften wie intellektuelle Aufgeschlossenheit, Mut oder 
Ehrlichkeit (vgl. Greco/Turri, Introduction, vii f.).

101 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 2.
102 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 1.

III Hermeneutischer Zugang

116

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liegt es auch nahe, über den Zugang zu Bildung etc. nachzudenken. 
Obwohl Fricker nicht abstreitet, dass die Teilhabe an der Sphäre 
des Wissens auch durch distributive Güter wie Zugang zu Bildung 
etc. strukturiert ist, wählt sie eine andere Perspektive.103 Sie definiert 
die Fähigkeit als Wissenssubjekt aufzutreten, als „essential to hu­
man value“104. Epistemic injustice versteht sie folglich als eine Form 
der diskriminierenden Ungerechtigkeit („discriminatory epistemic 
injustice“105), die eine Person in der Ausübung einer grundlegenden 
menschlichen Fähigkeit benachteiligt. Die Unterscheidung von For­
men distributiver Ungerechtigkeit sei „not intended as a deep and/or 
exclusive demarcation of course, since most cases of one will have 
aspects of the other”106.

2.2 Definition der epistemic injustice

Wie sie in einem späteren Beitrag schreibt, war es Frickers Anliegen, 
mit „Epistemic Injustice“ ein Phänomen zu beschreiben, „that is easy 
to miss, and in need of a name“107. Damit ist bereits eine große 
Stärke ihres Konzepts benannt. Sie macht auf eine spezifische Form 
der Ungerechtigkeit108 in der Sphäre des Wissens aufmerksam und 
liefert genaue Definitionen und Kategorien, um diese von anderen 
Ungerechtigkeiten abzugrenzen und die unterschiedlichen Erschei­

103 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 19; Fricker, Evolving Concepts, 53.
104 Fricker, Epistemic Injustice, 5.
105 Fricker, Evolving Concepts, 53.
106 Fricker, Evolving Concepts, 53 Fn. 1.
107 Fricker, Evolving Concepts, 54.
108 Der englische Begriff der „injustice” kann im Deutschen als Unrecht oder Un­

gerechtigkeit übersetzt werden. Fricker verwendet den Begriff in beiden Kon­
notationen und entsprechend werden in der deutschen Ausgabe beide Begriffe 
für die Übersetzung genutzt. Der Begriff der Ungerechtigkeit verweist darauf, 
dass es sich hier um Phänomene handelt, die systemisch und strukturell veran­
kert sind und für Betroffene in konkreten Erfahrungen der Ungerechtigkeit 
spürbar werden. Mit dem deutschen Begriff des Unrechts rücken stärker die 
negativen Auswirkungen der Ungerechtigkeit, das, was den Betroffenen ange­
tan wird, in den Blick. „[T]he wrong that is done to someone“ (u. a. Fricker, 
Epistemic Injustice, 40), und das darin besteht, dass jemand als Wissenssubjekt 
missachtet wird, ist – so wird noch zu zeigen sein – konstitutiver Bestandteil 
von Frickers Definition von epistemic injustice (vgl. III.2.5).

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

117

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nungsformen der epistemischen Ungerechtigkeit voneinander zu 
unterscheiden. Das spezifische der epistemischen Ungerechtigkeit 
ist darin zu sehen, dass es sich um eine Form der Ungerechtig­
keit handelt, „[that; M.H.] wrongs someone in their capacity as a 
subject of knowledge“109. Doch nicht jede Beeinträchtigung dieser 
Art erfülle notwendigerweise die Kriterien der epistemic injustice. 
Den Terminus der Ungerechtigkeit reserviert Fricker für Formen, 
„in which there is something ethically bad about the hearer’s mis­
judgement“110. Wenn eine Person nicht als Wissenssubjekt anerkannt 
wird, weil man sie mit jemandem verwechselt und sie aufgrund 
ihrer vermeintlichen Inkompetenz aus einem Diskurs ausschließt, 
stuft Fricker dies als einen ehrlichen Fehler und damit nicht als 
epistemic injustice ein.111 Auch Fälle, bei denen jemand absichtlich in 
seinem Auftreten als Wissenssubjekt beeinträchtigt wird, seien nicht 
als epistemic injustice anzusehen.112 Denn wenn die Beeinträchtigung 
absichtlich erfolge, sei das nicht unbedingt ein Indiz dafür, dass die 
Person falsch eingeschätzt wurde. Es kann vielmehr ein Hinweis für 
das Gegenteil sein: Jemand wird am erfolgreichen Sprechen (vgl. 
1.2.4) gerade wegen seiner Kompetenz als Wissenssubjekt gehindert. 
Fricker möchte stattdessen Phänomene epistemischen Ausschlusses 
beschreiben, die unintentional erfolgen und gerade deshalb häufig 
nicht als Ungerechtigkeit in Erscheinung treten.113 Bei epistemic in­
justice handelt es sich daher nicht um bewusste Manipulationen, 
die zum Ausschluss aus den Wissenspraktiken führen.114 Hierin 
unterscheidet sich Fricker auch von Ansätzen der epistemischen 
Gewalt/epistemic violence, die eine Intentionalität auf der Seite der 
Täter:innen nicht ausschließen, wie der verwendete Gewaltbegriff 
nahelegt.115 Fricker möchte vielmehr darauf hinweisen, wie Personen 

109 Fricker, Epistemic Injustice, 5.
110 Fricker, Epistemic Injustice, 22.
111 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 21.
112 Vgl. Fricker, Evolving Concepts, 54.
113 Vgl. Fricker, Evolving Concepts, 54.
114 Das bedeutet nicht, dass die Verursachenden frei von Verantwortung und 

Schuld sind. Inwiefern die Kategorien von Verantwortung und Schuld hier 
zum Tragen kommen können, wird für die beiden Formen der testimonial und 
hermeneutical injustice im Detail erläutert werden (vgl. III.2.3 und III.2.4).

115 Vgl. die unter III.1.2.1 bereits angeführte Definition von epistemic violence 
nach Kristie Dotson: „Epistemic violence in testimony is a refusal, intentional 

III Hermeneutischer Zugang

118

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


häufig unbewusst, durch das Vorhandensein bestimmter Vorurteile, 
in ihrer Fähigkeit als Wissenssubjekt aufzutreten gehindert werden. 
Fricker geht es damit im Kern nicht um die Beeinträchtigung von 
epistemischen Prozessen, sondern um die Missachtung einer Person 
in ihrem Status als Wissenssubjekt.116 Entscheidendes Kriterium für 
gerechte epistemische Praktiken ist damit „a proper respect for the 
speaker qua subject of knowledge”117.

Konkret werden Frickers Ausführungen anhand der beiden For­
men epistemischer Ungerechtigkeit, die sie in ihrer Grundlegung der 
epistemic injustice von 2007 definiert. Testimonial injustice und her­
meneutical injustice unterscheiden sich in der Art der epistemischen 
Handlung, auf die sie sich beziehen, und in der Art des Unrechts, 
das sie hervorrufen.

2.3 Erste Form: Testimonial injustice

Die erste Form der epistemischen Ungerechtigkeit, die testimonial 
injustice (dt. etwa: Zeugnisungerechtigkeit118), tritt in Situationen 
auf, in denen eine Person als Vermittler:in von Wissen, als Infor­
mant:in tätig ist. Der englische Begriff testimony lässt an eine Ge­
richtsverhandlung denken, bei der jemand als Zeuge:in auftritt. 
Testimonial injustice kann aber auch in weiteren Kontexten auftre­
ten, etwa wenn ein Patient einer Ärztin seine Symptome schildert 
oder im informellen Rahmen, wenn Freund:innen einander von 

or unintentional, of an audience to communicatively reciprocate a linguistic 
exchange owing to pernicious ignorance“ (Dotson, Tracking, 238).

116 Fricker selbst spricht von „a distinctive class of wrongs, namely those in which 
someone is ingenuously downgraded and/or disadvantaged in respect of their 
status as an epistemic subject“ (Fricker, Evolving Concepts, 53). Dies scheint 
eine weitere Definition zu implizieren als die, die oben gegeben wird. Entschei­
dend ist hier allerdings der Bezug zum epistemischen Status der Person. Nicht 
jede Beeinträchtigung epistemischer Handlungen ist eine epistemische Unge­
rechtigkeit, aber jede Beeinträchtigung, die zugleich den epistemischen Status 
der:des Wissenden beeinträchtigt oder herabstuft, stellt eine epistemische Un­
gerechtigkeit dar.

117 Fricker, Epistemic Injustice, 20.
118 Vgl. Fricker, Epistemische Ungerechtigkeit.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

119

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihren Erfahrungen berichten. Bei der zentralen Form119 der testimo­
nial injustice begibt sich ein Wissenssubjekt in eine entsprechende 
kommunikative Situation und äußert sein Wissen, er wird von den 
Zuhörenden jedoch aufgrund von Vorurteilen nicht als ausreichend 
glaubwürdig angesehen, um ihr Wissen anzunehmen. In den oben 
genannten Situationen würde es sich bspw. um testimonial injustice 
handeln, wenn die Ärztin dem Schwarzen Patienten aufgrund von 
Vorurteilen gegenüber seiner Hautfarbe nicht glaubt, wie schwerwie­
gend seine Symptome sind, oder wenn Freunde ihrer Freundin 
unterstellen, sie übertreibe in der Schilderung erlebter sexueller 
Übergriffe, weil sie als Frau in der Hinsicht überempfindlich sei. 
Weibliche Betroffene von sexuellen Übergriffen (auch im Kontext 
der katholischen Kirche) erleben es häufig, dass sie vor Gericht, 
in den Medien und in weiteren Kontexten, in denen sie von den 
Übergriffen berichten, als Lügnerinnen, hysterisch, rachsüchtig oder 
geldgierig dargestellt werden.120 So zeigte das Gutachten zu sexuel­
lem Missbrauch im Bistum Berlin, dass die Aussage einer Zeugin

„mit einem Verweis auf einen ‚angesehenen Kanonisten und Richter‘, 
Conte a Coronata, begründet [wurde], der in seinen Schriften zum ka­
nonischen Recht Ende der 1950er Jahre die Auffassung vertreten hatte, 
‚dass eine Frau – selbst wenn sie einen guten Ruf genießt – leicht aus 
Hass eine falsche Anzeige erstatten kann.‘“121

Den Kern dieser Ungerechtigkeit bildet damit ein defizitäres Maß 
an Glaubwürdigkeit, das die Zuhörenden der sprechenden Person 
entgegenbringen.122

Das Glaubwürdigkeitsurteil stellt einen integralen Bestandteil je­
des Wissensaustauschs dar, wenn es auch häufig unbewusst erfolgt. 

119 Anhand der zentralen Form der testimonial injustice entwirft Fricker eine enge 
Definition, die klare Kriterien bietet. So kann sie testimonial injustice klar von 
anderen Formen der Ungerechtigkeit bzw. epistemischer Defizite unterschei­
den, die im Umfeld dieser zentralen Form angesiedelt sind. Sie diskutiert aber 
auch Ausnahmen, die zwar nicht in allen Punkten ihrer engen Definition 
entsprechen, aber dennoch als testimonial injustice anzusehen sind (vgl. Fn. 
139f. und die Form der pre-emptive testimonial injustice, die in diesem Kapitel 
weiter unten erläutert wird).

120 Vgl. Clemm, AktenEinsicht, 26f.; Flynn, Sexual Abuse, 216; Heyder, Autorität, 
181; Manne, Down Girl, 323; Pooler/Barros-Lane, National Study, 127.

121 Brand/Wildfeuer, Missbrauch, 150.
122 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 21.

III Hermeneutischer Zugang

120

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Laut Fricker bilden sich die Zuhörenden das Urteil auf Basis von 
zwei Aspekten: Kompetenz und Aufrichtigkeit (sincerity) der spre­
chenden Person.123 Um die Glaubwürdigkeit einer Person in Frage 
zu stellen, genüge es bereits, dass Zweifel auftreten, ob eine der 
beiden Komponenten in vollem Maß gegeben ist.124 So würde man 
berechtigterweise die Kompetenz einer Person in Frage stellen, die 
im OP-Hemd am Krankenbett erscheint und der Patientin eine 
schwere Krankheit diagnostiziert. Es scheint sich hier ja ebenfalls 
um einen Patienten und nicht um einen Arzt zu handeln. Eine 
Polizistin würde wiederum die Aufrichtigkeit eines Autofahrers an­
zweifeln, wenn dieser zwar beteuert, nüchtern zu sein, zugleich aber 
deutliche Anzeichen von Alkoholkonsum aufweist.

Die Beispiele zeigen, dass Glaubwürdigkeitsurteile normaler und 
notwendiger Bestandteil epistemischer Prozesse sind. Sie werden 
spontan, innerhalb von wenigen Sekunden gefällt und basieren häu­
fig auf Stereotypen (etwa der Kleidung, die mit einem bestimmten 
Beruf assoziiert wird, oder einer Verhaltensweise, die auf Drogen­
konsum hinweist etc.): Fricker sieht es als notwendig für die Zuhö­
renden an „to use social stereotypes as heuristics in their sponta­
neous assessments of their interlocuter’s credibility”125. „[R]eliable 
stereotypes” können demnach als „proper part of the hearer’s ration­
al resources in the making of credibility judgements“126 gelten.

Ethisch und epistemisch problematisch sind jedoch ungerechtfer­
tigte Stereotype, wie es bei Identitätsvorurteilen der Fall ist. Sie füh­
ren dazu, dass der sprechenden Person ein ungerechtfertigtes Maß 
an Glaubwürdigkeit zugeschrieben wird. „[P]rejudice will tend sur­
reptitiously to inflate or deflate the credibility afforded the speaker 
[sic], and sometimes this will be sufficient to cross the threshold for 
belief or acceptance so that the hearer’s prejudice causes him to miss 
out on a piece of knowledge.”127 Fricker geht hier also von einer Skala 
der Glaubwürdigkeit aus. Nicht jeder Zweifel führt schon zu einer 
testimonial injustice, erst wenn der Wert ein bestimmtes Maß unter­
schreitet, wird die sprechende Person nicht mehr als glaubwürdiges 
Wissenssubjekt anerkannt und das geäußerte Wissen abgelehnt.

123 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 45.
124 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 45.
125 Fricker, Epistemic Injustice, 16.
126 Fricker, Epistemic Injustice, 30.
127 Fricker, Epistemic Injustice, 17.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

121

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Für die Ablehnung von Wissen sind insbesondere negative Iden­
titätsvorurteile relevant. Diese definiert Fricker als „widely held dis­
paraging association between a social group and one or more attrib­
utes, where this association embodies a generalization that displays 
some (typically epistemically culpable) resistance to counter-evid­
ence owing to an ethically bad affective investment.”128 Diese Defi­
nition enthält drei wichtige Grundannahmen, die einer genaueren 
Erläuterung bedürfen:

1) Unter Stereotypen versteht Fricker „widely held associations 
between a given social group and one or more attributes”129. Als 
solche enthalten sie eine mehr oder weniger starke Generalisierung, 
die die Beurteilung von epistemischen Akteur:innen erleichtert. Ste­
reotype „may be held not only as beliefs but also in other dimensions 
of cognitive commitment: notably those that may have an affective 
aspect such as commitments which derive from the collective ima­
gination and which may permit less transparency than beliefs”130. 
Stereotype können demnach auch in Form von kollektiven Bildern 
auftreten, die eine Gruppe mit bestimmten Eigenschaften verbindet, 
ohne dass sie in ein komplexes Überzeugungssystem eingebunden 
sein müssen. Im Gegenteil geht Fricker davon aus, dass solche Pro­
dukte der sozialen Imagination die Urteilsfähigkeit einer Person 
auch entgegen ihrer Überzeugungen beeinflussen können:131 „Cer­
tainly we may sometimes perpetrate testimonial injustice because of 
our beliefs; but the more pilosophically intriguing prospect is that 
we may very frequently do it in spite of them.“132 Sie konstatiert, dass 
aufgrund der Macht, die Bilder entfalten können, das bloße Vorhan­
densein eines Stereotyps in der kollektiven Vorstellung einer Gruppe 
genügt, damit es wirksam werden kann – unabhängig davon, ob es 
von irgendjemandem als wahr angenommen wird.133 Treten Stereo­
type in dieser nicht-doxastischen Form auf, sind sie als Ursachen 
für testimonial injustice nur sehr schwer zu erkennen und tragen 
zusätzlich zur Unsichtbarkeit des Phänomens bei. „Where prejudi­

128 Fricker, Epistemic Injustice, 35. Zitat im Original vollständig hervorgehoben.
129 Fricker, Epistemic Injustice, 30. Zitat im Original vollständig hervorgehoben.
130 Fricker, Epistemic Injustice, 30.
131 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 36f.
132 Fricker, Epistemic Injustice, 36.
133 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 15, 36.

III Hermeneutischer Zugang

122

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cial images subsist alongside conflicting beliefs, their influence will 
tend to be very difficult to identify.”134 So wird die Ärztin im oben 
genannten Beispiel vielleicht beteuern, keine rassistischen Vorurteile 
zu hegen. Ihr Unglaube in Bezug auf die Aussage des Patienten kann 
aber allein durch das Vorhandensein stereotyper Vorstellungen über 
Schwarze Menschen in der Gesamtgesellschaft entstanden sein, die 
unbewusst ihr Urteil beeinflusst haben.135 Ebenso verhält es sich mit 
misogynem Gedankengut in der katholischen Kirche: Auch wenn 
eine Person von der gleichen Würde von Mann und Frau überzeugt 
ist, können Vorstellungen über die größere Empfindsamkeit der 
Frau, die in lehramtlichen Texten vertreten werden,136 ihr Urteil über 
die Glaubwürdigkeit einer Frau, die von einem ihr widerfahrenen 
Unrecht berichtet, prägen.137

2) Für epistemic injustice sind insbesondere Stereotype relevant, 
die negative Vorurteile in Bezug auf die Identität einer Person be­
inhalten. Vorurteile definiert Fricker als „judgements, which may 
have a positive or negative valence, and which display some (typ­
ically, epistemically culpable) resistance to counter-evidence owing 
to some affective investment on the part of the subject.”138 Im Kon­
text von testimonial injustice hält Fricker nur solche Vorurteile für 
relevant, die sich auf die Identität des Wissenssubjekts beziehen, da 
nur sie eine Bewertung der Glaubwürdigkeit der Person implizieren. 
Vorurteile, die sich z. B. auf das Gesagte beziehen, bedeuten keine 
Abwertung der:des Sprechenden und stellen daher in der Regel kei­

134 Fricker, Epistemic Injustice, 37.
135 Manne weist auf verschiedene Berichte Schwarzer Frauen hin, die keine aus­

reichende medizinische Versorgung und Behandlung erhielten, weil man ihre 
Schmerzen oder ihre medizinische Vorgeschichte nicht ernst nahm und her­
unterspielte, darunter die Soziologin und Schriftstellerin Tressie McMillam 
Cottom und Tennisprofi Serena Williams (vgl. Manne, Entitled, 75-78, 87f.).

136 Vgl. Jagielska, Vatikan.
137 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 39.
138 Fricker, Epistemic Injustice, 35. Fricker und Jenkins unterscheiden Vorurteile 

klar von Unkenntnis, da es sich bei Vorurteilen um „a determinant of what 
one knows and ignores“ (Fricker/Jenkins, Epistemic Injustice, 269) handelt. 
Nichtsdestotrotz können Vorurteile auch unbewusst wirken, was häufig durch 
den Begriff des implicit bias ausgedrückt wird (vgl. Fricker, Preservation of 
Ignorance, 162).

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

123

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ne testimonial injustice dar.139 Zudem fokussiert Fricker auf negative 
Identitätsvorurteile, weil diese zu einem verminderten Glaubwürdig­
keitsurteil und damit zur Missachtung des Wissenssubjekts führen 
können. Dagegen können positive Vorurteile zwar auch ein unge­
rechtfertigt (hohes) Maß an Glaubwürdigkeit bedingen, dies hat 
für die Betroffenen in der Regel jedoch keine negativen Konsequen­
zen.140

Fricker spricht bei den Identitätsvorurteilen, die testimonial in­
justice zu Grunde liegen, auch von tracker prejudice. Damit meint sie 
Vorurteile, die sich auf eine wesentliche Eigenschaft141 der Person be­

139 In seltenen Fällen kann das Vorurteil in Bezug auf das Gesagte sekundär auch 
zu einer Abwertung der sprechenden Person führen, womit die Kriterien für 
eine epistemic injustice erfüllt sind, auch wenn Fricker diese Fälle nicht zu 
den zentralen Formen der testimonial injustice zählt. Sie spricht dann von inci­
dental (zufälliger) epistemic injustice, während sie die Formen, die direkt mit 
einem Identitätsvorurteil zusammenhängen, als systematische Formen ansieht 
(vgl. für ein Beispiel: Fricker, Epistemic Injustice, 27).

140 Fricker zeigt zwar, dass auch die Überschätzung der epistemischen Fähigkeiten 
einer Person, wenn sie wiederholt auftritt, zu einem epistemischen Unrecht 
kumulieren kann, dies sei gleichwohl als absolute Ausnahme zu sehen (vgl. 
Fricker, Epistemic Injustice, 19-21).

141 Zur Verbindung des Identitätsvorurteils zur betroffenen Person schreibt Frick­
er: „[T]he prejudice working against a speaker in a given discursive exchange 
may concern a category of social identity (racial, political, sexual, religious) 
that is essential to his identity, essential to who he is” (Fricker, Epistemic 
Injustice, 54). Sie erläutert allerdings nicht, wie sie den Begriff der „Essenziali­
tät“ versteht. Für die Rezeption der Begrifflichkeit im Rahmen dieser Arbeit 
sei angemerkt, dass sie nicht als naturgegebene Konstituierung des Subjekts 
verstanden werden sollte. Mit Butler bzw. Foucault kann Subjektwerdung bzw. 
Subjektivation als ein Prozess der Auseinandersetzung mit Zuschreibungen 
verstanden werden, die von außen an das Subjekt herangetragen werden (vgl. 
III.1.2.2). Frickers Ausführung könnte dazu verleiten, von einer „natürlichen“ 
Identität jedes Subjekt auszugehen, die von außen mit negativen Vorurteilen 
verbunden werden kann. Dies lässt außer Acht, dass Identität selbst schon 
ein Produkt von Zuschreibungen ist und dass Vorurteile ebenfalls in der 
Zuschreibung bestimmter Identitätsmerkmale bestehen (allerdings entgegen 
anderslautenden empirischen Beweisen) und eben nicht nur in der Verknüp­
fung von gegebenen Identitäten mit negativen Eigenschaften. Wenn hier von 
essenziellen Eigenschaften die Rede ist, sollen darunter nicht „natürliche, dem 
Wesen eingeschriebene“ Eigenschaften, sondern Eigenschaften, die sich durch 
Praxis in Form von Selbst- oder Fremdzuschreibung als für das Individuum 
und seine Identität prägend herausstellen. In gleicher Weise sollen auch die 
epistemischen Praktiken, die Fricker als „essential“ (vgl. Fricker, Epistemic 

III Hermeneutischer Zugang

124

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ziehen und diese durch alle Systemebenen verfolgen. Wie das Iden­
titätsvorurteil zu einer Benachteiligung in der Sphäre des Wissens 
führt, kann es auch auf weiteren Ebenen Benachteiligungen hervor­
rufen (z. B. auf politischer, ökonomischer oder rechtlicher Ebene). 
In diesem Sinne versteht Fricker testimonial injustice, die durch 
negative Identitätsvorurteile hervorgerufen wird, als systematisch, da 
sie in sozialen Strukturen verankert und mit weiteren Formen der 
Ungerechtigkeit auf anderen Systemebenen verbunden ist.142 So ver­
mittele testimonial injustice Einblicke auch in „the broader pattern of 
social justice“143. Darin ist ein wichtiger Punkt von Frickers Theorie 
zu sehen, der es ermöglicht, die Verbindung von Ungerechtigkeiten 
auf verschiedenen Ebenen in den Blick zu nehmen und die Grund­
lage bietet, um Intersektion von verschiedenen Identitätsvorurteilen 
(z. B. Geschlecht und race) in epistemischen Handlungen weiter zu 
analysieren, was bei Fricker allerdings ein wenig zu kurz kommt.

3) Ein dritter Aspekt, der für Frickers Definition der testimonial 
injustice (und für ihr Konzept der epistemic injustice allgemein) 
wichtig ist, ist der der epistemischen Verantwortung. In einem Bei­
trag von 2017 betont Fricker besonders, dass es sich bei epistemic 
injustice um ein Phänomen handelt, das ohne Intention begangen 
wird.144 Da keine Absicht vorliegt, kann Täter:innen von testimoni­
al injustice das Ausstellen eines verminderten Glaubwürdigkeitsur­
teil nicht vorgeworfen werden. Gleichzeitig hält Fricker an einer 
epistemischen Verantwortlichkeit fest.145 Personen, die testimonial 
injustice begehen, machen sich insofern schuldig, als sie wider empi­
rische Beweise und besseres Wissen an ihren Vorurteilen festhalten 
bzw. sich von Vorurteilen beeinflussen lassen. Darin sieht Fricker 
ein „ethically bad affective investment“146. Sie räumt allerdings ein, 
dass eine Person auch so sehr von den Vorurteilen ihres Umfelds 
geprägt sein könne, dass sie tatsächlich kaum eine Möglichkeit habe, 
diese zu hinterfragen. Sie würde sich erst dann einer testimonial 

Injustice, 5) bezeichnet, nicht als „für das Menschsein wesentlich“ und damit 
als anthropologische Kategorie verstanden werden, sondern als Praktiken, die 
sich als höchst relevant für das Leben vieler Menschen herausstellen.

142 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 27.
143 Fricker, Epistemic Injustice, 29.
144 Vgl. Fricker, Evolving Concepts, 54.
145 Vgl. Fricker, Evolving Concepts, 55.
146 Fricker, Epistemic Injustice, 35.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

125

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


injustice schuldig machen, wenn sie Zugang zu Wissen bekäme oder 
Erfahrungen machen würde, aufgrund derer sie die ursprünglichen 
Vorurteile in Frage stellen kann.147

Zusammenfassend kann von testimonial injustice gesprochen wer­
den, wenn einer:m Sprecher:in aufgrund von negativen Identitäts­
vorurteilen ein vermindertes Glaubwürdigkeitsurteil ausgesprochen 
wird und die Person damit nicht als vollwertiges Wissenssubjekt 
anerkannt wird. Die testimonial injustice wird dabei zwar nicht 
absichtlich begangen, dennoch tragen die Täter:innen eine Verant­
wortung dafür, dass sie wider besseres Wissen bzw. empirische Be­
funde an den Vorurteilen festhalten bzw. sich von ihnen beeinflussen 
lassen. Fälle von testimonial injustice können in vielen unterschiedli­
chen Kontexten auftreten und verschiedene Formen annehmen. Sie 
können sich als mehr oder weniger hartnäckig und systematisch 
erweisen. „‘Persistent‘ labels the diachronic dimension of testimonial 
injustice’s severity and significance, whereas ‘systematic’ labels the 
synchronic dimension.”148

Fricker entwirft testimonial injustice nicht als ein Phänomen mit 
klaren Umrissen. Neben den Fällen, die die Definition genau treffen, 
lässt Fricker Raum für weitere Fälle, die ebenfalls als testimonial 
injustice definiert werden können, in gewissen Aspekten, aber von 
der Definition abweichen, etwa wenn die testimonial injustice durch 
einen Glaubwürdigkeitsüberschuss zustande kommt oder sich das 
Vorurteil primär auf das geäußerte Wissen und erst sekundär auf die 
Identität der sprechenden Person bezieht.149 Eine besondere Form 
der testimonial injustice soll hier noch ausführlich vorgestellt wer­
den:

Pre-emptive (vorauseilende) testimonial injustice nennt Fricker 
die Form der Ungerechtigkeit, bei der ein negatives Identitätsvor­
urteil dazu führt, dass jemand von vornherein aus einem Wissens­
austausch ausgeschlossen wird bzw. nicht angefragt wird, sein Wis­
sen zu teilen. In diesem Fall wird also nicht bereits geäußertes 
Wissen abgelehnt, sondern das negative Identitätsurteil führt dazu, 
dass die Person gar nicht die Gelegenheit bekommt, ihr Wissen 

147 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 33, 89.
148 Fricker, Epistemic Injustice, 29. Laut Fricker korrelieren die beiden Aspekte 

häufig, jedoch nicht notwendigerweise.
149 Vgl. Fn. 139f.

III Hermeneutischer Zugang

126

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu teilen.150 Fricker merkt an (und dies gilt für alle Formen der 
testimonial injustice), dass sich dies jedoch meist auf bestimmte Be­
reiche beschränkt. Es ist schwer vorstellbar, dass jemand in keinem 
Bereich als Wissenssubjekt anerkannt wird und sein Wissen nie 
angefragt wird.151 Vielmehr scheinen verschiedene Identitäten mit 
einer spezifischen Wissenskompetenz bzw. -inkompetenz verbunden 
zu werden. So weist Kate Manne daraufhin, dass Frauen sehr ernst 
genommen werden, wenn sie den Gesundheitszustand ihres Kindes 
beschreiben, dass ihnen dagegen nicht die gleiche Kompetenz beige­
messen werde, wenn sie über eigene gesundheitliche Beschwerden 
sprechen.152

2.4 Zweite Form: Hermeneutical injustice

Von testimonial injustice unterscheidet Fricker eine weitere Form 
der epistemischen Ungerechtigkeit, die sie hermeneutical injustice 
(dt.: hermeneutische Ungerechtigkeit) nennt und die sich nicht so 
sehr auf die sprechende Person bezieht, sondern auf das Wissen, das 
geteilt werden soll. Wird bei testimonial injustice der:die Sprechende 
als unglaubwürdig abgelehnt, wird bei hermeneutical injustice eine 
Aussage unterdrückt bzw. abgelehnt. In Frickers Worten: „[H]er­
meneutic injustice occurs at a prior stage, when a gap in collective 

150 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 130. Fricker setzt sich hier weiter mit dem 
Ansatz von Jennifer Hornsby und Rae Langton auseinander, die in diesen Fäl­
len kein epistemologisches, sondern ein kommunikatives Problem mangelnder 
Reziprozität sehen, da die sprechende Person (bei Hornsby/Langton geht es 
explizit um Frauen) von vornherein nicht als Wissensträger:in erkannt werde 
(vgl. Hornsby/Langton, Free Speech). Fricker nimmt dagegen allein aus 
pragmatischen Gründen an, dass in jeder Person zumindest das Potential zum 
epistemischen Austausch gesehen werde: „I tend to think that the epistemic 
model describes the more empirically likely possibility, simply because it re­
quires less erosion of women’s human status before the silencing effect kicks 
in“ (Fricker, Epistemic Injustice, 141f.).

151 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 131.
152 Vgl. Manne, Entitled, 89. Manne sieht die Ursache vor allem in einer misogy­

nen Haltung des „Entitlements“, nach der Frauen zwar als Geberinnen von 
Fürsorge geschätzt werden, ihnen jedoch nicht in gleicher Weise das Recht 
zuerkannt wird, Fürsorge in Anspruch zu nehmen.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

127

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


interpretive resources puts someone in an unfair disadvantage when 
it comes to making sense of their social experiences.”153

Die Deutung der eigenen Erfahrungen kann durch hermeneutical 
injustice in zwei Formen beeinträchtigt werden: Sie kann Personen 
daran hindern, ihre Erfahrung überhaupt sinnvoll zu deuten, weil 
ihr die entsprechenden Deutungsressourcen fehlen. Dies bezeichnet 
Fricker als radikale Form der hermeneutical injustice.154 Die moder­
ate Form tritt auf, wenn die betroffene Person „understands the 
nature of her own experience perfectly well […] and yet she is unable 
to render it intelligible across social space to some significant social 
other to whom she needs to convey it.“155 So kann von einem Fall 
von hermeneutical injustice gesprochen werden, wenn erwachsene 
Frauen, die Missbrauch in der Kirche erlebt haben, erst einige Zeit 
und eventuell sogar externe Hilfe brauchen, um ihre Erlebnisse als 
Missbrauch deuten zu können.156 Die zweite Form der hermeneuti­
cal injustice tritt ein, wenn sie von diesen Erfahrungen berichten, 
das Unrecht des Missbrauchs aber nicht anerkannt wird und die 
Geschehnisse z. B. als eine konsensuelle Beziehung zwischen zwei 
Erwachsenen eingestuft werden. Hier wird dem Gegenüber der ei­
gentliche Inhalt der Aussage nicht verständlich. Hermeneutical in­
justice kann aber auch eintreten, weil die Form, in der die Aussage 
gemacht wird, verhindert, dass das Gegenüber das enthaltene Wis­
sen versteht.157 Im Missbrauchskontext ist das etwa zu beobachten, 

153 Fricker, Epistemic Injustice, 1.
154 Vgl. Fricker, Preservation of Ignorance, 164.
155 Fricker, Preservation of Ignorance, 165. Dies trifft auch zu, wenn die Deutung 

der Betroffenen in ihrer eigenen sozialen Gruppe akzeptiert ist, sie jedoch bei 
der Kommunikation über die Grenzen der Gruppe hinaus z. B. mit staatlichen 
Institutionen an Grenzen stößt. Dass hermeneutical injustice auch in dieser 
zweiten Form auftreten kann, unterstreicht Fricker in diesem Beitrag, nach­
dem unter anderem Gaile Pohlhaus angemahnt hatte, dass Frickers Definition 
diese Formen hermeneutischer Ungerechtigkeit nicht erfasse (vgl. Pohlhaus, 
Relational Knowing). Hermeneutical injustice nach Fricker war als eine völlige 
Unmöglichkeit des Subjekts verstanden worden, die eigenen Erfahrungen sich 
selbst gegenüber intelligibel zu machen. Auch Medina weist auf die Uneindeu­
tigkeit in Frickers Definition hin, die in der Ambiguität des Begriffs „intelli­
gibility of experience“ liege, der sich sowohl auf semantische als auch auf 
kommunikative Aspekte beziehen könne (vgl. Medina, Epistemology, 97f.).

156 Vgl. Flynn, Sexual Abuse, 184; Pooler/Barros-Lane, National Study, 129.
157 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 169. Kristie Dotson und Alison Bailey haben 

sich mit diesem Punkt ausführlicher auseinandergesetzt (vgl. Dotson, Con­

III Hermeneutischer Zugang

128

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wenn emotional vorgebrachten Aussagen von Betroffenen zunächst 
mit einer „Verdachtslogik“ begegnet wird.158

Die Ursache für hermeneutical injustice sieht Fricker, wie im obi­
gen Zitat deutlich wird, in „a gap in collective interpretive resour­
ces“159. Dies bedarf einer weiteren Erklärung, die Fricker an anderer 
Stelle liefert:

„We might gloss this idea of a pool of concepts and interpretive tropes as 
‘shared social meanings’, where the idea is that while this pool will sure­
ly not exhaust all the various up and running sets of social meanings 
that are being used locally by this or that group in a given society, the 
shared pool (elsewhere I have called this the ‘collective hermeneutical 
resource’) contains only meanings that just about anyone can draw up­
on and expect those meanings to be understood across social space by 
just about anyone else. The collective hermeneutical resource contains 
those concepts and conceptualisations that are held in common.“160

Die kollektive hermeneutische Ressource enthält demnach alle Kon­
zepte und Deutungsmuster, die in einer Gesellschaft von allen Be­
teiligten herangezogen werden können, um ihre Erfahrungen zu 
deuten und diese auch anderen gegenüber verständlich zu machen. 
Wie Fricker in der oben zitierten Erläuterung andeutet, weist der 
Pool hermeneutischer Ressourcen zwangsläufig Lücken auf. Für das 

ceptualizing Epistemic Oppression, 131; Bailey, The Unlevel Knowing Field, 
66f.).

158 Vgl. Kiechle, Missbrauch, 649.
159 Fricker, Epistemic Injustice, 1.
160 Fricker, Preservation of Ignorance, 163. Vielfach wurde kritisiert, dass Fricker 

lediglich von einem Pool geteilter Ressourcen ausgehe (vgl. Daukas, Epistemic 
Justice, 330f.; Dotson, A Cautionary Tale, 31; Medina, Epistemology, 101). 
Stattdessen sei von mehreren Parallel existierenden Pools auszugehen, zu de­
nen Personen je nach sozialer Zugehörigkeit unterschiedlichen Zugang haben. 
Die unterschiedlichen Pools können unterschiedliche Lücken aufweisen, die 
für Personen unterschiedlicher sozialer Gruppen wiederum unterschiedliche 
Auswirkung haben (vgl. Medina, Epistemology, 101). Dass eine Person eine 
Erfahrung einer bestimmten Gruppe gegenüber nicht verständlich kommuni­
zieren kann, bedeutet nicht, dass sie das gleiche Problem auch mit einer 
anderen Gruppe hat. Gleichzeitig spielt es für dominante Gruppen vermut­
lich eine untergeordnete Rolle, ihre Erfahrungen marginalisierten Gruppen 
gegenüber verständlich zu kommunizieren. Andersherum sind marginalisierte 
Gruppen meist darauf angewiesen ihre Erfahrungen auch dominanten Grup­
pen gegenüber verständlich kommunizieren können, da diese auch Bereiche 
wie Bildung, Politik und Recht dominieren.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

129

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Phänomen der hermeneutical injustice ist nun besonders relevant, 
wer zu den geteilten Ressourcen beitragen kann, da dies auch be­
stimmt, welche Deutungen aufgenommen werden. Fricker geht da­
von aus, dass bestimmte gesellschaftliche Gruppen stärker als andere 
an hermeneutischen Prozessen beteiligt sind und stärkeren Einfluss 
auf die gesellschaftliche Deutung sozialer Erfahrungen haben. Der 
Ausschluss bestimmter Gruppen aus diesen Prozessen kann auf 
einzelne Bereiche begrenzt oder weitreichend sein.161 In jedem Fall 
erfolgt er unfreiwillig und meist „qua one social type, but not ano­
ther“162. Fricker spricht dann von hermeneutical marginalization, die 
jeder hermeneutical injustice zu Grunde liege.163 Ursache der Margi­
nalisierung können wie bei testimonial injustice Identitätsvorurteile 
sein. Sie kann aber auch z. B. aufgrund von ökonomischen Benach­
teiligungen auftreten. Fricker sieht sie als „essentially discriminato­
ry“164 an, insofern sie Personen im Rahmen ihrer Zugehörigkeit zu 
einer sozialen Gruppe betrifft. Hier liege dann ein „structural iden­
tity prejudice“165 (dt.: strukturelles Identitätsvorurteil) vor. Damit 
sind Vorurteile gegenüber bestimmten sozialen Gruppen gemeint, 
die sich in den Strukturen des Wissenssystems niedergeschlagen 
haben. Hier könnte man vielleicht von einer Struktur gewordenen 
testimonial injustice sprechen. Aufgrund ihrer Gruppenzugehörigkeit 
sind Betroffene nicht in gleicher Weise in bestimmten Wissenssphä­
ren (Politik, Recht, Wissenschaft etc.) repräsentiert wie privilegierte 
Gruppen. Unter Umständen ist ihnen eine Art der Wissensbildung 
und Vermittlung eigen, die vom Rest der Gesellschaft nicht aner­
kannt wird. Anders als bei testimonial injustice wird hermeneutical 
injustice folglich nicht direkt durch eine Person zugefügt, sondern 
entsteht durch die gegebenen strukturellen Bedingungen.166 Das 

161 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 153.
162 Fricker, Epistemic Injustice, 154.
163 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 153.
164 Fricker, Epistemic Injustice, 155.
165 Fricker, Epistemic Injustice, 155.
166 Gegen diese Beschreibung der hermeneutischen Ungerechtigkeit als „purely 

structural notion“ (Fricker, Epistemic Injustice, 159) wendet José Medina ein, 
dass man durchaus Täter:innen ausmachen könne, die zur hermeneutischen 
Marginalisierung aktiv beitragen (vgl. Medina, Epistemology, 110). Hermeneu­
tische Ungerechtigkeit ist aber immer insofern strukturell, als die Täter:innen 
strukturell gegebene Vorurteile aktualisieren.

III Hermeneutischer Zugang

130

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorliegen eines strukturelles Identitätsvorurteils sieht Fricker als 
zentralen Aspekt einer engen Definition von hermeneutical injustice 
an: „the injustice of having some significant area of one's social exper­
ience obscured from collective understanding owing to a structural 
identity prejudice in the collective hermeneutical resource.“167 Diese 
Definition beschreibt insbesondere die systematischen Fälle von her­
meneutical injustice, in denen die Marginalisierung auf hermeneuti­
scher Ebene mit weiteren Formen der Ungerechtigkeit in anderen 
Sphären verbunden ist.168

Anhand eines Beispiels, das Fricker selbst nutzt, wird deutlich, 
wie eine Lücke in den kollektiven Deutungsressourcen zustande 
kommt und wie sich dies bspw. für Frauen, die sexuelle Übergriffe 
erleben, auswirkt: Susan Brownmiller beschreibt in ihren Memoi­
ren, wie sich Frauen 1974 im Rahmen eines Seminars von Lin Farley 
zum Thema „Women and Work“ über Erfahrungen sexueller Über­
griffe austauschten, die sie im Arbeitskontext erfahren hatten.169 Da­
bei erkannten sie, dass sie ähnliche Erfahrungen gemacht hatten, da­
rüber jedoch noch nie mit jemandem gesprochen hatten. Als sie ein 
Speak-Out zu dem Thema planten, stießen sie auf das Problem, dass 
die vorhandenen Begriffe nicht geeignet waren, um den Sachverhalt 
konkret zur Sprache zu bringen. Brownmiller gibt die Schilderungen 
Karen Sauvignes wieder, die an diesem Treffen beteiligt war und 
diesen Bewusstwerdungsprozess beschreibt:

„We were referring to it as ‘sexual intimidation,‘ ‘sexual coercion,‘ ‘sexual 
exploitation on the job.‘ None of those names seemed quite right. We 
wanted something that embraced a whole range of subtle and unsubtle 
persistent behaviors. Somebody came up with ‘harassment.’ Sexual har­
assment! Instantly we agreed. That's what it was.“170

Auch die Bedeutung, die eine konkrete Benennung der eigenen Er­
fahrungen durch einen geeigneten Begriff für Betroffene hat, klingt 
hier an und es wird sehr deutlich, dass es eine Leerstelle in den 
kollektiven Deutungsmustern gab, um über das zu sprechen, was die 
Frauen schließlich als „sexuelle Belästigung“ bezeichneten. Frauen 
erfuhren nicht nur eine Diskriminierung aufgrund des Geschlechts, 

167 Fricker, Epistemic Injustice, 155. Zitat im Original vollständig hervorgehoben.
168 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 155f.
169 Vgl. Brownmiller, In Our Time, 281.
170 Brownmiller, In Our Time, 281.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

131

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die sie stärker sexuellen Belästigungen aussetzte, sondern sie hatten 
aufgrund ihrer Geschlechtszugehörigkeit auch lange keine Möglich­
keit, das Unrecht zu deuten, das ihnen widerfuhr. Sie waren insofern 
hermeneutisch marginalisiert, als dass sie insbesondere in Politik 
und Recht noch nicht ausreichend repräsentiert waren, um ihre 
Erfahrungen und deren Deutung in die kollektiven, insbesondere in 
die juristisch codifizierten Interpretationsressourcen einzubringen.

In der katholischen Kirche sind Frauen bis heute hermeneutisch 
marginalisiert, dadurch dass ihnen die Weihe und damit auch viele 
hochrangige Ämter in der Kirche versagt sind. So ist bspw. das 
kirchliche Strafrecht stark androzentrisch und patriarchal geprägt, 
was sich daran äußert, dass es kein differenziertes Verständnis eines 
sexuellen Selbstbestimmungsrechts aufweist, das auch Erwachsene 
einschließt und Missbrauchstaten nach wie vor als Vergehen gegen 
klerikale Standespflichten und nicht als Unrecht an den Betroffenen 
gedeutet wird.171

Neben der engen Definition von hermeneutical injustice formu­
liert Fricker auch eine generische. Diese beschreibt „the injustice 
of having some significant area of one's social experience obscured 
from collective understanding owing to hermeneutical marginaliza­
tion”172. Diese Definition erlaubt es, auch Fälle von hermeneutical 
injustice zu denken, die als Einzelfälle auftreten. Die Marginalisie­
rung hat hier keinen systematischen Charakter wie bei den zen­
tralen Fällen der hermeneutischen Ungerechtigkeit, sondern tritt 
eher punktuell auf einen bestimmten Kontext begrenzt auf. In den 
Worten Frickers: „Incidental hermeneutical injustices, then, stem 
not from any structural inequality of power, but rather from a more 
one-off moment of powerlessness.”173 Fricker führt dazu den Fall 
eines Mannes an, der gestalkt wird, dem aber weder seine Partnerin 
noch die Polizei den Ernst der Lage abnimmt. Der Mann ist im 
Verständnis Frickers zwar von hermeneutical injustice betroffen, er 
ist gleichwohl nur mit Blick auf die konkrete Situation hermeneu­
tisch marginalisiert und darüber hinaus nicht von den kollektiven 
Deutungsressourcen ausgeschlossen.174

171 Vgl. Hahn, Sex Offenses, 5.
172 Fricker, Epistemic Injustice, 158. Zitat im Original vollständig hervorgehoben.
173 Fricker, Epistemic Injustice, 156.
174 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 156f.

III Hermeneutischer Zugang

132

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zwischen testimonial und hermeneutical injustice gibt es häufig 
eine enge Verbindung. So kann testimonial injustice letztendlich zu 
hermeneutical injustice führen:

„[T]he broad patterns of testimonial injustice — most likely patterns 
created by the operation of negative identity prejudices, inasmuch as 
these are the chief systematic prejudices — will tend to reproduce them­
selves as patterns of hermeneutical marginalisation, and it is these that 
give rise to systematic hermeneutical injustices.“175

In vielen Fällen werden aber auch beide Formen zusammen auftre­
ten:

„This will indeed tend to be the case wherever the hermeneutical in­
justice is systematic, because members of multiple marginalized groups 
will tend to be subject to identity prejudice. If they try to articulate 
a scantly understood experience to an interlocutor, their word already 
warrants a low prima facie credibility judgement owing to its low intelli­
gibility. But if the speaker is also subject to an identity prejudice, then 
there will be a further deflation.”176

2.5 Das Unrecht der epistemic injustice

Fricker entwickelt ihre Theorie aus der Wahrnehmung eines Un­
rechts heraus, das aus der Beeinträchtigung einer Person in ihrer 
Funktion als Wissenssubjekt entsteht. Diese Wahrnehmung ist für 
sie erkenntnisleitend und wird zu einem Kriterium ihrer Kategorisie­
rung, insofern sie die Fälle ins Zentrum rückt, in denen ein Schaden 
für epistemische Akteur:innen entsteht.177

Sie interessiert sich nicht so sehr für den Schaden für das epis­
temische System, auch wenn dieser Bestandteil jeder Form der 
epistemic injustice ist. Ihr Fokus liegt vielmehr auf den Folgen für 
die betroffenen Personen. Dabei unterscheidet sie zwischen einem 
direkten (primary) Schaden, und einem sekundären Schaden. „The 
primary harm is a form of the essential harm that is definitive of 

175 Fricker, Preservation of Ignorance, 164.
176 Fricker, Epistemic Injustice, 159.
177 So schließt sie etwa die meisten Fälle, in denen ein Übermaß an Glaubwürdig­

keit zugeschrieben wird, aus ihrer Definition von testimonial injustice aus (vgl. 
Fricker, Epistemic Injustice, 19-21).

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

133

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


epistemic injustice in the broad. In all such injustices the subject is 
wronged in her capacity as a knower.”178 In Fällen von testimonial 
injustice wird jemand in einer spezifischen Eigenschaft als „giver of 
knowledge“179 beeinträchtigt. Auch bei hermeneutical injustice kann 
eine Person in ihrer Fähigkeit, Wissen weiterzugeben, betroffen sein 
oder bereits in der Fähigkeit, Wissen zu bilden. Fricker sieht den 
Schaden hier vor allem in einer „situated hermeneutical inequality: 
the concrete situation is such that the subject is rendered unable to 
make communicatively intelligible something which it is particularly 
in his or her interest to be able to render intelligible“180.

Die Fähigkeit, als Wissenssubjekt auftreten zu können, die in bei­
den Fällen beeinträchtigt wird, sieht Fricker als „essential to human 
value“181 an. Daher kommt sie zu dem Schluss, dass jeder Form der 
epistemic injustice eine symbolische Degradierung innewohnt. Mit 
Blick auf testimonial injustice erläutert sie das wie folgt:

„The fact that the primary injustice involves insult to someone in respect 
of a capacity essential to human value lends even in its least harmful 
instances a symbolic power that adds a layer of harm of its own: the 
epistemic wrong bears a social meaning to the effect that the subject 
is less than fully human. When someone suffers a testimonial injustice, 
they are degraded qua knower, and they are symbolically degraded qua 
human. In all cases of testimonial injustice, what the person suffers from 
is not simply the epistemic wrong in itself, but also the meaning of 
being treated like that. Such a dehumanizing meaning, especially if it is 
expressed before others, may make for a profound humiliation, even in 
circumstances where the injustice is in other respects fairly minor.”182

Epistemische Ungerechtigkeit leugnet so das Subjektsein der Betrof­
fenen in Bezug auf ihren Status als Wissende. Anstatt sie als eigen­
ständige Quellen von Wissen ernst zu nehmen, werden sie – höchs­
tens, will man hinzufügen – als Objekte von Wissen angesehen. D. h. 
andere Akteur:innen können Wissen an ihnen und über sie bilden, 
ihre Erfahrungen oder ihr Auftreten deuten, ihnen selbst wird indes 

178 Fricker, Epistemic Injustice, 44.
179 Fricker, Epistemic Injustice, 44.
180 Fricker, Epistemic Injustice, 162.
181 Fricker, Epistemic Injustice, 44.
182 Fricker, Epistemic Injustice, 44.

III Hermeneutischer Zugang

134

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keine glaubwürdige Deutung zugestanden. Fricker spricht hier auch 
von „epistemic objectification“.183

Neben dieser symbolischen Degradierung können testimoni­
al und hermeneutical injustice auch eine „identity-constructive 
power“184 ausbilden.

„A final twist is that, in some contexts, the prejudice operating against 
the speaker may have a self­fulfilling power, so that the subject of the 
injustice is socially constituted just as the stereotype depicts her (that's 
what she counts as socially), and/or she may be actually caused to 
resemble the prejudicial stereotype working against her (that's what she 
comes in some measure to be).“185

Indem epistemic injustice eine Person daran hindert, eine ihrer 
grundlegenden Fähigkeiten – als Träger:in von Wissen aufzutreten 
– auszuüben, unterbindet sie einen wichtigen Selbstwerdungspro­
zess.186 „[I]t marginalizes the subject in her participation in the 
very activity that steadies the mind and forges an essential aspect 
of identity – two processes of fundamental importance for the indi­

183 Fricker, Epistemic Injustice, 132f. Fricker entwickelt die Vorstellung der epis­
temischen Objektivierung parallel zu Martha Nussbaums Verständnis von se­
xueller Objektivierung. Nussbaum weist darauf hin, dass wir andere Personen 
häufig als Objekte behandeln (vgl. Nussbaum, Sex, 214, 218). Ethisch schlecht 
sei dies - so folgert Fricker - nur dann, wenn wir sie als reine Objekte behan­
deln und dabei ihr Subjektsein negieren (vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 
133). Eine weitere Parallele besteht zu Kants Konzept moralischen Unrechts, 
bei der jemandem sein Status als rationale:r Akteur:in abgesprochen wird. 
Nicht nur konzeptionell gibt es eine Verbindung zur testimonial injustice. 
Fricker sieht die beiden Formen des Unrechts auch in der Realität häufig 
miteinander in Wechselwirkung stehen (vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 136).

184 Fricker, Epistemic Injustice, 168.
185 Fricker, Epistemic Injustice, 55. Hier liegt es nahe, eine Brücke zu Foucault 

zu schlagen, der sich maßgeblich mit der Konstruiertheit von Subjekten durch 
soziale Zuschreibungen auseinandersetzt. Fricker lehnt dies gleichwohl ab, da 
auf Grundlage von Foucaults Urteil keine ethische Beurteilung möglich sei, da 
er nicht zwischen zulässigen und unzulässigen Zuschreibungen unterscheide. 
In Abgrenzung von Foucault hält Fricker aber für das Konzept der epistemic 
injustice gerade den Gedanken für zentral, dass „identity power at once con­
structs and distorts who the subject really is” (Fricker, Epistemic Injustice, 55 
Fn. 28).

186 Wie Hilkje Hänel feststellt, lässt sich dies unter Rückgriff auf Theorien von 
Axel Honneth und Nancy Fraser als ein Anerkennungsproblem beschreiben 
(vgl. Hänel, Hermeneutical Injustice).

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

135

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vidual.”187 Gleichzeitig wird die betroffene Person mit Vorurteilen 
konfrontiert, die ursächlich für die Ungerechtigkeit sind. Durch 
den Ausschluss aus den Wissenspraktiken läuft sie Gefahr, diesen 
Vorurteilen immer mehr zu ähneln – mindestens in Bezug auf die 
Aspekte des Vorurteils, das die Person am Rande bzw. außerhalb des 
Wissensdiskurses verortet.

Dieser primäre Schaden führt meist zu sekundären Folgen auf 
praktischer oder epistemischer Ebene. Die praktischen Folgen sind 
abhängig von der jeweiligen Form des Unrechts und des konkreten 
Kontexts. Alltägliche Wissensvermittlung verfolgt meist eine Absicht, 
die über eine reine Information hinausgeht. Jemand will überzeugen, 
sich verteidigen, etwas vorschlagen, warnen, auf ein Unrecht auf­
merksam machen etc. Wenn die:der Sprechende z. B. aufgrund von 
testimonial injustice nicht als glaubwürdig eingeschätzt wird und das 
Wissen abgelehnt wird, wird diese Absicht nicht erreicht. Konkrete 
Folgen können sein, dass jemand unschuldig verurteilt wird, jemand 
nicht verurteilt wird, der schuldig ist usw. Das Vorurteil kann sich 
aber auch mit Blick auf die Person selbst verstärken: Einer Person, 
die als inkompetent eingestuft wird, wird es nicht gelingen, eigene 
Ideen und Vorschläge umzusetzen. In der Arbeitswelt wird dies dann 
z. B. als schlechte Leistung verbucht und die Person wird nur geringe 
Chancen haben, auf der Karriereleiter weiter aufzusteigen.188

Für die praktischen Auswirkungen von hermeneutical injustice 
wird hier nochmal ein Beispiel aus den Memoiren Susan Brownmil­
lers herangezogen, in denen das Schicksal einer Frau geschildert 
wird, die sexuelle Belästigung erlebte, aber nicht die Deutungsmus­
ter hatte, um ihre Erfahrung entsprechend zu deuten und anderen 
gegenüber verständlich zu machen:189

Carmita Wood hatte an ihrem Arbeitsplatz im Verwaltungsbereich 
einer Forschungseinrichtung sexuelle Belästigung durch einen Pro­
fessor erfahren. Dies führte zu physischen Symptomen, wie Rücken­
schmerzen und Taubheit in den Fingern. Ihr erster Versuch, weiteren 
Konfrontationen mit dem Professor durch ein Versetzungsgesuch 
zu entgehen, schlug fehl. Ihr Antrag wurde abgelehnt. Schließlich 
kündigte sie und beantragte staatliche Unterstützung. Da sie jedoch 

187 Fricker, Epistemic Injustice, 53f.
188 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 46.
189 Vgl. Brownmiller, In Our Time, 280-282.

III Hermeneutischer Zugang

136

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht die richtigen Worte für ihre Erfahrungen und den Grund ihrer 
Kündigung fand, gab sie „persönliche Gründe“ an, wodurch ihr auch 
die staatliche Unterstützung verwehrt wurde.190 Dies ist nur ein klei­
ner Einblick in die möglichen praktischen Folgen von hermeneutical 
injustice, die je nach Kontext unterschiedliche Formen annehmen 
können.

Darüber hinaus vermag epistemic injustice den Betroffenen auch 
einen epistemischen Schaden zuzufügen. Mit Blick auf testimonial 
injustice erläutert Fricker, wie eine verminderte Glaubwürdigkeitszu­
schreibung dazu führen kann, dass die Betroffenen ihr Wissen selbst 
in Frage stellen und an ihren eigenen intellektuellen Fähigkeiten 
zweifeln.191 Dies kann insbesondere bei systemischen und hartnäcki­
gen Formen der testimonial injustice eintreten. „[W]here this persist­
ent intellectual undermining causes him [einen Betroffenen; M.H.] 
to lose confidence in his beliefs and/or his justification for them, he 
literally loses knowledge.”192 Der Verlust des Vertrauens in die eigenen 
intellektuellen Fähigkeiten kann darüber hinaus dazu führen, dass – 
so bezeichnet es Fricker – bestimmte intellektuelle Tugenden (wie 
intellektueller Mut) nicht ausgebildet werden. Dies führt ebenfalls 
dazu, dass die Betroffenen Wissen verlieren bzw. verpassen.193 Auch 
hermeneutical injustice birgt diese epistemischen Gefahren:194

„When you find yourself in a situation in which you seem to be the 
only one to feel the dissonance between received understanding and 
your own intimated sense of a given experience, it tends to knock your 
faith in your own ability to make sense of the world, or at least the 
relevant region of the world. We can see, then, that, like testimonial 
injustice, hermeneutical injustice not only brings secondary practical 
disadvantages, it also brings secondary epistemic disadvantages.“195

190 Vgl. Brownmiller, In Our Time, 280f.
191 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 47.
192 Fricker, Epistemic Injustice, 49.
193 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 49.
194 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 163.
195 Fricker, Epistemic Injustice, 163.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

137

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.6 Die Tugend der epistemic justice

Aus der Analyse der epistemischen Ungerechtigkeit und den daraus 
entstehenden Nachteilen für die Betroffenen, ergibt sich für Fricker 
die Frage nach deren Vermeidung und nach einer guten epistemi­
schen Praxis. Dazu blickt sie insbesondere auf die (potenziell) 
Zuhörenden und wie diese in den Wissensprozessen epistemisch 
gerecht handeln können. Nachdem Fricker Vorurteile als Ursache 
für die zentralen Fälle von testimonial und hermeneutical injustice 
ausgemacht hat, liegt das Ziel guten epistemischen Handelns darin, 
den Einfluss der Vorurteile möglichst aufzuheben.196 Zu diesem Ziel 
formuliert Fricker sog. Tugenden, die als Korrektiv für eine durch 
Vorurteile beeinträchtigte epistemische Praxis dienen sollen.197

Sie konzipiert beide Tugenden als „virtues of reflexive social awa­
reness“198. Zentral ist das Bewusstsein dafür, dass epistemische Pro­
zesse durch epistemische Ungerechtigkeit kompromittiert sein könn­
ten. Im Sinne der „reflexive social awareness“ sollten Zuhörende das 
Verhältnis ihrer eigenen sozialen Identität zu der der sprechenden 
Person reflektieren, um zu erkennen an welchen Punkten sie für 
epistemische Ungerechtigkeiten anfällig sind.199 Bemerken die Zuhö­
renden durch diese bewusste Reflexion, dass der Wissensaustausch 
durch Identitätsvorurteile beeinträchtigt ist, können sie dem entge­
gensteuern, indem sie ihr Glaubwürdigkeitsurteil in Bezug auf die 
Person oder die Aussage nach oben korrigieren.

Mit Blick auf hermeneutical injustice bestehe eine tugendhafte 
Praxis in einem aufmerksamen Hören sowohl auf das, was gesagt 

196 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 173. Fricker erläutert dies mit Blick auf 
hermeneutical injustice. Diese Folgerung ist aber gleichermaßen auch auf testi­
monial injustice übertragbar.

197 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 169. Es sei zwar denkbar, dass eine Person 
eine naive Immunität gegenüber bestehenden Vorurteilen hat, die ihr Glaub­
würdigkeitsurteil beeinträchtigen könnten, was eine Form der epistemischen 
Tugend darstellt, die nicht korrektiv ist. In Fällen von hermeneutischer Un­
gerechtigkeit zeigt sich die Wirkung des Vorurteils dagegen primär in der 
Wahrnehmung der Deutung, die in Form oder Inhalt unzulänglich erscheinen. 
Die Hörenden haben keine Möglichkeit, diesem Einfluss der Vorurteile zuvor­
zukommen, sodass gutes epistemisches Handeln der Hörenden in Bezug auf 
hermeneutische Ungerechtigkeit immer korrektiven Charakter hat.

198 Fricker, Epistemic Injustice, 170.
199 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 91, 169.

III Hermeneutischer Zugang

138

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird, als auch auf das, was nicht gesagt wird.200 Denn Lücken und 
Widersprüchlichkeiten in Erzählungen können darauf hinweisen, 
dass hier etwas mit den üblichen hermeneutischen Ressourcen nicht 
verständlich gemacht werden kann. Fricker verweist hier auf einen 
Vorschlag Louise Antonys, die bereits 1995 folgende Arbeitshypo­
these für epistemische Settings formuliert: „[W]hen a woman, or 
any member of a stereotyped group, says something anomalous, they 
[sie richtet sich explizit an Männer; M.H.] should assume that it’s 
they who don’t understand, not that it is the woman who is nuts.“201 

Fricker rät tugendhaften Hörer:innen, zusätzliche Erkundigungen 
einzuholen, um das Gesagte zu überprüfen.202 Insbesondere wenn es 
um die Deutung sozialer Erfahrungen geht, ist Frickers Differenzie­
rung zwischen „the assessment of the likelihood that the speaker’s 
utterance is true“ und des „assessment of the truthfulness of the 
interpretation“203 bedeutend. Die Einschätzung der Wahrscheinlich­
keit, mit der eine Aussage wahr ist, beruht stark auf Glaubwürdig­
keitsurteilen über die sprechende Person und einen Abgleich mit 
den kollektiv geteilten Deutungsressourcen und ist damit sehr anfäl­
lig für epistemische Ungerechtigkeit. Frickers Vorschlag, lediglich 
die Wahrhaftigkeit der Aussage zu bewerten, bedeutet, sich allein 
auf die Aussage zu konzentrieren und zu überprüfen, inwiefern sie 
in sich stimmig ist und Sinn ergibt. Dies impliziert auch die Mög­
lichkeit „that there is more than one interpretation with equal title 
to truth”204, dass also bei miteinander konkurrierenden Aussagen 
vielleicht nicht die eine wahre auszumachen sei.

Dieser kritische Reflexionsprozess muss meist aktiv von den Zu­
hörenden betrieben werden. Die Tugend der testimonial justice 
kann gleichwohl auch spontane Züge annehmen. So gibt es eine 
naive Form der testimonial justice, in der jemand von vornherein 
frei von bestimmten Vorurteilen ist. Häufig werden Vorurteile auch 
abgelegt, wenn sich eine persönliche Bekanntschaft entwickelt. Vor­
urteilsbehaftete Glaubwürdigkeitsurteile werden dann nachträglich 
korrigiert. Eine dritte spontane Form der Tugend kann sich mit Fri­

200 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 171.
201 Antony, Sisters, 89.
202 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 172.
203 Fricker, Epistemic Injustice, 170.
204 Fricker, Epistemic Injustice, 170.

2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker

139

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cker einstellen, wenn jemand durch kritische Reflexion der eigenen 
Glaubwürdigkeitsurteile und wiederholten Korrekturen die eigene 
Urteilsbildung so weit beeinflussen konnte, dass sie nun frei von 
Vorurteilen ist.205

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden 
– Kritik und Ergänzungen zum Konzept der epistemic 
injustice

Im Anschluss an die Veröffentlichung von „Epistemic Injustice“ 
2007 wurde der Ansatz Frickers vielfach aufgegriffen, diskutiert 
und kritisiert. Dies ist ein Anzeichen dafür, dass ihr Beitrag ein 
wichtiges Thema betrifft, das anschlussfähig für eine Vielzahl an 
Disziplinen und Themenbereiche ist. So wurde ihr Ansatz u. a. 
in der Rassismusforschung, der feministischen Theorie und den 
gender studies rezipiert, sowie auf Themen wie Bildung, Recht und 
Gesundheit angewendet.206 Allerdings wird hier meist eine breitere 
Definition der epistemischen Ungerechtigkeit zu Grunde gelegt, die 
etwa das Kriterium der Unintentionalität außen vor lässt. Die Philo­
soph:innen, die sich mit Frickers Konzept auseinandergesetzt haben, 
mahnten an, dass es zu begrenzt sei, beschrieben weitere Formen 
der epistemischen Ungerechtigkeit oder schlugen sogar neue Kon­
zeptionen vor.207 Im Folgenden sollen die wichtigsten Kritikpunkte 
erläutert werden (3.1). Dies geschieht unter Einbezug der Forschung 
zu epistemischer Ungerechtigkeit in den postcolonial studies, den 
gender/queer studies, dem Black Feminist Thought und der Sprech­
akttheorie, wie sie oben erläutert wurden (vgl. 1). Außerdem werden 
die Formen der epistemischen Ungerechtigkeit, die im Anschluss 
an Frickers Aufschlag formuliert wurden, erläutert (3.2). Auch Fri­

205 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 96f. Die letzte Form der spontanen testimo­
nial justice kann natürlich immer nur partiell erreicht werden. Das Urteilsver­
mögen wird immer wieder für neue Vorurteile sensibilisiert werden müssen.

206 Einen guten Einblick in die verschiedenen Bereiche, in denen das Konzept der 
epistemic injustice aufgegriffen wurde, gibt Kidd/Medina/Pohlhaus, Hand­
book.

207 Vgl. Dotson, Tracking; Dotson, A Cautionary Tale; Dotson, Conceptual­
izing Epistemic Oppression; Medina, Epistemology; Pohlhaus, Relational 
Knowing.

III Hermeneutischer Zugang

140

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


cker selbst beteiligte sich an der Definition weiterer verwandter For­
men. Diese ausführliche Auseinandersetzung mit der Kritik und den 
Reaktionen bzw. den Weiterentwicklungen, wie sie im Folgenden 
angestrebt wird, dient dazu, eine unkritische Rezeption zu vermei­
den und mögliche blinde Flecken, Ausschlüsse und epistemische 
Ungerechtigkeiten im Konzept der epistemic injustice aufzudecken. 
Zudem ist ein Verständnis epistemischer Ungerechtigkeit zu entwi­
ckeln, dass nicht nur die Ausschlüsse und Unterdrückung des Wis­
sens der Betroffenen in den Blick nimmt, sondern auch kreative 
und subversive Wissenspraktiken der Betroffenen im Angesicht der 
epistemic injustice. Erst auf dieser Grundlage ist es möglich, neben 
den Grenzen auch die Möglichkeiten des Sprechens über den Miss­
brauch in der Gründungsgeschichte der Franziskusschwestern zu 
analysieren (vgl. V).

3.1 Anfragen an das Konzept der epistemic injustice

Die Zusammenführung verschiedener theoretischer Ansätze zur 
Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeiten, die im Folgenden 
vorgenommen wird, kann als eine Bemühung um epistemische Ge­
rechtigkeit verstanden werden, indem mit den verschiedenen Ansät­
zen unterschiedliche hermeneutische Ressourcen herangezogen wer­
den, um das Konzept der epistemic injustice kritisch zu hinterfragen.

3.1.1 Das kommunikative Setting und die Macht der Konventionen

Eine erste grundlegende Kritik am Konzept der epistemic injustice 
wird unter kommunikationstheoretischen Gesichtspunkten vorge­
bracht. Kristie Dotson und José Medina, die sich beide ausführlich 
mit Frickers Konzept auseinandergesetzt haben, weisen unter ande­
rem unter Rückgriff auf die Sprechakttheorie darauf hin, dass kom­
munikative Aspekte wie die Reziprozität von Sprechakten und die 
Rolle der Sprechsituation in der Konzeption der epistemic injustice 
nicht ausreichend berücksichtigt werden.208

208 Vgl. Dotson, Tracking; Dotson, Conceptualizing Epistemic Oppression; 
Medina, Epistemology, 90-118.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

141

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In Frickers Konzeption erscheint das Glaubwürdigkeitsurteil als 
eine kontextlose Beurteilung anhand von Stereotypen in Bezug auf 
die Identität der:des Sprechenden. Fricker hebe sehr stark auf die 
semantischen und pragmatischen Bedingungen ab, wenn es darum 
geht, bestimmte Erfahrungen sich selbst oder anderen gegenüber 
verständlich zu machen.209 Dagegen stellt Medina den Einfluss kon­
textueller Faktoren im konkreten kommunikativen Setting heraus:

„[I]t is of the utmost importance who is communicating (or trying to 
communicate) what to whom. But specific communicative processes are 
not explicitly considered in Fricker's analysis of hermeneutic injustice, 
which focuses on the lack of intelligibility of the experience of certain 
groups, without specifying for whom experience is being rendered un­
intelligible, in what kind of communicative interaction and according to 
which dynamic.“210

So könne ein Wissenssubjekt unterschiedliche epistemische Rollen 
innehaben, z. B. Informant:in, Bewertende:r, Fragende:r. Die Aner­
kennung einer Person in einer bestimmten Rolle impliziere nicht 
notwendigerweise auch ihre Anerkennung in den übrigen epistemi­
schen Rollen.211 Zur Veranschaulichung werden im Folgenden zwei 
Beispiele aufgegriffen, die Fricker selbst zur Illustration von Phäno­
menen der testimonial injustice anwendet.

Das erste Beispiel stammt aus der Arbeitswelt, in der Frauen 
testimonial injustice erfahren, z. B. wenn sie innovative Vorschläge 
machen, diesen aber kein Gehör geschenkt wird, bis ein männlicher 
Kollege dieselbe Idee vorbringt.212 Die Frauen werden offensichtlich 
aufgrund ihrer Geschlechtsidentität nicht als Ideengeberinnen aner­
kannt. Dies bedeutet dagegen nicht, dass die Frauen kein Wissen 
einbringen können. So wird in den Beispielen Frickers etwa deut­
lich, dass sich die Frauen, wenn ihre Idee durch einen männlichen 
Kollegen eingebracht wurde, durchaus an der weiteren Diskussion 
und Entwicklung der Idee beteiligen können. Vermutlich würden 
auch die Eingaben der Frauen zur Firmenkultur oder zum Arbeits­
klima sehr ernst genommen – vorausgesetzt es gibt eine entspre­
chende Sensibilität für diese Themen im jeweiligen Unternehmen. 

209 Vgl. Medina, Epistemology, 100.
210 Medina, Epistemology, 97.
211 Vgl. Medina, Epistemology, 93.
212 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 47.

III Hermeneutischer Zugang

142

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Daran wird deutlich, dass die Frauen nicht prinzipiell als unglaub­
würdig angesehen werden, sondern mit Blick auf spezifische Rollen 
bzw. Themenfelder als mehr oder weniger kompetent eingeschätzt 
werden.

Ein weiteres Beispiel, das von Fricker angeführt wurde und in den 
Auseinandersetzungen mit ihrem Konzept vielfach wieder aufgegrif­
fen wurde, ist der Gerichtsprozess gegen Tom Robinson in Harper 
Lees Roman „To Kill a Mockingbird“. Tom Robinson, einem Schwar­
zen Arbeiter, wird vorgeworfen, Mayella Ewell, eine weiße Angehö­
rige der städtischen Unterschicht, angegriffen und vergewaltigt zu 
haben. Der Beschuldigte streitet dies ab und gibt an, das Grundstück 
nur betreten zu haben, um Mayella Ewell zu helfen, da er Mitleid mit 
ihr hatte. Weder die Jury noch die meisten Zuschauer:innen im Ge­
richtssaal glauben seiner Darstellung. Den Grund dafür sieht Fricker 
in der geringen Glaubwürdigkeit, die ihm als Schwarzem Mann in 
der rassistischen U.S.-amerikanischen Gesellschaft im Jahr 1935 ent­
gegen gebracht wird, und führt als Beleg die Aussage von Robinsons 
Anwalt, Atticus Finch an, der versucht, gegen die vorherrschenden 
Vorurteile zu argumentieren: Er bittet die Anwesenden, sich nicht 
von der „assumption—the evil assumption—that all [rassistische 
Fremdbezeichnung] lie, that all [rassistische Fremdbezeichnung] are 
basically immoral beings, that all [rassistische Fremdbezeichnung] 
men are not to be trusted around our women“213 leiten zu lassen.

Diese Vorurteile spielten sicherlich eine große Rolle für die Ein­
schätzung von Robinsons Glaubwürdigkeit. Das Urteil der Zuhören­
den wird indes noch durch weitere Faktoren bestimmt. So trifft die 
Aussage Robinsons, er habe Mitleid mit Mayella Ewell empfunden, 
auf erheblichen Widerstand, wie die Reaktion des Richters, Mr Gil­
mer, verdeutlicht: „‘You felt sorry for her, you felt sorry for her?’ 
Mr Gilmer seemed ready to rise to the ceiling.“214 Robinson hatte 
eine Aussage getätigt, die einem Schwarzen Mann gegenüber einer 
weißen Frau nicht zustand, wie Fricker ebenfalls erkennt: „For fee­

213 Lee, Mockingbird, 225. Lee verwendet hier die diskriminierende Fremdbe­
zeichnung für Schwarze Personen, die im Amerika der 1930er Jahre üblich 
war. Auch wenn der Begriff dazu dienen kann, die Denkweise der damaligen 
Gesellschaft über Schwarze Menschen zu verdeutlichen, soll die rassistische 
Bezeichnung in der vorliegenden Arbeit nicht reproduziert werden.

214 Lee, Mockingbird, 218.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

143

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ling sorry for someone is a taboo sentiment if you are black and the 
object of your sympathy is a white person.“215 Allerdings reflektiert 
sie den Einfluss der gemachten Aussage nicht weiter mit Blick auf 
das Zustandekommen der epistemic injustice. Sie sieht die Mitleids­
bekundung lediglich als Verstärkung der bestehenden Vorurteile und 
des niedrigen Glaubwürdigkeitsurteils an.216 Unter sprechakttheore­
tischer Perspektive sind hier jedoch neben der Identität Robinsons 
auch der intendierte Sprechakt der Mitleidsbekundung und das Set­
ting, in dem der Sprechakt gegenüber einer weißen Frau getätigt 
wird, zu berücksichtigen, um die ablehnenden Reaktionen der Zu­
hörenden zu verstehen. Die Verbindung aus diesen Aspekten ist es, 
die die Aussage Robinsons so unerhört erscheinen lässt und durch 
die er gegen bestehende Konventionen verstößt, deren Präsenz im 
Gerichtssaal Fricker bildlich beschreibt: „[T]he courtroom air is 
thick with the ‘do’s and don’t’s‘ of racial politics“217 Die bestehenden 
Konventionen machen Robinsons Aussage in den Ohren der weißen 
Bürger:innen unverständlich. Im Rahmen Frickers Theorie ist hier 
mindestens zu überlegen, ob neben testimonial injustice nicht auch 
hermeneutical injustice vorliegt, was im Folgenden genauer erörtert 
werden soll. An dieser Stelle kann bereits festgehalten werden, dass 
bestehende Machtverhältnisse und Stereotype einen Diskurs prägen, 
in dem sehr genau festgelegt ist, wer unter welchen Bedingungen, in 
welcher Rolle erfolgreiche Sprechakte vollziehen kann. In Sprechakt- 
und Diskurstheorie spricht man von diesen Regeln des Diskurses 
als Konventionen. Frickers Konzeption der epistemic injustice lässt 
zwar Raum für eine Berücksichtigung dieser Aspekte, reflektiert sie 
jedoch nicht explizit und erscheint damit unterkomplex.

3.1.2 Vorurteile im social imaginary

Ein anderes Beispiel aus „To Kill a Mockingbird“ zeigt weitere As­
pekte auf, die bei Fricker unterkomplex bleiben. Tom Robinson 
streitet vor Gericht nicht nur ab, Mayella Ewell vergewaltigt zu ha­
ben, er sagt zudem aus, dass Ewell versuchte, ihn zu küssen.218 Was 

215 Fricker, Epistemic Injustice, 24.
216 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 25.
217 Fricker, Epistemic Injustice, 23.
218 Vgl. Lee, Mockingbird, 214.

III Hermeneutischer Zugang

144

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diese Aussage im Kontext der rassistischen Gesellschaft bedeutete, in 
der die Buchszene spielt, fasst Medina zusammen:

„Here the epistemic obstacle is the unimaginability of a white girl 
coming on to a [rassistische Fremdbezeichnung]. Finch [der Anwalt 
Robinsons; M.H.] is asking the jury to ascribe an incredible sort of 
sexual agency to a white woman (the agency to initiate sexual activity!) 
and a misplaced object of desire (a [rassistische Fremdbezeichnung]!). 
And there is yet another hard-to-swallow proposition in the mix: that if 
Mayella has not been abused by Tom, she must have been abused by her 
own father. The jury is faced with the choice between an easy imagin­
able, ready-made scenario (a white girl being raped by a [Black man]), 
and something unimaginable coupled with something imaginable but 
shattering (the white girl desiring a Black man and being physically 
abused and possibly raped by her own father).219

Medina sieht die Ursache der epistemischen Ungerechtigkeit, die 
Tom Robinson widerfährt, nicht in erster Linie in einem verminder­
ten Glaubwürdigkeitsurteil, sondern darin, dass die Aussagen, die 
Robinson macht, für die damalige Gesellschaft unvorstellbar sind. 
Zur Begründung führt er den Begriff des social imaginary an. Medi­
na stellt dabei keine Verbindung zwischen dem social imaginary und 
Identitätsvorurteilen her, wie es Fricker macht220, sondern verweist 
auf eine Wechselwirkung mit den kollektiven hermeneutischen Res­
sourcen. Das social imaginary enthalte nämlich auch von Identitäts­
vorurteilten geprägte Vorstellungen über das Verhalten von Personen 
in Form von sogenannten Skripten:

„in this case the resistance to know (to open one's mind to alternative 
possibilities and to ponder the available evidence fairly) comes from the 
social imaginary (or from limitations herein). It is the social imaginary 
that, in this case, breeds arrogance, laziness, and closed-mindedness. 
The social imaginary produces active ignorance by circulating distor­
ted scripts about sexual desire according to which [rassistische Fremd­
bezeichnung] have a sexual agency out of control whereas white women 
lack sexual agency.“221

219 Medina, Epistemology, 68.
220 Sie verwendet den Begriff, um zu zeigen, wie gesellschaftliche Bilder und 

Vorstellungen auch das Glaubwürdigkeitsurteil von Personen beeinflussen 
können, die nicht von den Bildern überzeugt sind (vgl. III.2.3).

221 Medina, Epistemology, 68.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

145

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Skripte können in diesem Sinn als komplexe Vorurteile verstanden 
werden, die einer bestimmten sozialen Gruppe nicht nur spezifi­
sche Attribute zuordnet, sondern spezifische Verhaltensmuster und 
-abläufe. Sie haben stark normierenden Charakter und sind entspre­
chend auch als Verhaltenserwartungen anzusehen.

Im Kontext des Beispiels Tom Robinson gibt es ein Skript, das 
sexuelle Attraktion und Handlungsfähigkeit von Männern und Frau­
en sowie von Schwarzen und Weißen regelt: Dieses Skript sieht 
weder vor, dass eine weiße Frau einen Schwarzen Mann attraktiv 
findet, noch dass sie die Initiative in sexuellen Dingen ergreift.222 

Dieses Skript verhindert, dass Robinson seine Erlebnisse, die dem 
fundamental widersprechen, intelligibel kommunizieren kann. Fri­
cker reflektiert zwar den Einfluss sozialer Machtstrukturen darauf, 
inwiefern eine Person zum Pool der geteilten hermeneutischen Res­
sourcen beitragen kann, allerdings beachtet sie nicht, dass die Res­
sourcen auch inhaltlich durch die gesellschaftlichen Machtverhält­
nisse geprägt sind.223

An diesem Beispiel wird deutlich, dass die Kommunikation der 
Erfahrungen Robinsons nicht einfach durch eine Lücke in den her­
meneutischen Ressourcen verursacht wird, sondern dadurch, dass 
unpassende Ressourcen bzw. Deutungen die authentische Übermitt­
lung der Erfahrung verhindern. Katharine Jenkins macht diesen 
Mechanismus anschaulich, indem sie auf die Persistenz von Verge­
waltigungsmythen und Mythen über häusliche Gewalt aufmerksam 
macht. Obwohl das Strafrecht im US-amerikanischen Kontext, aus 
dem Jenkins schreibt (und auch hier in Deutschland), eine Band­
breite an Tatkonstellationen und ‑kontexten berücksichtigt, halten 
sich nach wie vor hartnäckig u. a. Mythen über den „fremden Ver­
gewaltiger“ und den physischen Charakter von häuslicher Gewalt. 
Diese Mythen können verhindern, dass Betroffene ihre Erfahrungen 
als Vergewaltigung bzw. häusliche Gewalt einordnen, wenn sie Ge­
walt durch nahe Bekannte oder Verwandte erleben oder sich diese 
auf psychische Gewalt beschränkt, obwohl strafrechtliche Kategori­

222 Vgl. Medina, Epistemology, 68.
223 Manne verweist auf das Vorhandensein eines Opferskripts, das die Anerken­

nung Betroffener insbesondere von sozialen Ungerechtigkeiten an ein spezifi­
sches „Opferverhalten“ knüpft. Auch für Frauen, die Gewalt und Missbrauch 
erfahren haben, trifft dieses Skript zu (vgl. Manne, Down Girl, 351-372).

III Hermeneutischer Zugang

146

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


en für ihre Erfahrungen zur Verfügung stehen. Zur Erklärung dieser 
Widersprüchlichkeit zieht sie Sally Haslangers Unterscheidung zwis­
chen operativen und manifesten Konzepten heran: „She uses the 
term ‘manifest concept’ to refer to the explicit official or formal 
definition, and the term ‘operative concept’ to refer to the implicit 
definition that would be extrapolated from actual usage in a given 
community.“224 Operative Konzepte ergeben sich demnach aus der 
tatsächlichen Praxis einer Gruppe und sind damit nicht mit indivi­
duellen Verständnissen zu verwechseln.225 Jenkins macht mit dieser 
Unterscheidung deutlich, dass das Vorhandensein eines umfassen­
den Konzepts, etwa im Recht, noch nicht darauf schließen lässt, dass 
Individuen sich tatsächlich auch dieses Konzepts bedienen können.

Im Anschluss an die vorgebrachten diskurstheoretischen und epis­
temologischen Einwände ist eine stärkere Reflexion der Zusammen­
hänge von testimonial und hermeneutical injustice bzw. hermeneu­
tischer Marginalisierung sowie dem Zusammenwirken von Identi­
tätsvorurteilen und sozialen Skripten anzustreben. Zudem mahnt 
Haslangers Unterscheidung zwischen manifesten und operativen 
Konzepten zur Vorsicht, offizielle Deutungsmuster wie Rechtsvor­
schriften nicht voreilig zu allgemein geteilten Ressourcen zu erklä­
ren.

3.1.3 Identity power

Fricker definiert soziale Macht als „practically socially situated capa­
city to control other’s actions, where this capacity may be exercised 
(actively or passively) by particular social agents, or alternatively, it 
may operate purely structurally”226. Ausgehend von dieser Definition 
unterscheidet sie zwei Formen der sozialen Macht: soziale Macht 
durch soziale (aktionale) Koordination und soziale Macht, die von 
einer imaginären sozialen Koordination abhängig ist, also vom 
Vorhandensein kollektiver sozialer Vorstellungen.227 Der Einfluss 
von Identitätsvorurteilen auf epistemische Prozesse kann als soziale 
Macht im zweiten Sinne verstanden werden. „Whenever there is an 

224 Jenkins, Rape Myths, 195; vgl. Haslanger, Resisting Reality, 365-380.
225 Vgl. Jenkins, Rape Myths, 195.
226 Fricker, Epistemic Injustice, 13.
227 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 14.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

147

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


operation of power that depends in some significant degree upon 
such shared imaginative conception of identity [z. B. Geschlechtsid­
entitäten; M.H.], then identity power is at work.”228 Sie scheint dabei 
allerdings nur die Macht im Blick zu haben, die durch bestehende 
geteilte Identitätsvorstellungen ausgeübt werden kann. Etwa wenn 
Geschlechtsidentität genutzt wird, um jemandem eine geringere 
Glaubwürdigkeit zu unterstellen. Dass Identitätsvorstellungen selbst 
Konstruktionen aufgrund sozialer Machtverhältnisse sind, und be­
reits die Zuschreibung einer bestimmten Identität ein Akt der Macht 
ist, scheint nicht oder nur kaum im Blick zu sein. So unterscheidet 
sie zum Beispiel zwischen gerechtfertigten und ungerechtfertigten 
Vorurteilen, zulässigen und unzulässigen Identitätszuschreibungen. 
Eine Problematisierung von Identitätszuschreibungen und der epis­
temischen Gewalt, die diese auf die Subjekte ausüben, bleibt jedoch 
aus.229

Frickers Konzeption legt zudem nahe, dass die Macht bei den 
jeweiligen Akteur:innen selbst liegt.230 Dies greift allerdings zu kurz, 
da sie nur auf bestehende Identitätskonstruktionen zurückgreifen, 
die wirksam sind, weil sie eine Geschichte haben und sie im Rah­
men von bestimmten Konventionen angewandt werden, die ihre 
Wirksamkeit sicherstellen.

3.1.4 Intersektionale Faktoren

Auch auf dem Hintergrund intersektionaler Theorie erscheinen Fri­
ckers Ausführungen der beiden Formen der epistemic injustice et­
was kurz gegriffen.231 Intersektionale Überlegungen lassen sich zwar 
durchaus mit dem Konzept der epistemic injustice vereinen, werden 
aber nicht explizit angesprochen. Dabei wäre es durchaus beden­
kenswert, inwiefern verschiedene Identitätsmerkmale und ggf. damit 
verbundene Diskriminierungen zusammenwirken und letztendlich 
zu epistemic injustice führen können. So ist etwa zu vermuten, dass 
eine Kombination verschiedener Identitätsmerkmale zu einem ver­
minderten Glaubwürdigkeitsurteil führt, während Personen, die nur 

228 Fricker, Epistemic Injustice, 14.
229 Vgl. Butler, Kritik.
230 Vgl. Fricker, Epistemic Injustice, 14.
231 So auch die Kritik von Manne (vgl. Manne, Down Girl, 88f.).

III Hermeneutischer Zugang

148

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einzelne Merkmale vorweisen, als zuverlässige Wissenssubjekte aner­
kannt werden. Zudem könnten Intersektionen zu einer stärkeren Re­
duzierung des Glaubwürdigkeitsurteils führen oder mit spezifischen 
Skripten verbunden sein. In der Fallstudie zu den Missbrauchsfäl­
len in der Gründungsgeschichte der Franziskusschwestern Vierzehn­
heiligen wird es etwa eine interessante Frage sein, inwiefern die 
Identität der Betroffenen als Frauen, als Angehörige einer religiösen 
Gemeinschaft und als Betroffene zu spezifischen Ausschlüssen aus 
Wissenspraktiken führen, die etwa Ordensmänner oder Laiinnen 
nicht erleben, und ob hier spezifische Formen erkennbar sind, die 
über eine Addierung der einzelnen Identitätsvorurteile hinausgehen.

Dies betrifft nicht nur Formen der testimonial injustice, sondern 
auch der hermeneutical injustice. Hier ist die Frage, welche Aussagen 
von wem intelligibel kommuniziert werden können, auch unter in­
tersektionaler Perspektive zu betrachten. Eine spannende weiterfüh­
rende Frage wäre hier, wie Personen, die aufgrund verschiedener 
Identitätsmerkmale mit unterschiedlichen Lücken in der hermeneu­
tischen Ressource konfrontiert sind, von hermeneutical injustice be­
troffen sind.

Medina weist daraufhin, wie wichtig es ist, die pluralen Bedingun­
gen, die zu epistemischer Ungerechtigkeit führen, wahrzunehmen 
und zu reflektieren:

„There are different expressive resources available to different publics, 
and there are different costs in breaking a silence that diverse publics 
can face. This heterogenous plurality of hermeneutical predicaments 
has to be captured in an analysis of hermeneutical injustice. Since the 
obstacles and stakes in breaking a silence can be quite different for dif­
ferent groups, the proper analysis of unjust silences and hermeneutical 
lacunae requires a thoroughgoing pluralistic approach.“232

3.1.5 Responsibility

Ein Punkt, in dem sich viele Ansätze, die im Anschluss an die 
Veröffentlichung von „Epistemic Injustice“ entstanden, von Frickers 
Konzept unterscheiden, ist der Grad, in dem Personen für her­
meneutische Marginalisierung und hermeneutical injustice in die 

232 Medina, Epistemology, 103.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

149

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verantwortung gezogen werden.233 Fricker sieht die Ursachen für 
hermeneutische Marginalisierung und daraus resultierende herme­
neutical injustice rein in strukturellen Bedingungen. Hermeneutical 
injustice entstehe immer durch eine Unzulänglichkeit in den geteil­
ten hermeneutischen Ressourcen und trete nur dann auf, wenn die 
Zuhörenden es tatsächlich nicht besser hätten wissen können, als die 
Aussage der sprechenden Person als unverständlich abzutun.234

Diese Konzeption funktioniert, solange man von einer einzigen 
kollektiven Ressource ausgeht. Geht man indes davon aus, dass es 
mehrere Sets hermeneutischer Ressourcen gibt, der sich die sozialen 
Gruppen unterschiedlich gut bedienen können, wird es komplizier­
ter.235 Denn wenn eine Gruppe zwar die Ressourcen hat, um eine 
Erfahrung verständlich zu kommunizieren, diese jedoch von der 
dominanten Gruppe abgelehnt wird, weil es hier keine geeigneten 
Ressourcen gibt oder Deutungen vorherrschen, die der Deutung der 
anderen Gruppe widersprechen, ist zu fragen, ob die dominante 
Gruppe es tatsächlich nicht besser wissen kann oder es nicht besser 
wissen will. Offensichtlich gibt es geeignete Ressourcen. In der do­
minanten Gruppe scheint es gleichwohl einen Widerstand zu geben, 
sich diese Ressourcen anzueignen. Maren Behrensen formuliert in 
Anschluss an Medina und Dotson:

„Wenn sich also hermeneutisch marginalisierte Personen kein Gehör 
verschaffen können, dann liegt dies nicht allein an den Strukturen ihrer 
Marginalisierung, sondern auch an der Unfähigkeit oder am Unwillen 
ihrer Gesprächspartner*innen, die hermeneutische Marginalisierung 
mitzudenken.“236

Fricker selbst erkennt an, dass es immer eine Möglichkeit gibt, sich 
der Deutung der marginalisierten Gruppe zu öffnen. Diese Möglich­
keit konzipiert sie allerdings als Tugend und damit als eine außer­
gewöhnliche Haltung, die über das hinausgeht, was man von ver­
antwortlichen epistemischen Akteur:innen normalerweise verlangen 
könnte.

233 Vgl. Dotson, A Cautionary Tale; Dotson, Conceptualizing Epistemic Oppres­
sion; Medina, Epistemology; Pohlhaus, Relational Knowing.

234 Vgl. Fricker, Preservation of Ignorance, 169, 175.
235 Vgl. Daukas, Epistemic Justice, 330f.; Dotson, A Cautionary Tale, 31; Medina, 

Epistemology, 101.
236 Behrensen, Aufarbeitung, 178.

III Hermeneutischer Zugang

150

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Medina u. a. plädiert dafür, dass epistemische Akteur:innen auch 
dafür Rechenschaft ablegen müssen, „how our communicative agen­
cy relates to the blind spots of our social practices (reinscribing 
them, enacting them, etc.)“237. Ihnen komme durchaus die Verant­
wortung zu, den Aussagen und Deutungen anderer mit einer gewis­
sen Sensibilität zu begegnen:

„In order to become hermeneutically responsible interlocuters, in our 
communicative interactions, we are obligated to interrogate the limits 
of our interpretative horizons and to expose ourselves to interpretative 
challenges that may require extending or transforming the interpretative 
resources available to us.”238

Entscheidend für die Frage der Verantwortlichkeit ist wohl, welche 
Handlungsfähigkeit man den Akteur:innen gegenüber den struktu­
rell wirkenden Identitätsvorurteilen und diskriminierenden Skripten 
im social imaginary einräumt bzw. wie bewusst im Einzelfall die 
Identitätsvorurteile bzw. Skripte bedient werden, wie bewusst also 
der Widerstand gegen die Deutungen der marginalisierten Gruppen 
ist. Auch Fricker räumt ein, dass die Grenzen hier manchmal flie­
ßend sind:

“The slippery slope to bad faith and self-interested or plain lazy denial 
is an ever-present factor in situations where the nascent content of 
the attempted communication is potentially challenging to the hearer’s 
status or, for whatever other reason, outside of their epistemic comfort 
zone.”239

Ihr Anliegen ist es insbesondere auf Fälle der hermeneutical injusti­
ce hinzuweisen, die gerade ohne Absicht und in der Regel ohne 
Schuld vonstattengehen (wobei das eine nicht unbedingt das ande­
re impliziert)240 und deren Ursache in einer Unzulänglichkeit der 
hermeneutischen Ressourcen liegt. Um verschiedene Formen episte­
mischer Ungerechtigkeit verstehen und voneinander unterscheiden 
zu können, wie es für die Fallstudie in der vorliegenden Arbeit nötig 
sein wird, ist eine Reflexion von Verantwortlichkeit und Widerstand 
dagegen unerlässlich. Dies soll im folgenden Kapitel ausführlicher 

237 Medina, Epistemology, 110f.
238 Medina, Epistemology, 11.
239 Fricker, Evolving Concepts, 55.
240 Der Frage nach Schuld und Verantwortlichkeit widmet sich Fricker ausführ­

lich in einem eigenen Beitrag (vgl. Fricker, Fault and No-Fault).

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

151

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geschehen, wenn auch Formen epistemischer Ungerechtigkeit vor­
gestellt werden, die nicht Frickers enger Definition von epistemic 
injustice entsprechen.

3.2 Weitere und verwandte Formen der epistemischen 
Ungerechtigkeit

Frickers Anliegen, eine enge Definition für ein sehr spezifisches Phä­
nomen epistemischer Ungerechtigkeit vorzulegen, wurde oft miss­
verstanden. So konkretisierte sie in einem Beitrag von 2019 ihr 
Vorhaben, ein Phänomen zu beschreiben, „that is easy to miss, 
and in need of a name“241. Vielfach wurde ihr Ansatz aber rezi­
piert, als ob es ein Vorschlag zu einer umfassenden Konzeption 
epistemischer Ungerechtigkeit sei, und wurde auf dieser Grundla­
ge häufig kritisiert. Dotson wirft Fricker etwa vor, dass sie sich 
selbst der epistemischen Unterdrückung schuldig mache, da sie ein 
geschlossenes System anwende, um epistemische Ungerechtigkeiten 
zu beschreiben, das keine Möglichkeit der Thematisierung weiterer 
Ungerechtigkeitsformen beinhalte.242 Wie oben erwähnt, trifft es zu, 
dass Fricker nur sehr begrenzte Phänomene beschreibt; der Vorwurf 
geht gleichwohl ins Leere, da – nimmt man insbesondere Frickers 
Ausführungen in „Evolving Concepts of Epistemic Injustice“ ernst – 
es nicht ihr Anliegen war, ein umfassendes Konzept epistemischer 
Ungerechtigkeit vorzulegen. Vielmehr legt sie ein Konzept epistemi­
scher Ungerechtigkeit auf einer bestimmten Ebene dar, die sich vor 
allem dadurch auszeichnet, dass die Ungerechtigkeit unbewusst und 
unabsichtlich zugefügt wird. Die Kritik, die an ihrem Konzept der 
epistemic injustice geäußert wurde, ist also nicht unberechtigt, kann 
jedoch mehr als wertvolle Fortsetzung des wissenschaftlichen Dis­
kurses zu epistemischer Ungerechtigkeit verstanden werden als als 
Kritik am Zuschnitt von Frickers Konzeption. Dadurch, dass sich 
Fricker selbst dezidiert mit den Grenzen ihrer Definitionen ausein­
andersetzt und aufzeigt, wo Überschneidungen bzw. Übergänge zu 
anderen verwandten Phänomenen liegen, ermöglicht sie gerade das 
Weiterdenken und die Entwicklung angrenzender Konzeptionen. Im 

241 Fricker, Evolving Concepts, 53.
242 Vgl. Dotson, A Cautionary Tale, 25.

III Hermeneutischer Zugang

152

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Folgenden werden die Formen epistemischer Ungerechtigkeit vorge­
stellt, die Fricker und andere entwickelt haben, um einen möglichst 
umfassenden Überblick über das Feld epistemischer Ungerechtigkei­
ten zu erhalten. Dies trägt dazu bei, unterschiedliche Formen der 
epistemischen Ungerechtigkeit in den Quellen zu den Missbrauchs­
fällen in der Gründungsgeschichte der Franziskusschwestern erken­
nen zu können. Zugleich kann eine Auseinandersetzung mit angren­
zenden Formen dazu dienen, das Verständnis von epistemic injustice 
in der spezifischen Konzeption Frickers zu schärfen.

3.2.1 Glaubwürdigkeitsüberschuss

Ausgehend von Frickers Überlegungen zu testimonial injustice weist 
Medina auf eine spezifische Form epistemischer Ungerechtigkeit 
hin, die durch Glaubwürdigkeitsüberschüsse entsteht. Er kritisiert 
Fricker dahingehend, dass sie ihre Konzeption der epistemic injustice 
ausschließlich von den negativen Auswirkungen für die Sprechen­
den her vornimmt. Dies führe insbesondere bei ihrer Definition von 
testimonial injustice zu Verkürzungen. Fricker übersehe hier, dass

„[c]redibility judgements have effects (both proximal and distal) not 
only on their recipients, but also on others involved in the interaction as 
well as others indirectly related to it (predecessors and successors of the 
exchange).“243

Damit widerlegt Medina Frickers These, dass Glaubwürdigkeits­
überschüsse keine epistemische Ungerechtigkeit beinhalten. Tatsäch­
lich erfahre die Person, der das Übermaß an Glaubwürdigkeit zuge­
schrieben wird, keine epistemische Ungerechtigkeit. Das Übermaß 
an Glaubwürdigkeit, das ihr zugeschrieben wird, kann jedoch ande­
ren Personen, die am Diskurs beteiligt sind und die widersprechende 
Aussagen vornehmen, zum Nachteil werden. Somit haben Glaub­
würdigkeitsurteile einen komparativen und kontrastiven Charakter, 
den Fricker nicht beachtet.244 Häufig sind es nicht die Zweifel an der 
Glaubwürdigkeit einer von Identitätsvorurteilen betroffenen Person 
allein, die zu testimonial injustice führen, sondern erst der Vergleich 
mit einer glaubwürdiger erscheinenden am Diskurs beteiligten Per­

243 Medina, Epistemology, 61.
244 Vgl. Medina, Epistemology, 61; vgl. auch III.3.1.1.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

153

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


son, der zu ihrer Ablehnung als Wissenssubjekt führt. Ein Beispiel 
dafür findet sich auch in den Quellen zur Gründungsgeschichte der 
Franziskusschwestern Vierzehnheiligen (vgl. V.3.5.2).

In „Down Girl“ greift Kate Manne die Gerichtsszene aus „To Kill 
a Mockingbird“ auf und zeigt, wie der Glaubwürdigkeitsüberschuss 
der weißen Mayella Ewell dazu beiträgt, dass Tom Robinsons Aussa­
ge abgelehnt wird.245 Sowohl Robinson als auch Ewell sind aufgrund 
ihrer Identität mit erheblichen Stereotypen konfrontiert, sodass das 
Maß an Glaubwürdigkeit, das ihnen entgegengebracht wird, nicht 
gerade hoch ist. Da eine weiße Frau in der rassistischen Ideologie 
der USA des Jahres 1935 allerdings deutlich über einem Schwarzen 
Mann stand, wird ihr geglaubt – und das trotz starker Beweise 
zugunsten von Robinson. Spinnt man das Romanbeispiel weiter 
und nimmt an, dass es einen Augenzeugen der weißen Oberschicht 
gab, der wiederum eine andere Aussage macht, kann davon ausge­
gangen werden, dass seine Aussage wiederum Ewells vorgezogen 
worden wäre. Dieses Beispiel zeigt deutlich den komparativen und 
kontrastiven Charakter von Glaubwürdigkeitsurteilen, den Medina 
ins Spiel bringt. Eine Analyse epistemischer Ungerechtigkeit darf 
demzufolge nie nur die Identität der sprechenden Person und die 
damit verbundenen Stereotype analysieren, sondern muss auch die 
soziale Stellung der übrigen am Diskurs Beteiligten einbeziehen. 
Versteht man den Diskurs nicht nur als konkretes kommunikatives 
Geschehen zwischen mehreren räumlich verbundenen Personen zu 
einem bestimmten Zeitpunkt, sondern als diachrones Geschehen, 
sind auch die Personen zu bedenken, die das Sprechen über das 
Thema in anderen räumlichen oder zeitlichen Kontexten geprägt 
haben.

Medinas Ausführungen zu epistemischer Ungerechtigkeit durch 
Glaubwürdigkeitsüberschuss stellen eine wichtige Ergänzung zu Fri­
ckers Definition der epistemic injustice dar und können als besonde­
re Ausprägung der testimonial injustice verstanden werden.

245 Vgl. Manne, Down Girl, 304.

III Hermeneutischer Zugang

154

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2.2 Testimonial smothering

Dotson legt 2011 in „Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices 
of Silencing” ein eigenes Konzept epistemischer Ungerechtigkeit, 
basierend auf Hornsbys Verständnis von Sprechakten, vor. Deren 
Ansatz basiert auf der Annahme, dass eine erfolgreiche Kommuni­
kation in erster Linie von den Zuhörenden abhängig sei. Jede:r 
Sprecher:in habe das Anliegen, gehört zu werden: „In short, to com­
municate we all need an audience willing and capable of hearing 
us.”246 Dabei bleibt die Erfüllung des Anliegens, gehört zu werden, 
für die:den Sprechenden immer ein Stück weit unverfügbar, da sie 
nicht erzwungen werden kann.247 Ein Sprechakt scheitert, wenn die 
Zuhörenden diese angestrebte Reziprozität verweigern, also nicht 
die gewünschte Reaktion auf den Sprechakt zeigen. Die Verweige­
rung der Reziprozität von Sprechakten, die dazu führt, dass das 
Wissen von marginalisierten Gruppen ausgegrenzt und ausgelöscht 
wird, versteht Dotson mit Spivak als Form der epistemic violence.248

Die Reziprozität kommunikativer Geschehen wird insbesondere 
an Dotsons Ausführungen zum „testimonial smothering“ (von engl. 
to smother: ersticken, unterdrücken) deutlich, das sie als eine von 
zwei Formen der epistemic violence beschreibt:249 „Testimonial smo­
thering, ultimately, is the truncating of one's own testimony in order 
to insure that the testimony contains only content for which one's 
audience demonstrates testimonial competence.“250 Ohne den Begriff 
zu verwenden weist Fortune in ihrer Einleitung zu „Sexual Violence. 
The Unmentionable Sin“ auf die Rolle von Mechanismen des testi­

246 Dotson, Tracking, 238.
247 Vgl. Dotson, Tracking, 238.
248 Vgl. Dotson, Tracking, 236 Später verwendet sie den Begriff der epistemic 

oppression (vgl. Dotson, A Cautionary Tale; Dotson, Conceptualizing Epi­
stemic Oppression).

249 An dieser Stelle wird die Form des testimonial quieting nicht weiter ausgeführt, 
die weitgehend Frickers Definition der testimonial injustice entspricht: „The 
problem of testimonial quieting occurs when an audience fails to identify a 
speaker as a knower“ (Dotson, Tracking, 242). Das verhängnisvolle Unwissen, 
das die Reziprozität des Sprechakts vereitelt, bezieht sich hier auf die Identität 
der:des Sprechenden, die:der nicht als Träger:in von Wissen anerkannt wird, 
und zwar – so konkretisiert Dotson weiter – aufgrund von falschen, negativen 
Stereotypen (vgl. Dotson, Tracking, 243).

250 Dotson, Tracking, 244.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

155

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


monial smothering beim Sprechen über Missbrauch in Religionsge­
meinschaften hin:

„Seldom does it occur to a pastor that the reason he does not hear about 
his congregations experiences of sexual violence is that he has made it 
clear that he is not prepared to hear or is unable to be of assistance. 
Ironically, we have not heard about sexual violence in the Church because 
we have not spoken about it.“251

Interessant sind auch Dotsons Ausführungen zu den Bedingungen, 
unter denen Betroffene ihre Zeugnisse selbst beschneiden. Dotson 
macht drei Umstände aus, die eng miteinander verbunden seien:

„The three circumstances are: 1) the content of the testimony must be 
unsafe and risky; 2) the audience must demonstrate testimonial incom­
petence with respect to the content of the testimony to the speaker; 
and 3) testimonial incompetence must follow from, or appear to follow 
from, pernicious ignorance.“252

Unter unsicherem Wissen, das Bestandteil der ersten Bedingung ist, 
fasst Dotson Wissen, das von den Zuhörenden mit großer Wahr­
scheinlichkeit nicht als vollständig verständlich wahrgenommen 
wird und das dazu führen könnte, falsche Auffassungen und Vorur­
teile zu bestärken.253 Ein prägnantes Beispiel liefert Collins, die eine 
Ursache für das Schweigen Schwarzer Frauen über sexualisierte Ge­
walt innerhalb der Schwarzen Community in „racial solidarity“254 

sieht. Wie Medina richtig feststellt, schwiegen die Frauen nicht, „be­
cause they did not have a language or a context to do it, but because 
of distrust of non-black publics and because of fear of deepening 
sexual stigmatization of black men”255.

Im zweiten Punkt führt sie den Begriff der testimonial incompe­
tence ein, also die Unfähigkeit der Zuhörenden, das Gesagte richtig 
einzuordnen. Dies wird z. B. durch Mikroaggressionen bzw. Mikro­
abwertung ausgestrahlt. Darunter versteht man für marginalisierte 
Gruppen alltägliche diskriminierende (z. B. rassistische oder sexisti­

251 Fortune, Sexual Violence, xi.
252 Dotson, Tracking, 244.
253 Vgl. Dotson, Tracking, 244.
254 Collins, Black Feminist Thought, 125.
255 Medina, Epistemology, 102.

III Hermeneutischer Zugang

156

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sche) Beleidigungen, die häufig unabsichtlich durch Sprache oder 
Verhalten vermittelt werden.256

Testimonial Smothering kann – insofern die Inkompetenz auf 
Seiten der Hörenden unabsichtlich besteht - als eine Form der 
vorauseilenden bzw. pre-emptive hermeneutical injustice verstanden 
werden, wenn eine Person in der Erwartung einer hermeneutical 
injustice ihr Wissen für sich behält.257 Damit erspart sich die be­
troffene Person die Degradierung in der konkreten Situation des 
Wissensaustauschs, hat aber mit den gleichen praktischen und epis­
temischen Folgen zu rechnen, wie bei einer zentralen Form der her­
meneutical injustice. Dotson kann nicht nur herangezogen werden, 
um Frickers Konzept um eine Dimension hermeneutischer Unge­
rechtigkeit zu erweitern. Ihre Ausführungen geben darüber hinaus 
wichtige Einblicke in die Mechanismen epistemischer Praktiken und 
sind damit unerlässlich insbesondere mit Blick auf die Frage nach 
einer guten epistemischen Praxis bzw. tugendhaften epistemischen 
Akteur:innen, was auch für die Analyse der Missbrauchsfälle durch 
den Gründer der Franziskusschwestern fruchtbar gemacht werden 
kann.

3.2.3 Willful ignorance

Gaile Pohlhaus Jr. setzt sich in einem Aufsatz mit dem Titel „Rela­
tional Knowing and Epistemic Harm“ aus dem Jahr 2012 mit dem 
Widerstand dominanter Gruppen gegen das Wissen Marginalisier­
ter und mit der Verantwortlichkeit der Akteur:innen an Phänome­
nen epistemischer Ungerechtigkeit auseinander. Sie unterstützt die 
Grundannahme der Sozialepistemologie, die auch für Fricker zentral 
ist, dass Wissen immer als situiertes Wissen zu verstehen ist, das 

256 Vgl. Dotson, Tracking, 246. Der Begriff wurde mit Blick auf die Erfahrungen 
von People of Colour wie folgt geprägt: „Racial microaggressions are brief and 
commonplace daily verbal, behavioral, or environmental indignities, whether 
intentional or unintentional, that communicate hostile, derogatory, or negative 
racial slights and insults toward people of color. Perpetrators of microaggres­
sions are often unaware that they engage in such communications when they 
interact with racial/ethnic minorities” (Sue et al., Racial Microaggressions, 
271). Weiterführend vgl. auch Sue, Micoraggressions; Zack, Ethics, 132-135.

257 Vgl. Frickers Ausführungen zur pre-emptive testimonial injustice: Fricker, 
Epistemic Injustice, 130.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

157

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stark durch die soziale Position und den Kontext der Wissenden ge­
prägt ist. Gegen eine Verabsolutierung dieses Wissensverständnisses 
wendet sie jedoch ein, dass Wissen gleichzeitig notwendigerweise 
interdependent sei:

“[I]n order to know the world in which she is situated the knower needs 
to make sense of her experiences via interdependently held epistemic re­
sources; she cannot just hold true beliefs about the world without being 
able to demonstrate that they are true, let alone without being able to 
formulate the beliefs themselves. On the other hand, the standards and 
concepts that knowers hold interdependently are not de facto the right 
standards or adequate concepts for making sense of the experienced 
world; the right standards and adequate concepts must fit to and make 
sense of the experienced world.“258

Wissen ist demnach immer darauf angewiesen, dass es in seiner 
Qualität als Wissen von anderen anerkannt wird, es muss sich an­
deren gegenüber als wahr erweisen lassen. Pohlhaus sieht es gewis­
sermaßen als Pflicht der Zuhörenden, sich in eine Beziehung „of 
true epistemic interdependence“259 mit der sprechenden Person zu 
begeben.

Pohlhaus rekurriert ebenfalls auf die Gerichtsszene in „To Kill a 
Mockingbird“, um dies zu erläutern. Oben wurde bereits erläutert, 
dass Frickers Interpretation als testimonial injustice zu kurz greift, 
weil sie weder den Einfluss des Glaubwürdigkeitsüberschusses der 
weißen Bürger:innen, noch die Rolle von Konventionen und gesell­
schaftlichen Skripten für die Ablehnung von Robinsons Aussage 
berücksichtigt. Pohlhaus sieht hier jedoch einen weiteren Mechanis­
mus epistemischer Ungerechtigkeit am Werk, der von Frickers epis­
temic injustice nicht erfasst wird. Denn sie möchte die Situiertheit 
des Wissens nicht als Entschuldigung für das epistemisch ungerechte 
Handeln der weißen Zuhörer:innenschaft gelten lassen. Obwohl ihr 
Denken und ihre Glaubwürdigkeitsurteile durch die sozialen Macht­
strukturen geprägt sind, sieht Pohlhaus die Ablehnung der Aussage 
Robinsons nicht als ihre einzige Handlungsoption an: „[I]gnorance 
is not something to which one is doomed because of social position, 
but rather something one chooses to maintain.“260 Wie das Beispiel 

258 Pohlhaus, Relational Knowing, 719.
259 Pohlhaus, Relational Knowing, 726.
260 Pohlhaus, Relational Knowing, 731.

III Hermeneutischer Zugang

158

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Atticus Finch und seiner Tochter Scout zeigt, ist es für weiße 
Menschen durchaus möglich, sich die Ressourcen anzueignen, um 
Robinson zu verstehen und ihm glauben zu können. Rein seman­
tisch ist seine Mitleidsbekundung für die Zuhörenden verständlich. 
Die Bürger:innen von Maycomb County sind lediglich nicht im 
Stande zu denken, dass es sich hier um eine Gefühlsregung handelt, 
die auch Schwarze Menschen gegenüber Weißen empfinden. Was 
Atticus und seine Tochter von den anderen Zuhörenden unterschei­
det, sei, so Pohlhaus, dass sie sich der Interdependenz des angebo­
tenen Wissens nicht verweigern, d. h. sich wirklich bemühen, die 
Bedeutung von Robinsons Worten zu erfassen und sie aus seiner 
Erfahrungswelt heraus zu verstehen.261

Pohlhaus führt ein weiteres Beispiel an, um zu zeigen, dass es 
in Fällen epistemischer Ungerechtigkeit häufig einen aktiven Wider­
stand der Zuhörenden gegen das geäußerte Wissen gibt. So verweist 
sie darauf, dass die Einführung des Begriffs „date rape“ noch nicht 
automatisch dazu führte, dass das dahinterstehende Phänomen an­
erkannt und der Begriff verwendet wurde.262 Hier wurde eine episte­
mische Ressource geschaffen, um eine bestimmte Gewalterfahrung 
in Worte zu fassen. Potenziellen Hörer:innen von Berichten über 
„date rape“263 stehen damit alle nötigen Ressourcen zur Verfügung, 
um die Berichte zu verstehen. Es gibt gleichwohl einen aktiven 
Widerstand gegen dieses Wissen, der sie diese Ressourcen nicht 
anwenden lässt und das Unwissen über diese Form der Gewalt 
willentlich fortsetzt. Pohlhaus nennt dieses willentlich aufrechterhal­
tene Unwissen willful hermeneutical ignorance und sieht es in seiner 
Intentionalität deutlich von Frickers hermeneutical injustice unter­
schieden.264 Auch Fricker unterscheidet hermeneutical injustice klar 
von bestimmten Formen der motivierten Ignoranz (im folgenden 
Zitat white ignorance265):

261 Vgl. Pohlhaus, Relational Knowing, 730.
262 Vgl. Pohlhaus, Relational Knowing, 724.
263 Der Begriff wird verwendet, um sexuelle Übergriffe bzw. Vergewaltigungen zu 

bezeichnen, die im Rahmen von ansonsten einvernehmlichen Verabredungen 
begangen werden.

264 Vgl. Pohlhaus, Relational Knowing, 734 Fn. 6.
265 „Most generally speaking, ‘white ignorance’ is a racialized form of ideological 

thinking. It names a certain kind of collective interested or motivated cognitive 
bias in what social interpretations and/or evidence for such interpretations a 

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

159

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„First, white ignorance is normally epistemically culpable; and, second, 
it does not generally involve any paucity of concepts on anyone’s part. 
By contrast, in a case of hermeneutical injustice the uncomprehending 
hearer is normally epistemically nonculpable; and there is always, defin­
itively, a paucity of shared concepts.“266

Entscheidend für die Definition der hermeneutical injustice ist dem­
nach sowohl, dass das Unrecht unintentional zugefügt wurde, als 
auch dass es eine Lücke oder Unzulänglichkeit in den geteilten her­
meneutischen Ressourcen gibt. Im Gegensatz zu Fällen der willful 
hermeneutical ignorance wird die Lücke in den hermeneutischen 
Ressourcen also nicht willentlich aufrechterhalten. Die Person, die 
die hermeneutical injustice zufügt, kann, solange sie nicht ein außer­
ordentliches Maß epistemischer Tugend und Reflexion mitbringt, 
tatsächlich nicht wissen, dass ihre Ressourcen Lücken aufweisen, 
die ihre Wahrnehmung auf diskriminierende Weise beeinflussen. Im 
Einzelfall zu unterscheiden, ob es sich um hermeneutical injustice 
oder willful hermeneutical ignorance handelt, ist nicht einfach. Denn 
auch die Tatsache, dass wider besseres Wissen an unzulänglichen 
hermeneutischen Ressourcen festgehalten wird, ist meist nicht re­
flektiert. Medina argumentiert, dass auch diese Formen der episte­
mischen Ungerechtigkeit resilient sind, in dem Sinn, dass sie ihre 
Intentionalität verschleiern. Er spricht dann von „active ignorance” 
und meint damit

„the kind of ignorance that is capable of protecting itself, with a whole 
battery of defense mechanisms (psychological and political) that can 
make individuals and groups insensitive to certain things, that is, 
numbed to certain phenomena and bodies of evidence and unable to 
learn in those domains.“267

Active ignorance sei als eine Form der „meta-ignorance“ zu verste­
hen, die sich in epistemischen Haltungen wie Arroganz, Faulheit 
und Engstirnigkeit zeige, die ein Beharren im Unwissen über z. B. 
soziale Ungerechtigkeiten rechtfertigen.268 An anderer Stelle spricht 

racially dominant group attends to and integrates into the rest of their beliefs 
and deliberations.“ (Fricker, Preservation of Ignorance, 170).

266 Fricker, Preservation of Ignorance, 170.
267 Medina, Epistemology, 58.
268 Vgl. Medina, Epistemology, 58.

III Hermeneutischer Zugang

160

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er auch von „meta-blindness“.269 Die Akteur:innen würden eine 
Unsensibilität gegenüber der eigenen Unsensibilität ausbilden, die 
dazu führt, dass das Wissen bestimmter sozialer Gruppen nicht als 
solches anerkannt werde. Er konkretisiert: „[W]e are not just talking 
about a regular lack of empathy, but an antipathy that protects itself 
in such a way that it does not appear to the subject or to the group as 
a lack of sensibility of any sort.“270

Trotz der Schwierigkeit, willentliche Formen der epistemischen 
Ungerechtigkeit von unwillentlichen Formen zu unterscheiden, ist 
eine theoretische Unterscheidung wichtig, um die dahinterliegenden 
Mechanismen zu verstehen und um mit den Widerständen und 
Resilienzen der verschiedenen Formen rechnen zu können.271

3.2.4 Gewalt der Repräsentation

Die Repräsentation sozialer Erfahrungen wird bei Fricker nicht di­
rekt thematisiert, geht es ihr doch immer um den Austausch zwi­
schen Sprecher:in und Zuhörenden. Häufig zeigt sich epistemische 
Ungerechtigkeit jedoch nicht nur im direkten Austausch, sondern 
auch wenn die Zuhörenden das Wissen weitergeben oder Dritten 
gegenüber eine Deutung des Gehörten vornehmen. Manchmal wird 
die Ungerechtigkeit vielleicht auch erst hier offenbar, da die Zuhö­
renden zunächst den Eindruck machten, das angebotene Wissen 
zu glauben und verstanden zu haben. So kann sich die epistemi­
sche Ungerechtigkeit im Austausch mit Dritten erneut manifestieren 
und bekommt eine weitere Dimension, die es rechtfertigt, hier von 
einer eigenen Form der Gewalt oder Ungerechtigkeit zu sprechen. 
Denn in einem System, in dem bestimmte Gruppen politisch, sozial 

269 Medina, Epistemology, 76. Ein Begriff, der hinsichtlich seiner pejorativen 
Verwendung kritisiert werden muss und den Medina zumindest insofern 
selbst problematisiert, dass sich Menschen mit Sehbehinderung durchaus ihrer 
Grenzen bewusst seien.

270 Medina, Epistemology, 81.
271 Das Phänomen der willful hermeneutical ignorance legt eine Auseinander­

setzung mit weiteren Ansätzen der epistemologies of ignorance nahe (z. B.: 
Tuana/Sullivan, Feminist Epistemologies). Eine Auseinandersetzung mit die­
sen Theorien scheint vielversprechend für die Erforschung des Sprechens 
und Schweigens über Missbrauch an erwachsenen Frauen in der katholischen 
Kirche, kann hier allerdings nicht ausführlich erfolgen.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

161

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und epistemisch marginalisiert sind, sind die Angehörigen dieser 
Gruppen in besonderer Weise darauf angewiesen, dass ihre Anlie­
gen gehört, verstanden und den dominanten Gruppen übermittelt 
werden. Nun kann es sein, dass die Übermittler:innen, die sich zwi­
schen den beiden Gruppen bewegen, nicht intelligibel erscheinen, 
da sie sich der Ressourcen der marginalisierten Gruppe bedienen. 
In diesem Fall sind sie von der gleichen epistemischen Ungerechtig­
keit betroffen wie die Marginalisierten. Oder die Übermittler:innen 
sind selbst nicht in der Lage (nicht fähig oder nicht gewillt) die 
Anliegen der marginalisierten Gruppe zu verstehen.272 Sie fügen den 
marginalisierten Personen damit eine epistemische Ungerechtigkeit 
zu, die bereits in der direkten Kommunikation auftritt und sich 
erneut manifestiert, wenn sie das zu übermittelnde Wissen in einer 
durch ihre unzulänglichen epistemischen Ressourcen beeinträchtig­
ten Form wiedergeben. Spivak hatte darauf aufmerksam gemacht, 
dass das Wissen Subalterner nicht zu repräsentieren ist, da die Privi­
legien eine authentische Wiedergabe des Wissens verhindern.273 Die 
Konzepte der epistemischen Ungerechtigkeit zeigen auf, wie sich die 
sozialen und politischen Machtverhältnisse konkret auf die Kommu­
nikation von Wissen auswirken und diese vielfach beschränken bzw. 
verhindern. Hier wird die Verflechtung der unter 1.2.1 differenzier­
ten Verständnisse epistemischer Gewalt deutlich: Bei epistemischer 
Ungerechtigkeit geht es in der Regel um Phänomene, die sich im 
konkreten zwischenmenschlichen Wissensaustausch zutragen. Die 
Ansätze epistemischer Ungerechtigkeit reflektieren dabei die Rele­
vanz geteilter epistemischer Ressourcen für diese Interaktionen und 
berücksichtigen damit auch die Ausgrenzung bestimmter Wissens­
formen und -traditionen. Der koloniale Kontext ist hier als ein 
wichtiges Feld zu sehen, das durch das starke Macht- und Unterdrü­
ckungsverhältnis höchst anfällig für epistemische Ungerechtigkeiten 
ist.

272 Spivak ist sehr pessimistisch, was die Kommunizierbarkeit subalternen Wis­
sens an und durch Mitglieder dominanter Gruppen oder auch nur Grenz­
gänger:innen zwischen den Gruppen angeht (vgl. Spivak, Can the Subaltern 
Speak, 121, 127).

273 Vgl. Spivak, Can the Subaltern Speak.

III Hermeneutischer Zugang

162

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2.5 Manipulation und external resistance

Mit willful hermeneutical ignorance wurde bereits eine Form der 
epistemischen Ungerechtigkeit thematisiert, bei der man den Tä­
ter:innen eine gewisse Absicht unterstellen muss. Allerdings wird 
durch bestimmte epistemische Haltungen und Argumentationsmus­
ter versucht, diese Absicht zu rechtfertigen und/oder zu verschleiern. 
Eine ungerechtfertigte Ablehnung von Wissen kann auch deutlich 
aktivere und explizitere Formen annehmen. Medina unterscheidet 
„internal“ and „external negative resistance“274, wobei internal resis­
tance Formen von hermeneutical injustice und willful hermeneutical 
ignorance umfasst, während external resistance sich in „different 
kinds of censorship, taboos and cognitive prohibitions“275 zeigen 
könne. Hier handelt es sich also um veräußerten und in unterschied­
lichen Graden institutionalisierten Widerstand gegen bestimmte 
Formen, Inhalte und Subjekte des Wissens.

Fricker spricht von „deliberate interpersonal manipulations of 
credibility relations“276, wenn eine Person entgegen besseren Wis­
sens eine andere Person nicht als glaubwürdiges Wissenssubjekt 
anerkennt. Dies ist eine Strategie, die häufig von Täter:innen oder 
Mitwissenden angewandt wird. So werden Betroffene bewusst z. B. 
als unglaubwürdig dargestellt, um zu verhindern, dass man ihrer 
Aussage ernst nimmt.277 Fricker sieht hierin keine epistemic injustice, 
da das Wissenssubjekt in seiner Kompetenz anerkannt wird. Die 
Manipulation erfolge, gerade weil der Person zugetraut wird, als 
glaubwürdiges Wissenssubjekt aufzutreten, und dies aus Perspektive 
der Täter:innen oder Mitwissenden dringend zu verhindern ist.278

Eine Form der bewussten Manipulation, auf die hier ausführli­
cher eingegangen werden soll, ist das Phänomen des gaslighting, 
das in den letzten Jahren mediale Aufmerksamkeit erlangt hat, im 
therapeutischen Bereich aber bereits seit den 1980er Jahren geläufig 
ist.279 Der Begriff selbst wurde in Anlehnung an ein Theaterstück 

274 Medina, Epistemology, 56.
275 Medina, Epistemology, 56.
276 Fricker, Evolving Concepts, 54.
277 Vgl. Gysi, Fünf Konzepte, 78.
278 Vgl. Fricker, Evolving Concepts, 54.
279 Vgl. Abramson, Turning up, 2.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

163

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Patrick Hamilton gebildet, das unter dem Namen „Gas Light“280 

aufgeführt wurde, und bezeichnet „a form of emotional manipula­
tion in which the gaslighter tries (consciously or not) to induce in 
someone the sense that her reactions, perceptions, memories and/or 
beliefs are not just mistaken, but utterly without grounds — paradig­
matically, so unfounded as to qualify as crazy.“281 Gaslighting stellt 
eine massive Untergrabung der epistemischen Handlungsfähigkeit 
dar, in dem Sinne dass „[g]aslighting is, even at this level, quite 
unlike merely dismissing someone, for dismissal simply fails to take 
another seriously as an interlocutor, whereas gaslighting is aimed at 
getting another not to take herself seriously as an interlocutor“282. 
Insofern gaslighting mit dem Ziel angewandt wird, den Status des 
Gegenübers als Wissenssubjekt derart zu unterminieren, dass das 
Gegenüber sich selbst nicht mehr als solches wahrnimmt, ist es als 
Form der psychischen Manipulation anzusehen.283 In letzter Kon­
sequenz führt gaslighting dazu, dass Betroffene sich selbst aus Pro­

280 Das Theaterstück, das auch in zwei gleichnamige Kinofilme umgesetzt wurde, 
handelt davon, wie Jake Manningham seine Frau Bella manipuliert und in 
ihrer eigenen Wahrnehmung massiv verunsichert. Sie gipfeln in seinen Ver­
suchen, Bella Manningham weiszumachen, dass sie psychisch instabil sei und 
zeigt sich insbesondere in den Diskussionen des Ehepaars über das Gaslicht 
in ihrem Schlafzimmer. Bella Manningham hatte beobachtet, dass das Licht 
schwächer wurde, wenn Jake abends das Haus verließ – ein Zeichen dafür, dass 
im Haus ein anderes Gaslicht entzündet wurde – und wieder stärker wurde, 
kurz bevor er zurückkam. Jake gelang es seiner Frau einzureden, dass sie sich 
das nur einbildete. Es stellt sich jedoch heraus, dass Bella Manninghams Ehe­
mann ein Juwelendieb war, der die frühere Besitzerin des Hauses umgebracht 
hatte, um sie ihrer Juwelen zu bestehlen. Er hatte diese allerdings nie gefunden 
und suchte sie deshalb nachts auf dem Dachboden. Bellas Wahrnehmungen 
waren also akkurat, durch die Manipulationen ihres Ehemanns hatte sie ih­
nen gleichwohl nicht getraut und sich eine eigene Konklusion, nach der ihr 
Ehemann nachts im Haus umherschlich, verboten. Für eine ausführlichere 
Auseinandersetzung mit dem Phänomen und den Strategien des Gaslighting in 
diesem Stück vgl. Manne, Entitled, 145-149.

281 Abramson, Turning up, 2.
282 Abramson, Turning up, 2.
283 Rachel McKinnon geht dagegen davon aus, dass gaslighting sowohl psychisch 

manipulative als auch epistemische Formen annehmen kann (vgl. McKinnon, 
Allies, 168). Was sie als epistemische Form des gaslighting beschreibt, kann 
indes besser als eine Form der testimonial injustice eingeordnet werden, in 
der der Zweifel an der Aussage der sprechenden Person explizit gemacht wird. 
Daher wird der Begriff des gaslighting im Rahmen der vorliegenden Arbeit 

III Hermeneutischer Zugang

164

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zessen der Wissensbildung und -partizipation zurückziehen. Auch 
wenn in dieser Folge eine Parallele zu Formen des testimonial smo­
thering zu erkennen sind, ist gaslighting klar davon zu unterscheiden. 
Denn Betroffene von testimonial smothering nehmen sich selbst als 
kompetente Wissenssubjekte wahr, es ist ihre Zuhörer:innenschaft, 
die nicht kompetent erscheint. Bei gaslighting verhält es sich genau 
andersherum, die Betroffenen verlieren das Vertrauen in ihre eigene 
Wissenskompetenz.

Wenn eine Person Dritten gegenüber als unglaubwürdig darge­
stellt wird, wie es Täter:innen und Mitwissende von sexualisierter 
Gewalt auch im Bereich der katholischen Kirche häufig mit den 
Betroffenen machen, liegt eine Form des gaslighting vor, die sekun­
där zu einer testimonial injustice führt. Fricker spricht von „third-
personal intentional gaslighting“284. Die Täter:innen bedienen sich 
der Strategie des gaslighting, um Betroffene in den Augen Dritter 
als psychisch labil und unglaubwürdig erscheinen zu lassen. Damit 
aktivieren sie bei den Dritten Vorurteile, die das Maß an Glaubwür­
digkeit, das sie den Betroffenen beimessen, empfindlich mindern.

Kate Abramson weist auf den engen Zusammenhang zwischen 
gaslighting und Sexismus hin, wobei sie betont, dass es sich hier 
nicht um eine notwendige Verbindung handelt:

“To begin with (1) women are more frequently the targets of gaslighting 
than men, and (2) men more often engage in gaslighting. More import­
antly, gaslighting is frequently, though again, not necessarily, sexist in 
the following ways: (3) it frequently takes place in the context of, and 
in response to, a woman’s protestation against sexist (or otherwise dis­
criminatory) conduct; (4) some of the forms of emotional manipulation 
that are employed in gaslighting frequently rely on the target’s intern­
alization of sexist norms, (5) when gaslighting is successful—when it 
actually undermines the target in the ways it is designed to do—it can 
reinforce the very sexist norms which the target was trying to resist 
and/or those on which the gaslighter relies in his/her manipulation of 
the target, and (6) sometimes it is some subset of those very sexist 

ausschließlich für Formen intentionaler epistemischer Ungerechtigkeit bzw. - 
konkreter - für bewusste Manipulationsversuche reserviert.

284 Fricker, Evolving Concepts, 54.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

165

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


norms which the gaslighter seeks to preserve through his/her gaslight­
ing conduct.“285

Manne diskutiert das Phänomen des gaslighting als eine Form des 
epistemic entitlements, als eine Strategie, die von Männern genutzt 
wird, um ihre Anspruchshaltung auf die Bildung und Kommunika­
tion von Wissen durchzusetzen.286 „Die männliche Herrschaft, vor 
allem bei den Privilegiertesten und Mächtigsten, beruht teils offen­
bar darauf, die Kontrolle über die Darstellung an sich zu reißen 
– und damit auch über die Frau und sie zur Mitwirkung zu zwin­
gen.“287 Hier wird deutlich, wie auch die absichtlichen Formen epis­
temischen Ausschlusses zur Durchsetzung und Reproduktion gesell­
schaftlicher Machtverhältnisse und Ungerechtigkeiten beitragen.

3.2.6 Epistemic vice

Auf eine weitere Form der epistemischen Ungerechtigkeit weist Fri­
cker selbst in einem 2021 erschienenen Beitrag hin. Mit epistemic 
injustice beschrieb sie eine Form der epistemischen Ungerechtigkeit, 
die auf interpersoneller Ebene stattfindet. In „Institutional Epistemic 
Vices: The Case of Inferential Inertia“ wendet sie die Kategorien 
epistemischer Tugend bzw. Untugend auf Institutionen an und zeigt 
so die epistemische Verantwortung von Institutionen auf, die über 
die epistemischen Haltungen und Handlungen ihrer einzelnen Ak­
teur:innen hinausgehen kann.288 Epistemische Untugend einer Insti­
tution äußert sich „either in thinking or, where persistent, also at the 
level of institutional character— whenever there are culpable lapses 
in the institution’s epistemic ethos and/or in the implementation of 
its ends.“289

285 Abramson, Turning up, 3. Was Abramson hier mit Blick auf Sexismus aufzeigt, 
lässt sich auch über die Verbindung zwischen Gaslighting und weiteren Diskri­
minierungsformen wie Rassismus übertragen.

286 Vgl. Manne, Entitled, 145-159. „[E]pistemic entitlement involves peremptorily 
assuming greater authority to speak, on the part of a more privileged speaker” 
(vgl. Manne, Entitled, 141).

287 Manne, Down Girl, 45.
288 Sie unterscheidet zwischen der Summe des Handelns der Individuen und dem 

Handeln der Gruppe als ein Kollektiv (vgl. Fricker, Epistemic Vices, 93).
289 Fricker, Epistemic Vices, 100f.

III Hermeneutischer Zugang

166

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unter Ethos versteht sie „collective motivational dispositions and 
evaluative attitudes within the institutional body, of which the vari­
ous good or bad ends orientate the institution’s activities.“290 Das 
Ethos einer Institution kann sich aus den motivationalen Orientie­
rungen ihrer Mitglieder zusammensetzen oder stärker strukturellen 
Charakter haben.291 Auch wenn eine Institution sich etwa dem 
Streben nach Wahrheit verpflichtet, kann sie epistemisch schuldig 
werden, entweder weil die epistemische Praxis nicht dieser Maxime 
entspricht oder weil die Mittel und Wege unzureichend sind, um 
dem epistemischen Ziel zu entsprechen. Der erste Fall tritt etwa auf, 
wenn mindestens ein Mitglied der Organisation in seinem Handeln 
den epistemischen Zielen nicht entspricht und dies von anderen 
schweigend akzeptiert wird.292 So kann z. B. die Praktik eines Profes­
sors, Wissen und Ideen von Frauen, seien es Mitarbeiterinnen oder 
Studentinnen, systematisch zu missachten, zur Kultur an seinem 
Lehrstuhl werden, wenn ihm nicht widersprochen wird. Dadurch 
kompromittiert sein Handeln das universitäre Ethos des Strebens 
nach Wahrheit.

Mit Verweis auf David Lewis und Rae Langton verdeutlicht Fri­
cker, dass es häufig nicht nur bei der Toleranz dieses epistemisch 
schuldhaften Handelns bleibt.293 Lewis und Langton beschreiben 
mit dem Begriff „accomodation“ das Phänomen, dass Vorannahmen 
unbewusst übernommen werden, wenn sie nicht explizit gemacht 
und hinterfragt werden.294 Adaptiert für den Kontext der katholi­
schen Kirche bedeutet dies, dass Personen, die vom Missbrauch des 
Gemeindepfarrers wissen, aber nicht dagegen vorgehen, die Annah­
me unterstützen, dass es sich hier um kein nennenswertes Unrecht, 
nur einen „Ausrutscher“, eine „Affäre“ etc. handele, auch wenn sie 
sich de facto des Unrechts bewusst sind. Indem sie nicht handeln, 
suggerieren sie anderen Gemeindemitgliedern, dass es keinen Hand­
lungsbedarf gebe. Diese Ausführungen sind hilfreich für die Frage, 
wie kollektives Schweigen über bekanntes Unrecht entsteht und be­
wahrt wird und wie Vorurteile und Hass Verbreitung finden, ohne 
dass sie als explizite Überzeugungen vertreten werden.

290 Fricker, Epistemic Vices, 91.
291 Vgl. Fricker, Epistemic Vices, 90.
292 Vgl. Fricker, Epistemic Vices, 96.
293 Vgl. Fricker, Epistemic Vices, 97.
294 Vgl. Lewis, Scorekeeping; Langton, Blocking.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

167

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Haben sich epistemische Untugenden in eine institutionelle Kul­
tur eingeschlichen, ist es sehr schwer, diese Praktiken wieder aufzu­
brechen. Denn die Übernahme der Institutionskultur spielt eine ent­
scheidende Rolle in der Identifikation mit der Institution. Wer Teil 
der Gruppe sein will, verpflichtet sich auch ihren Werten. Im Um­
kehrschluss bedeutet eine Infragestellung des institutionellen Ethos 
bzw. seiner Ausprägungen auch eine Infragestellung der Gruppenzu­
gehörigkeit und kann dazu führen, dass die Person, die die Kritik 
äußert, von den übrigen Mitgliedern zurechtgewiesen oder sogar 
ausgeschlossen wird, wie man es am Beispiel von Whistle-Blowern 
häufig beobachten kann.295 Fricker spricht in diesem Kontext auch 
von einer „inhärenten zwangsförmigen Macht“296 der die Gruppe 
verbindenden Einstellungen.

Im zweiten Fall institutioneller epistemischer Untugend stimmt 
zwar die motivationale Ausrichtung auf die epistemischen Tugenden 
der Institution, doch die epistemischen Prozesse sind mangelhaft. So 
kann etwa ein kompliziertes Meldeverfahren dazu führen, dass Wis­
sen verloren geht oder aufgrund des langen Meldeweges gar nicht 
erst geäußert wird. Fricker spricht dann von „performativ failure“297 

mit Blick auf die epistemische Tugend.
Fricker hebt eine epistemische Untugend besonders hervor, die sie 

„inferential inertia“ (dt.: Trägheit der Schlussfolgerung/ inferentielle 
Trägheit) nennt.298 Personen machen sich dieser Untugend schuldig, 
wenn sie ihrem Gegenüber zwar glauben, jedoch keine Konsequen­
zen aus deren Aussagen ziehen. Hier handelt es sich um eine beson­
ders schwerwiegende Form der epistemischen Ungerechtigkeit, da 
alle Bedingungen erfüllt wären, damit die Aussage eine Wirkung 
entfalten könnte, dies aber von den Zuhörenden aufgrund einer 
schuldhaften Trägheit verhindert wird. „Perhaps they are resistant to 
the implications of this particular piece of news, and hope it is a one-
off; or perhaps they are epistemically lazy or scared or unimaginative 
when it comes to shaking their sense of the status quo.”299 Die so­
ziologischen und psychologischen Ursachen dieses Festhaltens am 

295 Vgl. Fricker, Epistemic Vices, 96f.
296 Fricker, Schweigen, 80.
297 Vgl. Fricker, Epistemic Vices, 99.
298 Vgl. Fricker, Epistemic Vices, 101-104.
299 Fricker, Epistemic Vices, 101.

III Hermeneutischer Zugang

168

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Status Quo wären noch weiter zu untersuchen. Fricker geht es vor 
allem darum zu zeigen, dass diese Untugend auch auf epistemischer 
Ebene vorkommen kann. Hier kann sie sich aus verschiedenen 
Mängeln in den epistemischen Prozessen zusammensetzen, die etwa 
dafür sorgen, dass Wissen auf komplizierten Meldewegen verloren 
geht oder relevantes Wissen zu einem Sachverhalt nie gebündelt 
wird. Dies kann verheerende Folgen haben, wenn es etwa darum 
geht, Missbrauchsstrukturen in einer Institution aufzudecken. In der 
katholischen Kirche finden wir ähnliche epistemische Verantwor­
tungslosigkeit, wenn es um die Versetzung von Missbrauchstätern 
in andere Diözesen ohne entsprechende Informationen über ihre 
kriminelle Vorgeschichte ging. Erste Anzeichen erneuter Vergehen 
wurden so häufig nicht richtig eingeordnet und blieben zunächst 
ohne Konsequenz. Auch wenn die Versetzung an sich schon einen 
schweren Fehler der Institution darstellt, treten hier zusätzlich Män­
gel in den epistemischen Praktiken auf, die verhindern, dass das 
Wissen über den Missbrauchstäter geteilt wird und neue Vergehen 
schnell erkannt und konsequent geahndet werden könnten. Neben 
den offenkundigen Fehlern in der Performanz epistemischer Tugen­
den ist zu fragen, ob auch die motivationale Einstellung der Institu­
tion kompromittiert ist, ob etwa vermeintlicher Institutionenschutz 
über das Streben nach Erkenntnis in Bezug auf den Täter und seine 
Taten gestellt wurde, oder ob die Weitergabe des Wissens aufgrund 
einer starken Verbundenheit unter den Priestern als Verrat angese­
hen worden wäre.300

Auch für die Auseinandersetzung mit der Gründungsgeschichte 
der Franziskusschwestern Vierzehnheiligen werden solche Fragen 
relevant sein. Es gilt nicht nur individuelles, sondern auch institutio­
nelles Handeln in den Blick zu nehmen sowie die Interrelationen 
beider Ebenen zu berücksichtigen. So können Mängel institutionel­
ler epistemischer Praktiken Ursache für individuell begangene epis­
temische Ungerechtigkeit sein. Wenn Institutionskultur etwa von 
Vorurteilen geprägt ist, kann das dazu führen, dass ihre Mitglieder 
zu testimonial injustice neigen, auch wenn sie die Vorurteile persön­
lich nicht unterstützen.301 Die Verwendung spezifischer hermeneuti­

300 Vgl. De Weger, Reporting, 110; Haslinger, Macht, 497-501; Heyder, Studie, 
15; Keul, Verletzender Klerikalismus, 17.

301 Vgl. Frickers Ausführungen zu Stereotypen im social imaginary unter III.3.1.2.

3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden

169

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scher Ressourcen auf Institutionsebene und die Ablehnung anderer, 
kann wiederum Ursache für hermeneutical injustice bzw. willful her­
meneutical ignorance sein.

3.3 Zwischenfazit

Die Auseinandersetzung mit Frickers Konzept im wissenschaftlichen 
Diskurs und Frickers Reaktionen darauf, machen erneut deutlich, 
dass sie mit epistemic injustice ein spezifisches und begrenztes Phä­
nomen beschreibt, das deshalb häufig unsichtbar bleibt, weil es auf 
sehr subtilen Mechanismen der Einflussnahme von Vorurteilen auf 
epistemische Praktiken beruht. Auch die Personen, die epistemic 
injustice begehen, sind sich dessen wohl nicht bewusst, da dies ohne 
Absicht geschieht. Dessen ungeachtet kann die Ungerechtigkeit mit 
schwerwiegenden Folgen für die Betroffenen verbunden sein. Mit 
der Ausarbeitung des Konzepts der epistemic injustice leistet Fricker 
einen wichtigen Beitrag zum größeren akademischen Diskurs zu 
epistemischen Ungerechtigkeiten, nicht nur weil das Phänomen bis­
lang nicht in der Weise beschrieben wurde, sondern auch weil es 
eine gute konzeptionelle Grundlage bietet, um weitere, anknüpfende 
Formen der epistemischen Ungerechtigkeit zu beschreiben.

In der kritischen Auseinandersetzung mit Frickers Konzept konn­
ten einige Aspekte herausgearbeitet werden, in denen ihre Beschrei­
bung der Ungerechtigkeit und der verursachenden Faktoren unter­
komplex geblieben sind (vgl. 3.1). Teilweise ist dies in der theore­
tischen Verortung in der Epistemologie und Frickers Skepsis ge­
genüber diskurstheoretischen Ansätzen begründet. Hier gibt es je­
doch Konkretisierungsbedarf.302 Zudem wiesen Wissenschaftler:in­
nen wie Dotson, Medina und Pohlhaus auf Ausprägungen der epis­
temic injustice hin, die Fricker noch nicht beschrieben hatte, bzw. 
arbeiteten weitere Formen des epistemischen Ausschlusses an den 
Grenzen von Frickers Definition heraus. Diese sind in der Auseinan­
dersetzung mit epistemischen Ungerechtigkeiten unbedingt mitein­
zubeziehen, nicht zuletzt weil die Grenzen zwischen den verschiede­
nen Formen häufig fließend sind.

302 Zu überlegen wäre zudem, ob eine diskurstheoretische Reformulierung des 
Ansatzes nicht einen geeigneteren theoretischen Rahmen bieten würde. Ein 
entsprechender Entwurf steht noch aus.

III Hermeneutischer Zugang

170

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frickers Entwurf der reflexive social awareness bietet ein Tool, um 
den Einfluss von Vorurteilen auf die eigene Wahrnehmung anderer 
Wissenssubjekte kritisch zu reflektieren. Damit hilft es, nicht nur 
die eigene Anfälligkeit für epistemic injustice zu reflektieren, sondern 
kann auch für weitere Formen epistemischer Ungerechtigkeit sensi­
bilisieren. Nachdem deutlich wurde, dass sich im Kontext des Miss­
brauchs in der katholischen Kirche Beispiele für die verschiedensten 
Formen der epistemischen Ungerechtigkeit finden lassen, scheint die 
reflexive social awareness eine wichtige Grundhaltung für jede Form 
der Auseinandersetzung mit dem Thema zu sein, da sie für vor­
handene epistemische Ungerechtigkeiten sensibilisiert und vor der 
Begehung weiterer epistemischer Ungerechtigkeit bewahrt. Frickers 
Hinweis auf die unabsichtliche Form der epistemic injustice ruft 
auch Wissenschaftler:innen zu besonderer Achtsamkeit in diesem 
Forschungsfeld auf. Obwohl sie in der Regel das Anliegen verfolgen, 
die Fälle und die Betroffenen in der Tiefe zu verstehen, sind auch sie 
nicht davor gefeit, diese niedrigschwellige Version der epistemischen 
Ungerechtigkeit, die Fricker beschreibt, zu begehen. Eine besonde­
re Sensibilität ist zudem erforderlich, wenn mit Material gearbeitet 
wird – seien es Betroffenenberichte, Medienberichte, kirchliche oder 
staatliche Akten -, welches selbst von epistemischer Ungerechtigkeit 
geprägt ist. Insbesondere in der historischen Forschung sind Fragen 
der Schuld für epistemische Ungerechtigkeit häufig nur noch schwer 
zu beantworten, insbesondere wenn Motivationen und Beweggrün­
de der historischen Akteur:innen nicht mehr zu rekonstruieren sind. 
Mit Fricker kann dennoch über Verantwortlichkeiten und Optio­
nen für eine bessere epistemische Praxis nachgedacht werden. Vor 
allen Dingen kann ein differenziertes Verständnis epistemischer Un­
gerechtigkeit dazu beitragen, die gesellschaftlichen hidden patterns 
herauszuarbeiten, die dazu beitrugen, dass das Wissen der Betroffe­
nen unterdrückt und entstellt wurde, und das in den Quellen enthal­
tene Wissen der Betroffenen sichtbar zu machen.

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice für die 
Analyse von Missbrauchsfällen

Frickers Konzept wurde in den letzten Jahren auch im Bereich der 
Theologie und der Missbrauchsforschung immer mehr rezipiert. 

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

171

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Rezeptionen werden im Folgenden vorgestellt, um die An­
schlussfähigkeit des Konzepts für diesen Bereich zu erläutern. Unter 
Verweis auf die bisherige Rezeption wird anschließend erörtert, wie 
epistemic injustice für die Analyse der Missbrauchsfälle in der Grün­
dungsgeschichte der Franziskusschwestern Vierzehnheiligen frucht­
bar gemacht werden kann.

4.1 Rezeption des Konzepts in Religionswissenschaften, 
Theologie und Missbrauchsforschung

Insbesondere institutionalisierte Glaubensgemeinschaften verfügen 
meist über ein mehr oder weniger stark reguliertes Normensystem, 
das sowohl mit starken Identitätszuschreibungen in Bezug auf Ge­
schlecht, religiösen Stand und Zugehörigkeit zur Glaubensgemein­
schaft verbunden sein kann, als auch mit einer Hierarchisierung in 
Bezug auf die Beteiligung bzw. Kompetenz, religiöses Wissen hervor­
zubringen. Wo es um die Auslegung der einen göttlichen Wahrheit 
geht, ist der Zugang zur Wissensproduktion besonders stark regle­
mentiert – wenn also ein Wahrheits- und Offenbarungsverständnis 
vorherrscht, dass von einer einzigen, eindeutig erfassbaren, unverän­
derlichen und propositionellen göttlichen Wahrheit ausgeht. Nicht 
nur der Zugang zur Wissensproduktion wird dann verschleiert, son­
dern auch die Praxis der Wissensproduktion selbst. So entstehen 
Mythen von Tradition und Kontinuität, die die soziale Bedingtheit 
des Wissens unkenntlich machen.303

Daher liegt es nahe, mit Konzepten der epistemischen Ungerech­
tigkeit auch auf religiöse Praktiken und Systeme zu blicken und 
es gibt bereits einige Beiträge, in denen dies unternommen wurde. 
Pamela Sue Anderson wies 2004 auf die epistemischen Nachteile 
hin, die Religionsgemeinschaften aber auch wissenschaftlichen Dis­
ziplinen wie der Religionsphilosophie entstehen, wenn Personen 
aufgrund ihrer sozialen Identität kein Glauben geschenkt wird, und 
beschreibt damit eine Form des Phänomens, für das Fricker 2007 
den Begriff testimonial injustice prägte.304 Wenn man Frauen oder 
anderen religiös marginalisierten Personen zuhöre – so Anderson 

303 Vgl. Wolf, Krypta; Jagielska, Vatikan.
304 Vgl. Anderson, Epistemological-Ethical Approach, 90.

III Hermeneutischer Zugang

172

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– werde die Begrenztheit der privilegierten Perspektive offensicht­
lich und es entstehe Raum für neues Wissen.305 In ihrem 2012 
erschienen Buch „Re-visioning Gender in Philosophy of Religion“ 
dekonstruiert sie die vermeintlich neutrale und objektive Perspektive 
der Religionsphilosophie und zeigt auf, welche Rolle gender für die 
wissenschaftliche Praxis der Disziplin spielt. Glaubensinhalte und 
Glaubenspraktiken seien von einem Ausschluss weiblichen Wissens 
und einer weiblichen Perspektive geprägt, genauso wie die Reflexi­
on über Religion in der Philosophie. Stattdessen werde eine andro­
zentrische Perspektive eingenommen. Indem sie den Einfluss von 
gender auf religiöses und religionsphilosophisches Wissen aufdeckt, 
eröffnet sie Möglichkeiten einer differenzierten Auseinandersetzung 
mit Religion, die sich ihrer epistemischen Situierung bewusst ist. 
Mit „Re-visioning Gender in Philosophy of Religion“ nutzt sie diese 
Möglichkeit und zeigt die Relevanz feministischer Fragestellungen 
für zentrale Themen der Religionsphilosophie.306

Auch Courtney T. Goto analysiert epistemische Ungerechtigkeiten 
im akademischen Diskurs. Sie fokussiert dabei die Repräsentations­
praktiken in der Disziplin der Praktischen Theologie, in denen sie 
eine allgegenwärtige Gefahr epistemischer Gewalt307 wahrnimmt: 
„The potential for epistemic violence is ever present in practical 
theology, where we are given institutional authority to interpret and 
represent the lived experiences of others, as well as the responsibility 
to shape student experience.”308 Sie wirft praktischen Theolog:innen 
vor, häufig als Bauchredner:innen zu agieren, die die Erfahrungen 
ihrer Forschungsobjekte durch die eigene akademische Sprache 
überzeichnen und unsichtbar machen.309

Das „Routledge Handbook of Epistemic Injustice“ thematisiert 
ebenfalls die Sphäre der Religion. Ian James Kidd gibt darin einen 
kurzen, sehr begrenzten Überblick über Formen, in denen religiöse 
Akteur:innen von epistemischer Ungerechtigkeit betroffen sind und 

305 Vgl. Anderson, Epistemological-Ethical Approach, 96.
306 Vgl. Anderson, Re-visioning Gender.
307 Epistemische Gewalt versteht sie in Anlehnung an Spivak als „harm done to 

an individual when her understanding of her reality is ignored, obscured, 
and overridden by another person (or persons) who in words and actions 
redefine(s) that reality“ (Goto, Experiencing Oppression, 182).

308 Goto, Experiencing Oppression, 182.
309 Vgl. Goto, Experiencing Oppression, 183.

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

173

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fälle, in denen Religion selbst zur Ressource für epistemische Unge­
rechtigkeit wird. Dass beide Formen auch zusammenfallen können, 
wird insbesondere an seiner Zusammenfassung der Beiträge femi­
nistischer Theologie zur Analyse epistemischer Ungerechtigkeiten in 
Religion und Theologie deutlich:

„Feminist theologies offer at least three ways to understand the unjust 
epistemic effects of entrenched religious sexism. The first is to show 
the silencing of the experiences, thoughts, and reflections of women of 
spirit, not least their accounts of their marginalisation in and by the 
traditions to which they belong […]. Second, to document and protest 
occlusion of the social and spitritual experiences of religious women 
[…]. And third, feminist theologies offer powerful ways to identify and 
interdict systems of doctrinal and social power that deprive religious 
women of their epistemic authority [...].“310

Sylvia Hübel zeigt auf, wie diese Mechanismen Frauen innerhalb 
der katholischen Kirche seit Jahrhunderten massiver epistemischer 
Ungerechtigkeit aussetzen: „Catholic women have been suffering for 
centuries gender-based injustices, ranging from inequitable access 
to theological educational and scholarly work to exclusion from doc­
trinal development and authoritative knowledge sharing.“311 Hübel 
ist die erste, die Frickers Konzept der epistemic injustice auf die 
Situation von Frauen in der katholischen Kirche anwendet. Als zen­
trale Strategien, mit denen Frauen aus dem epistemischen Diskurs 
ausgeschlossen werden, nennt sie: „[T]he non-sharing or unjust 
sharing of epistemic goods; the unjust distribution of epistemic 
authority; unequal hermeneutical participation (denying women ac­
cess to decision-making in councils, synods or acts of public teach­
ing and speech such as sermons).“312

Michelle Panchuk und Maren Behrensen unternahmen erste 
Schritte, das Konzept auf Missbrauch in der katholischen Kirche 
anzuwenden. Panchuk erörtert, wie hermeneutical injustice zu Miss­
brauch beitragen kann, wenn sich Täter:innen bewusst sind, dass 
Betroffenen nicht die geeigneten Konzepte zur Verfügung stehen, 
um das Unrecht zu fassen und verständlich zu machen, das ihnen 

310 Kidd, Epistemic Injustice and Religion, 387f.
311 Hübel, Herstory, 127.
312 Hübel, Herstory, 134.

III Hermeneutischer Zugang

174

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


widerfährt.313 Hermeneutical injustice könne auch eine Form der 
spirituellen Gewalt darstellen, wenn Betroffene vorgegebene Kon­
zepte übernehmen müssen, die ihre spirituelle Entwicklung und ihre 
Gottesbeziehung behindern.314 Maren Behrensen zeigt, wie herme­
neutical injustice eine tiefgreifende Aufarbeitung in der katholischen 
Kirche verhindert. Behrensen setzt sich vertieft und differenziert mit 
dem Konzept Frickers auseinander und rezipiert die Kritik und Wei­
terentwicklungen durch Dotson, Pohlhaus und Medina. Sie identifi­
ziert verschiedene Formen der epistemic injustice im Umgang mit 
Betroffenen und zeigt Verbindungen zu tieferliegenden Strukturen 
in der katholischen Kirche auf: „[S]olange die Kirche sich nicht 
radikal mit den Moralvorstellungen und dem Selbstbild beschäftigt, 
die ihnen zugrunde liegen, verübt sie epistemische Gewalt“315. Wo 
Panchuk aufgeladene Konzepte („laden concepts“) als entscheiden­
de Faktoren sieht, die eine Anerkennung des Missbrauchs verhin­
dern,316 rekurriert Behrensen auf Katharine Jenkins Ausführungen 
zu Vergewaltigungsmythen.317 Sie weisen damit beide auf katholische 
Vorstellungen von Sexualität und Geschlechterrollen hin, die sich 
als ungeeignet erweisen, wenn es darum geht, dass Betroffene Miss­
brauch erkennen und dieses Wissen verständlich kommunizieren 
können. Damit legen sie einen entscheidenden Grundstein für die 
weitere Erforschung von Phänomenen der epistemischen Ungerech­
tigkeit im Kontext von Missbrauch in der katholischen Kirche. Sie 
konzentrieren sich gleichwohl vorwiegend auf hermeneutische Un­
gerechtigkeit. Dass Betroffene häufig auch testimonial injustice erfah­
ren, wurde im Forschungsüberblick (II) bereits deutlich und konnte 
bei den Erläuterungen zu Frickers Definition dieser Ungerechtigkeit 
an weiteren Beispielen aufgezeigt werden (vgl. 2.3). Regina Heyder 
weist zudem daraufhin, wie präsent diese Phänomene auch in den 
Missbrauchsgutachten der deutschen Bistümer sind: „Ein ‚testimo­
nial privilege‘ für beschuldigte Priester und ‚testimonial injustice‘ 

313 Vgl. Panchuk, Distorting Concepts, 619f.
314 Vgl. Panchuk, Distorting Concepts, 618.
315 Behrensen, Aufarbeitung, 184.
316 Vgl. Panchuk, Distorting Concepts, 610f.
317 Vgl. Behrensen, Aufarbeitung, 171f.; unter Verweis auf: Jenkins, Rape Myths.

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

175

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegenüber Mädchen und Frauen als Betroffenen oder Zeuginnen 
finden sich in fast jedem diözesanen Gutachten in Deutschland.“318

Ebenfalls in der Missbrauchsforschung, wenn auch nicht explizit 
mit Blick auf die katholische Kirche, rezipieren Barbara Kavemann, 
Bianca Nagel, Adrian Etzel und Cornelia Helfferich Frickers Kon­
zept.319 Sie setzen sich mit dem Missbrauch von Minderjährigen 
durch Erwachsene auseinander und zeigen, wie die epistemische 
Ungerechtigkeit und ihre Folgen das Leben von Betroffenen auch 
noch lange nach dem Missbrauch prägen. Unter anderem verwei­
sen sie auf epistemische Ungerechtigkeit in der Aktenführung von 
Täterorganisationen (sie beziehen sich auf Fälle von Missbrauch in 
Heimen und Werkhöfen der DDR):

„Es wurden keine Archive eingerichtet, und viele Akten sind ver­
schwunden, weshalb es für Betroffene unmöglich sein kann, Rehabi­
litierung zu erreichen. Zudem dokumentieren die Akten nicht ihre 
Realität, sondern die Perspektive der Täterorganisation. Hierin ist ein 
weiteres Beispiel für epistemische Ungerechtigkeit zu sehen: Das Wis­
sen der Betroffenen wird gesellschaftlich nicht aufgegriffen, auch von 
Richterinnen und Richtern nicht, die dann nach Aktenlage gegen eine 
Rehabilitierung entscheiden.“320

Auf ähnliche Umstände im Kontext der Aktenführung zu Miss­
brauch an erwachsenen Frauen in der katholischen Kirche weist 
Leimgruber hin.321

Ausgehend von den Erfahrungen Betroffener mit epistemischer 
Ungerechtigkeit entwerfen Kavemann et al. Optionen für einen 
gerechteren Umgang mit Betroffenen, der sich auf die beiden Di­
mensionen der Definitions- und Organisationsmacht bezieht. Sie 
fordern „auch in einer überindividuellen Dimension die Anerken­
nung des spezifischen Wissens und der Erfahrung Betroffener als 
hilfreiche Wissensquelle“322. Anders als Fricker verstehen sie epis­
temische Ungerechtigkeit als ein „strukturelles Problem, das nach 

318 Heyder, Studie, 12.
319 Vgl. Kavemann et al., Wege; Kavemann/Etzel/Nagel, Epistemische Unge­

rechtigkeit.
320 Kavemann et al., Wege, 91.
321 Vgl. Leimgruber, Quod non est.
322 Kavemann/Etzel/Nagel, Epistemische Ungerechtigkeit, 151.

III Hermeneutischer Zugang

176

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer strukturellen Lösung verlangt“323. Und weiter: „Neben Schutz 
und angemessener Unterstützung müssen Diskriminierung und 
Stigmatisierung bekämpft sowie der Zugang zu Rechten und An­
sprüchen sichergestellt und gesellschaftlicher Ausschluss vermieden 
werden.“324

Die angeführten Forschungsbeiträge machen die hohe Relevanz 
von Frickers Konzept für die (theologische) Missbrauchsforschung 
sehr deutlich. Eine ausführliche Analyse, die epistemische Ungerech­
tigkeit mit gender-theoretischen Aspekten des Missbrauchs an er­
wachsenen Frauen in der katholischen Kirche zusammenbringt, gibt 
es bislang nicht.

4.2 Epistemische (Un-)Gerechtigkeit als hermeneutischer 
Schlüssel für die Fallstudie

In der vorliegenden Arbeit wird das Konzept der epistemic injustice 
zum ersten Mal in einer ausführlichen Analyse auf Missbrauch an 
erwachsenen Frauen in der katholischen Kirche angewandt. Dabei 
wird es nicht darum gehen, nachzuweisen, dass die Betroffenen 
epistemische Ungerechtigkeit erfahren haben. Dass auch erwachse­
ne Frauen, die in der katholischen Kirche missbraucht werden, 
davon betroffen sind, wurde bereits zur Genüge deutlich. Ziel der 
Arbeit ist dagegen, das Wissen der Betroffenen zu heben und die 
konkreten Bedingungen des Sprechens sowie die Möglichkeiten und 
Grenzen der Anerkennung zu erfassen. Dabei macht zum einen die 
Auseinandersetzung mit den historischen Akten eine Hermeneutik 
des Verdachts mit Blick auf epistemische Ungerechtigkeit notwen­
dig, insofern die Aktenführung selbst von epistemischer Ungerech­
tigkeit geprägt sein kann. Zum anderen macht das Konzept der 
epistemic injustice auf den Einfluss von Stereotypen und Vorurteilen 
auf die Deutung von Missbrauchserfahrung und deren Vermittlung 
aufmerksam und ist damit höchst relevant für die Frage nach den 
Möglichkeiten und Grenzen des Sprechens über Missbrauch. Wenn 
epistemische Ungerechtigkeit daher als hermeneutischer Schlüssel 
für die Analyse der Missbrauchsfälle an den Franziskusschwestern 

323 Kavemann/Etzel/Nagel, Epistemische Ungerechtigkeit, 152.
324 Kavemann/Etzel/Nagel, Epistemische Ungerechtigkeit, 152.

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

177

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vierzehnheiligen herangezogen wird, bedeutet das eine besondere 
Sensibilität für Formen der epistemischen Ungerechtigkeit sowohl 
in der vorgenommenen wissenschaftlichen Analyse als auch in den 
bearbeiteten Quellen. Das Verständnis epistemischer Ungerechtig­
keit, das zugrunde gelegt wird, geht von Frickers Konzeption der 
epistemic injustice aus, erweitert dies jedoch um einige Aspekte, 
die die Komplexität epistemischer Prozesse besser einfangen, wie 
es unter 3.1 dargelegt wurde. Zudem werden auch weitere Formen 
der epistemischen Ungerechtigkeit berücksichtigt (vgl. 3.2), die an 
Frickers Definition von epistemic injustice angrenzen. Bei der Analy­
se der Bedingungen, unter denen der Missbrauch anerkannt bzw. 
abgelehnt wurde, wird die Frage der Schuld eine untergeordnete 
Rolle spielen, da diese auf Basis der Akten und mit dem gegebenen 
zeitlichen Abstand nicht zu beantworten ist. Durch eine intensive 
Auseinandersetzung mit dem Diskurs zu sexualisierter Gewalt im 
Kaiserreich soll herausgearbeitet werden, inwiefern Missbrauch an 
erwachsenen Frauen besprechbar war und welche Deutungen dafür 
zur Verfügung standen. Auf dieser Basis kann erwogen werden, 
ob die jeweiligen epistemischen Akteur:innen ihrer Verantwortlich­
keit gegenüber den Informant:innen gerecht wurden und wie sehr 
sie darum bemüht waren, deren Darstellung der Ereignisse zu ver­
stehen und entsprechende Maßnahmen zu verfolgen. So können 
Überlegungen angestellt werden, wie ein verantwortungsbewusstes 
Handeln gegenüber den Betroffenen ausgesehen hätte und Schluss­
folgerungen für den heutigen Umgang mit Betroffenen und ihren 
Berichten gezogen werden.

Frickers Tugend der reflexive social awareness wird als Richtlinie 
für die Durchführung der Fallstudie herangezogen, um eine Auswer­
tung zu gewährleisten, die möglichst epistemisch gerecht ist, d. h. die 
nach Möglichkeit keine epistemischen Ungerechtigkeiten produziert 
oder reproduziert.

Dazu sind zwei Schritte notwendig:
In einem ersten Schritt sind die sozialen Machtverhältnisse zu 

reflektieren, in denen die Berichte über Missbrauch entstanden. Fer­
ner ist deren Einfluss auf die epistemischen Praktiken zu erörtern. 
Hier sind bestehende Vorurteile in Bezug auf die Betroffenen bzw. 
die Personen, die das Wissen über den Missbrauch äußern, sowie 
die vorhandenen interpretativen Ressourcen zu untersuchen. Es ist 

III Hermeneutischer Zugang

178

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu analysieren, welche gesellschaftlichen Gruppen an der Bildung 
allgemein geteilter hermeneutischer Ressourcen beteiligt waren und 
welche als hermeneutisch marginalisiert anzusehen waren. Nach 
Möglichkeit ist zu überprüfen, inwiefern die jeweiligen Wissenssub­
jekte Zugang zu diesen Ressourcen hatten und ob es alternative, 
subversive Praktiken des Sprechens über den Missbrauch gab, die 
jedoch nicht allgemein intelligibel waren. Zudem sind kulturelle 
Skripte und Konventionen in den Blick zu nehmen, die das Spre­
chen über Missbrauch strukturierten. Während dieser erste Schritt 
in einem konkreten kommunikativen Austausch, wie ihn Fricker in 
ihren Ausführungen beschreibt, in der Regel nicht erfolgen kann, 
da dafür keine Zeit bleibt, ist eine ausführliche Analyse der Hin­
tergründe, auf denen die Berichte entstanden, in der wissenschaftli­
chen Auseinandersetzung mit Berichten über Missbrauch durchaus 
möglich. Die Analyse der gesellschaftlichen Machtverhältnisse gibt 
Aufschluss über die Möglichkeiten verschiedener sozialer Gruppen, 
am Wissenssystem teilzunehmen und macht deutlich, wo Risiken 
epistemischer Ungerechtigkeit bestehen.

In einem zweiten Schritt können dann die Berichte selbst ange­
schaut werden. Mit dem Wissen um die sozialen Machtverhältnis­
se und ihren Einfluss auf die epistemischen Praktiken sind die 
folgenden Fragen zu reflektieren: Wie wird das Wissen über den 
Missbrauch geäußert? Wer äußert dieses Wissen und wie wurde 
es rezipiert? Wo gibt es Dysfunktionen in den Wissenspraktiken 
und Wissenslücken? Wo ist Wissen offensichtlich verloren gegangen 
bzw. konnte nicht geäußert werden? Wo erscheinen Aussagen unver­
ständlich oder widersprüchlich?

Diese Herangehensweise ermöglicht es, epistemische Ungerech­
tigkeit in der Analyse der Fälle auszuschließen bzw. zu korrigieren 
und das Wissen der Betroffenen zu heben. Mit Blick auf die Deu­
tungen Dritter, wie sie in den Akten festgehalten sind, können 
die Machtverhältnisse dekonstruiert werden, auf denen diese Deu­
tungen beruhen und der Einfluss dieser Machtverhältnisse auf das 
framing des Missbrauchs nachgezeichnet werden. Es kann gezeigt 
werden, welche hidden patterns, welche Normen, Vorurteile und 
Skripte konkret zur Missachtung der Betroffenen bzw. ihres Wissens 
beigetragen haben. Dabei sind auch Wechselwirkungen zwischen 
verschiedenen Faktoren sowie intersektionale Aspekte zu berück­
sichtigen. Betroffene und ihr Wissen werden dabei nicht nur als 

4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice

179

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unterdrückt verstanden. Durch eine Sensibilität für alternative Deu­
tungen kann auch auf die Räume hingewiesen werden, die Betroffe­
ne und ihre Unterstützer:innen nutzten, um ihr Wissen zu kommu­
nizieren. So kann zugleich die Handlungsfähigkeit der Betroffenen 
aufgezeigt werden.

III Hermeneutischer Zugang

180

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91 - am 12.01.2026, 06:16:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992302-91
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Thematisierung epistemischer Ungerechtigkeit vor „Epistemic Injustice“
	1.1 Gesellschaftspolitischer Diskurs
	1.2 Akademischer Diskurs
	1.2.1 Epistemic violence nach Gayatri Chakravorty Spivak
	1.2.2 Gewalt der Anrede bei Judith Butler
	1.2.3 Intersektionalität nach Kimberlé Crenshaw und Patricia Hill Collins
	1.2.4 Silencing bei Jennifer Hornsby und Rae Langton

	1.3 Zwischenfazit

	2 Konzept der epistemic injustice bei Miranda Fricker
	2.1 Verortung des Ansatzes
	2.1.1 Social and feminist epistemology
	2.1.2 Frickers Ansatz: Im Grenzgebiet zwischen Epistemologie und Ethik

	2.2 Definition der epistemic injustice
	2.3 Erste Form: Testimonial injustice
	2.4 Zweite Form: Hermeneutical injustice
	2.5 Das Unrecht der epistemic injustice
	2.6 Die Tugend der epistemic justice

	3 Der Komplexität epistemischer Prozesse gerecht werden – Kritik und Ergänzungen zum Konzept der epistemic injustice
	3.1 Anfragen an das Konzept der epistemic injustice
	3.1.1 Das kommunikative Setting und die Macht der Konventionen
	3.1.2 Vorurteile im social imaginary
	3.1.3 Identity power
	3.1.4 Intersektionale Faktoren
	3.1.5 Responsibility

	3.2 Weitere und verwandte Formen der epistemischen Ungerechtigkeit
	3.2.1 Glaubwürdigkeitsüberschuss
	3.2.2 Testimonial smothering
	3.2.3 Willful ignorance
	3.2.4 Gewalt der Repräsentation
	3.2.5 Manipulation und external resistance
	3.2.6 Epistemic vice

	3.3 Zwischenfazit

	4 Adaption des Konzepts der epistemic injustice für die Analyse von Missbrauchsfällen
	4.1 Rezeption des Konzepts in Religionswissenschaften, Theologie und Missbrauchsforschung
	4.2 Epistemische (Un-)Gerechtigkeit als hermeneutischer Schlüssel für die Fallstudie


