Raimund Ottow

Der missverstandene Richard Hooker

Kritik an: Christof Breitsameter: » Richard Hooker. Zur Frage nach den normativen
Voraussetzungen des modernen Rechtsstaates« in: Zeitschrift fiir Politik, 53. Jg.
2006 Heft 1, . 74-90.

Es ist heutzutage nicht sehr verbreitet, in akademischen Zeitschriften Kontrover-
sen zu fihren, aber der genannte Aufsatz ist so verkehrt, dass ich auf eine Kritik
nicht verzichten mochte. Da ich mich fiir Richard Hooker und seine englischen
Zeitgenossen interessiere, habe ich den Text gelesen, der aber mit Hooker so gut wie
nichts zu tun hat. Stattdessen wird ihm (mit der lahmen Entschuldigung, Hooker sei
terminologisch nicht sehr klar, er schwanke zwischen Mittelalter und Moderne,
u.d.) eine moderne Position angedichtet und aufgepropft, die aus Hobbes, Pufen-
dorf, Kant, James Buchanan, Niklas Luhmann u.a. Autoren gewonnen ist, die an
sich in diesem oder jenem Aspekt interessant sein mag, aber, wie gesagt, so gut wie
nichts mit Hooker zu tun hat. Bezeichnend ist auch, dass der Verfasser die einschli-
gige Literatur ignoriert.! So kann man Geschichte politischen Denkens als wissen-
schaftliche Disziplin nicht betreiben.

1 Donald W.Hanson, From Kingdom to Commonwealth. The development of Civic
Consciousness in English Political Thought, Cambridge (Mass.) 1970, S.265ff.; W.D.].
Cargill Thompson, »The Philosopher of the >Politic Society<« Richard Hooker as a Poli-
tical Thinker« zuerst 1972, dann in: ders., Studies in the Reformation: Luther to Hooker,
hg.v. C.W.Dugmore, London 1980; Robert Eccleshall, Order and Reason in Politics.
Theories of Absolute and Limited Monarchy in Early Modern England, Oxford 1978,
Kap.5; Arthur B. Ferguson, Clio Unbound. Perception of the social and cultural past in
Renaissance England, Durham 1979, S.207-21, 249ff.; Peter Lake, Anglicans and Puri-
tans? Presbyterianism and English Conformist Thought from Whaitgift to Hooker, Lon-
don 1988, Kap.4; Arthur Stephen McGrade, Of the Laws of Ecclesiastical Polity,
Cambridge 1989; ders. (Hg.), Richard Hooker and the Construction of Christian Com-
munity, Tempe (Ariz.) 1997; W.J. Torrance Kirby, Richard Hooker’s Doctrine of the
Royal Supremacy, Leiden u.a.O. 1990; Peter White, Predestination, policy and polemic.
Conflict and consensus in the English Church from the Reformation to the Civil War,
Cambridge 1992, Kap.7; Richard Helgerson, Forms of Nationhood. The Elizabethan
Writing of England, Chicago/London 1992, S.269-83; Richard Tuck, Philosophy and
Government, 1572-1651, Cambridge 1993, S.146ff.; Diarmaid MacCulloch, Die zweite
Phase der englischen Reformation (1547-1603), und die Geburt der anglikanischen Via
Media, Minster 1998, S.102-5; Ders., »Richard Hooker’s Reputation« in: The English
Historical Review, 117, 2002, S.773-812; Beitrige von Debora Shuger und William
J-Bouwsma, in: Claire McEachern / Debora Shuger (Hg.) Religion and Culture in
Renaissance England, Cambridge 1997; Alan Cromartie, »Theology and Politics in
Richard Hooker’s Thought« in: History of Political Thought, 21, 2000, S.41-66.

ZfP 54.]g. 4/2007

.73.216,36, am 20,01.2026, 28:27:10, ©
™

untersagt, mit, TOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475

476 Raimund Ottow - Der missverstandene Richard Hooker

»Der Frage, wie viel Autonomie Hooker der Religion, konkreter: der sichtbaren
Kirche zugesteht, damit sich die Spiritualitit der unsichtbaren Kirche entfalten kann,
kann hier nicht weiter nachgegangen werden. Sie wird anch von Hooker nicht ge-
lost. Sein Grundanliegen ist philosophischer Natur..«, sagt Breitsameter (S.89). Da-
bei heisst Hookers Werk: >Of the Laws of Ecclesiastical Polity«. Wenn dieses Werk
nicht vom Verhiltnis Kirche — Staat, oder Kirche — Politik handelt: wovon denn
sonst? Und natlirlich bezieht sich auch der Verfasser auf diese Frage.

Sehen wir uns eine Stelle an: »Die sichtbare Kirche«, schreibt Breitsameter, »ist,
wie der Staat auch, Teil der Gesellschaft. Ein und dieselbe Person kann Mitglied der
Kirche und Mitglied des Gemeinwesens sein. Es gibt nur eine gesellschaftliche Ord-
nung. Diese Ordnung wird durch Normen hergestellt, die der Vernunft entspringt.
Das schliefit natiirlich nicht ans, dass Kirche und Gemeinwesen fiir unterschiedliche
Lebensbereiche unterschiedliche Normen hervorbringen. (. .) Religion und Politik,
so konnte man auch sagen, erweisen sich in dieser frithmodernen Konzeption als an-
tonome Teilbereiche sozialer Ordnung.« Woher nimmt der Verfasser hier die Unter-
scheidung von Staat und Gesellschaft? Was ist Hookers >Polity«, oder, der Terminus,
den andere Zeitgenossen bevorzugten: das >Commonwealth< (der Verfasser spricht
dann selbst vom >Gemeinwesenc<: ist das Staat, oder ist es Gesellschaft?) anderes als
eben jene vormoderne Konzeption, die diese Unterscheidung grundlegend ver-
neint? Meint das der Verfasser mit dem Satz: »Es gibt nur eine gesellschaftliche Ord-
nung«? — die demnach Staat (oder Politik) und Kirche umgreift. Dann aber folgt im
Text die Behauptung, dass »Kirche und Gemeinwesen fiir unterschiedliche Lebens-
bereiche unterschiedliche Normen hervorbringen« konnen. Ist >Gemeinwesen< hier
Staat, oder Gesellschaft, oder beides? Und wenn das >Gemeinwesenc< beides ist, war-
um ist dann die Kirche auf einmal nicht mehr Teil der Gesellschaft, sondern ein >un-
terschiedlicher Lebensbereich¢, oder, noch schirfer formuliert, ein »autonomer Teil-
bereich sozialer Ordnung<® Warum handelt Hooker von einer >ecclesiastical
Polity<? Ein heilloses Durcheinander von Begriffen, in das nur Ordnung zu bringen
ist, wenn wir uns die Situation klar machen.

Seitdem sich Henry VIII zum >Head of the Church of England< hatte erkliren
lassen (Gunder Christ< oder >on earths, eine notwendige Einschrinkung, ohne die der
Konig als Haupt der Kirche den Zeitgenossen als Blasphemie erschienen wire) war
klar, dass die Kirche nicht ein >unterschiedlicher Lebensbereich< oder gar »autono-
mer Teilbereich sozialer Ordnung« war, sondern der Kontrolle durch die Krone un-
terlag. Elizabeth als Frau war im auch religios abgestiitzten patriarchalen Verstind-
nis der Zeit schwerer als sHead of the Church« legitimierbar; trotzdem hielt man an
dem Modell der Staatskirche fest, wobei das unleidliche einer Frau als Kirchenhaupt
dadurch abgemildert wurde, dass sie sich nurmehr als >Governor< der Kirche be-
zeichnen lief}.2 Und diese Konstruktion will Hooker gegen die Puritaner verteidigen
und legitimieren. Das achte und letzte Buch von Hookers >Laws< dient speziell dem
Zweck der Legitimierung des Kirchensupremats der Krone. Der Konig/die Konigin
ist Haupt sowohl der weltlichen/politischen Ordnung als auch gleichzeitig Haupt

2 Siehe meinen Text in: Zeitschrift fiir Politik, 52.]g., 2005, Heft 2, S.190-207.

.73.216,36, am 20,01.2026, 28:27:10, ©
™

untersagt, mit, TOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475

Raimund Ottow - Der missverstandene Richard Hooker 477

der Kirche: dadurch erst wird die Ordnung der englischen >Polity< zu einer »ecclesi-
astical Polity<, deren beide Ordnungsstringe, der weltlich-poltische und der kirchli-
che, in der Krone zusammenlaufen. Und das Beweisziel Hookers ist, dass die Puri-
taner dieser Staatskirche unter der Krone aus guten Griinden gehorchen miissen.
Dabher ist die Behauptung des Verfassers absurd, bei Hooker kénne man von einem
»Modell eines sikularen Staates« sprechen (S.88). Man stelle sich vor, Horst Kohler
wire >Haupt der Kirche von Deutschlands, der die Bischofe ernennt, die Synoden
einberuft, den Beschliissen der Synoden sein Placet gibt, usw.! Denn das ist es, was
Elizabeth getan hat und was Hooker legitimieren will.

Da der Verfasser offensichtlich keine Ahnung hat, wie die englische Konstellation
war, kommt er zu Thesen tiber Religionsfreiheit, Gewissensfreiheit und Meinungs-
freiheit als Menschenrechte bei Hooker, die in Hookers Text kein Fundament ha-
ben. Hooker soll sich auf das Vorbild der Niederlande bezogen haben, die tatsich-
lich keine Staatskirche im strengen Sinne, sondern nur eine privilegierte sogenannte
>Offentlichkeitskirche« (die niederlindischen Reformierten) und daneben begrenzte
Religionsfreiheit hatten. Aber das ist nicht Hookers Modell: seine >ecclesiastical Po-
lity< meint nicht eine Gesellschaft mit mehreren Bekenntnissen und Kirchen, denen
gegentiber sich der Staat relativ neutral verhilt, sondern meint eine Personalidentitit
von Staatsvolk und Kirchenvolk, Deckungsgleichheit von >Polity< und Kirche, die
als »ecclesiastical Polity< beide von der Krone regiert werden.

Dem Verfasser zufolge »vertritt Hooker die Meinung, dass der Mensch in religio-
sen wie in politischen Fragen selbstindig und eigenverantwortlich entscheiden kann
und dass beide Sphéren klar getrennt werden miissen. Jeder Mensch kann fiir sich
Gewissensfreibeit in Anspruch nebmen und hat im Gegenzug die abweichenden
Uberzengungen anderer Menschen zu respektieren.« (S.81) Offensichtlich ist dem
Verfasser nicht bekannt, dass sogenannte Separatisten (*Brownists¢, >Barrowists,
John Greenwood u.a.) in England verfolgt wurden, z.T. im Gefingnis landeten, ei-
nige auch hingerichtet wurden. Und es gibt keinerlei Anhaltspunkte dafiir, dass
Hooker (abgesehen davon, dass er vielleicht fiir moderate Methoden der Verfolgung
pladiert hat) diese Verfolgung aus prinzipiellen, theoretischen Griinden abgelehnt
oder kritisiert hiatte. Wie denn auch, wenn das Grundmodell die Einheit von Staats-
volk und Kirchenvolk ist? Jeder Separatismus von der englischen Staatskirche muf3-
te thm notwendig als schismatisch erscheinen.

Richtig ist, dass Hooker gegen die Puritaner die Vernunft stark gemacht hat, aber
nicht die individuelle Vernunft, die sich alles mogliche einbilden mag und in Schis-
men fithrt, sondern die kollektive Vernunft der »ecclesiastical Polity<«. Der Streit-
punkt mit den Puritanern (iiber den man bei Breitsameter wenig erfahrt) lag darin,
dass die Puritaner die englische Kirche in einer Reihe von Aspekten: Zeremonien,
Kirchenorganisation u.a., als nur halb reformiert und noch halb >papistisch< kriti-
sierten, dass also die gegebene Form und Praxis der englischen Kirche im Wider-
spruch zum Wort Gottes stehe. Dartiber wurde spitestens seit 1572, dem Jahr der
Publikation der puritanischen >Admonitions to the Parliaments, in England intensiv
diskutiert.> Hookers >Laws of Ecclesiastical Polity< sind ein spater Beitrag zu dieser
Debatte. Und seine These lautet, dass die sHeiligen Schriften< (es gab Diskussionen

ZfP 54.]g. 4/2007

.73.216,36, am 20,01.2026, 28:27:10, ©
™

untersagt, mit, TOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475

478 Raimund Ottow - Der missverstandene Richard Hooker

dartiber, welche Texte genau dazu gehoren; aber davon abgesehen) keine hinrei-
chende Grundlage dafir hergeben, wie die Kirche in ihrer duflerlichen Gestalt — Or-
ganisation, Zeremonien usw. — zu gestalten sei. Vielmehr musse davon ausgegangen
werden, dass Gott den Menschen (aber nicht den Individuen, sondern der jeweili-
gen ecclesiastical Polity<) die Freiheit zugeschrieben hat, diese Fragen den Zeitum-
stinden gemifl nach ihrer menschlichen Vernunft zu entscheiden.

In diesen Zusammenhang gehort die von Breitsameter ordentlich verwirrte Un-
terscheidung von >things necessary< von >things indifferents, die nicht sonderlich
originell bei Hooker ist, sondern, auch unter der Form der Rede von den >Adiapho-
ras, zum akzeptierten Begriffsarsenal des Protestantismus gehorte. Man unterschied
damit, was zum notwendigen, unerlasslichen und unverinderlichen Kernbestand
des >wahren Glaubens« gehort, der gewahrt werden muf}, wenn die Gliubigen auf
Erlosung sollen hoffen konnen, von den Elementen der duflerlichen Kirchenord-
nung, die veranderbar sind. Die Puritaner bestritten diese Unterscheidung, oder sie
bestritten, dass die Establishment-Autoren die Grenze richtig zogen, aber diese
ganze Debatte hat jedenfalls nichts mit individueller Religions-, Gewissens- und
Meinungsfreiheit zu tun, denn sowohl fiir die Establishment-Autoren, wie Hooker,
als auch fur die Puritaner war klar, dass sich die einzelnen Gliubigen der Entschei-
dung der Kirche beugen miissen. »I would therefore know«, fragt Hooker an einer
Stelle seines Vorwortes die Puritaner, »whether for the ending of these irksome stri-
fes wherein you and your followers do stand thus formally devided against the au-
thorized guides of this Church, and the rest of the people subject unto their charge,
whether I say ye be content to referre your cause to any other higher judgement
then [i.e.: than] your owne, or else intend to persist and proceed as ye have begun,
til your selves can be perswaded to condemne your selves.«* Er verlangt also von
den Puritanern, eine Entscheidung der Kirche zu akzeptieren, auch wenn und ob-
wohl sie nicht tiberzeugt sind. Die Einheit von Staatsvolk und Kirchenvolk, die Ein-
heit der secclesiastical Polity< aber stand fiir keine der beiden Seiten in Frage.

Breitsameter will unter den >things necessary< »Grundwahbrbeiten [verstehen], die
menschlicher Beschlussfassung entzogen sind.« (S.82) Warum? Weil es Grundwahr-
heiten des Glaubens sind, die niemand in Frage stellen darf, weil er sonst Gefahr
lauft, soteriologisch betrachtet, sein Seelenheil zu verlieren, und auflerlich betrach-
tet, mit Geldstrafen belegt, inhaftiert oder, schlimmsten Falls, als Haretiker hinge-
richtet zu werden (was einigen Wiedertiufern zur Zeit von Konigin Elizabeth pas-
sierte). Hooker: » This not to believe is eternal death and damnation, or, This everie
soule that will live must duly observe, of which sort the articles of Christian fayth,
and the sacramentes of the Church of Christ are, all such thinges if scripture did not

3 Greifbar in Walter H.Frere / C.E.Douglas (eds.): Puritan Manifestoes. A Study of the
Origin of the Puritan Revolt, with a Reprint of the Admonition to the Parliament and
kindred Documents, 1572, (zuerst 1907) Reprint, London 1954; siehe sodann die Kon-
troverse zwischen Thomas Cartwright und John Whitgift, greifbar in: The Works of
John Whitgift, hg.v. John Ayre, The Parker Society, 3 Bde., Cambridge 1851-53.

4 The Folger Library Edition of the Works of Richard Hooker, Cambridge (Mass.)/Lon-
don, Bd.1, S.29f.

.73.216,36, am 20,01.2026, 28:27:10, ©
™

untersagt, mit, TOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475

Raimund Ottow - Der missverstandene Richard Hooker 479

comprehende, the Church of God should not be able to measure out the length and
the breadth of that waye wherein for ever she is to walke, Heretiques and Schisma-
tiques never ceasing some to abridge, some to enlarge, all to pervert and obscure the
same.<> Auf unerklirliche Weise jedoch verwandeln sich diese >Grundwahrheitenc
bei Breitsameter in »unverfiighare Rechte«, und zwar solche, »die sicherstellen, dass
sich auch in majorisierten Fragen Minderbeiten zu Wort melden kinnen, so dass
kiinftig andere Mebrbeitsverhiltnisse moglich sind.« (S.82) Das hat, sosehr dies ein
sympathischer Gedanke ist, nichts mit der Unterscheidung zwischen >things neces-
sary< und >things indifferent« bei Hooker und seinen Zeitgenossen zu tun. Das Ge-
genteil trifft zu: >things necessary< sind Kernbestandteile des Glaubens, tiber die es
in einer wohlgeordneten >ecclesiastical Polity< keine Meinungsverschiedenheiten
und keine Mehrheits- und Minderheitenmeinungen geben kann/darf. Allenfalls bei
>things indifferent< sind Meinungsverschiedenheiten moglich. Hooker schreibt, dle
zitierte Stelle fortsetzend: »But as for those thinges that are accessorie hereunto...
such thinges because discretion may teach the Church what is convenient, we holde
not the Church further tyed herein unto scripture [wie die Puritaner verlangten],
then [i.e.: than] that against scripture nothing be admitted in the Church... Is it then
in that wee accompt Ceremonyes (...) is it an oversight, that wee recken these thinges
and matters of governement in the number of thinges accessorie, not things necessa-
rie... 2«®

Dabei ist zu beachten, dass es die Kirche ist, die tiber >things indifferent/accesso-
rie< entscheidet, nicht etwa Individuen oder Gruppen, die sich der Entscheidung der
Kirche vielmehr zu beugen haben. Und warum? Weil, und hier liegt allenfalls die
Originalitit Hookers, die auch fiir die Geschichte des politischen Denkens von In-
teresse ist, er die Entscheidung der Kirche als eine auf Konsensprozessen beruhende
(eventuell Mehrheits-) Entscheidung der ganzen »ecclesiastical Polity« rekonstruiert.
Denn England hat, im Gegensatz zu anderen Landern, eine konsensual angelegte
Regimeform, zum einen dadurch, dass nach Hooker der Erbmonarchie eine ur-
spriingliche Entscheidung der Gemeinschaft fiir diese Regimeform und diesen oder
jenen Ursprungsdynasten notwendig zugrunde liegen muss, die auch die Nachkom-
men bindet, zum anderen dadurch, dass die Erbmonarchie durch das Parlament, das
den >Korper« des Reiches reprisentiert, konsensual limitiert wird. Und abgesehen
davon, dass die Zuschreibung, Haupt der Kirche zu sein, von Henry VIII eventuell
auch auf seine Nachfolger auf dem Thron uberging, hatte das Parlament Elizabeth
zu Beginn ihrer Regierungszeit als >Governor« der Kirche eingesetzt oder bestitigt
und sie gesetzlich mit den notwendigen Vollmachten ausgestattet, die Kirche tat-
sachlich zu regieren. Und das Parlament hatte zu dieser Zeit das >Common Prayer
Book< und 1563 die >Thirty-Nine Articles< zusammen mit weiterem Material als
Grundlagen der englischen Kirche und Kirchenordnung gebilligt. Zwar war nun
staatsrechtlich nicht ganz klar, ob die Kirchenfithrer im Oberhaus als Vertreter des
Klerus oder als »ecclesiastical barons< saflen, die durch ihre Ernennung zu Bischéfen

5 1Ibid., S.211.
6 Ibid., S.211f.

ZfP 54.]g. 4/2007

73216, ss am 20,01.2026, 28:27:10, ©
untersagt, mit, TOr oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475

480 Raimund Ottow - Der missverstandene Richard Hooker

Landeigentum der Krone im Namen und zum Nutzen der Kirche verwalteten, aber
unabhingig davon hatten auch die beiden Synoden von Canterbury und York, in
denen der Klerus in personam oder durch Vertreter reprisentiert war, die englische
Kirchenordnung gebilligt, so dass niemand im Reich, ob Kleriker oder Laie, ob Pu-
ritaner oder nicht, sagen konnte, er sei nicht (nach zeitgendssischem Verstindnis,
also weit entfernt von allgemeinen, gleichen und geheimen Wahlen) direkt oder in-
direkt bei der Verabschiedung der Kirchenordnung reprisentiert gewesen. Wenn
sich also die Puritaner auch nach 20-jihriger Debatte nicht der Entscheidung des
ganzen Reiches beugen wollten, wollte ihnen Hooker klar machen, dass die unan-
fechtbar legitimierte Konsensentscheidung des Reiches in seinen beiden Teilen: Lai-
enschaft und Klerus, die Entscheidung also der ecclesiastical Polity< in ihrer Ge-
samtheit auch sie band — ob sie nun iiberzeugt waren, oder nicht. Dass Leute, die
um ihr Seelenheil fiirchten, wenn sie sich einer gottwidrigen Kirche unterwerfen,
sich durch konsensual legitimierte Verfahren nicht unbedingt beeindrucken lassen,
hat die weitere Geschichte deutlich gemacht.

Ein interessanter Punkt des Textes von Breitsameter soll abschlieflend angespro-
chen werden. Wenn die Entscheidung der >ecclesiastical Polity« in >things indiffe-
rent< nicht notwendig, sondern durch Klugheitsgesichtspunkte und dergleichen be-
stimmt ist, dann liegt tatsichlich auf der Hand, dass durch verinderte Zeitumstinde,
durch neue Einsichten und anderes eine Anderung der Kirchenordnung in >things
indifferent< angezeigt sein kann, und also muss es Wege, Kanile geben, durch die
diskursiv solche Anderungen initiiert werden konnen. Hat also Breitsameter doch
Recht mit seiner These von Hooker als Vertreter von >Meinungsfreiheit<? Ja und
Nein. Nicht-christliche Religionen, christliche Hiresien jenseits des Kerns des
christlichen Glaubens, schismatische und separatistische Bestrebungen sind seinem
Modell der Einheit der »ecclesiastical Polity< zufolge ausgeschlossen. Breitsameters
Satz: »Nach Hooker kann jeder Gliubige irgendeines Bekenntnisses im Bereich der
>daily things< politisch mit bestimmen« (S.87), ist falsch. Ebenso schloff Hooker eine
Fundamentalkritik der Kirche auf puritanischen Linien aus, die die von der »ecclesi-
astical Polity< legitimierte und getragene Kirche als >papistischs, gotzendienerisch,
anti-christlich usw. denunziert und praktisch die Unterwerfung unter die »ecclesias-
tical Polity«< verweigert. Auf der anderen Seite, und vielleicht gerade weil er selbst so
bestiirzt war iiber den blinden Dogmatismus der Puritaner, die jedes Komma von
Calvin und Theodor Beza nachbeteten, plidierte er dafir, jedenfalls die theologi-
schen Fakultiten und genereller die gelehrte Diskussion der Theologen diskursiv zu
offnen, so dass ein offener und innerhalb gewisser Grenzen pluraler Umgang mit
dem theologischen Material moglich wird. Im tibrigen wiirde er die Kritiker der
Kirche auf die normalen Wege der Entscheidungsfindung der >ecclesiastical Polity«
verweisen: das Parlament und die >Convocations< des Klerus. Elizabeth hat diversen
ihrer Parlamente die Befassung mit Kirchenfragen untersagt, und es kann sein, dass
Hooker das kritisch gesehen hat und insofern als >parlamentarischer< Kritiker des
Kirchensupremats der Krone gelten konnte, aber das ist, wenn tiberhaupt, schwer
beweisbar.

.73.216,36, am 20,01.2026, 28:27:10, ©
™ mit, fOr oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475

