
ZfP 54. Jg. 4/2007

Raimund Ottow

Der missverstandene Richard Hooker

Kritik an: Christof Breitsameter: »Richard Hooker. Zur Frage nach den normativen 
Voraussetzungen des modernen Rechtsstaates« in: Zeitschrift für Politik, 53. Jg. 
2006 Heft 1, S. 74-90.

Es ist heutzutage nicht sehr verbreitet, in akademischen Zeitschriften Kontrover-
sen zu führen, aber der genannte Aufsatz ist so verkehrt, dass ich auf eine Kritik
nicht verzichten möchte. Da ich mich für Richard Hooker und seine englischen
Zeitgenossen interessiere, habe ich den Text gelesen, der aber mit Hooker so gut wie
nichts zu tun hat. Stattdessen wird ihm (mit der lahmen Entschuldigung, Hooker sei
terminologisch nicht sehr klar, er schwanke zwischen Mittelalter und Moderne,
u.ä.) eine moderne Position angedichtet und aufgepropft, die aus Hobbes, Pufen-
dorf, Kant, James Buchanan, Niklas Luhmann u.a. Autoren gewonnen ist, die an
sich in diesem oder jenem Aspekt interessant sein mag, aber, wie gesagt, so gut wie
nichts mit Hooker zu tun hat. Bezeichnend ist auch, dass der Verfasser die einschlä-
gige Literatur ignoriert.1 So kann man Geschichte politischen Denkens als wissen-
schaftliche Disziplin nicht betreiben.

1 Donald W.Hanson, From Kingdom to Commonwealth. The development of Civic
Consciousness in English Political Thought, Cambridge (Mass.) 1970, S.265ff.; W.D.J.
Cargill Thompson, »The Philosopher of the ›Politic Society‹: Richard Hooker as a Poli-
tical Thinker« zuerst 1972, dann in: ders., Studies in the Reformation: Luther to Hooker,
hg.v. C.W.Dugmore, London 1980; Robert Eccleshall, Order and Reason in Politics.
Theories of Absolute and Limited Monarchy in Early Modern England, Oxford 1978,
Kap.5; Arthur B. Ferguson, Clio Unbound. Perception of the social and cultural past in
Renaissance England, Durham 1979, S.207-21, 249ff.; Peter Lake, Anglicans and Puri-
tans? Presbyterianism and English Conformist Thought from Whitgift to Hooker, Lon-
don 1988, Kap.4; Arthur Stephen McGrade, Of the Laws of Ecclesiastical Polity,
Cambridge 1989; ders. (Hg.), Richard Hooker and the Construction of Christian Com-
munity, Tempe (Ariz.) 1997; W.J. Torrance Kirby, Richard Hooker’s Doctrine of the
Royal Supremacy, Leiden u.a.O. 1990; Peter White, Predestination, policy and polemic.
Conflict and consensus in the English Church from the Reformation to the Civil War,
Cambridge 1992, Kap.7; Richard Helgerson, Forms of Nationhood. The Elizabethan
Writing of England, Chicago/London 1992, S.269-83; Richard Tuck, Philosophy and
Government, 1572-1651, Cambridge 1993, S.146ff.; Diarmaid MacCulloch, Die zweite
Phase der englischen Reformation (1547-1603), und die Geburt der anglikanischen Via
Media, Münster 1998, S.102-5; Ders., »Richard Hooker’s Reputation« in: The English
Historical Review, 117, 2002, S.773-812; Beiträge von Debora Shuger und William
J.Bouwsma, in: Claire McEachern / Debora Shuger (Hg.) Religion and Culture in
Renaissance England, Cambridge 1997; Alan Cromartie, »Theology and Politics in
Richard Hooker’s Thought« in: History of Political Thought, 21, 2000, S.41-66.

06_Ottow  Seite 475  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:08 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475


Raimund Ottow · Der missverstandene Richard Hooker476

»Der Frage, wie viel Autonomie Hooker der Religion, konkreter: der sichtbaren
Kirche zugesteht, damit sich die Spiritualität der unsichtbaren Kirche entfalten kann,
kann hier nicht weiter nachgegangen werden. Sie wird auch von Hooker nicht ge-
löst. Sein Grundanliegen ist philosophischer Natur...«, sagt Breitsameter (S.89). Da-
bei heisst Hookers Werk: ›Of the Laws of Ecclesiastical Polity‹. Wenn dieses Werk
nicht vom Verhältnis Kirche – Staat, oder Kirche – Politik handelt: wovon denn
sonst? Und natürlich bezieht sich auch der Verfasser auf diese Frage.

Sehen wir uns eine Stelle an: »Die sichtbare Kirche«, schreibt Breitsameter, »ist,
wie der Staat auch, Teil der Gesellschaft. Ein und dieselbe Person kann Mitglied der
Kirche und Mitglied des Gemeinwesens sein. Es gibt nur eine gesellschaftliche Ord-
nung. Diese Ordnung wird durch Normen hergestellt, die der Vernunft entspringt.
Das schließt natürlich nicht aus, dass Kirche und Gemeinwesen für unterschiedliche
Lebensbereiche unterschiedliche Normen hervorbringen. (. .)  Religion und Politik,
so könnte man auch sagen, erweisen sich in dieser frühmodernen Konzeption als au-
tonome Teilbereiche sozialer Ordnung.« Woher nimmt der Verfasser hier die Unter-
scheidung von Staat und Gesellschaft? Was ist Hookers ›Polity‹, oder, der Terminus,
den andere Zeitgenossen bevorzugten: das ›Commonwealth‹ (der Verfasser spricht
dann selbst vom ›Gemeinwesen‹: ist das Staat, oder ist es Gesellschaft?) anderes als
eben jene vormoderne Konzeption, die diese Unterscheidung grundlegend ver-
neint? Meint das der Verfasser mit dem Satz: »Es gibt nur eine gesellschaftliche Ord-
nung«? – die demnach Staat (oder Politik) und Kirche umgreift. Dann aber folgt im
Text die Behauptung, dass »Kirche und Gemeinwesen für unterschiedliche Lebens-
bereiche unterschiedliche Normen hervorbringen« können. Ist ›Gemeinwesen‹ hier
Staat, oder Gesellschaft, oder beides? Und wenn das ›Gemeinwesen‹ beides ist, war-
um ist dann die Kirche auf einmal nicht mehr Teil der Gesellschaft, sondern ein ›un-
terschiedlicher Lebensbereich‹, oder, noch schärfer formuliert, ein ›autonomer Teil-
bereich sozialer Ordnung‹? Warum handelt Hooker von einer ›ecclesiastical
Polity‹? Ein heilloses Durcheinander von Begriffen, in das nur Ordnung zu bringen
ist, wenn wir uns die Situation klar machen. 

Seitdem sich Henry VIII zum ›Head of the Church of England‹ hatte erklären
lassen (›under Christ‹ oder ›on earth‹, eine notwendige Einschränkung, ohne die der
König als Haupt der Kirche den Zeitgenossen als Blasphemie erschienen wäre) war
klar, dass die Kirche nicht ein ›unterschiedlicher Lebensbereich‹ oder gar ›autono-
mer Teilbereich sozialer Ordnung‹ war, sondern der Kontrolle durch die Krone un-
terlag. Elizabeth als Frau war im auch religiös abgestützten patriarchalen Verständ-
nis der Zeit schwerer als ›Head of the Church‹ legitimierbar; trotzdem hielt man an
dem Modell der Staatskirche fest, wobei das unleidliche einer Frau als Kirchenhaupt
dadurch abgemildert wurde, dass sie sich nurmehr als ›Governor‹ der Kirche be-
zeichnen ließ.2 Und diese Konstruktion will Hooker gegen die Puritaner verteidigen
und legitimieren. Das achte und letzte Buch von Hookers ›Laws‹ dient speziell dem
Zweck der Legitimierung des Kirchensupremats der Krone. Der König/die Königin
ist Haupt sowohl der weltlichen/politischen Ordnung als auch gleichzeitig Haupt

2 Siehe meinen Text in: Zeitschrift für Politik, 52.Jg., 2005, Heft 2, S.190-207.

06_Ottow  Seite 476  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:08 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475


ZfP 54. Jg. 4/2007

Raimund Ottow · Der missverstandene Richard Hooker 477

der Kirche: dadurch erst wird die Ordnung der englischen ›Polity‹ zu einer ›ecclesi-
astical Polity‹, deren beide Ordnungsstränge, der weltlich-poltische und der kirchli-
che, in der Krone zusammenlaufen. Und das Beweisziel Hookers ist, dass die Puri-
taner dieser Staatskirche unter der Krone aus guten Gründen gehorchen müssen.
Daher ist die Behauptung des Verfassers absurd, bei Hooker könne man von einem
»Modell eines säkularen Staates« sprechen (S.88). Man stelle sich vor, Horst Köhler
wäre ›Haupt der Kirche von Deutschland‹, der die Bischöfe ernennt, die Synoden
einberuft, den Beschlüssen der Synoden sein Placet gibt, usw.! Denn das ist es, was
Elizabeth getan hat und was Hooker legitimieren will. 

Da der Verfasser offensichtlich keine Ahnung hat, wie die englische Konstellation
war, kommt er zu Thesen über Religionsfreiheit, Gewissensfreiheit und Meinungs-
freiheit als Menschenrechte bei Hooker, die in Hookers Text kein Fundament ha-
ben. Hooker soll sich auf das Vorbild der Niederlande bezogen haben, die tatsäch-
lich keine Staatskirche im strengen Sinne, sondern nur eine privilegierte sogenannte
›Öffentlichkeitskirche‹ (die niederländischen Reformierten) und daneben begrenzte
Religionsfreiheit hatten. Aber das ist nicht Hookers Modell: seine ›ecclesiastical Po-
lity‹ meint nicht eine Gesellschaft mit mehreren Bekenntnissen und Kirchen, denen
gegenüber sich der Staat relativ neutral verhält, sondern meint eine Personalidentität
von Staatsvolk und Kirchenvolk, Deckungsgleichheit von ›Polity‹ und Kirche, die
als ›ecclesiastical Polity‹ beide von der Krone regiert werden.

Dem Verfasser zufolge »vertritt Hooker die Meinung, dass der Mensch in religiö-
sen wie in politischen Fragen selbständig und eigenverantwortlich entscheiden kann
und dass beide Sphären klar getrennt werden müssen. Jeder Mensch kann für sich
Gewissensfreiheit in Anspruch nehmen und hat im Gegenzug die abweichenden
Überzeugungen anderer Menschen zu respektieren.« (S.81) Offensichtlich ist dem
Verfasser nicht bekannt, dass sogenannte Separatisten (›Brownists‹, ›Barrowists‹,
John Greenwood u.a.) in England verfolgt wurden, z.T. im Gefängnis landeten, ei-
nige auch hingerichtet wurden. Und es gibt keinerlei Anhaltspunkte dafür, dass
Hooker (abgesehen davon, dass er vielleicht für moderate Methoden der Verfolgung
plädiert hat) diese Verfolgung aus prinzipiellen, theoretischen Gründen abgelehnt
oder kritisiert hätte. Wie denn auch, wenn das Grundmodell die Einheit von Staats-
volk und Kirchenvolk ist? Jeder Separatismus von der englischen Staatskirche muß-
te ihm notwendig als schismatisch erscheinen. 

Richtig ist, dass Hooker gegen die Puritaner die Vernunft stark gemacht hat, aber
nicht die individuelle Vernunft, die sich alles mögliche einbilden mag und in Schis-
men führt, sondern die kollektive Vernunft der ›ecclesiastical Polity‹. Der Streit-
punkt mit den Puritanern (über den man bei Breitsameter wenig erfährt) lag darin,
dass die Puritaner die englische Kirche in einer Reihe von Aspekten: Zeremonien,
Kirchenorganisation u.a., als nur halb reformiert und noch halb ›papistisch‹ kriti-
sierten, dass also die gegebene Form und Praxis der englischen Kirche im Wider-
spruch zum Wort Gottes stehe. Darüber wurde spätestens seit 1572, dem Jahr der
Publikation der puritanischen ›Admonitions to the Parliament‹, in England intensiv
diskutiert.3 Hookers ›Laws of Ecclesiastical Polity‹ sind ein später Beitrag zu dieser
Debatte. Und seine These lautet, dass die ›Heiligen Schriften‹ (es gab Diskussionen

06_Ottow  Seite 477  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:08 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475


Raimund Ottow · Der missverstandene Richard Hooker478

darüber, welche Texte genau dazu gehören; aber davon abgesehen) keine hinrei-
chende Grundlage dafür hergeben, wie die Kirche in ihrer äußerlichen Gestalt – Or-
ganisation, Zeremonien usw. –  zu gestalten sei. Vielmehr müsse davon ausgegangen
werden, dass Gott den Menschen (aber nicht den Individuen, sondern der jeweili-
gen ›ecclesiastical Polity‹) die Freiheit zugeschrieben hat, diese Fragen den Zeitum-
ständen gemäß nach ihrer menschlichen Vernunft zu entscheiden. 

In diesen Zusammenhang gehört die von Breitsameter ordentlich verwirrte Un-
terscheidung von ›things necessary‹ von ›things indifferent‹, die nicht sonderlich
originell bei Hooker ist, sondern, auch unter der Form der Rede von den ›Adiapho-
ra‹, zum akzeptierten Begriffsarsenal des Protestantismus gehörte. Man unterschied
damit, was zum notwendigen, unerlässlichen und unveränderlichen Kernbestand
des ›wahren Glaubens‹ gehört, der gewahrt werden muß, wenn die Gläubigen auf
Erlösung sollen hoffen können, von den Elementen der äußerlichen Kirchenord-
nung, die veränderbar sind. Die Puritaner bestritten diese Unterscheidung, oder sie
bestritten, dass die Establishment-Autoren die Grenze richtig zogen, aber diese
ganze Debatte hat jedenfalls nichts mit individueller Religions-, Gewissens- und
Meinungsfreiheit zu tun, denn sowohl für die Establishment-Autoren, wie Hooker,
als auch für die Puritaner war klar, dass sich die einzelnen Gläubigen der Entschei-
dung der Kirche beugen müssen. »I would therefore know«, fragt Hooker an einer
Stelle seines Vorwortes die Puritaner, »whether for the ending of these irksome stri-
fes wherein you and your followers do stand thus formally devided against the au-
thorized guides of this Church, and the rest of the people subject unto their charge,
whether I say ye be content to referre your cause to any other higher judgement
then [i.e.: than] your owne, or else intend to persist and proceed as ye have begun,
til your selves can be perswaded to condemne your selves.«4 Er verlangt also von
den Puritanern, eine Entscheidung der Kirche zu akzeptieren, auch wenn und ob-
wohl sie nicht überzeugt sind. Die Einheit von Staatsvolk und Kirchenvolk, die Ein-
heit der ›ecclesiastical Polity‹ aber stand für keine der beiden Seiten in Frage. 

Breitsameter will unter den ›things necessary‹ »Grundwahrheiten [verstehen], die
menschlicher Beschlussfassung entzogen sind.« (S.82) Warum? Weil es Grundwahr-
heiten des Glaubens sind, die niemand in Frage stellen darf, weil er sonst Gefahr
läuft, soteriologisch betrachtet, sein Seelenheil zu verlieren, und äußerlich betrach-
tet, mit Geldstrafen belegt, inhaftiert oder, schlimmsten Falls, als Häretiker hinge-
richtet zu werden (was einigen Wiedertäufern zur Zeit von Königin Elizabeth pas-
sierte). Hooker: »This not to believe is eternal death and damnation, or, This everie
soule that will live must duly observe, of which sort the articles of Christian fayth,
and the sacramentes of the Church of Christ are, all such thinges if scripture did not

3 Greifbar in Walter H.Frere / C.E.Douglas (eds.): Puritan Manifestoes. A Study of the
Origin of the Puritan Revolt, with a Reprint of the Admonition to the Parliament and
kindred Documents, 1572, (zuerst 1907) Reprint, London 1954; siehe sodann die Kon-
troverse zwischen Thomas Cartwright und John Whitgift, greifbar in: The Works of
John Whitgift, hg.v. John Ayre, The Parker Society, 3 Bde., Cambridge 1851-53.

4 The Folger Library Edition of the Works of Richard Hooker, Cambridge (Mass.)/Lon-
don, Bd.1, S.29f.

06_Ottow  Seite 478  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:08 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475


ZfP 54. Jg. 4/2007

Raimund Ottow · Der missverstandene Richard Hooker 479

comprehende, the Church of God should not be able to measure out the length and
the breadth of that waye wherein for ever she is to walke, Heretiques and Schisma-
tiques never ceasing some to abridge, some to enlarge, all to pervert and obscure the
same.«5 Auf unerklärliche Weise jedoch verwandeln sich diese ›Grundwahrheiten‹
bei Breitsameter in »unverfügbare Rechte«, und zwar solche, »die sicherstellen, dass
sich auch in majorisierten Fragen Minderheiten zu Wort melden können, so dass
künftig andere Mehrheitsverhältnisse möglich sind.« (S.82) Das hat, sosehr dies ein
sympathischer Gedanke ist, nichts mit der Unterscheidung zwischen ›things neces-
sary‹ und ›things indifferent‹ bei Hooker und seinen Zeitgenossen zu tun. Das Ge-
genteil trifft zu: ›things necessary‹ sind Kernbestandteile des Glaubens, über die es
in einer wohlgeordneten ›ecclesiastical Polity‹ keine Meinungsverschiedenheiten
und keine Mehrheits- und Minderheitenmeinungen geben kann/darf. Allenfalls bei
›things indifferent‹ sind Meinungsverschiedenheiten möglich. Hooker schreibt, die
zitierte Stelle fortsetzend: »But as for those thinges that are accessorie hereunto... in
such thinges because discretion may teach the Church what is convenient, we holde
not the Church further tyed herein unto scripture [wie die Puritaner verlangten],
then [i.e.: than] that against scripture nothing be admitted in the Church... Is it then
in that wee accompt Ceremonyes (...) is it an oversight, that wee recken these thinges
and matters of governement in the number of thinges accessorie, not things necessa-
rie... ?«6

Dabei ist zu beachten, dass es die Kirche ist, die über ›things indifferent/accesso-
rie‹ entscheidet, nicht etwa Individuen oder Gruppen, die sich der Entscheidung der
Kirche vielmehr zu beugen haben. Und warum? Weil, und hier liegt allenfalls die
Originalität Hookers, die auch für die Geschichte des politischen Denkens von In-
teresse ist, er die Entscheidung der Kirche als eine auf Konsensprozessen beruhende
(eventuell Mehrheits-) Entscheidung der ganzen ›ecclesiastical Polity‹ rekonstruiert.
Denn England hat, im Gegensatz zu anderen Ländern, eine konsensual angelegte
Regimeform, zum einen dadurch, dass nach Hooker der Erbmonarchie eine ur-
sprüngliche Entscheidung der Gemeinschaft für diese Regimeform und diesen oder
jenen Ursprungsdynasten notwendig zugrunde liegen muss, die auch die Nachkom-
men bindet, zum anderen dadurch, dass die Erbmonarchie durch das Parlament, das
den ›Körper‹ des Reiches repräsentiert, konsensual limitiert wird. Und abgesehen
davon, dass die Zuschreibung, Haupt der Kirche zu sein, von Henry VIII eventuell
auch auf seine Nachfolger auf dem Thron überging, hatte das Parlament Elizabeth
zu Beginn ihrer Regierungszeit als ›Governor‹ der Kirche eingesetzt oder bestätigt
und sie gesetzlich mit den notwendigen Vollmachten ausgestattet, die Kirche tat-
sächlich zu regieren. Und das Parlament hatte zu dieser Zeit das ›Common Prayer
Book‹ und 1563 die ›Thirty-Nine Articles‹ zusammen mit weiterem Material als
Grundlagen der englischen Kirche und Kirchenordnung gebilligt. Zwar war nun
staatsrechtlich nicht ganz klar, ob die Kirchenführer im Oberhaus als Vertreter des
Klerus oder als ›ecclesiastical barons‹ saßen, die durch ihre Ernennung zu Bischöfen

5 Ibid., S.211.
6 Ibid., S.211f.

06_Ottow  Seite 479  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:08 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475


Raimund Ottow · Der missverstandene Richard Hooker480

Landeigentum der Krone im Namen und zum Nutzen der Kirche verwalteten, aber
unabhängig davon hatten auch die beiden Synoden von Canterbury und York, in
denen der Klerus in personam oder durch Vertreter repräsentiert war, die englische
Kirchenordnung gebilligt, so dass niemand im Reich, ob Kleriker oder Laie, ob Pu-
ritaner oder nicht, sagen konnte, er sei nicht (nach zeitgenössischem Verständnis,
also weit entfernt von allgemeinen, gleichen und geheimen Wahlen) direkt oder in-
direkt bei der Verabschiedung der Kirchenordnung repräsentiert gewesen. Wenn
sich also die Puritaner auch nach 20-jähriger Debatte nicht der Entscheidung des
ganzen Reiches beugen wollten, wollte ihnen Hooker klar machen, dass die unan-
fechtbar legitimierte Konsensentscheidung des Reiches in seinen beiden Teilen: Lai-
enschaft und Klerus, die Entscheidung also der ›ecclesiastical Polity‹ in ihrer Ge-
samtheit auch sie band – ob sie nun überzeugt waren, oder nicht. Dass Leute, die
um ihr Seelenheil fürchten, wenn sie sich einer gottwidrigen Kirche unterwerfen,
sich durch konsensual legitimierte Verfahren nicht unbedingt beeindrucken lassen,
hat die weitere Geschichte deutlich gemacht.

Ein interessanter Punkt des Textes von Breitsameter soll abschließend angespro-
chen werden. Wenn die Entscheidung der ›ecclesiastical Polity‹ in ›things indiffe-
rent‹ nicht notwendig, sondern durch Klugheitsgesichtspunkte und dergleichen be-
stimmt ist, dann liegt tatsächlich auf der Hand, dass durch veränderte Zeitumstände,
durch neue Einsichten und anderes eine Änderung der Kirchenordnung in ›things
indifferent‹ angezeigt sein kann, und also muss es Wege, Kanäle geben, durch die
diskursiv solche Änderungen initiiert werden können. Hat also Breitsameter doch
Recht mit seiner These von Hooker als Vertreter von ›Meinungsfreiheit‹? Ja und
Nein. Nicht-christliche Religionen, christliche Häresien jenseits des Kerns des
christlichen Glaubens, schismatische und separatistische Bestrebungen sind seinem
Modell der Einheit der ›ecclesiastical Polity‹ zufolge ausgeschlossen. Breitsameters
Satz: »Nach Hooker kann jeder Gläubige irgendeines Bekenntnisses im Bereich der
›daily things‹ politisch mit bestimmen« (S.87), ist falsch. Ebenso schloß Hooker eine
Fundamentalkritik der Kirche auf puritanischen Linien aus, die die von der ›ecclesi-
astical Polity‹ legitimierte und getragene Kirche als ›papistisch‹, götzendienerisch,
anti-christlich usw. denunziert und praktisch die Unterwerfung unter die ›ecclesias-
tical Polity‹ verweigert. Auf der anderen Seite, und vielleicht gerade weil er selbst so
bestürzt war über den blinden Dogmatismus der Puritaner, die jedes Komma von
Calvin und Theodor Beza nachbeteten, plädierte er dafür, jedenfalls die theologi-
schen Fakultäten und genereller die gelehrte Diskussion der Theologen diskursiv zu
öffnen, so dass ein offener und innerhalb gewisser Grenzen pluraler Umgang mit
dem theologischen Material möglich wird. Im übrigen würde er die Kritiker der
Kirche auf die normalen Wege der Entscheidungsfindung der ›ecclesiastical Polity‹
verweisen: das Parlament und die ›Convocations‹ des Klerus. Elizabeth hat diversen
ihrer Parlamente die Befassung mit Kirchenfragen untersagt, und es kann sein, dass
Hooker das kritisch gesehen hat und insofern als ›parlamentarischer‹ Kritiker des
Kirchensupremats der Krone gelten könnte, aber das ist, wenn überhaupt, schwer
beweisbar.

06_Ottow  Seite 480  Donnerstag, 13. Dezember 2007  9:08 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:27:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-4-475

