Manfred Schneider

Castraten am Conjekturenwebstuhl
Nietzsches Klage tiber den »femininischen Stimmklang« in der
Philologie

Es gibt in der deutsch-franzosischen Freundschafts- und Feindschafts-
Geschichte eine groBe Begegnungs-Szene. Sie fillt auf den 2. Oktober
1808 und fand in der Kurmainzischen Statthalterei in Erfurt statt, dort
wo heute die Ministerprisidenten von Thiiringen ihre milde Herrsch-
haft austiben.

An jenem Tag hatte der groBe gestrenge Herrscher iiber Westeuro-
pa, der franzdsische Kaiser Napoleon Bonaparte, den deutschen Dich-
ter und einstigen Kriegsminister im Herzogtum Sachsen-Weimar, Jo-
hann Wolfgang von Goethe, zur Audienz gebeten. Es waren die Tage
der groBen »Flut von Michtigen und GroBen der Erde«, wie Goethe an
Zelter schrieb.! Der Kaiser hatte nahezu alle gekrénten Hiaupter Euro-
pas zu sich bestellt: den Zar Alexander, die Konige von Sachsen,
Bayern und Westfalen, ebenso den Herzog Carl-August von Sachsen-
Weimar und noch weitere Duodezfiirsten aus verschiedenen Winkeln
Deutschlands sowie kleinere Wiirdentréger aller Geschlechter. Als sich
Goethe an diesem 2. Oktober dem friihstiickenden Kaiser vorstellte,
begegneten sich nicht nur zwei Politiker, sondern auch zwei Dichter.
Napoleon hatte, ehe er Alteuropas politische Ordnung in Stiicke legte,
selbst Novellen geschrieben? und dazu nach eigener Auskunft Goethes
Jugendroman »Die Leiden des jungen Werthers« siebenmal gelesen.?

* Druckversion des Vortrages am 28. September 2019 im Rahmen des Nietzsche-Kol-
loquiums »Das dominante Ueber-Thier: Nietzsches Konstruktionen von Minnlichkeit« in
Sils-Maria.

1 Briefwechsel zwischen Goethe und Zelter in den Jahren 1799 bis 1832. Hg. von
Hans-Giinter Ottenberg u.a. In: Johann Wolfgang von Goethe, Simtliche Werke nach
Epochen seines Schaffens. Hg. von Karl Richter u.a. Miinchner Ausgabe, Bd. 20.1. Miin-
chen 1991, S. 201.

2 Napoléon Bonaparte, (Euvres littéraires. Hg. von Alain Coelho. Nantes 1979.

3 Goethes Gespriche. Gesamtausgabe. 5 Bde. Hg. von Flodoard Freiherr von Bieder-
mann. Leipzig 1909-1911, Bd. 1, S. 538.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 197

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Napoleon war ein bekennender Goethe-Fan, und Goethe war von Na-
poleon fasziniert, obwohl eben zwei Jahre zuvor franzésische Soldaten
beinahe sein Weimarer Haus gepliindert hatten. Es trafen sich zwei Li-
teraten und Politiker europdischer Prominenz. Goethe hat sich iiber
diese Begegnung selbst mehrfach geduBert, auch zu der Kritik, die der
allmichtige Kaiser an seinem »Werther«Roman geiibt hat. Eine ganze
Stunde lang unterhielten sich die beiden iiber Literatur und Politik. In
die Geschichte, vor allem in die deutsche Geschichte, ist jedoch der
Ausruf eingegangen, mit dem Napoleon Goethe an diesem Morgen be-
griiBte. Er sagte iiberrascht, beeindruckt und anerkennend zu seiner
Entourage: »Voila un homme!«*

Dieses Wort, man hat keinen Grund daran zu zweifeln, sollte heiflen:
»Seht her, dieser hier ist ein wahrer Mann!« Goethe hat den kaiserlichen
GruB auch so verstanden, aber er hat in dem Satz Napoleons eine
weitere Botschaft vernommen, die alle Poesie und Politik hinter sich
ldsst. Was er noch weiter erlauscht haben will, steht in einem Brief,
den er wenige Wochen nach der Erfurter Begegnung an seinen Freund,
den franzosischen Diplomaten Karl Friedrich Reinhard geschrieben
hat. Reinhard war ein schwibischer Philologe, der in franzosische
diplomatische Dienste getreten war und im Jahre 1808 sogar zum
Gesandten in dem von Napoleon zusammengeflickten Konigreich
Westfalen aufsteigen sollte. Dort, in Kassel, tat er gerade Dienst am Hofe
von Napoleons jiingerem Bruder, »Konig Lustig« Jérome Bonaparte.
Reinhard war mit Goethe seit ihrem Kennenlernen in Karlsbad
befreundet, und er wusste als franzosischer Spitzendiplomat natiirlich
von der Begegnung des Dichters mit dem Kaiser in Erfurt. An Goethe
schrieb er daraufhin: »Von Ihnen soll der Kaiser gesagt haben: >Voila un
hommex«. Ich glaub’ es; denn er ist fihig dies zu fithlen und zu sagen.

Und wenige Wochen spiter schrieb Goethe an Reinhard zuriick:

Also ist das wunderbare Wort des Kaisers womit er mich empfangen

hat, auch bis zu Ihnen gedrungen! Sie sehen daraus, dass ich ein recht
ausgemachter Heide bin, indem das Ecce homo im umgekehrten Sinne auf

4 Ebd., S.539. Vgl. die sehr schone, alle Quellen erschopfende Darstellung von Gus-
tav Seibt: Goethe und Napoleon. Eine historische Begegnung. Miinchen 2009.

198 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mich angewendet worden. Uebrigens habe ich alle Ursache mit dieser
Naivitit des Herrn der Welt zufrieden zu seyn.’

In dem wunderbaren Wort »voila un homme«, das der Herr der Welt,
Kaiser Napoleon, an seinen Besucher richtete, hérten Goethes Ohren
den Pilatus-Grul zum Angeklagten Jesus widerklingen, wie er vom
Apostel Johannes auf Lateinisch berichtet wird: »Ecce homo«. Auch
damals, in den ersten dreiBiger Jahren der neuen Zeitrechnung, war
es ein Herr der Welt, nimlich Kaiser Tiberius, der durch den Mund
seines Statthalters Pilatus den christlichen Herrn der Welt, nimlich
Jesus, mit dem »Ecce homo«Wort empfing. Diese welthistorische und,
blickt man in die Folgen, messianische Szene schien sich in Erfurt zu
wiederholen. Oder, wie Goethe meinte, kehrte sie sich um.

Nun stellen sich gleich mehrere Fragen: Was kehrte sich in Erfurt
um? Und vor allem: Was heiBt »voila un homme« als umgekehrtes
»ecce homo«? Heil3t es: »Siehe da, ein Mann« oder heil3t es: »Siehe da,
ein Mensch«?

Das ist eine philologische Frage, und Philologie ist im weitesten
Sinne Thema der folgenden Seiten. Sowohl der Philologe Reinhard
als auch Goethe und der spitere Kommentator dieser Szene, der Philo-
loge Friedrich Nietzsche, verstanden den GruBl aus dem Munde des
Herrn der Welt so, dass er dem deutschen Dichter das emphatische
Pridikat eines wahren Mannes verlieh. Daher ist es ein wenig erstaun-
lich, dass Goethe darin iiberdies den messianischen, wenngleich seines
theologischen Gehaltes beraubten biblischen Satz vernahm: Ecce homo:
»Siehe da, ein Mensch!« Philologisch gilt es, zur Klirung von Bedeu-
tungsfragen nach dem Urtext zu greifen und in dem griechischen Ori-
ginal des Johannesevangeliums, Kapitel 19, Vers 5 nachzulesen. Dort
steht: /000 0 dvOpwmog. An dieser Stelle kann also kein Zweifel dariiber
sein, dass das griechische Wort dvfpwmog nicht Mann, sondern Mensch
bedeutet. Mit Ecce homo oder idod 6 avbpwmog wird das Gattungswesen
bezeichnet und nicht seine, wie wir nur allzu gut wissen, hochproble-
matische Spielart namens Mann.

5 Briefwechsel zwischen Goethe und Reinhard in den Jahren 1807 bis 1832. Stuttgart/
Tiibingen 1850, S. 44.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 199

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und die »Umkehrung«, von der Goethe sprach? Was kehrte sie um?
Wenn Pilatus dem Delinquenten Jesus, der sich einen »K6nig« nannte,
das Pridikat des »Menschen« verlieh, muss die »Naivitit« des Herr-
schers dann nicht in der Umkehrung, die Minister Goethe feststellte,
dem Goethe-Menschen eine konigliche Qualitit zugesprochen haben?

Ungeachtet aller philologischen Befragung steht fest, dass 1808 in
Erfurt eine groBe deutsch-franzosische Szene stattfand. Und diese Sze-
ne hat auch dem Liebhaber welthistorischer Szenen, iibermenschlicher
Vorkommnisse und Gespriche groBer Geister Friedrich Nietzsche ge-
fallen. Daher stellt sich, keineswegs nebenbei, die weitere philologische
Frage, ob nicht Nietzsche, als er seiner spaten Schrift und Selbst-Dar-
stellung den Titel »Ecce homo« gab, in dieser biblischen Zitation
zugleich jenen Doppelsinn, oder »Umkehrungs-Sinn«, mitschwingen
lassen wollte, den Goethe aus Napoleons Erfurter BegriiBung heraus-
horte. Auch Andreas Urs Sommer hat die plausible Vermutung geédu-
Bert, dass Nietzsche die emphatische Voila-un-hommeBedeutung im Titel
seines Buches »Ecce homo« nachklingen lassen wollte.6

Nietzsche hat diese Szene in der Erfurter Statthalterei als eine gro-
Be deutsche Mannes-Epiphanie gefeiert. Im Sechsten Hauptstiick von
»Jenseits von Gut und Bose«, das die Uberschrift triagt »Wir Gelehr-
ten«, wird die Szene am Ende einer lingeren, mit subtiler Bosheit an-
gereicherten Reflexion zur deutschen Minnlichkeit oder vielmehr zur
ménnlichen Skepsis, in Erinnerung gerufen. In diesem Abschnitt 209
spricht Nietzsche {iber den Mangel an Ménnern, zumal an mutigen,
zu geistigen Polar-Expeditionen befihigten Eroberern in der neueren
deutschen Geschichte. Dabei denkt er nicht an irgendwelche Minner,
sondern an Kerle mit Voild-un-homme-Kaliber. Bereits den preuBischen
Konig Friedrich Wilhelm I., den Vater Friedrichs des GroBen, schreibt
er, habe dieser Mdnnermangel beunruhigt. Zumal beim Blick auf sei-
nen Sohn Friedrich wollte sich die konigliche Skepsis nicht beruhigen.
Doch, wie man weiB, zeigte der weichliche junge Prinz Friedrich dann
doch der Welt, was ein Mann ist, und er machte PreuBBen zu einem

6 Andreas Urs Sommer, Kommentar zu Nietzsches »Der Antichrist«, »Ecce homox,
»Dionysos-Dithyramben« und »Nietzsche contra Wagner«. In: Historischer und kritischer
Kommentar zu Friedrich Nietzsches Werken. Hg. von der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften, Bd. 6.2. Berlin 2013, S. 354.

200 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

méchtigen, wenn auch spiter wenig gliickbringenden Akteur auf Euro-
pas Kriegstheatern. Damals sei dieser Mangel, wie es Nietzsche an
gleicher Stelle ausdriickte, durch »[...] in’s Geistige gesteigerten Frideri-
cianismus« behoben worden, da ndmlich: »[...] Europa eine gute Zeit
unter die Botmissigkeit des deutschen Geistes und seines kritischen
und historischen Misstrauens geriet.« Und wem verdankte Europa das?
Nietzsches iiberraschende Antwort: »[..| dem unbezwinglich starken
und zihen Manns-Charakter der grossen deutschen Philologen und
Geschichtskritiker...«.”

Das klingt gut, aber wer zum Beispiel war ein solcher groBer deut-
scher Philologe? Welcher Name musste da fallen? Am Ende des Ab-
schnitts gibt Nietzsche die Antwort, indem er noch einmal die Erfurter
Szene im Oktober 1808 aufruft. Er schreibt:

Man verstehe doch endlich das Erstaunen Napoleon’s tief genug, als er
Goethen zu sehen bekam: es verrith, was man sich Jahrhunderte lang
unter dem >deutschen Geist< gedacht hatte, »Voila un hommel« — das
wollte sagen: »Das ist ja ein Mann! Und ich hatte nur einen Deutschen
erwartet!« -8

Die deutschen Philologen, behauptet Nietzsche, hatten Europa eine
Zeitlang unter ihre geistige BotmaBigkeit gebracht, ganz wie Napoleon
iiber ganz Europa sein politisches Zepter schwang. In diesem Sinne
begegneten sich in Erfurt gleich zwei Herren der Welt: ein deutscher
philologischer Herrscher und ein franzésischer politischer Herrscher.
Um das vollig klar zu machen, zitiert Nietzsche nicht nur das histo-
risch verbiirgte Wort »Volia un hommes, sondern er erginzt die wort-
lich angefiihrte Bemerkung Napoleons um den erfundenen Satz: »Und
ich hatte nur einen Deutschen erwartet.« Der Kaiser hat nicht nur
bewundert, sondern der Kaiser war auch iiberrascht.

Eine solche Ergdnzung oder Erklirung, um im Text eines histori-
schen Dokumentes eine Liicke zu fiillen oder um ihn verstindlich
zu machen, nennt man eine Konjektur. Konjizieren ist ein philologi-

7 Friedrich Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése. In: Ders., Simtliche Werke. Kriti-
sche Studienausgabe. KSA. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen
1980, Bd. 5, S, 141.

8 Ebd., S. 142.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 201

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sches Verfahren. Genauer definiert die Philologie die Konjektur als
eine »plausible Vermutung, die zur Ergéinzung eines Textes beitrigt.’
Damit ist der Umkreis der folgenden Uberlegungen bezeichnet: In
welchem Feld des Sinns und der philologischen Politik spielt diese
Konjektur, mit der Nietzsche Napoleons auf Goethe gemiinztes Pilatus-
Zitat ergdnzt, um den Mannes-Charakter der deutschen Philologen zu
betonen. Daher lieBe sich Nietzsches Lesart in einer eigenen kiithnen
philologischen Vermutung auch wieder ergidnzen: So hitte Napoleon
zu Goethe auch gesagt haben kénnen: »Voila un philologue! Donner-
wetter ein Philologe!«

Der Gedanke aus »Jenseits von Gut und Bose« besagt: Auch Philo-
logen und Historiker konnen als Akteure auf dem Feld der grofen
Politik und Geschichte auftreten. Das hat der »gesteigerte Fridericia-
nismus« unter Beweis gestellt, mit anderen Worten: die gesteigerte
Politik und konigliche skeptische Minnlichkeitssorge. Philologie und
Altertumswissenschaft sind nicht unpolitische akademischen Gelehr-
tenspiele, die nur in Seminaren und Bibliotheken Staub aufriihren,
sondern sie schreiben kriftig mit an der Welthistorie. Ihre mannlichs-
ten Vertreter konnen einen ganzen Kontinent unter ihre BotmiBigkeit
bringen. Vorausgesetzt ist dabei nur, dass diese Philologie von wahren
fridericianischen Miannern betrieben wird, von Minnern wie Goethe
zum Beispiel, den Nietzsche ebenso unter die Philologen rechnete wie
Richard Wagner oder Arthur Schopenhauer. Die deutsche Philologie
hat daher im Auge des Autors von »Jenseits von Gut und Bose« eine
europdische Mission.

Man muss hier daran erinnern, dass gegen Ende des 18. und zu
Beginn des 19. Jahrhunderts tatsichlich die deutsche Altertumswissen-
schaft und Philologie, allen voran der Homereditor Friedrich August
Wolf, weltweit fithrend waren. Die mit dem Namen Wilhelm von
Humboldts verbundenen Reformen der Hochschulen und spiter des
Gymnasialunterrichtes in Preuflen, die dann ein erfolgreiches Export-
produkt wurden, beférderten diese Philologen, vor allem die Latein-

9 Anne Bohnenkamp, Textkritik und Textedition. In: Grundziige der Literatur- und
Sprachwissenschaft. Hg. von Heinz Ludwig Arnold und Heinrich Detering. Miinchen
2001, S. 179-203.

202 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Griechisch-Lehrer, zu staatspolitisch beauftragten Vertretern einer
neuen Konzeption der Bildung und des Unterrichts. Diese Bildungs-
reform nahm den Gedanken der Renaissance und der Aufklirung
ernst, dass die griechische und romische Antike, dass Athen und Rom
zeitlose ideale Modelle und Vorbilder fiir Staat, Politik und Bildung
bereithielten, und sie verankerte ihn in Universititen und gymnasia-
len Lehrplanen. Damit die klassische Uberlieferung auf diesem Wege
zur Staatsmission und zum Politikum werden konnte, musste vieles
zusammenspielen. Vorausgesetzt war wenigstens, dass die literarische
Uberlieferung der griechischen und rémischen Klassik, d.h. Recht, Li-
teratur, Kunst, Politik, in jedermann zuginglichen Ausgaben greifbar
war. Dafiir haben in der Tat Philologen gesorgt und damit effektvoll in
die Weltgeschichte hineingewirkt. Nicht nur in Deutschland. Nahezu
alle namhaften Akteure der Franzosischen Revolution, Danton, Robes-
pierre, Desmoulins, Sieyes, Fouché, waren Zoglinge von Kollegs und
Universitidten, wo sie {iber Jahre hinweg rémische Literatur, Geschichte
und rémisches Recht studiert hatten. Sie lasen Plutarch und Cicero
wie heilige Biicher. Die Franzosische Revolution inszenierte sich daher
selbst als eine Wiederkehr der Antike. Uber diese revoltierenden Pen-
niler spottete daher Karl Marx in seiner Schrift von 1852 »Der 18.
Brumaire des Louis Bonaparte«, dass...

Camille Desmoulins, Danton, Robespierre, St. Just, Napoleon, die Heroen
wie die Parteien und die Masse der alten franzosischen Revolution in dem
romischen Kostiime und mit romischen Phrasen die Aufgaben ihrer Zeit,
namlich der Herstellung der biirgerlichen Gesellschaft vollbrachten.!

Die Grundlage von allem bildeten die iibersetzten romischen Klassi-
ker, Livius, Cicero, Vergil. Vor allem jedoch der Grieche Plutarch, der
bereits Roms Geschichte als die Erneuerung oder zweite Auflage der
Geschichte Athens beschrieben hatte, und der in seinen [fiot
nopdAiniot, den Parallelbiographien, die leitenden mythischen und hi-
storischen Figuren Griechenlands und Roms, Theseus und Romulus,
Demosthenes und Cicero, Perikles und Fabius Maximus, Alexander

10 Kar] Marx, Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte. In: Ders. / Friedrich Engels, Ge-
samtausgabe. MEGA, Bd. 11. Werke, Artikel, Entwiirfe Juli 1851 bis Dezember 1852.
Boston 1985, S. 96-189, hier S. 96.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 203

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den GroBen und Caesar, als Zwillinge einer gleich oder dhnlich ablau-
fenden Wiederholungsgeschichte dargestellt hatte. Sowohl Hegels Fest-
stellung in seinen »Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte«, dass
sich die Staatsumwilzungen in der Weltgeschichte durch Wiederholun-
gen ins Recht setzten,!! als auch die Ankniipfung von Marx, der ange-
sichts des Staatsstreichs von Napoleons Neffen Louis Napoleon hinzu-
fiigte, dass diese Wiederholung einmal als Tragodie und einmal als Far-
ce gespielt wiirden, nahmen die Plutarchische Lesart der Dinge auf.
Erst recht hatte der Herrscher der Welt, Napoleon, den Plutarch gele-
sen, und er betrachtete seinen Auftritt in der Weltgeschichte als Wie-
derkehr und Vollendung von Gaius Julius Caesar, dessen Schriften er
gleichfalls sorgfiltig studiert hatte. Aber man kann sagen, dass alle Ge-
bildeten im 18. und 19. Jahrhundert Plutarch gelesen haben, er war der
meistgelesene antike Autor dieser Zeit. Auch Goethes Gedanke, dass
sich in Erfurt 1808 die biblisch-historische Ecce-homo-Szene wiederholte,
ist von diesem Studium beeinflusst. Die Spuren dieser einflussreichen,
aber auch verfiihrerischen intellektuellen Vorstellung, dass die Ge-
schichte solche Reprisen auffiihrt, finden sich nicht nur bei Goethe,
Hegel oder Marx, sondern bereits bei Friedrich Schiller. Er schickt sei-
nen Dramenhelden Karl Moor als Plutarch-Leser auf der Biihne, ldsst
ihn die Geschichten von den »groBen Menschen« preisen und iiber das
»schlappe Kastratenjahrhundert« wettern. Ebenso empfahl Friedrich
Nietzsche, der Karl Moors Kastraten-Wort seinem Wortschatz einver-
leibte, das Plutarch-Studium und rief im § 6 der UnzeitgemiBen Be-
trachtung »Vom Nutzen und Nachteil der Historie« seine Leser dazu
auf: »Sittigt eure Seelen an Plutarch und wagt es an euch selbst zu
glauben, indem ihr an seine Helden glaubt«.!? Wer wird nicht vermu-
ten, dass dieser Plutarch-Glaube auch in Nietzsches Gedanken zur
»ewigen Wiederkehr des Lebens« hineinwirkte.

Noch einmal: Die Reinszenierungen Griechenlands in der Romi-
schen Republik und spiter im Romischen Imperium Frankreichs nach
1789 setzten von Philologen betreute und kritisch kommentiere Klassi-

11 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke in zwanzig Binden. Auf der Grundlage der
Werke von 1832-1845 neu edierte Ausgabe. Redaktion: Eva Moldenhauer und Karl Mar-
kus Michel. Frankfurt a.M. 1969-71, Bd. 12, S. 380.

12 Nietzsche, KSA Werke (wie Anm. 7), Bd. 1, S. 295.

204 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kerausgaben voraus. Es waren die Lehrbiicher der groBen Politik. Das
beriihmte Wort Napoleons gegeniiber Goethe »La politique, c’est de
la fatalité«!? ist ein aus Tragodienlektiiren zitiertes Schulwissen. Der
von Napoleon tief beeindruckte Goethe nannte es »wahre Fragestiicke
aus dem Kaiserkatechismus«.!* Napoleon war fest davon iiberzeugt,
dass man die antiken Autoren und ihre modernen Nachahmer kennen
miisse, um in der Weltgeschichte eine Rolle zu spielen. Er hatte ganze
Tragodien auswendig gelernt und zitierte sie gerne. So deklamierte er
bei passender Gelegenheit aus Corneilles Tragodie »Cinna« den Vers,
der sein Machstreben aus Géttersicht feierte: »Tous ces crimes d‘Etat
qu’on fait pour la couronne, / Le ciel nous en absout, alours qu’il nous
la donne.«!® Der Erfolg, der das politische Verbrechen mit der Kénigs-
krone belohnt, erteilt die Absolution. Das Motiv seines Klassikerstudi-
ums erlduterte Napoleon nach dem Protokoll Talleyrands ebenfalls
seinem Besucher Goethe: »une bonne tragédie doit étre regardée com-
me P’école la plus digne des hommes supérieures!«!® Die Tragodie, das
ist die hohe Schule der GroBen. Aber, und damit kehren wir zu Nietz-
sche zuriick: Man musste die antiken Autoren als Voild-un-homme-Mann
lesen, man musste als hochbegabter Voila-un-homme-Konig oder General
aus dem edlen Lehm der hommes supérieurs in die Tragddienschule ge-
hen. Man kénnte auch doppeldeutig hinzufiigen: Die Philologie musste
[friderizianisch werden, und Nietzche war ein solcher preuisch getaufter
Friedrich.

Aber Mitte des 19. Jahrhunderts drohte die deutsche Philologie
ihre friderizianische GroBe und europdische Vorherrschaft allméhlich
einzubiiBen. Bereits wihrend seines Studiums der Philologie in Bonn
und Leipzig entwickelte Nietzsche ein ambivalentes Verhiltnis zu sei-
ner Wissenschaft. Zunehmend verachtete er die Philologie als uninspi-
riertes Handwerk und verunglimpfte ihre Vertreter als gedankenarme

13 Die franz. Quelle: Charles Florange / A. Wunsch, Entrevue de Napoléon Ier et de
Goethe (1808). Suivi de P’entretien avec Wieland. Paris 1932, S. 12. Deutsch: Goethes Ge-
spriche (wie Anm. 3), Bd. 1, S. 539.

14 Ebd., S. 547.

15 Mémoires du prince de Talleyrand. Publiées avec une préface par le duc de Broglie
de PAcadémie francaise, Bd. 1 (1754-1808). Paris 1891, S. 404.

16 Ebd., S. 442.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 205

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biicherwilzer. Gerade auf die Metonymie fiir alle philologische Tatig-
keit, die Konjektur, tiirmte er gerne seine Vorbehalte. Im Jahre 1864,
als er seine Abhandlung tiber die Spriiche des griechischen Dichters
Theognis von Megara redigierte, klagte der junge Nietzsche gegeniiber
seinem Studienfreund Hermann Mushacke, wie sehr er an dieser »phi-
lologischen Holzhackerei« litte.!” Nicht weniger herablassend fiel die
Bemerkung vom »Conjekturenwebstuhl«!® aus, oder sein Spott iiber
die an den Gymnasien herangeziichteten »Conjekturen-Wiistlinge«,!”
die »vergraben unter Dialekten, Etymologien und Conjekturen, ein
Ameisenleben fithren«.?0 Er ldsterte in einem Brief an den Freund
Erwin Rohde iiber seine Kollegen, ihre »abgestandenen Conjekturenc,
ihre »Conjekturenritte«, die »Scheidemiinze« ihrer Conjekturen?! und
er nannte sich auch einmal selbstironisch einen »Conjekturen-Dachs-
hunde, der kein »ehrliches Gewerbe« betreibe.?2

Der Riss, den Nietzsche in der Disziplin der Philologie feststellte,
spaltete auch — nimmt man das Wort aus »Jenseits von Gut und Bé-
se« ernst — die Weltgeschichte. Jedenfalls teilte sich die philologische
und die historische Gegenwart in zwei Kontinente: Die eine war in
Nietzsches Auge bewohnt von friderizianischen, nordpolfihigen, mit Na-
poleonischen Voila-un-homme-Giitesiegeln pramierten Mannern. Und auf
der anderen Seite standen die, man miisste sagen: »unmaskulinischen«
Halbminner. Und weil sie namenlose Spottgestalten ihres Geschlechts
waren, bedachte sie Nietzsche in einem Hagel von herablassenden
Namen und Benennungen: Er nannte sie »wimmelndes Philologenge-
ziicht«,23 bezeichnete sie als Eunuchen, Castrirte, Beschnittene, Femi-
ninische, Impotente oder auch als Hermaphroditen.

Man sieht also, dass Nietzsches philologische Welt, die zugleich ein ge-
steigerter historischer und metaphysischer Schauplatz ist, nicht durch

17 Brief vom 14. Mérz 1866, Friedrich Nietzsche, Simtliche Briefe. Kritische Studien-
ausgabe. KSA. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1986, Bd. 1,
S. 116.

18 Nietzsche, KSA Werke, Bd. 7, S. 438 (19/53).

19 Ebd., Bd. 1, S. 705.

20 Ebd., S. 706.

21 Brief vom 3./4. Mai 1868, Nietzsche, KSA Briefe (wie Anm. 17), Bd. 2, S. 273.

22 Brief vom 22. Mirz 1873, ebd., Bd. 4, S. 137.

23 Brief vom 20. November 1868, ebd., Bd. 2, S. 344.

206 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Unterschiede von gut und bose, schén und hisslich, grof und
klein, wahr und falsch, erst recht nicht durch weiblich und méinnlich
geteilt ist. Thre Gegensitze verkérpern sich vielmehr in zwei Prototy-
pen des einen Geschlechts: im Mann und im Nichtmann oder im
Nichmehrganzmann. Den friderizianischen Gelehrten und sein Mannes-
tum trennt der kontinentale Abstand vom castrierten Gelehrten. Immer
wieder operiert Nietzsche mit dieser Castrations-Unterscheidung. Er
lasst Karl Moors Diktum in zahlreichen Varianten iiber seine Zunge
laufen.

Dieser Graben, den er durch die Philologie (und die Weltgeschichte)
gehen sah, wurde allerdings noch tiefer, noch abgriindiger, als Nietz-
sche nach der Veroffentlichung seiner »Geburt der Tragddie« im Jahr
1872 von seinen Kollegen aus dem akademischen Stand der Philologen
ausgestoBen wurde. Nietzsche wunderte sich ein wenig naiv dartiber,
dass der von ihm in seiner Tragodienschrift mit Hohn und Spott
bedachte Stand der Philologen, Kritiker und Asthetiker sehr unfreund-
lich reagierte. Den heftigsten Schlag empfing er aus der giftigen, aber
gut begriindeten Kritik des jungen Philologen Ulrich von Wilamowitz-
Mollendorff, der die Tragddienschrift unter dem Titel »Zukunftsphi-
lologie!« verriss und damit zugleich den Titel von Richard Wagners
1860 erschienen Broschiire »Zukunftsmusik« parodierte. Wilamowitz-
Mollendorff forderte am Ende seines Verrisses den Verfasser der
»Geburt der Tragodie« nachdriicklich dazu auf, vom akademischen
Katheder herabzusteigen. Er solle nicht weiter durch Gedankenunsinn
und historische Verdrehungen »Deutschlands philologische Jugend«
vom rechten Weg abbringen. Denn diese Jugend sollte »in der askese
selbstverldugnender arbeit lernen [..], iiberall allein die wahrheit zu
suchen«.?* Und in der Folge blieb tatsichlich die philologische Jugend
Nietzsches Basler Vorlesungen fern.

Gewiss stecken in der Tragodienschrift zahlreiche kithne Behaup-
tungen und Irrtiimer. Dem Vorwurf fehlerhafter und anachronistischer
Thesen in seinem Buch hatte Nietzsche aber lingst vorgebeugt. Bereits

24 Ulrich von Wilamowitz-Mollendorff, Zukunftsphilologie! eine erwidrung auf Fried-
rich Nietzsches ord. professors der classischen philologie zu Basel »geburt der tragodie«.
Berlin 1872, S. 32.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 207

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in den Jahren vor Erscheinen des Tragodienbuches bemingelte er
in einem Brief an seinen Freund Carl von Gersdorff die Methoden
seiner Disziplin, dass sie zu keiner »erhebenden Gesammtanschauung«
der antiken Welt gelange.?” Mit ihrer peniblen Aufmerksamkeit fiir
Liicken, kleine Fehler oder Ungereimtheiten in der Uberlieferung stiin-
den die Philologen viel zu nahe vor dem Bild des Altertums, so dass
sie immer nur einzelne Olflecken betrachteten, statt an den »groBen
kiithnen Ziigen das ganze Gemilde zu bewundern.« Wie sich aber in
der »Gesammtanschauung« das Bild der Antike darstellt, das deutete
Nietzsche Ende 1872 in seinem Cosima Wagner gewidmeten Aufsatz
»Homer’s Wettkampf« an. Danach war die griechische Kultur keines-
wegs von Humanitit und Bildung geprigt, wie es der neue common
sense der Humanwissenschaften lehrte, sondern von Neid, Rivalitit und
grausamem Kampf. Nietzsches Ikonoklasmus der rosigen Antikenbil-
der konnte sich auf die Kriegs- und Griuelszenen Homers berufen,
auf dessen »wolliistige Grausamkeit« und das »volle Ausstromenlassen
des Hasses«?6, etwa wenn Achill den Leichnam Hektors um die Mau-
ern Trojas schleift. Alle Affekte, die die Christen, genauer: die »feige,
femininische und zuckersiiBe Bande«,2” wie Nietzsche im »Antichrist«
sagt, im modernen Zivilisationsprozess domestizierten, wurden von
den Griechen als vollig natiirlich angesehen, weil es die Eigenschaften
ihrer Gotter waren: grausam, neidisch, eifersiichtig, aber auch hochmii-
tig und hiufig von Hybris getrieben. Dieses alte Griechenland Homers
war nicht die Welt der gehobenen Menschenliebe und der schénen
Seelen, wie es die Klassiker und ihre akademischen Nachbeter an Uni-
versititen und Gymnasien lehrten, sondern ein Kosmos blutiger, schre-
ckenerregender, allerdings auch hochlebendiger, jauchzender oder zu
Tode betriibter Krifte. Dort kannte man das Furchtbare und die bluti-
gen Niederlagen, aber auch den Jubel und den strahlenden Triumph.
Erst spiter hitten die Griechen Formen zur Hegung des Agonalen
entwickelt, indem sie ihre Kultur der Wettkdmpfe schufen, wo Kiinst-
ler, Redner, Sophisten, Ringer und Athleten ihre Krifte maBen. Doch

)
137

5 Brief vom 6. April 1867, Nietzsche, KSA Briefe (wie Anm. 17), Bd. 2, S. 209.
Nietzsche, KSA Werke (wie Anm. 7), Bd. 1, S. 784.
Ebd., Bd. 6, S. 246.

SN
S S

208 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Sieger und dem Triumphator gebiihrte es, betont Nietzsche, nicht
dauernd auf dem Piedestal zu stehen; sonst traf ihn der todliche Neid
der Gotter.

Die alten Homerischen Wettkdmpfe waren aber kein Spiel, sondern
gingen auf Leben und Tod. Nicht Nietzsche, wohl aber Giorgio Colli
hat in seinem wunderbaren kleinen Buch »Die Geburt der Philoso-
phie«?® von einem solchen Wettkampf erzihlt, in den sich der Weise
Homer verwickeln lie. Die #lteste vorsokratische Weisheit, erklirt
Colli ganz im Sinne Nietzsches, zeigte ihre Uberlegenheit darin, dass
sich die groBen Weisen, die Vorginger der Philosophen, schwere Riit-
sel stellten und sie 16sten. Daher auch rithrte der Ruhm des Ritsell-
osers Oedipus. Doch es stand dabei alles auf dem Spiel. Denn als
Oedipus das Ritsel der Sphinx loste und sagen konnte, welches Tier
morgens auf vier, mittags auf zwei und abends auf drei Beinen geht,
da war die Sphinx vernichtet, um nicht zu sagen: Sie war kastriert.
Colli erzihlt nun die mythische Anekdote, wie der Weise Homer, als
er einmal auf die Insel Ios kam, von Fischern vor ein Ritsel gestellt
wurde: Die Fischer saen mit leeren Netzen am Strand und lausten
sich. Als Homer sie fragte, was sie denn gefangen hitten, antworteten
sie mit einem Ritselsatz und sagten: »Was wir gefangen haben, haben
wir zurtickgelassen, und was wir nicht gefangen haben, tragen wir bei
uns«.?? Damit spielten sie darauf an, dass sie die Liuse, die sie gefan-
gen und getotet hatten, weggeworfen hatten, wihrend sie die noch
nicht gefangen Liuse weiter in den Kleidern trugen. Der Uberlieferung
nach starb Homer aus Verzweiflung und Scham dariiber, dass er das
Ritsel nicht hatte 16sen kénnen.

Das ist ein Beispiel fiir den archaischen agonalen und gefihrlichen
Charakter der Wettkdmpfe im alten Griechenland. Es ging um Leben
und Tod, aber technisch ging es beim Losen der Ritsel darum, die
passende Konjektur zu finden, die plausible Ergdnzung fiir die Ritsel-
frage, die der Form nach ein unvollstindiger Text ist. Und so notierte
sich Nietzsche auch 1875, dass die Tatigkeit der Philologen nichts

28 Giorgio Colli, Die Geburt der Philosophie. Aus dem Italienischen von Reimar
Klein. Frankfurt a.M. 1981, S. 57ff.
29 Ebd., S. 57.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 209

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anderes sei als ein »Rebusrathen«3? Mit Blick auf die Homerischen
Wettkampfe und mit Blick auf die Wettkdmpfe der Philologen ging es
nicht um irgendeine Losung, sondern um die Losung, die das Leben
weiter ermoglicht. Man kann auch in Nietzsches Begriffen sagen: Es
ging um eine Losung des Ritsels, die den Mann nicht zum Kastraten
machte. Oder in einem Wort aus »Also sprach Zarathustra«, das Nietz-
sche auch noch einmal in »Ecce homo« anfiihrt: »[...] wie ertriige ich
es Mensch zu sein, wenn der Mensch nicht auch Dichter und Rithsel-
rather und Erloser des Zufalls wire?«?! Die Losung war aber nur dann
erraten, die Konjektur war nur dann passend, wenn auch sie in den
Lebensgrund der griechischen Kultur hineinreichte.

Es war nun Nietzsches kithne spekulative Konjektur, dass er dieses
alte Griechenland aus seiner literarischen Uberlieferung heraus als
eine Lebensform deutete, deren Wesen Streit, Krieg, Hader, Neid
gewesen ist. Aller Zwist, das allseitige heftige Verlangen nach Ruhm
und Macht, wurden in Krieg und Wettkampf ausgefochten, wozu ganz
gleich der Agon der Dichter gehorte. Daher nahm er gegen die hdmi-
sche Kritik der konjekturritterlichen Kollegen fiir sich in Anspruch,
dass er in seinem Panorama des alten Hellas das griechische Wesen
als Ganzes verstanden und erklirt hatte. Es ging nicht um Einzelheiten
und Kleinigkeiten, es ging nicht um verstreute Flecken, es ging um
das groBe Bild. In diesem Sinne notierte sich Nietzsche 1876: Man
kann »|[...] eine Sophokleische Tragédie an 100 Stellen falsch verstehen
und an vielen verdorbenen Stellen einfach voriibergehen, aber doch
die Tragodie besser verstehen und erkldren [..] als der griindlichste
Philologe [...].«3? Und das hei3t: Man kann auf 100 Konjekturen ver-
zichten, wo vielleicht im Detail der Sinn fraglich ist, dennoch vermag
man das Ganze einer Tragddie richtig zu verstehen. Doch was heif3t
»verstehen«?

Noch zehn Jahre nach dem Erscheinen der »Geburt der Tragodie
betonte Nietzsche im »Versuch einer Selbstkritik«, den er der Neuaus-
gabe vorausschickte, dass dieses Buch eine Antwort auf das Ritsel

30 Nietzsche, KSA Werke (wie Anm. 7), Bd. 8, S. 23 (3/31).
31 Ebd., Bd. 6, S. 348.
52 Ebd., Bd. 8, S. 333 (19/5).

210 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geben wollte: »Was ist dionysisch«? Aber er rdumte auch ein, dass
er diese Frage besser als Dichter oder vielleicht als Philologe hitte
bearbeiten sollen. Am Ende habe er die Frage in seinem Buch nicht
wirklich beantwortet, das Rétsel nicht geldst; immerhin habe er jedoch
erkannt, dass hier ein Ritsel vorlag. Und daher schrieb er im Riick-
blick, das Buch sei schwerfillig, peinlich, bilderstichtig und »verzuckert
bis zum Femininischen«.3? Es war kein friderizianisches Werk.

Die »Gesammtschau« in der »Geburt der Tragodie« zeigt die antike
griechische Welt nicht durch die manichiische Teilung von Gut und
Bose gespalten, ebenso wenig durch den szientifischen Gegensatz von
wahr und falsch oder den moralischen von recht und unrecht. Sie
war vielfach zerrissen, aber sie arbeitete nicht daran, ihre lochrigen
Netze und Texte wieder zu flicken; die griechische Antike sah die
Welt vielmehr durch Zwist zerrissen, durch Kampf, durch Gétterfliiche
geschlagen, von Krieg und Hader heimgesucht. Jedoch wartete sie auf
keinen Messias, der alles wieder flicken oder heilen wiirde, sondern sie
suchte danach, das Leben méglich zu machen, indem sie den Zwist als
Wesen des Lebens anerkannte und ihn zugleich hegte.

Im Sinne dieses tragischen Tiefenblicks hatten die Fischer aus der
eben erzihlten Homer-Anekdote keine Fische gefangen, weil ihre Net-
ze zerrissen waren. Und da sie keine wirklichen, sondern fiktive Fischer
waren, die in einer Anekdote auf Leben und Tod auftraten, hatten sie
ihre Netze auch nicht geflickt, sondern vorderhand das néachstliegende
Lebenstibel bekdmpft, namlich die Flohe. Der tragische Denker, als
den sich der frithe Nietzsche sieht, glaubt einfach nicht an die Repara-
tur der Netze und Gewebe.

Das fiihrt zu dem erstaunlichen polemischen Aphorismus von den
»Castraten am Conjekturenwebstuhl«.

Dieses Wort hat Nietzsche auf die philologischen Kollegen und unfa-
higen Leser seiner »Geburt der Tragodie« gemiinzt. Und zwar in einer
Notiz des Jahres 1873:

Die Philologen dieser Zeit haben sich als unwiirdig erwiesen, mich und
mein Buch zu sich rechnen zu diirfen. [...] Das was sich jetzt »Philologe«
nennt [...], mdge auch diesmal mein Buch tibersehen: denn es ist ménnli-

33 Ebd., Bd. 1, S. 14.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 211

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cher Natur und taugt nicht fiir Castraten. Denen geziemt vielmehr am
Conjekturenwebstuhl zu sitzen.>*

Was aber machen die unwiirdigen Philologen und Castraten am Con-
jekturenwebstuhl? Die aus dieser Perspektive sich aufdringende Re-
busritsellsung: Sie arbeiten an dem groBen, von Nietzsche zerrisse-
nen Gewebe der schliissigen historischen Fiktionen. Erinnern wir uns
noch einmal daran, dass in Nietzsches Charakteristik die Philologen
an keiner verdorbenen Stelle in ihren Texten voriibergehen kénnen so
wie die Frommen vor jedem Kreuz niederknien miissen. Sie verstehen
das Ganze nicht und versuchen daher, mit Hilfe von Konjekturen
die defekten Textgewebe wieder zu reparieren. Akustisch-moralisch
erzeugt das den femininischen Stimmklang. Der maskulinische Philologe
hingegen, der geschichtsmichtige Voild-un-homme-Philologe, sieht, dass
alle Texte zerrissen sind, und sie sind es, weil die Welt zerrissen ist.
Das ist Nietzsches intuitives Bild der antiken Welt, die keinen kohiren-
ten Text kennt. Daher kann der maskulinische Philologe auch das
Ritsel des Dionysos 16sen, denn es ist das Ritsel des von Manaden zer-
rissenen Gottes, der wie alle Gotter das religiose Verstindnis der Welt
verkorpert. Und musikalisch wird diese zerrissene Welt in Dissonanzen
vernehmbar.

Es ist daran zu erinnern, dass in Nietzsches Philologie etwas auf
dem Spiel steht, dass es — historisch gesehen — um alles geht. Seine
Philologie versteht, dass die geschichtliche Welt und die iiberlieferten
Texte in ihrer Faktur kongruent sind. Und da diese Philologie zugleich
fiir sich in Anspruch nimmt, die hellenische Kultur, die wahre Natur in
ihren tragischen und erhabenen Ziigen richtig oder vielmehr gesteigert
erfasst zu haben, steht mit den historischen und philologischen Texten
zugleich die metaphysische Wahrheit auf dem Spiel. Daher hat jeder
Eingriff, erst recht jede Deutung, das Verstehen, eine gleiche Wirkung
wie eine grofe Tat oder eine Schlacht. Darum sind der Philologe
Goethe und der Krieger Napoleon beide Herren der Welt.

Der Herr der Welt Napoleon wusste allerdings genau, dass er, um
die Welt zu beherrschen, auch die Texte und Uberlieferungen beherr-
schen musste. Erst recht die Tragodienliteratur, die die Schule der

34 Ebd., Bd. 7, S. 437f. (19/58).

212 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

groBen Minner ist. Daher hat Napoleon nicht nur Corneille-Tragédien
auswendig gelernt, sondern in Erfurt Goethe dringlich gebeten, nach
Paris umzusiedeln und Voltaires republikanisches Drama »La mort
de César« im monarchistischen Sinne, im Sinne des Cinna-Wortes,
umzuschreiben. Das Angebot unterbreitete er nach einer Auffithrung
dieses Dramas, denn in diese »Schule der groBen Minner« hat Napo-
leon noch im Oktober 1808 alle nach Erfurt gefluteten Kénige und
Fursten geschickt. Das Drama wurde im Weimarer Theater mit dem
groBen Talma in der Hauptrolle von der eigens aus Paris angereisten
Comédie Francaise aufgefithrt. Immer noch dauerte die Epoche der
Franzosischen Revolution fort, wo im Bewusstsein der Akteure erneut
die romische Geschichte aufgefithrt wurde. Und eben darum wollte
Napoleon Voltaires César-Iragodie bearbeiten lassen, allerdings mit
dem Hintergedanken, dass gerade sie sich nicht noch einmal wieder-
holen sollte. So operiert »maskulinische« Philologie: Das Lehrbuch
der Geschichte umschreiben. Jetzt sollte es erst auf der Bithne und
dann in der Weltgeschichte richtig laufen! Goethes Bearbeitung von
Voltaires »La mort de César« sollte eine Tragodienkonjektur werden,
das heiB3t: eine verbesserte, um das Misslingen gekiirzte Version des
Cisarenschicksals! Denn Napoleon hatte in einem Gespréich mit dem
groBen Schweizer Historiker Johannes von Miiller auf die Frage, was
wohl César unternommen hitte, wenn die Verschworer gescheitert
wiren, geantwortet: Er hitte die Parther bekriegt, die aus dem Osten
drohende Gefahr gebannt. Miiller verstand das als Ankiindigung des
Krieges gegen Russland, als Vollendung dessen, was César nicht mehr
vergénnt war. Plutarch hitte seine Doppelbiographie César / Napoleon
mit der Pointe versehen kénnen, dass der Zwilling auf dem Schlacht-
feld Césars Plan abschlieBen konnte, Russland zu besiegen.

Als Napoleon 1798 zu seinem Feldzug nach Agypten aufbrach,
nahm er eine ganze Bibliothek von mehr als 3000 Binden mit.3® Sie
enthielt den Kanon der damaligen Literatur und Wissenschaft: Phy-
sik, Chemie, Astronomie, Architektur, Militirkunst, aber auch Philoso-
phie, Moral, Literatur und Trivialromane wie zum Beispiel Baculard
d’Arnauds »Fanni ou I’heureux repentir« oder »Mes loisirs utiles ou les

35 Victor Audibert, Les livres de Bonaparte a Marseille. Marseille 1926.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 213

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

plaisirs de la vertu«. Sehr fleiige Philologen haben sogar in den spiter
von der Bibliothek in Marseille verwahrten, iibrig gebliebenen Bén-
den nach Kaffeeflecken und Lesezeichen als Spuren von Napoleons
Lektiiren gesucht, um vielleicht am historischen Konjekturenwebstuhl
die letzten Ritsel der Bonaparte-Politik zu losen. Da wird erneut das
gemeinsame Schicksal von Philologie und Weltgeschichte offenkundig!

Der Castrat am Konjekturenwebstuhl ist eine emblematische Gestalt
in Nietzsches Denken. Er tritt dort auf, wo falsche Gewebe und triige-
rische Konjekturen fatale historische Wirkungen verursachen konnen.
Der Castrat ist eine Gegenfigur zu allem, was Nietzsche der Voild-un-
homme-Ménnlichkeit zutraut. Nietzsche fiillt das Label des frideriziani-
schen Miénnlichen mit eine Serie von Paradigmen, die nichts Gender-
Klischeehaftes haben: In »Jenseits von Gut und Bose« zdhlt er dazu:
Skepsis, Unerschrockenheit des Blicks, Tapferkeit, Hirte der zerlegen-
den Hand, zihen Willen [...] zu vergeistigten Nordpol-Expeditionen.3
Denn die Volker in seiner gesteigerten geschichtlichen Welt teilen
sich nicht in Minner und Frauen, an denen die Geschlechterklischees
hingen, sondern sie teilen sich in Castrierte und Unerschrockene,
in Conjekturenritter und unbezwingliche Charaktere, in Netzflicker
und dionysische Ritselrater. Es sind Unterschiede intellektueller Uner-
schrockenheit, die das Lesen der Texte und Urkunden, das Auslegen
der Geschichte und das Wagnis umfasst, den Blick in den tragischen
Abgrund der Welt zu werfen.

Die drei Dominen, Geschichte, Literatur und Metaphysik, teilt
Nietzsche jeweils in die Herrschafts- und Vorstellungsreiche des emble-
matischen Castraten und des unerschrockenen Gegenparts auf. Fraglos
geht es dabei um die geistige Castration, um ein Wort aufzugreifen,
das der Apostel Paulus zur Umdeutung des jiidischen Gesetzes und
der korperlichen Beschneidung eingefiihrt hat. So lieBe sich verkiirzt
sagen, dass bei Nietzsche Castration als Bild fiir die christlich-jiidische
Unterwerfung der antiken Welt steht. Hier nur einige wenige Fundstel-
len aus der groBen Zahl an Belegen dafiir.

Seine lebenslange Polemik gegen den falschen Gegensatz von Gut
und Bose hat Nietzsche zuletzt auf eine Kritik an der Sprache und an

36 Nietzsche, KSA Werke (wie Anm. 7), Bd. 5, S. 143.

214 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Begriffen der Moral zugespitzt. In der »Genealogie der Moral«
und noch wortmichtiger im »Ecce homo« legt er dar, wie die christli-
che Moral alle natiirlichen Instinkte, die Sinnlichkeit, den Stolz, die
Herrschsucht, denunzierte, um das »Heerdentier«, den »guten Men-
schen« zu ziichten. Dies lief auf nichts anderes hinaus, als die »Mensch-
heit zu castriren«3” Wohlgemerkt die Menschheit! Frauen und Ménner.
Und diese Zurichtung zu Herdentieren erfolgte seiner Analyse nach als
ein Castriren an Worten und Namen. Der wahre oder natiirliche
Mensch, erkldrte er, hieB nicht mehr »stolz« oder »herrschsiichtig«.
Diese Attribute wurden ihm entrissen. Eine historische Zungenwische.
Danach nannte er sich aber auch nicht »schwach«, sondern er
schmiickte sich mit dem Attribut »gut«, wie es im § 17 des »Antichrist«
heiB3t.38 Das Projekt der »groBen Politik«, seine Umwertung aller Wer-
te, vollzog Nietzsche als Sprachkritik, denn der »Sprachgebrauch der
modernen Moralitét ist durch die niederen Menschen gemacht, die den
Blick von unten herauf zur Moralitit haben«.3? Zwanghaft gaben sie
den Dingen falsche Namen, bis zu den hoéchsten Begriffen: Die
Menschheit »hat endlich ihre Verzweiflung, ihr Unvermégen >Gott« ge-
nannt«.*® Das Wort in Anfiihrungszeichen ist die aktive Umwertung.
Denn seine groBe Sprachpolitik betrieb Nietzsche auch typographisch,
indem er alle Worter, Begriffe und Namen, die es umzuwerten galt, in
Anfiihrungszeichen setzte. In GénsefiiBchen sind sie nur noch lexikali-
sche Gespenster. Auch das ist Philologie, fridericianische Philologie.
Sie ist groBe Gedankenpolitik, die der gesamten »deutschen Philoso-
phie« ein »Anrecht auf Ginsefiisschen« einrdumte.*! Jacques Derrida
sprach daher in seinem Vortrag iiber »Nietzsches Stile« von der »epo-
chalen Herrschaft der Anfithrungszeichen«.*? Mit den Anfiithrungszei-

37 Ebd., Bd. 6, S.369. Hervorhebungen durch Sperrungen in den Zitaten aus Nietz-
sches Werken sind hier und im Folgenden wiederholt durch Kursivierungen ersetzt.

38 Ebd., S. 183.

39 Ebd., Bd. 11, S. 54 (25/155).

40 Ebd., S. 559 (10/174).

4 Ebd., Bd. 5, S. 26.

42 Jacques Derrida, Eperons. Les styles de Nietzsche. Paris 1978, S. 86. — Ein weiterer
einschligiger Beitrag auf dem berithmten Nietzsche-Kolloquium in Cérisy-La-Salle 1972:
Eric Blondel, Les guillemets de Nietzsche: Philologie et généalogie. In: Nietzsche au-
jourd’hui, Bd. 2. Passion (Publication du Centre Culturel de Cérisy-La-Salle). Paris 1973,

Castraten am Conjekturenwebstuhl 215

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen erhilt zum Beispiel der »gute Mensch« eine typographische Kon-
jektur, man konnte sagen: er wird als kastriert markiert. Hier nimmt
das Wort Konjektur neben der Bedeutung »Erginzung« auch den se-
mantischen Wert »Entgianzung« auf. Solche Castration durch Umbenen-
nung hat, wie man eben lesen konnte, nicht nur die Menschheit, son-
dern auch »Gott« und die Gétter heimgesucht. So heifit es im »Anti-
christ« aus dem Jahr 1888: »Die widernatiirliche Castration eines Gottes
zu einem Gotte bloB des Guten ldge [...] auBerhalb jeder Wiinschbar-
keit. [...] Was ldge an einem Gotte, der nicht Zorn, Rache, Neid, Hohn,
List, Gewaltthat kennte.«*3

Hier nun wendet sich Nietzsches Blick wieder auf das Kampffeld
der Geschichte. Wenn ein Volk den Glauben an seine Zukunft verliert,
wenn es keine Nordpolabenteurer, vor allem keine fridericianischen
Philologen mehr hervorbringt, das heiit, um den Schliisselbegriff zu
allem Erkennen anzufithren: wenn es dem Willen zur Macht entsagt,
dann entreifit es auch seinen Goéttern ihre wahren Attribute. Sie wer-
den umbenannt, wodurch sie, wie es in »Der Antichrist« heiBt, an
»ihren minnlichsten Tugenden und Trieben« beschnitten werden.**
Dem Bild der »beschnittenen Gétter« korreliert keine mythische oder
religiose Vorstellung. In dem wilden, blutigen Gottergezink, von dem
Hesiod in der »Theogenie« berichtet, wurde auch ein Gott fleischlich
kastriert, ndmlich Uranos durch seinen Sohn Kronos. Die »geistige
Kastration« hingegen ist philologische Chirurgie, sie erfolgt durch Um-
benennungen und Attributstausch: So vollzieht sie die Gegenerlgsung
von der negativ umgestiilpten Metaphysik der christlichen »Corrupti-
on« der antiken Welt. Sie markiert die philologischen Manipulationen,
die entstellten Adjektive und substantivierten Adjektive: Das war der
Sprachgebrauch der eben erwihnten »feigen, femininischen, zuckersii-
Ben Bande«. Und die Corruption der Sprache wird von den Schwirme-
rischen, Idealistischen, Femininischen, Hermaphroditischen fortgesetzt.

Genau das ist auch das Werk der gelehrten Castraten am Conjektu-
renwebstuhl. Sie weben und flicken und verknoten falsche Namen, Be-

S.153-178. — Allen voran jedoch: Martin Heidegger, Nietzsche, Bd. 1. 6. Aufl. Pfullingen
1998, S. 210, 459, 486.

43 Nietzsche, KSA Werke (wie Anm. 7), Bd. 6, S. 182.

4 Ebd., S. 183.

216 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griffe und Deutungen, um das triigerische Textgewebe der religiésen
Illusionen instand und kohérent zu halten, damit kein Christenfisch
hindurchschliipfen kann.

Eine letzte Bemerkung zu dem groBen Thema der Interpretation
bei Nietzsche.*> Wer anders als die Philologen interpretieren? In der
»Genealogie der Moral« warnt Nietzsche daher vor den Philosophen,
die widerspriichliche Begriffe wie »reine Vernunft« oder »Erkenntnis
an sich« in die Welt gebracht haben. Er warnt explizit und er warnt
typographisch, indem er auch diese kontaminierten Begriffe in Anfiih-
rungszeichen setzt. Die Begriffe sind Fehldeutungen oder genauer:
Fehlsichten. Es gibt auch castrirte Augen, wie das Schicksal des Oedi-
pus lehrt. Das Erkennen nutzt in unserer philosophischen Rhetorik
stets die Semantik des Sehens, wie Idee, Spekulation, Perspektive, Ei-
detik, und die Gegenstinde der Erkenntnis bewegen sich im visuellen
Feld. Wie aber lidsst sich regulieren, dass richtig gesehen wird und
damit in der Folge richtig interpretiert wird? In der »Genealogie der
Moral« stellt Nietzsche diesen Zusammenhang her: zwischen philoso-
phischem Sehen und Castration:

[...] Es giebt nur ein perspektivisches Sehen, nur ein perspektivisches >Er-
kennen¢ und je mehr Affekte wir iiber eine Sache zu Worte kommen
lassen, je mehr Augen, verschiedne Augen wir uns fiir dieselbe Sache
einzusetzen wissen, um so vollstindiger wird unser ,Begriff® dieser Sache,
unsre >Objektivitit« sein. Den Willen aber tiberhaupt eliminiren, die Af-
fekte sammt und sonders aushidngen, gesetzt, dass wir dies vermdchten:
wie? hiesse das nicht den Intellekt castriren?...4

Bei allem Interpretieren, das im Sinne des Willens zur Macht stets
einem perspektivischen Sehen folgt, bei der Titigkeit des Philologen
sind unvermeidlich und notwendig auch Triebe, neidische, liisterne, ei-
fersiichtige, stolze, bose, groBmiitige »Instinkte« mit im Spiel. Daher ist
es keineswegs ausgemacht, dass die Affekte Irrtiimern und Illusionen
entgehen, wenn sie das Interpretieren anleiten. Die Tauschung ist nur
dann Folge der Selbstverstiimmelung, wenn der Interpret, der Philolo-

45 Vgl. Hendrik Birus, »Wir Philologen...«. Ijberlegungen zu Nietzsches Begriff der In-
terpretation. In: Revue Internationale de Philosophie 38, 1984, S. 373-395.
46 Nietzsche, KSA Werke (wie Anm. 7), Bd. 5, S. 365.

Castraten am Conjekturenwebstuhl 217

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge um seine Affekte gekiirzt ist. Wenn er spricht, dann vernimmt das
feine Ohr den »femininischen Stimmklang« in dieser Philologie.

Und damit geht der Blick also noch einmal auf die Urszene in Erfurt
zurtick, auf die kaiserlich-goethesche Urszene mit dem weltherrscherli-
chen Ruf des Erstaunens, dem unsterblichen Zitat, auf das »Voild un
homme«, das in vielen Goethe-Ohren wie die Wiederholung oder wie
eine Parodie des Ecce homo vom Richterstuhl des Pilatus in Jerusalem
klingt. Vor dem Panorama der deutschen Geschichte, wo iiber das
Schicksal der Biicher, der Natur, der Texte entschieden wird, wo die
Castraten am Conjekturenwebstuhl spinnen, erfassen Nietzsches Au-
gen eine Restitutionsszene: Der Herr der Welt, der franzosische Kaiser
und Antichrist, gibt dem Deutschen seinen fridericianischen Phallus
zurtick.

218 Manfred Schneider

https://dol.org/10.5771/9783968219257-197 - am 17.01.2026, 22:15:23, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968219257-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

