
 

2. Der ‚Kunstheld‘ im Deutschland  
des 17. Jahrhunderts 

Galt im 16. Jahrhundert noch unangefochten der weltliche Fürst als Sinnbild der 
heroischen Tugend, tritt seit der Reformation auch der intellektuelle Heros als 
Konkurrenzfigur hinzu. Mit Blick auf die Kunst stellt sich dabei die Frage, ob 
diese zum integralen Bestandteil des Heroischen wird oder als Beiwerk der heroi-
schen Inszenierung ein Heldenbild ergänzen und damit legitimieren kann. Um 
dem Phänomen des ‚Kunsthelden‘ im Deutschland des 17. Jahrhunderts ein Pro-
fil zu geben, nehmen die folgenden Darlegungen ihren Anfang in einem beson-
ders aussagekräftigen Quellenbefund. 

In Joachim von Sandrarts Teutscher Academie der Bau-, Bild- und Mahlerey-Künste 
(Nürnberg 1675, 1679, 1680) wird der Zusammenhang zwischen Kunstförderung 
(verstanden als heroische Qualität)1 und heldenhafter Stilisierung (Heroisierung) 
von Herrschern an mehreren Stellen deutlich. Sandrart selbst verkörpert den 
Doppelcharakter von Künstler und ‚Kunstheld‘, da er sich aktiv als Maler sowie 
durch seine schriftstellerische Tätigkeit der Förderung einer neuen deutschen 
Kunst im europäischen Rahmen widmet. Sandrarts Werk ist zwar nach dem 
Dreißigjährigen Krieg entstanden, aber deutlich auf ihn bezogen. In ähnlicher 
Perspektive fokussiert auch die vorliegende Abhandlung den Untersuchungszeit-
raum der ‚Kunsthelden‘-Thematik besonders nach 1648. Insbesondere der West-
fälische Friede wird in den Verhältnissetzungen von Krieg und Frieden als Zäsur 
beurteilt, begründete er doch staatliche Souveränität, schlichtete den Konfessi-
onsstreit und löste als Reichsgrundgesetz die Verfassungsfragen des Reiches zwi-
schen Kaiser und Reichsständen.2 Dennoch ist das Verhältnis von Krieg, Frieden 
und Künsten zu dominant im Herrschaftsdiskurs, um den Blick auf bedeutende 
Herrschermäzene des 16. und beginnenden 17. Jahrhunderts für diese Thematik 
auszugrenzen. Ebenso wie Kaiser Maximilian I. (1459–1519) und Rudolf II. 
(1552–1612) deshalb am Anfang des Untersuchungszeitraums stehen, soll ein 
Ausblick ins 18. Jahrhundert die Beharrlichkeit bestimmter ikonographischer 
Muster ebenso wie ihre Modifikation aufzeigen – schließlich haben Mars und 
Apoll auch noch für Friedrich II. von Preußen (1712–1786) ihre inszenatorische 
Wirkung. 

                                                                                          
1 Siehe dazu Kap. 2.1. 
2 Ausführlich Heinz Duchhardt (Hrsg.), Der Westfälische Friede. Diplomatie, politische Zäsur, kul-

turelles Umfeld, Rezeptionsgeschichte, München 1998; Konrad Repgen, Dreißigjähriger Krieg und 
Westfälischer Friede. Studien und Quellen, Paderborn [u.a.] 1998; Anton Schindling, Reichsin-
stitutionen und Friedenswahrung nach 1648, in: Ronald G. Asch et al. (Hrsg.), Frieden und 
Krieg in der Frühen Neuzeit. Die europäische Staatenordnung und die außereuropäische Welt (Der 
Frieden. Rekonstruktion einer europäischen Vision; 2), München 2001, S. 259–291. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 30 

2.1. Joachim von Sandrarts „Teutsche Academie“ – Der Wert der Kunst 

Ein „heroisches Gemüte“, wie es laut Sandrart den Kurfürsten von Brandenburg, 
Friedrich Wilhelm, auszeichnet, kann besonders empfänglich für Kunst und den 
Wert der Antike sein. Die Sammlung einer „unglaubliche[n] Menge neu-
gefundener Antiquitäten von allerley Art und Materie/ absonderlich von sehr ra-
ren Medaglien“3 ist das beste Zeugnis für die europaweite Begeisterung für diese 
Kunst, die für den Wert einer europäischen Kultur und Intellektualisierung eben-
so geschätzt wurde wie als Ausdruck imperialer Tradition.4 Die enge Verbindung 
von Tugend, Kunst und Herrschaft betont Sandrart auch anlässlich der Beschrei-
bung der kurfürstlichen Kunstsammlung in Berlin. Der Schrift Relations Histori-
ques et curieuses de voyages en Allemagne, Angleterre, Hollande, Bohême, Suisse [...] 
(1676/1695) des Kunst- und Antiquitätenhändlers Charles Patin folgend, heißt es 
in direkter Ansprache an den Fürsten, dass dieser 

unangesehen […] die Regirung und Conservation Ihrer Lande und Leute/ und darum 
viele hohe Sorgfalten obligen/ haben Sie doch nicht unterlassen/ Ihr heroisches Gemüte 
iezuweilen mit dieser tugendhafften Ergetzlichkeit zu erfreuen.5 

Das Kunstsammeln kann darüber hinaus als eine gleichsam kulturell sublimierte 
Heldentat, als Bewahrung und Vermehrung von Kunst und Kultur, propagiert 
werden. Dies mag im Idealfall nach antikem Vorbild6 sogar zur Verschonung vor 

                                                                                          
3 Joachim von Sandrart, Teutsche Academie der Bau-, Bild- und Mahlerey-Künste, Nürnberg 1675–

1680, wissenschaftlich kommentierte Online-Edition, hrsg. von Thomas Kirchner et al., 
2008–2012, im Folgenden TA, hier: TA 1679, II (Skulptur), S. 74, http://ta.sandrart.net/-text-
965, 12.09.2014. 

4 Noch Friedrich I. sollte die von Friedrich Wilhelm begründete Antikensammlung öffent-
lichkeitswirksam zur Selbstdarstellung nutzen: Der dreibändige Thesaurus Brandenburgicus 
selectus, eine Auswahl der wichtigsten Antiken aus der Berliner Sammlung, verbindet vor al-
lem durch die Titelkupfer Sammeln mit Herrscherrepräsentation „als eine Art Fürstenspie-
gel“ (Sepp-Gustav Gröschel, Lorenz Beger. Thesaurus Brandenburgicus selectus III. Ar-
chäologie am Hofe Friedrichs III./I., in: Jahrbuch der Berliner Museen N. F. 24, 1982, S. 227–
245), die angesichts der Krönung des Kurfürsten zum König in Preußen eine besondere 
Bedeutung erhielt. Antiken Kaisern, Jupiter und Herkules gleich macht Friedrich aus Berlin 
ein neues Rom – so die kumulative Aussage der Kupfertitel der drei Bände. Vgl. dazu 
Ders., Herrscherpanegyrik in Lorenz Begers „Thesaurus Brandenburgicus selectus“, in: An-
tike und Barock (Winckelmann-Gesellschaft. Vorträge und Aufsätze; 1), Stendal 1989, S. 37–
61; Gröschel 2000 und Henning Wrede / Max Kunze, 300 Jahre „Thesaurus Brandenburgi-
cus“. Archäologie, Antikensammlung und antikiserende Residenzsausstattungen im Barock (Cyria-
cus. Studien zur Rezeption der Antike; 2), Akten des Internationalen Kolloquiums Schloss 
Blankensee 30.09. –02.01.2000, München 2006. 

5 TA 1679, II (Skulptur), S. 74, http://ta.sandrart.net/-text-965, 15.09.2014. 
6 Sandrart zitiert hier Plutarch, der von der verhinderten Zerstörung von Rhodos durch den 

makedonischen Herrscher Demetrios I. Poliorketes aufgrund des Ruhmes des dort leben-
den Künstlers Protogenes berichtet, TA 1675, II, Buch 1 (antike Künstler), S. 37, http:// 
ta.sandrart.net/-text-238, 11.09.2015. Die Verschonung vor Zerstörung durch die Kunstlie-
be des Königs wird auch bei Plinius (Nat. Hist. XXXV, 105) und Aulus Gellius (Noctes Atti-
cae XV, 31) beschrieben. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 31 

Kriegshandlungen führen, wie es Sandrart der Begegnung von Kurfürst Philipp 
Wilhelm von der Pfalz und Erzherzog Leopold Wilhelm zuschreibt – nicht ohne 
den Wert seiner eigenen Kunst dabei herauszustellen.7 

Angesichts dieser Konnexität von Kunst- und Herrscherlob verwundert es nicht, 
dass der Begriff des „Kunst-Helden“ in der Titulierung herausragender Herrscher in 
ihrer Rolle als Mäzene Verwendung findet.8 Die Widmungen der dreibändigen en-
zyklopädischen Kunstschrift der Teutschen Academie lesen sich als Würdigung und 
Huldigung des Großen Kurfürsten, Friedrich Wilhelms von Brandenburg, Kurfürst 
Maximilians I. von Bayern und Erzherzog Leopold Wilhelms. 

Auch in den Kupferstichen operiert Sandrart mit einer an die Kunstförderung 
und die damit verbundenen Tugenden angelehnten Paneygrik. Der Zweite Titel-
kupfer der Iconologia Deorum etwa zeigt, wie die Fruchtbringende Gesellschaft auf 
den Parnass zieht (Abb. 1).9 

In dem auf diesen Kupferstich rekurrierenden Textabschnitt (Ehren-Preiß, TA 
1680) wird die Darstellung ausführlich beschrieben: Der Zug der Helden zum 
Thron rechts wird angeführt durch die drei Oberhäupter der Fruchtbringenden 
Gesellschaft (Ludwig von Anhalt-Köthen, Wilhelm IV. von Sachsen-Weimar, Au-
gust von Sachsen-Weißenfels) sowie die drei kurfürstlichen Mitglieder (Georg 
Wilhelm und Friedrich Wilhelm von Brandenburg sowie Johann Georg II. von 
Sachsen), es folgen die „Gesellschafter“ in strenger Rangfolge von Herzögen, 
Markgrafen, Landgrafen, Pfalzgrafen, Fürsten, Grafen und Freiherren, dann Ade-
lige und Gelehrte.10 Dabei erscheint die von Merkur angeführte Gesellschaft „mit  

                                                                                          
7 „Als der Pfalzgraf den Erzherzog in diß Gemälde [der Archimedes von Sandrart, CPK] al-

so verliebet spürte/ praesentierte Er Ihm solches/ und bate zugleich/ daß die Armee, zu 
Verschonung seines Landes/ aus seinem Gebiete abgeführet werden möchte; welches Er 
auch erbetten.“ (TA 1675, Lebenslauf, S. 17, http://ta.sandrart.net/-text-635, 15.09.2014. 

8 TA 1675, Widmung, http://ta.sandrart.net/-text-4, 13.10.2016; TA 1675, Lebenslauf, S. 17, 
http://ta.sandrart.net/-text-635, 16.10.2016; TA 1679, Widmung [II], http://ta.sandrart. 
net/-text-647, 16.10.2016 sowie TA 1680, Iconologia Deorum, Ehren-Preiß [X], http://ta. 
sandrart.net/-text-1322, 16.10.2016. 

9 Vgl. dazu auch den Aufsatz der Autorin: Der ‚Kunstheld‘ – Eine semantische Spurensuche 
in Panegyriken des 17. Jahrhunderts, in: Wolfenbütteler Renaissance-Mitteilungen 35, 2014, 
S. 41–67 sowie Anna Schreurs, Apoll und der Zodiacus: Die Fruchtbringende Gesellschaft 
zieht auf den Parnass. Anmerkungen zum Frontispiz von Sandrarts Iconologia Deorum, 
in: Kathrin Schade et al. (Hrsg.), Zentren und Wirkungsräume der Antikerezeption. Zur Bedeu-
tung von Raum und Kommunikation für die neuzeitliche Transformation der griechisch-römischen 
Antike, Akten der Tagung zu Ehren von Henning Wrede an der Humboldt-Universität Ber-
lin Februar 2005, Münster 2007, S. 151–158 sowie Dies., Vom Gerangel im Künstlerhim-
mel. Die „Apotheose Joachim von Sandrarts“ (Federzeichnung von 1682), in: Achim 
Aurnhammer / Ulrich Bröckling (Hrsg.), Vom Weihegefäß zur Drohne. Kulturen des Heroischen 
und ihre Objekte, Würzburg 2016, S. 119–144.  

 Bei der Iconologia deorum handelt es sich um eine mit neuen Illustrationen versehene Über-
setzung von Vincenzo Cartaris Imagini de i Dei de gli antichi. 

10 Vgl. TA 1680, Iconologia Deorum, Eigene Benamung der Mitglieder des Palmenordens [I], 
http://ta.sandrart.net/-text-1307 und TA 1680, Iconologia Deorum, Ehren-Preiß [XI], 
http://ta.sandrart.net/-text-1323, 15.09.2014. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 32 

 

Abb. 1: Joachim von Sandrart, Teutsche Academie, Zweiter Titelkupfer seiner Iconologia Deorum, 
Nürnberg 1680. 

alt-Römischer Helden-Rüstung gewaffnet/ und hielte jeder einen Palmen-
Zweig“.11 Von Thalia wird Herzog August von Sachsen-Weißenfels in Überein-
stimmung mit dem Wortlaut der Widmungen der Teutschen Academie als „Kunst-
Held“ tituliert, der von Apollo mit seinen „Gunst-stralen“ beleuchtet werde.12 
Der Titelkupfer setzt damit visuell die Formeln zeitgenössischer Herrscherpane-
gyrik ein, die semantisch in der Erklärung nochmals aufgerufen werden. Götter-
gleiche Inszenierung bzw. Einkleidung der Figuren, Platzierung der Szene auf 
dem Parnass und die Symbolik des Glanzes durch Aureolen lassen sich hier als 
klare Heroisierungszeichen verstehen. Im Text sind es Diskurse der Fruchtbrin-
genden Gesellschaft, der größten deutschen Sprachgesellschaft, die sich in Zeiten 
des Dreißigjährigen Krieges gegen den Niedergang der deutschen Kultur durch 
die Pflege und Kodifizierung der deutschen Sprache („deutsche Heldensprache“) 
und der damit verbundenen Verbesserung der Sitten hervortat.13 Aus dem hehren  

                                                                                          
11 TA 1680, Iconologia Deorum, Ehren-Preiß [IX], http://ta.sandrart.net/-text-1321, 15.09.2014. 
12 TA 1680, Iconologia Deorum, Ehren-Preiß [X], http://ta.sandrart.net/-text-1322, 15.09.2014. 
13 Vgl. dazu Christoph Stoll, Sprachgesellschaften im Deutschland des 17. Jahrhunderts. Fruchtbrin-

gende Gesellschaft, Aufrichtige Gesellschaft von der Tannen, Deutschgesinnte Genossenschaft, Hirten- 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 33 

Ziel einer überkonfessionellen und standesübergreifenden Gesellschaft blieb 
schließlich die Funktion einer „adelig-höfische[n] Sozialisationsinstanz“14 übrig, 
die Nähe zur Herrscherheroisierung ist daher bei den Mitgliedern in vielen 
Schriften und Selbstzeugnissen nachvollziehbar. Auch Sandrart, selbst Mitglied 
der Sprachgesellschaft seit 1676, überträgt die irenischen und konfessionsüber-
greifenden Ziele der Fruchtbringer auf die Kunst, deren Niedergang er wortreich 
beklagt und als dessen scheinbares Gegenbild er den ‚Kunst-Helden’ definiert. 

Sandrarts Beschreibungen der Kunstkammern und der mäzenatischen Förderung, 
die die Herrscher den Künstlern angedeihen lassen, zeugen vom Bewusstsein, dass 
Kunst(förderung) ihre Helden braucht. Die Rolle der „Kunstliebenden“ wird dabei 
eng mit dem Bild der darniederliegenden Kunst verknüpft. Ihre Renaissance nach 
dem Dreißigjährigen Krieg lässt sich in ihrer Lichtmetaphorik mit der Bildsprache 
der Herrscher in Bezug setzen. Der strahlende Apoll, der Friedensbringer, der Be-
zugspunkt Antike und eben der Kunstförderer bilden ein komplexes ästhetisches, 
historisches und politisches Phänomen. Auch die Qualität, Frieden und Ordnung 
zu stiften und zu bewahren, wird als Parallele von Herrschaft und Kunst zu einer 
zentralen Argumentation für die Bedeutung der Kunstförderung als Herrschafts-
aufgabe: „Ohne Weißheit und Kunstforschung“ – die Sandrart zudem als „zu ei-
nem wol-geordneten Wandel und tugendlichem Leben erbaulich“ erklärt – „wäre 
die Erde ein Wald voll wilder unvernünftiger Thiere“.15 

Wenn, wie vielfach dargelegt, staatlich-herrschaftliche Legitimation über künstle-
rische Repräsentation funktioniert,16 dann kann diese anerkannte Konstellation 
auch den Herrscher zum ‚Kunsthelden‘ machen, indem dieser Aspekt von Herr-
schaft symbolisch-anschaulich offengelegt wird. Zugleich bringt diese Konstella-
tion die Intentionen der Heroisierung von Seiten der Herrscher und Künstler zu-

                                                                                                                                                                                                                          

und Blumenorden an der Pegnitz, Elbschwanenorden, München 1973 sowie grundlegend Heinz 
Engels, Die Sprachgesellschaften des 17. Jahrhunderts (Beiträge zur deutschen Philologie; 54), 
Gießen 1983. 

 Dass mit Kunst dasselbe Ziel der Sittenverbesserung erreicht werden kann, tradierte sich 
bis ins 18. Jahrhundert und lässt sich auch in anderen Ländern nachweisen, etwa in Eng-
land, wo Jonathan Richardson Kenntnisse an Kunstkenntnis bzw. -besitz knüpft (und so-
mit an eine exklusive Gesellschaft), allerdings „a more direct way to provide instruction in 
art [that] would improve not only the moral welfare of the ‚common people’ but also the 
arts and manufactures of the country“ (Kim Sloan, A Noble Art. Amateur Artists and Dra-
wing Masters c. 1600–1800, London 2000, S. 103).  

14 Andreas Herz, Der edle Palmenbaum und die kritische Mühle. Die Fruchtbringende Ge-
sellschaft als Netzwerk höfisch-adeliger Wissenskultur der frühen Neuzeit, in: Denkströme. 
Journal der Sächsischen Akademie der Wissenschaften 2, 2009, S. 152–191, hier S. 166, vgl. 
Arndt Schreiber, Adeliger Habitus und konfessionelle Identität. Die protestantischen Herren und 
Ritter in den österreichischen Erblanden nach 1620 (Mitteilungen des Instituts für Österreichi-
sche Geschichtsforschung; Ergänzungsband 58), Wien [u.a.] 2013, S. 146. 

15 TA 1675, Lebenslauf, S. 3, http://ta.sandrart.net/-text-621, 23.09.2015. 
16 Vgl. dazu auch Bernd Wagner, Fürstenhof und Bürgergesellschaft. Zur Entstehung, Entwicklung 

und Legitimation von Kulturpolitik (Texte zur Kulturpolitik; 24), Essen 2009, S. 150.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 34 

sammen: Die politische Mythisierung und Sakralisierung des Herrschers im Hel-
denbild dient der herrschaftlichen Legitimation und Stabilisierung, das Ideal des 
ex utroque Caesar wird vom Künstler angemahnt oder herausgestellt und zugleich 
in idealer Form dem Selbstbild des Herrschers überantwortet. Held und Hel-
denmacher profitieren beide von der Heroisierung als ‘Kunstheld’, da in dieser 
Figuration beide Perspektiven, Ansprüche und Absichten vermittelt werden kön-
nen. 

2.2. Krieg und Frieden in der Frühen Neuzeit:  
Ambivalenzen, Dualität und Hierarchien  
in der fürstlichen Repräsentation 

Wie für andere Heldenbilder des Barock gilt auch für den ‚Kunsthelden‘, dass er 
eine additiv-kombinatorische Figur ist, das heißt Elemente unterschiedlicher Be-
reiche in sich vereint. Zugleich ist er nur eine Figuration unter vielen, anhand de-
rer jedoch die heroischen Möglichkeiten des Herrschers im 17. Jahrhundert aus-
gelotet werden können. Speziell die Frage nach der traditionellen Heldenrolle 
des Herrschers kann hierzu Aufschluss geben: Wie definiert sich der Kriegsheld 
und welche Anschlussfähigkeit hat er zu anderen Herrscherrollen? 

Kampfgeist und möglichst siegreiche Kriegsführung im Falle der Bedrohung 
von Recht und Ordnung oder der Integrität des Territoriums waren die Grund-
dispositionen des Herrschers, die er für seine Heroisierung nutzen konnte. Mili-
tärisches Auftreten bzw. Kompetenz waren zweifellos wichtige Faktoren der 
Herrschaftssicherung, aber herrscherliche Legitimität konnte auch über andere 
Qualitäten propagiert bzw. je nach historischen Ereignissen angepasst werden.17 
Frieden und Recht werden im Laufe der Frühen Neuzeit wichtiger, auch wenn 
der Kriegsherr meist noch glaubwürdig von den Herrschern verkörpert werden 
kann. Aus dem Widmungsgedicht des ersten Gesamtverzeichnisses der Hofbib-
liothek 1663 von Matthäus Mauchter, Inschrift bei neuer Ordnung der kaiserlichen 
Bibliothek, spricht die Koexistenz von Krieg und Frieden sowie die Gelegenheit 
zur Ausbildung von Recht und Gemeinwohl, wobei dies im Sinne einer Hierar-
chisierung ausgehandelt wird. Der Kaiser (Leopold I.) wird als Erneuerer der Wis-
senschaft gepriesen: 

                                                                                          
17 Zum zeitgenössischen Rahmen der Kriegsbegründungen siehe Anuschka Tischer, Mars 

oder Jupiter? Konkurrierende Legitimierungsstrategien im Kriegsfall, in: Kampmann et al. 
2008, S. 196–211, besonders S. 198–205; Heinhard Steiger, Ius bändigt Mars. Das klassi-
sche Völkerrecht und seine Wissenschaft als frühneuzeitliche Kulturerscheinung, in: Asch 
et al. 2001, S. 59–85; Bernd Klesmann, Bellum solemne. Formen und Funktionen europäischer 
Kriegserklärungen des 17. Jahrhunderts (Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Ge-
schichte Mainz, Abteilung Universalgeschichte; 216), Mainz 2007; Norbert Bries-
korn / Markus Riedenauer (Hrsg.), Suche nach Frieden: Politische Ethik in der Frühen Neuzeit I 
(Theologie und Frieden; 19), Stuttgart 2000. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 35 

Seit uns der Friede geschenkt ist, hast du, o Kaiser, aufgehört mit Waffen zu siegen / 
Bessere Siege kannst du jetzt erringen, kraft des in den Büchern niedergelegten Rech-
tes.18 

Der für Land und Leute nicht selten als ruinös erlebte Krieg, insbesondere der 
Dreißigjährige Krieg, wird zwar im Sinne einer potentiellen militärischen Schlag-
kraft des Fürsten weiterhin als Ausweis von dessen Macht als akzeptabel angese-
hen. Doch dürfen sich seine Ambitionen nicht im Kriegerischen erschöpfen. 
Vielmehr muss die Förderung des innerstaatlichen Wohlstandes folgen, der 
zugleich gegen Feinde abgesichert werden muss – militärisches Auftreten ist mit-
hin kein Widerspruch im self-fashioning des ‚Kunsthelden‘.19 Auch die Sprach- 
gesellschaften, die mit der Verbesserung der Sitten und Kultur ihr Heilmittel der 
patriotischen Sprachreinheit propagierten, taten dies mit kriegerischem Vokabu-
lar und in Bezug auf den Krieg, wobei in den „poetischen Beiträgen zu Krieg und 
Frieden […] der heroische Wesenszug deutlich hervor[tritt]“20 und die deutsche 
Heldensprache im Rekurs auf die deutsche Tapferkeit beschworen wird.21 

Georg Philipp Harsdörffer etwa lässt das Friedensgelübde der Musen, das er als 
Spielrede in seine Frauenzimmer Gesprächsspiele (1641) einfügt, mit dem Vokabular 
und lautmalerischen Klang von Krieg und Zerstörung beginnen, um mit dem 
Frieden als Gegenbild die zukünftig wieder tätigen Musen zu kontrastieren.22 Die 
Bedingung für das Gedeihen der Künste wird mit dem Gelübde zur Heroisierung 
des Friedensfürsten verbunden, was im Gespräch selbst durch den Aufzug / zu un-

                                                                                          
18 Mark Hengerer, Kaiser Ferdinand III. (1608–1657). Eine Biographie (Veröffentlichungen der 

Kommission für Neuere Geschichte Österreichs; 107), Wien [u.a] 2012, S. 287 (ohne Quel-
lenangabe). 

19 Selbst in Utopien des 17. Jahrhunderts wie Andreaes Christianopolis (1619) oder Bacons 
Nova Atlantis (1627) fehlen militärische Übungen und kriegerische Ausbildung sowie takti-
sche Kriege nicht im Leben der utopischen Völker, vgl. Siegfried Wollgast, Krieg und Frie-
den im utopischen Denken des 17. Jahrhunderts in Deutschland, in: Garber et al. 2001, 
S. 201–245, hier S. 204. Zur Dualität von Krieg und Kunst in der deutschen Dichtung des 
17. Jahrhunderts vgl. Nicola Kaminski, Ex bello ars oder Ursprung der „Deutschen Poeterey“ 
(Beiträge zur neueren Literaturgeschichte; 205), Heidelberg 2004. 

20 Ferdinand van Ingen, Sprachpatriotismus im Europa des Dreißigjährigen Krieges, in: Gar-
ber et al. 2001, S. 943–956, hier S. 949. 

21 Das Thema Krieg und Frieden hat Hedwig Bramenkamp als Spezialuntersuchungsgebiet 
an Harsdörffers Frauenzimmer Gesprächsspiele (1641) herangetragen und den Anteil der 
Kunst an Friedensfesten durch Dichtung, Theater, Feuerwerk, Schauessen und Umzüge 
näher untersucht: Hedwig Bramenkamp, Krieg und Frieden in Harsdörffers „Frauenzimmer Ge-
sprächsspielen“ und bei den Nürnberger Friedensfeiern 1649 und 1650 (Sprach- und Literaturwis-
senschaften; 31), München 2009. 

22 Ebd. S. 146–148, S. 204–233. Zur Ikonographie der Friedens(wunsch)medaillen ab 1627 
vgl. Gerd Dethlefs, Die Anfänge der Ereignismedaille. Zur Ikonographie von Krieg und 
Frieden im Medaillenschaffen, in: Medaillenkunst in Deutschland von der Renaissance bis zur 
Gegenwart. Themen, Projekte, Forschungsergebnisse, Vorträge zum Kolloquium im Schloßmu-
seum Gotha 1996 (Die Kunstmedaille in Deutschland; 6), Dresden 1997, S. 19–38, beson-
ders S. 34–35.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 36 

terthänigster Ehrbezeugung der friedfertigen hohen Häubter von dem Frieden eingelöst 
wird,23 in Bezug auf die kriegerische Wirklichkeit jedoch noch Vision ist. 

Die Dominanz des inneren Friedensgebots wurde im Mittel der Sozialdiszip-
linierung dem Gebot der Staatsräson unterworfen. So waren nach 1648 mora- 
lische Diskurse über Krieg und Frieden und das Verhältnis von Recht und  
Gerechtigkeit weniger bestimmend, auch wenn sie als Legitimation im ‚öffentli-
chen’ Diskurs weiterhin bedient werden mussten, um das „Eigeninteresse des 
Staates“24 nicht allzu offen zu proklamieren. 

Die intrinsische Dualität von Krieg und Frieden bietet dem Fürsten mehrere 
Handlungsfelder der heroischen Bewährung, die je nach aktueller politischer Lage 
unterschiedlich betont werden. Doch ist hier zu unterscheiden, ob die Konturie-
rung des Herrschers als ‚Kunstheld‘ abbildend, prospektiv oder retrospektiv ge-
meint ist – welche Intentionen also mit einem solchen Herrscherbild verfolgt 
werden. Die affirmative Glorifizierung ist deshalb nicht der einzige Modus, auch 
ein Aufruf oder eine Besinnung auf alte Werte kann die Personalfiguration 
‚Kunstheld‘ ausdrücken. Ähnliche Mechanismen lassen sich bei der Gattung der 
Fürstenspiegel feststellen: auch hier werden Tugend, Gemeinwohl und Magnifi-
zenz zum Richtwert der herrscherlichen Handlung gepriesen, ihre Einübung 
durch und Berufung auf exempla veranschaulicht. Selbst zur Vorbildfigur gewor-
den, soll der Herrscher diesen entsprechend handeln, wodurch er in die Reihe der 
auf Distanz entrückten Vorbild- und Identifikationsfiguren aufgenommen wird.25 

Der Vorzug des Friedens wird dem Fürsten auch in den Fürstenspiegeln und 
damit in seiner Erziehung nahegelegt. Friede wird darin als Norm vermittelt, 
Krieg darf nur als gerechter und zum Schutz des Gemeinwohls geführter Krieg 
vom Herrscher betrieben werden. Der einflussreiche Staatstheoretiker Diego de 

                                                                                          
23 Harsdörffer, Frauenzimmer Gesprächsspiele VIII, 484, vgl. Bramenkamp 2009, S. 206. 
24 Jörg Engelbrecht, Staat, Recht und Konfession. Krieg und Frieden im Rechtsdenken des 

Reiches, in: Horst Lademacher / Simon Groenveld (Hrsg.), Krieg und Kultur. Die Rezeption 
von Krieg und Frieden in der Niederländischen Republik und im Deutschen Reich 1568–1648, 
Münster [u.a.] 1998, S. 113–128, hier S. 128. 

25 Rainer A. Müller, Die deutschen Fürstenspiegel des 17. Jahrhunderts. Regierungslehre und 
politische Pädagogik, in: Historische Zeitschrift 240, 1985, S. 571–597, besonders S. 574; zur 
Gattung Fürstenspiegel vgl. auch Singer 1981 und Heinz Duchhardt, Politische Testamente 
und andere Quellen zum Fürstenethos der Frühen Neuzeit (Ausgewählte Quellen zur deutschen 
Geschichte der Neuzeit; 18), Darmstadt 1987. Wolfgang Biesterfeld bezieht auch die Gat-
tung der narrativen Fürstenspiegel in seine Studie mit ein, nicht ohne darauf zu verweisen, 
dass sich die Prinzipien des Fürstenspiegels gattungsunabhängig in unterschiedlichen 
Textsorten finden: Wolfgang Biesterfeld, Der Fürstenspiegel als Roman. Narrative Texte zur 
Ethik und Pragmatik von Herrschaft im 18. Jahrhundert, Baltmannsweiler 2014.  

 Gunnar Seelentag hat für die Formulierung von Erwartungen an den antiken Herrscher die 
treffende Bezeichnung „affirmatives Fordern“ gefunden und damit auch gegen eine ver-
meintliche Instrumentalisierung bildlicher wie literarischer Panegyrik (im modernen Sinne 
der Propaganda) argumentiert: Gunnar Seelentag, Taten und Tugenden Traians. Herrschaftsdar-
stellung im Principat (Hermes; 91), Stuttgart 2004, S. 30. Diese Feststellung lässt sich auch 
für die barocke Panegyrik anwenden, was ihr zugleich mehr eigenständiges Potential ein-
räumt. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 37 

Saavedra Fajardo etwa fordert in Friedenszeiten für die Verfasstheit des Staates 
und der guten und gerechten Regierung des Fürsten zudem ein ausgeglichenes 
Verhältnis von Wissenschaft, Religion, Kunst und Militär, denn es sind 

necesarias las sciencias para deshacer los errores de los sectarios introducidos donde rei-
na la ignorancia, para administrar la justicia y para conservar y aumentar las artes, y 
principalmente las militares.26 

Daraus folgt: 

Al príncipe buen gobernador tocará el cuidado deste remedio, procurando disponer la 
educación de la juventud con tal juicio, que el número de letrados, soldados, artistas y 
de otros oficios sea proporcionado al cuerpo de su estado.27 

Diese und weitere schriftliche Quellen dienen nicht nur der Rekonstruktion his-
torischer Wirklichkeit, sondern verweisen auch auf den Horizont des zeitgenös- 
sischen Betrachters. Dieser wurde durch Wertvorstellungen, Umgangsweisen und 
Beurteilungskriterien fürstlicher und staatstheoretischer Maximen geprägt, die 
nicht zuletzt in der Topik und Panegyrik ihren Ausdruck fanden.28 

Ähnlich wie dieses Aufgabenfeld des friedliebenden Fürsten durch Handlungs-
maximen eines institutionell geordneten Staates gekennzeichnet ist, funktionie-
ren auch Friedensbilder der Frühen Neuzeit „nur unter Rekurs auf Attribute […], 
die dem Frieden zugeordnet werden“ und den „Relationsbegriff“ Frieden aus- 
gestalten.29 Kunst und Wissenschaft, Ordnung und Gerechtigkeit sind die vor-
dringlichen dieser auszuformenden Werte, die Frieden ermöglichen, ihn sichern 
und auf seine positive Wirklichkeit verweisen. 

                                                                                          
26 Diego de Saavedra Fajardo, Idea de un príncipe político-cristiano. Representada en cien empresas, 

Monaco 1640, hrsg. und komm. von Vicente García de Diego, Madrid 1955–1958, Bd. III, 
S. 164. In zeitgenössischer deutscher Übersetzung: „Denen aber seindt die wissenschaften 
nützlich/ ja hoch nöhtwendig/ die ketzerische ihrtumben zu widerlegen/ welche leicht 
uberhandt nehmen/ da die unwissenheit im schwang gehet/ die gerechtigkeit zu verwalten/ 
die handtwercke zu erhalten und vermehren/ vornemblich aber das Kriegswesen“ (Ein Ab-
riss Eines Christlich-Politischen Printzens/ In CI. Sinnbildern und mercklichen Symbolischen Sprü-
chen/ gestelt von A. Didaco Saavedra Faxardo, Amsterdam 1655, Symbolum LXVI, S. 641). 

27 De Saavedra Fajardo 1958, S. 165: „Einem guten Fürsten und Regenten/ gehöret in sol-
chem ein ansehen zu thun/ und ihm wirdt zustehen/ als von erziehung der jugend zu ird-
nen und befehlen/ daß die zahl der gelehrten/ Soldaten/ Handtwercks Leut/ und anderen 
künsten mehr/ dem Leib seines Landes/ nach der gebührliche außtheilung wol anliege“ 
(Abriss Eines Christlich-Politischen Printzens 1655, Symbolum LXVI, S. 642). 

 Der tugendhafte Fürst gelangt durch diese politische Haltung ruhmvoll zu den Sternen wie 
es ihm der Weg, geleitet von Herkules, auf dem Titelkupfer der Idea principis christiano-
politici in der Ausgabe Brüssel 1649 vorgibt. 

28 Zu diesem rezeptionsästhetischen Ansatz: Sebastian Schütze, Zur Rekonstruktion histori-
scher Wahrnehmung in den Kulturwissenschaften, in: Sebastian Schütze (Hrsg.), Kunst und 
ihre Betrachter in der Frühen Neuzeit. Ansichten, Standpunkte, Perspektiven, Berlin 2005, S. 7–14, 
hier S. 10. 

29 Thomas Kater, Über Gewalt und Frieden: Bilder des Politischen, in: Benjamin Ziemann 
(Hrsg.), Perspektiven der Historischen Friedensforschung (Frieden und Krieg. Beiträge zur His-
torischen Friedensforschung; 1), Essen 2002, S. 57–76, hier S. 75. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 38 

Wenn das Image des Feld- bzw. Kriegsherrn nicht (mehr) uneingeschränkt als 
Ideal gelten kann, bedeutet dies jedoch auch, dass Größe und Heldentum dem 
Herrscher nicht mehr automatisch zugeschrieben werden, sondern dass er sich 
diese erwerben muss. Insbesondere der technische Fortschritt der Feuerwaffen 
und Kanonen sowie die Erfahrungen des Dreißigjährigen Krieges „prompted the 
suggestion of alternatives to heroism as the main identifying mark of the aristo- 
crat“.30 Dennoch konnte es dazu kommen, dass der heroische Gestus des Monar-
chen bloßes decorum erfüllen muss und damit zur „Tugendattitüde mit einem 
strukturellen Glaubwürdigkeitsdefizit“31 wurde. 

Trotzdem konnte der heroische Gestus enorm effektiv genutzt werden. Außer-
dem wurde die Glaubwürdigkeit des Herrschers zwar in Einzelfällen in Bezug auf 
seine kriegerischen Fähigkeiten problematisch. Wurden jedoch auch andere Qua-
litäten für das Heldentum akzeptiert, konnte diese Krise leichter abgewendet 
werden.32 

Dass eine heroische Tat nicht oder nicht ausschließlich kriegerisch sein muss, 
um dem umkämpften Magnifizenzdiskurs zu genügen, vermittelt auch die zeitge-
nössische Literatur. Der humanistische Dichter und Theologe Caspar Barlaeus be-
tont in seiner Biographie über Johann Moritz von Nassau-Siegen (Brasilianische 
Geschichte …, Kleve 1659/Rerum per Octennium in Brasilia …, Kleve 1660): 

Tapfere und großmütige Kriegshelden und hohe fürstliche Personen erwiesen auch mit-
ten im Kriege nicht allein durch treffliche und ritterliche Taten ihre Ehre und ihren 
Ruhm, sondern suchten auch eine rühmliche Erlustigung ihres Gemütes mit der Auffüh-
rung herrlicher Gebäude und ließen damit ihre Magnifizenz sehen.33 

Ganz ähnlich formuliert es Sandrart, wenn er anlässlich der Beschreibung der 
Kunstkammer Friedrich Wilhelms von Brandenburg diesen lobt, weil er „sein he-
roisches Gemüte iezuweilen mit dieser tugendhafften Ergetzlichkeit zu erfreu-
en“34 trachtete. 

                                                                                          
30 Theodore K. Rabb, Artists and Warfare: A Study of Changing Values in Seventeenth-

Century Europe, in: Transactions of the American Philosophical Society, New Series 75, 1985, 
S. 79–106, hier S. 80. 

31 Ronald G. Asch, Heros, Friedensstifter oder Märtyrer? Optionen und Grenzen heroischen 
Herrschertums in England, ca. 1603–1660, in: Historische Zeitschrift, Beiheft 62, 2014, 
S. 199–216, hier S. 200. 

32 Asch argumentiert hier, dass es somit andere Heldenrollen geben kann, die dem Adeligen 
oder Heerführer offenstehen (ebd., S. 203) – insbesondere Charles I. pflegte ein aristokra-
tisch-irenisches Selbstbild in den Porträts von van Dyck; doch ist andererseits eine Anpas-
sung der Adeligen und Fürsten an das königliche Heldenbild zu beobachten sowie eine 
Akzeptanz von Grenzen gegenüber dem Herrscher. 

33 Gerhard Brunn, Johann Moritz von Nassau-Siegen (1604–1679) in der Geschichtsschrei-
bung, in: Gerhard Brunn / Cornelius Neutsch (Hrsg.), Sein Feld war die Welt. Johann Moritz 
von Nassau-Siegen (1604–1679). Von Siegen über die Niederlande und Brasilien nach Brandenburg 
(Studien zur Geschichte und Kultur Nordwesteuropas; 14), Münster 2008, S. 11–48, hier 
S. 23. 

34 TA 1679, II (Skulptur), S. 74, http://ta.sandrart.net/-text-965, 05.01.2016. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 39 

Dennoch ist auch der Krieg als wichtige Leitkategorie für die Definition des 
Heroischen Bestandteil des ‚Kunsthelden‘-Profils.35 Dabei kann er als Gegenbild 
zum friedliebenden Herrscher inszeniert werden und damit als Gegenpol zu den 
Künsten.36 In dieser Konstellation tritt Mars als Antagonist des glorifizierten 
Herrschers auf. Christian Queintz adressiert 1638 eine entsprechende Klage an 
Ludwig Fürst zu Anhalt, in der Mars gegen die Musen kämpfend die Barbarei 
des Krieges personifiziert: 

Waß wütstu Barbarey? waß thustu doch beginnen/ Du mehr als Furien? ist das dein stetig 
sinnen?/ Das wilst, das Musenvolck, der Charitinnen Schaar/ Aus unserm Vaterland ver-
jagen ganz undt gar?/ Umbsonst! umbsonst! o wust, vergebens ist das wüten!/ Unndt du 
Tyrannen Zucht du Branherr der Schythen/ O Marß! was meinestu indem durch dich 
manch Held/ Der Deutschen fellet hin, veröden wilst die welt?/ Ach weit gefehlt: allein, 
der andern Ich geschweige/ Den Kayser=Churfürst=Stam des Hauses Anhalt Zeige/ Nur 
izt Fürst Ludewig mit seinem Herren Sohn!/ Im Sohn ein Heldenblutt, beym Vater 
Phoebi Thron./ Gewiß die Musen han Ihr Eigenthumb undt wohnung/ Allhier, die Tu-
gend auch der Ewigkeit belohnung/ In deutscher Sprach erwart. Darumb o Barbarey/ 
Undt Marß bekenne das noch diß in Anhalt sey.37 

Auch auf dem Titelblatt zu Charles-Alphonse Dufresnoys Traktat Kurzter Begriff 
der Theoretischen Mahler-Kunst (1699) wird Mars als Gegenbild eingesetzt (Abb. 2). 
Die von Samuel Theodor Gericke gestochene Radierung zeigt die Malerei bzw.  

                                                                                          
35 Zum Verhältnis von Kunst und Krieg vgl. den Sammelband von Jutta Nowosadtko et al. 

(Hrsg.), Mars und die Musen (Herrschaft und soziale Systeme in der frühen Neuzeit; 5), Ber-
lin/Münster 2008. 

36 Dies wird etwa in Adaption allegorischer Darstellungen wie Rubens Folgen des Krieges 
1637/38, Krieg und Frieden 1629/1630 oder Sandrarts Allegorie Minerva und Saturn beschüt-
zen die Künste 1644 vermittelt. Zu Rubens vgl. in diesem Kontext Ulrich Heinen, Mars und 
Venus. Die Dialektik von Krieg und Frieden in Rubens’ Kriegsdiplomatie, in: Birgit 
Emich / Gabriela Signori (Hrsg.), Kriegs/Bilder in Mittelalter und Früher Neuzeit (Zeitschrift 
für historische Forschung; Beiheft 42), Berlin 2009, S. 237–275; zu Sandrart: Anna 
Schreurs, Der „teutsche Apelles“ malt die Götter Minerva und Saturn. Joachim von 
Sandrarts ikonographische Spielereien, in: Sybille Ebert-Schifferer / Cecilia Mazzetti di 
Pietralata (Hrsg.), Joachim von Sandrart. Ein europäischer Künstler und Theoretiker zwischen Ita-
lien und Deutschland. Akten des Internationalen Studientages der Bibliotheca Hertziana 
Rom, 03.04–04.04.2006 (Römische Studien der Bibliotheca Hertziana; 25), München 
2009, S. 51–67. 

 Trotz der vielfältigen Allegorien um den Topos der schlafenden Künste und ihrem Erwa-
chen durch den Frieden lässt sich nicht pauschal ein Niedergang der Künste im Dreißig-
jährigen Krieg konstatieren, zumal die damals generell unsesshaften Künstler durch Reisen 
und Wegzug auf Gefährdungen und ausbleibende Aufträge reagieren konnten. Erstaunli-
cherweise tauchen auch Kriegsgräuel in zeitgenössischen Darstellungen meist nur in allego-
rischer Form oder theaterhaft distanziert wie im dokumentarischen Theatrum Europaeum 
auf. Vgl. dazu Peter Märker, Pictura schläft. Der Dreißigjährige Krieg als Bedeutung und als 
Gegenstand, in: Holger Th. Gräf / Helga Meise (Hrsg.), Valentin Wagner (um 1610–1655). 
Ein Zeichner im Dreißigjährigen Krieg, Aufsätze und Werkkatalog zur Ausstellung Darmstadt, 
Hessisches Landesmuseum 13.02. –20.04.2003, S. 39–50. 

37 Gottlieb Krause, Der Fruchtbringenden Gesellschaft ältester Ertzschrein. Briefe, Devisen und an-
derwietige Schriftstücke. Urkundlicher Beitrag zur Geschichte der deutschen Sprachgesellschaften im 17. 
Jahrhundert, (Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1855), Hildesheim 1973, S. 244 Nr. 1.  

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 40 

 

Abb. 2: Charles-Alphonse Dufresnoy, Titelblatt Kurtzer Begriff der Theoretischen Mahler-Kunst, 
Berlin 1699. 

die Kunst der Nachahmung, die von einem Adler mit preußischer Krone, Cadu-
caeus und Zepter im Schnabel umfangen wird, der schützend ein Tuch um sie brei-
tet. Während sie ihre Zeichnung auf die Leinwand bringt, zertritt die Malerei das 
Medusenhaupt zu ihren Füßen. Chronos, der ebenfalls unter dem Tuch Schutz ge-
funden hat, erscheint hier als Garant für den Ewigkeitswert der Kunst, worauf auch 
die antike Porträtbüste verweist. Dem Schutzmotiv ist oben links der angreifende 
Mars entgegengesetzt – nur in Friedenszeiten können die Künste gedeihen, so lie-
ße sich sein abgewehrtes Auftreten sentenzhaft zusammenfassen. Da das in Berlin 
erschienene Werk Dufresnoys dem kurbrandenburgischen Oberstallmeister und 
Geheimen Rates Johann Kasimir Kolb von Wartenberg gewidmet ist, dürften Adler 
und Krone auf den Brandenburgischen Kurfürsten Friedrich III. verweisen, dem 
damit die Rolle des beschützenden Friedensfürsten zufällt. 

2.2.1. Arte et Marte 

Eine dominante Spielart der Verbindung von Kunst und Krieg, die für die Konzep-
tionalisierung des Heroischen und der Heroisierung bedeutsam ist, ist daher die 
emblematische Gegenüberstellung von Arte et Marte. Auch die Kriegskunst – neben 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 41 

dem militärischen Handwerk selbst bezeichnet dieser Terminus auch die künstleri-
sche Gestaltung von Kriegs- und Waffenhandbüchern – vereint selbst die Elemente 
von Krieg und Kunst, wenn auch eindeutig aufgeteilt in Gegenstand und Darstel-
lung.38 Auch die Selbstdarstellung des Herrschers als Architekt ist in diesem Zu-
sammenhang zu erwähnen – als Künstler mit Zirkel, der nach Burioni im übertra-
genen Sinne als Waffe zu verstehen ist, erscheint der Souverän mit den zu Insig-
nien von Macht und Gewalt gewordenen Arbeitsinstrumenten.39 

Ebenso ist das Feuerwerk eine künstlerische Form, die auf militärische Abläufe 
und Instrumente rekurriert, dabei aber den Krieg durch friedliche Mittel besiegt.40 
Die häufig zu Friedensfeiern komponierten und aufgeführten Feuerwerke in Form 
des allegorischen Kampfes um Krieg und Frieden wurden auch in Zeichnungen 
und Kupferstichen dokumentiert und konnten zu begehrten Sammelobjekten 
werden. So berichtet Adam Olearius von dem Feuerwerk 1631 (1630) anlässlich der 
Hochzeit von Maria Elisabeth von Sachsen mit Friedrich III. von Schleswig-
Holstein-Gottorf in Dresden, das Heinrich von Einsiedel 

übermasse künstlich gerissen/ so itzo in der Gottorfischen Kunst=Cammer zu befinden/ 
und wird Kunsthalber von Vornehmen der Kunst wol-erfahrnen Meisteren mit Verwun-
derung angesehen41. 

Insbesondere die Feiern des Westfälischen Friedens zeitigten eine Fülle von Feu-
erwerken und ihrer Beschreibungen in Text und Bild.42 Die ephemeren Festarchi-
tekturen, die für das Feuerwerk errichtet wurden, um sie durch Raketen, Mörser, 
Feuerräder und Leuchtröhren zu illuminieren bzw. abzubrennen, wurden durch 
Statuen wie Mars und Discordia bzw. Pax in eine anspielungsreiche Choreogra-

                                                                                          
38 Zu Galileis Militärarchitektur-Traktat: Horst Bredekamp / Julia Ann Schmidt, Der Archi-

tekt als Krieger. Bernardo Puccini und Galileo Galilei, in: Marco Formisano / Hartmut 
Böhme (Hrsg.), War in Words. Transformations of War from Antiquity to Clausewitz (Transfor-
mationen der Antike; 19), Berlin/New York 2011, S. 157–185. 

39 Matteo Burioni, Der Fürst als Architekt. Eine Lektüre von Giorgio Vasaris Bildnis Cosimos 
I., in: Oevermann et al. 2007, S. 105–125, besonders S. 105–106 sowie Ders., Die Renais-
sance der Architekten. Profession und Souveränität des Baukünstlers in Giorgio Vasaris Viten (Neue 
Frankfurter Forschungen zur Kunst; 6), Berlin 2008, S. 15–23. 

40 Eberhard Fähler, Feuerwerke des Barock. Studien zum öffentlichen Fest und seiner literarischen Deu-
tung vom 16. bis 18. Jahrhundert, Stuttgart 1974; Arthur Lotz, Das Feuerwerk. Seine Geschichte 
und Bibliographie, Zürich ²1978; Karl Möseneder, „Feuerwerk“, in: Reallexikon zur deutschen 
Kunstgeschichte 8, München 1987, Sp. 530–607. Zur Bedeutung des Feuerwerks als barocke 
Festkunst vgl. Christiane Salge, Studien zur Wiener Festkultur im Spätbarock. Feuerwerk 
und Illumination, in: Martin Engel et al. (Hrsg.), Barock in Mitteleuropa. Werke, Phänomene, 
Analysen. Hellmut Lorenz zum 65. Geburtstag (Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte; 
LV/LVI), Wien [u.a.] 2006/2007, S. 401–418. 

41 Adam Olearius, Der Hertzogthümer Schleßwig-Hollstein Imgleichen Der herumliegenden Nordi-
schen Länder Geschichte, Frankfurt am Main 1703, Kap. IIX, S. 87, zit. nach dem Digitalisat 
der SLUB Dresden, urn:nbn:de:bsz:14-db-id3468452115, S. 169. 

42 Während beispielsweise das Friedensspiel von Sigmund von Birken Teutschlands Krieges-
Beschluß/ und FriedensKuß 1650 diese Beschreibung sehr poetisch gestaltet, werden die Feu-
erwerke im Theatrum Europaeum, dem von Matthäus Merian begründeten groß angelegten 
Geschichtswerk (1646-1738), hingegen dokumentarisch wiedergegeben. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 42 

phie gebracht.43 Die Dualität von Schrecken und Vergnügen hat mit dem Sieg 
des Friedens auch den Triumph des siegreichen Herrschers als Ziel. 

Bereits die Erfindung der Ölmalerei wird von Karel van Mander mit der Er-
findung des Schießpulvers als bahnbrechende Neuerung verglichen, womit van 
Mander zudem Jan van Eyck als würdigen Nachfahren des Apelles loben kann: 

Dieser edlen Erfindung bedurfte unsere Kunst noch, um in ihrem Aussehen der Natur 
ähnlicher zu werden. Hätten die alten Griechen, Apelles, Zeuxis und andere, hier zufäl-
lig wieder aufgelebt und dieses neue Verfahren gesehen, sie wären gewiß nicht weniger 
verwundert gewesen als der streitbare Achilles und andere Kriegshelden des Altertums es 
sein würden, wenn sie jetzt im Kriege das grimmige donnernde Geschütz hörten, das der 
dänische Mönch und Alchemist Berthold Schwartz 1354 erfand.44 

Gabriel Rollenhagen stellt in seinem Nvclevs emblematvm selectissimorvm (Arnheim/ 
Köln 1611) im Emblem 68 das Motto Arte et Marte ausdrücklich als gleichberech-
tigte Kräfte nebeneinander. Die Subscriptio verdeutlicht zusätzlich: „Zwei sind es, 
die einem König Ehre bringen:/ Ruhm kommt von der Kunst wie vom Krieg“.45 

Mit der Visualisierung durch Schwert und Buch in der Hand des Fürsten wird 
dies mit Verweis auf das Vorbild Cäsar durch das Motto „ex utroque Caesar“46 im 

                                                                                          
43 Vgl. Christina Posselt, in: Schreurs 2012, S. 159, Kat.-Nr. 1.16. 
44 Zit. nach Carel van Mander, Das Leben der niederländischen und deutschen Maler, Übersetzung 

nach der Ausgabe von 1617, komm. von Hans Floerke, München/Leipzig 1906, Bd. I, 
S. 28–29; „Dese edel inventie behoefde noch onse Const, om de Natuere in gedaenten 
nader comen, oft ghelijcker te worden. Hadden d'oude Griecken Apelles, Zeuxis, en ander, 
hier levende op t'slach ghecomen, en dese nieuw maniere ghesien, sy en hadden wis niet 
min verwondert gheweest, dan den strijdtbaren Achilles, oft ander strijdt-helden van den 
ouden tijt en souden, datse nu quamen te hooren in den krijgh het fel donderende ge-
schut, dat den Alchimist Bartholdus Schwartz, Monick in Denemarck, vondt Ao. 1354.“ (Ka-
rel van Mander, Het schilder-boeck (facsimile van de eerste uitgave, Haarlem 1604), Utrecht 
1969, Het leven van Ian en Hubrecht van Eyck, ghebroeders, en Schilders van Maeseyck, 
fol. 199v-fol. 200r); vgl. auch Gerhard Langemeyer / Reinhart Schleier (Hrsg.), Bilder nach 
Bildern. Druckgrafik und die Vermittlung von Kunst, hrsg. vom Landschaftsverband Westfalen-
Lippe, Ausst.-Kat. Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte Münster 
21.03.–02.05.1976, Münster 1976, S. 88. 

 Noch Carl von Clausewitz bringt in seinem Werk Vom Kriege Anfang des 19. Jahrhunderts 
beide Sphären zusammen: „Die Gewalt rüstet sich mit den Erfindungen der Künste und 
Wissenschaften aus, um der Gewalt zu begegnen.“ (Carl von Clausewitz, Vom Kriege, Hin-
terlassenes Werk, Frankfurt am Main 1991, S. 17). Die Form des sogenannten Kabinettkrie-
ges kann zudem als eine ‚künstliche‘ Art der Kriegsführung verstanden werden. 

45 „Sunt duo qui faciunt ut Rex in honore sit ARS MARS/ Gloria ab ARTE venit gloria 
MARTE venit“ (Gabriel Rollenhagen, Nucleus emblematum selectissimorum, Arnheim 1611, 
Nr. 68). Vgl. auch das Huldigungsemblem auf Karl V. in Barthélemy Aneaus Picta Poesis. Vt 
Pictvra Poesis Erit (1552), das die Verbindung von Mars und Minerva und damit von Tap-
ferkeit und Klugheit zitiert: „[...] Der großherzige, kluge Kaiser aber ist in beidem mäch-
tig,/ so daß der Ruhm seiner Kaiserherrschaft, gestützt auf diese beiden Säulen wie auf die 
des Hercules, niemals zusammenbrechen kann. [...]“, so die Subscriptio: Ruprecht Pfeiff, 
Minerva in der Sphäre des Herrscherbildes. Von der Antike bis zur Französischen Revolution (Bon-
ner Studien zur Kunstgeschichte; 1), Münster 1990, S. 67. 

46 Vgl. auch hierzu Gabriel Rollenhagen, Crispin de Passe d.Ä., Nucleus emblematum selectissi-
morum, Arnheim 1611, Nr. 32. Einschlägig vorgebildet wurde der ex utroque Caesar-Topos 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 43 

Emblem 32 verdichtet – eine Referenz, die sich in diversen Ikonographien und 
Panegyriken wiederfindet (vgl. Kap. 5.). 

Dass die Bildende Kunst gleichberechtigt neben die Kriegskunst tritt, ist dem 
Aufstieg der Künste als Teil der artes liberales und der Kunstpatronage als Teil der 
Fürstentugend47 zu verdanken. Dadurch bekommt der Begriff artes statt litterae in 
der Diskussion eine besondere Bedeutung und zwar im Sinne eines Anzeichens 
der inhaltlichen Neubestimmung: Gabriel Rollenhagens erwähntes Emblem, „in 
dem Minerva, nunmehr Göttin der Wissenschaften und der Bildenden Künste, 
das Podest neben Mars betreten hat: als Reflex auf ein gewandeltes Herrscher-
bild, auch wenn dieses nicht explizit zur Sprache kommt“.48 

Der Ausgangspunkt dieser Entwicklung darf hier wie in der Aufwertung der 
Dichtkunst in Italien mit den Zyklen der uomini illustri gesehen werden, in die 
neben Staats- und Kriegsmännern auch Gelehrte, Dichter und Künstler aufge-
nommen wurden. Die damit verbundene Aufwertung der artes liberales, als Dis-
ziplin zum Gemeinwohl und Wohlergehen des Staates beizutragen, wird schließ-
lich in das Image des Herrschers inkorporiert, der beide Künste – arma et litterae – 
beherrschen muss. 

Ein Beispiel für diese Forderung liefert Jacques Abbadies Panegyrique auf Fried-
rich Wilhelm 1695, in der das Motiv der Förderung der Künste wie die Verein-
barkeit von arma et litterae zum Tragen kommt: 

on l’a vû à l’exemple de cette Minerve tant vantée par les Payens, tenant d’une main 
l’épée qui chassoit les ennemis de l’Etat, & de l’autre conduisant les Muses effrayées  
jusques dans son Palais.49 

                                                                                                                                                                                                                          

durch die Emblematiken von Claude Paradin, Les devises heroiques, Lyon 1551/Antwerpen 
1563 und Gabriello Simeoni, Le imprese heroiche et morali, Lyon 1559. Auch in narrativen 
Fürstenspiegeln wird diese Emblematik lebendig gehalten, etwa in die Asiatische Banise von 
Heinrich Anshelm von Zigler (1689), dessen Widmungsgedicht Buch und Schwert thema-
tisiert: „Es muß der blanke Stahl, der Waffen heller Glanz,/ Der Prinzen Anker sein, des 
Fürsten Hoheit schützen./ […]/ Doch wird so Strahl als Stahl vergebens sich bemühen,/ 
Wo nicht Gesetz und Rat der Waffen Hitze kühlt;/ Und wo nicht Kunst und Recht im 
Fürsten-Garten blühen.“ (Heinrich Anshelm von Zigler, Aisatische Banise Leipzig 1689, 
S. 8, zit. nach Biesterfeld 2014, S. 82). 

47 Neben Saavedra Fajardo unter anderem von Löhneiß 1679, S. 120: „Die Tugenden aber/ de-
ren sich ein Herr vornehmlich befleissigen sol/ sind/ daß er Gottsfürchtig/ Weiß/ Verstän-
dig/ Großmüthig/ ein Liebhaber und Beförderer der großen Künste/ fleissig in Regimentsa-
chen/ vorsichtig/ gütig/ freundlich/ sanfftmüthig/ gnädig/ gute Ordnung und rechte Müntz 
in seinem Land habe/ treu/ mitleidig/ barmhertzig/ zu rechter Zeit liberal/ arhafftig/ nüch-
tern/ mäßig/ keusch/ züchtig/ erbar und aufrichtig sey.“ Zit. nach Heldt 1997, S. 203. 

48 Claudia Brink, Arte et Marte : Kriegskunst im Herrscherbild des 15. und 16. Jahrhunderts in Ita-
lien, Berlin 2000, S. 199. 

49 Jacques Abbadie, Panégyrique De Monseigneur L’Electeur De Brandebourg, Frédéric Guillaume, 
Berlin 1695, S. 17. Abbadie, ein Hugenotte aus Frankreich, kam um 1680 als Vorsteher der 
französischen Gemeinde nach Berlin. Die konfessionelle Freiheit, die der Kurfürst den pro-
testantischen Flüchtlingen gewährte, dürfte großen Anteil an Abbadies Panegyrik gehabt 
haben, die das Wortfeld ‚héroique‘ sehr ausschweifend für die charakterlichen Tugenden 
sowie die Leistungen Friedrich Wilhelms einsetzt. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 44 

So gilt ihm das entsprechende Lob: „Qu’il est glorieux ce grand Prince, d’avoir 
rétabli cette alliance qui est entre les Armes & les Lettres!“50 

Auch in der Ausstattung des Dresdner Residenzschlosses lassen sich Verweise auf 
Arte et Marte finden: Der ehemals mit 17 Städteansichten von Sachsen ausgemalte 
Riesensaal verwies mit den Repräsentationen von Wittenberg und Meißen durch 
Mars und Apoll auf die dem Herrscherverständnis komplementär notwendigen 
Qualitäten. Der zum Kunstkämmerer ernannte Astronomon, Mathematiker und 
kurfürstliche Sekretär Tobias Beutel dokumentiert 1671 in der Beschreibung 
Chur=Fürstlicher Sächsischer stets grünender hoher Cedern=Wald die Ausmalung der 
Dresdner Kunstkammer im Rahmen der notwendig gewordenen Umbaumaßnah-
men.51 Zum Riesensaal heißt es zu den genannten Städteansichten: 

Wittenberg/ Den Musen einigt sich hier Mars mit Schutz und Wällen/ Daß an dem 
Elb=Strom sie sind frey von Uberfällen/ Mann lebt den Helden hier zu ihren Thaten 
frey/ Und legt Unsterbligkeit denselben rühmlich bey./ Bilder: Mars und Apollo mit den 
Musen/ und der Uberschrifft: / Es schützt und vereinigt.52 

Entsprechendes führt er auch zu Meißen aus: 

Sey nütz dem Vater=Land/ den Mars und Phœbus nehrt/ Daß innen= und ausser Land 
zu Dienst du seyst gelehrt/ Des Himmels Lorbeer=Krantz der diene dir zu beyden/ Daß 
Mars und Phœbus dich ein ieder möge kleiden./ Bilder:/ Apollo, Mars, und ein Knabe/ 
so ein Buch hält/ den Apol-lo mit einem Lorbeer=Krantze crönet/ dabey die/ 
Uberschrifft:/ Aus Beyden.53 

Noch Kurfürst Max Emanuel von Bayern (1662–1726) pflegte das Ideal Arte et 
Marte und war insbesondere nach seinen militärischen Erfolgen als Türkenbezwin-
ger in den Krisen- und Exiljahren bestrebt, als kunstliebender Fürst und Mäzen 
aufzutreten.54 Der Ausgleich von Arte und Marte wird dabei beispielsweise im 
zweiten Sommerzimmer des südlichen Grottenhoftraktes der Münchner Residenz 
(1680–1685) als besondere Tugend visualisiert. Das ehemals von Johann Anton 
Gumpp geschaffene Hauptbild der Decke, die Krönung der Verdienste des Uradels, 
vermittelte dem Betrachter die Virtus als „Fähigkeit und Bereitschaft des Fürsten, 
sich im Krieg ebensosehr durch die Waffen auszuzeichnen wie im Frieden durch 
die Förderung der Künste und Wissenschaften“.55 Virtus, die gemeinsam mit der 

                                                                                          
50 Ebd. 
51 Die Ausmalungen waren um 1627 bis 1650 nach Plänen von Wilhelm Dilich ausgeführt 

worden. 
52 Tobias Beutel, Chur=Fürstlicher Sächsischer stets grünender hoher Cedern=Wald, Dresden 1683, 

zit. nach dem Digitalisat der SLUB Dresden, urn:nbn:de:bsz:14-db-id3434573852, S. 47. 
53 Ebd., S. 53. 
54 Max Tillmann, Ein Frankreichbündnis der Kunst. Kurfürst Max Emanuel von Bayern als Auf-

traggeber und Sammler (Passagen/passages; 25), Berlin/München 2009, S. 23. 
55 Vgl. Anna Bauer-Wild, in: Hermann Bauer (Hrsg.), Corpus der barocken Deckenmalereien in 

Deutschland 3,2, München 1989, S. 298. Die Ausstattung der ehemaligen Sommerzimmer 
ist nicht mehr erhalten, jedoch mithilfe der rekonstruierenden Beschreibung von Johannes 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 45 

Personifikation des Starkmutes den Wagen des Uradels begleitete, überwand Sa-
turn als Verkörperung der Zeit, womit der Tugend auch die Qualität der Beständig-
keit zugeschrieben wurde. Die Begleitfigur eines Genius, der eine Lanze hielt, rief 
nun das Motiv von Arte et Marte auf. Denn wie schon Schmid in seiner Beschrei-
bung deutlich machte, ging es darum anzuzeigen, dass „der Adl durch Wehr und 
Waffen, auch grosse Wissenschaften erworben, und hernach durch dergleichen 
Mittl lobsamb müsse erhalten werden“56. In machtpolitischer Rolle erscheint als 
Garant dieser Tugend Jupiter, der die Allegorie des Uradels mit einer Ehrenkrone 
auszeichnete. Auch Max Emanuel wurde metaphorisch über diese Tugendallegorie 
glorifiziert, die gleichermaßen militärische Stärke wie Kulturförderung zum Aus-
druck brachte und durch den Göttervater nobilitiert wurde. Da sich das Decken-
bild in der Galerie befand, in der Gemälde an den Wänden präsentiert wurden, 
wird der Kontext der Verdienste des Uradels zusätzlich auf die Wirkung der Kunst-
förderung spezifiziert. 

Selbst in der privaten Korrespondenz der Fürsten ist das Motiv als Tugendideal des 
Adels und als Ausweis bestimmter musischer Neigungen nachzuweisen, etwa im 
Wettbewerb zwischen Leopold Wilhelm und Ferdinand III. In seiner Gedicht-
sammlung Diporti charakterisiert der jüngere Bruder die Arbeiten beider mit militä-
rischen Metaphern: Ferdinand „kämpfe ‚mit Schwert und Leier‘, während er selbst 
‚Degen und Feder‘ verwende“.57 Diese Verbindung als grundsätzliche Paarung be-
schreibt Sigmund von Birken in der Überreichungs-Rede seines Ostländischen Lor-
beerhäyns 1657, einer genealogischen Panegyrik des Hauses Österreich: 

Ein Unverständiger/ hätte sie deswegen vor alber schelten mögen: dafür haltend/ der 
Kriegs-Gott habe keine Gemeynschafft mit den KunstGöttinnen/ noch der Degen mit 
der KunstFeder. Aber wann man/ betrachtet/ daß der Prinz und Vater der Musen/ Apol-
lo/ neben der KunstLeyr/ auch Bogen und Köcher führe/ kan man leichtlich errahten/ 
daß sie es darüm gethan/ um/ ihre Kriegsthaten diesen seinen Töchtern/ zu ewigem 
Ruhm-andenken zuempfehlen.58 

Das Verhältnis von Krieg und Kunst wird dabei durch den „Friedenstern“59 Fer-
dinand III., dem „gütigen Jupiter“ und der „liebreiche[n] ErdenSonne“ näher be-
stimmt, da er dafür gepriesen wird, „die gifftigen Einflüsse des wütigen Martis  

                                                                                                                                                                                                                          

Schmid, Triumphierendes Wunder Gebäw/ Der Churfürstlichen Residentz zu München, München 
1685, S. 216–260, nachvollziehbar. 

56 Ebd., S. 226, zit. nach Bauer-Wild 1989, S. 294, die auf die Anleihen bei Cesare Ripa hin-
weist. 

57 Diporti del Crescente. Divisi in Rime Morali, Devote, Heroiche, Amorose. Brussela MSCLVI, 
S. 98 bzw. nicht paginierter Teil, zit. nach Renate Schreiber, „Gnedigster Herr und vilge-
liebter Herr Brueder ...“. Private Briefe von Erzherzog Leopold Wilhelm an und über Kai-
ser Ferdinand III., in: Frühneuzeit-Info 18, 2007, S. 39–44, hier S. 39. 

58 Sigmund von Birken, Ostländischer Lorbeerhäyn/Ein Ehrengedicht/Von Dem höchstlöbl. Erzhaus 
Oesterreich, Nürnberg 1657, Uberreichungs-Rede, S. iiii. 

59 Es handelt sich dabei um eine direkte nominelle Zuordnung zum Kaiser, gebildet durch 
Buchstabenwechsel von Ferdinand Ernst, dem Geburtsnamen des Erzherzogs von Öster-
reich. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 46 

 

Abb. 3: Johann Salver d. J. (nach Balthasar Neumann), Stadtansicht Würzburgs, für ein Thesen-
blatt des Freiherrn Franz Wilhelm von Reitzenstein für Fürstbischof Johann Philipp Franz von 
Schönborn, Kupferstich, 1723, Würzburg, Mainfränkisches Museum, Inv.-Nr. S 43849. 

zuvermitteln und zumässigen“.60 Dabei werden Waffen nicht grundsätzlich abge-
lehnt,61 sie sollen jedoch gezielt den Gegner in Schach halten: „Ein schwerd/ 
nach dem Sprichwort/ behält das andre in der Scheide.“62 – Wer den Frieden 
will, bereite den Krieg. 

Selbst der Würzburger Fürstbischof Johann Philipp Franz von Schönborn wird 
im Thesenblatt des Freiherrn von Reitzenstein mit Mars und Minerva als den 
beiden markanten Figuren auf den Säulen der Attika gehuldigt, die als illusionis-
tische Raumarchitektur und Triumphbogen eine Stadtvedute von Würzburg 
rahmt (Abb. 3).63 

                                                                                          
60 Von Birken 1657, Uberreichungs-Rede, S. vi. Später in der Schrift wird er zudem als Apoll, 

„güldner Föbus“, als „Held“ und „Hermathenen Bild“ glorifiziert (ebd., S. 261–262). 
61 Im Gegenteil wird Ferdinand dafür gelobt, in der Schlacht von Nördlingen als ein Held 

selbst gekämpft zu haben: „Er sah nicht von fernen zu/ wie die Heer zu/sammen stießen:/ 
nein! als General und Herzog/ war er vor/nen mit darbey“ (ebd., S. 267). 

62 Ebd., S. 20. 
63 Dazu Johannes Süßmann, Vergemeinschaftung durch Bauen. Würzburgs Aufbruch unter den 

Fürstbischöfen aus dem Hause Schönborn, Berlin 2007, S. 268–279. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 47 

Der Fürstbischof wird in einem von Merkur gehaltenen Medaillon sowie 
durch sein Wappen als Urheber der für das Gemeinwohl gebauten bzw. erneuer-
ten Stadt repräsentiert und für diese Tat glorifiziert: „Bauwerke erscheinen als 
(Helden-)Taten von dem gleichen Rang wie Schlachten, die sonst auf Triumph-
bögen dargestellt werden. Das Bauen wird als herrscherliches Handeln dar- 
gestellt, das den gleichen Rang wie militärisches Handeln besitzt.“64 Im Modus 
der Vision – viele der dargestellten Bauten waren erst im Planungsstadium – und 
des illusionistischen theaterartigen Scheins wird dem Bauen und dem Bauherrn 
eine triumphale Inszenierung gewährt, die Arte und Marte mit fürstlicher Reprä-
sentation aufs Engste für die Öffentlichkeit verknüpft. 

Die Beispiele der panegyrischen Dichotomie von Arte und Marte ließen sich bild-
lich wie semantisch um etliche vermehren. Sie bildet eine Konstante der Herr-
scherhuldigung bis ins 18. Jahrhundert. 

2.2.2. Ikonographien von Krieg und Frieden im Kontext der Künste  
und die Bestimmung des Helden 

Die zahlreichen semantischen Belege für die Zerstörungskraft des Mars, unter der 
die Künste und Künstler leiden, die etwa bei van Mander und Sandrart zu finden 
sind,65 werden visuell besonders bei Rubens (Abb. 4-5) sowie bei Michael Sweerts 
(Abb. 6) eindrücklich vorgeführt.66 Doch ebenso wird auch die Gegenkraft, per-
sonifiziert durch Minerva, in den Kriegsallegorien mit Mars gezeigt – so wiederum  
besonders beeindruckend und vielschichtig bei Rubens, Krieg und Frieden, 1629–
1630 (London, National Gallery).67 Das Zusammen- bzw. Widerspiel der beiden 
Götter kennt dabei nicht immer denselben Sieger. Dass der Herrscher hierbei als 
machtvollkommener Mittler zwischen den Kräften als entscheidende  

                                                                                          
64 Ebd., S. 273. 
65 Van Mander verwendet häufig die Bezeichnung des „Const-vyandigen Mars“. Zu Belegstel-

len bei Sandrart vgl. TA 1675, II, Buch 2 (italienische Künstler), S. 56 (http://ta.sandrart.net/ 
-text-261); TA 1675, II, Buch 2 (italienische Künstler), S. 152 (http://ta.sandrart.net/-text-
364, 19.05.2014); TA 1675, II, Buch 3 (niederl. u. dt. Künstler), S. 299 (http://ta.sandrart. 
net/-text-524, 19.05.2014); TA 1675, II, Buch 3 (niederl. u. dt. Künstler), S. 307 (http://ta. 
sandrart.net/-text-533, 19.05.2014); TA 1675, II, Buch 3 (niederl. u. dt. Künstler), S. 327 
(http://ta.sandrart.net/-text-553, 19.05.2014); TA 1675, Lebenslauf, S. 12 (http://ta.sandrart. 
net/-text-630, 19.05.2014).  

66 Etwa in der ephemeren Festdekoration anlässlich des Einzugs Ferdinands von Österreich 
in Antwerpen (Pompa Introitus) 1635 mit einem Bühnenprospekt mit dem offenen Janus-
tempel oder in dem Gemälde Schrecken des Krieges 1638 (Florenz, Palazzo Pitti) mit einem 
erklärenden Brief von Rubens; bei Sweerts wird die zerstörerische Kraft des Mars bereits 
durch den Titel auf den Punkt gebracht: Mars zerstört die Kunst, 1650-52. Die Beispiele, 
auch im Folgenden, bei Koenraad Brosens, Mars and Minerva Have Never Been the Best 
of Friends, in: Jo Tollebeek / Eline van Assche (Hrsg.), Ravaged. Art and Culture in Times of 
Conflict, Ausst.-Kat. Brüssel/Leuven 2014, S. 29–35 und bereits bei Rabb 1985. 

67 Dazu zuletzt Heinen 2009, S. 237–275. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 48 

 

Abb. 4: Peter Paul Rubens, Der Janustempel, Pompa Introitus Ferdinandi, Öl auf Eichenholz, 
1635, Sankt Petersburg, Eremitage. 

Instanz auftritt, führt Charles LeBrun vor, wenn er Ludwig XIV. in der Grande 
Galerie in Versailles thronend zwischen den im dialogischen Wettstreit auftreten-
den Göttern platziert (Abb. 7).68 Die Ausblicke neben der mittigen Thronarchi-
tektur bilden den Inhalt des Götterdisputes: während Mars mit Fama, Viktoria 
und einem leeren Triumphwagen dem König das Eingreifen in den Holländi-
schen Krieg 1671 als ruhmreiche Unternehmung empfiehlt, weist Minerva auf 
die zerstörerischen Kräfte des Krieges hin, symbolisiert durch eine von Gewitter  

                                                                                          
68 Klesmann 2007, S. 296; vgl. dazu die zeitgenössische Beschreibung von François Charpen-

tier, Explication des Tableaux de la Galerie de Versailles, Paris 1684 und Christophe Pince-
maille, La guerre de Hollande, in: Histoire, Économie et Société 4, 1985, S. 313–333. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 49 

 

Abb. 5: Peter Paul Rubens, Schrecken des Krieges, Öl auf Leinwand, 1638, Florenz, Palazzo Pitti. 

Abb. 6: Michael Sweerts, 
Mars zerstört die Kunst, Öl 
auf Leinwand, 1650-52, 
Privatsammlung. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 50 

 

Abb. 7: Charles LeBrun, Die Entscheidung für den Holländischen Krieg, Leinwand auf Decken-
wölbung geklebt, 1671, Versailles, Grande Galerie. 

durchzogene apokalyptische Landschaft mit Toten und Ertrinkenden.69 Hinter ihr 
und dem König steht Justitia als Schlüssel zum Verständnis der Entscheidung: Ge-
rechtigkeit macht den Krieg unausweichlich. Der Moment der Entscheidung, der 
hier inszeniert wird, erhält durch die Götter und Allegorien seine Legitimation, 
denn der König folgt überzeitlich gültigen Idealvorstellungen eines Herrschers. 
Entsprechend verweist auch die Inschrift auf die intendierte Lesart des Gemäldes: 
Minerva (hier auch als Personifikation der Prudentia) bestärkt den mutigen König, 
sich den Herausforderungen des Krieges (das heißt auch den Gräueln) zu stellen, 
so dass Mars schon den Triumph vorbereiten kann – „la prudence conduit les ac-
tions héroïques de Louis XIV là où la gloire l’appelle“.70 Interessant sind dabei 
auch die innerbildlichen Verweisebenen der Argumentationen: Minerva nutzt für 
ihre Ermahnung einen gewirkten Teppich (womit auf ihre Webkunst angespielt 
wird), während Mars seine Ruhmesallegorie in einer Art Vision erscheinen lässt.71 

                                                                                          
69 Rabb 1985, S. 90. 
70 Pincemaille 1985, S. 328. 
71 MINERVA / BELLI / LABORIES / FORTISSIMO PRINCIPI / [RE]CITAT// DE BELLO /  

INEVNDO / CONSILIVM// MARS / TRIVMPHOS / PARAT. 
 Diese kunstimmanente Logik, nach der die Greuel des Krieges die Kunst selbst bedrohen, 

wurde bereits von Charpentier 1684 reflektiert: „Cette Deesse à qui l’on doit l’Invention 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 51 

Beide Götter teilen sich jedoch den Aktionsraum mit dem Herrscher bzw. dieser 
sein Handeln mit ihrem Beistand. Ihre Vorbildlichkeit kann er in sich bzw. in sei-
nen Handlungen vereinen und ihnen damit nicht nur nacheifern, sondern sie so-
gar übertreffen. Seine Kleidung, der goldene Brustpanzer kombiniert mit dem Kö-
nigsmantel, verweist in der französischen Debatte um modernes und anciens auf die 
eigene historische Überlegenheit – ein Anspruchsdenken, das mit der Aufgabe der 
als ungenügend empfundenen imitatio heroica eines Alexander seit der Alleinregie-
rung Ludwig ihren sinnfälligen Ausdruck erhielt. 

Auffallend an den Darstellungen, die Kunst und Krieg als widerstreitende Ele-
mente oder als Abfolge verbinden,72 ist die Sublimierung von Gewalt. Das 17. 
Jahrhundert durchlief einen „Dichotomisierungsprozeß“, der in den Worten 
Brassats „als Symptom einer zunehmenden Inkongruenz von realer Kriegserfah-
rung und tradierter Bildsprache zu bewerten ist. So läßt sich auch in der Kunst-
theorie eine entsprechende Dichotomisierung hoher und niederer militärischer 
Sujets nachweisen.“73. Gräueltaten und Schrecken des Krieges lösten mehr und 
mehr die Heldentaten ab, Schlachtendarstellungen kamen ohne Heldengestalt 
aus.74 So waren es, wie schon Theodore Rabb herausgestellt hat, insbesondere die 
Künstler (Rubens, Callot und andere) und Dichter (Harsdörffer, Birken und an-
dere), die ein rein militärisches Heldenbild seit den Schrecken des Dreißigjähri-
gen Krieges für obsolet erklärten und neue Werte wie Friedensliebe und Kultur-
pflege akzeptabel machten: „In the images through which a society sees itself, 
they had made an anti-war position respectable, they had desymbolized the bat- 
tlefield, and they had validated alternatives to valor as the distinguishing mark of 
the gentleman.“75 Oder wie es Wolfgang Cilleßen für die Bildprogramme der lu-
dovizianischen Residenzen formuliert: „Der Betrachter nimmt Anteil am Pathos 
der Aktion, aber er ist nicht emotional von den Schrecken des Krieges ergriffen, 
über dessen blutige Grausamkeiten der Mantel des Schweigens ausgebreitet wird. 
Eine solche idealtypische Inszenierung des heroischen Herrschers und Heerfüh-

                                                                                                                                                                                                                          

de la Tapisserie, se sert de ce moyen pour luy découvrir les difficultez qui pouvoient 
l’arrester, & dans un Ouvrage qui paroist tissu d’or & de soye, Elle luy montre en abregé 
les malheurs de la Guerre, & ce qu’il y avoit à craindre pour ses Troupes“ (S. 15–16). 

72 Und stehen damit der paradoxen historischen Wirklichkeit oft entgegen, in der sich gerade 
in Kriegszeiten besondere Blüteperioden der Kunst nachweisen lassen. Dazu Thomas Da-
Costa Kaufmann, Krieg und Frieden, Kunst und Zerstörung, Mythos und Wirklichkeit: 
Überlegungen zur Lage der Kunst Mitteleuropas im Dreißigjährigen Krieg, in: Ausst.-Kat. 
1648 – Krieg und Frieden in Europa 2, 1998, S. 162–172. 

73 Wolfgang Brassat, Das Historienbild im Zeitalter der Eloquenz. Von Raffael bis Le Brun (Studien 
aus dem Warburg-Haus; 6), Berlin 2003, S. 258. 

74 Am Bekanntesten ist in diesem Kontext die Radierungsserie Schrecken des Krieges von Callot 
(1633), Schlachtendarstellungen ohne Held finden sich bei holländischen Künstlern wie 
Philips Wouwerman; vgl. Rabb 1985, S. 87–88. 

75 Rabb 1985, S. 90. Zu den Modi von Ereignis und Gleichnis der Kriegs- und Friedensalle-
gorien von Rubens, Velázquez und Callot vgl. Werner Hofmann, Gleichnis versus Ereignis. 
Krieg und Frieden in den Künsten, in: Garber et al. 2001, S. 981–998. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 52 

rers bei gleichzeitiger perspektivischer Entrückung des Krieges macht angesichts 
der Verwendung der Darstellungen in Residenzen Sinn.“76 

Dabei standen ebenso wie für den Krieg auch für die Darstellung des Friedens 
unterschiedliche Modi zur Verfügung: die realistische Schilderung historischer 
Ereignisse (etwa Friedensfeiern) oder die allegorische Darstellung. 

Auch Architektur konnte Ausdruck der Friedenssehnsucht sein wie es besonders 
prominent im Namen des Schlosses Friedenstein in Gotha vermittelt wird. Be-
reits 1643 war hierfür der Grundstein gelegt worden, bis 1654 wurde der Bau 
nach den Plänen des Architekten Caspar Vogel vom Baumeister Andreas Ru-
dolph (1601–1679) ausgeführt. Die irenische Grundhaltung Herzog Ernsts I. von 
Sachsen-Gotha („Ernst der Fromme“) kommt nicht nur in dem Namen des neu 
erbauten Schlosses, sondern auch in der ‚Friedenskuss‘-Darstellung von Pax und 
Justitia am Nordportal von Schloss Friedenstein zum Ausdruck, die 1650 anläss-
lich des Westfälischen Friedens dort angebracht wurde,77 während der Bau selbst 
im „vollen Kriegeslauf“ errichtet wurde, wie es die Widmungsinschrift über die-
sem Hauptportal angibt. Konkretes Ereignis und überzeitliche Gültigkeit im 
Selbstverständnis des Herzogs als Friedensfürst verstärken sich somit gegenseitig. 

Angesichts des Zeitpunkts für den Entschluss eines Neubaus gab der Herzog 
1643 ein Gutachten (die Moralischen Gewissensskrupeln) in Auftrag, um von seinen 
Räten eine Rückversicherung für einen der größten Schlossneubauten der Zeit zu 
erhalten.78 Durch die Zerstörung der Feste Grimmenstein 1567 war ein neues Re-
sidenzschloss für eine funktionierende Verwaltung allerdings auch unabdingbar 
geworden. Der Fromme war ebenso Förderer der Wissenschaften, Sprache und 
Künste, was sich in der Sammlung seines Kunstkabinetts niederschlug. Dieses 
enthielt jedoch auch einzelne Beutestücke aus der Münchner Kunstkammer und 
aus dieser wiederum gelangten vielleicht sogar einzelne aus Prag erbeutete Werke 
nach Gotha.79 

Der Kriegsheld musste sich angesichts dieser Entwicklung neue Darstellungsfor-
men suchen, die er in einer vermehrt herrscherlichen und nur verhalten kämpfe-
rischen Attitüde fand. Dennoch bleibt militärische Gewalt auch nach dem West-
fälischen Frieden eine eminente Herrschaftsqualität: „Mit ihm [dem Krieg, die 

                                                                                          
76 Wolfgang Cilleßen, Vorboten des Krieges. Politische Graphik und Bildsatire im späten 17. 

Jahrhundert, in: Wolfgang Cilleßen (Hrsg.), Krieg der Bilder. Druckgraphik als Medium politi-
scher Auseinandersetzung im Europa des Absolutismus, Ausst.-Kat. Deutsches Historisches Mu-
seum 18.12.1997–03.03.1998, Berlin 1997, S. 11–35, hier S. 13–14. 

77 Marc Rohrmüller, Schloss Friedenstein: Architektur – Distribution – Ausstattung, in: Go-
tha Kultur (Hrsg.), Ernst der Fromme (1601–1675). Bauherr und Sammler, Katalog zum 400. 
Geburtstag Herzog Ernsts I. von Sachsen-Gotha und Altenburg 2001, S. 11–20, besonders 
S. 16. 

78 Rohrmüller 2001, S. 13. 
79 Der Zugriff auf München erklärt sich durch den Kampf der sächsischen Truppen unter 

Gustav II. Adolf. Siehe Allmuth Schuttwolf, Malerei, in: Ausst.-Kat. Ernst der Fromme, 
2001, S. 30–38, besonders S. 30. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 53 

Verf.] wurde die Souveränität der europäischen Fürsten und mit ihr auch das 
Recht zum Krieg (Jus ad bellum) anerkannt. Fortan beruhte das europäische Staa-
tensystem, das Westfälische System, auf dem Prinzip der ‚Gleichheit‘, besser ge-
sagt: der Gleichwertigkeit der Staaten. Jeder Fürst, auch der Herrscher eines klei-
nen Landes, konnte – zum Beispiel aus dynastischen Gründen – einem anderen 
Fürsten den Krieg erklären. Denn zur fürstlichen Souveränität gehörte selbstver-
ständlich das Recht, Krieg zu führen. Es entstand ein Gleichgewicht der Flächen-
staaten auf dem europäischen Kontinent, das zugleich Voraussetzung für die An-
erkennung eines gemeinsamen Rechts, des Jus Publicum Europaeum, war, das eine 
Sphäre des Friedens und der Ordnung gewährleistete.“80 

Allerdings hatten gerade mindermächtige Fürsten und vor allem „Kleinpoten-
taten“ (J. Arndt) zwar Landesherrschaft über reichsfreien Besitz, aber nicht genü-
gend Kapazitäten für eigenmächtige militärische Aktionen; auch ihre Souveräni-
tät war durch das fehlende Ius foederis eingeschränkt.81 Zudem konnten Recht 
und Rechtsansprüche im Frieden besser durchgesetzt werden als in Kriegszeiten. 
Dennoch gilt, dass das Kriegswesen ein entscheidender Faktor bei der Ausbil-
dung und Festigung territorialer Staatlichkeit war: Ein eigenes Heer war unab-
dingbar zur Duchsetzung territorialer Ansprüche, die wiederum den Herrschafts-
status gegenüber Adel und Untertanen sichtbar machten. Dies war jedoch nicht 
ohne finanzielle Mittel und strukturelle Maßnahmen machbar: „Militärische 
Schlagkraft, staatliche Finanzierung und institutionelle Verdichtung bedingten 
sich wechselseitig.“82 Zur realpolitischen Macht tritt zudem die Wirkung der In-
szenierung, die jedoch mehr als bloße Äußerlichkeiten transportierte, denn das 
Heer „lieferte zugleich Maßstäbe obrigkeitlicher Ordnungs- und Wertvorstellun-
gen“.83 Bezogen auf das eigene Heer war der Fürst wirklich souverän. Dem ge-
schuldet prägt militärisch-kämpferische Stärke das Bild des Monarchen so fun-
damental, dass er ohne kriegerische Inszenierungsformen nicht auskommt. Des-
halb werden militärische Attribute und die Motive Rüstung sowie Schwert und 
Feder/Buch/Kunst häufig auch in nicht-kriegerischen Zusammenhängen einge-
setzt, kommt es zu Äquivokationen unterschiedlicher Narrative. 

                                                                                          
80 Rüdiger Voigt, Souveränität und Krieg. Alle Staaten sind gleich, aber manche sind gleicher, 

in: Samuel Salzborn / Rüdiger Voigt (Hrsg.), Souveränität. Theoretische und ideengeschichtliche 
Reflexionen (Staatsdiskurse; 10), Stuttgart 2010, S. 127–146, hier S. 129.  

81 Johannes Arndt, Monarch oder der „bloße Edelmann“? Der deutsche Kleinpotentat im 18. 
Jahrhundert, in: Ronald G. Asch et al. (Hrsg.), Die frühneuzeitliche Monarchie und ihr Erbe. 
Festschrift für Heinz Duchhardt zum 60. Geburtstag, Münster 2003, S. 59–90. 

82 Joachim Bahlke, Landesherrschaft, Territorien und Staat in der Frühen Neuzeit (Enzyklopädie 
Deutscher Geschichte; 91), München 2012, S. 38, siehe auch S. 88–92, wo Bahlke Grund-
tendenzen und Probleme der Forschung auf diesem Gebiet aufzeigt. Hierarchiebedingun-
gen innerhalb der Fürsten ergaben sich zudem durch Klientelbindung und Tradition, wie 
Johannes Süßmann am Beispiel der Schönborn vorführt, die gerade aufgrund ihrer Tradi-
tionslosigkeit und ihrem gegenüber Stiftsadel abweichenden Habitus zu einer politischen 
Führungsposition gelangen konnten (Süßmann 2007, S. 258–259). 

83 Bahlke 2012, S. 42. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 54 

Viele Sammler und Mäzene haben sich nicht nur als Friedensfürsten verhal-
ten, sondern sich auch als Feldherren ausgezeichnet oder haben als Fürsten zu-
mindest Krieg geführt. Doch erscheint die Kunst in den Herrscherdarstellungen 
häufig als Steigerung dieser Erfolge – als eine Apotheose zu wahrem Ruhm in 
der Unsterblichkeit der Kunst. Triumph und Fama kommen in diesen Herrscher-
repräsentationen weniger dem Kriegshelden als dem ‚Kulturheros‘ als dauerhafte 
Eigenschaften zu. Gut und tugendhaft hat sich der Herrscher im Krieg schon ge-
zeigt, nun muss er diese Qualitäten auch im zivilen Bereich (und damit in früh-
neuzeitlicher Diktion bezogen auf das Gemeinwohl) beweisen. 

Bezüglich dieser Abfolge ist der Zeitpunkt der jeweiligen Darstellung bzw. des 
Habitus als ‚Kunstheld‘ von Interesse, impliziert dieser doch eine mögliche Hie-
rarchisierung von Krieg und Frieden bzw. Kunst. Auch die Beziehung zwischen 
Herrscher und Heldenfigur ist davon berührt, das heißt der Grad der Anver-
wandlung (durch Porträt, Attribute oder in Imitation einer Handlung), wobei 
grundsätzlich dem Barockfürsten bereits alle unterschiedlichen Parameter zur 
Verfügung standen. 

2.2.3. Krieg und Kunst – Der Kampf um Bilder 

Ein weiterer Aspekt verbindet Kunst und Krieg in der Frühen Neuzeit: der 
Kunstraub – ein Phänomen, das sich durch alle Zeiten bis in die Gegenwart ver-
folgen lässt und unterschiedliche Einstellungen des Siegers zur Kunst offenbart.84 
Sowohl die Palatina oder die Mainzer Bibliothek als auch die Kunstschätze in 
der Prager Burg wurden bei ihrer Eroberung (über den jeweils auch konfessionel-
len Feind) durch Tilly, Gustav II. Adolf bzw. die schwedischen Truppen nicht zer- 
stört, sondern als anerkannter Wert außer Landes gebracht. Da im Falle der Pala-
tina und der Schenkung Kurfürst Maximilians I. an Papst Gregor XV. neben kon-
fessionellen und politischen auch finanzielle Motive eine Rolle spielten, wundert 
es nicht, dass auch der Kunstmarkt durch die Zeiten hinweg von der Kriegsbeute 
profitierte.85 Im 18. Jahrhundert ermöglichte der Krieg allerdings den neutralen 

                                                                                          
84 Wilhelm Treue, Kunstraub. Über Schicksale von Kunstwerken in Krieg, Revolution und Frieden, 

Düsseldorf 1957. Auf die rechtliche Legitimierung von Krieg als ‚gerecht‘ stützt sich auch die 
Rechtfertigung von Plünderung und Beute – neben der Zerstörung idolatrischer Kunstwerke 
wie sie im Schrifttum über den Krieg besonders im calvinistischen Lager propagiert wurde. 
Vgl. dazu etwa Godfried Udemans, ’t Geestelyck roer van ’t coopmaans schip, 1638, fols. 333r-
340v; Joris van Eijnatten, War, Piracy and Religion: Godfried Udemans’ Spiritual Helm 
(1638), in: Hans W. Blom (Hrsg.), Property, Piracy and Punishment. Hugo Grotius on War and 
Booty in De iure praedae – Concepts and Contexts, Leiden 2009, S. 192–214. Zur antiken Tradi-
tion der in Triumpheinzügen mitgeführten Kunstwerke vgl. Margaret M. Miles, Art as Plun-
der. The Ancient Origins of Debate about Cultural Property, Cambridge 2008; Dies., The Roman 
Triumph: Parading the Plunder, in: Jo Tollebeek / Eline van Assche (Hrsg.), Ravaged. Art and 
Culture in Times of Conflict, Ausst.-Kat. Brüssel/Leuven 2014, S. 181–188.  

85 Treue hat dies anschaulich zusammengefasst: „feststeht, daß es sich nach 1650 vielfach um 
Kunstwerke handelte, die durch den Großen Krieg gewissermaßen in Bewegung, das heißt 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 55 

Mächten angesichts fallender Preise eine lukrative Zeit für eigene Erwerbungen – 
wovon etwa August III. von Sachsen im Siebenjährigen Krieg profitierte. 

Rein rechtlich konnte in einem ‚gerechten‘ Krieg auch die Beute des Gegners  
legitimiert werden – mit denselben Wertmaßstäben, die auch die friedvolle Herr-
schaft ausmachte. Hugo Grotius baute seine Theorie der Abgrenzung von un-
gerechter Piraterie und gerechtem Kriegsraub dementsprechend auf dem System 
von virtus und meritum auf, Beuterecht wird mit den Bedingungen des gerechten 
Krieges verknüpft.86 Seine zu Lebzeiten unpublizierte Schrift De iure praedae zur 
völkerrechtlichen Absicherung von Kriegsbeute muss im Kontext der militäri-
schen und politischen, ebenso aber auch der wirtschaftlichen und kulturellen 
Strategien der Autonomisierung von Staaten und Eliten gesehen werden.87 Spe-
ziell der Kunstraub ist dabei deshalb so bedeutsam, weil Kunstbesitz und 
(Adels)Herrschaft im 17. Jahrhundert aufgrund des mit der Kunst vermittelten 
Wissens und der Schulung des buon giudizio, der ihrem Besitzer zugeschriebenen 
Tugenden sowie der visuellen Überzeugungskraft von Ruhm eine Symbiose ein-
gegangen waren: „Eine Sammlung diente als verdinglichte Form einer ethisch-
moralischen Haltung.“88 Die Schädigung durch Raub oder Zerstörung betraf also 
nicht nur materiellen Besitz, sondern die besitzende Person, die Dynastie und 
deren kulturelle wie moralische Werte. 

Ähnlich wie in der Antike war auch im Barock die Kunstbeute ein ‚weiches‘ 
Machtmittel: „Die geraubten Kunstwerke bewegten sich folglich in einem Span-
nungsfeld zwischen zwei unterschiedlichen symbolträchtigen Verwendungsmög-

                                                                                                                                                                                                                          

in den Kunsthandel geraten waren, und daß in der Zeit der Kriege Ludwigs XIV. um die 
Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert das gleiche noch einmal in einem geographisch grö-
ßeren Rahmen vor sich ging. Kunstraub und Kunsthandel standen also von jeher und ste-
hen noch heute in enger Verbindung miteinander“ (Treue 1957, S. 155). 

86 Vgl. Hugo Grotius, De iure praedae, 1604 und De iure belli ac pacis, 1625; Michael Kempe, 
Beyond the Law. The Image of Piracy in the Legal Writings of Hugo Grotius, in: Hans W. 
Blom (Hrsg.), Property, Piracy and Punishment: Hugo Grotius on War and Booty in De iure prae-
dae. Concepts and Contexts, Leiden 2009, S. 379–395, S. 383; Dieter Janssen, Bellum iustum 
und Völkerrecht im Werk des Hugo Grotius, in: Lademacher / Groenveld 1998, S. 129–
154, besonders S. 137. 

87 Die Beute des portugiesischen Handelsschiffes Santa Catarina war der Anlass für die Ams-
terdamer Ostindien-Kompanie (VOC) für den Auftrag an Grotius gewesen. Zum völker-
rechtlichen Aspekt der Kriegsbeute vgl. Heinz Schilling, Kriegsbeute im Rahmen symboli-
scher Repräsentation in der frühneuzeitlichen Staatenwelt – Schweden als Beispiel, in: 
Wolfgang E. J. Weber / Regina Dauser (Hrsg.), Faszinierende Frühneuzeit. Reich, Frieden, Kul-
tur und Kommunikation 1500-1800, Festschrift für Johannes Burckhardt zum 65. Geburtstag, 
Berlin 2008, S. 61–73, besonders S. 61–64. 

88 Susanne Tauss, „… Daß die Räuberei das alleradeligste Exercitium ist…“ – Kunstschätze 
als Beute im Dreißigjährigen Krieg, in: Ausst.-Kat. 1648. Krieg und Frieden in Europa 2, 1998, 
S. 281–288, hier S. 281. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 56 

lichkeiten, zwischen Siegestrophäe und aristokratischem Prestigeobjekt.“89 Heinz 
Schilling hat zwar darauf hingewiesen, dass Kunstbeute nach dem Westfälischen 
Frieden nicht mehr als Mittel der Machtdemonstration eingesetzt wurde, denn 
„das religiöse Motiv, den Gegner im Zentrum seiner religiösen oder kulturellen 
Identität zu vernichten, war mit der Säkularisation des Politischen seiner funda-
mentalistischen Dynamik entkleidet. Die politische Staatenrepräsentation wollte 
sich nunmehr nicht auf geraubten, sondern auf den eigenen Reichtum stützen, um 
damit der Größe und Überlegenheit […] symbolisch Ausdruck zu verleihen“.90 

Doch war der Bestand des ‚eigenen Reichtums‘ allzu oft erst mit Beutestücken er-
langt worden, etwa im Falle Christinas von Schweden, die im letzten Moment des 
Dreißigjährigen Krieges Kunstwerke aus der Prager Burg abtransportieren ließ.91 Mit 
der anerkannten Bedeutung, die Kunst durch den Raub und der damit intendierten 
Schädigung des Gegners zugesprochen wurde, lässt sich der Kunstraub als Ausdruck 
machtpolitischer Ideologie verstehen.92 Ebenso wie „Kunstpolitik“93 herrschaftliche 
Identität schaffen soll, kann der Raub von Kunstgütern dieses Selbstverständnis 

                                                                                          
89 Susann Holz, Das Kunstwerk als Beute. Raub, Re-Inszenierung und Restitution in der rö-

mischen Antike, in: Uwe Fleckner et al. (Hrsg.), Der Sturm der Bilder. Zerstörte und zerstörende 
Kunst von der Antike bis in die Gegenwart (Mnemosyne. Schriften des internationalen War-
burg-Kollegs), Berlin 2011, S. 35–54, hier S. 37. 

90 Heinz Schilling, Symbolische Kommunikation und Realpolitik der Macht. Kommentar zur 
Sektion „Symbolische Kommunikation und diplomatische Praxis in der Frühen Neuzeit“, 
in: Barbara Stollberg-Rilinger et al. (Hrsg.), Alles nur symbolisch? Bilanz und Perspektiven der 
Erforschung symbolischer Kommunikation, Wien [u.a.] 2013, S. 187–198, hier S. 197. 

91 Beispiele für Kunstraub im Dreißigjährigen Krieg (die Heidelberger Palatina, München, Prag 
und die Sammlung Charles I.) werden besprochen bei Hugh Trevor-Roper, The Plunder of the 
Arts in the Seventeenth Century, London 1970. Die Plünderung von Schloss Hubertusburg auf 
Befehl Friedrichs II. 1761 und ihre moralische Bewertung zeichnet Tobias Knobelsdorf 
nach: „Da […] Hubertusburg vermuthlich ein schlimmes Looß zu gewarten hätte, wenn es 
wieder in feindliche Hände geriethe“. Die Plünderung von Schloss Hubertusburg im Früh-
jahr 1761, in: Dirk Syndram / Claudia Brink (Hrsg.), Die königliche Jagdresidenz Hubertusburg 
und der Frieden von 1763, Ausst.-Kat. Schloss Hubertusburg 2013, Dresden 2013, S. 182–194. 
Zur Kunstsammlung Christinas von Schweden vgl. Enzo Borsellino, Cristina di Svezia col-
lezionista, in: Ricerche di storia dell’arte 54, 1994, S. 4–16; Theodore K. Rabb, Politics and the 
Arts in the Age of Christina, in: Marie-Louise Rodén (Hrsg.), Politics and Culture in the Age of 
Christina, Stockholm 1997, S. 9–22; Carel van Tuyll van Serooskerken, Königin Christina als 
Sammlerin und Mäzenatin, in: Ulrich Hermanns (Hrsg.), Christina. Königin von Schweden, 
Ausst.-Kat. Osnabrück, Kulturgeschichtlichen Museum, 23.11.1997–01.03.1998, Bramsche 
1998, S. 211–225; Görel Cavalli-Björkman, La collection de la reine Christine à Stockholm, 
in: 1648. Paix de Westphalie. L’ art entre la guerre et la paix, Akten des Kolloquiums in Müns-
ter/Osnabrück 19.11.1998 / Paris 20.11.–21.11.1999, Paris 1999, S. 295–317; Stefania Di 
Gioia, Cristina di Svezia. Le collezioni reali, Mailand 2003. 

92 Vgl. Rainer Wahl, Kunstraub als Ausdruck von Staatsideologie, in: Volker Michael Strocka 
(Hrsg.), Kunstraub – Ein Siegerrecht? Historische Fälle und juristische Einwände, Berlin 1999, 
S. 27–39, besonders S. 28–29. 

93 Der moderne Terminus greift auch für die historische Situation, wenn man davon ausgeht, 
dass Kunst zu politischen Zwecken genutzt wird, indem sie „Mittel und Gegenstand der 
Politik“ ist (Thomas Kirchner, Der epische Held. Historienmalerei und Kunstpolitik im Frankreich 
des 17. Jahrhunderts, München 2001, S. 12). 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 57 

schädigen. Er weist der Kunst damit ein bedeutendes Strukturmerkmal von Herr-
schaft zu. 

Beispielhaft vermittelt dies das Schicksal der Sammlung Rudolfs II.94 Als Kriegs-
beute nach der Schlacht am Weißen Berg und der Unterwerfung der böhmischen 
Stände gelangte 1620 ein Teil der Sammlung in den Besitz Maximilians I. von 
Bayern, dessen Münchner Residenz wiederum 1632 von Gustav II. Adolf geplün-
dert wurde. Einige der hierbei erbeuteten Kunstwerke schenkte der schwedische 
König dem sächsisch-weimarischen Herzog, Bernhard von Sachsen-Weimar, wo-
durch Teile der niederländischen Sammlung aus Prag schließlich in Gotha ihren 
Ort fanden – in Schloss Friedenstein, der seit 1643 erbauten Residenz Herzog 
Ernsts I. von Sachsen-Weimar.95 Die Kunstbeute aus Prag bzw. München vermit-
telte nicht nur einen Machtanspruch des Siegers, sondern auch die „Überlegen-
heit der eigenen Konfession“ – wie es sich vergleichbar für die katholische Seite 
im Raub der Palatina aus Heidelberg äußerte.96 

Auf eine Form der Kompensation weist Sandrart mit dem Erwerb der Samm-
lung Buckingham/Villiers durch Leopold Wilhelm im Jahre 1650 hin, der die 
„Ersetzung derer auf Einnehmung der Stadt Prag vom General Königsmark nach 
Sweden abgeführten“97 Kunstwerke als Intention annimmt. Darüber hinaus mag 
aber auch das Motiv des Rückkaufs von ehemals kaiserlichem Besitz mitgespielt 
haben:98 Einige Stücke erbte zunächst innerfamiliär Erzherzog Albrecht VII., der 
in den Niederlanden zur Festigung der Spanischen Herrschaft beitrug und sich 
als Mäzen verdient machte. Aus seiner Brüsseler Sammlung gelangten wiederum 
durch Verkäufe Werke in den Besitz des Herzogs von Buckingham nach England. 
Erzherzog Leopold Wilhelm kaufte diese schließlich für Ferdinand III. und ließ 
sie nach Wien bringen.99 Sandrart berichtet von diesem letzten Besitzwechsel: 

Es ist auch in Londen wol zu sehen/ des Kunst-Sachen des Herzogen von Bukingham/ 
ganz alla moderna gebauet/ ein Wohn- und Lusthaus an dem Strom der Temse/ mit ei-
nem großen Garten/ gelegen/ sehr zierlich/ reich und wol-ordinirt/ so mit rariteten und 
kunstreichen Gemälden erfüllet gewesen. Es sind aber solche/ nach den erfolgten Engli-

                                                                                          
94 Vgl. hierzu Eliška Fučiková, The Fate of Rudolf II’s Collection in Light of the History of 

the Thirty Years’ War, in: Ausst.-Kat. 1648. War and Peace in Europe, 1998, S. 173–180. 
95 Vgl. Ingrid Scholz, in: Museen der Stadt Gotha Von der Kunstkammer zum Schlossmuseum. 

325 Jahre Sammlungen für Kunst und Wissenschaft auf Schloß Friedenstein, Gotha 1985, S. 32. 
96 Schilling 2013, S. 187–198, besonders S. 195–198, hier S. 196. 
97 TA 1675, Lebenslauf, S. 7, http://ta.sandrart.net/-text-625, 16.09.2014. 
98 Schütz 1998, S. 183. Zur Sammlung Erzherzog Leopold Wilhelms in Brüssel vgl. auch Jo-

nathan Brown, Kings & Connoisseurs. Collecting Art in Seventeenth-Century Europe, New Ha-
ven/London 1995, S. 147–183; Gudrun Swoboda, Die Wege der Bilder: Eine Geschichte der 
kaiserlichen Gemäldesammlungen von 1600 bis 1800, Wien 2008, S. 41–68. 

99 Bereits nach dem Tod Rudolfs waren einige Kunstwerke nach Wien gebracht worden, um 
sie möglichen böhmischen Ansprüchen zu entziehen. Hierüber geben bereits die 1610-
1619 (Inventar G) und 1619 (Inventar H) im Auftrag Kaiser Matthias aufgestellten Inventa-
re Auskunft. Allerdings wurde in der Zeit der Bedrohungen und Verluste in den Kriegswir-
ren bewusst kein Inventar neu aufgelegt. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 58 

schen Kriegen/ verstreuet/ und meist von Käyserl. Majest. Ferdinando dem Dritten/ 
glorwürdigsten Andenkens/ zu ersetzung derer/ auf Einnehmung der Stadt Prag/ vom 
General Königsmark nach/ sind nunmehr in den Käyserlichen Zimmern zu Prag zu fin-
den. Sweden abgeführten/ in die neu-erbaute Käyserliche Zimmer/ erkauffet worden/ 
nun auch daselbst aufgerichtet zu sehen.100 

Das wechselvolle Schicksal der Prager Kunstsammlung vermittelt ihren enormen 
kulturellen wie herrschaftlichen Wert, in den sich zudem konfessionelle Hoheits-
diskurse einschreiben. Aufgebaut durch einen Kaiser, der seinen militärischen 
Ruhm vor allem durch Kunst manifestieren ließ, wurde die Sammlung zum Op-
fer der Kriegsläufte. Die Inkorporation in die Sammlungen der europäischen 
Fürsten prägte ihr eine jeweils neue Symbolkraft militärischer Stärke ein, der 
Kunstwert blieb davon jedoch unberührt und bestätigt damit dessen eternellen 
Charakter. 

2.3. Kunst und Geschichtsschreibung – Medien der Herrscherheroisierung 

Der Umstand, dass nicht nur Sandrart in seiner Eigenschaft als mäzenatisch ge-
förderter Künstler und Kunsttheoretiker die Bedeutung der Kunst und ihrer För-
derung herausstellte, sondern diese Aufwertung auch durch den sozialen Aufstieg 
der Künstler in Europa belegt wird, räumt diesem Phänomen größere Bedeutung 
ein. Hinzu kommt, dass sich die Anerkennung der Künste auch in ihrem Verhält-
nis zu anderen Wissenschaften niederschlug. So erlangten die bildenden Künste 
allmählich den Rang der Geschichtsschreibung, wurden legitimierter Teil der herr-
scherlichen Panegyrik.101 Nicht nur die Historiographie, die als Darstellung von 
Taten großer Männer verstanden wurde, auch die Kunst hatte mithin Anteil an 
der Formung von „Historie als ein[em] Bild der Helden“.102 Neben der Ge-
schichtsschreibung eignete sich anerkanntermaßen auch die Kunst im 17. Jahr-
hundert zur wirksamen Vermittlung von exempla. Da Geschichte als vitae imago 
begriffen wurde, stand sie bereits in dieser allegorischen Auffassung im Vergleich 
mit der Kunst: „ut pictura historia tacens: historia vero pictura loquens rectissime 
dicatur“.103 In der Memoria wird geschichtliches Wissen über bildliche Figuration 
vermittelt und bewahrt. Die ästhetische Überhöhung, zuweilen Sublimierung, si-

                                                                                          
100 TA 1675, Lebenslauf, S. 7, http://ta.sandrart.net/-text-625, 24.05.2014. 
101 „Das machtbildende Potential der Kunst bezieht sich auf die Fähigkeit gerade der Malerei 

zum ‚Aufschreiben‘, bzw. Abbilden der ‚res gesta‘ und Effigie des Herrschers, mit der sie 
bis in die Nähe der Geschichtsschreibung rückt“ (Hoberg 2007, S. 145). 

102 Ekkehard Mai, in: Ekkehard Mai / Anke Repp-Eckert (Hrsg.), Triumph und Tod des Helden. 
Europäische Historienmalerei von Rubens bis Manet, Ausst.-Kat. Wallraf-Richartz-Museum 
Köln, 30.10.1987–10.01.1988 / Kunsthaus Zürich, 04.03.–24.04.1988 / Musée des Beaux-
Arts Lyon, 18.05.–17.07.1988, Mailand 1988, S. 12. 

103 So Symon Grynée in der Einleitung seiner Titus Livius-Edition De Utilitate legendae histo-
riae, Frankfurt am Main 1568, zit. nach Françoise Bardon, Le portrait mythologique à la cour 
de France sous Henri IV et Louis XIII. Mythologie et Politique, Paris 1974, S. 9. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 59 

cherte dem Herrscher seinen Platz in der Geschichte, sicherte ihm Unsterblichkeit 
durch bzw. mithilfe von Kunst. Die heroischen Handlungen, so formuliert es ein-
dringlich Pierre-Antoine Rascas in seiner Eigenschaft als Vorsteher des königlichen 
Münzkabinetts Heinrichs IV., sind zwar Gegenstand von Ehre und Nachruhm, 
doch können nur die Musen („c’est à dire les Sciences, et les Arts“104) diese Effek-
te auch garantieren. Diese zeitliche und damit historische Dimension reklamiert 
auch der Hofhistoriograph Ludwigs XIV., Nicolas Boileau: „Sans elles [die Musen, 
die Verf.] un héros n’est pas longtemps héros.“105 Auch viele Literaten meldeten 
sich entsprechend zu diesem „commerce d’immortalité“106 zu Wort. In antiker 
Tradition der Musenanrufung weist auch Sigmund von Birken in seiner unvollen-
deten Amalfis auf die Fähigkeit und Autorität der Dichtung hin, für ewige Memo-
ria zu sorgen: 

gönnet mir, ihr Musen, eine Prob, / die seiner würdig sey! Man muß belobte Helden/ 
der grauen Ewigkeit mit höherm Lob anmelden./ ein ewigs Kunstgedicht gehört vor ei-
nen Geist/ der nimmer sterben sol.107 

An Apollo und in dessen Rolle an den Herzog von Amalfi, Octavio Piccolomini, 
gewandt, fordert Birken zugleich den Schutz der Musen („bestrahle diß Gedicht 
mit einem Gnaden scheine/ und mach es deiner wehrt“) und die Honorierung 
seiner eigenen Person („die Mänge macht hier arm. wie sehr es sich geziemet,/ zu 
fliegen in dein Lob, so wird doch nichts getan“).108 Doch nicht nur Apollo, auch 
die Muse Clio wird als Inszenierungsform Piccolominis von Birken gewählt 
(„und du, dem es itzt gilt, Amalfi Preiß der helden/ sey du mir Clio selbst, laß 
mich dich würdig melden/ und rühmen deinen Ruhm, bepreißen deinen 
Preiß“109), um den Ewigkeitswert des Ruhmes, der durch die Kunst gewährt wird, 

                                                                                          
104 Pierre-Antoine Rascas de Bagarris, La Nécessité de l’usage des médailles dans les monoyes, Paris 

1611, S. 21. 
105 Nicolas Boileau, Epistre I. Au roi, V. 159–160, V. 170–171, in: Charles-Antoine Gidel 

(Hrsg.), Nicolas Boileau. Œuvres complètes 2, Paris 1872, S. 152–153. 
106 Pierre Zoberman, L’éloge du roi: Construction d’image ou propagande monarchique? 

L’exemple du XVIIe siècle, in: Isabelle Cogitore / Francis Goyet (Hrsg.), L’éloge du prince. De 
l’Antiquité au temps des Lumières, Grenoble 2003, S. 303–316, hier S. 305. 

107 Von Birken 1650, V. 24–28; siehe dazu Hartmut Laufhütte, „Amalfische promeßen“ und 
„Apollo Hofgericht“. Sigmund von Birkens unvollendetes Versepos Amalfis, in: Hartmut 
Laufhütte, Sigmund von Birken. Leben, Werk und Nachleben. Gesammelte Studien, Passau 2007, 
S. 171–206, hier S. 188. Laufhütte legt in seiner Analyse der Amalfis die Zitate und Über-
nahmen von Vergil dar. In dem panegyrischen Gedicht auf die bevorstehende Hochzeit 
von Ferdinand III. und Eleonora Gonzaga setzt sich Birken (ebenfalls 1650) gleich im Titel 
in die Rolle Vergils, der „aus den Elysischen Gefilden zurückgekehrt, beglückwünscht die 
erlauchte Eleonora von Mantua, die Verlobte Kaiser Ferdinands III. […] mit eigenen Wor-
ten und Versen“, so die deutsche Übersetzung des lateinischen Gedichts von Laufhütte 
2007, S. 210, Anm. 28. 

108 Von Birken 1650, V. 37–43; Laufhütte 2007, S. 189. 
109 Von Birken 1650, III. 9–11. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 60 

zu betonen.110 Die Antike dient somit sowohl der stilistisch angemessenen Pan- 
egyrik des Herrschers als auch der Legimitation des Dichters, der die unvergäng-
liche Fama (besonders der Friedenstaten) des Herrschers garantiert.111 Ebenso wie 
in der Geschichtsschreibung wird diese Beziehung sprachlich wie visuell in einer 
Semantik verhandelt, die sich als „heroic mode of historiography“112 beschreiben 
lässt und die große Männer mit ihren großen kulturellen Taten ins Zentrum ihres 
Narrativs platziert. 

Diese wechselseitige starke Verbindung von Künsten und Herrschern stellt 
auch Sandrart mit einem Epigramm von Sigmund von Birken an den Anfang 
seines Kapitels zu den Kunst- und Schatzkammern: 

Dis ist der Cronen Glantz/ und hoher Häubter Zierde/  
Dass Kunst und Wissenschaft/ empfahen ihre Würde/ 
von dero Gnad’ und Gunst: So kürzen sie die Zeit/ 
und komt zugleich ihr Nam’ ins Buch der Ewigkeit. 
Ihr Lob wächst/ mit der Kunst/ die Sie/ und uns/ erquicket; 
indem ihr Antlitz uns/ in Gnaden/ oft anblicket: 
So blüht das Blumen-Feld/ wann ihm die Sonne scheint; 
so wächst Geschicklichkeit/ wann man gut mit ihr meint./ 
Wer wollte doch den Ruhm nicht billich Denen gönnen/ 
Die so viel bey der Kunst/ durch ihre Gunst/ thun können? 
Dadurch verbessert sich/ der Künste Müh’ und Fleis/ 
Dadurch vermehrt sich auch so grosser Herren Preis!113 

Die folgende Aufzählung der Kunstschätze in Wien, München, Dresden, Berlin 
und Heidelberg gerät damit zur Beweisführung, dass Lobpreis und Memoria den 
Fürsten vor allem für ihre kulturellen Leistungen gebühren. Das Erstellen von 
Kontinuitäten durch Generationen, das der stabilitas der Herrschaft dienen sollte, 
wurde somit in „Formen der kulturellen Modellierung und medialen Inszenie-
rung von Geschichte“114 überführt. Zeit erhält dadurch nicht nur ein „zentrales 

                                                                                          
110 „Wenn der Angeredete selbst zu Clio wird, kann er das nur durch mäzenatische Förderung 

der Kunst erreichen.“ (Laufhütte 2007, S. 190). Der „Helicon als Gerichtsort und Apollo als 
Gerichtsherr“ für die Klagen des Mars, die die Rollen von Waffen und Krieg reflektieren, 
erweitern und verdichten sinnbildlich diese Thematik der lobenden Vita des kaiserlichen 
Generals, so ebd., S. 192.  

111 Dies wird auch in dem oben genannten Gedicht auf die Verlobung Ferdinands III. zu ei-
nem bedeutsamen Motiv, vgl. ebd., S. 216. Für die deutsche Dichtung ebenso selbstbe-
wusst wird für Martin Opitz ein Gipfelpunkt des Parnass reklamiert – gleichberechtigt ne-
ben bzw. gegenüber von Apoll, so erscheint er auf dem Frontispiz von Constantin Christi-
an Dedekinds Ælbianische Musenlust, Dresden 1657. 

112 Melissa Meriam Bullard, Heroes and Their Workshops. Medici Patronage and the Problem 
of Shared Agency, in: Paula Findlen (Hrsg.), The Italian Renaissance. The Essential Readings, 
Blackwell Publishing 2002, S. 299–316. 

113 TA 1679, II (Skulptur), S. 71, http://ta.sandrart.net/-text-962, 23.09.2015. 
114 Beate Kellner, Formen des Kulturtransfers am Hof Kaiser Maximilians I. Muster genealogi-

scher Herrschaftslegitimation, in: Matthias Müller et al. (Hrsg.), Kulturtransfer am Fürstenhof. 
Höfische Austauschprozesse und ihre Medien im Zeitalter Kaiser Maximilians I. (Schriften zur Re-
sidenzkultur; 9), Berlin 2013, S. 52–103, hier S. 52. Zur Genealogie vgl. auch Kilian 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 61 

Dispositiv zur Fundierung von Macht und Ansehen sowie zur Strukturierung 
von Wissen“,115 sondern ist – ebenso wie die Heroisierung – in hohem Maße ei-
ne Konstruktionsleistung.116 

Auch die Dominanz der Tugend als Parameter für Anerkennung und Ruhm, die 
beide geschichtswürdig sind, bezieht die Heroisierung als Darstellungsmittel und 
Bewertungskriterium des Fürsten in die Geschichtsschreibung ein. Die somit er-
zeugten exempla, die ihre Überzeugungskraft und Legitimität gerade aufgrund ih-
res heroischen, tugendlich-beispielhaften und außergewöhnlichen Charakters er-
halten, sind ihrerseits Konstrukte, die dem Verfahren der Heroisierung ähneln. 
Die Modi dieser Memoria rekurrierten häufig auf antike Versatzstücke, mytholo-
gische Referenzen, aber ebenso auf aktuelle Zeitbezüge. Zitzlsperger merkt dazu 
an: „Vor dem Hintergrund eines sich wandelnden Geschichtsbilds im Verlauf der 
Frühneuzeit ist davon auszugehen, daß der gleichzeitige Auftritt von antik und 
zeitgenössisch gekleideten Figuren das zyklische Zeitverständnis in vormodernen 
Geschichtskonstruktionen meint.“117 

Zugleich lässt sich das Herausgreifen bestimmter Momente oder Aspekte des 
Herrscher- respektive Heldenlebens – etwa ein Sieg, ein Bündnis, eine Hochzeit, 
o. ä. – als eine zentrale Strategie ausmachen, die politische Geschichtsschreibung 
mit dem literarischen Modus des Epos verbindet.118 Die künstlerische Umset-
zung dieses Verfahrens geschieht meist mit den Mitteln der Allegorie, die „es er-
laubt, Eigenheiten der Geschichtsschreibung zu wahren und zugleich die not-
wendigen panegyrischen Elemente hinzuzufügen, schließlich auch künstlerischen 
Interessen nachzukommen“.119 Wie der Held durch bestimmte Qualitäten ausge-

                                                                                                                                                                                                                          

Heck / Bernhard Jahn (Hrsg.), Genealogie als Denkform in Mittelalter und Früher Neuzeit (Stu-
dien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur; 80), Tübingen 2008; Gert Melville / Karl-
Siegbert Rehberg (Hrsg.), Gründungsmythen – Genealogien – Memorialzeichen. Beiträge zur insti-
tutionellen Konstruktion von Kontinuität, Köln [u.a.] 2004. 

115 Kellner 2013, S. 52. 
116 Auch der mäzenatische Fürst kam nicht ohne Netzwerk (Agenten, Humanisten, Bibliothe-

kare, Sekretäre) aus. Bullard vergleicht diese Konstellation mit dem Werkstattbetrieb der 
Künstler, in dem der Meister auch nicht alles exklusiv selbst herstellte, vgl. Bullard 2002 
und auch Caskey, die zudem mit dem Begriff der agency operiert: Jill Caskey, Medieval Pat-
ronage & Its Potentialities, in: Colum Hourihane (Hrsg.), Patronage. Power & Agency in Me-
dieval Art, University Park 2013, S. 3–30. 

117 Philipp Zitzlsperger, Schlüters Portraitbüste des „Prinzen von Homburg“, in: Hans-Ulrich 
Kessler (Hrsg.), Andreas Schlüter und das barocke Berlin, Ausst.-Kat. 04.04.–13.07.2014 Berlin, 
Bode-Museum, Skulpturensammlung und Museum für Byzantinische Kunst, München 
2014, S. 358–369, hier S. 368. 

118 Dazu Kirchner 2001, S. 310. 
119 Ebd., S. 432. Zur Allegorie im Zusammenhang der Topik vgl. den Band von Ulrich Pfiste-

rer / Max Seidel (Hrsg.), Visuelle Topoi. Erfindung und tradiertes Wissen in den Künsten der ita-
lienischen Renaissance (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 
Max-Planck-Institut/Kunsthistorisches Institut, Folge 4; 3), München/Berlin 2003 und den 
Aufsatz von Klaus Krüger, Bildallegorien in der italienischen Renaissance. Zur Hermeneu-
tik visueller Topoi in der Kunst der Frühen Neuzeit, in: Thomas Frank (Hrsg.), Topik und 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 62 

zeichnet ist, die wie im Falle von Herkules’ Keule und Löwenfell als attributive 
Verweise auf Taten oder Eigenschaften dargestellt werden können, funktioniert 
auch die (sprachliche wie bildliche) Allegorie durch Attributierungen (eines abs-
trakten Begriffs). Ein ähnlicher Mechanismus liegt der Personifikation zugrunde, 
deren beigegebene Attribute „die jeweiligen Qualitäten des Begriffs“ demonstrie-
ren, das heißt „den in der Person bezeichneten Begriff durch eine Eigenschaft“ 
erläutern im Sinne einer Synekdoche-Beziehung.120 Personifikationen funktio-
nieren somit als „Abstraktionen des Wirkens des Seins“121 und sollen bestimmte 
Eigenschaften und Handlungsmaxime des Dargestellten ins Bild setzen. Attribu-
te wie Personifikationen dienen somit einer Übertragungsleistung des Bildes oder 
der Sprache, weshalb sich die Heroisierung häufig in der rhetorischen Figur der 
Metapher (im weitesten Sinne) artikuliert. 

2.3.1. Das Goldene Zeitalter 

Ein für die herrscherliche Geschichtsschreibung wichtiges Zeitaltermotiv wurde 
durch Chronos visualisiert, wobei häufig zugleich der Beginn eines Goldenen 
Zeitalters aufgerufen werden sollte. Mit Blick auf die Entwicklung der Friedensi-
konographie seit dem Dreißigjährigen Krieg konstatiert Hans-Martin Kaulbach, 
dass „mit dem Westfälischen Frieden kein Bild der Gleichrangigkeit der europäi-
schen Mächte entsteht, sondern die Epoche der Herrscherapotheose erst richtig 
beginnt. Die Rolle des Friedensstifters und die Entscheidung über Krieg und 
Frieden waren schon im 16. Jahrhundert nicht auf Papst und Kaiser begrenzt; ei-
gentlich jeder Souverän konnte in Lobgedicht und Ikonographie ein ‚neuer Au-
gustus‘ sein, der den Ianustempel schließt und das ‚Goldene Zeitalter‘ zurück-

                                                                                                                                                                                                                          

Tradition. Prozesse der Neuordnung von Wissensüberlieferungen des 13. bis 17. Jahrhunderts (Berli-
ner Mittelalter- und Frühneuzeitforschung; 1), Göttingen 2007, S. 193–208. 

120 Peter-André Alt, Allegorie und episteme in der Tropenlehre des 16. Jahrhunderts, in: Ulrike 
Tarnow (Hrsg.), Die Oberfläche der Zeichen. Zur Hermeneutik visueller Strukturen in der frühen Neu-
zeit, Paderborn 2014, S. 97–115, hier S. 114, am Beispiel Ripas erläutert. Siehe auch Markus 
Hundemer, Rhetorische Kunsttheorie und barocke Deckenmalerei. Zur Theorie der sinnlichen Erkennt-
nis im Barock (Studien zur christlichen Kunst; 1), Regensburg 1997, S. 151–152, S. 219–220. 

 Während die Metapher gezielt Assoziationen von Eigenschaften herstellt, wird mit der 
rhetorischen Figur des Metonyms keine Eigenschaften des Objekts oder der Figur auf den 
Sachverhalt übertragen. Attribute wiederum können beide Funktionen und Bedeutungs-
weisen besitzen: Die Keule des Herkules steht eindeutig für Kraft und Stärke dieses Hel-
den, während der Reichsapfel die Kaiserwürde symbolisiert. Beachtenswert für diesen Kon-
text hat Anna Lena Hemmer die Analysekategorien Fiktion und Metapher als Gegenstand 
der politischen Ikonographie vorgeschlagen, vgl. Anna Lena Hemmer, Überlegungen zur 
Methodik der politischen Ikonographie: Was ist denn nun das für ein gewaltiges Ding: der 
Staat?, in: kunsttexte.de 4, 2015, www.kunsttexte.de, 20.01.2016. 

121 Lattmann 2010, S. 50. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 63 

bringt. Die Konkurrenz um das Bild des ‚Friedensbringers‘ zwischen den europä-
ischen Monarchen trat jedoch ab 1648 in eine neue Phase.“122 

Mit der friedensreichen Herrschaft und dem Überwinden des Krieges wird 
zugleich häufig das Bild des Aufrichtens oder Erwachens der Künste nach einer 
Zeit der Dekadenz verbunden, „aus deren Überwindung […] der Absolutismus ei-
nen großen Teil seiner Selbstdefinition als Epoche bezieht“.123 Zu einer solchen 
Epochendefinition gehören damit auch das Mäzenatentum und die Kulturförde-
rung. Die Wahrung des Friedens, der sittlichen Ordnung und der Wohlfahrt des 
Staates hängen zusammen und werden durch die Förderung von Kultur und Kunst 
unterstützt, wozu der Herrscher im Absolutismus explizit aufgerufen wurde. Eben-
so wie Friede und Gerechtigkeit fungieren die Künste damit einerseits als Unter-
stützer und „Legitimationszeichen“124 innerhalb des idealen Bildes des monarchi-
schen Staates. Dies gilt umso mehr, als die barocke Gesellschaft in ihrer Weltdeu-
tung in besonderer Weise auf Zeichenhaftigkeit rekurrierte (Zeremoniell, Kleider-
ordnungen, Sichtbarkeit von Rang und Hierarchien, etc.). Andererseits sind die 
Künste Ermöglichungsfelder heroischer Selbstdarstellung, die nicht mehr allein 
und nicht jederzeit durch militärische Triumphe gespeist werden kann. Recht und 
Gesetz führen den frühneuzeitlichen Staat ebenso zu einer politischen, wirtschaft-
lichen und sittlichen Entwicklung wie es die Kultur vermag.125 Ihr Verherrlichungs-
potenzial bedient zudem das Repräsentationsgebot des Herrschers im Konkur-
renzkampf der Fürstenmächte. Die entwicklungsgeschichtliche Dimension von 
Herrscher, Staat und Kultur erhält in der Allegorie der durch Chronos ans Licht 
gezogenen Wahrheit ihre wechselseitige Bestimmung. In Adaption der Allegorie 
veritas filia temporis konnte nämlich auf den Herrscher und eine durch ihn bewirkte 
neue Kunstblüte verwiesen werden.126 Das Thema wurde häufig mit dem Kampf 
                                                                                          
122 Hans-Martin Kaulbach, Pax im Kontext. Zur Ikonographie von Friedenskonzepten vor 

und nach 1648, in: De zeventiende eeuw XIII/ 1997, S. 323–334, hier S. 326. Vgl. auch Claire 
Gantet, La paix de Westphalie (1648). Une histoire sociale, XVIIe–XVIIIe siècles, Paris 2001. 

123 Hoberg 2007, S. 132. 
124 Wolfgang Schild, Gerechtigkeitsbilder, in: Wolfgang Schild / Wolfgang Pleister (Hrsg.), 

Recht und Gerechtigkeit im Spiegel der europäischen Kunst, Köln 1988, S. 86–171, hier S. 148. 
125 Dieser Auffassung, dass nicht nur ein wohl aufgestellter Staat die Künste erblühen lässt, 

sondern auch umgekehrt die Kunst diesen fördert, hingen besonders die Mitglieder der 
Fruchtbringenden Gesellschaft an. Doch auch Francesco Algarotti ist noch überzeugt von 
dieser wechselseitigen sittlichen Steigerung; vgl. Brink 2013, S. 27. 

126 Den Allegorien mit Minerva und dem Herrscher in der Rolle des Beschützers der Künste 
„were given magnificent new form in the prints of Aegidius Sadeler and Jan Muller“ (Do-
rothy Limouze, Engraving at the Court of Prague, in: Fučíková et al. 1997, S. 172–178, hier 
S. 177). 

 Die Definition von Chronos/Saturn als Vater der Wahrheit in Verbindung mit der griechi-
schen Vorstellung, dass die Wahrheit ans Licht gebracht werden muss, findet sich in Vincen-
zo Cartaris Immagini degli Dei, Venedig 1556. Zur ikonographischen Tradition vgl. Fritz Saxl, 
Veritas filia temporis, in: Raymond Klibansky / H. J. Paton (Hrsg.), Philosophy & History. Es-
says presented to Ernst Cassirer, New York 1963, S. 197–222, besonders S. 200. Saxl nennt als 
Beispiele für die Substitution der Figur der Veritas Mary Tudor, Elisabeth I., Maria de’ Me-
dici und Isabella von Habsburg und erklärt diese Einschreibung historischer Figuren in eine 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 64 

gegen das Böse verbunden, gegen Mächte, die der Herrscher vertreibt und damit 
eine neue Ära des Friedens und des Gemeinwohls begründet. 

Mit dem Zeitaltergott und dem psychomachischen Kampf wird zugleich ein 
transzendentes Motiv eingebracht, das der weltlichen Politik zusätzliche Legiti-
mation und Wirksamkeit zusprach. Das Auftreten von Chronos/Saturn in dieser 
Allegorie erklärt sich durch ein positives Verständnis seiner Kräfte: Seine zerstö-
rerische gefräßige Kraft wird durch das Verständnis von „die Zeit als eine Alles 
schwächende Macht“ ergänzt.127 Insbesondere für die Künste und Wissenschaf-
ten, deren Vertreter sich „unter dem Stern des Saturn“128 geboren fühlten, erfüllte 
er die Aufgabe einer Schutzmacht.129 Durch die häufig gewaltsam anmutende 
Erhebung der Wahrheit bleibt jedoch der Charakter von Zerstörungskraft und 
Schutzmacht zwiespältig. Mit ihrer insgesamt doch ambivalenten Ikonographie 
bot die Allegorie des Wirkens von Chronos/Saturn eine willkommene Anknüp-
fung an die Dichotomie militärischer Sieghaftigkeit und Sublimierung von 
Macht in der Kunst. 

Die Begründung eines neuen Zeitalters durch den Herrscher setzt in ihrer 
Konstruktion mehrere Zeitschichten voraus, die miteinander verbunden werden: 
Das Vorbild des antiken Augusteischen Zeitalters wird mit der prospektiven Er-
wartung bzw. Erfüllung seiner Wiederkehr in der Verkörperung des Fürsten ver-
mittelt. Chronos, Minerva und weitere Götter und Personifikationen weisen der 
Darstellung eine mythologische Präfiguration zu, die dynastisch fortgeführt wird. 
In diesem Sinne verbindet diese Heroisierung des Herrschers mehrere (zum Teil 
fiktive) Zeitebenen und trägt damit zugleich zu einer Entzeitlichung dieser Glori-
fizierung bei. Die Bewegung des Emporhebens (der Wahrheit, der Kunst) ma-
chen dabei Momente von Entwicklung wie Kontinuität bildhaft. Die überzeitli-
chen Personifikationen werden durch die Herrscherfigur mit einer aktuellen 
Zeitwahrnehmung kombiniert, während das Kostüm häufig beide Zeitschichten 

                                                                                                                                                                                                                          

allegorische Szene als intendierte Vermittlung ihrer persönlichen Überzeugung, ihrem reli-
giösen Glauben sowie dem Streben nach Ruhm und Erlösung (ebd., S. 214). Als Beispiel der 
„pseudomorphosis“, das heißt des Zuerkennens neuer Bedeutungen an eine Bildfigur, die 
der antike Prototyp nicht hat, bei Erwin Panofsky, Father Time, in: Studies in Iconology. Hu-
manistic Themes in the Art of the Renaissance, New York 1962/1967, S. 69–93. 

127 Zum negativen Wesen des Chronos, der die Künste bedroht, vgl. unter Berücksichtigung 
von Titelblättern zu kunsttheoretischen und historischen Werken Karl Arndt, Chronos als 
Feind der Kunst. William Hogarth und die barocke Allegorie, in: Nederlands Kunsthistorisch 
Jaarboek 23, 1972, S. 329–342. 

128 So der Titel einer immer noch grundlegenden Studie zur Melancholie von Margot Witt-
kower / Rudolf Wittkower, Born under Saturn. The Character and Conduct of Artists: A Docu-
mented History from Antiquity to the French Revolution, London 1963; siehe auch Raymond 
Klibansky et al., Saturn and Melancholy. Studies in the History of Natural Philosophy, Religion 
and Art, London 1964. 

129 Diese Lesart wurde in der Interpretation der Allegorie von Joachim von Sandrart, Minerva 
und Saturn beschützen die Künste (1644, Wien, Kunsthistorisches Museum, Inv.-Nr. 
GG_1136), von Schreurs 2009 grundlegend dargelegt. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 65 

aufnimmt: Antikische Motive werden mit zeitgenössischen Kleidungselementen 
oder Frisuren vermischt.130 

Auch wenn sich die Kunst in Deutschland im 17. Jahrhundert im Gegensatz 
zu Frankreich weniger mittels einer Akademie aufwerten ließ, war sie auch hier 
eine staatsbildende, legitimierende Kunst, wie Barbara Marx herausgearbeitet hat: 
„Genealogie des fürstlichen Hauses und Genealogie der künstlerischen Darstel-
lung und Motive sind parallel geschaltet, dynastische und politische Machtposi-
tionen werden im medialen Wettstreit der Künste und der zeitgenössischen Ka-
nonbildungen ausgehandelt.“131 

Die Allegorie der Herrschaft – Wiederkehr des Goldenen Zeitalters unter Saturn von 
Hans von Aachen macht dies um 1600 am Prager Hof Rudolfs II. deutlich 
(Abb. 8).132 In dem kleinformatigen Gemälde triumphiert Apoll über einen am 
Boden liegenden türkischen Feind. Rechts hinter dem Gott kann Ceres bzw. 
Abundantia ihre Gaben nun wieder den Künsten austeilen. Auch die Gruppe von 
Venus und Amor am linken Bildrand betont die neue friedliche Zeit, als deren Per-
sonifikation Saturn über der Szene schwebt – in spiegelbildlicher Armhaltung und 
mit Blickkontakt zu Apoll als demjenigen, der dieses neue Goldene Zeitalter hat 
anbrechen lassen. Die häufige Glorifizierung Rudolfs als Apoll dürfte auch dieses 
Gemälde zu einer Herrscherallegorie machen, obgleich kein Auftraggeber doku-
mentiert ist. Die Heroisierung wird neben der direkten imitatio des Sonnengottes 
durch die antikische Ruinenarchitektur des Hintergrundes mit einer Jupiterstatue 
rechts und einer sitzenden Romafigur mit Zepter und Palladium links thema- 
tisch weitergeführt: Eine neue Zeit des Augustus, des Friedenskaisers, wird 

                                                                                          
130 Zum Motiv der Übernahme von Rang und Qualitäten vermittels gegnerischer oder histori-

scher Kleidung vgl. Bauer-Wild 1989, S. 291 – hier bezüglich der Darstellung wie der ma-
kedonische Herrscher die persische Tracht anlegt im Ankleidezimmer der Alexanderzim-
mer der Münchner Residenz, welche auf die angestrebte Rangerhöhung Max Emanuels 
von Bayern verweise. 

131 Barbara Marx, Kunst und Repräsentation an den kursächsischen Höfen, in: Barbara Marx 
(Hrsg.), Kunst und Repräsentation am Dresedner Hof, München/Berlin 2005, S. 9–39, hier 
S. 10. 

 Neben Ikonographien der bildenden Kunst war auf textlicher Ebene vor allem der Typus 
der „Gedichtwälder“ beliebt, die als „lesetechnisch durchorganisierte Anthologien, die als 
‚Textpflanzung‘ zu durchlaufen sind und die dem Benutzer im Vollzug der zyklischen Lek-
türe nicht zuletzt auch bestimmte Vorstellungen von Herrschaft einprägen“ zu beschreiben 
sind: Keller 2002, S. 185. 

132 Öl auf Kupfer, 55,5 × 47 cm, Stuttgart, Staatsgalerie, Inv.-Nr. 2130; vgl. dazu Joachim Ja-
coby, Hans von Aachen 1552–1615, München/Berlin 2000, S. 170–174, Kat.-Nr. 55; Lubo-
mír Konečný, in: Thomas Fusenig (Hrsg.), Hans von Aachen (1552–1615). Hofkünstler in Eu-
ropa 2010, Ausst.-Kat. Suermondt-Ludwig-Museum Aachen 11.03.–13.06.2010 / Císařská 
Konírna 01.07.–03.10.2010 / Gemäldegalerie des Kunsthistorischen Museums Wien 
19.10.2010–09.01.2011, Berlin 2010, S. 231, Kat.-Nr. 89; Michael Niekel, Die Tugend im 
Fokus: Überlegungen zu Hans von Aachens Stuttgarter Allegorie, in: Lubomír Ko-
nečný / Štěpán Vácha (Hrsg.), Hans von Aachen in Context, Akten der internationalen Kon-
ferenz Prag, 22.09.–25.09.2010, Prag 2012, S. 141–143 und Beket Bukovinská, Aachens 
Stuttgarter Allegorie: Addenda exigua, in: Konečný / Vácha 2012, S. 144–149. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 66 

 

Abb. 8: Hans von Aachen, Allegorie der Herrschaft – Wiederkehr des Goldenen Zeitalters unter Sa-
turn, Öl auf Kupfer, um 1600, Stuttgart, Staatsgalerie, Inv.-Nr. 2130. 

heraufbeschworen und die Aktualität materiell durch die Prunkgefäße auf dem Al-
tar im zentralen Mittelgrund hergestellt. Es dürfte sich dabei um Kunstkammer-
stücke der Rudolfinischen Sammlung handeln und damit zugleich um einen Teil 
der Schatzkammer, die die Ressourcen der Herrschaft beherbergte.133 

                                                                                          
133 Ausst.-Kat. Hans von Aachen 2010, Kat.-Nr. 55, S. 170. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 67 

Das Thema einer neuen Zeit, die durch den Herrscher verkörpert und durch my-
thologische Figuren wie Chronos und Minerva angezeigt sowie als eine spezifisch 
künstlerische Zeitrechnung markiert wird, liegt auch der Verherrlichung Carl The-
odors von der Pfalz (1724–1799) zugrunde. Da es während seiner Regierungszeit 
in Bayern um 1780 entstand,134 ist die Verbindung des Pfälzischen und Bayeri-
schen Kurfürsten mit der Verkörperung der Zeit durch das herrscherliche Attribut 
des Hermelins ins Bild gesetzt (Abb. 9). Dieser rahmt das Medaillon mit dem 
Bildnis Carl Theodors – in Uniform mit dem Hubertus- und dem St. Georgs-
Ritterorden – und wird von Chronos emporgehoben.135 Das Bildnis selbst wird 
von der auf Wolken thronenden Bavaria gehalten. 

Neben dem militärischen und territorialen Ausweis seiner Macht ist Carl Theodor 
auch von sakralen Mächten umgeben – in der Gestalt der Divina Providentia, die 
den Kurhut über sein Medaillon hält. Unterhalb dieser Figurengruppe zeigt 
Abundantia mit ihrem Füllhorn das Wirken dieser Mächtekonstellation an, die 
am unteren Bildrand in Minerva seinen Abschluss und mit den Putten und Attri-
buten der Künste und Wissenschaften zugleich eine thematische Spezifizierung 
findet. Ebenso wie im Hintergrund noch der Parnass mit Apoll, den Musen und 
Pegasus das Thema eines neuen Goldenen Zeitalters für die Künste unter Carl 
Theodor aufruft, sind die Vordergrundfiguren durch eine starke Diagonale und 
eine Wolkenstruktur miteinander verbunden und vermitteln die Aussage paratak-
tisch durch ihren jeweiligen Verweischarakter. Trotz der Bewegtheit von Chronos 
ist das Zeitalter Carl Theodors als dauerhaft angelegt, ragt links im Hintergrund 
doch ein Obelisk mit dem Pfalz-Neuburgischen Wappen, der Kaiserkrone im 
Herzschild136 und umgeben mit der Kollane des Goldenen Vlieses aus den Wol-
ken.137 Damit wird zugleich die zeitgenössisch aktuelle politische Dimension auf-
gerufen, erlangte der Kurfürst doch erst 1777 mit der bayerischen Kurwürde wie-
der das Erztruchseßamt. 

 

                                                                                          
134 Bayern gilt als „Manövriermasse und Faustpfand in dem alten wittelsbachischen Spiel um 

eine Königskrone“ (Hansjörg Probst, Carl Theodors Bedeutung, in: Alfried Wieczorek et 
al. (Hrsg.), Lebenslust und Frömmigkeit. Kurfürst Carl Theodor (1724–1799) zwischen Barock und 
Aufklärung 1, Ausst.-Kat. Reiss-Museum Mannheim, Regensburg 1999, S. 1–10, besonders 
S. 3). Dieses Königreich sollte die österreichischen Niederlande als Königreich Burgund 
umfassen. Zur Regierungszeit in Bayern, die von Behördenreformen und der Dominanz 
Mannheimer Hofbediensteter geprägt war und sowohl von Seiten Carl Theodors als auch 
seiner Untertanen mit Sympathie wie Antipathie beurteilt wurde, vgl. Caroline Gigl, Carl 
Theodor in Bayern, in: Ausst.-Kat. Lebenslust und Frömmigkeit 1, 1999, S. 389–393. 

135 Peter Volk, in: Ausst.-Kat. Lebenslust und Frömmigkeit 2, 1999, S. 496, Kat.-Nr. 7.1.14. Der 
Georgsorden besitzt als „Hausorden der Pfalz und Bayerns“ besondere Bedeutung. 

136 Es handelt sich dabei um das Zeichen des mit der achten Kurwürde verbundenen Erz-
schatzmeisteramtes, vgl. ebd. 

137 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 68 

 

Abb. 9: Unbekannter Künstler, Verherrlichung Carl Theodors, Aquarell auf Pergament, auf Kupfer 
gelegt, um 1780 (?), München, Bayerisches Nationalmuseum, Inv.-Nr. R 5799. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 69 

 

Abb. 10: Lambert Krahe, Die Entschleierung der Wahrheit, 1758, Deckenbild, Mannheim, Bib-
liothek des Kurfürsten. 

Als weiteres Beispiel für diese Kombination des veritas filia temporis-Themas mit 
Chronos als Beschützer der Künste zur Verherrlichung des Herrschers sei Lambert 
Krahes Programm für das Deckenbild der ehemaligen Bibliothek in Mannheim 
erwähnt, das zugleich den Höhe- und Klimaxpunkt dieser Ikonographie vertritt. In 
der Deckenmalerei, einem ehemals 1758 signierten Fresko, wurde der Schutz der 
Wissenschaften und Künste in Kombination mit der Chronos-Thematik der Ent-
schleierung der Wahrheit auf einer Wolkenlandschaft allegorisch anschaulich ge-
macht (Abb. 10).138 Minerva, rechts neben der auf einer Erdkugel sitzenden Perso-
nifikation der Wahrheit, erhielt hier die Hauptrolle als Beschützerin der Wissen-
schaften und Künste. Gemeinsam mit den drei Parzen und Fortuna erstrahlt sie als 
Vertreterin des Guten im Licht, das durch die Enthüllung auch die Wahrheit und 
das in ihren Händen geöffnete Buch trifft, während das Böse (die Personifikationen 
von Verleumdung und Lüge) in die Dunkelheit verbannt und damit besiegt wird. 
An der Fensterwand verwiesen Wappen und Monogramme sowie Putten mit Attri-
buten von Schifffahrt, Handel, Fruchtbarkeit und Krieg auf das Kurfürstenpaar Carl 
Theodor und Elisabeth Auguste „als Herrscher über Krieg und Frieden“.139 

                                                                                          
138 Vgl. Wiltrud Heber, Die Arbeiten des Nicolas de Pigage in den ehemals kurpfälzischen Residenzen 

Mannheim und Schwetzingen 1 (Manuskripte zur Kunstwissenschaft in der Wernerschen Ver-
lagsgesellschaft; 10), Darmstadt 1986, S. 141–143. 

139 Wiltrud Heber, Pigages Leben und Werk, in: Michaela Kalusok (Hrsg.), Nicolas de Pigage. 
1723–1796, Architekt des Kurfürsten Carl Theodor: zum 200. Todestag, Ausst.-Kat. Stadtmuse-

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 70 

Carl Theodor hatte es als Herrscher über ein Land zwischen Habsburg und 
Frankreich mit diplomatischem Geschick und trotz seines Lavierens als Bündnis-
partner zwischen beiden Mächten geschafft, in der Pfalz einen Jahrzehnte wäh-
renden Frieden zu bewahren, der erst mit dem Einfall der Franzosen 1793/1794 
endete. Er erfüllte weniger die fürstliche Rolle als militärischer Führer, sondern 
bevorzugte die Diplomatie als Herrschaftsmittel, die seiner Friedensliebe weit 
mehr entsprach und zudem aus seiner Sicht hohe finanzielle Ausgaben sparte.140 
Er setzte in seiner Inszenierung einen starken Rückbezug auf Johann Wilhelm 
(1658–1716), dessen prunkvolle Hofhaltung und Kunstförderung von seinem di-
rekten Nachfolger Kurfürst Carl Philipp (1661–1742) nicht fortgeführt worden 
war. Somit konnte sich Carl Theodor als Begründer eines neuen Zeitalters und 
zugleich als Bewahrer der Tradition präsentieren (so wie es beispielhaft Krahe 
durch Chronos versinnbildlichte).141 Dieses Bestreben institutionalisierte er auch 
auf dem Gebiet der Förderung und Pflege der deutschen Sprache durch die Deut-
sche Gesellschaft oder des Mannheimer Nationaltheaters.142 Allerdings setzte die 
Begünstigung einer repräsentativen Hofhaltung erst nach dem Ende des Öster-
reichischen Erbfolgekrieges mit dem Frieden von Aachen 1748 ein.143 

Die dominante Rolle des Motivs des Goldenen Zeitalters wurde auch in Ge-
schichtsschreibung und in Chroniken verwendet. Minerva als herrscherliche Re-
ferenzfigur, die Weisheit und Stärke ebenso wie Kulturpflege alludiert, lässt sich 
auch im Widmungskupfer der Göttweiger Chronik des Abtes Bessel (1732) ver-
folgen (Abb. 11).144 
                                                                                                                                                                                                                          

um Düsseldorf in Schloss Benrath, 01.09.–03.11.1996 / Museum für Kunst-, Stadt- und 
Theatergeschichte im Reiss-Museum Mannheim, 25.11.1996–23.02.1997, Düsseldorf 1996, 
S. 16–80, hier S. 28. Im Vergleich zur Wiener Hofbibliothek will Heber in dieser Gestal-
tungsweise des Programms, „da es von Putten vorgetragen wurde“, einen Verlust des heroi-
schen Duktus erkennen (Heber 1986, Bd. I, S. 140), doch wird die Verherrlichung maßgeb-
lich durch die Allegorie des Deckengemäldes getragen. Zudem sind Putti übliche Assistenz-
figuren, die insbesondere als hinweisende Bildfiguren eingesetzt werden und in keiner hie-
rarchischen Konkurrenz zu anderen, handelnden Figuren stehen. 

140 Probst 1999, S. 3. Neben seiner Friedensliebe, wie sie auch in der Korrespondenz des Kur-
fürsten etwa mit Voltaire zur Sprache kommt, werden auch seine Güte und Milde von 
Zeitgenossen gepriesen, vgl. Stefan Mörz, Aufgeklärter Absolutismus in der Kurpfalz während 
der Mannheimer Regierungszeit des Kurfürsten Karl Theodor (1742–1777) (Veröffentlichungen 
der Kommission für geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg, Reihe B; 120), 
Stuttgart 1991, S. 25–26. 

141 Als katholischer und jesuitisch geprägter Fürst musste er sich dabei einer reformierten 
Mehrheit seiner Untertanen gegenüber positionieren. 

142 Auch in Hansjörg Probsts Einleitung im Ausst.-Kat. Lebenslust und Frömmigkeit wird Carl 
Theodors Bedeutung und Größe vor allem in seinen kulturellen Leistungen bestimmt 
(Probst 1999, S. 1–10). 

143 Karl Ludwig Hofmann, Die kurfürstliche Gemäldegalerie in Mannheim – Von der Fürsten-
sammlung zur Bildungseinrichtung, in: Ausst.-Kat. Lebenslust und Frömmigkeit 1, 1999, 
S. 239–243, besonders S. 240. 

144 Vgl. Gregor M. Lechner / Bernhard Rameder (Hrsg.), Österreichs Glorie am Trogerhimmel. Die 
Göttweiger Kaiserstiege. Zum 250. Todesjahr Paul Trogers (1698–1762), Ausst.-Kat. Benedikti-
nerstift Göttweig 21.03.–31.10.2012, Göttweig 2012, S. 153–154, Kat.-Nr. H 66. Es handelt 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 71 

 

Abb. 11: Johann Georg Wolfgang, Die Zeit verewigt die Verdienste Karls VI., Wid-
mungskupfer in Gottfried Bessels Chronicon Gotwicense, Tegernsee 1732. 

                                                                                                                                                                                                                          

sich, anders als der Titel vermuten lässt, nicht um eine Geschichte der Abtei, sondern be-
inhaltet Manuskripte und Urkunden, Inschriften und Siegel von Kaisern und Königen so-
wie Landkarten und Kupferstiche, die den Kontext mittelalterlicher Geographie und Kö-
nigspfalzen illustrieren. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 72 

Karl VI. erscheint in der oberen Blatthälfte, thronend unter einem Baldachin 
zwischen Mars und Minerva. Unterhalb der Stufen des Thrones kniet Austria, 
die ihm huldigend die Göttweiger Chronik überreicht. Mit ihrer Linken verweist 
sie auf spielende Putten am rechten Bildrand mit Büchern und Urkunden. Hinter 
ihnen gibt ein Bogendurchgang den Blick auf eine antikisierte Kaiserstatue in ei-
ner Rundnische frei. Die Aufzählung von Karls Verdiensten für ein Goldenes 
Zeitalter wird im Bildfeld darunter als Widmungsinschrift Bessels von Chronos 
in Stein gemeißelt. Wiederum ist es also eine besondere Zeitstruktur, die hier als 
konkrete Regierungszeit mit ewigem Memorialwert durch Schrift und Bildfiguren 
bestimmt wird. Die Dokumentation einer mäzenatischen Tat bzw. von Hand-
lungsmaximen, die durch Minerva, Mars und die Attribute der Historiographie 
gestalthaft repräsentiert sind, fasst in der Huldigungsszene vorausgegangene Er-
eignishaftigkeit zusammen. Momenthaftigkeit und Ewigkeitswert treten zudem 
in der Zweiteilung des Widmungskupfers zutage. Ebenso wie die Historie garan-
tierte auch die Allegorie, das heißt die Personifikation abstrakter Begriffe, eine 
europaweite Bildsprache fürstlicher Repräsentation, die je nach Bedürfnis und 
politischer Situation individuell nuanciert werden konnte. Die Allegorie im Kon-
text der Herrscherdarstellung changiert zwischen der „figuralen Episteme der 
Ähnlichkeiten“ und der „arbiträre[n] Logik der Repräsentation“.145 

Die dabei eingesetzten Personifikationen werden inszeniert durch „die Proso-
popöie des sprechenden Gesichts“ in ihrem Verhältnis zu ihren Attributen.146 Im 
Herrscherbildnis ist zudem ein enger Zusammenhang zwischen Zeremoniell und 
Repräsentation, zwischen sakraler und herrscherlich-profaner Sphäre zu konsta-
tieren. So hat Barbara Stollberg-Rilinger zurecht auf die problematische Tren-
nung zwischen magisch-sakralem Akt und zeremoniell formalisierter Handlung 
hingewiesen, da die Wirkung des ersteren, die durch „das Eingreifen einer über-
empirischen, spirituellen Macht“ provoziert wird „säkulare soziale oder politische 
Rituale ausschließt“.147 In dieser Perspektive sind etwa die zur Herrscherheroisie-

                                                                                          
145 Eva Horn / Manfred Weinberg, Vorwort, in: Eva Horn / Manfred Weinberg (Hrsg.), Allego-

rie. Konfigurationen von Text, Bild und Lektüre, Opladen/Wiesbaden 1998, S. 7–25, hier S. 7. 
146 Bettine Menke, Allegorie, Personifikation, Prosopopöie. Steine und Gespenster, in: Horn /  

Weinberg 1998, S. 59–70, hier S. 65. 
147 Stollberg-Rilinger 2004, S. 504. Als Komplementärphänomen zum profanen Helden als 

Identifikationsträger hat Stefan Samerski am Beispiel Habsburg auf die Staatspatrone hin-
gewiesen. Auch hier ist es die Person des Herrschers, dessen Regierung durch die Staatspat-
rone „eine neue, hochsakrale Dimension, die universalistische Auswirkungen evozierte 
und die machtpolitischen Interessen des Kaisers kanonisierte“, der dadurch im Mittelpunkt 
stand – nicht die Ausgangsfigur, der Heilige, vgl. Samerski 2006, S. 251–278. Thomas 
Kaufmann hat in seiner Analyse der Heroisierung Luthers in Wort und Bild die Möglich-
keit von „trennscharfe[n] Abgrenzungen des Heroischen gegenüber dem Heiligen“ prob-
lematisiert, „da der Heros Luther auch in die ikonographischen und kulturellen Traditions-
linien des Heiligenkultes hineingestellt wurde“ (Thomas Kaufmann, Der Anfang der Refor-
mation. Studien zur Kontextualität der Theologie, Publizistik und Inszenierung Luthers und der re-
formatorischen Bewegung (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation; 67), Tübingen 2012, 
S. 268. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 73 

rung eingesetzten Götterfiguren ebenso wie die Platzierung auf dem Parnass oder 
Manifestationen des Glanzes in ihrer medialen wie sozial-politischen Konnotati-
on zu berücksichtigen, die immer multiple Diskurse mitführen. Aufgrund der 
„analogiegeleiteten Denk- und Darstellungsweise des Transzendenten“148 wird 
zudem das Sakrale ebenso vermittelt wie es der metaphorischen Repräsentation 
des Herrschers als Gott entspricht. Thematisch – darauf hat bereits Hans Tintel-
not hingewiesen – lassen sich insbesondere bei den zahlreichen ‚Apotheosen’ des 
Herrschers als Beschützer von Wissenschaften und Künsten Parallelen zu den 
Ikonographien der Klosterbibliotheken erkennen: „was dort, letztlich scholasti-
scher Denkweise entspringend, den geistlichen Totalitätsanspruch und die theo-
logische Schirmherrschaft über die Künste und Wissenschaften darlegt, das dient 
hier in gleicher Weise zur Verherrlichung dynastischer Zentralgewalt und fürstlich 
unbeschränkten Mäzenatentums“.149 

Insoweit treffen sich die diversen Porträttheorien, die sich um den Status von 
Imitation und Mimesis bemühen (Vincenzo Danti, Gabriele Paleotti, Giovanni 
Paolo Lomazzo, André Félibien und andere), mit den politisch-sozialen Anforde-
rungen an den Herrscher, tugendhaft und erhaben zu erscheinen.150 Dieser 
grundsätzlichen Nobilitierungsstrategie in der Herrschaftsdarstellung entsprechen 
die Formen des Porträts auch deshalb, weil sie nicht mehr so stark wie im 16. 
Jahrhundert der Ähnlichkeit verhaftet sind, sondern vielmehr den symbolischen 
Repräsentationswert betonen. Auch wenn Kriterien der similitudo und verisimili-
tudo funktionsbestimmend bleiben, geht das Bild nicht in einer absoluten Über-
einstimmung mit dem Ähnlichkeits- und Wahrscheinlichkeitspostulat auf. Insbe-
sondere das Gebot des decorum als inhaltliche und formal-strukturelle Kategorie 
mit ästhetischer, ethischer und (im besten Falle) erkenntnistheoretischer Dimen-
sion steuert den Modus der Darstellung.151 Den Fürsten in Würde zu zeigen und 
eventuelle Defekte zu kaschieren, ist das Bestreben, wie es etwa von Giovanni 
Paolo Lomazzo vertreten wurde. Durch das Verständnis des Porträts als Zeichen-

                                                                                          
148 Marius Rimmele, „Metapher“ als Metapher. Zur Relevanz eines übertragenen Begriffs in 

der Analyse figurativer Bilder, in: kunsttexte 1, 2011, S. 1-22, hier S. 13. 
149 Hans Tintelnot, Die barocke Freskomalerei in Deutschland. Ihre Entwicklung und europäische 

Wirkung, München 1951, S. 281–282. 
150 Dies ist besonders im Umfeld der Académie ersichtlich: „Les fondateurs de l’Académie, 

dans leur volonté de faire reconnaitre la noblesse de la peinture et de la sculpture, repren-
nent les arguments de Holanda et surtout de Lomazzo: il y a un lien de solidarité entre la 
défense de la qualité de la peinture et son application à un objet éminent, qui est lde por-
trait du souverain.“ (Édouard Pommier, Théories du portrait de la renaissance aux lumières, Pa-
ris 1998, S. 224.) Die Kunsttheorie in Deutschland im 17. Jahrhundert orientierte sich stark 
an den französischen und italienischen Theoretikern (neben Lomazzo vor allem Roger de 
Piles und Gérard de Lairesse) und trug selbst kaum etwas zur theoretischen Grundlegung 
des Porträts mit Staatsapparat bei, auch wenn hier ebenfalls Kategorien von Würde oder 
Majestät aufgerufen werden. 

151 So in besonderem Maße bei Paleotti, vgl. Holger Steinemann, Eine Bildtheorie zwischen Rep-
räsentation und Wirkung. Kardinal Gabriele Paleottis „Discorso intorno alle imagini sacre e profa-
ne“ (1582) (Studien zur Kunstgeschichte; 164), Hildesheim 2006, S. 177–180. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 74 

system beförderte er eine Bildnisform, die der Ähnlichkeit des Dargestellten ei-
nen gesellschaftlich oder politisch symbolischen Wert beifügt: „Etwa, wie wenn 
man einem Kaiser den Lorbeerkranz beigibt, wie man es bei antiken Statuen se-
hen kann.“152 Insbesondere Waffen und Rüstung dienen außer ihrer Zeichenhaf-
tigkeit auch dazu, das Porträt attraktiv aussehen zu lassen, so Lomazzo: „Aus die-
sem Grund wollten die antiken Kaiser in ihren Statuen und Figuren bewaffnet 
dargestellt werden.“153 Der Ausdruck von Adel und Würde („nobiltà e gravità“) 
dient der Vermittlung von Majestät („maestà“) und darf deshalb auch das natürli-
che Abbild ins Ideale verändern – vorausgesetzt ist damit, dass nur sozial höher-
gestellte und tugendhafte Personen porträtiert werden. 

Damit ist nicht nur eine idealisierende Vermittlung von Herrschaft qua Ver-
körperung legitimiert, auch die Aufgabe des Malers wird zu intellektueller Tätig-
keit aufgewertet, die sich formal in einer Annäherung des Porträts an die Histo-
rienmalerei manifestiert. Ebenso wie die Heroisierung einen Habitus, das heißt 
eine idealische Pose, transportiert, soll auch das Bildnis die besonderen Qualitä-
ten (Stärke, Standhaftigkeit, Milde, Grausamkeit, Stolz, etc.) des Dargestellten 
vermitteln – neben Attributen über Gestik, Mimik, Inkarnatsfarbe oder die Be-
tonung bestimmter Körperteile.154 Entsprechend vollzieht sich die Entwicklung 
des Staatsporträts häufig mit allegorischen Akzenten, die ebenso in den Porträt-
Ekphrasen und Panegyriken auf Herrscher eingesetzt werden.155 

                                                                                          
152 „[…] come sarebbe ad uno imperatore la corona di lauro, come si vede osservato nelle sta-

tove antiche“ (Giovanni Paolo Lomazzo, Trattato dell’arte della Pittura, Scoltura et Architettura, 
Mailand 1584, in: Ricardo Paolo Ciardi (Hrsg.), Giovanni Paolo Lomazzo, Scritti sulle Arti 
2, Florenz 1973, S. 375), die deutsche Übersetzung zit. nach Hannah Baader, in: Rudolf 
Preimesberger et al. (Hrsg.), Porträt (Geschichte der klassischen Bildgattungen in Quellen-
texten und Kommentaren; 2), Berlin 2003, S. 309. 

153 „Per la qual cagione gl’antichi imperatori volsero nelle statove e figure essere rapresentati 
cosí armati.“ (Lomazzo 1584, op. zit. S. 375), die deutsche Übersetzung zit. nach Baader 
2003, S. 309. 

154 Am Beispiel des Heros Herkules erläutert Paleotti allerdings, dass Charakter und Tugend 
mit Habitus in Konflikt geraten können (er nennt dafür die effiminierte Repräsentation 
des Herkules am Hof der Omphale) und man deshalb auf die Akzidenzien ebenso wie auf 
die innere Disposition der Bildfigur zu achten habe; vgl. Steinemann 2006, S. 182–183. 

 Zur Begriffsgeschichte und -definition des Habitus’ vgl. die Einführung von Peter Scholz / 
Johannes Süßmann in: Peter Scholz / Johannes Süßmann (Hrsg.), Adelsbilder von der Antike 
bis zur Gegenwart (Historische Zeitschrift; Beiheft 58), München 2013, S. 7–28, besonders 
S. 15–25. 

155 Auf das Problem der Kongruenz von wahrhaftiger äußerlicher Wiedergabe des Dargestell-
ten und seinen inneren Qualitäten, die die Beigabe von Tugendpersonifikationen und die 
Darstellung als Gott oder Heros legitimieren, fokussiert Félibien in seiner berühmten Be-
schreibung eines Herrscherporträts Ludwig XIV. durch LeBrun, vgl. André Félibien, Portrait 
du roy, Paris 1663. Dass eine Überblendung von Held und Herrscher im Bildnis auf Kritik 
stoßen konnte, eben weil dem Porträt damit die Glaubwürdigkeit genommen wurde, muss-
te Bernini erfahren, der in einer Büste 1665 Ludwig XIV. mit Alexander dem Großen 
amalgamierte, indem er auch die Gesichtszüge des Königs veränderte. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 75 

Da der herrscherliche Habitus ebenso wie das Heldentum auf Tugenden gründen 
und mit einem sieghaften Gestus vermittelt werden, werden der Pose Leistungen 
und Ehren eingeschrieben, die sich zwar nur in Taten ablesbar realisieren, aber 
im Herrscherbild (materiell wie ideell verstanden) auf ikonische Dauer gestellt 
sind und sich anschaulich bestimmbar über das Auftreten, die Physis und die 
Gestik der dargestellten Person transportieren. Damit ist zugleich eine Sichtbar-
keit vonnöten, die in der Herrscherrepräsentation und für die Vermittlung von 
Macht und Status generell im 17. Jahrhundert unabdingbar ist. 

In der Aufgabe der Herrscherheroisierung standen dem Künstler grundsätzlich 
die Möglichkeiten der ‚historischen‘ Schilderung einer Szene oder der allegorischen 
Einkleidung von Herrscher und Ereignis zu Gebote. Obwohl jener Modus ver-
meintlich objektiv-naturalistisch abbildet, wird auch bei Historienszenen, die den 
Herrscher in seiner Gestalt zeigen, nicht auf idealisierende Elemente verzichtet. 

Noch grundsätzlicher führt die Allegorie zu einer Darstellungsform, die ideelle 
Räume und Figuren mit den dargestellten Personen überblendet. So gehen die 
Programme des Porträts und der Historienmalerei Hand in Hand, in beiden Mo-
di verläuft die heraushebende Inszenierung über Kompositionselemente, die vor 
allem einen Status und weniger eine Handlung anzeigen. Aus der postulierten 
Übereinstimmung von Habitus und Authentizität des dargestellten Herrschers 
generiert sich die Autorität seiner Repräsentation, die ihn in idealtypischer Weise 
und damit zugleich als echt und rechtmäßig bzw. bezogen auf die Darstellung als 
zuverlässig erscheinen lässt.156 

2.3.2. Numismatik – Ein heroisierendes Geschichtsmedium 

Eine beliebte Form der bildlichen Herrscherrepräsentation war seit der Renais-
sance die Münze bzw. Medaille. Auch als geschichtliche Referenz konnte mittels 
dieser Gattung die herrscherliche Vita verfasst werden, wie dies etwa Giorgio 
Rapparini in seinem Portrait du vrai mérite 1709 mit symbolischen Darstellungen 
der Taten und Projekte Johann Wilhelms umsetzte. Das Vorbild einer solchen in 
Münzen betriebenen Historiographie bzw. Herrschergeschichte waren die Bemü-
hungen Ludwigs XIV., der 1663 eine Akademie gründete, die sich mit der Gestal-
tung (das heißt einem bildlichen Entwurf und einer Inschrift) und mit der Publi-
kation von Medaillen zu seinem Ruhm beschäftigen sollte.157 Daraus ging 1702 

                                                                                          
156 Diesem Verständnis von Authentizität folgt Jörg Rieckes Beitrag bei der Tagung „Konzepte 

des Authentischen – Prozesse der Authentisierung“ in Mannheim, Institut für Deutsche 
Sprache, Universität Mannheim/ Leibniz-Institut für Europäische Geschichte Mainz/ 
Leibniz-Forschungsverbund „Historische Authentizität“ (Tagungsbericht: Konzepte des Au-
thentischen – Prozesse der Authentisierung, 19.03.–20.03.2015 Mannheim, in: H-Soz-Kult, 
29.06.2015, http://www.hsozkult.de/conferencereport/id/tagungsberichte-6050, 12.07.2015). 

157 Claude-François Ménestrier, Histoire du roy Louis le Grand par les medailles, emblêmes, devises, 
jettons, inscriptions, armoiries, et autres monumens publics, Paris 1689. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 76 

ein entsprechendes Werk über die (mehr als 300) Medaillen auf die wichtigsten 
Ereignisse seiner Regierung hervor, die Médailles sur les Principaux Evenements du 
Regne de Louis le Grand avec des Explications Historiques par l’Académie Royale des 
Médailles et des Inscriptions.158 Diese sollten somit denselben Quellenstatus erhal-
ten wie antike Münzen, die in der Historiographie als äußerst wichtig erachtet 
wurden.159 Dafür wurde in der Publikation jede Medaillendarstellung mit einer 
kurzen Erläuterung des historischen Hintergrundes, des Anlasses der Münzprä-
gung sowie einer Interpretation der Inschrift versehen. Das publikumswirksame 
Mittel der Medaille wurde auf diese Weise in eine historiographische Perspektive 
mit Ewigkeitsanspruch überführt. Zudem war der Leser und Betrachter nur mit-
tels des Buches im Besitz der kompletten (zumindest graphisch reproduzierten) 
Serie, Medaillen dürfte man wohl nur einzelne besessen haben. 

Textlich orientierte sich Rapparini an Dufresnoys Traktat über die Zeichnung 
(L’A rt de Peinture, Paris 1668), indem er seine Darstellung als wahrhaftig und 
zugleich ideal charakterisiert, mithin den Anforderungen eines visuellen Fürsten-
porträts entspricht:160 Deutlich ist die (vor allem textliche) Stilisierung Johann 
Wilhelms nach dem heroischen Vorbild Alexanders des Großen, wobei Rapparini 
mit dem makedonischen König weniger den Feldherrn und Eroberer mit dem 
Kurfürsten in Bezug setzt als vielmehr den Mäzen und Kulturbringer.161 Als Mo-

                                                                                          
158 Siehe dazu Fabrice Charton, Claude-François Ménestrier, l’Académie des inscriptions et 

l’histoire métallique du règne de Louis XIV, in: Gérard Sabatier (Hrsg.), Claude-François 
Ménestrier. Les jésuites et le monde des images, Grenoble 2009, S. 205–218. Das späte Erschei-
nen ist den vielfältigen Diskussionen während der Entstehung geschuldet: künstlerische 
Stile der ancients und der modernes, begriffliche Formulierungen sowie ikonographische 
Fragen, etwa die Unabdingbarkeit antiker Vorlagen, wurden kontrovers beurteilt. 

159 Zur Bedeutung der Münzen als Geschichtsquellen, die vor allem Enea Vico durch seine 
Abhandlungen beförderte, vgl. Dethlefs 1997, besonders S. 27; Margaret Daly Davis, Die 
antiken Münzen in der frühen antiquarischen Literatur, in: Georg Satzinger (Hrsg.), Die 
Renaissance-Medaille in Italien und Deutschland, Münster 2004, S. 367–398. 

160 Zur Bedeutung der Medaille vgl. auch Bernd Wolfgang Lindemann, Bilder vom Himmel. 
Studien zur Deckenmalerei des 17. und 18. Jahrhunderts, Worms 1994, S. 149–150. 

161 Christian Quaeitzsch, Augenlust und Herrschaft. Bildliche Repräsentationsstrategien am 
Hofe Johann Wilhelm von der Pfalz, in: Reinhold Baumstark (Hrsg.), Kurfürst Johann Wil-
helms Bilder 1 Sammler und Mäzen, Ausst.-Kat. München, Alte Pinakothek, 05.02.–
17.05.2009, München 2009, S. 157–187, besonders S. 162. 

 Dem Vorbild Alexander als heroischer Referenzfigur des pfälzischen Herrschers folgt noch 
der erste Gemäldekatalog der Düsseldorfer Galerie von Gerhard Joseph Karsch 1719 mit 
Vergleichen der kurpfälzischen Herrscher Johann Wilhelm und Karl III. Philipp (dem Ad-
ressaten der Schrift) mit den antiken Herrschern Alexander, Attalos, Demetrios und Cae-
sar. Vgl. dazu auch Kornelia Möhlig, Die Gemäldegalerie des Kurfürsten Johann Wilhelm von 
Pfalz-Neuburg (1658–1716) in Düsseldorf, Köln 1993, S. 107–108.  

 Dennoch stellte sich Jan Wellem durchaus auch als Mars dar: So in einer Statuette von 
1704 (München, Schatzkammer) oder in einer Statuette von G. B. Foggini 1709 in der Tri-
buna eines Prunkschranks, von Cosimo III. als Geschenk für seine Tochter Anna Maria 
Luisa de’ Medici in Düsseldorf, die auch in der Vita des Künstlers von Baldinucci erwähnt 
wird (Florenz, Museo degli Argenti); Yvonne Hackenbroch, John William, Elector Palatine, 
as Mars, in: Florens Deuchler et al. (Hrsg.), Michael Stettler zum 70. Geburtstag. Von Angesicht 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 77 

tiv wird dies bereits in der Einleitung aufgeworfen: Die für einen Fürsten ver-
pflichtende Kunstpflege und die Aufgabe, die Künste gegen ihre Feinde zu ver-
teidigen, werden reklamiert als Bitte, diesen „so wertigsten Schatz mit Dero star-
cken Hand gegen alle Feinde der Kunst/ allergnädigst zu beschützen“162. 

Die Beschäftigung mit der Numismatik galt als Ausweis von Gelehrsamkeit 
und damit als angemessene Fürstendisziplin: Das „Streben nach Erkenntnis und 
Weisheit mit Hilfe der Antike“163 wird zur politischen Aussage. Das Ideal des 
princeps philosophus, mit dem zugleich Frieden verbunden wird, vereint dabei auch 
die Rolle als Förderer der Künste und Wissenschaften als princeps musagetes.164 

 
 

                                                                                                                                                                                                                          

zu Angesicht. Porträtstudien, Bern 1983, S. 167–181. Siehe auch Karl Lankheit, Florentiner 
Bronze-Arbeiten für Kurfürst Johann Wilhelm von der Pfalz, in: Münchner Jahrbuch der Bil-
denden Kunst VII, 1956, S. 185–210. 

162 Möhlig 1993, hier S. 110; S. 111, Anm. 368: „Carl Philipp besaß kein großes Kunstver-
ständnis, so daß diese Hinweise berechtigt waren.“  

163 Matsche 1 1981, S. 32. Zur Bedeutung der (antiken) Münzen im Kontext des habsburgi-
schen Kaiserstils und der „Wechselwirkung von wissenschaftlicher Antikenrekonstruktion 
und moderner Kunstproduktion“ in Architektur und Skulptur im Zusammenhang mit der 
Wiener Akademie vgl. auch Friedrich Polleroß, „Dieses neue Rom, ein Wohn-Sitz Römi-
scher Kayser“. Zur historischen Legitimation des habsburgischen ‚Kaiserstils‘, in: Andreas 
Kreul (Hrsg.), Barock als Aufgabe (Wolfenbütteler Arbeiten zur Barockforschung; 40), Wies-
baden 2005, S. 9–38.  

164 Eine Sammlung antiker Münzen und Medaillen wurde von Karl VI. auf seinem spanischen 
Feldzug mitgeführt „zur Erholung des Geistes, als Ausgleich zu seiner kriegerischen Tätig-
keit“ (Matsche 1 1981, S. 32). Vgl. die künstlerische Ausgestaltung des Münzschranks Ma-
ximilians I. von Christoph Angermair (um 1618–1624), dessen Schranktüren im Inneren 
Elfenbeinreliefs mit musischen Szenen zeigt (München, Bayerisches Nationalmuseum, 
Schatzkammer der Residenz, Inv.-Nr. R 4909, R 4910; Monika Bachtler et al., in: Hubert 
Glaser (Hrsg.), Quellen und Studien zur Kunstpolitik der Wittelsbacher vom 16. bis zum 18. Jahr-
hundert, München/Zürich 1980, S. 208–209, Kat.-Nr. V, 6. 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956503474-29 - am 13.01.2026, 08:30:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503474-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1.  Joachim von Sandrarts „Teutsche Academie“ – Der Wert der Kunst
	2.2.  Krieg und Frieden in der Frühen Neuzeit: Ambivalenzen, Dualität und Hierarchien in der fürstlichen Repräsentation
	2.2.1.  Arte et Marte
	2.2.2.  Ikonographien von Krieg und Frieden im Kontext der Künste und die Bestimmung des Helden
	2.2.3.  Krieg und Kunst – Der Kampf um Bilder

	2.3.  Kunst und Geschichtsschreibung – Medien der Herrscherheroisierung
	2.3.1.  Das Goldene Zeitalter
	2.3.2.  Numismatik – Ein heroisierendes Geschichtsmedium


