
Mediales Ineinander 
Über Medienimitation in Trompe-l’œil und Augmented Reality 

Medial in Each Other 
About Media Imitation in Augmented Reality and Trompe-l’œil 

Manuel van der Veen

Abstract
DE In diesem Beitrag werden verschiedene Mediengrenzen dort untersucht, wo sie im 
Bereich des Sichtbaren auftreten. Dies ist mit dem aktuellen Verfahren Augmented Reality 
und dem traditionellen des Trompe-l’œils der Fall. Denn mit beiden Verfahren werden eine 
Vielzahl an Medien imitiert und illusionistisch in einer spezifischen Umgebung platziert, 
um dort nicht nur nebeneinander, sondern ebenfalls ineinander zu erscheinen. Dadurch 
werden bestimmte Grenzen zwischen Medien sichtbar gemacht und andere kaschiert. Kurz, 
es geht um Grenzen zwischen verschiedenen Medien und wie diese in einer Umgebung 
erscheinen. Die theoretische Grundlage dieser spezifischen Konstellation bilden die Theorie 
der Remediation von Jay David Bolter und Richard Grusin und diejenige der Relokation von 
Francesco Casetti. Es wird daher die Frage gestellt, inwiefern die Grenzen zwischen den 
Medien tatsächlich räumliche Grenzen sind und wie die Überlagerung verschiedener Medi­
en die Erfahrung vor Ort grundiert. Zur präzisen Beschreibung der betrachteten Beispiele 
und zur differenzierten Betrachtung medialer Grenzen wird Edmund Husserls begriffliche 
Trias aus Bildträger, Bildobjekt und Bildsujet genutzt. Im Besonderen, da es sich in den 
hier besprochenen Beispielen um Bilder handelt, die andere Medien auf der Ebene des 
Bildobjekts repräsentieren — also an einem Ort, an dem Medien mühelos ineinandergreifen 
können.

EN This paper examines various media boundaries, specifically those that occur in the 
realm of the visible. This is the case with the current Augmented Reality procedure and 
the traditional one of Trompe-l’œils. Both procedures imitate a variety of media and place 
them illusionistically in a specific surrounding in order to appear there not only next to 
each other, but also within each other. In this way, certain boundaries between media are 
made visible and, of course, others are concealed. In short, this is about boundaries between 
different media and how they appear in a surrounding. The theoretical foundation of this 
specific constellation is constituted by Jay David Bolter’s and Richard Grusin’s theory of 
remediation and Francesco Casetti’s theory of relocation. In this way, two key questions are 
posed: To what extent are the boundaries between media genuinely spatial boundaries? And 
how does the superimposition of different media ground the experience on site? Edmund 
Husserl’s terminological triad of image carrier, image object, and image subject is used to 
precisely describe the examples considered and to differentiate between media boundaries. 
The examples discussed are images that represent other media at the level of the image 
object — that is, a site where media can intertwine without effort.

313

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dem derzeit breit verwendeten Begriff der Immersion ist erneut daran 
erinnert, dass im Gebrauch von Medien deren Medialität in den Hinter­
grund rücken kann. Virtual Reality (VR) als scheinbar hermetische Bild-
Umhüllung via Head-Mounted-Display (HMD) ist dabei Auslöser für die 
breite Diskussion um Immersion. Ist die Brille einmal über beide Augen 
gestülpt, verdeckt ein Bildobjekt die tatsächliche Umgebung so weit, dass 
kein Rahmen und kein Außen mehr ersichtlich sind. Es handelt sich folg­
lich um eine technisch bedingte Immersion, aus der das Sehen keinen 
Ausweg findet. Anders gewendet heißt dies, dass aufgrund des umfassenden 
Bildobjekts der Bildträger und damit die Medialität der Virtual Reality 
unsichtbar wird.1 Jedoch kann auch ein herkömmlicher Roman2 prinzipiell 
so immersiv sein, dass die Außenwelt zeitweilig ›vergessen‹ wird, und auch 
ein zentralperspektivisches Bild kann über dessen materielle Oberfläche 
hinwegtäuschen.3 Für eine genauere Untersuchung muss daher präzise die 
Art und Weise beschrieben werden, wie mit einem Medium dessen Media­
lität ›übersehen‹ werden kann.

Ebenfalls Trompe-l’œil und Augmented Reality (AR) verbindet der ge­
meinsame Vorwurf, derart ›durchsichtig‹4 zu sein, dass sie als Medium 
verschwinden. Dies kann darauf zurückgeführt werden, dass beide Verfah­
ren Bilder so in die Umgebung integrieren, dass auf den ersten Blick gar 
kein Bild auszumachen ist. Denn auf diesen Bildträgern werden in perfi­
der Realitätsnachahmung Objekte und Teile der Umgebung so lebensecht 
dargestellt, dass diese erscheinen, als wären sie gewöhnliche Gegenstände 
im Raum und so, als würden sie auf keinem Träger sitzen. Oder anders 
gewendet: sie erscheinen, als gäbe es keine Grenze zwischen Medium und 
Umgebung. Trompe-l’œil und AR sind somit als ein Zusammenschluss 
verschiedener Techniken zu bezeichnen, welche eine realitätsgetreue Nach­

1 Siehe dazu Wiesing 2018, S. 108: »Durch keine Bewegung des Kopfes kann der Be­
trachter seinen Blick über einen Rahmen hinaus aus dem Bild führen. Zumindest im 
Idealfall hat man es mit einer unerkennbaren Wahrnehmungssimulation zu tun, welche 
eine perfekte 360-Grad-Simulation ist: Der Besucher eines Cyberspace kann zwar 
noch wissen, aber nicht mehr wahrnehmen, daß er sich in einer virtuellen Realität 
aufhält.«

2 Vgl. Ryan 2003.
3 Zum Immersionsbegriff und den verschiedenen Verwendungen siehe: Grabbe, Rupert-

Kruse und Schmitz 2018.
4 Für AR wird zwischen der opticalsee-through und der videosee-through Technik unter­

schieden. Die Formulierung see-through schließt damit direkt an den Begriff perspice­
re an, den erst Albrecht Dürer als ein »durchsehen«, eben ein see-through, deutet.

Manuel van der Veen

314

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ahmung ebenso beherrschen wie auch die direkte Umgebung miteinzube­
ziehen wissen.

Beide Verfahren lassen deren Medialität jedoch auf unterschiedliche 
Weise vergessen: AR betrifft bspw. die veranschlagte ›Durchsichtigkeit‹ 
des Mediums ganz direkt, da ein tatsächlich durchlässiger Träger genutzt 
wird, durch den die (videobasierte) Sicht auf die direkte Umgebung fällt. 
Die metaphorische Transparenz ist darin deckungsgleich mit einer durch­
lässigen Oberfläche. Trompe-l’œils bilden stattdessen den Gegenpol zur 
Transparenz. Die Gemälde sind nicht durchsichtig, sondern vielmehr opak. 
Statt einen Tiefenraum zu zeigen, der sich hinter dem Träger befindet, 
dringt ihre illusionistische Darstellung nach vorne — den Betrachtenden 
entgegen. Dafür wird auf dem Bildträger der Leinwand mit Pinsel und 
Farbe ein Stück der Umgebung dargestellt, bspw. eine Holzwand, um dann 
weiter innen im Bild einen einfachen Gegenstand abzubilden. Diese beiden 
genannten Techniken bestimmen eine maßgebliche Differenz zur eingangs 
erwähnten Immersion der VR. Deren Immersion, welche den Träger als 
Medium unsichtbar macht, baut auf die Unterdrückung des sichtbaren 
Außenraums, während jene des Trompe-l’œils und der AR die Umgebung 
vielmehr hervorheben. Dafür tauchen die Betrachtenden weniger in das 
Bild ein, als dass die Bilder in die Umgebung eintauchen. Bilder also, die 
in eine Umgebung eingetaucht und dadurch zur Umgebung in Beziehung 
gesetzt werden. Die Bildträger sind nicht unsichtbar, sondern werden bloß 
übersehen oder viel eher einfach verwechselt. Denn die Bilder der AR 
erscheinen, als wären sie im Raum platziert, anstatt auf dem Display einer 
Brille. Im Fall des Trompe-l’œils ist diese Verschiebung dagegen minimal, 
denn statt der Leinwand wird das dargestellte Holz (das Bildobjekt) als 
Träger der Objekte identifiziert.

Tatsächlich wird in beiden Verfahren die Identität als Medium unge­
wöhnlich stark und technisch gekonnt unterdrückt, doch gleichzeitig, und 
das ist die Hauptsache des Folgenden, ermöglicht diese Unterdrückung 
des Mediums die Untersuchung anderer Medien an Ort und Stelle.5 Denn 
beide Verfahren erlauben aufgrund ihrer täuschenden Manier andere Me­
dien darzustellen. Dadurch kommt es zur Verwechslung zwischen den 
eigentlichen und fingierten Medien, es werden Grenzen zwischen diesen 

5 Es ist zu betonen, dass hier nur solche AR-Anwendungen und Trompe-l’œils unter­
sucht werden, die sich explizit auf andere Medien beziehen. Dieser Bezug ist den 
Verfahren nicht genuin eingeschrieben, mit AR können auch simple Figuren in den 
Raum projiziert und mit dem Trompe-l’œil ein einfacher Gegenstand repräsentiert 
werden.

Mediales Ineinander

315

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Medien kaschiert und Übergänge möglich gemacht. Weil die Bilder mittels 
der Verfahren Trompe-l’œil und AR in die Umgebung eindringen, ist es 
ebenfalls zulässig, dass Medien ineinander ein- und auftauchen. Die in 
diesem Aufsatz angestellten Überlegungen nehmen ihren Ausgangspunkt in 
folgender Beobachtung zu Museumsapplikationen: Eine Vielzahl sich lang­
sam verbreitender Museums-Apps, die auf AR bauen, weisen ein bestimm­
tes Muster auf. Darin wird das eigene Smartphone auf ein bestehendes 
Gemälde gerichtet. Dieses wird dann um räumliche Elemente oder um 
eine Bewegung ›erweitert‹. Die Bildobjekte springen aus dem Bild, tanzen 
innerhalb des Rahmens oder verschwinden im Off, das einem Gemälde 
gar nicht zukommt. Man könnte also formulieren, die Erweiterung der 
Realität besteht in den genannten Beispielen darin, das Medium der Male­
rei um die Möglichkeiten anderer medialer Formen zu erweitern, nämlich 
um den Bereich der Skulptur und den des Films, bzw. des Bewegt-Bildes. 
Ein Anliegen, das direkt an den traditionellen paragone delle arti, den 
Wettstreit einzelner Künste untereinander, anschließt. Jedoch wird nicht 
ein Gemälde mit den Mitteln der Malerei erweitert, sondern die Oberfläche 
der Leinwand von einem Bildschirm überlagert und irgendwo zwischen 
diesen beiden Trägern erfolgt der Übertritt einer medialen Grenze.

Solchen aktuellen Beispielen der AR in diesem Beitrag jene traditionellen 
des Trompe-l’œils gegenüberzustellen, basiert auf einer Parallele den Me­
chanismus der Verfahrensweise betreffend: Beide Verfahren beziehen sich 
nicht nur auf die direkte Umgebung, sondern sind ebenfalls in der Lage, 
andere Medien darzustellen. Schließlich wird auf einem Trompe-l’œil die 
Malerei um ein Relief erweitert oder um den Index einer Fotografie, und 
in AR können Videos, Performances und Gemälde projiziert erscheinen. 
Fokussiert man nun den Umgebungsbezug und die Imitation anderer Me­
dien, kommt hinzu, dass im Raum, vor den Augen der Betrachtenden wirk­
liche und fingierte Medien nebeneinander, übereinander und ineinander 
erscheinen können — eine Situation, die geradewegs dazu herausfordert, 
die Grenzen zwischen Medien auszuloten.

In einem ersten Schritt werden dazu nachfolgend Theorien fokussiert, 
die auf eine Verschiebung von medialen Formen setzen — einmal den 
materiellen Träger und einmal den Ort betreffend: Jay David Bolter und 
Robert Grusins Theorie der Remediation und Francesco Casettis Reloka­
tion. Erstere beschreibt die Repräsentation von Medien, im Besonderen 
im Feld ›digitaler Medien‹, und letztere fokussiert die Ortsverschiebung 
einer medialen Erfahrung. Beide Theorien werden in einem Vergleich einer 
AR-App mit einem Trompe-l’œil entfaltet, um im letzten Abschnitt die 

Manuel van der Veen

316

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überlegung auf die gemeinsame Ausgangslage zuzuspitzen. Um es gleich 
vorwegzunehmen, die grenzüberschreitende Spannung in AR liegt in der 
Konfrontation zweier tatsächlicher Medien vor Ort, denn der Träger der 
AR kann auf einen anderen wirklichen Bildträger (bspw. ein Gemälde) ge­
richtet werden, um im Zwischenraum beider verschiedene mediale Formen 
zu projizieren. Der erhoffte Mehrwert einer solchen Gegenüberstellung 
aktueller und traditioneller Verfahren liegt darin, jenseits einer Dichotomie 
von analog und digital die Grenze zwischen Medien zu verfolgen. Dabei 
ist die grundlegende These, dass beide Verfahren tief in den Verbund von 
Medium und Inhalt, Bild und Träger hineinarbeiten.

1 Remediation: Vom Öffnen einer Medienbox in Augmented Reality

In neueren Studien zum Trompe-l’œil wird immer wieder auf dessen Mo­
dernität hingewiesen, da jenes die Materialität der Bildträger zum Bildin­
halt hat.6 Es gehörte für den Zeitraum der kunstgeschichtlichen Moderne 
unter den Forderungen des Kunstkritikers Clement Greenberg zum ehrli­
chen Ton, den Träger, d.h. für ihn das Medium, eben nicht durchsichtig zu 
machen, sondern offen auszustellen: Das Medium mitzuzeigen, wenn nicht 
sogar das Bild auf die Eigenschaften des Trägers zu reduzieren, in jedem 
Fall das zu zeigen, »was ausschließlich in dem Wesen ihres jeweiligen Me­
diums angelegt ist«.7 Mindestens also mussten die materiellen Eigenschaf­
ten eines Mediums hervorgehoben werden. Ein Gemälde, das wie in einer 
AR-App ein Bewegtbild zeigt, läuft Greenbergs Medienspezifik zuwider. Die 
von ihm geforderte ›Reinheit‹ des Mediums meint also dessen Abgrenzung 
zu anderen Medien. Dies bedeutet jedoch auch: Die ›Reinheit‹ ist nicht ur­
sprünglich gegeben, sondern muss nachträglich herausgearbeitet werden.8 
Tatsächliche Ausgangslage davon wäre folglich die intermediale Durchdrin­
gung einzelner Medien — eine Durchdringung, die häufig zum Spezifikum 
der digitalen Medien erklärt wurde. Ein basales Charakteristikum der Di­
gitalisierung besteht schließlich in der Möglichkeit, verschiedenste Phäno­
mene9 und mediale Formen10 zu digitalisieren, d.h., diese in Zahlencodes 
zu übersetzen und in unterschiedlichen Erscheinungen darzustellen. Das 

6 Vgl. Ebert-Schifferer 2002.
7 Greenberg 1997 [1960], S. 267.
8 Vgl. Schröter 2008, S. 591.
9 Vgl. Capurro 2017, S. 3.

10 Vgl. Reckwitz 2020, S. 226.

Mediales Ineinander

317

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trompe-l’œil wird nun deshalb modern genannt, da es eben nicht einen 
Tiefenraum suggeriert, sondern eine flache Materialität darstellt, welche 
der Leinwand selbst zukommt; ganz im Sinne von Greenbergs flatness. Ob­
wohl eine täuschende Materialimitation vom Trompe-l’œil getragen wird 
und dieses somit aus ›zwei‹ Trägern (bspw. Leinwand und fingiertes Holz) 
besteht, wird damit medienspezifisch und selbstreflexiv agiert. Die ›falsche‹ 
Materialität kommt mit der ›richtigen‹ Leinwand räumlich gesehen zur 
Deckung, weil beide flach sind. Eine Überlegung, die sich nicht direkt auf 
AR übertragen lässt. Schlussendlich handelt es sich dabei um eine durch­
sichtige Materialität oder zumindest um einen Träger, durch den hindurch­
gesehen werden können muss. Auf welche Weise ist der Medienspezifik der 
AR nachzukommen, wenn der Träger direkt vor den Augen sitzt? Wie lässt 
sich der Träger betonen, ohne blind zu machen?

Bevor diesen Fragen nachgegangen werden kann, muss der problemati­
sche Fall angesprochen werden, dass die Verfahren Trompe-l’œil und AR 
nicht einfach als Medien zu bezeichnen sind. Ein Trompe-l’œil ist in erster 
Linie dem Medium Malerei unterzuordnen und damit klassischerweise 
Ölfarbe auf Leinwand. Und für AR gibt es keinen einheitlichen materiellen 
Träger, der als das Medium AR bezeichnet werden könnte. Schließlich 
sind sowohl HMDs, Tablets, Smartphones als auch in streitbaren Fällen 
Projektionsapparaturen dafür geeignet. In der Kunstgeschichte wird mit 
einem Medium häufig der Begriff der Gattung ersetzt, wie bspw. Malerei 
oder Skulptur. Dabei ist bildlicher Hervorbringung Vorausliegendes mitim­
pliziert, wie eine bestimmte Materialität, Techniken und Werkzeuge, da mit 
diesen etwas hergestellt wird — etwa Kunst.11 Wenn hier mit Trompe-l’œil 
und AR von Medien gesprochen wird, dann im Sinne einer bestimmten 
Gattung, der Malerei und der neuen Medien, im Zusammenhang mit 
einem bestimmten Ensemble spezifischer Techniken. Mit Husserl wird 
daher der Bildträger als Spezifikum des Mediums herangezogen, um dem 
Überbegriff des Bildes, der das Bildobjekt umfasst, einzuschränken.12 Letzt­
lich, und das ist neben der Substanz entscheidend, spielt die Funktion 
eine Rolle: Die Funktion der Täuschung ist dafür nicht weniger ausschlag­

11 Vgl. Kemp 2011, S. 135.
12 Husserl 2006, S. 20–21. Die ternäre Bildtheorie, die der Philosoph hauptsächlich in 

der frühen Göttinger Vorlesung Phantasie und Bildbewusstsein von 1904/05 entfaltet, 
wird er zeit seines Lebens immer wieder durch Skizzen und Notizen erweitern.

Manuel van der Veen

318

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebend als der Funktionszusammenhang mit der wirklichen Umgebung.13 
AR ist gerade für die hiesige Untersuchung vielversprechend, da mit dem 
Verfahren Medien in ihrem Funktionszusammenhang und mit ihrer Mate­
rialität bzw. ihrem Bildträger dargestellt werden können — wie in folgen­
dem Beispiel dargelegt wird.

2021 veröffentlicht Apple TV+ die AR-App Time Capsule zur Serie For All 
Mankind (Abb. 1). Die App-Erfahrung beginnt beim eigenen Schreibtisch, 
der von der internen Smartphonesensorik als Oberfläche erfasst wird. An­
schließend wird auf dem Bildschirm eine Kartonbox auf den Tisch in den 
eigenen vier Wänden projiziert und damit eine Vielzahl an fiktiven Erinne­
rungen bereitgestellt. Damit enthält diese Box gleichzeitig eine Art Archiv 
der Mediengeschichte — eine App also, welche die Digitalisierung verschie­
dener medialer Formen buchstäblich um- und in den Raum versetzt. In der 
Box enthalten sind bspw. Briefe, eine Zeitung, eine Karte und verschiedene 
Fotografien. Es wird aber nicht nur ein Bild auf dem Bildschirm gezeigt, 
sondern die simulierte Darstellung eines fotografischen Bildes auf einem 
ebenfalls simulierten Trägermaterial. Letzteres kann via ›touch‹ gedreht 
werden, sodass eine Rückseite sichtbar wird. Was dann zu sehen ist, ist der 
Träger als leicht vergilbtes, beschriftetes und verknittertes Stück Papier. Die 
Zusammenschau der Medien in ihren medialen Formen und ihrem materi­
ellen Träger führt dazu, diese von der Umgebung abzugrenzen. Der Träger 
der AR bildet zusätzlich eine zweite Grenze aus — zwischen der physischen 
Umgebung und einem Bildraum. Und dieser Bildraum dient aufgrund der 
Konnektivität als Brücke zum Raum digitaler Daten, von dem aus die 
Informationen zu den medialen Formen und Trägermaterialien gestreamt 
werden. Das Medium der AR besetzt diese Grenze zwischen physischem 
Raum und Bild-/Datenraum, um sie für das Sehen niederzureißen, um 
zwei getrennte Bereiche in einem geteilten14 Sichtfeld aufrecht zu halten.

In der Box sind auch solche Medien zu finden, in denen die Bildobjek­
te nicht wie in der Fotografie fest mit einem Bildträger verbunden sind. 
Zum Beispiel eine VHS-Kassette, die in einen Rekorder geschoben und 

13 Marius Rimmele hat jüngst eine ähnliche Reihe eröffnet, auf die hier Bezug genom­
men wird. Bzgl. des Funktionszusammenhanges sagte er: Die »Verwendung des 
Medienbegriffs zielt auf die Mittelwerdung verschieden weit gefasster Phänomene des 
zumeist bildlichen oder künstlerischen Ausdrucks für kunstexterne Zusammenhänge, 
häufig gesellschaftlicher oder religiöser Natur.« Rimmele 2016, S. 15.

14 Ich ziehe den Begriff der Teilung den eher schwammigen Begriffen wie hybrides 
Sichtfeld oder Mischrealität vor. Dabei möchte ich dessen Doppeldeutigkeit hervor­
heben, sowohl Aufteilung als auch Teilhabe zu implizieren.

Mediales Ineinander

319

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf einem Fernseher abgespielt werden muss, sowie eine Diskette, deren In­
halt auf einem alten Apple II Computer abgerufen werden kann.15 Es wer­
den also nicht nur ein Film und dessen mediale Form digitalisiert, sondern 
ebenso dessen apparatives Dispositiv und die damit verbundenen Opera­
tionen im Raum. Die Bilder werden folglich, mit Husserl gesprochen, als 
Bildobjekt repräsentiert und als Gegenstände bzw. Bildträger, die so be­
dient, im Raum platziert und rezipiert werden können wie die ursprüngli­
chen Apparaturen oder Materialien — mit dem fundamentalen Unter­
schied, dass es sich nicht um wirkliche Gegenstände handelt, sondern um 
eine Repräsentation der einzelnen Bestandteile, die durch die Brille der AR 
im Raum aufgefächert werden. Highlight der App sind dann einige Dias, 
die — einmal in den simulierten Projektor eingelegt — auf eine gegenüber­
liegende wirkliche Wand im eigenen Zimmer projiziert werden. Dafür wird 
jedoch ein Smartphone mit LiDAR Scanner benötigt: um einerseits den 
Tisch und die Projektionswand sowie den Abstand zwischen beiden zu ver­
messen. Mit dem Abstand wird schließlich die Projektion vergrößert. Es ist 
daher nicht nur ein Diafilm mit Kunststoffrahmung simulierter Träger des 
Bildes, sondern ebenfalls ein wirklicher Träger im Raum der Betrachtenden 
— die Wand im eigenen Zimmer. Der LiDAR-Scanner wird andererseits 
benötigt, um die Verzerrung der Projektion zu berechnen. Wird der simu­
lierte Projektor nicht auf eine einfache Wand, sondern auf verschiedene 
Gegenstände oder eine Ecke gerichtet, dann passt sich die Form des errech­
neten Projektionsbildes dem Relief der wirklichen Umgebung an. Hier 

Abb. 1: AR-App For All Mankind. Time Capsule von Apple TV+. © Apple Inc.

15 Neben dem Visuellen wird auch das Auditive über ein Mix-Tape für einen Walkman 
samt Kopfhörer angesprochen. Im Hinblick auf die Fragestellung dieses Beitrags wird 
dies jedoch bewusst außer Acht gelassen.

Manuel van der Veen

320

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt es zu einer technischen Überschneidung zwischen der Projektion 
der AR16 und derjenigen des Diaprojektors. Das Projektionslicht hat 
schlussendlich die Form der wirklichen Umgebung zum Inhalt und offen­
bart somit das von der AR errechnete Raummodell — dies wäre zumindest 
ansatzweise ein Schritt zur AR-eigenen Medienspezifik. Genau an diesem 
elektrischen Licht hatte Marshall McLuhan seinen epochemachenden Slo­
gan »Das Medium ist die Botschaft« ausdifferenziert und damit den Begriff 
des Mediums nach Greenberg neu besetzt. Elektrisches Licht, so der Litera­
turkritiker, sei ein Medium ohne Botschaft, solange es nicht gerade dazu 
verwendet wird, einen Werbetext zu projizieren: »Diese für alle Medien 
charakteristische Tatsache bedeutet, daß der ›Inhalt‹ jedes Mediums immer 
ein anderes Medium ist.«17 Der Inhalt des Lichts wäre in diesem Fall das 
geschriebene Wort, und in der AR-App ist das ›Projektionslicht‹ Inhalt des 
raumerkennenden Mediums der AR. Das bedeutet aber auch, ein Medium 
bleibt ein ebensolcher Behälter für andere Medien, wie er mit der Box in 
der App Time Capsule repräsentiert erscheint.18 AR erfüllt diesen Umstand 
jedoch in spezifischer Weise, denn durch die Technologie werden trägerlose 
Bilder projiziert, die Bilder mit Trägern beinhalten und so erscheinen, als 
würden sie von der Umgebung getragen werden.

Was in der genannten App Eindruck macht, ist, dass die materiellen Ab­
spielgeräte, die Träger der Bilder, gleich mitprojiziert werden. In herkömm­
lichen Textverarbeitungsprogrammen wird durchaus eine, wenn auch un­
beschädigte und äußerst saubere, weiße ›Papierseite‹ repräsentiert. In der 
AR-App wird jedoch neben der Textdatei der Apple II Computer samt 
Tastatur mitrepräsentiert. Noch mehr Verwunderung stellt sich ein, wenn 
man den anfangs erwähnten Vorwurf einbezieht: Das Medium des Smart­
phones, das die eigene Identität als Medium durch den transparenten 
Träger der AR unterdrücken soll, ist offenbar geeignet, ganze apparative 
Dispositive in den Raum zu projizieren. In AR wird also eine materielle 
Grenze aufgehoben, damit eine andere umso deutlicher gezogen werden 
kann.19 Dies fällt dann in den Blick, wenn die Medienbox auf den eigenen 
Schreibtisch projiziert wird, auf dem bereits wirkliche Medien vorhanden 

16 Das Projektionslicht, die trägerlosen Bilder wie die Apparatur der Projektion leiten 
von AR auf deren verwandte Medien hin, wie die Laterna magica und die Phantasma­
gorie. Der bevorzugte Inhalt dieser Projektionen waren Geister, Lichtgestalten, die 
mitten im Raum, statt auf einem Träger erschienen. Siehe dazu: Elcott 2016.

17 McLuhan 1994 [1964], S. 22.
18 Vgl. Galloway 2010, S. 15.
19 Vgl. Paech 1997, S. 333.

Mediales Ineinander

321

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind. Dann liegt ein wirklicher Laptop neben einem simulierten Apple II 
Computer, eine persönliche Fotografie neben der simulierten Fotografie 
des Spiels. Wie verändert sich das Modell des Medienbehälters, wenn die­
ser explizit dargestellt wird und repräsentierte Medien neben wirklichen 
beinhaltet?

Jay David Bolter und Richard Grusin schließen mit dem Untertitel Un­
derstanding New Media und der titelgebenden Theorie der Remediation 
von 1999 direkt an Marshall McLuhan an: »As his problematic examples 
suggest, McLuhan was not thinking of simple repurposing, but perhaps of 
a more complex kind of borrowing in which one medium is itself incorp­
orated or represented in another medium.«20 

Die Theorie der Remediation ist aus Sicht der beiden Autoren in der 
Lage, zum einen die Text-Bild-Konfigurationen mittelalterlicher Buchma­
lerei mit bekannten Computerinterfaces zu verbinden, auf denen Bild, 
Text, Videos etc. nebeneinander und ineinander gezeigt werden. Zum 
anderen bindet die Remediation als Doppellogik die Unterdrückung der 
tatsächlichen Medialität an die Multiplikation verschiedener Medien in 
einem gemeinsamen Sichtfeld: »[I]deally, it wants to erase its media in the 
very act of multiplying them.«21 Indem das Interface eines Computers so 
gestaltet erscheint wie ein anderes Medium, bspw. eine Papierseite, werden 
die User:innen dazu angehalten, diese auch wie eine Seite zu bedienen. Da­
durch rückt das Medium Computer hinter dem ›Papier‹ (und bspw. darin 
eingefügter Bilder oder Wort-Bild-Hybride) in den Hintergrund. Die dop­
pelte Logik der Remediation bedeutet, dass Unvermitteltheit (immediacy) 
auf Hypermedialität beruht. Obwohl die Remediation so alt wie die Medien 
selber ist, gehört sie laut Bolter und Grusin dennoch in einer spezifischen 
Weise zu den neuen Medien: »Repurposing as remediation is both what is 
›unique to digital worlds‹ and what denies the possibility of that uniquen­
ess.«22 Vergleicht man dies mit aktuelleren Theorien ›digitaler Bilder‹ fallen 
schnell Parallelen ins Auge. Lambert Wiesing nennt als Spezifika digitaler 
Bilder die Animation und Simulation. Während die Animation Bilder belie­
biger Manipulierbarkeit erstellt, besteht die Simulation auf eine »freiwillige 
Selbstbeschränkung« dieser Manipulierbarkeit.23 Remediation bedeutet in 
diesem Fall in der Terminologie Edmund Husserls einen Bildträger auf 

20 Bolter und Grusin 2000, S. 45.
21 Ebd., S. 5.
22 Ebd., S. 50.
23 Vgl. Wiesing 2018, S. 120–121.

Manuel van der Veen

322

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ebene des Bildobjekts zu programmieren, dessen Manipulierbarkeit 
künstlich so begrenzt wird, dass sie der repräsentierten medialen Form 
gleichkommt. D.h., bspw. eine ›Papierseite‹ so zu simulieren, wie diese 
für gewöhnlich erscheint, und die Manipulierbarkeit so zu begrenzen, wie 
eine solche genutzt bzw. beschrieben werden kann. Dann ›vergessen‹ die 
Benutzenden, dass sie vor einem großen selbstleuchtenden Monitor sitzen, 
der vertikal präsentiert, was für gewöhnlich in der Horizontalen auf dem 
Desktop liegt. Anne Friedberg weist jedoch darauf hin, dass dies neben 
Bekanntem ebenso eine neue Haltung beinhaltet. »The space mapped onto 
the computer screen was both deep and flat. It implied a new haptics in 
the position of its user: in front of and above.«24 So wie die Gravitation 
im Interface aufgehoben scheint, so werden ebenfalls zusätzliche Features 
eingefügt. Die digitale Remediation führt sozusagen eine ›neue‹ Papierseite 
vor, obgleich sie die ›alte‹ simuliert. In diesem Moment rücken Bolter und 
Grusin von der immediacy und der damit verbundenen postulierten Trans­
parenz des Mediums ab: »The borrowing might be said to be translucent 
rather than transparent.«25 Als würde in der Trübheit des Bildschirmglases 
das eigene der neuen Medien aufblitzen, die doch ganz besonders dafür 
geeignet sind, alte Medien zu simulieren. 

Damit ist ein Aspekt angesprochen, der für die hier angestellten Über­
legungen relevant ist: Die Verschiebung von der Transparenz zur Semit­
ransparenz, die in AR explizit im Material des Displays gegeben ist, das 
zwischen der Rezeption der Umgebung und der Projektion einzelner Ele­
mente aufgeteilt ist. Und diese Semitransparenz leitet über zur Opazität 
des Trompe-l’œils. In beiden Verfahren beruht die Unvermitteltheit (imme­
diacy) nicht nur auf Hypermedialitiät, sondern ebenfalls auf einer räum­
lichen Verschiebung. Während ein Computer noch verschiedene Fenster 
ineinanderschachtelt, stapelt das Trompe-l’œil einen Holzgrund auf Lein­
wand, um darauf weitere Träger wie bspw. Papierblätter zu nageln. In AR 
dagegen erscheinen die Medien nicht auf dem Bildschirm, sondern auf 
einem räumlichen Träger wie bspw. dem eigenen Schreibtisch. Weiterhin ist 
auffällig, dass ein Spezifikum von AR ebenfalls in einer künstlichen Selbst­
begrenzung liegt — der Begrenzung von Bildern, die eigentlich überall 
erscheinen könnten, auf einen bestimmten Ort. Der repräsentierte Desktop 
des Monitors wird in der AR-App schließlich auf einen wirklichen Schreib­
tisch ›beschränkt‹. Es geht in der App also weniger um eine einheitliche 

24 Vgl. Friedberg 2006, S. 227.
25 Bolter und Grusin 2000, S. 46.

Mediales Ineinander

323

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oberfläche, auf der verschiedenste Medien im Nebeneinander repräsentiert 
und remodelliert werden, als darum, diese im Raum zu verteilen. Eine di­
gitalisierte Fotografie neben einer Textdatei auf dem Bildschirm unterschei­
det sich stark von der räumlichen Situation der AR-App. Die künstliche 
Selbstbegrenzung auf einen bestimmten Ort bildet nun den Übergang von 
AR zum Trompe-l’œil.

2 Relokation: Zur Verortung des Trompe-l’œils zwischen Bild und Ding

Auch wenn sich die Autoren nicht direkt auf solche beziehen, erfüllen 
Trompe-l’œil-Atelierwände die von Bolter und Grusin geforderte Doppello­
gik der Remediation. Als tragbare Bilder können sie im Grunde überall 
erscheinen. So werden sie derzeit bspw. in Museen gezeigt. Müssen jedoch 
als Ding unter Dingen an einem bestimmten Ort gezeigt werden. Die Er­
weiterung zur bisher besprochenen Remediation liegt daher in der Selbst­
begrenzung auf bestimmte Orte — die private Wohnung, den Schreibtisch, 
den Boden, die Decke oder eben das Atelier. 

Christoforo Munari malt im frühen 18. Jahrhundert (wahrscheinlich vor 
1712)26 eine Atelierecke (Abb. 2), die zwischen Atelierwand und Staffelei 
fungiert. Das Bild hat weder ein Zentrum noch einen rechteckigen Rah­
men. Es handelt sich um ein Chantourné, ein Cut-out, das mit einem 
rechteckigen Gemälde als ›Hintergrund‹ beginnt, welches von einer unre­
gelmäßig geformten Holzplatte überlagert wird, auf der dann eine bemalte 
Leinwand27 und Papiere genagelt erscheinen. Bis hierhin kann der Bildauf­
bau insgesamt als Stapel beschrieben werden, da die Dreidimensionalität 
der Abbildung hauptsächlich durch die Überlagerung flacher Elemente 
erfolgt. Im unteren Teil jedoch, auf der sich klar den Betrachtenden ent­
gegenstreckenden Konsole, rutscht ein Stapel aus verschiedenen Skizzen 
mitten in den Raum hinein. Die zerknitterten Blätter wie auch das Relief 
mit Putti und Ziegenbock sind bereits Objekte, welche vom Zwei- zum 
Dreidimensionalen überleiten. Als Übergang führen diese zu den tatsäch­
lichen Objekten hin — den Werkzeugen eben jener Darstellungen. Ange­
fangen bei der Zwicker-Brille, die als Sehhilfe das Licht in verschobenem 
Spektrum auf Holz und Leinwand wirft, über eine Malerpalette mit Farb­
ansammlungen, einen Federkiel, ein Leinwandmesser, einen Ruhestab bis 

26 Vgl. Quintavalle 1964, S. 78.
27 Vermutlich ein Bild von Salvator Rosa. Siehe dazu: Ebd.

Manuel van der Veen

324

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin zu verschiedenen Pinseln, den erwartungsgemäßen sprichwörtlichen 
Schnittstellen zwischen Leinwand und Künstler:innenhand.

Abb. 2: Christoforo Munari, Trompe-l’œil Atelierecke, vermutlich vor 1712, Öl 
auf Leinwand.

Die Atelierwand vereint nun verschiedene Komplexe: Als allererstes sind 
verschiedene Medien wie Relief, Zeichnung, Druck und Malerei unter dem 
gemeinsamen Nenner der Repräsentation durch Öl auf Leinwand vereint. 
Zweitens werden diese Erzeugnisse zusammen mit einigen Werkzeugen 
ihrer Produktion dargestellt. Drittens weisen die dargestellten Elemente 
interne Beziehungen auf, welche die Bilder mit ihrem Außen, als Inter­
piktoralität und als Intermedialität, verknüpfen. Zusätzlich dazu werden 
die Bilder gewöhnlichen Gegenständen angenähert. Auf diese Weise wird 
genauer gesagt, die Unterscheidung zwischen Bild und Außen, wie auch 
zwischen Bildobjekt und Bildträger ins Bild gezogen. Im Laufe des 17. 

Mediales Ineinander

325

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jahrhunderts tauchen zunehmend Werkzeuge der Herstellung im Bild auf, 
womit neben den materiellen Bedingungen gleichzeitig eine Reflexion der 
Praxis in die Darstellung wandert.28 Die Praxis im Bild zu zeigen heißt 
im Trompe-l’œil jedoch, die eigentliche Technik unsichtbar zu machen, so 
wie die Darstellung vieler Medien im gewählten Beispiel das eigentliche 
Medium Malerei unterdrückt. Auf den ersten Blick fällt die Trompe-l’œil-
Atelierwand somit genau in die Rubrik der Remediation.29 Ziel der nun 
folgenden Überlegungen ist es, die Differenz aufzuklären, die mit dem 
Trompe-l’œil und dem Ort dieser Bilder aufgemacht wird.

Wenn Munaris Trompe-l’œil als Bild übersehen und stattdessen als Ding 
unter Dingen wahrgenommen werden soll, dann spielt der Ort des Ate­
liers eine entscheidende Rolle. Die einzelnen Bilder, Medien, Werkzeuge 
und Materialien sind im Trompe-l’œil keine zufällige Zusammenstellung, 
sondern eine wohlkalkulierte Konfrontation. Die dort aufgehängten Bilder 
sind Teil einer umfassenden Produktion von Bildern. Die Darstellung einer 
Atelierwand hält dennoch den zwiespältigen Status zwischen Bild und Ding 
aufrecht. Mit Vitor I. Stoichiţă ließe sich betonen, dass das Trompe-l’œil 
trotz Praxisreflexion die Unvermitteltheit beibehält: »Diese Gemälde ent­
hüllen sich als bloße ›Materie‹ (Leinwand, Keilrahmen, Farben, usw.), aber 
diese Enthüllung ist in Wirklichkeit eine Lüge, denn ›dargestellt‹ wird diese 
Enthüllung eben durch ein Gemälde.«30 So wie in der AR-App ganze Dis­
positive als Lüge enthüllt werden, so präsentiert die Trompe-l’œil-Atelier­
wand eine intermediale Zusammenstellung durch die Mittel der Malerei. 
Die Zusammenstellung ist insofern eine Lüge, als dass dort anscheinend ein 
Original verschiedenen Drucken gegenübersteht, wie ein fertiges Bild mit 
verschiedenen Skizzen und ›ungeformter‹ Farbe auf einer Palette konfron­
tiert wird und schließlich ein flaches Gemälde über einem plastischen Reli­
ef hängt. Der Zusammenstellung ist trotz dargestellter Heterogenität durch 
die Lüge eine Homogenisierung der verschiedenen Bilder, Medien und 
Materialien eigen.31 Indem das Trompe-l’œil also sowohl eine Lüge, ein Bild 
ist — und damit eine Egalisierung des Verschiedenen erlaubt —, kann es 

28 Vgl. Pfisterer 2012, S. 67, 74.
29 Margarete Pratschke und Anne Friedberg haben darauf hingewiesen, wie das Design 

von Computerinterfaces eine digitale Bildform darstellt, die an traditionelle wie das 
Fenster (windows) angelehnt sind. Ergo ist die Benutzer:innenfreundlichkeit eines 
Interfaces abhängig von der Kenntnis traditioneller Bildformen. Vgl. Pratschke 2008, 
S. 216 und Friedberg 2006.

30 Stoichiță 1998, S. 304.
31 Siehe dazu die Argumentation in van der Veen 2023.

Manuel van der Veen

326

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebenso als Ding und damit als intermediale Zusammenstellung erscheinen. 
Wenn das Medium die eigene Materialität als Lüge enthüllt, dann werden 
in der Trompe-l’œil-Atelierwand ebenso Grenzen zwischen verschiedenen 
Medien gezogen, wie auch Übergänge dazwischen stattfinden. Diese spezi­
fische Form der Grenze kommt dem Trompe-l’œil außerdem qua Funktion 
zu: Schließlich schwankt es in der Wahrnehmung zwischen Bild und Ding, 
weil es die Grenze zwischen Bild und Umgebung kaschiert. Die von Muna­
ri abgeschnittenen Ränder begünstigen daher den nahtlosen Übergang zu 
anderen Objekten innerhalb des Ateliers. Nun lässt sich die Frage präziser 
stellen, wie sich die Remediation verändert, wenn diese nicht mehr auf dem 
Computerbildschirm, sondern in der tatsächlichen Umgebung vonstatten­
geht.

Die eingangs erwähnte Theorie Francesco Casettis bietet eine Möglich­
keit, diese beobachteten medialen Phänomene auf einer theoretischen Ebe­
ne zu fassen, indem der Remediation die Relokation und der Hypermediali­
tät die Hypertopie gegenübergestellt wird. Der Filmwissenschaftler Casetti 
betont: »In remediation, what matters is the presence of a device and the 
possibility of refiguring it. Relocation, meanwhile, involes other aspects« 
- nämlich die Rolle der Erfahrung und die entscheidende Funktion der 
Umgebung — »an experience is always grounded«.32 Ein Medium ist mit 
Casetti in zwei Bestandteile zu gliedern: Es ist ein materieller Träger und 
eine kulturelle Form, d.h., eine damit verbundene Erfahrung. Die kulturel­
le Form bestimmt nach Casetti, wie wir uns durch das Medium auf die 
Welt und auf Andere ausrichten. Hat sich die Erfahrung einmal in das 
Bewusstsein der Rezipierenden gebrannt, kann diese später auch ohne die 
traditionelle materielle Basis reaktiviert werden.33 

Die ›Erfahrung Kino‹ lebt somit, wenn auch mit verschobenen Vorzei­
chen, mit dem Projektor im Heimkino oder im Freiluftkino fort. Dafür 
wird nicht die ganze materielle Basis übernommen und dennoch die Er­
fahrung relokalisiert. Die App BigScreen von Meta34 für die hauseigene 
VR-Brille Quest 2 zeigt nicht bloß Filme, sondern simuliert zusätzlich zum 
Big Screen einen ganzen abgedunkelten ›Kinosaal‹ mit weiteren Sitzen und 
anderen Zuschauenden.35 Die Repräsentation des Mediums ist in diesem 

32 Casetti 2015, S. 28.
33 Vgl. ebd., S. 20.
34 Meta Platforms Inc. ehemals Facebook Inc.
35 Die anderen Zuschauenden können ›beseelte‹ Avatare sein oder einfach animierte 

Figuren. Weiter strebt die App Infinite Office den mit AR verbundenen Wunsch an, 

Mediales Ineinander

327

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fall um die ganze materielle Basis wie auch um deren Umgebung erwei­
tert36 und reaktiviert eine spezifische Erfahrung. Nun führen Trompe-l’œil 
und AR jedoch nicht von der direkten Umgebung zu einem ganz anderen 
simulierten Ort, wie im Beispiel des ›VR-Kinos‹, sondern platzieren ein 
mediales Setting im jeweiligen Hier. Auf dem kleinen Screen des Smartpho­
nes wäre gemäß Casetti eine Kinoerfahrung nur schwerlich vorstellbar, da 
die Umgebung nicht genügend ausgeblendet werden kann — die Erfahrung 
des kleinen Screens ist ihm nicht immersiv genug.37 Ein Umstand, der 
jedoch mit AR aufgehoben zu sein scheint. Denn obwohl der Screen der 
Brille und auch der handlichen Formate nicht wesentlich größer geworden 
ist, werden repräsentierte Screens so im Raum platziert, dass sie eine ganze 
Wand ausfüllen, das Licht ausschalten und das Surren des Projektors akti­
vieren. In AR wird folglich nur ein bestimmter Teil der materiellen Basis 
simuliert, der anschließend höchst transportabel, zusammen mit der im 
Display sichtbaren Umgebung eine gemeinsame Erfahrung reaktiviert — 
wenn auch als Lüge.

Für zeitgenössische Augen spielt die Trompe-l’œil-Atelierwand bereits 
zwischen zwei verschiedenen Räumen. Als Ding gehört diese in den 
Produktionsraum des Ateliers, aber als Bild an den Rezeptionsort der 
Ausstellung. Wolfgang Pfisterer verortet dieses Experiment sogar bereits 
Ende des 17. Jahrhunderts: Indem eine Trompe-l’œil-Staffelei eine Samm­
lung von Gemälden und anderen Kunstwerken infiltriert, verändert diese 
»schlagartig das Gefüge, die Semantik einer ganzen Sammlung« und wird 
zur »Werkstatt des Apelles«.38 Mit der Darstellung einer Trompe-l’œil-Ate­
lierwand und der darauf platzierten Medienvielfalt kann die »Erfahrung 

verschiedene Displays abzulösen, und zwar durch ein Device, das eben all diese 
Screens frei skalierbar in den Raum versetzten kann, ohne dass diese einen festen 
Platz darin einnehmen müssen. Es bleibt fraglich, auf welche Bedürfnisse ein unend­
liches Büro reagieren soll, und dennoch befördert die App die ständige Relokation 
desselben.

36 Florian Sprenger hat jüngst erneut darauf hingewiesen, dass der Umgebung ebenfalls 
in McLuhans Theorie eine entscheidende Rolle zukommt, im Besonderen da dieser 
Medium und environment immer wieder gleichgesetzt hat. »Der natürliche Inhalt ei­
nes neuen environments sind die jeweils alten Technologien, die dadurch erkennbar 
werden, dass das neue Medium zum environment der alten Medien wird. So wird das 
Figur-Hintergrund-Schema auf medienhistorische Abläufe angewandt, in denen neue 
Medien alte Medien und ihre environments erkennbar machen.« (Sprenger 2019, 
S. 287).

37 Vgl. ebd., S. 30.
38 Vgl. Pfisterer 2012, S. 76–77.

Manuel van der Veen

328

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Atelier« transportiert werden. Um die zeitgenössische Verschiebung der 
Relokation spezifischer zu fassen, schlägt Casetti zusätzlich den Begriff der 
Hypertopie vor. In Abgrenzung zu Michel Foucaults Heterotopie, in der 
das Kino noch ein Ort war, an dem man »andere Orte« sehen kann,39 

ist ein Effekt der Relokation »rather an ›elsewhere‹ that arrives ›here‹ 
and dissolves itself in it«.40 D.h. dann, ein Ort wird mit einem anderen 
überlagert, was dessen Identität beeinflusst, das ›Layout‹ eines Ortes ver­
ändert und damit das Verhalten darin.41 Auf das Trompe-l’œil übertragen 
würde dies bedeuten: Auch wenn die Trompe-l’œil-Atelierwand in einem 
Museumsraum erscheint, überlagert es diesen mit der »Erfahrung Atelier« 
und verändert das Verhalten darin. Im Gegensatz zu einer gewöhnlichen 
Atelierwand kommt somit hinzu, dass das Trompe-l’œil ein Grenzobjekt 
ist. Im Museum ist es sowohl Teil einer Sammlung, ein Bild unter Bildern 
als auch ein Ding unter Bildern und somit Teil einer »Werkstatt« — das 
Trompe-l’œil ist dazu fähig, beide Orte und damit zwei Erfahrungen inein­
ander zu verschränken. Die künstliche Selbstbegrenzung des Trompe-l’œils 
auf den Ort des Ateliers verliert es auch dann nicht, wenn es fortgetragen 
wird. Schließlich wird mit der Trompe-l’œil-Atelierwand der Bereich um 
das Trompe-l’œil herum, das Außen der Bilder, mitgetragen.42

Zusammenfassend bedeutet Remediation also die Repräsentation ver­
schiedener Medien innerhalb eines gemeinsamen technischen Rahmens, 
oder anders gesagt: Verschiedene Träger und damit verbundene Operatio­
nen werden auf einem gemeinsamen Träger repräsentiert. Relokation dage­
gen baut auf eine Unabhängigkeit einer medialen Erfahrung von ihrem 
materiellen Träger, sodass diese an anderen Orten mit anderen Trägern 
verändert reaktiviert werden kann. 

Was lässt sich nun über den Zusammenschluss von Remediation und 
Relokation in Bezug auf die erwähnten Verfahren aussagen? Erstens, dass 
dieser Zusammenschluss erst durch das Charakteristikum der Verfahren 
— sowohl verschiedene Medien repräsentieren zu können, als auch einen 
expliziten Umgebungsbezug herzustellen — ermöglicht wird. Zweitens be­
deutet dies, mit den beiden Verfahren die Grenze des technischen Rahmens 

39 Vgl. Günzel 2013, S. 114.
40 Casetti 2015, S. 144.
41 Vgl. ebd., S. 133.
42 Der Umstand des tragbaren Trägers ist sowohl für diese Art von Trompe-l’œil als 

auch für AR ein entscheidender Umstand. Beide sind deswegen in das größere Feld 
der mobile screens einzuordnen, mit denen sich verschiedene Bewegungskonstellatio­
nen für die Rezeption ergeben. Siehe dazu: Verhoff 2012.

Mediales Ineinander

329

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die direkte Umgebung auszuweiten. Die Unterdrückung der eigenen 
Identität als Medium führt schließlich dazu, dass ein Teil der Umgebung als 
Träger dieser Bilder erscheint. Da der technische Rahmen auf den Raum 
erweitert wird, können nun repräsentierte Medien neben tatsächlichen 
Medien eine gemeinsame Konstellation bilden und eine geteilte Erfahrung 
hervorrufen — bspw., wenn im Atelier neben der Trompe-l’œil-Atelierwand 
wirkliche Werkzeuge und Medien aufgereiht erscheinen oder die Funktion 
der Museumswand mit derjenigen der dargestellten Atelierwand konfron­
tiert wird. Der Raum erweitert sozusagen die Erfahrung des repräsentierten 
Mediums so wie dieses das Verhalten im Raum verändert. Letztlich führt 
dies zu einer Konfrontation verschiedener Medien und medialer Formen. 
Doch auch ohne weitere wirkliche Medien findet in den Verfahren eine 
Konfrontation statt. Im Trompe-l’œil werden die verschiedenen repräsen­
tierten Medien schließlich mit dem eigentlichen Träger des Gemäldes 
konfrontiert. In AR kollidieren in der App Time Capsule wiederum der 
Bildschirm mit der Repräsentation eines Projektors, der nur funktioniert, 
wenn eine wirkliche Wand vorhanden ist. 

3 Augmented Reality und Trompe-l’œil als Transmedien

Zum Ende ist nun eine Erweiterung angedacht, die aufzeigt, wie verschie­
dene Medien vor Ort ineinandergreifen können. Also wie im Zusammen­
schluss von Remediation und Relokation die tatsächlichen Medien mit den 
repräsentierten eine Verbindung in Bezug auf eine Umgebung eingehen. 
Neben medialen Formen, die parallelisiert werden und technischer Ebenen, 
die sich überschneiden, führen Trompe-l’œil und AR einen zusätzlichen 
Aspekt ein, durch den es zu Übereinstimmungen kommen kann. Wenn 
Stoichiţă davon spricht, dass die Enthüllung des Gemäldes als bloße Mate­
rie eine Lüge ist, dann wird schnell übersehen, dass dies nur bestimmte 
Teile des Trompe-l’œils betrifft. Denn Munari stellt eine Leinwand auf 
Leinwand dar und Ölfarbe durch Ölfarbe. Dadurch bestehen die dargestell­
ten Farbflecken aus wirklicher Farbe, und das dargestellte Gemälde ist auch 
ein echtes Gemälde. Die Lüge betrifft in diesen Partien weder die Ölfarbe 
noch die Darstellung eines Bildobjekts, sondern ausschließlich die Gren­
zen, an denen diese enden. Damit geht es um ein spezifisches Ineinander 
verschiedener Medien, die an bestimmten Stellen zur Deckung kommen.

Manuel van der Veen

330

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seinem Text zum ur-intermedialen Netzwerk entfaltet Jens Schröter 
drei Möglichkeiten, im Feld des Digitalen eine Intermedialität herzustel­
len:43

1. Synthetische Intermedialität: Diese bezeichnet das bloße Nebeneinander 
digitalisierter medialer Formen innerhalb eines technischen Rahmens.

2. Transmediale Intermedialität: Da die medialen Formen im digitalen Feld 
von ihrem materiellen Substrat gelöst wurden, können diese durch die 
schrittweise Veränderung einzelner Parameter ineinander übergehen. 
Bspw., wenn eine animierte Landschaft mit einem fotografischen Lens-
Flare ausgestattet wird.

3. Transformational-ontologische Intermedialität: Erst diese dritte Kategorie 
rückt Schröter in die Nähe der Remediation. Denn durch diese entsteht 
mindestens eine Beziehung zwischen zwei Medien. Und diese Beziehung 
muss in expliziter Weise erfolgen. Dies wäre der Fall, wenn Störungen 
wie die Lens-Flares in einer digitalisierten Fotografie mitsimuliert und 
damit dem repräsentierten Medium zugewiesen werden. Oder, so könnte 
ergänzt werden, wenn die räumliche Verzerrung eines Projektionsbildes 
in einer ›virtuellen‹ Projektion mitsimuliert wird: »Nur so ist es möglich, 
zu beschreiben, was dem repräsentierten Medium durch das repräsentie­
rende Medium (hin)zugefügt wurde.«44 Das repräsentierende Medium 
kommentiert folglich das repräsentierte, wodurch zusätzlich ein reflexi­
ves Wissen über das repräsentierende Medium entsteht. Eine Technik, 
die verblüffenderweise von beiden hier behandelten Verfahren — Trom­
pe-l’œil und AR — genutzt wird.

Letztere Möglichkeit der Intermedialität im Feld des Digitalen weist in 
Richtung von Garett Stewarts Begriff des Transmediums. Dieser beschreibt 
Kunstwerke, die eine bereits gespaltene Materialität präsentieren, in der 
Art, dass im Bild für einen Moment die Ununterscheidbarkeit zweier Medi­
en ineinander besteht:

[W]hat is it about the social as well as technical context of mediality that 
gets addressed, even baffled, by works of internally divergent material 
presentation? To recognize a medium, you need to know the network in 
which it operates; to investigate rather than merely accept that network, 
you may need to test it against the internal variables of its carrying 

43 Vgl. Schröter 2008. Zu den drei Kategorien im Besonderen: Ebd., S. 585-590.
44 Ebd., S. 590.

Mediales Ineinander

331

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


effects. Where materiality becomes conveyance, the discerned layering of 
its often-manifold platforms is part of what it delivers.45

D.h., man muss die einzelnen Ebenen herausarbeiten, um zu erkennen, 
wie sie ineinandergreifen. Wie verhält sich in AR das Bildschirmlicht zum 
Projektionslicht? Wie die dargestellten Materialeigenschaften der Ölfarbe 
zur wirklichen Farbe im Trompe-l’œil? Das letzte Beispiel hier stellt da­
her einen Fall vor, in dem traditionelle und digitale Medien ineinander 
verschränkt auftreten und somit ein reflexives Wissen entsteht. Genauer, 
Medien in denen zwischen zwei Schichten etwas eingespannt erscheint, das 
zwischen beiden vermittelt. Dadurch kommt es für einen Augenblick zur 
Ununterscheidbarkeit zweier Medien, die ab diesem Moment ineinander 
reflektiert werden können.

An dieser Stelle lässt sich nun die ›intermediale‹ Beobachtung in AR-Mu­
seumsanwendungen präziser beschreiben, die initialer Ausgangspunkt für 
die Ausführungen dieses Artikels war. Als Beispiel wird eine App unter­
sucht, in der gewissermaßen die Medienbox aus Time Capsule und die Ate­
lierwand von Munari ineinander auftreten. Die aktuelle AR-App46 Artifact. 
Parallelen erschien als Begleitprogramm zur Ausstellung »Sich kreuzende 
Parallelen. Agostino Carracci und Hendrick Goltzius«, die 2020/21 in der 
Graphischen Sammlung ETH Zürich stattfand.

Eine erste Parallele ist diejenige zum Verfahren des Trompe-l’œils, denn 
erkennt die App ein Werk im Ausstellungsraum, wird dieses auf dem Bild­
schirm vom eigenen ›digitalen Zwilling‹ überlagert, welcher derart auf dem 
Bildschirm erscheint, als wäre er das Bild im Rahmen. Wie im Trompe-l’œil 
wurde der Bildträger so auf die Ebene des Bildobjekts minimal verschoben 
und verdoppelt. In diesem Moment greifen das Bildobjekt auf dem Bild­
schirm und das Bildobjekt auf dem Papier räumlich so ineinander, dass 
diese eine Vermittlung zwischen verschiedenen Medien ermöglichen. Doch 
von nun an ist ein Bildobjekt zusätzlich manipulierbar. Weil das Bild nun 
realiter als Papier und als editierbare Datei erscheint, greifen bereits zwei 
Materialitäten und Medien ununterscheidbar ineinander. Zwischen dem 
Kupferstich Martyrium der hl. Justina von Padua von Carracci (1582) und 
dem Bildschirm wird anschließend ein weiteres Gemälde von Paolo Vero­
nese gestapelt, welches als Vorbild für den darunterliegenden Stich diente 

45 Stewart 2017, S. 237–238.
46 Die Technologie der Ausstellungs-App, die cloudbasierte Plattform »Artifact«, hat das 

Game Technology Center der ETH Zürich entwickelt.

Manuel van der Veen

332

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Abb. 3). Über einen Regler am unteren Bildschirmrand und einen gleiten­
den Touch lässt sich die Sichtbarkeit des jeweiligen Bildes verschieben, da­
mit die beiden Bilder vor Ort verglichen werden können, und zwar an ge­
nau der Schnittkante, an der die Medien aneinandergrenzen. Es wird also 
mit AR direkt dargestellt, wie ein Medium in ein anderes übergeht. Mit Oli­
ver Fahle könnte man dies als eine Interaktion des Bildes mit dessen Außen 
bezeichnen: »Interaktion meint aber hier, dass gerade auf der Grundlage 
des einen, unveränderbaren Werkes Eingriffe in das Bildgeschehen möglich 
sind, die zwischen dem Einen und dem Vielen vermitteln.«47 Gemeinsamer 
Nenner ist die Erweiterung des Bildes auf ein Außen der Bilder, in diesem 
Fall dem Vor-Bild. In der App geht es jedoch nicht nur um Bilder. Es geht 

Abb. 3: Artifact. Parallelen, Begleitapp zur Ausstellung Sich kreuzende 
Parallelen. Agostino Carracci und Hendrick Goltzius, Graphischen 
Sammlung ETH Zürich, 2020/21 © ETH Zürich | Game Technology Center | 
Graphische Sammlung ETH Zürich

47 Fahle 2006, S. 95.

Mediales Ineinander

333

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum einen um die Konfrontation zweier wirklicher Trägermedien im Raum 
und zum anderen um eine Konfrontation verschiedener medialer Formen 
im Screen.

In dem Moment, wo der Stich auf dem Bildschirm erscheint, ist bereits 
der Prozess der Remediation gegeben, doch als Überlagerung zweier tat­
sächlicher Medien, in deren Zwischenraum weitere repräsentierte Medien 
eindringen. Irgendwo zwischen dem Bildträger des Papiers und dem selbst­
leuchtenden Bildschirm steht ein doppeltes Bildobjekt mit einer materiel­
len und einer technischen Ebene. Die Differenz zur Remediation ist also 
zusätzlich in der Spaltung eines Mediums vor Ort gegeben. Schließlich 
kommen die Besucher:innen an den Ort des Kupferstichs von Carracci, 
wie auch das Gemälde von Veronese von einem anderen Ort, der Santa 
Giustina in Padua, an den Ort des Stichs kommt. Die Relokation besteht 
in der Betrachtung von Bildern auf dem Smartphone am identischen Ort 
des Originals. Dadurch wird der Ort des Museums mit dem Ort der 
anderen Bilder überlagert, der Ort der digitalen Verfügbarkeit überlagert 
den Ort des Originals. In dieser Grenzzone endet das Bild nicht mit der 
materiellen Schicht, auf der ein Bildobjekt erscheint, sondern ist auf einer 
digitalen Schicht fortgesetzt. Der Kupferstich ist damit in dessen Reproduk­
tionsfunktion kommentiert, wie auch die Bildproduktion im Ganzen, auf 
deren Außen, auf die anderen Bilder, verweist. Und genau darin ist das 
reflexive Wissen über AR zu suchen, als die Erweiterung einer materiellen 
Schicht um eine parallele technische Ebene, die das Bildobjekt vor Ort 
in den Horizont der Konnektivität und Editierbarkeit erhebt. Die Remedia­
tion in AR bedeutet schlussendlich nicht die Absorption eines Mediums 
zugunsten einer Repräsentation, sondern die Konfrontation von AR mit 
repräsentierten und wirklichen Medien in einem geteilten Raum.

Mit der AR-App ist die Grenze zwischen zwei Medien explizit im Raum 
errichtet. Gerade in derzeit sich verbreitenden Museumsapps werden mit 
AR, als Begleiterscheinung der Technik, bestehende Medien kommentiert. 
Im Zwischenraum der Konfrontation werden dann weitere mediale For­
men gestapelt, um so in Anwesenheit traditioneller Formate eine Reflexion 
über die Grenzen dazwischen anstoßen zu können. Die Möglichkeit der 
digitalen Medien, andere mediale Formen zu repräsentieren, wird in AR 
in spezifischer Weise aufgegriffen und in den Raum versetzt. Das Trompe-
l’œil hat sich deshalb als ein geeignetes Verfahren für einen Vergleich erwie­
sen, weil es den grundlegenden Akt, einen Träger auf einem bereits vorhan­
denen Bildträger zu repräsentieren, um darauf weitere Medien zu versam­
meln, mit dem ›neuen‹ Medium der AR teilt. Erst durch das Ineinander 

Manuel van der Veen

334

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedener Ebenen und Medien wird die Reflexion und Erweiterung 
angestoßen. Dadurch ist sowohl die Grenze zur Umgebung geschwächt wie 
auch diejenige zu anderen medialen Formen. Indem die Grenzen zwischen 
verschiedenen Medien durchlässiger werden, sind Übergänge dazwischen 
möglich, und im Passieren dieser Grenzen entsteht ein Wissen über die 
Medien, das am Ort dieser Grenzen zu betrachten ist. Die hier angestellten 
Beobachtungen dienen lediglich als Anstoß für ein Denken über ein viel 
größeres Phänomen, das sich derzeit in der Gegenwartskunst zeigt. Im 
Besonderen im Zuge von VR und AR zeigt sich, wie Künstler:innen ver­
schiedene Medien in ihren Ausstellungen nutzen, deren Grenzen räumlich 
deutlich markiert sind. Es sind jedoch die Inhalte, Figuren, Körper und 
Formen, die mühelos von einem Medium zum anderen wechseln und an 
den verschiedensten Orten in unterschiedlicher Art und Weise auftauchen. 
Dies deckt sich mit der Herausforderung den uneindeutigen Grenzen von 
Begriffen wie dem Metaverse oder zwischen Formaten wie der Virtual Rea­
lity, Mixed Reality, Augmented Virtuality oder Augmented Reality adäquat 
zu begegnen. Der hier entfaltete Vorschlag ist nicht darauf konzentriert, 
diese Grenzen deutlich zu konturieren. Vielmehr ist der Vorschlag, die 
durchlässigen Übergänge zwischen den Medien zu akzeptieren, um sich im 
Übergang ein Wissen über die Grenzen zu erschließen.

Bibliographie

Bolter, Jay David und Richard Grusin: Remediation. Understanding New Media. Cam­
bridge, MA 2000.

Capurro, Rafael: Homo Digitalis. Beiträge zur Ontologie, Anthropologie und Ethik der 
digitalen Technik. Wiesbaden 2017.

Casetti, Francesco: The Lumière Galaxy. Seven Key Words for the Cinema to Come. 
New York 2015.

Ebert-Schifferer, Sybille (Hrsg.): Deceptions and Illusions. Five Centuries of Trompe 
l'oeil Painting (Ausst.-Kat. Washington DC, National Gallery of Art 2002/3). Alder­
shot 2002. 

Elcott, Noam M.: »The Phantasmagoric Dispositif. An Assembly of Bodies and Images 
in Real Time and Space.« In: Grey Room 62.Winter (2016), S. 42–71, http://www.co
lumbia.edu/cu/arthistory/faculty/Elcott/Phantasmagoric-Dispositif.pdf (Zugriffsda­
tum 31.10.2021).

Fahle, Oliver: »Augmented reality. Das partizipierende Auge.« In: Britta Neitzel und 
Rolf Nohr (Hrsg.): Das Spiel mit dem Medium Partizipation — Immersion — Inter­
aktion. Marburg 2006, S. 91–103.

Mediales Ineinander

335

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.columbia.edu/cu/arthistory/faculty/Elcott/Phantasmagoric-Dispositif.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.columbia.edu/cu/arthistory/faculty/Elcott/Phantasmagoric-Dispositif.pdf


Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. 
Frankfurt a. M. 1971.

Friedberg, Anne: The Virtual Window. From Alberti to Microsoft. Cambridge/Mas­
sachusetts 2006.

Galloway, Alexander R.: Außer Betrieb. Das müßige Interface (The unworkable Inter­
face). Köln 2010.

Grabbe, Lars C., Patrick Rupert-Kruse und Norbert M. Schmitz (Hrsg.): Immersion 
— Design — Art: revisited. Transmediale Formprinzipien neuzeitlicher Kunst und 
Technologie. Marburg 2018.

Greenberg, Clement: »Modernistische Malerei« [1960]. In: Ders.: Essenz der Moderne, 
Dresden 1997, S. 265–278.

Günzel, Stephan: »Medienkulturgeschichte am Leitfaden des Raums.« In: Regine Bus­
chauer und Katharine S. Willis (Hrsg.): Locative Media Medialität und Räumlichkeit. 
Bielefeld 2013, S. 105–120.

Husserl, Edmund: Phantasie und Bildbewußtsein. Hamburg 2006.
Kemp, Wolfgang: »Gattung.« In: Ulrich Pfisterer (Hrsg.): Metzler Lexikon Kunstwis­

senschaft. Ideen, Methoden, Begriffe. Stuttgart 2011, S. 135–138.
McLuhan, Marshall: Die magischen Kanäle (Understanding Media). Dresden 1994 

[1964].
Paech, Joachim: »Paradoxien der Auflösung und Intermedialität.« In: Martin Warnke, 

Wolfgang Coy und Georg Christoph Tholen (Hrsg.): HyperKult. Geschichte, Theorie 
und Kontext digitaler Medien. Basel 1997, S. 331–368.

Pfisterer, Ulrich: »Das Werkzeug in der Sammlung — oder: Der König vor Cornelis 
Gijsbrechts’ Staffelei.« In: Philipp Cordez (Hrsg.): Werkzeug und Instrumente. Berlin 
2012, S. 67–92.

Pratschke, Margarete: »›Overlapping windows‹. Architektonische Raumkonzepte als 
Vorbilder des digitalen Bildraums grafischer Benutzeroberflächen.« In: Schriften der 
Bauhaus Universität Weimar 120 (2008), S. 211–218.

Quintavalle, A. Ghidiglia: Christoforo Munari. E La Natura Morta Emiliana. Parma 
1964.

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moder­
ne. Frankfurt a. M. 2020.

Rimmele, Markus: »Transparenzen, variable Konstellationen, gefaltete Welten. Sys­
tematisierende Überlegungen zur medienspezifischen Gestaltung von dreiteiligen 
Klappbildern.« In: Ders. und David Ganz (Hrsg.): Klappeffekte. Faltbare Bildträger 
in der Vormoderne. Berlin 2016, S. 13–53.

Ryan, Marie-Laure: Narrative as Virtual Reality. Immersion and Interactivity in Litera­
ture and Electronic Media. Baltimore/London 2003.

Schröter, Jens: »Das ur-intermediale Netzwerk und die (Neu-)Erfindung des Mediums 
im (digitalen) Modernismus. Ein Versuch.« In: Joachim Paech und Jens Schröter 
(Hrsg.): Intermedialität Analog/Digital: Theorien — Methoden — Analysen. Mün­
chen 2008, S. 579–601.

Manuel van der Veen

336

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprenger, Florian: Epistemologien des Umgebens. Zur Geschichte, Ökologie und Biopoli­
tik künstlicher environments. Bielefeld 2019.

Stewart, Garrett: Transmedium. Conceptualism 2.0 and the New Object Art. Chicago, IL 
2017.

Stoichiţă, Victor I.: Das selbstbewusste Bild. Vom Ursprung der Metamalerei. München 
1998.

Thürlemann, Felix: Mehr als ein Bild. Für eine Kunstgeschichte des Hyperimage. 
München/Paderborn 2013.

van der Veen, Manuel: »Immersive Images. About the Partition and the Participation of 
Cutouts.« In: Carte Semiotiche 7 (2021), S. 79–93, http://www.lacasausher.it/index.p
hp/carte-semiotiche-annali-7/ (Zugriffsdatum 31.10.2021).

van der Veen, Manuel: »Von der Atelierwand zum digitalen Pinboard. Operationen der 
Selbstverortung und der kollektiven Praxis.« In: Nadia Bader, Stefanie Johns und 
Lennart Krauß (Hrsg.): How to Arts Education Research? Wissenspraxen zwischen 
Kunst und Bildung. München 2023.

Verhoeff, Nanna: Mobile Screens. The Visual Regime of Navigation. Amsterdam 2012, 
http://www.oapen.org/search?identifier=413033;keyword=mobile%20screens 
(Zugriffsdatum 31.10.2021).

Vischer, Bodo: Der Klang der Zeit. Trompe-l'oeil air de cour von Jean-François de le 
Motte. Petersberg 2014.

Wiesing, Lambert: Artifizielle Präsenz. Frankfurt a. M. 2018.

Mediales Ineinander

337

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.lacasausher.it/index.php/carte-semiotiche-annali-7
http://www.oapen.org/search?identifier=413033;keyword=mobile%20screens
https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.lacasausher.it/index.php/carte-semiotiche-annali-7
http://www.oapen.org/search?identifier=413033;keyword=mobile%20screens


https://doi.org/10.5771/9783748962380-313 - am 20.01.2026, 08:17:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

