Vorwort

»Kurt Hiibner«, schrieb Dieter Borchmeyer einmal iiber seinen
Freund, »ist 1921 in Prag geboren, und selten ist ein Philosoph derart
durch die Stdtte seiner Geburt — durch die einzigartige intellektuelle
und ésthetische Vielfalt dieser Stadt am Beginn des vorigen Jahrhun-
derts — geprigt worden wie er.« Der Philosoph gilt ihm als »einer der
letzten Universalisten der Philosophie und Wissenschaftstheorie, der
mit gleicher Kompetenz iiber Natur- und Kunstwissenschaften, Ein-
stein wie Goethe, das mosaische Gesetz wie die Genom-Entzifferung
zu urteilen vermag« (DIE ZEIT 46/2001). In der Tat: Die Breite und
Tiefe des Hiibnerschen CEuvres stehen relativ einzigartig da in einer
immer mehr an Spezialisierung und thematischen Verengung aus-
gerichteten Philosophie, und Kurt Hiibner selbst gilt daher (zu Recht)
als einer der renommiertesten deutschen Philosophen der Gegenwart —
nicht nur national, sondern auch international. Seine Biicher wurden in
viele Sprachen tibersetzt (u.a. ins Englische, Italienische, Spanische,
Japanische und Russische) und zihlen — nicht zuletzt, weil sie weit tiber
die Philosophie als Disziplin hinaus wirkten — zu den »bedeutenden
denkerischen Entwiirfen unserer Zeit« (Joseph Kardinal Ratzinger iiber
Hiibners Hauptwerk Glaube und Denken).

Das Gesamtwerk Kurt Hiibners kreist um die Grenzen der wissen-
schaftlichen Vernunft, der in Religion, Mythos und Kunst gleichwerti-
ge Erkenntniswelten gegeniibertreten. Wie nur wenige Philosophen
der fortgeschrittenen Moderne hat er Briicken zwischen allen bedeu-
tenden Wissensbereichen geschlagen, nicht nur innerhalb der Geistes-
wissenschaft, sondern auch zwischen Philosophie und Naturwissen-
schaft, vor allem der Physik, mit der er sich viele Jahre seines Lebens
professionell beschaftigt hat. Aus diesen Studien gingen 1963 die Bei-
trige zur Philosophie der Physik hervor.

Hiibners — vor allem aufSerhalb des deutschen Sprachraums — nach
wie vor wohl einflussreichstes Buch ist die Kritik der wissenschaft-

9

24.01.2026, 02:43:03,


https://doi.org/10.5771/9783495860274-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

lichen Vernunft (1978), die in den mehr als dreiflig Jahren seit ihrer
Erstverdffentlichung immer neue Auflagen und Ubersetzungen erfah-
ren hat. Als kritische Auseinandersetzung mit der neopositivistischen
Wissenschaftstheorie und anschlussfihig an die moderne Paradigmen-
theorie miindete sie in Die Wahrheit des Mythos (1985), einen der
wesentlichsten philosophischen Beitrige zur Mythos-Forschung seit
Cassirers Philosophie der symbolischen Formen. Der Mythos ist fiir
Hiibner wie die Wissenschaft ein Erfahrungssystem, ein Mittel der
systematischen Erklirung und Ordnung der Dinge mit einer der wis-
senschaftlichen gleichwertigen Ontologie und Rationalitdt. Vor dem
Hintergrund derselben bestreitet er den Absolutheitsanspruch der wis-
senschaftlichen Vernunft. Wie diese einst angetreten ist, die Welt zu
»entzaubern, d.h. sie ihrer mythischen Qualititen zu entkleiden, so
dient Hiibner der Nachweis der Rationalitit des Mythischen dazu, die
wissenschaftliche Vernunft zu »entzaubern«, ihre vermeintliche Zu-
stindigkeit fiir alle Bereiche des Lebens in Frage zu stellen.

Die Wissenschaft, so die Grundeinsicht Hiibners, geht von onto-
logischen wie normativen Voraussetzungen aus, die sich ihrerseits
nicht wieder rational begriinden lassen, sondern in vorrationalen Vo-
raussetzungen, in einer Art historischer Faktizitit griinden, die durch
eine bestimmte »Systemmenge« beherrscht wird, deren Wandel selbst
nicht streng determinierbar ist. Hiibner betont — im Gegensatz zu He-
gel — die Kontingenz in der Geschichte. Dadurch unterscheidet er sich
radikal vom aufklirerischen Rationalismus, der die wissenschaftliche
Ontologie, insbesondere diejenige der Naturwissenschaft, fiir einen
Ausdruck absolut notwendiger Vernunfteinsichten hilt.

Von diesen Priamissen ist auch Hiibners 1991 erschienenes Buch
Das Nationale. Verdringtes, Unvermeidliches, Erstrebenswertes be-
stimmt, das sich auf das Gebiet der politischen Theorie begibt. Es steht
in der Tradition aristotelisch-politischen Denkens, das anstelle einer
abstrakten Staats-Metaphysik von den konkreten Lebenszusammen-
hingen der Menschen ausgeht, dem Faktum einer historisch gewach-
senen Kulturgemeinschaft, die sich im Identititsbewusstsein einer
Nation manifestiert (zu welchem sich auch — im Sinne einer Supra-
nationalidee — die europdische Volkergemeinschaft heranbilden kann).

Es folgte 1994 Die zweite Schopfung, eine Philosophie der bilden-
den Kunst und Musik, die sich gegen die Theorie des ésthetischen
Scheins sowie gegen die nach der Beweisfiihrung Hiibners falsche Al-
ternative der Nachahmungs- und Ausdrucksasthetik richtet. Kunst ist

10

24.01.2026, 02:43:03,


https://doi.org/10.5771/9783495860274-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

fiir Hitbner vielmehr »Ubertritt in eine andere, fiir sich bestehende
Welt- und Wirklichkeitsdimension«, die nur in der Kunst selbst er-
scheint, nicht aus der vorkiinstlerischen Realitit ableitbar ist.

Das Opus magnum Glaube und Denken (2001) rundet Hiibners
Lebenswerk mit einer wissenschaftstheoretischen Begriindung des jii-
disch-christlichen Offenbarungsglaubens ab, die den Rahmen der tra-
ditionellen Metaphysik radikal sprengt. Religiose Offenbarung und
wissenschaftliche Vernunft werden von Hiibner zwei verschiedenen,
erkenntnistheoretisch gleichberechtigten »Dimensionen der Wirklich-
keit« zugeordnet. Die Kategorien und Strukturen des Offenbarungs-
glaubens entfaltet Hiibner von der Schopfungsidee iiber die Erbsiin-
den-, Erlésungs- und Gnadenlehre bis zum trinitarischen Gottesbegriff
und konfrontiert sie mit den Denkstrukturen der modernen Naturwis-
senschaft, insbesondere mit der physikalischen Kosmologie und der
biologischen Evolutionstheorie. Die in die christliche Glaubenswelt in-
tegrierten Denkformen des Mythos werden von Hiibner als Aus-
sagesysteme nicht weniger ernst genommen als diejenigen der Physik
und Biologie, und sie werden von ihm gegen ihre Widersacher in den
eigenen Reihen der Theologen verteidigt, die ihnen durch »Entmytho-
logisierung« den Garaus machen (wollen).

Es sind im wesentlichen diese spiten religionsphilosophischen
Uberlegungen — ihren Abschluss finden sie in den beiden letzten Bii-
chern Hiibners: Das Christentum im Wettstreit der Weltreligionen
(2003) und Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne (2006) —,
denen die vorliegende Festschrift gewidmet ist (wihrend das »frithe«
und mittlere Werk Hiibners bereits Gegenstand der 1986 von Hans
Lenk herausgegebenen Festschrift Zur Kritik der wissenschaftlichen
Rationalitidt gewesen ist). In ihnen kulminiert, tritt systematisch end-
gliltig klar hervor der Grundgedanke der Hiibnerschen Philosophie,
wonach die Wirklichkeit unendlich tief ist, nur aspekthaft erfahrbar in
ihren verschiedenen (gleichwertigen) Dimensionen, die sie — auch und
gerade — im wissenschaftlichen Zeitalter wieder als das ausweisen, was
sie fiir das philosophische Bewusstsein immer schon war: ein Geheim-
nis. Ein Geheimnis, dessen Kenntnis davor bewahrt, einer unangemes-
sen »absoluten« Wissenschaftsglaubigkeit (samt all ihrer Konsequen-
zen) zu verfallen — ein Geheimnis, dessen Sinn und Bedeutung erst in
der Transzendenz geliiftet werden wird.

Die vorliegende Festschrift Das Geheimnis der Wirklichkeit ver-
sammelt, dem Gedanken der Multidimensionalitit der Wirklichkeit

11

24.01.2026, 02:43:03,


https://doi.org/10.5771/9783495860274-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

entsprechend, Beitrige aus den verschiedensten Disziplinen und Lan-
dern. Sie versammelt aber auch Beitrige aus unterschiedlichen Gene-
rationen — nicht zuletzt, um zu dokumentieren, wie wegweisend die
Philosophie Kurt Hiibners auch fiir die Zukunft sein diirfte.

Volker Kapp
Werner Theobald

12

24.01.2026, 02:43:03,


https://doi.org/10.5771/9783495860274-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

