
Gerd Irrlitz

Moral und Methode
Die Struktur in Kants 
Moralphilosophie und 
die Diskursethik

Nomos Verlag
https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Hasso Hofmann,
Edgar Michael Wenz und Dietmar Willoweit

Mitbegründet von Ulrich Weber

Heft 16

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerd Irrlitz

Moral und Methode

Die Struktur in Kants Moralphilosophie 
und die Diskursethik

Nomos Verlagsgesellschaft
Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vortrag gehalten am 29. November 1990

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Irrlitz, Gerd:
Moral und Methode: Die Struktur in Kants Moralphilosophie und die Diskursethik / 
Gerd Irrlitz. - 1. Aufl. - Baden-Baden: Nomos Verl.-Ges., 1994

(Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie; H. 16) 
ISBN 3-7890-3193-3

NE: GT

1. Auflage 1994
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 1994. Printed in Germany. Alle 
Rechte, auch die des Nachdrucks von Auszügen, der photomechanischen Wieder­
gabe und der Übersetzung, Vorbehalten.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial

Gerade angesichts unserer reich blühenden Dogmatik des 
positiven Rechts und im Hinblick auf eine gewisse Tendenz, 
Rechtspraxis auf Rechtstechnik zu reduzieren, ist es wichtig, ja 
notwendig, über den kleinen Kreis derjenigen hinaus, die sich 
mit Rechtsphilosophie, Normentheorie oder Rechtssoziologie 
besonders befassen, Anstöße für die Beschäftigung mit den 
Grund- und Grenzfragen des Rechts zu geben. Wenigstens ab 
und an sollte auch der vorwiegend dogmatisch arbeitende Jurist 
- Student wie Praktiker - jene heilsame Unruhe verspüren, die 
aus der Begegnung mit den Frag-Würdigkeiten der Grundlagen 
und Methoden unseres Faches entspringt. Eine lockere Folge 
von Einzelvorträgen scheint uns hierfür aus mehreren Gründen 
das geeignete Mittel. So kann auf diese Weise am ehesten ein 
lebendiger Eindruck von Reichtum, Vielfalt und Spannweite 
der nichtdogmatischen Beschäftigung mit dem Recht entste­
hen. Reichen die Grund- und Grenzprobleme unseres Faches 
doch von der alten und unabweisbar immer neu sich stellenden 
Frage der Gerechtigkeit, der Frage des Rechts als Ausdruck 
menschlichen Selbstverständnisses über die moderne Norm­
analytik bis zur Bedeutung der sozialen Verhältnisse für Ent­
stehung, Anwendung und Wirksamkeit der Gesetze wie für die 
Bildung von Rechtsbewußtsein.

Durch die Veröffentlichung dieser an der Universität Würz­
burg gehaltenen Vorträge möchten die Herausgeber darüber 
hinaus Texte zur Verfügung stellen, die über bestimmte 
Aspekte überschaubare Zugänge zur Theorie eröffnen, aber 
auch als Arbeitsmittel in Seminaren und Übungen dienen kön­
nen.

Würzburg, im Juli 1984
Hasso Hofmann Ulrich Weber Edgar Michael Wenz

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moral und Methode

Die Struktur in Kants Moralphilosophie und die Diskursethik

I.

In der Moralphilosophie der letzten beiden Jahrzehnte ent­
stand ein zweiter Neukantianismus. Natürlich nicht im Sinne 
des originären und naiven Neukantianismus, zum historischen 
Kant-Text zurückzukehren, wie es Otto Liebmanns »Kant und 
die Epigonen« 1865 mit dem ceterum censeo am Ende jedes 
Kapitels »Also muß zu Kant zurückgegangen werden« in fried­
vollem Vertrauen zur philosophischen Textgeschichte als Er­
scheinungsweise einer in sich ruhenden Geistesgeschichte for­
muliert hatte. Jetzt ist mit dem Vorschlag zu einem neuen 
transzendentalen Gedankengang ein »quasi-kantscher Stand­
punkt«1 gemeint, der nicht zu Kant zurückkehrt, nur auf ihn 
zurücksieht. Das Bestreben ist, den logischen Empirismus 
durch eine Metaphysik der Sprachspiele zu unterbauen und 
dessen Rationalitätsanspruch dadurch bis zu einem Apriori der 
Kommunikationsgemeinschaft zu erhöhen. Die Verständi­
gungsakte durch Umgangs- oder formalsprachliche Zeichen 
versammeln sich im Unendlichen als Totum vollzogener Über­
einstimmung. Das Real-Unendliche wird zum logischen Prius 
erhoben. Die Metaphysik argumentierte immer so gegen den 
Empirismus. Die ideellen Wesenheiten der Metaphysik bilden 
das an den Anfang gesetzte Unendliche des Realen. Metaphy­
sik fand in der Durchführung stets zu sehr verschiedenen For­
men. Die metaphysische Tendenz der Transzendentalpragma­

1 K. O. Apel-, Tranformation der Philosophie, Bd. 2, Das Apriori der Kommunika­
tionsgemeinschaft, 1976, S. 161.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tik ergibt sich aus den Unzuträglichkeiten bei der sprachanaly­
tischen Auflösung der Sozialisierung der Individuen durch die 
Verwandlung des Subjektbegriffs in Symbolfunktionen. Wenn 
das Sein der Ontologie durch Umwandlung ins veritative Sein 
überschritten werden soll, führt der Begriff der Bedeutung aller 
Bedeutungen auf die formale Regel der Bedeutungsverknüp­
fung, d.h. ins Feld transzendentaler Metaphysik. Mit den Vor­
aussetzungen der sprachanalytischen Wende in der Philoso­
phie ergibt sich daher, daß dem Befolgen von Regeln realer 
Sprachspiele das transzendentale Sprachspiel zugrunde liegen 
müsse, das die Bedingungen der Möglichkeit von Sprachspie­
len überhaupt darstelle.2 Kant hatte gegen die sensualistische 
Abstraktionstheorie des 18. Jh. die Möglichkeit von Akten des 
Selbstbewußtseins und des Gegenstandsbewußtseins aus einer 
transzendentalen Synthesis der Apperzeption erklärt. Ebenso 
sollte der logische Empirismus heute zugestehen, sprachliche 
Regelbefolgung setze voraus, »daß so etwas wie eine intersub­
jektiv einheitliche Welt-Interpretation auf dem Wege der Zei­
chen-Interpretation muß erreicht werden können«.3 Kant hatte 
die ihm vorhergehende Metaphysik zur allgemeinen methodi­
schen Prämisse des Verständnisses von Erkenntnisleistungen 
und der Reflexionen auf die Maximen von Handlungen umge­
formt. Die Übereinstimmung aller Handelnden lag nicht mehr 
im intellectus archetypus Gottes, sondern in der transzenden­
talen Einheit des Selbstbewußtseins. Vor allem für die Besin­
nung auf moralische Akte erschien Kant das transzendentale 
Apriori einer formalen praktischen Vernunft als solcher fol­
genreich. Jedes Individuum müßte bei moralischer Reflexion 
davon ausgehen - nicht, daß im Unendlichen alle Maximen oh­
nehin übereinstimmen würden, so daß man sich gleich der 
Harmonie anbefehlen könnte. Die Voraussetzung könnte und 
müßte sein, daß jeder alle anderen als vom gleichen transzen- 

2 Ebd. S. 163.
3 Ebd. s. 160.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dentalen Prinzip ausgezeichnet achtet. Die Moralität des Men­
schen wird durch die transzendentale Letztbegründung auf be­
stimmte Aspekte konzentriert, vor allem auf die Verschrän­
kung von wechselseitiger Achtung und Selbstachtung. Sie wird 
dadurch zugleich der Rechtsbeziehung angenähert, und sie 
wird entschlossen intellektualisiert.4

Die Diskursethik führt das Programm einer sprachanalytisch 
begründeten Metaphysik, der Transzendentalpragmatik, aus. 
Sie setzt die zur Metaphysik gehörende Kritik der materialen 
Ethik fort. Das empirische Subjekt steht in der Argumenta­
tionsgemeinschaft, die Kant noch bewußtseinsphilosophisch 
als intelligible Welt gedacht hatte. Kants Formalismus wird zur 
Methodologie begründeter moralischer Urteile. Das ist der Ge­
genstand von Moralphilosophie. Die materiale Problematik ge­
hört angewandten Ethiken mit empirischen Begründungsanfor­
derungen zu.

Jürgen Habermas nennt transzendentale Argumente, etwas 
anders akzentuierend, »solche, die die Nichtverwerfbarkeit be­
stimmter Bedingungen demonstrieren«.5 Sprachanalytische 
Philosophie und spezielle Sprechakttheorie, wenn sie Moral­
theorie begründen sollen, legen den Versuch nahe, das Mo­
ral-Element von Handlungen im verständigungsorientierten 
Aspekt zu verankern und Moral primär als Sätze und zwar als 
normbezogene Aussagen zu verstehen. Moral ist »Fortsetzung 
kommunikativen Handelns mit anderen Mitteln«, als argumen­
tativer Diskurs.6 Als Diskurs könnte Moral die logische Kon­
sequenz einer praktischen Notwendigkeit, damit den Universa- 

4 Zum juristischen Aspekt in Kants Auffassung des gesetzgebenden Charakters der 
Vernunft vgl. N. Hinske, Kants Begriff der Antithetik usf., Archiv für Begriffsge­
schichte, XVI (1972); ders., Kants Rede vom Unbedingten und ihre philosophi­
schen Motive, in: Baumgartner/Jacobs, Philosophie der Subjektivität? Bd. 1, 1990. 
Zur Juridifizierung der Moral bei Kant instruktiv: A. Wildt, Autonomie und Aner­
kennung, 1982.

5 J. Habermas, Moraltheorie und kommunikatives Handeln, 1983, S. 140.
6 Ebd. S. 141.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lismus von Pflichtgesetzen wie in Kants Ethik gewinnen. »Die 
prozedurale Bestimmung des Moralischen enthält die Grund­
annahmen des Kognitivismus, Universalismus und Formalis­
mus.«7 Meine Überlegungen zur Systematik der Kantschen 
Ethik sollen den Formalismus im Begründungsversuch der 
Moraltheorie prüfen.

Eine formale Ethik zeichnet sich durch die Konzentration 
auf den unbedingten normativen Charakter der Theorie aus. 
Ein solcher Unbedingtheitsanspruch kann sonst nur durch 
transzendente oder religiöse Begründung der Moral erreicht 
werden. Die praktische Metaphysik besaß seit jeher einen ihrer 
Akzente in der Kritik am Empirismus, er heilige das Faktische 
und vermöchte es nicht durch Normen zu überschreiten. Für 
die transzendentale, wie für jede Metaphysik ergab sich die 
strenge Gegenüberstellung von geistiger Geltung und Gegebe­
nem. Das Faktische ist freilich in Wirklichkeit das reich geglie­
derte und von Tendenzgesetzen bewegte materiale Seiende.73 
Der eigentliche problematische Punkt des Formalismus in der 
Ethik besteht in der Antwort auf die Frage: Wie kann das logi­
sche Prius, das die Unendlichkeit aller praktischen Handlungs­
bedingungen fixiert, zum Realprius, nämlich zur Maxime von 
Handlungen gemacht werden? Für Kant bildete darum neben 
dem Begründungsprogramm, das die »Kritik der praktischen 
Vernunft« zusammenfaßte, die Vermittlung des Gegensatzes 
von intelligibler und erscheinender Welt das andere zentrale 
Thema seiner Moralphilosophie. Kant führt seinen transzenden­
talen Formalismus in sehr diffizilen Vermittlungsschritten 
aus und verlieh dabei materialen Faktoren wesentliche Funk­
tion. Durch sie kommt die reine praktische Vernunft erst in 
faktische Handlungen hinein. Die öppf], der Drang der Materie 

7 Ebd. S. 133.
7a Die Methode der Metaphysik, ein logisches Prius als Realprius zu setzen, bedingt 

auch die Rede von »der« Sprache, die ein Wesen in »dem« Gesamtsinn besitze. Hi­
storische Inhalte bedienen sich der Sprache (etwa von Herren und Untertanen, die 
effektivste Verständigung erfordert) oder schafft sich eine Form ihren Inhalt?

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur Form, mit dem Aristoteles gegen die platonische Hypo­
these vom pf] eivai der Materie, einem im Ideensinne Nicht­
seienden, argumentiert hatte, kehrt bei Kant in der großartigen 
Frage wieder, welches die Lust sei, die zur Pflichterfüllung an­
reize.

Vielleicht steht die Diskursethik inzwischen vor der Frage, 
wie sie die Schwierigkeit des Formalismus, die Vermittlung des 
normativen Prinzips mit den materialen Antrieben und Ten­
denzen, beheben möchte. Die empirischen moralischen Ent­
scheidungen könnten dann nicht nur als ein gegen das formale 
Prinzip Nichtseiendes angesehen werden, als das in den intui­
tiven Selbstverständlichkeiten vorgegebener lebensweltlicher 
»Kontexte« je schon Entschiedene. Der Lebensweltbegriff ge­
hört als der Klumpen Materie zum Dualismus von Norm und 
Gegebenem. Als einer »kommunikationstheoretischen Neufor­
mulierung des kategorischen Imperativs«8 werden dem erneuer­
ten Kantschen Formalismus der Diskursethik Überlegungen 
zur Vermittlung von Fakt und Geltung bei Kant selbst und 
Kants Schwierigkeiten dabei nicht unwillkommen sein.

II.

Kants Werke zeigen zwei Begründungsverfahren einer über­
individuellen als überempirischen ideellen Sphäre im Subjekt, 
die die Widersprüche des naturalistischen Subjektbegriffs be­
heben soll. Damit sind in der Durchführung drei Strukturlinien 
in Kants philosophischem Systembegriff verbunden. Die pri­
märe und für Kant entscheidende Linie kann man als die me­
taphysische bezeichnen. Sie verbindet sich aber in der Ausfüh­
rung mit einer zweiten zu einer theoretisch höchst anspruchs­
vollen Leitidee der Proportionalität von transzendentalen und 

8 W. Kuhlmann, Prinzip Verantwortung versus Diskursethik, Archivio di Filosofia, 
1987, Nr. 1-3, S. 99.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empirischen Stufungen, einem dialektischen Verhältnis- und 
Tendenzkonzept. Die andere und der ersten entgegenlaufende 
Systemlinie der Kantschen Metaphysik der Sitten möchte ich 
die phänomenologische nennen. Gewiß war die phänomenolo­
gische Begründungsweise von Kant ebenfalls innerhalb seiner 
systematischen Metaphysik gedacht und mitgeteilt worden. 
Aber der Gedanke bleibt da nicht stehen. Das phänomenologi­
sche Element führt, wenn es von der Nebensache zur Hauptsa­
che gemacht wird, aus der Metaphysik hinaus, und daß Kants 
Ethik diese produktive Differenz enthält, also Anlage und Ten­
denz zur Umbildung, das macht sie reich und interessant. Die 
Differenz zwischen metaphysischer und phänomenologischer 
Darstellung bei Kant besteht also nicht dem Kantschen Sy­
stem-Verständnis, aber der System-Sache nach.

Das generelle methodische Problem systematischer Wissen­
schaft beschreibt Kant als Kreisgang vom gegebenen Mannig­
faltigen zu abstrakten Prinzipien rationaler Ordnung und von 
diesen zurück zum empirisch Faktischen, ohne die immanente 
logische Konsequenz der Prinzipien zu verlassen. Er nennt es 
die »Gleichheit des Resultats im Ausgang von den mindesten 
Elementen bis zum Ganzen der reinen Vernunft und im Rück­
gänge vom Ganzen zu jedem Teile«.9 Kants Übereinstimmung 
mit der antisensualistischen Tradition der Metaphysik erklärt 
die Verwandtschaft der Kantschen These mit Platons Formu­
lierung des gleichen Problems am Ende des sechsten Buches 
des »Staat«.10 Das Prinzip der Transzendentalphilosophie be­
steht darin, das Verhältnis von principium und concretum, das 
in der Kreisbewegung als in eine systematische theoretische 
Struktur transformiert erscheinen soll, in zwei Schritte zu tren­
nen: eine analytische Feststellung der Prinzipien als reiner 
Verstandeskategorien oder Ideale der Vernunft und die synthe­

9 Kant, Kritik der reinen Vernunft, Akademieausgabe, Bd. III, S. 23. Die Nachweise 
zu Kant werden im folgenden nach der Akademieausgabe nur mit Band- und Sei­
tenzahl zitiert. Für die praktische Philosophie die gleiche Methode IV, 392.

10 Platon, Der Staat, 1920, S. 267 (- St. 511).

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische Vermittlung der Prinzipien mit dem, was dann zum em­
pirischen Material, dem sinnlich Mannigfaltigen, herabsinkt. 
Der erste Teilschritt gerät darum zu einer propädeutischen 
Disziplin, die vor der eigentlichen theoretischen Entwicklung 
der Inhalte liegenbleibt.

Die Vermittlung von principium und concretum der Wirk­
lichkeit im Abstraktionsprozeß der Theorie erfolgt in jeder 
Wissenschaftsperiode von der Problemlage der Wissenschaften 
her. Der charakteristische Formalismus der Systemform bei 
Kant entspricht der Gegenüberstellung von mathematisch for­
malisierenden und beschreibenden Disziplinen im 17. und 
18. Jh., der cognitio ex principiis und ex datis, wie die Meta­
physik sagte. Die Trennung schließt die Voraussetzung eines 
außerhalb des Objektgefüges gedachten, statischen intellektuel­
len Subjekts ein. Die analytische Grundlegung der transzenden­
talen Einheit des Selbstbewußtseins - oder der idealen Kom­
munikationsgemeinschaft aller Diskursteilnehmer - könnte 
nach Kants Verständnis eigentlich nicht als Moralphilosophie 
(gegenüber speziellen Ethiken) bezeichnet werden, da sie 
nur den propädeutischen »Traktat über die Methode« darstellt, 
wie Kant von seinen »Kritiken« sagt." Die Leistung der Philo­
sophie bestünde gerade in der schrittweisen Vermittlung der 
abstrakten Regel mit den konkreten moralischen Verhaltens­
ebenen. Der stufenweise Übergang von den formalen Prinzipien 
zu den Schichten der realen Vorgänge bildet für Kant das me­
thodische Problem und nach der Grundlegung die theoretische 
Leistung von Philosophie. Kants System erhält dadurch die 
charakteristische applizierend-deduktive Form. Sie ist mit dem 
Ausdruck metaphysische Darstellungsweise gemeint. Die Prin­
zipien reiner Vernunft übernehmen die Funktion erster Seins- 
prinzipien in praktischer Hinsicht, wenn sie auch nicht mehr 
als Realgründe gefaßt werden. Die spröde Entgegensetzung 
von rationaler Ordnung und materialer Individuation gewinnt 

11 III, 15, 25.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Kants Ethik die metaphysische Polarisierung von vollkom­
menem und unvollkommenem Seienden zurück. Sie kehrt in der 
Scheidung philosophischer Ethik von der angewandten Moral 
in gegenwärtigen Theorien wieder. Die Transformation der em­
pirischen Unmittelbarkeit zur Struktur wird von der Kantschen 
Philosophie in der viele Unzuträglichkeiten einschließenden 
Form eines Herabsteigens von reiner Prinzipienwissenschaft 
zum strukturleeren Empirischen gesehen und behandelt. Auf 
die propädeutische Analyse der formalen Bedingungen aller 
formalisierbaren Gesetzeswissenschaften, als eigentlichen 
Wissenschaften, weiter zu uneigentlichen Disziplinen, der hi- 
storia naturalis, wie das 17. Jh. sagte, und schließlich zu einfa­
cher Bezeichnung von Fakten, die begegnen. (Schema 1) Diese 
Theoriestruktur ergibt sich aus dem Formalismus der Trans­
zendentalphilosophie. Es fragt sich, ob die Ersetzung des 
transzendentalen Subjekts und des sog. Bewußtseinsparadig­
mas durch eine Transzendentalpragmatik von Sprechakten die 
beträchtlichen Unzuträglichkeiten des beibehaltenen Formalis­
mus in der Ethik vermeiden kann.

Kant geht von dem Grundsatz des Rationalismus aus, wir 
könnten vollständig nur erkennen, was unser Verstand nach 
evidenten Verfahren selbst erzeugt hat. Er gewinnt aus der lo­
gischen Notwendigkeit einen ideellen Raum der Symmetrie al­
ler theoretischen Sätze und aller Handlungen. Diese Synthesis 
apriori bildet den Inhalt des transzendentalen oder intelligiblen 
Subjekts. Der kategorische Imperativ spricht nur - in juridifi- 
zierter Form - diese Vernunftidentität aller Individuen aus: 
Handle so, daß die Maxime Deines Willens jederzeit zugleich 
als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.12 
Die Idee solcher Symmetrie oder Übereinstimmung bildet die 
intelligible oder moralische Welt, »ein corpus mysticum der 
vernünftigen Wesen, so fern deren freie Willkür unter morali-

12 v, 30.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schema 1

Metaphysische Systematik

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Gesetzen sowohl mit sich selbst, als mit jedes anderen 
Freiheit durchgängige systematische Einheit an sich hat«.13

Unbedingte Geltung, Formalismus und Intellektualisierung 
des analytischen Moralprinzips bedingen einander. Die Dis­
kursethik übernimmt diese Trinität ethischer Propädeutik als 
Formalwissenschaft. Sie überträgt die Idee der intelligiblen 
moralischen Welt, die dem sittlichen Gesetz der Übereinstim­
mung von individueller Maxime und allgemeinem Gesetz ganz 
entspräche, auf die Voraussetzung sprachlicher Kommunika­
tion, die sogleich, da von bestimmtem qualifizierten Sprach­
spiel in wissenschaftlicher Expertenkultur ausgegangen wird, 
als Argumentation beim Problem- oder Konfliktlosen er­
scheint. Moral-Kern ist der Wille zur richtigen Problemlösung 
mit Hilfe begründeter Behauptungen. Da diese unhintergeh­
bare Bedingung eines wissenschaftlichen Diskurses ein­
schließt, daß alle Teilnehmer gleiches Recht zur kritischen 
Teilnahme und gleichen Anspruch auf Berücksichtigung besit­
zen, wird gefolgert, daß bereits in der reinen Möglichkeit 
sprachlicher Verständigung ein moralisches Postulat enthalten 
sei: das der wechselseitigen Anerkennung als Diskursteilneh­
mer. Kants Formalismus ist bewahrt. Moralische Wechselbe­
ziehung wird an die Möglichkeit intelligenter Argumentation 
gebunden. Die Frage liegt nahe, ob für die Grundlegung der 
Ethik nicht umgekehrt auf die moralischen Voraussetzungen 
gesehen werden könnte, die neben anderen auch sprachliche 
kommunikative Leistungen hervorbringen und die reine Mög­
lichkeit in der Geschichte der Sprachentstehung hervorge­
bracht haben.

Kants Schwierigkeit, vom intelligiblen Subjekt mit deduzie­
render Notwendigkeit zum realen Individuum zu gelangen, 
stellt sich wieder ein, wenn die Diskursethik durchgeführt wer­
den soll. Ihre formale Voraussetzung besteht im Prinzip be­
gründeter Aussagen, wenn sprachliche Kommunikation ge- 
13 III. 525.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dacht werden soll. Unmittelbar tritt hier nur ein schmaler Streif 
moralischen Gehalts der zwischenmenschlichen Bezüge ins 
Licht. Alles käme auf die Zusatzannahmen an, die vom forma­
len zum materialen Bereich führen könnten. Hier würden die 
gleichen Probleme auftreten, die Kant zu seiner außerordentli­
chen Verlagerung der Theoriestruktur von der transzendenta­
len Grundlegung weg veranlaßte. Der Diskursethik öffneten 
sich dabei die gleichen Möglichkeiten, den abstrakten Forma­
lismus zu überschreiten.

III.

Der interessanteste Gesichtspunkt an der metaphysischen 
Systemstruktur der Kantschen Ethik ist deren Durchführung 
als Vermittlung disparater Elemente. Nicht mehr die Begrün- 
düng eines formalen Prinzips, sondern dessen Übergang zu In^ miomj 
halt und Anwendung rückt in den Mittelpunkt. Kant entfaltet 
die metaphysische Darstellungsweise zu einem Proportionali­
tätsgefüge (Schema 2). Etwas vom ästhetischen Pantheismus 
Shaftesburys mit dem Harmonie- und Schönheitsbezug aus der 
platonischen Tradition kehrt hier wieder. Kant hatte es schon 
im frühen Aufsatz über das Schöne und Erhabene aus den 60er
Jahren im Moralprinzip von der Schönheit und Würde der 
menschlichen Natur gestreift.14 Shaftesburys Ethik der Ent­
sprechung von innerer Harmonie und äußerer Ordnung wird 
im System der kritischen Metaphysik ersetzt durch eine minu­
tiös und mit pietistischer Gewissenhaftigkeit abzirkelnde Ver­
mittlung von Menschheitspflicht, moralischem Gefühl für Ver­
pflichtung unter Gebote, empirisch-alltäglichen Pflichten und 
den »lastergebärenden Neigungen«. Der vertikalen Struktur der 
Metaphysik der Sitten tritt jetzt eine horizontale Bewegung ent­
gegen.

14 11,227.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schema 2

Kants Ethik ist darum auch auf viele Werke verteilt. In der 
»Kritik der praktischen Vernunft«, die nur den Traktat über die 
Methode enthält und eigentlich in unendlicher Zukunft spielt, 
also tendenziell gilt, findet sie sich noch nicht. In der »morali­
schen Anthropologie« findet sie sich nicht mehr, da Anthro­
pologie wie empirische Psychologie, Ethnologie, Kulturge­
schichte nur das begriffslose Mannigfaltige des empirischen 
Subjekts beschreibt.

In der Einleitung zur »Metaphysik der Sitten« behandelt 
Kant die Beziehung von transzendentaler Prinzipienlehre (ein 
Programm zur »Letztbegründung«) und empirischem Verhalten 
im Systemgefüge. Die moralische Anthropologie bildet da »das 
Gegenstück einer Metaphysik der Sitten als das andere Glied 
der Einteilung der praktischen Philosophie«.15 Die Spannung 
des unaufhebbaren Gegensatzes von formalem Prinzip und all­
täglichen Motivationen hebt Kant stets als Bauprinzip seines 
Systems hervor. Kant vermeidet die Substantialisierung des 
Materialen zu einer scheinbar einheitlichen »Lebenswelt«.
Zwischen den Extremen von scientia pura und scientia appli- 
cata befindet sich die »Metaphysik der Sitten« in der Mitte. Sie 
bietet in der Tugendlehre nur einen knappen Kanon aller 
Pflichten der Person gegen sich und gegen andere. Kant über­
nimmt diesen Teil formell aus der Schulmetaphysik, indem er 

15 VI, 217.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moraltheorie als Pflichtenlehre ausführt. Dem reichen Inhalt 
nach wird die moralische Person aus dem widerspruchsvollen 
Prozeß aufgebaut, den die Vermittlung von empirischen Moti­
ven (bei Kant primär die egoistischen Neigungen) mit überin­
dividuellen sozialen Bezügen und Handlungsebenen bis hin 
zum kulturellen Raum als intelligiblem Reich darstellt.

Kants Ethik findet jetzt ihren Schwerpunkt nicht im forma­
len Begründungsprogramm, sondern in der Beziehung zwi­
schen einander entgegenstehenden Gliedern. Die herzustel­
lende Entsprechung von Pflichtregel und Neigung wird aus­
drücklich als theoretisches Problem bezeichnet. Vom intelli­
giblen Subjekt herkommend rückt Kant die Vermittlungsebene 
zwischen diesem und dem alltagspraktisch gegebenen Indivi­
duum in den Mittelpunkt. Mit dem zentralen Gedanken des 
Gegensatzes, der Kants ganze Ethik prägt und zur kunstvollen 
metaphysischen Architektonik bereits den Realismus der eng­
lischen Literatur des 19. Jh. anklingen läßt, ist bei Kant die 
Vermittlung der stets als Widerspruch gedachten Struktur das 
andere wiederkehrende Thema. Kants feststehende These dazu 
lautet: Wenn zwei einander grundsätzlich widersprechende 
Elemente aufeinander treffen und miteinander vermittelt wer­
den sollen, so muß ein Drittes als verbindendes und zündendes 
Agens hinzutreten. In der »Kritik der reinen Vernunft« über­
nimmt die produktive Einbildungskraft, die die sinnlich-un­
sinnlichen Schemata der Gegenstände bildet, die von der Seite 
des Verstandes her die Begriffe sind, diese Funktion. Damit 
Verstand und Sinnlichkeit, die beiden Stämme der Erkenntnis, 
zusammenkommen können, muß eine Kraft hinzutreten, die 
der Begründer der transzendentalen Methode so einführte: 
»Die vermittelnde Vorstellung muß einerseits intellektuell, an­
dererseits sinnlich sein. Eine solche ist das transzendentale 
Schema. . . . Dieser Schematismus unseres Verstandes in An­
sehung der Erscheinungen und ihrer bloßen Form ist eine ver­
borgene Kunst in den Tiefen der menschlichen Seele, deren 
wahre Handgriffe wir der Natur schwerlich jemals abraten und 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie unverdeckt vor Augen legen werden«.16 Ein materiales 
Prinzip tritt zur metaphysischen Linie im transzendentalen Sy­
stembau hinzu oder ihr vielmehr entgegen.

In seiner praktischen Philosophie führt Kant den Begriff ei­
nes Gefühls ein, das kein Gefühl im unmittelbaren Sinne ist, 
um das Pflichtgesetz mit der widerstrebenden Neigung zu ver­
binden. Es ist das Gefühl der Achtung - nicht für den anderen 
Menschen - fürs Pflichtgesetz. Das empirische Respekt-Be­
wußtsein für das Wechselverhältnis von Annäherung und Di­
stanz ist damit nicht zu verwechseln. Das »moralische Gefühl« 
(gegenüber dem empirisch bezogenen »pathologischen«) ist 
ein Potentielles in uns, eine Empfänglichkeit des Gemüts für 
die Nötigung von Pflicht. Es ist die Form des Gefühls, noch 
vor den empirischen Inhalten, um jedoch von der intelligiblen 
Form der Formen fortzukommen.

Kant läßt der metaphysischen Deduktion ein materiales 
Prinzip entgegenlaufen. Die transzendentale Form kann nicht 
zum empirischen Inhalt gelangen, wenn dieser nicht aus sich 
mit erzeugender eigener Kraft zur Form drängt. Die »Metaphy­
sik der Sitten« unterscheidet darum von der habituellen Be­
gierde die »intellektuelle Lust«, »die wir die sinnenfreie Nei­
gung (propensio intellectualis) nennen könnten«.17 Die Rela­
tivierung des ganzen Formalismus der Transzendentalphiloso­
phie bei deren Durchführung bildet den eigentlichen theore­
tischen Reiz jenes charaktervollen Entwurfs in der Philoso- 
sophiegeschichte.

Mit dem sich öffnenden materialen Prinzip einer sittlichen 
Potenz tritt bei Kant etwas Leibnizsches ein, die dunkel ah­
nende Monade. Sie träumt und was sie träumt, ist ihr Erwa­
chen. Nur kommt Kant auf das noch dunkle Bewußtsein von 
oben her wie auf einen Zauberring, der alles Getrennte vereini­
gen läßt. Wie in der »Kritik der reinen Vernunft« die produk­

16 III, 134. 136.
17 VI, 213.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive Einbildungskraft, so übernimmt in der zweiten »Kritik« die 
»durch Erfahrung vermittelte Urteilskraft« den Übergang der 
Gewissenspflichten zum »Lebenswandel in concreto«.18 Die 
»Anthropologie« entwickelt dann, wie schon die »Kritik der 
Urteilskraft« unter den konkreten Lust- und Unlustgefühlen 
den kulturellen Geschmack, auch genauen Kunstgeschmack als 
Tendenz zur Beförderung der Moralität, geradezu ist »Ge­
schmack Moralität in der äußeren Erscheinung«.19 Kants Vor­
lesungen zeigen zum theoretischen Postulat der Urteilskraft die 
des geistvollen Autors selbst, über Moral mit Geschmack zu 
sprechen. Einseitigen Purismus nennt er »verzerrte Gestalten 
und zur Tugend nicht einladend«. Die »anthropologische Di­
daktik« bestimmt die Moralität als Vermittlung von physi­
schem und moralischem höchsten Gut, »Neigung zum Wohlle­
ben und Tugend« als den produktiven Widerspruch, dessen Ex­
treme »im Kampfe miteinander zusammenstoßend den ganzen 
Zweck des . . . wohlgearteten Menschen ausmachen«. Das mo­
ralische Wissen erkennt»die Elemente und die Proportion ihrer 
Verbindung, die, miteinander vereinigt, den Genuß einer gesit­
teten Glückseligkeit verschaffen können«.20

Mit dem Schritt von der abstrakten Begründung zur wirkli­
chen Durchführung erweitert sich der ethische Formalismus zu 
einem Gefüge von Beziehungen. Das moralische Verhalten er­
scheint als eine Bewegung, fast als ein dauerndes Fließen zwi­
schen einander entgegenstehenden Polen. Eine wie ein sittli­
cher Geschmack regulierende Urteilskraft bildet in immer ver­
schiedenen Situationen unablässig neue Vermittlungen in der 
weiten Spanne zwischen universellem Gesetz und partikularem 
Interesse. Kant faßt den Verhältnischarakter von Moral aber 
als Ausmittlung getrennter Vermögen. Die methodische Struk­
tur erscheint jetzt als eine unterschiedliche Faktoren propor­

18 IV, 389.
19 VII, 244.
20 VII, 277.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionierende Darstellungsweise. Es fehlt die Genese des Fakto­
rengefüges.

IV.

Die Auflösung aller Unzuträglichkeiten der Begründungs­
form und der Durchführung der metaphysischen Systemlinie 
bringt die zweite Darstellungsweise des Systems, die gene­
tisch-phänomenologische. Sie geht von den elementaren all­
tagspraktischen Handlungen der Individuen als unmittelbaren 
Phänomenen in immanentem Prozeß, durch natürliche Stufen, 
wie Kant sagt, zu immer umfassenderen Vermittlungen bis zum 
transzendentalen Gesetz als Tendenz fort (Schema 3). Das au­
ßerordentliche Werk Kants, das die Begründungsformen der 
drei Kritiken und auch den Übergang von den Grundsätzen des 
reinen Verstandes auf die Naturwissenschaften in den »Meta­
physischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft« umkehrt 
und die einzig konsequente Methode einführt, ist die »Grund­
legung zur Metaphysik der Sitten«. Die »Prolegomena« wären 
ihm analog, da sie auch von den gegebenen Wissenschaften 
Mathematik und Naturwissenschaft zur Metaphysik und von 
ihr zur Kritik der reinen Vernunft gelangen. Doch wird hier nur 
das phänomenologische Problem berührt. Der wirklich geneti­
sche Gegenweg, der in die »Kritik der reinen Vernunft« hinein­
gelesen werden müßte, ginge von der empirischen zur wissen­
schaftlichen geometrischen und arithmetischen Anschauung, 
zum Schematismus der produktiven Einbildungskraft und wei­
ter zur logischen Strukturierung. Diesen Weg deuten die »Pro­
legomena« nicht einmal an. Die Methode der »Grundlegung 
der Metaphysik der Sitten« steht allein in Kants Werken, ein 
Vorläufer des Fichteschen »Grundriß des Eigentümlichen der 
Wissenschaftslehre« und der folgenden Entfaltung dieser 
Denkweise bis zu Hegels »Phänomenologie«.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schema 3

Genet, lac h-phMno«eno|ofzl«chc Systematik

"durch die natllrlichen Stufen fortschreiten"(IV,412)

Kant geht von der alltagspraktischen Handlung des unver­
mittelten Individuums aus. Das Subjekt auf der Stufe des empi­
rischen, alltagspraktischen Verhaltens lebt in sich zerrissen. 
Um der Zersetzung durch eine »natürliche Dialektik«, einer 
Entzweiung von Unmittelbarkeit des Erlebens und kulturellem 
Horizont, zu entgehen, wird es zu einer Synthese getrieben: der 
populären moralphilosophischen Reflexion, wie Kant die sen­
sualistischen Theorien nennt. Im Horizont der unvermittelten 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Individualität erscheinen überempirische Zusammenhänge als 
transzendente, unbegreifliche Faktoren. Das Individuum gerät 
»in ein Chaos von Ungewißheit, Dunkelheit und Unbestand«, 
so daß es dem Willen unmöglich ist, »sich einen bestimmten 
Begriff von dem zu machen, was er hier eigentlich wolle«.21 
Die philosophische Reflexion auf der Grundlage des naturali­
stischen Subjektbegriffs, der Eudämonismus, bleibt nach Kant 
in den Widersprüchen von Beispielen für gute und schlechte 
Triebhandlungen je nach stärkerer oder schwächerer Einwir­
kung eines überindividuellen kulturellen Bezugsfelds stecken. 
Der Übergang von der Entzweiung zweiter Potenz auf dieser 
Stufe zur Metaphysik der Sitten verfolgt das Entstehen des 
praktischen Vernunftvermögens bis dahin, »wo aus ihm der Be­
griff der Pflicht entspringt«.22

Hier wird das Problem bezeichnet, daß die Ethik den Ding­
fetisch über dem Pflichtbegriff auflösen und die Genese von 
Normen dartun müßte. Diese Entstehung gerät dann nicht zur 
formellen soziologischen Beschreibung von Normen als Ord­
nungsfaktoren sozialer Handlungen, was die Funktion mit der 
Genese verwechseln würde, sondern zeigt die Genese als Entla­
stung und Bewegungsform von Widersprüchen im Subjekt. Der 
dritte Schritt zur Metaphysik entwickelt den Begriff überindivi­
dueller Handlungszwecke, eben den der Norm und damit die 
Pflicht als eigentümliche moralische Ebene der Autonomie. 
Kant führt dafür drei Handlungsebenen ein: technisch-prakti­
sche Regeln des theoretischen Verstandes, Maximen der Klug­
heit als die Innenseite der nach außen gewandten gegenständli­
chen Handlung und schließlich die Gesetze der Sittlichkeit. 
Der soziale und tendenzielle Charakter der moralischen Nor­
men wird als eine Erhebung des unvermittelten Individuums in 
den Raum überindividueller Strukturen gefaßt.

21 IV, 404.
22 IV, 412.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jede der beiden Darstellungsweisen in Kants Ethik (die er­
ste entfaltet sich zu zwei Strukturlinien) besitzt einen inneren 
Widerspruch. Die metaphysische bedarf des ästhetisch-morali­
schen Achtungsgefühls fürs Sittengesetz, das den Demonstra­
tionsgang sprengt. Das Außerordentliche an diesem Begriff be­
steht in der Einführung eines sinnlich-geistigen Doppelwe­
sens. Die Trennung von sinnlicher und intelligibler Welt wird 
also mit der Annahme eines materialen Prinzips einge­
schränkt, das als materiales gleichsam ein Minimum an Mate­
rialität und ein Maximum an Idealität besitzt; in der cusa- 
nisch-leibnizschen Tradition gesprochen, ein unendlich klei­
nes Ideelles, das schon materiale Triebfeder ist und das 
kleinstmögliche Materiale, so daß die coincidentia opposito- 
rum möglich wird. Die proportionierende Linie sucht eine Ver­
mittlung von Faktoren darzutun, ohne deren Zugehörigkeit zu 
verschiedenen Welten aufzuheben. Das Produktive dieses Wi­
derspruchs besteht darin, daß alles Statische, Substanzhafte an 
der Moral in Relationen überführt wird. Im metaphysischen 
Gang blieb der spekulative Block intelligible Welt bestehen und 
hielt das große Prinzip des Achtungsbewußtseins als eines ge­
gen das Gesetz, nicht gegen Menschen, fest. So ist das produk­
tiv Bewegte des Proportionalitätsprinzips von der nicht gene­
tisch entwickelten Faktorenansammlung behindert.

Die phänomenologische Darstellung setzt wirklich an, den 
mit der Metaphysik verbundenen Formalismus zu überschrei­
ten. Die »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« geht von 
verschiedenen sozialen Handlungsebenen aus (gegenständlich­
praktische Zwecke), geht zur ideellen Person der Akte fort 
(Reflexion der Sozialisierung) und bestimmt schließlich die 
moralische Ebene: sich als Glied der Menschheit erkennen. 
Moral wird auf Gattungsbewußtsein konzentriert. Mit der Ent­
faltung der modernen Zivilisation wird das zunehmend aktuell. 
Die kulturelle Problematik dieser Tendenz bildet eine der In­
tentionen der Diskursethik. Kant faßt die Menschheit aber als 
synthetisches Urteil a priori, und er nennt das Wesen der Frei­

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit unerkennbar. Wir begreifen nicht mehr als die Unbegreif­
lichkeit des Freiheitsbegriffs.

Der genetische Gang von den elementaren Verhaltens- und 
Sozialisierungsformen her könnte Freiheit allerdings erklä­
ren.23 Denn den Anfang bilden in Kants genetischer Darstel­
lung die Widersprüche der sozialen Kooperation und der 
Selbstfindung des ganzen tätigen und wünschenden Subjekts, 
nicht nur des geistigen oder des redenden. Solange das morali­
sche Nachdenken in die Unmittelbarkeit der lebensweltlichen 
Verhaltensweisen verstrickt bleibt, steht es im »Chaos von Un­
gewißheit, Dunkelheit und Unbestand«. In einer »natürlichen 
Dialektik« wirft sich der Mensch zwischen dem Allgemeinen, 
dem Pflichtgesetz, und seinen besonderen Interessen hin und 
her. Um aus den Widersprüchen der alltäglichen Existenz her­
auszutreten, wird »die gemeine Menschenvernunft. . . ange­
trieben, aus ihrem Kreis zu gehen und einen Schritt ins Feld 
einer praktischen Philosophie zu tun«.24 Von diesem Aus­
blick her öffnen sich mehrere Wege zur Bestimmung von Frei­
heit in der spezifischen moralischen Verhaltensebene. Kant 
beschreitet entschieden den intellektualistischen, weil er 
meint, nur auf diese Weise ein universelles und zugleich strikt 
normatives Moralprinzip gewinnen zu können. Er bleibt dafür 
in der Tradition der Metaphysik, daß das Allgemeine Geist sei, 
der individuelle Geist aber in einer ursprünglichen geistigen 
Einheit wurzele. Gegenüber dieser Tradition sucht Kant aller­
dings einen neuen Weg. Er will das allgemein Verbindende 
wohl allein im Geistigen verankern, aber es soll keine transzen­
dente, sondern eine die individuellen Denkakte prägende logi­
sche Gesetzlichkeit sein. In ihr konzentriert Kant dann die mo­
ralische Verhaltensebene.

23 Zu den Widersprüchen im Schlußteil der »Grundlegung« s. D. Heinrich, Die De­
duktion des Sittengesetzes. Über die Gründe der Dunkelheit des letzten Abschnitts 
in Kants »Grundlegung zu Metaphysik der Sitten«, in: A. Schwan, Denken im 
Schatten des Nihilismus, Weischedel-Festschrift, 1975.

24 IV, 405.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die metaphysische Tradition dachte immer von der Voraus­
setzung einer ursprünglichen Entsprechung oder Symmetrie al­
ler geistigen Akte her. Sie entwickelte nicht diese Einheit der 
intellektuellen Verständigung aus realen moralischen Verhal­
tensweisen, sondern suchte das Materiale aus der logischen 
Operation abzuleiten. Die Diskursethik erneuert dieses Verfah­
ren mit sprachanalytischen Voraussetzungen.243

Kant hat den spezifischen argumentativen Diskurs für »die 
Klasse der Denker« genau bezeichnet, jedoch nicht aus ihm un­
mittelbar zu weitgreifende Folgerungen hergeleitet. Die »an­
thropologische Didaktik« endet mit den »unwandelbaren Ge­
boten«: »1) Selbst denken. 2) Sich (in der Mitteilung mit Men­
schen) in die Stelle jedes Anderen zu denken. 3) Jederzeit mit 
sich selbst einstimmig zu denken«.25 Die für den konsequent 
argumentativen Diskurs gedachten Kriterien von propositiona- 
ler Wahrheit, normativer Richtigkeit und expressiver Wahrhaf­
tigkeit finden sich hier bereits durch ein moralisches Trivium 
von Intellektualität ergänzt.

Der konsequentere Gang der genetisch-phänomenologi­
schen Darstellungsweise Kants hätte von den Widersprüchen 
der empirischen Existenz her zur Erzeugung der ideellen Exi­
stenz den Individuums vorangehen können. Ich weiß, daß ich 
Bild im Anderen bin, er Bild in mir. Es ist der geistige Vollzug 
des sozialisierenden Aktes. Daraus entstehen materiale Prinzi­
pien wie Verantwortung, Gewissen und also zwanglos auch das 
»moralische Gefühl«, die »intellektuelle Lust«, moralisch zu 
sein. Kant führt seinen außerordentlichen Begriff der sinnlich­
ideellen Neigung - die Überschreitung des Naturalismus noch 
ohne transzendental-idealistische Konstruktion - aber nicht 
genetisch von unten, sondern vom transzendentalen Selbstbe-

24aVgl. dagegen die genetisch-kulturgeschichtliche Entwicklung der Sprache bereits 
in Hegels »Phänomenologie« im Zusammenhang von Zerrissenheit und Bildung 
(WW. II, 1841, S. 370 ff).

25 VII, 228.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtsein her von oben als Hilfsbegriff ein. Darum geht er auch 
nicht von diesem geistigen moralischen »Gefühl« zu Moral­
grundsätzen als expliziten rationalen Sätzen fort, sondern 
schlägt einen dem theoretischen Verstand der naturwissen­
schaftlichen und juristischen Verfahren entsprechenden weiten 
Weg ein. Kants Methode und das Verfahren der Diskursethik 
stimmen hier überein. Apels Unterscheidung beider vermag 
ich im Begründungsverfahren selbst nicht so unbedingt zu er­
kennen. Kant begründet das Sittengesetz im guten Willen und 
Gewissen des Einzelnen, indem er das Gewissen mathema­
tisch und juristisch formiert. Den Mechanismus der Vermitt­
lung zwischen formalem Prinzip und materialen speziellen 
Normen sehe ich darum von der Diskursethik nicht besser als 
durch Kant selbst in Bewegung gesetzt.26

Das Gewissen wurzelt für Kants metaphysischen Demon­
strationsgang in der transzendentalen Apperzeption als in ei­
nem überindividuellen Vermögen. Da Kant unbedingt von 
Handlung und nicht, wie Hegel, vom Geist ausgeht, muß er 
sich, um zu überindividuellen Prozeduren zu gelangen, auf den 
Punkt im Handlungsgefüge konzentrieren, der dem das Inter­
esse auslösenden Ziel oder Objekt des Aktes am entferntesten 
steht. Nur hier sind die Formalisierungen vorzunehmen, die 
die angestrebte Universalität durch eine theoretische, logische 
Konsequenz und praktische Notwendigkeit erreichen lassen. 
Kant isoliert darum die ideelle Phase im Handlungsablauf und 
extrapoliert in einem an den mathematischen Naturwissen­
schaften orientierten Verfahren aus dem ideellen Kern in der 
teleologischen Struktur der Handlungsdetermination den Be­
griff eines Zweckes aller Zwecke. Ein Zweck, der sich selbst 
Zweck ist, erlaubt es, eine formale Übereinstimmung aller 
Zwecke zu formulieren und damit auch ein universelles Hand­
lungsziel zu postulieren. Wenn die Handlung überhaupt in die 

26 K. O. Apel, Grenzen der Diskursethik? Zeitschrift für philosophische Forschung, 
1986, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glieder ideelles Ziel, Analyse der kausalen Bedingungen, Wil­
lensentschluß und Realisierung zerfällt, so wird der Mathema­
tiker den Begriff der idealen Handlung aus der unendlichen 
Summe aller sich überkreuzenden Ziele in deren Übereinstim­
mung mit allen Folgen aller Ausführungen bilden. Der mathe­
matische Begriff des nur in der Unendlichkeit der empirischen 
Fälle realisierten Begriffs, der das Gesetz der Erscheinungen 
abgibt, bildet die Grundlage des Formalismus und Universalis- 
mus und des radikalen Begründungsanspruchs der Kantschen 
Ethik. Es ist der Begriff einer ideellen Struktur der Natur, der 
von Kant aufs intelligible Reich der Zwecke transponiert wird. 
Kant verfährt mathematisch. Eine Welt von Zwecken, die sich 
selbst Zweck sind, das »Ideal der Vernunft«, bestimmt er als 
eine Handlung, »dadurch die Totalität einer in der Tat unendli­
chen Reihe von Folgen erreicht würde«.27 Den Begriff der rein 
moralischen Gesinnung gewinnt Kant auf gleiche Weise. Die 
reine Gesinnung ist das in uns, was »die Stelle der Totalität 
dieser Reihe der ins Unendliche fortgesetzten Annäherung ver­
tritt« (nämlich Gott als dem Ort aller moralischen Gebote 
wohlgefällig zu sein).28 Der mathematische Totalitätsbegriff 
bildet die Basis des Kantschen Konzepts einer intelligiblen 
Welt. Das Gesetz ist das unendliche Genaue, das von keinem 
empirischen Ereignis je erreicht wird, darum aber in der ideel­
len Totalität aller Fälle um so apodiktischer gewiß ist.

Ganz wie Kant leitet die Diskursethik das für sie zentrale 
Postulat einer überindividuellen Einheit der Interpretation, das 
die Funktion moralischer Letztbegründung ans demonstrie­
rende Gespräch heften soll, aus der Unendlichkeit des reden­
den und beweisenden Stroms ab: »Das quasi-transzendentale 
Subjekt dieser postulierten Einheit ist die unbegrenzte Experi­
mentier-Gemeinschaft, die zugleich unbegrenzte Interpreta­
tionsgemeinschaft ist«.29

27 IV, 419.
28 VI, 67.
29 K. O. Apel, Transformation der Philosophie. a.a.O., S. 173.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V.

Die unbefriedigenden Aspekte und Konsequenzen der me­
taphysischen Darstellung und des Formalismus der Kantschen 
praktischen Philosophie gehen vor allem aus der fixierten Ent­
gegensetzung von idealem Prinzip und materialer Modifikation 
hervor. Das Wirkliche in seiner alle ideellen Vermittlungen erst 
produzierenden Widersprüchlichkeit kommt in die schiefe Si­
tuation des uneigentlichen Seins. Die Vermittlung von Prinzip 
und Konkretem ist als Genese des Besonderem aus dem Allge­
meinen, des Inhalts aus der Form, nicht zu bewerkstelligen. Für 
die formale Ethik ergibt sich ein Übergang mit Brüchen. Das 
eigentliche Problem des methodischen Fortschritts wird dann 
mit der Einführung höchst interessanter, aber aus dem Pro­
blemgang selbst nicht hervorgehender Faktoren bewältigt. Sie 
werden als unbewußte Moralfiguren im Gegenteil gerade aus 
dem Bezirk der doch erst zu struktuierenden Mannigfaltigkeit 
importiert. Die theoretische Gliederung ergibt eine demonstra­
tive Genese des Speziellen aus dem Generellen. Die metaphy­
sische Darstellung beschreibt einen Übergang vom Formmaxi­
mum zur Formleere, die das Stoffmaximum ist. Form und Stoff 
sind einander umgekehrt proportional.

Unter den Kantschen Voraussetzungen des transzendentalen 
Subjekts als Angehörigen der intelligiblen Welt gewinnt die 
Trennung von formalem, universellem Prinzip und empiri­
schem Gesinnungsentschied den Charakter einer teleologi­
schen Konstruktion. Die intelligible Welt ist der Zweck der 
Welt der Erscheinungen. Kant nennt die intelligible Welt als 
die Endbestimmung aller sittlichen Handlungen ein »Ganzes 
aller Intelligenzen«, ein »Reich der Zwecke an sich«, über de­
nen keine übergeordneten intelligenten Zwecke mehr gedacht 
werden können. Insofern bilden alle empirischen Handlungen 
der »Welt der Erscheinungen« Mittel jener Zwecke. Für die 
Ethik folgt daraus, daß das Pflichtgesetz den Zweck der Hand­
lung darstellt. Diese bildet dessen Mittel. Die teleologische

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verkehrung von principium und concretum über das Verhältnis 
von Idee (noumenon) und Erscheinung (phainomenon) als 
Zweck und Mittel läßt auch die Beziehung von Fakt und Gel­
tung als die von Mittel und Zweck erscheinen. Eine sehr an­
fechtbare, im Neukantianismus bewahrte These. Der Formalis­
mus des principium zerrüttet die primäre materiale Existenz 
des concretum.

Nicht die Teleologie, aber die transzendentalphilosophische 
Trennung von reiner und empirischer Wissenschaft wird von 
der Diskursethik in der strikten Scheidung von Moralphiloso­
phie und angewandten Ethiken beibehalten. Die methodische 
Abstraktion versagt aber gerade vor ihrer Aufgabe, formales 
Prinzip und empirisches Feld miteinander zu vermitteln. Das 
Ganze der realen moralischen Beziehungen, statt genetisch­
methodisch zu entfaltet zu werden, sinkt im Formalismus zu 
einem Rest zusammen, der in die ohnehin selbstverständlichen 
situativen Vorgaben der Lebenswelt gehört. Das kritische Prin­
zip des argumentativen Anerkennungsverfahrens wird nicht 
wirklich am empirischen moralischen Material durchgeführt. 
Es bleibt als Postulat permanenter Prüfung, als ein reines Sol­
len, außerhalb dessen. Die scheinbar selbstverständlichen »Re­
ziprozitäten und Anerkennungsverhältnisse«30 werden als an­
dere Seiten des formalen Prinzips, als positiv gegebene Ding­
welt fixiert, gegen die Geltungsansprüche von einer transzen­
dentalen Sphäre her formalisiert werden. Die Abstraktion ei­
nes Blockes Lebenswelt bildet, statt entfaltet zu werden, den 
Gegenpol zur teleologischen Form aller formalen Akte.

Der Formalismus der Diskursethik sitzt in der generellen 
Regel, moralische Entscheidungen primär in argumentativen 
Akten mit dem Ziel des consenus zu treffen. Die Regel, selbst­
verständlich eine erworbene Fähigkeit kritischer Prüfung gege­
bener, konventioneller Gebote, stellt eine Metaebene der Re­
flexion auf gelebtes moralisches Verhalten dar. Der diskurs­

30 J. Habermas, Moraltheorie und kommunikatives Handeln, a.a. O., S. 141.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ethische sog. »Prozeduralismus« formuliert also das Wissen des 
Wissens der Prüfung. Die Geltung eines begründenden Verfah­
rens kann aber nicht von diesem Verfahren selbst oder von des­
sen methodischer Beschreibung gewährleistet werden. Es setzt 
einen Inhalt voraus, der es verursacht und legitimiert. Das ist 
z.B. die Verfassungswirklichkeit jeder Demokratie. Die Verfas­
sung wurzelt nicht in der Verfassung, sondern im consenus 
oder dessen Tendenz über die ihr vorausliegenden Verhält­
nisse. Ich sehe den regressus ad infmitum in der Ethik der for­
malen Regel von Ethik nicht ausgeräumt. Er wird von der trans­
zendentalen Idee aller Regeln abgebrochen. Worin liegt die 
Regel zur Regel der Auszeichnung moralischer Argumentation 
vor allen anderen moralischen Beziehungen? Die Antwort lau­
tet: Im sprachlichen Begründungs- und Anerkennungsbezug, 
der je schon übernommen sein muß. Das ist aber nur einer der 
Aspekte sprachlicher Kommunikation. Außerdem verweist er 
selbst auf hinter ihm liegende Verhältnisse und verfehlt also 
den Anspruch theoretischer Letztbegründung.

Die Diskursethik behauptet natürlich nicht, daß aus Aner­
kennungsverhältnissen von Sprechpartnern die reale Anerken­
nung bestimmter moralischer Normen wie wechselseitige Ach­
tung, Anerkennung gleicher Ansprüche u.a. hervorkomme. 
Solche Einwände, denen nachzugehen Apel sogar für notwen­
dig ansah, verfehlen die Sache. Die Ethik begründender Aner­
kennung aus der Keimzelle sprachlicher Kommunikation er­
hebt von ihrem Prinzip her nicht den Anspruch, zugleich die 
empirische Beherzigung etwa andemonstrieren zu können. 
Doch bei Ansätzen zur Durchführung des Prinzips am Man­
nigfaltigen der Erscheinung, um in Kants Gedankenbahn zu 
bleiben, geschieht eine deutliche Transformation des formalen 
Prinzips zu einem materialen. Der Anlaß ist der gleiche, wie es 
derjenige war, der Kant die Geltung des Sittengesetzes auch an 
einem nichtformalen Faktor aufzeigen ließ. Das Gesetz wirkt 
bei Kant, weil es außer dem logischen Beweis der reinen prak­
tischen Vernunft noch vom Achtungsgefühl ihm gegenüber, der 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intellektuellen Lust, getragen wird. Die Diskursethik sucht ei­
nen gleichen materialen Faktor zur breiteren Fundamentierung 
der Moral als Argumentationskultur einzuführen. Damit ver­
wandelt sich das formale Verfahren der Regelprüfung in ein 
materiales und rückt von der immer schon anerkannten stum­
men Voraussetzung im Sprechakt ins Zentrum der Moral 
selbst. Der methodische Intellektualismus wird einer der ge­
lebten moralischen Entscheidung. Er bildet in der Interpreta­
tion der moralischen Entwicklungsstufen Kohlbergs31 sogar 
die wesentliche Ebene moralischen Verhaltens. Das mit jeder 
begründenden Sprechhandlung einfach gesetzte Prüfungs- und 
Anerkennungsverfahren wird zum Kern der moralischen Per­
son selbst. Das führt auf eine Verzeichnung der moralischen 
Verhaltensebene, und zwar nicht, weil rationale Aspekte in der 
moralischen Entscheidung etwa nicht einen wesentlichen Platz 
einnehmen sollten. Im Gegenteil. Die affektgebundene, ästhe­
tisch orientierte Moral, die nicht verfehlt, sehr leicht in die An­
erkennung des Heiligen als Heil der Moral überzugehen, ohne 
wirklich religiös zu sein, kann kaum die Alternative zur 
Argumentationsethik bilden.32 Der rationale Vorgang, der 
Moral konstituieren soll, ist das kritische Prüfverfahren von 
vorhandenen Werten und Anerkennungen. Die Moralphiloso­
phie geht in kritische Soziologie mit lernpsychologischen Illu­
strationsverfahren über. Das sagt nichts gegen die Bedeutung 
von Soziologie als kritischer Theorie. Aber sie vermag nicht auf 
einmal in die schon vom transzendentalen Prinzip besetzte 
Stellung Letztbegründung einer philosophischen Ethik einzu­
rücken.

Für die Diskursethik bleibt ebenso wie für Kants metaphy­
sische Darstellung der Ethik die Frage, wie das argumenta- 

31 L. Kohlberg, Die Entwicklungspsychologie, in: L. Kohlberg, Zur kognitiven Ent­
wicklung des Kindes, 1974; die Moralstufen s. Darstellung und Interpretation b. 
J. Habermas, Moraltheorie, a.a.O., S. 134 ff.

32 Vgl. D. Kamper/Chr. Wulf, Das Heilige, seine Spuren in der Moderne, 1987.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive Achtungs- und Gerechtigkeitsverhalten im Menschen als 
eine ihn wirklich moralisch bewegende Kraft darzutun sei. Der 
Anerkennungsakt von Argumenten bietet von sich aus keine 
zureichende Gewähr für die moralischen Aspekte der Aner­
kennung des Argumentierenden. Die Diskursethik sieht den 
Abstand zwischen theoretischer Problemlösung und zwischen­
menschlicher Beziehung wohl. Für den gesonderten Bereich 
einer Arbeitsmoral rückten beide Bezirke gewiß näher zueinan­
der. Es ist dann aber auch nur die Anerkennung des oder der 
Anderen als Projektteilnehmer. Die Entwicklungspsychologie 
Piagets und die Theorie der moralischen Lernstufen L. Kohl­
bergs sollen die Kluft zwischen dem formalen Prinzip, Aner­
kennungsmomente in Sprechakten, und den reicheren morali­
schen Entscheidungen in der Realität schließen.

Kohlberg unterscheidet drei Niveaus moralischer Orientie­
rung. Ein erstes, vorkonventionelles, bilden die gefühlhaften 
Bindungen von Kindern an einzelne externe Handlungssitua­
tionen. Das zweite, konventionelle Niveau orientiert die eige­
nen Werte an Familie, Freunden, Vorbildern, überhaupt an ge­
gebenen, konventionellen Maßstäben. Die law-and-order-Hal- 
tung erscheint hier als Stufe vier und Vollendung. Darüber 
setzt ein Niveau dominierender Orientierung an Prinzipien, die 
zwischen den Betroffenen als Sozialkontrakt vereinbart seien, 
ein. Diese postkonventionelle Stufe zeigt Moral auch als auto­
nome Konstruktion von Gerechtigkeitsgrundsätzen. Der Ab­
schluß der postkonventionellen Steigerung, nicht von allen 
Menschen erreicht, gelingt in Stufe sechs. Prinzipien der Fair­
neß bestimmen das Verhalten. Kohlberg sieht es als dem kate­
gorischen Imperativ Kants verwandt an. Die moralischen Ent­
wicklungsstufen zeichnen sich nach Kohlberg durch Gerichtet­
heit, Universalität und Irreversibilität von Veränderungen aus. 
Piagets Konzept der Entwicklung als Eintreten von Konflikten 
zwischen Person und Umwelt und Wiederherstellung von 
Gleichgewichten durch Einsatz kognitiver Prozesse liegt der 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kohlbergschen Theorie der moralischen Reifungsstufen zu­
grunde.

Die Diskursethik folgert aus diesen Konzepten eine zentrale 
Rolle argumentativer Sprechhandlungen und Reflexionen beim 
Aufbau der moralischen Person. Im entwicklungstypischen 
Bruch des Jugendalters mit tradierten Normen träten eine nach 
Gründen fragende, eigene Begründungen suchende kritische 
Besinnung und Distanzierung gegenüber der gegebenen Moral 
ein. Es ist eine gleichsam natürliche Phase des begründenden 
Diskurses im Leben jedes Menschen. Im Gewinn solcher Prüf­
verfahren erobert sich das Individuum seine moralische Auto­
nomie. Moralität wird Sache von Urteilen und ausweisbarer 
Entscheidungen. Im Bruch mit konventionellem Verhalten, oft 
eruptiv und aufbrechend zu forcierten Ansätzen der Selbst­
steuerung, eigenen Ansprüchen und Lebensformen, entzündet 
sich das moralische Urteil. Jürgen Habermas, vertrauend auf 
die Kraft jeder jungen Generation, schildert solchen Wende­
punkt energisch. Er hat für die Vermittlung von Prinzip und 
Realität in der Diskursethik auch eine zentrale Beweislast zu 
tragen. »Mit einem Schlage ist die naiv eingewöhnte, unproble­
matisch anerkannte soziale Welt der legitim geregelten inter­
personalen Beziehungen entwurzelt, ihrer naturwüchsigen Gel­
tung entkleidet«. »Der Übergang bedeutet einen Bruch mit der 
Naivität geradehin erhobener Geltungsansprüche, auf deren in­
tersubjektive Anerkennung die kommunikative Alltagspraxis 
angewiesen ist. Die Unnatürlichkeit ist wie ein Echo jener Ent­
wicklungskatastrophe, die die Entwertung der Traditionswelt 
auch historisch einmal bedeutete - und die Anstrengung zu ei­
ner Rekonstruktion auf höherer Ebene provoziert hat.«33

Ein Riß geht durch die Person des Jugendlichen, und aus der 
Katastrophe treten wie der Blitz, der die im Dunkel liegende 
Landschaft erhellt, die Umrisse einer ganzen Welt. Viel Auf­

33 J. Habermas, Moraltheorie, a.a.O., S. 137.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klärerisches im hochdisziplinierten Kantschen Sinne kehrt hier 
wieder. Kants »Anthropologie« hielt nach den bereits zitierten 
Sätzen vom Selbstdenken und sich in die Stelle jedes Anderen 
denken als die wichtigste Revolution im Inneren jedes Men­
schen fest: »der Ausgang desselben aus seiner selbstverschul­
deten Unmündigkeit«. Die Diskursethik läßt in diesem Teile 
ein helles Licht auf die Kraft des Menschen kommen, da sie 
Moral so nahe zum Wahrhaftigkeits- und Ehrbegriff des Jugend­
alters rückt und darin selbst etwas erweckend Jugendhaftes 
besitzt.

Kohlbergs Theorie ging aus empirischen Untersuchungen 
hervor, die auf die Empfehlung bestimmter Erziehungsziele 
und Erziehungstechniken gerichtet waren. Die einseitige Kon­
zentration auf Argumentationsstrukturen sollte einen engen 
Zusammenhang zwischen moralischem Verhalten und Intelli­
genzentwicklung zeigen. Darin bestand das pädagogische Ziel 
der Untersuchungen. In markanten, aber labormäßigen Kon­
fliktsituationen34 wurde das Entwicklungsniveau der Proban­
den mit bestimmten Argumentationsmustern konfrontiert. Die 
Resultate für die psychologische Fundierung der Moralerzie­
hung blieben jedoch zweifelhaft. Da die Konflikte lediglich zur 
Meinungsäußerung vorgelegt wurden, waren keine Schlüsse 
über den Zusammenhang zwischen evaluierten Argumentatio­
nen und moralischem Verhalten nachzuweisen. Die Personen 
waren vor isolierte intellektuelle Beurteilungen ohne aktuale 
Entscheidungssituation gestellt. Der Verbindlichkeitsgrad ei­
ner Überzeugung, also der eigentliche moralische Gehalt, war 
nicht zu erweisen.

Der Prozeß der Überzeugungsbildung wird von anderen psy­
chologischen Richtungen differenzierter dargestellt. Die Phase 

34 Fragen lauteten: Der Ehemann einer krebskranken Frau bricht in eine Apotheke 
ein, da der Apotheker das erfundene Medikament nur zu einem für die Familie un­
erschwinglichen Preis abgibt. Billigen oder mißbilligen Sie den Einbruch? Soll eine 
Jugendliche der Polizei den Namen ihrer eines Pulloverdiebstahls beschuldigten 
Freundin aussagen? Außerdem Fragen zur Sterbehilfe u.a.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Adoleszenz kann schneller oder langsamer, krisenhafter 
oder problemloser verlaufen. Die Identitätsbildung kann höhe­
ren oder geringeren Grad der Exploration und Diskussion be­
inhalten. Sie kann nach Erikson auch ganz ohne argumentative 
Ebene erfolgreich verlaufen.35 Andere Autoren urteilen, daß 
Piaget nur die kognitiv-intellektuellen Stellungnahmen zu Pro­
blemen der Moral analysiert habe, nicht das Engagement für 
deren Verwirklichung in konkreten Situationen. »Insofern ver­
mitteln uns seine Beobachtungen und die seiner Nachfolger 
eher einen Eindruck von der Entwicklung des Denkens über 
Probleme der Moral als über die Entwicklung handlungsleiten­
der Werthaltungen oder Wertsysteme«.36

Die Diskursethik gerät beim Versuch, die Kluft zwischen 
transzendentalem Prinzip des Sprechakts und empirischem 
moralischem Verhalten zu schließen, auf den Weg, Erwerbung 
und in die Lebensführung aufgenommenen Gebrauch prüfen­
der Verfahren als den Kern des moralischen Verhaltens zu fas­
sen. Dann wäre Moral vor allem Urteilen und urteilen Lernen. 
Die Erwerbung solchen reflexiven und insbesondere des 
Gründe aufsuchenden und ausweisenden Verfahrens ist aber 
selbst an wesentliche moralische Voraussetzungen und Lei­
stungen gebunden. Die Entwicklung der moralischen Person 
vollzieht sich außerdem nicht mit einer, sondern in wiederhol­
ten Formungen. Entscheidende Prägungen geschehen im 
Kleinkindalter. Hier tritt auch die Ich-Perspektive zuerst auf. 
In der Pubertät kommt es zu einem weiteren Schritt. Der Ver­
lauf trägt umfassenderen genetischen Charakter als es im 
Kohlberg-Schema erscheint. Ohne die Aneignung zentraler 
moralischer Eigenschaften der Person entsteht das prüfende 
und rational urteilende und Urteile annehmende Verfahren 
nicht. Sie sind natürlich selbst kein Prüfverfahren.

35 E. Erikson, Jugend und Krise, 1974.
36 R. Oerter/L. Montada, Entwicklungspsychologie, 1982.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Soll der Kern der Moralität in das diskursive Verfahren der 
Moral-Reflexion gesetzt werden, so wäre ein sehr großer Be­
zirk abzustecken, was da eigentlich geprüft wird. Das sind 
nicht fertige Normen allein, zu denen ja oder nein gesagt wird. 
Welche werden denn überhaupt bestritten, die umgestürzt wer­
den müßten? Entscheidend ist die Erfahrung der Diskrepanz 
zwischen ideellem Anspruch der Norm-Repräsentanten und 
deren gelebter Moral. Das ist ein in manchem anderes Prüfver­
fahren. Dazu kommt die Spannung zwischen der diskursiven 
Leistung und der eigenen Befolgung des gefundenen Rat­
schlusses. Das setzt die Fähigkeit zu analytischen Verfahren in 
Bezug auf die eigene Biographie und Identität voraus. Dieser, 
wie mir scheint, zentrale Teil des begründenden und auswei­
senden Verfahrens, stellt einen eigenen Typus von intellektuel­
len Leistungen dar. Selbsterkenntnis- und Selbstfindungspro­
zesse vollziehen sich anders als rationale Strukturierungen äu­
ßerer Objekte und auch als argumentierende Gesprächssitua­
tionen. Leistungen der Selbstexploration gestatten gerade kein 
argumentierendes Verfahren. Das psychotherapeutische Ge­
spräch, zuhöchst aufklärend und moralisch verwandelnd, nicht 
nur im Beurteilen, sondern im wirklichen Verhalten, hat die ar­
gumentative Diskursform gerade zu vermeiden. Für moralische 
Einsichten und Entscheidungen spielen argumentative Verfah­
ren nur eine begrenzte Rolle. Darum kann das transzendentale 
Prinzip der Moral im Sprechakt auch nicht die zentrale Posi­
tion im Aufbau einer philosophischen Ethik einnehmen. Die 
metaphysische Begründungsweise der Kantschen Ethik ge­
winnt ohne die metaphysischen Voraussetzungen des transzen­
dentalen Idealismus keine methodische Funktion mehr. Der 
Formalismus der Begründung von Moral verliert ohne die me­
taphysischen Voraussetzungen der ersten methodischen Linie 
Kants seine methodische Kraft und Funktion.

Würde man sagen, daß nicht die Fähigkeit zum Regelprüf­
verfahren schon Wesentliches der moralischen Person aus­
machte, sondern diese nur eine Voraussetzung zur Ausbildung 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Moral darstellte und eine Weise sozial bezogener Selbster­
ziehung bedeutete, dann ginge die Überlegung zur zweiten Li­
nie der Kantschen ethischen Methode über, zur Proportionali­
tät differierender moralischer Ebenen in der Person. Auf die­
sem Weg ließen sich ausgewogenere Resultate erwarten. Die 
Diskursethik, die als theoretischer Beitrag zur Moralphiloso­
phie nicht insgesamt abgewiesen werden kann, bringt in dieser 
methodischen Linie ihre Leistungen ein. Doch der spezifische 
diskursethische Akzent verliert hier seinen Anspruch eines Be­
gründungsprogramms. Die relative Sonderstellung des intel­
lektuellen Elements müßte aufgegeben werden. Es wäre ein 
Aspekt in einem umfassenden Vorgang der Erhebung des Indi­
viduums aus der Unmittelbarkeit der Lebenssituationen oder 
der lebensweltlichen Situationen. Das Zentrum der theoreti­
schen Darstellung verlagerte sich vom Begründungsproblem 
eines Prinzips auf das Problemfeld der Vermittlung zwischen 
gelebter Moral, Moralreflexion und Moralnorm. Der Aufbau 
moralischer Qualitäten verschiebt sich zu komplexerem psy­
chischem Prozeß als es der Durchbruch zur Reflexion in der 
Adoleszenzphase nahelegt. Die moralische Problematik wird 
in umfassenderem Sinne ein soziales und kommunikatives Ge­
schehen. Die Ich-Konzentration, von der Kooperation mit Di­
stanz im Intellektualismus kaum zu trennen, tritt zurück hinter 
den komplexeren Verbindungen des mehr als verständigungs­
orientierten Verhaltens. Die moralische Beziehung der Mutter 
zum Kind, hierhergehörend wie keine andere, die Bindung des 
Menschen an diese erfahrene Beziehung, im entfalteteren Feld 
einer Familie, bilden einen entscheidenden Bezirk der Moral 
durchs Leben bis zum letzten Tag und bleiben diesseits der ar­
gumentierenden Reflexion. Und so fast alle wesentlichen mo­
ralischen Grundsätze des Menschen und die Willenskraft, ih­
nen zu genügen.

Die Problematik der methodischen Durchführung einer ethi­
schen Theorie verschiebt sich m.E. von der reinen Begründung 
eines Prinzips zur Vermittlung unterschiedlicher Verhaltens­

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Selbstfmdungsleistungen. Es ist, um den philosophiehi­
storischen Gesichtspunkt zu ehren, die dritte, die phänomeno­
logische Linie im Aufbau der Kantschen Ethik, die in diese 
Richtung vorangegangen war.

Nicht Universalisierungsregeln von Normendebatten stehen 
dann im Mittelpunkt, sondern die Genese von Normen als ei­
nes Moments von Moral in Prozessen, mit denen Individuen 
die Widersprüche ihrer Unmittelbarkeit erfassen und über­
schreiten. Das argumentierende kommunikative Handeln be­
deutet, auf jeden Fall in seinem moralischen Gehalt, weit mehr 
als es scheint und als die sprachanalytisch orientierte Diskurs­
theorie an ihm ausspricht. Es ist die Erhebung des Menschen 
über die Widersprüche seiner unmittelbaren Existenz, das 
»Chaos von Unbestand und Dunkelheit«. Im moralischen Ge­
halt überantwortet sich der Mensch durch den Anlaß der Argu­
mentation der Rechenschaft. Und die Kommunikation ist das 
Gericht - und das Bewußtsein, daß das Gericht Kommunika­
tion ist.

VI.

Kants Moralbegriff entspricht in einem Aspekt nicht dem 
gegenwärtigen deutschen Sprachgebrauch. Er steht in der Tra­
dition des englischen Empirismus und bedeutet da neben der 
Beurteilung der Handlungen als gut oder böse im allgemeinen 
Sinne geistig gegenüber körperlich. Moral sciences nennen 
Locke und Hume die Sozial- und Geisteswissenschaften im 
Unterschied zu den Naturwissenschaften. Da der weite Sinn 
von mos, moralis bereits aus der stoischen Wissenschaftssyste­
matik kommt, versteht auch die deutsche Metaphysik unter 
philosophia moralis das soziale Gebiet nach Logik und Physik, 
die die ganze Naturwissenschaft umfaßt. Melanchthons »Philo- 
sophiae moralis epitome sive Ethica« (1538) enthält darum ne­
ben der Moraltheorie in unserem Sinne Naturrecht, positive 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetzgebung und Politik. Walchs repräsentatives »Philoso­
phisches Lexikon« (21733) unterscheidet dann den Artikel 
»Morale« von »Moralität«. Moral bedeutet die gesamte prakti­
sche Philosophie, »Ethik, natürliche Rechtsgelehrsamkeit und 
Politik«. Vom Prinzip der verschiedenen natürlichen Vermögen 
der menschlichen Seele her bildet die Ethik die »Vorberei­
tungsdisziplin, welche den Willen zur tugendhaften Ausübung 
der vorgeschriebenen Verrichtungen geschickt mache«.37 Der 
weite Begriff von Moralphilosophie bringt zwei Folgen mit 
sich. Die Ethik wird als eine Pflichtenlehre ausgeführt, da sie 
nur so mit den anderen Teildisziplinen ius naturalis, civilis und 
Politik methodisch übereinstimmend dargestellt werden kann. 
Die Gründe dafür können in diesem Zusammenhang beiseite 
gelassen werden.38 Ch. Wolff behandelt darum die ganze 
praktische Philosophie als Pflichtenlehre. Seine »Vernünftigen 
Gedanken von der Menschen Tun und Lassen« (21723) be­
handeln vom zweiten bis zum abschließenden vierten Teil die 
Pflichten des Menschen gegen sich selbst, die Pflichten gegen 
Gott und die Pflichten gegen Andere. Der letzte Teil bringt 
nach zwei ethischen Kapiteln Eigentums- und Vertragsrecht. 
Kants »Metaphysik der Sitten« (1797), die ebenfalls Rechts­
und Tugendlehre zusammennimmt, gliedert Ethik im einzelnen 
wie Wolff in Pflichten gegen sich selbst und gegen Andere. Aus 
dem Leitgedanken der praktischen Philosophie als Pflichten 
des Menschen gegen Gesetze - ein theologischer Ursprung von 
Gehorsam gegen die Gebote Gottes ist der Form nach noch er­
kennbar - ergibt sich die Unterscheidung von Moral und Recht 
bei Kant allein nach der subjetiven Maxime. Dem Recht wird 
gehorcht, die Moralpflicht frei gewollt. Die wirkliche Vereini­
gung von Recht und Moral führt auf die Forderung des Repu- 

37 J. G. Walch, Philosophisches Lexikon, 21733, S. 1835.
38 Vgl. M. Riedel, Moralität und Recht in der Schulphilosophie des 18. Jh., in: 

J. Blühdorn/J. Ritter, Recht und Ethik. Zum Problem ihrer Beziehung im 19. Jh., 
1970.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


blikanismus, ist also im enzyklopädischen Konzept von prakti­
scher Philosophie angelegt und bildet überhaupt das rationelle 
Element der Gleichordnung von Moral und Recht. Es ist beim 
Rousseau-Verehrer Kant so konsequent durchgeführt, wie es in 
der jakobinischen Tugendrepublik emphatisch als Wiedergeburt 
römischer res republica verkündet wurde. Diese Zusammen­
hänge bilden die eine kulturelle Wurzel der Diskursethik, und 
deren rationales Pathos fügt zum Gedanken wechselseitiger 
Achtung und der Gerechtigkeit den kraftvollen der Ehre als 
den Mut zum Recht.

Eine zweite Quelle fließt aus der empiristischen englischen 
Tradition. Hier war die weite Fassung von philosophia practica 
universalis im handlungstheoretischen Sinn fortgebildet wor­
den. Es geht um Verfahrensregeln, wie unter den Bedingungen 
persönlicher Freiheit aus vielen Meinungen ein consensus zu 
erzielen sei. Das betrifft Moralregeln im engeren Sinn und Ge­
setzgebung gleichermaßen. Lockes »Essay concerning human 
understanding« (1690) behandelt im 4. Buch die »Grade der 
Zustimmung« und spricht da ganz und gar diskurstheoretisch: 
Alle Menschen haben verschiedene Meinungen, es ziemt sich, 
den Frieden aufrecht zu erhalten und den gemeinsamen Pflich­
ten (!) der Menschlichkeit nachzukommen. Kein Zwang zur 
Preisgabe einer Meinung durch Autorität! »Ist derjenige, den 
wir für unsere Anschauungen gewinnen wollen, jemand, der 
prüft, bevor er zustimmt, so müssen wir ihm die Möglichkeit 
lassen . ..« usf.39

So führen zwei aufklärerische Traditionslinien zur Konzen­
tration der Moral in der Gerechtigkeitsproblematik, und die 
große Wirkung von Rawls »A Theory of Justice« (1971) zeigt 
die Fruchtbarkeit des Naturrechtsgedankens und von dessen 
Entfaltung der Ethik aus einer moralischen Theorie der sozia­
len und Rechtsinstitution. Dennoch bleibt die Orientierung der 
Moral auf die Gerechtigkeit wechselseitiger Prüfautonomie 

39 J. Locke, Abhandlung über den menschlichen Verstand, Bd. 2, 1962, S. 350 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Anerkennung mit zu großen Schwierigkeiten behaftet. 
Kants rein subjektive und fast formelle Trennung von Moral­
pflichten und Rechtsgesetzen kann einer auf den sozialisieren­
den Gehalt von Moral sehenden materialen Ethik nicht genü­
gen. Es sind nicht nur innere Willensentscheidungen auf der 
einen Seite, die äußere Gesetzesbefolgung auf der anderen, die 
Moral und Recht voneinander unterscheiden. Das reale soziale 
Verhältnis ist in den Grundlagen verschieden. Das Recht be­
sitzt seine Grundlagen gewiß nicht in sich selbst. Rechtsnorm 
kann sich nicht selbst im generellen Ursprung normieren. 
Recht ist eine formelle Ordnungsmacht. Daraus entspringt 
seine Verfügung über Sanktion und Zwang. Bei Moral geht die 
soziale Ordnungsfunktion mit, ist aber nicht zentral. Man sieht 
es schon daran, daß sie keine genauen Sanktionen erläßt. Das 
Kriterium des (modernen) Rechts liegt in der Effizienz, der 
wie technischen Perfektibilität der Beziehung von Freiheit und 
Zusammenwirken. Es erreicht das durch die Definition von 
Konflikt- und Kooperationsregeln. Kant liebte es, sein Moral­
verständnis in diesem, gegenüber der absolutistischen Gesell­
schaft befreienden, Sinne als Ausgleich von Annäherung und 
Distanz zu beschreiben. Das ging bei Kant bis in den privaten 
Bereich der Verläßlichkeit von Konversationspartnern bei 
Tischgesellschaften. In Moral geht Effizienz durchaus mit. 
Doch deren Eigentliches bilden viel unmittelbarere Formen 
des Zusammenlebens. Das moralische Verhältnis besitzt sein 
Zentrum nicht in der Gerechtigkeit, sondern in der Zufrieden­
heit des Menschen durch empfangende und austeilende Güte - 
oder der Verweigerung dessen. Darum kann einer sein Recht 
erstreiten - und »zu Recht« - und damit moralisch schlecht 
handeln, er kann sein Recht aufgeben, wenigstens nicht gera­
dewegs drauflosgehen, es zu erstreiten, und gut handeln.

Damit ist natürlich keine absolute Scheidung von Moral und 
Recht gemeint. Die Rechtsstruktur wurzelt letzten Endes in 
moralischen Ansprüchen und Anerkennungen. Recht geht ge­
netisch im zivilisatorischen Prozeß und so auch in der metho­

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dischen Systematik aus der Moral hervor. Das Rechtsverhält­
nis entlastet den moralischen sozialen Bezug der Mitglieder ei­
ner Gesellschaft von spezifischen Ordnungselementen. Darum 
gewinnt Moral durch ihre Differenzierung vom Recht. Es er­
scheint mir nicht als fruchtbar, Aspekte juristischer Konflikt­
lösungsstrategien zur Basis der moralischen Bezüge im sozia­
len Feld zu erklären. Die Juridifizierung der Moral bildet eine 
Tradition der neukantianischen Ethik. Hermann Cohens noch 
immer lesenswerte »Ethik des reinen Willens« (1904) erklärt 
sich als den Versuch, »die Ethik auf die Rechtswissenschaft zu 
orientieren«. Cohen sieht hier die Grundlage für die Verteidi­
gung rationaler Verfahren in der ethischen Wissenschaft. »In 
der Verbindung von Logik und Ethik allein ist Wahrheit zu su­
chen«. Das führt auf den Begriff des Gesetzes, das Ziel aller 
Erkenntnis, und das »Problem des Willens ist nur in methodi­
scher Eintracht mit dem Problem des Denkens zu formulieren, 
zu behandeln und zu lösen!«.40
Die Bedenken gegen die Juridifizierung der Ethik richten sich 
nicht gegen rationale Kriterien der Disziplin und ebensowenig 
gegen das rationale Element im moralischen Aufbau sozialer 
Verbindungen und der Person. Aber hier liegt eine andere 
Form von Rationalität vor, als sie die juristische Kodifizie- 
rungs- und Verfahrensrationalität benötigt. Wie Moral in Recht 
übergehen, aber nicht aus ihm hervorgehen kann, so kann der 
Richter in seiner hermeneutischen Befähigung Gesetz und Fall 
so organisch und individuell zu verbinden suchen, daß es die 
Qualität moralischer Vermittlung gewinnt. Keine moralische 
Zuwendung oder Ablehnung kann nach Paragraphen strenger 
Gesetze erfolgen. Außerdem bedarf sie der juristischen argu­
mentativen Begründung nicht.

Kant behandelt als Moralproblematik ein weit darüber hin­
ausreichendes Thema. Es ist die Sonderstellung von Praxisde­
termination als einer teleologischen Setzung gegenüber der Na­

40 H. Cohen, Ethik des reinen Willens, 1904, S. V. 85. 102.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turdetermination. Unter den spezifischen Bedingungen der 
bürgerlichen Zivilisation wird Praxis in so allgemeinem Sinne, 
im Unterschied zur antiken und zur feudalen Lebensform, so­
gleich und vorrangig als Rechtsverhältnis gedacht. Soziale Le­
bensweise erscheint als Vertrag wechselseitiger Absicherung 
gegeneinander. Darin steckt gewiß ein Verständigungselement 
und ein Anerkennungsverhältnis ohnehin. Aber ein morali­
sches Verständigungsverhältnis? Die Reziprozitätsbeziehun­
gen spielen als moralische Regulationen des sozialen Gefüges 
eine gewisse Rolle. Marcel Mauss hat das in der Abhandlung 
über die Gaben dargestellt.41 Aber er zeigt es für elementare 
Gemeinwesen, in denen die moralische Reziprozität noch die 
Funktion nicht vorhandener Rechtsbeziehungen zu erfüllen 
hatte. Die darunter verborgenen eigentlichen Aspekte der So­
zialisierung - Zuwendung, Solidarität, Genuß am Geben und 
Erfreuen und die ungeheure Spannung des möglichen Gegen­
teils von alledem, - sie werden in den unentfalteten Gesell­
schaften verdeckt. Moral ist noch nicht von den Funktionen ju­
ristischer Regelungen entlastet. In der modernen Kultur hat sie 
das Recht aus sich entlassen und vermag ihren eigenen kultu­
rellen Gehalt und ihre Funktion anders zu bewähren. Das Ele­
ment der Freiwilligkeit und der freien Verfügung steigt an. Mo­
ralnormen besaßen in elementaren Gesellschaften viel vom ju­
ristischen Zwangscharakter des law und order unserer Tage.

In Bezug auf die Verrechtlichung der Moral könnte die Dis­
kursethik eine ihrer Konsequenzen so aussprechen, daß Zu­
wendungs-Abwendungs-Relationen überhaupt zunehmend in 
juristische Anerkennungs- und Äquivalenzbeziehungen über­
gehen, das moralische Element also in diesen Gestalten aufge­
sucht werden müsse. Insofern formulierte die Diskursethik 
eine kulturelle Tendenz der hochinstrumentierten Zivilisation. 
Dabei wäre jedoch zu bedenken, daß die reale Verrechtlichung 

41 M. Mauss, Die Gabe, in: Mauss, Soziologie und Anthropologie, Bd. 2, 1989.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch wieder neue Formen moralischer Sozialisierung miter­
zeugt und freisetzt, die sich um so unabhängiger von anderen 
Objektivierungsformen der Individuen entfalten können.

Der eigentlich juristische Gehalt der Kantschen Letztbe­
gründung von Moral gibt sich in der republikanischen Termi­
nologie und in der juristischen Herkunft des Universalismus 
wie des Unbedingtheitsanspruchs am kategorischen Imperativ 
zu erkennen. Das Apodiktische der reinen paktischen Vernunft 
entstammt dem »Anteil, den sie dem vernünftigen Wesen an 
der allgemeinen Gesetzgebung verschafft und es hierdurch zum 
Gliede in einem möglichen Reich der Zwecke tauglich macht«, 
nur den Gesetzen »allein gehorchend, die es selbst gibt und 
nach welchen seine Maximen zu einer allgemeinen Gesetzge­
bung (der es sich zugleich selbst unterwirft) gehören kön­
nen«.42 Es gehört zu den Bedingungen geistiger (und, im 
Falle, politischer) Selbstkritik als der Form konsequentester 
Selbstbestätigung der bürgerlichen Zivilisation, die vorherr­
schende Rechtsform dahin zu steigern, daß sie die Moral nicht 
nur einbegreift, sondern geradezu selbst zu übernehmen für so 
erforderlich wie wünschbar erklärt. Suchte Rousseau den Weg 
zurück vom Recht zur Moral, so deklarierten die Konventsre­
den Robespierres Recht als Moral. Die Juridifizierung der Mo­
ral ist geistiger Ausdruck der kritischen Forderung an die bür­
gerliche Moderne, ihre republikanische Konsequenz innerhalb 
der Bedingungen von deren Nichterfüllung zu ziehen. Der Wi­
derspruch ist nur als zeitliche Transformation rationell zu be­
greifen.

VII.

Die Diskursethik besitzt gegenüber den anderen moralphilo­
sophischen Konzeptionen der Gegenwart einen ausgeprägt 

42 IV. 435.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


normativen Charakter. Die normativen Theorien erreichen die­
sen Vorzug durch starke Abstraktion und damit auch durch 
Verengung der Problembreite. Daraus entstehen die Schwierig­
keiten, die Theorie so durchzuführen, daß abstraktes Prinzip 
und empirisches Feld detailliert gliedernd vermittelt werden. 
Meine Überlegungen möchten lediglich auf dieses Problem 
eingehen und Bedenken aussprechen, die sich für eine an der 
Kantschen formalen Ethik orientierte Theorie prinzipiell erge­
ben. Die Zweistufenmethodik der Diskursethik, auf die in die­
sem Zusammenhang meist hingewiesen wird, kann nach mei­
nem Eindruck die hier vorliegende Aufgabe der methodischen 
Durchführung im Sinne des eingangs zitierten systematischen 
Postulats Kants43 nicht bewältigen. Ich vermag mich von den 
»Vorzügen des zweistufigen methodischen Baus«, die von 
W. Kuhlmann in seiner neuen, instruktiven zusammenfassen­
den Darstellung des Konzepts genannt wurden, nicht zu über­
zeugen. Ich finde, die Diskursethik verfehlt gerade die betonte 
»größtmögliche Geschmeidigkeit hinsichtlich der wechselnden 
komplexen Situation« in Einheit mit »größtmöglicher Verbind­
lichkeit«.44 Die beiden Prinzipien der Diskursethik, die So­
zialität von rationalen Akten und Regeln und die Verständi­
gungsprämisse, sind nur über aus ganz anderen Bereichen 
kommende Zusatzannahmen mit der moralischen Ebene der 
empirischen Diskurse zu vermitteln. Sie erscheinen zu weit, 
um den kommunikativen Bereich fassen zu können, den die 
moralischen Akte und Realverhältnisse darstellen.

Die Diskursethik gewinnt ihren streng normativen Gehalt 
und die Allgemeinheit des transzendentalen Prinzips aus dem 
intellektualistischen oder, wie sie sagt, kognitivistischen ab­
strakten Charakter. Der transzendentalpragmatisch umge­
formte sprachanalytische Ansatz mit seinen kognitivistischen 

43 Vgl. Anm. 9.
44 Handbuch zur Sprach- und Kommunikationswissenschaft, Bd. 7.1, Sprachphiloso­

phie, hrsg. v. M. Dascal u.a. 1. Halbbd., 1992, S. 761.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prämissen bildet den direktesten, aber nicht den einzigen Weg 
zur Begründung eines allgemeingültigen und damit unbeding­
ten Moralprinzips. Er isoliert bestimmte geistige Operationen 
und sucht darin eine Keimzelle zwischenmenschlicher Bezie­
hungen. Es können natürlich nur die in den logischen, pro­
blemlösenden Verfahren mitgehenden Ansätze und Aspekte 
von Kooperation sein. Autoritäten und gewalttätigen Unter­
nehmungen zur Herstellung von Einstimmigkeit und zur Kon­
fliktbewältigung gegenüber bedeuten die demokratische Ver­
fahrensweise und die ihr zugrunde liegende wissenschaftliche 
argumentative Kultur den entscheidenden Gewinn. In dieser 
Alternative besteht der Akzent der Diskursethik. Ihre Vertreter 
sehen sicher auch richtig, wenn sie relativistischen und aufklä­
rerisch-skeptischen Konzepten und deren resignativ-bewah- 
rendem Ton gegenüber betonen, daß ein unbedingt normatives 
Prinzip in der Kultur erforderlich sei. Aber wird Moral vom 
moralischen Ingredienz in argumentativen Sprechakten her 
wirklich erreicht? Die Beachtung moralischer Aspekte in den 
sprachlichen Verständigungsleistungen ist Tradition im logi­
schen Empirismus und bei dessen Vorstufen. Machs »Erkennt­
nis und Irrtum« (1905) spricht das im Zusammenhang er­
kenntnispsychologischer Begründung der Vorzüge wissen­
schaftlicher Verfahren gegenüber empirischen Daten aus. 
Doch Sprache geht überhaupt aus der sozialen Lebensweise, 
aus Kooperation und damit auch aus moralischen Zuwen- 
dungs- und Distanzierungshandlungen hervor. Das betrifft so­
wohl den phylogenetischen als auch den entwicklungspsycho­
logischen Zusammenhang. Es erscheint darum naheliegend, 
die moralischen Aspekte der argumentativen Sprechhandlun­
gen in deren partiellem Gehalt zu betrachten und sie - wenig­
stens für die philosophische Begründung - von den elementa­
ren und allgemeinen moralischen Beziehungen her zu begrei­
fen. Die intellektualistische Methode stellt den wirklichen Zu­
sammenhang auf den Kopf.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dazu stellt sich noch ein besonderes Bedenken ein. Welche 
Rolle spielt die argumentative Rede tatsächlich beim morali­
schen Gespräch. Dominiert sie oder bildet sie mehr das Vehi­
kel bei Differenzen und in Streitfällen? Hans Robert Jauß hatte 
in seinen »Anmerkungen zum idealen Gespräch« beim Poe- 
thik-Hermeneutik-Kolloquium von 1984, das überhaupt 
sprachwissenschaftlichen, literaturwissenschaftlichen, philo­
sophischen Aspekten des »Gesprächs« gewidmet war, recht 
überzeugend von der moralischen Rede ausgeführt: Sie gehört 
»im Repertoire der Redegattungen und der kommunikativen 
Funktion des Alltagsgesprächs« zu dem Typus des Gesprächs, 
»der durch ein Höchstmaß an Unmittelbarkeit und Wechselsei­
tigkeit gekennzeichnet, mithin nicht als »rationales Handeln« 
im Weberschen Sinn erfaßbar ist«.45 Damit ist natürlich nicht 
der Irrationalität moralischer Reflexionen und Entscheidungen 
das Wort geredet. Es wird nur der theoretisch-argumentative 
Gesprächstyp im moralischen Zusammenhang zurückgesetzt. 
Moralische Kommunikationsvorgänge zeichnen sich u.a. ge­
rade dadurch aus, daß sie bestenfalls des Worts, kaum der be­
weisenden und gegenbeweisenden Rede bedürfen. Intensive ra­
tionale Prozesse eigener Art können selbstverständlich dabei 
eintreten. Aber das ist überwiegend die Rede des inneren Mo­
nologs, der dann nicht vorwiegend begründet. Selbst das Kor­
rigieren oder Motivieren mit Vorsätzen ist dann nicht primär 
ein argumentierendes Verfahren, sondern wenigstens ebenso 
Orientierung am ideellen Bild der eigenen Person, das im 
Wunsch vorangeht. Im übrigen: jeder schönen und liebenswer­
ten Frau ist nur zur Vorsicht zu raten, wenn ihr Geliebter, äu­
ßert sie etwa leichte Besorgnisse, sogleich zu argumentieren 
und zu beweisen beginnt, wie er sich doch um sie unverändert 

45 H. R. Jauß, Anmerkungen zum idealen Gespräch, in: Stierle/Warning, Das Ge­
spräch, Poetik und Hermeneutik XI, 1984; vgl. ebd. W. Iser, Zur Phänomenologie 
der Dialogregel.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und unaufhörlich bemühe usw. usf.. Um auf ein anderes, für 
die Moral zentrales Gebiet zu sehen: Der gute Erzieher wird 
Gründe und Beweise nicht vernachlässigen. Aber der morali­
sche Kern seiner pädagogischen Leistung besteht nicht im Ar­
gumentieren. Das heißt nicht, die moralischen Aspekte von 
Erläuterungen und Begründungen ignorieren. Wenn argumen­
tative Prozeduren Moral enthalten, so besteht darum nicht die 
universelle Verfahrensregel von Moral im argumentativen Dis­
kurs. Man setzt sonst einen Teil fürs Ganze.

Die Diskursethik besitzt ihren Schwerpunkt und ihr Ver­
dienst in der angewandten Ethik für Strategien zur Konfliktlö­
sung. Dadurch bildet sie außerdem eine moralische Propädeu­
tik der Rechtswissenschaften. Sie setzt spezifische kulturelle 
Errungenschaften wie das wissenschaftliche Problemlösungs­
verfahren und für soziale Konflikte das affektfreie und überin­
dividuelle Gerichtshof-Modell ein, um den moralischen Bezirk 
zu erhellen, der von vielen Konzepten geprägt ist, die vormo­
dernen kulturellen Problemsituationen entstammen. Der Ge­
danke, moralische Aspekte und Möglichkeiten sichtbar zu ma­
chen und als kulturelle Tendenzen zu verallgemeinern, die den 
wissenschaftlich-technischen und juristischen Verfahren im 
Rationalitätsprinzip entsprechen, stellt einen wesentlichen 
Schritt in der speziellen Ethik dar. Er entspricht der Tendenz 
der wissenschaftlich-technischen Zivilisation, deren rationale 
Leistungen er in die sozialen Bereiche tragen will, die den juri­
stischen und den technischen und ökonomischen Effizienzver­
fahren ferner stehen oder von ihnen ausgeschlossen werden. Er 
möchte die Realität der modernen Zivilisation auf deren Idee 
orientieren. Insofern ist die Diskursethik eine kulturelle Trans­
formationstheorie in nuce.

Die Moraltheorie der argumentierenden Diskurse konzen­
triert die philosophische Aufgabe ganz auf Verfahrensfragen. 
Sie ist eine formale Theorie. Doch wenn gilt, daß wir »mit dem 
ernsthaften Argumentieren . . . den Boden des Diskurses im­
mer schon betreten und insofern die Normen der argumentati­

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ven Vernunft anerkannt« haben,46 so folgt daraus nur, daß 
man beim Argumentieren die argumentative Vernunft nicht 
verlassen soll. Gegen den methodischen Anarchismus Feyer- 
abends besitzt das sein Recht. Es würde mit einigen Vermittlun­
gen von den Effizienzleistungen der Wissenschaften her noch 
daraus folgen, daß Wissenschaftler wissenschaftliches Argu­
mentieren fördern sollen. Aber das alles ergibt keine philoso­
phische Grundlegung einer allgemeinen Ethik. Ich halte es für 
ein Vorurteil, daß nur eine formale Ethik wirklich allgemeine 
und verbindliche normative Prinzipien der Moral nachweisen 
könne. Eine materiale Ethik leistet das bei entsprechendem, 
nicht am Individuum und nicht anthropologisch-naturalistisch 
orientiertem Aufbau nicht nur ebenso, sie ist zugleich der un­
befriedigenden Scheidung von reiner und empirischer Ethik 
entzogen. Darum braucht sie nicht auf methodische Gliede­
rung verzichten. Die materiale Ethik müßte keineswegs von 
einzelnen Tugenden, von einer substanzialen, schon immer 
vorgegebenen Sittlichkeit oder gar vom bescheidenen mittleren 
Gelingen, der Anverwandlung des aristotelischen Maßbegriffs 
als der zum Absolutum gesetzten Bescheidenheit, ausgehen.

Moral ist kein dem Menschen einwohnendes Vermögen, 
nach Gut-Böse-Kriterien zu werten, obwohl es so erscheint. 
Die materiale Ethik müßte davon ausgehen, daß Moral über­
haupt ein soziales Verhältnis ist, nicht sogleich eines der ver­
pflichtenden Begründung von Sätzen. Moral ist also eine Struk­
tur. Wodurch unterscheidet sie sich von anderen sozialen 
Strukturen? Vielleicht trifft man es am besten, wenn man auf 
eine sehr allgemeine soziale Beziehung sieht, so allgemein, wie 
etwa der Wechsel zwischen Zuwendung und Gleichgültigkeit 
oder Ablehnung ist. Es ist ein ganz elementares soziales Ver­
hältnis, insofern universell und ausreichend normativ. Das 
wäre mit Hilfe der Ethologie, der Psychologie und anderer Dis­
ziplinen zu zeigen. Es ist zugleich ein Verhältnis von starker 

46 K. O. Apel. Grenzen der Diskursethik?. a.a.O.. S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unmittelbarkeit des zwischenmenschlichen Bezugs, wodurch 
sich Moral gegenüber Rechtsverhältnissen oder der Beziehung 
durch Beweisstrategien auszeichnet. Die Achtungs- und Ge­
rechtigkeitsaspekte, die die Diskursethik ins Zentrum rückt, 
lassen sich methodisch konsequenz von der Zuwendungs- und 
Gleichgültigkeits-Relation her entwickeln. Dafür müßte die 
Genese von Normen aus dieser Grundstruktur gezeigt werden. 
Von den normativen Aspekten des realen Moralverhältnisses 
her ergibt sich der Zugang zur Moral der Person. Sie steht 
ziemlich am Ende der genetischen Methode und öffnet dann 
das Feld der erscheinenden moralischen Tugenden und spe­
zieller Ethiken im wirtschaftlichen, politischen, weltbürgerli­
chen Bezug, gegenüber nichtmenschlichen Lebewesen usf.

Die moralischen Normen erscheinen von der äußeren Funk­
tion her als soziale Regeln mit Ordnüngs- und Integrations­
funktionen. Ihre eigentümliche verpflichtende Natur ist daran 
nicht abzulesen. Sie ist nur an der Genese des Gebots aus des­
sen Gegenteil zu erkennen. Moralisches Sollen entsteht aus 
dem Wunsche, daß es geschehen, sich erfüllen soll. Hier befin­
det sich die Quelle des unmittelbaren zwischenmenschlichen 
Gehalts, der die moralischen Beziehungen vor anderen Sozial­
strukturen auszeichnet. Diese Intensität geht auch bei sehr 
weiten moralischen Bezügen, wie sie Solidaritätsakte mit Be­
völkerungen anderer Kontinente bedeuten, nicht verloren. Ein 
Mangel mancher moraltheoretischer Überlegungen besteht 
überhaupt darin, daß nur auf die aktive Seite des moralischen 
Aktes gesehen wird. Ich oder er soll etwas tun. Wie ist zu be­
gründen, daß er es soll? Ein ebenso aktives Moment in der mo­
ralischen Kommunikation bildet die Erwartung. Das ist aber 
gerade die nicht geforderte, nicht begründete und ausgespro­
chene Erwartung. Das moralische Realverhältnis zeichnet sich 
gegenüber anderen Sozialstrukturen dadurch aus, daß es eine 
nicht begründende und nicht kodifizierbare Kongruenz von 
sich entfernender aktiver und erwartender passiver Beziehung 
darstellt. Die Partner wechseln die Rolle im gewöhnlichen Fall 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständig. Aber die moralische Gegenseitigkeit hat das Eigen­
tümliche, daß sie für ihre Vollzüge voraussetzt, der Wechsel 
kann oder sollte auch ausbleiben. Es ist eine Äquivalenzbezie­
hung, die in ihrer ganzen Qualität von der der Äquivalenz argu­
mentativer Dialoge oder Polyloge unterschieden ist. Die juristi­
sche ausgleichende Gerechtigkeit bildet einen anderen Typus 
von Reziprozität, der nahe bei der argumentativen und darin 
doch immer unbedingt oder wenigstens nachdrücklich fordern­
den Rede steht.

Das Moralgebot ist von vornherein vom begründenden Dis­
kurs, der das Rechtsgebot auszeichnet, unterschieden. Streng 
genommen kann man nur von Rechtspflicht, nicht von morali­
schen Pflichten sprechen. Nicht deshalb, weil diesen etwa 
nicht normative Kraft innewohnte. Es ist aber ein anderes Sol­
len. Es ist nicht streng kodifizierbar, weil es ein anderes Ver­
hältnis von allgemeiner Regel und besonderem Fall darstellt. 
Die moralische Verpflichtung, weit entfernt, aus unergründli­
chen Tiefen der vernunftfremden Willensentscheidung hervor­
zubrechen, bildet sich in einem Fließen zwischen Zuwendung 
und Gleichgültigkeit und den Leistungen zur individuellen 
Wiederholung und Konstanz, die eine Person entstehen lassen. 
Die Rechtsform des sozialen Verhältnisses geht aus den Män­
geln der moralischen Beziehung und Selbstfindung hervor. Sie 
entlastet das Individuum von der Verantwortung, die Bezie­
hung von Regel und Fall immer wieder individuell herstellen zu 
müssen und zu können. Eine der Schranken der moralischen 
Beziehung besteht in deren Eigenart, nicht zum Gegenstand 
ausmittelnder und abhandelnder Kompromißlösungen zu tau­
gen. Das juristische oder das politische Verfahren, auch thera­
peutische Abwägungen nach einer Diagnose, allesamt eng an 
argumentatives Vorgehen gebunden, erzielen den Consensus 
durch Auffinden von Mittellösungen. Moralische Praxis ver­
mag nicht so praktisch zu sein. In Kants Gerichtshof-Modell 
für die Entscheidung von Konflikten in der Kultur spielt eine 
»Logik der Wahrscheinlichkeiten« eine Rolle. Es ist das Vorge- 

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen, »seine Aufmerksamkeit am meisten auf einen gewissen 
Mittelsatz zu richten, der beiden Parteien in gewissem Maße 
Recht läßt«.47 Es ist ganz und gar das argumentative Verfah­
ren, das moralische kaum. Der diskursethische Universalismus 
erfährt seine Dialektik daran, daß consensuale Lösungen Mini­
mallösungen sind. Moral wird da nicht unterzubringen sein, 
wenn sie die Gegend auch kennt. Der moralische Consensus 
meint andere Anerkennung und Achtung als der prozedurale 
der Argumentation.

Im Aufbau einer von elementaren Aspekten der zwischen­
menschlichen Relationen ausgehenden materialen Ethik ge­
winnen die moralischen Aspekte argumentativer Problemlö­
sung und Konfliktbewältigung einen festen Platz. Die Diskurs­
ethik kann als ethische Disziplin überhaupt nicht in Frage ge­
stellt werden. Ich sehe problematische Aspekte an ihrem 
Anspruch genereller Grundlegung und am gegenwärtigen 
Stand ihrer Durchführung. Ihr Versuch, die philosophische 
Ethik überhaupt zu begründen, stößt sich an dem Umstand, 
daß sie außerstande ist, elementare moralische Beziehungen zu 
beschreiben, ohne Begriffe einzuführen, die nicht methodisch 
immanent aus der wechselseitigen Anerkennung von Partnern 
begründender Rede hervorgehen. Das betrifft nicht den für mo­
ralisches Verhalten befremdlichen Akzent auf dem demonstra­
tiven Gestus von Beweis und Überführung bei Irrtum (oder 
auch nur weniger plausibel begründbarer anderer Meinung). 
Achtung und Gerechtigkeit, die Grundpfeiler der Argumenta­
tionsethik, führen mit der Anerkennung, recht zu haben, nicht 
auf den ganzen Bezirk der Solidarität ohne Wertausgleich. Jür­
gen Habermas sieht hier Grenzen der Diskursethik.48 Solche 

47 Vgl. F. Ishikawa, Kants Denken von einem Dritten. Das Gerichtshofmodell und 
das unendliche Urteil in der Antinomienlehre, 1990; Ishikawa, Das Gerichtshof­
modell des Gewissens, in: N. Hinske, Aufklärung, Jg. 7, H. 1, S. 43 ff.

48 J. Habermas, Gerechtigkeit und Solidarität, in: Edelstein/Nunner-Winkler, Zur 
Bestimmung der Moral, 1987.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzen liegen nach meinem Verständnis nicht nur hinsicht­
lich des quantitativen Umfangs von Entscheidungssituationen 
vor, daß also Fälle eintreten, in denen Politiker oder Lehrer 
und alle Entscheidungsträger ohne diskussionsgehärteten Con­
sensus moralisch entscheiden müssen. Jürgen Habermas sieht 
Grenzen der Diskursethik wohl auch in semantischen Leistun­
gen anderer Sprachen als der argumentierenden. Er nennt die 
»weltaufschließende und identitätsbildende Kraft der mono­
theistischen Traditionen«, die »sich jede Generation neu er­
schließen muß, wenn nicht noch der Rest des intersubjektiv 
geteilten Selbstverständnisses, welches einen humanen Um­
gang miteinander ermöglicht, zerfallen soll«.49 Das bedeutet 
keine religiöse Grundlegung der Moral. Es setzt die in Ador­
nos Modernekritik enthaltenen religiösen Motive weiter in Phi­
losophie um. Die Funktion der Diskursethik als Grundlegung 
wird durch diese Ergänzung überhaupt in Frage gestellt. Von 
weiter ausholender systematischer Philosphie her ist die Trag­
fähigkeit der sprachanalytisch begründeten Ethik mit der Ant­
wort auf die Frage verbunden, ob Sprache tatsächlich die letzt­
lich unhintergehbare Bedingung von Intersubjektivität dar­
stellt.50

49 J. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, 1988, S. 23.
50 H.-P. Krüger hat in seinen Beiträgen zur Theorie des kommunikativen Handelns 

diese These mit Überlegungen beleuchtet, denen ich mich anschließe. »Die sprach­
analytische kommunikative Handlungstheorie« abstrahiert von den gegenständli­
chen und symbolisch vermittelten Subjekt-Objekt-Beziehungen zugunsten symboli­
scher . . . und erklärt nicht genetisch, sondern rezipiert lediglich das Erklärungsre­
sultat von Piaget, die Stufe der formal-operationalen und konventionalen Intelli­
genz«. H.-P. Krüger, Kritik der kommunikativen Vernunft, 1990, S. 397; vgl. a. 
Krügers Beitrag in: A. Honneth/H. Joas, Kommunikatives Handeln, 1988.

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerd Irrlitz

Veröffentlichungen: Der Anspruch der Vernunft-Kant, Fichte, Schelling, 1968; Ver­
such über Descartes 1980; Hegels Philosophiegeschichte in der Geschichte der Philo­
sophiegeschichtsschreibung, 1982; Die Ethik G. Brunos, 1987; Kurze Geschichte der 
Ethik, 1988.

Geb.:
1953-59:

1935 in Leipzig
Studium Philosophie, Psychologie (Nebenfach) Universität Leip­
zig. 1 Jahrwiss. Ass. Universität Halle

1959-61: VEB Chemische Werke Buna, Transportarbeiter, Betriebsbildungs­
stätte

1961-72: Akademie der Wissenschaften Berlin
1968: Promotion
Seit 1972: Institut für Philosophie Humboldt-Universität zu Berlin
1978: Habilitation, Dozent
1983: ord. Prof, für Geschichte der antiken und mittelalterl. Philosophie
1993: Prof, für Philosophische Propädeutik und Geschichte der Philoso­

phie

https://doi.org/10.5771/9783748902379 - am 17.01.2026, 12:36:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902379
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Moral und Methode. Die Struktur in Kants Moralphilosophie und die Diskursethik

