
Das Recht auf Dichtung: 

Orhan Veli Kanık (1914–1950) und Garip* 

Im Jahre 1941 erschien in Istanbul ein schmales Bändchen unter dem Titel Garip 
(»Fremdartig«), das auf 63 Seiten ein längeres Vorwort (11 Seiten) und 64 kurze 
Gedichte von drei jungen Dichtern enthielt. Deren Namen: Melih Cevdet Anday 
(1915),1 Oktay Rifat Horozcu (1914–1988)2 und Orhan Veli Kanık (1914–1950)3 
waren in der literarischen Szene nicht mehr unbekannt. Hatten sie doch bereits 
seit Mitte der dreißiger Jahre in verschiedenen Zeitschriften Gedichte veröffent-
licht. Diese hatten durch ihre freche unkonventionelle Art unter den Literaten, 
die sich in den Kaffeehäusern und Kneipen Istanbuls und Ankaras tummelten, 
Aufsehen erregt und heftige Debatten ausgelöst. Die Publikation des Bändchens, 
das auch Gedichte versammelte, die schon in Zeitschriften erschienen waren und 
unter denen hie und da zwei der Dichternamen standen, also als Kollektivpro-
duktion ausgewiesen waren, sollte, besonders durch das Vorwort, das den Cha-
rakter eines poetischen Manifests trägt, der literarischen Öffentlichkeit die Eta-
blierung einer dreiköpfigen Dichteravantgarde verkünden, die der literarischen 
Tradition den Kampf ansagte. 

Diese Kriegserklärung gegen alles ‘Alte’ ist in dem Manifest radikal formuliert.4 
Die Grundgedanken und Kernsätze dieser Schrift werden im folgenden möglichst 
textnah in einer Mischung aus Paraphrase und Zitaten zusammenfassend darge-
stellt: Die Dichtung (şiir), d.h. die Kunst zu sprechen (söz söylemek sanatı) habe sich 
durch verschiedene Veränderungen im Laufe der Zeit von der normalen natürli-
chen Sprechweise erheblich entfernt und zeige eine gewisse Fremdartigkeit, Selt-
samkeit (garabet, acayiplik). Doch die gebildete Schicht habe diese poetische Tradi-
tion so verinnerlicht, ja, empfinde sie geradezu als so normal, daß paradoxerweise 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 1999. Das Recht auf Dichtung. Orhan Veli
Kanık (1914–1950) und Garip. In: Stephan Guth u.a. (Hrsg.). Conscious Voices: Concepts of
Writing in the Middle East. Stuttgart: Steiner (Beiruter Texte und Studien, 72), 70-97.

1  Zu Anday s. die einschlägigen biographischen Lexika: İhsan Işık, Yazarlar Sözlüğü, İstanbul 
1990; Şükran Kurdakul, Şairler ve Yazarlar Sözlüğü, İstanbul 1989; Behçet Necatigil, Edebi- 
yatımızda İsimler Sözlüğü, 13. baskı, İstanbul 1989; Atilla Özkırımlı, Türk Edebiyatı Ansiklope-
disi, 4. baskı, İstanbul 1987. 

2  Zu Horozcu s. die in Anm. 1 zitierten Nachschlagewerke. 
3  Zu Kanık, meist nur Orhan Veli, die in Anm. 1 zitierten Nachschlagewerke. S. auch s.v. 

»Orhan Veli«: »Das lyrische Werk«, in: Kindlers Neues Literaturlexikon, hrsg. von Walter Jens, 
München: 1988ff., Bd. 12, 749-751, mit Angaben über Ausgaben und Literatur. Orhan Veli 
Kanık, Fremdartig/Garip: Gedichte in zwei Sprachen, hrsg., übers. und mit einem Nachwort ver-
sehen von Yüksel Pazarkaya, Frankfurt a.M. 1985. 

4  Der Text des Manifests liegt mir in zwei Fassungen vor. Eine nicht ganz vollständige Foto-
kopie der Ausgabe von 1941 und eine leicht überarbeitete Fassung in Orhan Veli Kanık, Bü-
tün Eserleri II, haz. Asım Bezirci, 14. basım, Ankara 1981, 15-36. Beide Fassungen werden 
bei auffälligen Varianten herangezogen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 240 

der Versuch, in einer einfacheren, natürlicheren Sprache zu dichten, als fremdartig 
(garip) empfunden werde.5 Es geht also um die Ablehnung der klassischen osma-
nischen Divan-Poesie6 mit ihrem arabisch-persischen Erbe in Form und Inhalt 
und ihrer künstlichen Sprache. Orhan Veli und seine Freunde verwerfen Reim 
und Metrum und eine moderne Verteidigung dieser formalen poetischen Mittel, 
nämlich, daß u.a. dadurch eine Art musikalischer Harmonie (ahenk) erzeugt wer-
de; ebenso lehnen sie Vergleich, Metapher und Hyperbel (teşbih, istiâre, mübâlağa) 
ab und definieren den Klassencharakter dieser traditionellen artifiziellen Poesie, 
die sich in einer Form manifestiere, die dem Geschmack (zevk) der wohlhabenden 
herrschenden Klassen (müreffeh sınıflar) entsprochen habe, die sich aus Menschen 
rekrutierten, die nicht zu arbeiten brauchten, um zu leben. 

Daran knüpft die entscheidende Passage an, die dieses Manifest als revolutio-
näres volksnahes ausweist: Der Geschmack, dem die neue Poesie entsprechen 
wolle, sei nicht der Geschmack jener wohlhabenden Klasse, die nur eine Min-
derheit bildete. Die Menschen, die die heutige Welt bevölkerten, fanden das 
Recht zu leben nur am Ende einer ständigen Plackerei (Bugünkü dünyayı dolduran 
insanlar yaşamak hakkını mütemadî bir didişmenin sonunda bulmaktadırlar). Wie alles 
andere gehöre auch die Dichtung zu ihren Rechten, sie müsse ihrem Geschmack 
entsprechen. Es gehe nicht darum, die Bedürfnisse einer Klasse zu verteidigen, 
sondern man müsse nur ihren Geschmack suchen, finden und ihn in der Kunst 
zur Herrschaft bringen. Doch zu diesem neuen Geschmack gelange man nur auf 
neuen Wegen, mit neuen Mitteln. Man müsse alles, was jene alte Literatur aus-
mache, verwerfen und das Gebäude vom Fundament her neu errichten. Ja, man 
dürfe beim Dichten möglichst nicht mehr in der alten Sprache denken, sondern 
müsse sich von der Unnatürlichkeit lösen, an die man sich gewöhnt habe, und 
zur Einfachkeit und Aufrichtigkeit zurückfinden. Die Menschen, derer sich die 
Geschichte wohlwollend erinnere, seien immer solche, die an historischen Wen-
depunkten lebten. Sie hätten jeweils eine Tradition zerstört und eine neue be-
gründet. Zu solchem Fahnenträgertum gehöre auch Opfermut. 

 

                                                                                          
5  Dieser Gedanke gab nicht nur dem Gedichtband Garip, sondern auch der literarischen Be-

wegung, die er auslöste, den Namen. Dazu Hakan Sazyek, Cumhuriyet dönemi Türk şiirinde 
Garip hareketi, İstanbul: Türkiye İş Bankası, 1996. Im folgenden zitiert als Sazyek (1996). 

6  Übrigens hat Orhan Veli die Divan-Dichtung nicht grundsätzlich abgelehnt. In einem In-
terview (1947) sagt er, daß er die Divan-Dichtung liebe und sie zur Weltliteratur gehöre. Sie 
sei aber nicht mehr zeitgemäß. S. Adnan Veli Kanık, Orhan Veli için: Bir biyografi ve basında 
çıkmış yazılardan seçmeler, İstanbul 1953, (Yeditepe Yayınları; 26), 32f. Diese detaillierte Bio-
graphie Orhan Velis aus der Feder seines Bruders wird im folgenden zitiert als Adnan 
(1953). Der spätere Erziehungsminister Hasan Ali (Yücel) hatte mit der Divan-Dichtung 
gründlich abgerechnet, s. Hasan Alî, Türk edebiyatına toplu bir bakış, İstanbul: Remzi Kitap-
hanesi, 1932, 152ff. Übersetzt wurde diese Schrift 1941 von Osman Reşer, Ein Gesamtüber-
blick über die Türkische Literatur, İstanbul. Diese Ablehnung der Divan-Dichtung als wurzellos 
und volksfern wurde eine in den türkischen Schulen verbreitete Lehrmeinung. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 241 

Auch die Vermischung der Künste wird verworfen. Jede Kunst habe ihre spezifi-
schen Ausdrucksmittel. Der Wort-Künstler müsse die Eigenheiten der Kunst, der er 
sich verschrieben habe, entdecken und dürfe nicht listenreich Effekte aus anderen 
Künsten, wie Musik (musiki, ahenk) und Bildkunst (resim) beziehen. Dichtung sei 
ganz und gar Wortkunst. Das heiße, sie bestehe ganz und gar aus Bedeutung 
(mâna). Jedes Wort bedeute nur sich selbst. Die Bedeutung spreche aber nicht die 
fünf Sinne (duygu) des Menschen an, sondern seinen Verstand (kafa, in der Fassung 
von 1941: ruhiyat = die Psyche, das Seelenleben insgesamt). Die Wörter, die Ele-
mente der Sprache, seien entweder direkt Ausdruck der Dinge (eşya) oder aber un-
serer Gedanken.7 Dem Gedicht wesensfremde Elemente aus anderen Künsten wer-
den als Taschenspielertricks (hokkabazlık), die nur ablenken, verworfen. Was das 
Gedicht zum Gedicht mache, sei der nur ihm eigentümliche Charakter, und der 
beruhe auf der Bedeutung. In diesem Zusammenhang wird ein Wort von Paul Elu-
ard zitiert: 

Es wird ein Tag kommen, da wird man nur mit dem Intellekt, Verstand (kafa) lesen, 
dann wird die Literatur ein neues Leben erlangen. 

In der Literaturgeschichte habe jede neue Strömung für die Dichtung eine neue 
Grenze (hudut) gesetzt. An dieser Stelle wird der historische Auftrag der Garip-
Bewegung klar formuliert, es heißt: 

Uns fiel das Los (nasip) zu, diese Grenze im höchsten Maße zu erweitern, oder besser, 
die Dichtung ganz und gar aus dieser Begrenzung zu befreien. 

Um diese Freiheit zu bewahren, lehne man es ab, eine Dichterschule (mektep) zu 
bilden. Was ihnen, den garipçiler, diese Grenzerweiterung beschert habe, seien 
Klarheit und Einfachheit (safiyet ve besatet). Der Wunsch, die Schönheit der Dich-
tung aus diesen Eigenschaften zu beziehen, habe sie in Berührung gebracht mit 
einer Welt, die den Menschen auf allen Ebenen seines Lebens errege, reize und 
das größte Schatzhaus der Dichtung sei, nämlich die Welt des Unterbewußtseins 
(tahteşşuur). Nur hier könne die Natur (tabiat) in dem Zustand gefunden werden, 
in dem sie noch nicht durch das Eingreifen des Intellekts (zekâ) verändert worden 
sei. Ebenso lebe hier die Menschenseele in all ihrer Kompliziertheit/Verwobenheit 
(giriftlik) und mit all ihren Komplexen, aber in einem rohem und primitiven (ham 
ve iptidaî) Zustand. Der Abstraktion (tecrid) der (einzelnen) Gefühle oder Erregun-
gen begegne man nur in den Seelenkunde-Büchern. Die Klarheit und Einfachheit 
finde man in unseren Kindheitserinnerungen verbunden mit dem gleichen Reich-
tum, der gleichen Verwobenheit und der gleichen Feindschaft gegenüber der Ab-
straktion. 

                                                                                          
7  Dieser Abschnitt liest sich wie eine Antwort auf Ahmet Haşim’s manifestartiges Vorwort zu 

Piyale (1926), Şiir hakkında bazı mulahazalar, übersetzt von H. Duda, »Ahmed Haschim: 
ein türkischer Dichter der Gegenwart«, in: Die Welt des Islams 11 (1928), 200-244. Das Vor-
wort: 209-216. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 242 

In einem Exkurs wird dann gleichzeitig Nähe und Distanz zum Surrealismus 
mit seinem »psychischen Automatismus« (ruhi otomatizm) betont. Das Verfahren 
(ameliye) der Entleerung des Unterbewußtseins (tahteşşuuru boşaltma), das (von den 
Surrealisten) akzeptiert werde als Hauptaufgabe der Dichtung (şiirin esas işçiliği, in 
der Fassung von 1941 französisch »fonction«), sei nicht automatisch von einem ek-
statischen Zustand (cezbe hali) begleitet. Wenn das so wäre, würde jeder zum 
Künstler. Der Künstler sei vielmehr der Mensch, der außer Zuständen wie Träu-
men und anderem auch eine ihm verliehene Geschicklichkeit, Fertigkeit (meleke) 
benutzen könne. Ein Bewußtsein (şuur), das durch Training (mümarese) erworben 
sei, bringe in dem Menschen die Kraft hervor, die den Brunnen (kuyu) graben 
könne, den wir Unterbewußtsein nennen. Wenn diese Kraft kultiviert werde, 
könne die Fertigkeit (meleke) zwar nicht dazu dienen, das Unterbewußtsein zu ent-
leeren, aber wohl bestenfalls es nachzuahmen (taklit etme). Was sind das nun für 
Dinge, die sich im Unterbewußtsein befinden? Welche Eigenschaften zeigt der 
Inhalt des Unterbewußtseins? Das fühle der Künstler besser und tiefer als der 
Wissenschaftler. Sein Werk sei nichts anderes als die Nachahmung dieses Fühlens 
(bu hissedişin taklidi). Der Künstler sei ein vollkommener Nachahmer, Imitator 
(mukallit, taklitçi). Doch der Meister-Künstler erscheine so, als ob er kein Imitator 
sei, weil das Ding, das er imitiere, das Original sei. Einfachheit und Primitivität 
(basitlikle iptidailik) sollten, wenn sie auf Realitäten anspielten, das Kapital (sermaye) 
der Kunst sein. Denn beide verschafften dem Kunstwerk die wahre Schönheit. Ein 
guter Künstler ahme sie sehr gut nach. Ein solcher Künstler könne die Schönheit 
nach jahrelangen Mühen und unendlichen Stationen in der Nachahmung der 
Unerfahrenheit, Ungeschicklichkeit (acemiliği taklit) finden. In dem Falle heiße 
das, er sei Meister in der Ungeschicklichkeit geworden. Doch das alles zeige, daß 
Kunst mit Automatismus nichts zu tun habe, sondern eine Anstrengung (ceht) 
und ein Talent (hüner) darstelle. Der Künstler müsse uns auch glauben lassen, daß 
alles, was er sage, ehrlich (samimî) sei. 

Schließlich kommt das Manifest noch einmal auf formale Elemente zurück. 
Was man unbedingt bekämpfen müsse, sei die Halbvers-Mentalität (mısracı zihni- 
yet), also die Geisteshaltung, in Halbversen zu denken, sich mit einem auserlese- 
nen Halbvers im Gedicht schon zufriedenzugeben. Das Gedicht sei aber ein sol-
cherart (geschlossenes) Ganzes, daß diese Ganzheit gar nicht mehr bemerkt werde, 
so wie wir den Mörtel zwischen den Ziegeln eines verputzten und angestrichenen 
Gebäudes nicht sehen könnten. Nur wenn das Gebäude seine Ganzheit (tamami- 
yet) durch den Mörtel sichergestellt habe, erhielten wir Gelegenheit, die Ziegel-
steine, aus denen es gebildet ist, einzeln zu sehen und über ihre Eigenschaften 
nachzudenken. Die Halbvers-Mentalität führe nun dazu, nicht nur die einzelnen 
Halbverse, sondern auch deren Elemente, die einzelnen Wörter, zu prüfen und zu 
analysieren. Für ein Gedicht aus hundert Wörtern gebe es dann hundert nach 
Schönheit suchende Menschen. Aber auch ein Gedicht, das aus tausend Wörtern 
bestehe, sei wegen einer e i n z i g e n  Schönheit geschrieben worden. Nicht die 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 243 

Ziegelsteine, nicht der Mörtel seien schön, sondern nur das aus diesen erbaute ar-
chitektonische Gebilde. Wenn wir uns nämlich ein Gebäude vorstellten, das aus 
Materialien wie Achat, Heliyotrop und Silber bestehe, könne es doch nicht als 
Kunstwerk betrachtet werden, wenn es über die Schönheit der Materialien hinaus 
keine umfassende Schönheit besitze. Das zeige, daß die Tatsache allein, für ein 
Gedicht schöne Wörter als Material zu verwenden, noch kein Gewinn für das Ge-
dicht sei. Diese Wörter würden aber dem Gedicht auch nicht schaden, wenn sie 
nicht ihre Ausspracheweisen und Anwendungsformen mit sich tragen würden. Es 
sei schade, daß diese Wörter nur in einer ganz bestimmten festgelegten Form ver-
wendet werden könnten und ihren Ausdruckswert (eda) selbst bestimmten. So sei 
das Spezifikum der alten Dichtung eben dieser Ausdruckswert, den man als »poe-
tisch« (şâirane) bezeichne. Zu diesem Ausdruckswert (eda) hätten uns die Wörter 
geführt. Aber der Mensch, der seinen Geschmack und seine Auffassung von Dich-
tung aus der heutigen Gesellschaft beziehe, gehe oft von der entgegengesetzten 
Seite aus, d.h. er kenne vor den Wörtern selbst ihren poetischen Gehalt (şâirane). 
Der Wortschatz (lûgat), der aus Wörtern bestehe, die diesen (artifiziellen) Aus-
druckswert besitzen, tauche zwangsläufig in den Köpfen der Menschen auf, die 
beim Schreiben ‘poetisch’ sein wollten oder beim Lesen den ‘poetischen’ Stil 
suchten. Die Bemühung, einen n e u e n  Wortschatz (vokabüler, in der neuen Fas-
sung: dil) in die Dichtung zu tragen, sei aus dem Wunsch geboren, sich aus dem 
Rahmen dieses poetischen Wortschatzes zu retten. Wenn es Leute gebe, die es 
nicht verwinden könnten, wenn Wörter wie »Hühnerauge« (nasır) und »Süleyman 
Efendi« in einem Gedicht auftauchten, seien es diejenigen, die den poetischen Stil 
ertrügen oder gerade suchten. 

Man müsse sich gegen alles, was zum Alten gehöre, stellen, doch besonders 
gegen den poetischen Stil (şâirane). 

Damit endet das Manifest. Es stammt aus der Feder Orhan Veli’s. Dafür spre-
chen zwei Indizien: 1) Größere Abschnitte hatte Orhan Veli unter seinem Namen 
bereits in den Jahren 1939–40 in der Zeitschrift Varlık veröffentlicht und sie nur 
mit leichten Änderungen in das Vorwort-Manifest übernommen.8 – 2) Im Jahre 
1945 wurde das Bändchen Garip, nun ausschließlich mit Orhan Veli’s Gedichten, 
dem unveränderten Manifest und einer Vorbemerkung von Orhan Veli, in der er 
sich als persönlich Betroffener mit den Kritikern auseinandersetzt, neu publiziert. 
Wir können also davon ausgehen, daß wir es vor allem mit Orhan Veli’s Gedan-
ken zu tun haben. 

Der Auftrag des Dichters wird klar als gesellschaftlicher Auftrag definiert. Denn 
es geht um die Adressaten, die Rezipienten der Dichtung. Während die t r a d i -
t i o n e l l e  Poesie dem Geschmack der begüterten Klasse entsprach, die ein Leben 
ohne Arbeit führen konnte und an der artifiziellen Sprache der Dichtung ihr Ver-
gnügen fand, muß nun den m o d e r n e n  Menschen, die andauernd um ihr Le-

                                                                                          
8  Sazyek (1996), 55. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 244 

bensrecht kämpfen müssen, durch die Dichter auch zu dem R e c h t  auf eine 
Dichtung, die ihnen verständlich ist und ihrem Geschmack entspricht, verholfen 
werden. Es fällt auf, daß es in der modernen Gesellschaft keine solche begüterte 
parasitäre Klasse zu geben scheint, für deren literarischen Konsum eine klassen-
spezifische Dichtung produziert werden müßte. Orhan Veli scheint in einer klas-
senlosen Gesellschaft zu leben, wie sie ja in der republikanischen Türkei der drei-
ßiger Jahre proklamiert wurde. Daß trotzdem noch weitgehend an den Formen 
der alten Dichtung und dem traditionellen Geschmack festgehalten wird, hängt 
an der eingefleischten Gewohnheit der Menschen und an der Erziehung, die im-
mer noch die alte Ästhetik tradiert. Die Dichotomie, die Orhan Veli in der Welt 
sieht, besteht primär zwischen dem Alten und dem Neuen, nicht zwischen den 
Armen und den Reichen, den Ausbeutern und den Ausgebeuteten, ja auch nicht 
einmal zwischen dem Orient und dem Okzident. In diesem Manifest kommen 
Begriffe wie ‘türkisch’, ‘osmanisch’, ‘Türkei’, ‘Vaterland’, ‘national’ usw. gar nicht 
vor. Es wird auch nur ganz allgemein von der literarischen Tradition und den 
Phasen der Literaturgeschichte gesprochen. Außer Ahmet Haşim wird kein türki-
scher Dichter mit Namen genannt und keine Literaturströmung charakterisiert, es 
wird aber ab und zu auf westliche Dichter, Maler, Musiker und Literaturströmun-
gen Bezug genommen. Man spürt den anregenden Einfluß der französischen Sur-
realisten. Trotzdem ist dieses Manifest nicht epigonal, sondern bezieht sich auf 
die spezifischen formalen und gesellschaftlichen Aspekte der osmanisch-türki-
schen Tradition. Orhan Veli und seine Freunde sehen sich sozusagen am End-
punkt einer literarischen Entwicklung, in der es verschiedene Phasen gab, an de-
ren Umbruchstellen jeweils vorsichtig alte Formen und Regeln verändert und 
durch neue ersetzt wurden. Das sehen sie nicht nur als Phänomen ihrer eigenen, 
der osmanisch-türkischen Literatur, sondern der Weltliteratur insgesamt. Das 
Schicksal hat nun ihnen die Aufgabe zugeteilt, die revolutionäre Tat zu vollbrin-
gen, a l l e  einengenden poetischen Formen und Fesseln der türkischen Poesie zu 
zerbrechen und in absoluter Freiheit mit einer neuen Naivität, Einfachheit und 
Unbefangenheit, in einer Sprache zu dichten, die von jeder poetischen Pose frei 
ist, und damit einen neuen Geschmack zu prägen. Einfachheit und Natürlichkeit 
sind aber Eigenschaften, die von Dichtern, die noch in der Tradition der raffinier-
ten Ästhetik verhaftet waren, erst mühsam erworben werden müssen. Das poeti-
sche Vokabular, das befrachtet ist mit der jahrhundertealten schweren Last festge-
legter Bedeutungen soll abgeschafft werden und muß der normalen Alltagssprache 
Platz machen, die nun – und das ist das Paradoxon – den Gebildeten in der Funk-
tion als Dichtersprache »fremdartig«, garip, erscheint. Aber nur mit dieser Sprache, 
die den Wörtern ihre einfache ursprüngliche Bedeutung zurückgibt, kann man 
den Geschmack der breiten Masse treffen und allen Menschen zu dem Recht ver-
helfen, am Konsum von Dichtung teilzuhaben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 245 

Um zu demonstrieren, wie diese neue Sprache beschaffen ist, soll ein Beispiel 
zitiert werden. Es ist das Gedicht, dessen ‘anstößige’ Vokabeln Orhan Veli selbst 
am Schluß des Manifests erwähnt, und gehört zu seinen berühmtesten. 

Kitab-i Seng-i Mezar Grabinschrift 

Hiçbir şeyden çekmedi dünyada An nichts litt er in dieser Welt so sehr 
Nasırdan çektiği kadar; Wie an seinem Hühnerauge. 
Hatta çirkin yaratıldığından bile Sogar, daß er häßlich war,  
O kadar müteessir değildi; Störte ihn nicht sonderlich. 
Kundurası vurmadığı zamanlarda Wenn seine Schuhe zufällig nicht drückten,  
Anmazdı ama Allahın adını,  Dachte er nicht gleich an den Namen Gottes,  
Günahkâr da sayılmazdı. Aber ungläubig konnte man ihn auch nicht 

nennen. 
Yazık oldu Süleyman Efendi’ye. Schade um Süleyman Efendi.9 

Welche gesellschaftspolitischen Bedingungen waren es denn, die diese jungen 
Dichter zu ihrer revolutionären Mission führten? Man fragt sich, war es 15 Jahre 
nach Gründung der Republik, nach all den kulturrevolutionären Umwälzungen 
noch nicht gelungen, die türkische Literatur aus den Fesseln der osmanischen 
Tradition zu befreien? In welchen historischen Kontext haben wir dieses Mani-
fest zu stellen? 

Orhan Veli und seine beiden Freunde sind 1914/15 geboren. Sie gehören also 
zu der ersten Generation, die ihre höhere Schulbildung ausschließlich nach der 
Republikgründung in einer säkularistischen Atmosphäre erfahren hat. In ihrem 
Leben spielte die neue türkische Hauptstadt Ankara, an deren zukünftige Exi-
stenz zur Zeit ihrer Geburt noch gar nicht zu denken war, eine große Rolle. Sie 
lernten sich in Ankara am Ankara Erkek Lisesi kennen und führten ihre ersten li-
terarischen Gespräche in der Schule und in Lokalen und Konditoreien in Anka-
ra. Orhan Veli kam 1925 vom Galatasaray Lisesi aus İstanbul an die Gazi İlkoku-
lu nach Ankara, wo sein Vater von 1923–1948 Chef des republikanischen Har-
monie-Orchesters war. Orhan erlebte als Schüler also etwa das erste Republik-
Jahrzehnt in der neuen Hauptstadt, wo er 1932 das Abschlußexamen machte, 
um sich dann in der Literatur-Fakultät in İstanbul einzuschreiben. In seinem 
kurzen Leben wird er künftig recht häufig zwischen Ankara und İstanbul hin- 
und herpendeln, wie sehr viele Literaten es damals zu tun pflegten. Denn İstan-
bul, die alte traditionsreiche Sultansstadt, blieb mit ihren landschaftlichen Rei-
zen, kulturellen Institutionen im Buch- und Pressewesen und den Bildungsein-
richtungen (die modernisierte Darülfünun wurde 1933 zur İstanbul Üniversitesi) 
lange viel attraktiver für die intellektuelle Elite als Ankara.10 

                                                                                          
9  Zweisprachig abgedruckt bei Kanık/Pazarkaya (1985), 82f. – Dieses Gedicht war schon 

1938 in der Zeitschrift İnsan erschienen. Sazyek (1996), 52. 
10  Niyazi Berkes, seit seiner Schulzeit in Lefkoşe/Zypern ein aufrechter Kemalist, der 1932 eine 

Anstellung als erster ‘Bibliothekar’ am halkevi in Ankara angeboten bekam, war tief getrof-
fen, als seine İstanbuler Freunde im Eminefendi lokanta ve kahvesi, darunter der Kritiker Nur- 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 246 

Wenn wir etwas über die Atmosphäre der frührepublikanischen Hauptstadt 
Ankara während der Schulzeit der Garipçiler erfahren wollen, mag es erlaubt sein, 
Yakup Kadri Karaosmanoğlu’s Roman Ankara, der 1934 publiziert wurde, zur 
Hilfe zu nehmen. Der Romancier Yakup Kadri (1889–1974) gehörte zu jenen 
İstanbuler Intellektuellen, die als überzeugte ‘Kemalisten’ der ersten Stunde zu-
sammen mit dem Republikgründer Mustafa Kemal (Atatürk) an der Konstrukti-
on einer neuen türkischen kulturellen Identität, die nicht in İstanbul, sondern in 
Anatolien verankert sein sollte, mitwirkte. Aus seinen Schriften erfahren wir aber 
auch, welch schwieriges Unterfangen das war. 

Der Roman Ankara besteht aus drei Teilen, die drei Perioden aus der jüngeren 
Geschichte Ankaras zugeordnet sind. In der ersten Periode ist Ankara die kleine 
schmutzige Provinzstadt, die ausersehen war, im Befreiungskrieg das Hauptquar-
tier des Feldherrn und seit April 1920 die Große National-Versammlung zu be-
herbergen. Nach der Niederlage des Osmanischen Reiches im Ersten Weltkrieg 
und während der Besetzung İstanbuls durch die Allierten seit 1920, die von den 
Türken als tiefe Demütigung empfunden wurde, übte daher das Städtchen Anka-
ra als Symbol der Hoffnung eine geheime Anziehungskraft auf alle nationalge-
sinnten Türken aus, die zunehmend nach Anatolien pilgerten, um am Befrei-
ungskampf mitzuwirken.11 Damals, so schreibt Yakup Kadri in seinem Roman, 
herrschte trotz der harten primitiven Lebensbedingungen in Ankara der nationa-
le Enthusiasmus vor. 

Ganz anders in der zweiten Periode, also in der ersten Dekade der Republik, 
1923–1933, den Schuljahren Orhan Veli’s und seiner Freunde. Yakup Kadri läßt 
erkennen, daß es nicht glückte, den Enthusiasmus zu bewahren und ihn in die 
Kultivierung eines soliden Nationalbewußtseins und den Aufbau der Republik 
zu investieren. Die neue republikanische Elite wird von ihm – sicher übertrieben, 
wie man kritisiert hat – als eine egoistische, von westlichem Konsumdenken be-
herrschte Schicht dargestellt, die nur an der modernsten westlichen Ausstattung 
ihrer Häuser, an westlicher Mode, an Tanztees, Bällen und Spekulationsgeschäf-
ten interessiert war. Die Kluft zwischen der Mehrheit der Einheimischen und der 
meist aus İstanbul zugewanderten Führungsschicht, die so oft wie möglich mit 
dem Zug aus Ankara nach İstanbul floh, blieb beängstigend tief. Eine der Haupt-

                                                                                                                                                                                                                          

ullah Ataç (später sıkı bir Ankaralı, ein überzeugter Ankaraner), ihn wegen seiner Entschei-
dung, nach Ankara zu gehen, verspotteten. Er schreibt: »Ankara’ya karşı İstanbul aydınları 
arasında bu denli yabancılık vardı. İnanılması güç!« Niyazi Berkes, Unutulan Yıllar, yayına 
hazırlayan Ruşen Sezer, İstanbul 1997, 70. Aber Berkes erlebt auch seine Enttäuschungen in 
Ankara. Seine Initiative, in Ankara einen Diskussionszirkel für Intellektuelle zu gründen, 
scheitert kläglich daran, daß die Ankaraner nicht zu einer fairen (efendici) geistigen Ausein-
andersetzung fähig waren, a.a.O., 95-97. 

11  Siehe dazu Erika Glassen, »Das türkische Gefängnis als Schule des literarischen Realismus 
(Nâzım Hikmets Weg nach Anatolien)«, in: Ingeborg Baldauf u.a. (Hrsg.), Türkische Spra-
chen und Literaturen: Materialien der ersten deutschen Turkologen-Konferenz, Bamberg, 3.–6. Juli 
1987, Wiesbaden 1991 (Veröff. der Societas Uralo-Altaica; 29), 129ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 247 

figuren des Romans, der junge Journalist und Schriftsteller Neşet Sabit, als unab-
hängiger ‘idealistischer Kemalist’ das alter ego Yakup Kadri’s, zeigt sich zutiefst 
frustriert. Verwestlichung bedeutet, wie er in Ankara beobachtet, nicht viel mehr 
als Nachäffen alles Westlichen und wird nicht als ein Lebensprinzip verstanden, 
das als Kraft und Motor in Dienst genommen werden kann, um die eigene türki-
sche nationale Kultur und Identität aufzubauen. Dieser zweite Teil des Romans 
endet mit der großen Rede des Staatsgründers zum zehnjährigen Jubiläum der 
Republik, durch die er dem Volk neue Impulse zu geben versucht. Yakup Kadri 
beschreibt in einem dritten, utopischen Teil seine Vision von einer echten kema-
listischen Revolution, die dann in gemeinsamer Anstrengung zum Aufblühen 
des Landes führt.12 

Diese Stagnation, Frustration und Ernüchterung, die sich trotz der errungenen 
nationalen Unabhängigkeit in der türkischen Gesellschaft breitgemacht hatte und 
die Yakup Kadri in seinem Ankara-Roman diagnostiziert hat, ist keine literarische 
Fiktion. Man kann sie durchaus an vielen Indizien im gesellschaftlichen und litera-
rischen Leben der zwanziger und dreißiger Jahre wahrnehmen. Man darf nämlich 
nicht vergessen, daß, nachdem die Euphorie des Siegesrausches verflogen war, viele 
der alten Mitstreiter Mustafa Kemal’s nicht bereit waren, alle die rigorosen Refor-
men mitzutragen, die er für notwendig hielt. Bei der Abschaffung des Sultanats (1. 
11. 1922), aber besonders bei der Aufhebung des Kalifats (3. 3. 1924) gab es große 
Widerstände zu überwinden. Es existierte auch eine oppositionelle Presse in İstan-
bul. Wenig später waren es die religionspolitischen Maßnahmen im Zusammen-
hang mit den traditionellen islamischen Institutionen, die breite Bevölkerungskreise  
irritierten. Die beiden Versuche, 1924 und 1930, zu einem Mehrparteiensystem zu 
gelangen, scheiterten. Das Gespenst der Konterrevolution zeigte sich 1925 in Ge-
stalt des kurdischen Naqşibandi-Scheichs Sait, der im Südosten der Republik einen 
blutigen Aufstand im Namen der Religion anzettelte, und 1930 in Menemen, wo 
ein anderer Naqşibandi-Derviş Mehmed als angeblicher Mahdi die Bevölkerung 
aufwiegelte, so daß schließlich der junge kemalistische Offizier Kubilay, der ihnen 
entgegentrat, geköpft wurde. In Izmir wurde sogar ein Attentatsplan gegen Mustafa 
Kemal aufgedeckt. Der Ausnahmezustand, der unter der Bezeichnung »Sicherung 
der (öffentlichen) Ruhe« (takrir-i sükûn) von 1925 bis 1929 herrschte, und das harte 
Durchgreifen der İstiklal Mahkemeleri (außerordentlicher Gerichtshöfe) gegen alle 
Feinde der Republik lähmte die freie Entfaltung der Demokratie, die Mustafa Ke-
mal eigentlich anstrebte.13 Er nutzte die verordnete Ruhe, um eine Reihe von Re-

                                                                                          
12  In dem Vorwort zu der dritten Auflage des Romans 1964, abgedruckt in: Yakup Kadri Ka-

raosmanoğlu, Bütün Eserleri, 10, haz. Atilla Özkırımlı, 5. basılış, İstanbul 1981, 17, hat Ya-
kup Kadri selbst seine Ernüchterung zum Ausdruck gebracht und festgestellt, daß inner-
halb der vergangenen dreißig Jahre dieser erhoffte Aufschwung nicht stattgefunden habe. 
Er hat in dem Roman Panorama, 2 cilt, Ankara 1953–54, eine Fortsetzung zu Ankara ge-
schrieben, in dem sein Held Neşet Sabit als Opportunist der DP beitritt. 

13  Eine gute Zusammenfassung dieser Ereignisse aus kemalistischer Perspektive findet sich in 
dem Schulbuch Türkiye Cumhuriyeti İnkılap Tarihi (Verfasser: Mükerrem K. Su und Prof. Dr. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 248 

formen einzuleiten und durchzuführen, die insgesamt den Charakter einer Kultur-
revolution trugen. Er konnte dabei zwar weitgehend mit der Zustimmung der sä-
kularistischen, westlich orientierten Intellektuellen und Künstler rechnen, aber 
wenn auch vor allem die religiösen Reaktionäre in Schranken gehalten werden soll-
ten, wurde doch das geistige Klima allgemein als bedrückend empfunden, wozu 
auch die schlechte wirtschaftliche Lage beitrug. Der Ausnahmezustand und seit 
1931 das erste restriktive Pressegesetz14 behinderten die freie Meinungsäußerung 
und leiteten eine Entwicklung ein, die allmählich, öffentlich wahrnehmbar erst 
nach Atatürk’s Tod, besonders unter dem Einfluß des Weltkrieges, aus dem sich die 
Türkei mit İnönü’s Schaukelpolitik herauszuhalten verstand, zu einer Polarisierung 
zwischen ‘rechten’ turanistisch-nationalistisch-faschistischen und ‘linken’ soziali-
stisch-kommunistisch-oppositionellen Individuen oder Gruppen führte, die aller-
dings der republikanischen Sache nicht grundsätzlich feindlich gegenüberstanden 
wie die şeriat-treuen reaktionären Kräfte. Die staatsloyalen ‘idealistischen Kemali-
sten’, wie ich sie einmal nennen möchte, hatten es besonders schwer, da sie unab-
hängig von der Staatspartei und den Parteifunktionären bleiben, sich aber auch 
nicht mit den beiden extremistischen Haltungen identifizieren wollten. Man kann 
sie als Gruppe schwer definieren. Es handelt sich um Freundeskreise oder engagier-
te Individuen. Gemeinsam war ihnen die Akzeptanz der kemalistischen Politik des 
Laizismus und der Aneignung der westlichen Zivilisation. Sie wollten wie der Re-
publikgründer einen eigenen nationalen türkischen Weg finden und mischten sich 
kreativ ein. Da der Begriff Kemalismus bis heute schwammig geblieben ist, will ich 
versuchen, möglichst viele frühe ‘Kemalisten’ aufzuspüren, um dem Phänomen 
näher zu kommen. Denn ich möchte beweisen, daß die Garip-Bewegung aus kema-
listischem Ankaraner Geist geboren ist. 

Das literarische Leben, das sich nach der finsteren Zeit des Despotismus (istib-
dat) unter Sultan Abdülhamid II. (1876–1909) seit der jungtürkischen Revolution 
von 1908 besonders durch die aufblühende Presse und die kulturellen Aktivitä-
ten der Türk Ocakları relativ frei entfalten konnte, hatte sein Zentrum in İstan-
bul. Die Abwendung von der osmanischen Vergangenheit und die Hinwendung 
nach Anatolien, die Mustafa Kemal (Atatürk) durch die Gründung der neuen 
Hauptstadt Ankara symbolisch und praktisch vollzog, konnte also nicht ohne 
Auswirkungen auf die Literatur und Presse bleiben. Auch andere rigorose kultur-
revolutionäre Maßnahmen Mustafa Kemal’s, zu denen die Einführung der La-
teinschrift im Jahre 1928, die u.a. den Anschluß an die zeitgenössische westliche 
Zivilisation erleichtern sollte,15 gehörte, hatten auf die türkische Literatur zu-

Ahmet Mumcu), Istanbul 1981, 176-220. Siehe auch Feroz Ahmad, The Making of Modern 
Turkey, London 1993, 52-101, und Fikret Adanır, Geschichte der Republik Türkei, Mannheim 
1995, 21-38. 

14  Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi, 1. cilt, İstanbul: İletişim, 1983, 213. 
15  Dazu mit Literaturangaben: Barbara Flemming, »Literatur im Zeichen des Alphabetwech-

sels«, in: Anatolica VIII (1981), 133-157. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 249 

nächst eher negative Auswirkungen, denn die junge Generation wurde damit 
weitgehend von der Tradition abgeschnitten. 

Doch es fehlte nicht an Literaten in der Türkischen Republik. Die alte Garde 
war, soweit nicht wegen ihrer oppositionellen Haltung emigriert oder verbannt,16 
im Lehrbetrieb und Journalismus tätig oder war von Mustafa Kemal Atatürk – 
dem großzügigen Mäzen – mit Abgeordneten- oder Diplomatenposten versorgt 
worden,17 und auch die jüngere Generation, die studieren konnte, oft auf Staats-
kosten im Ausland, wie Oktay Rifat in Paris und Melih Cevdet in Belgien, fand, 
wie auch Orhan Veli, der sein Studium ohne Examen abgebrochen hatte, in 
staatlichen Einrichtungen und Ministerien ein Unterkommen, war wenigstens 
materiell versorgt. Dieser Trend hielt auch unter Atatürk’s Nachfolger İnönü zu-
nächst an. Die beruflichen Möglichkeiten, die die neue Hauptstadt bot, machten 
Ankara doch allmählich zu einer akzeptablen Alternative zu Istanbul, wobei 
auch im kulturellen Leben der beiden Städte eine gewisse Polarisierung zwischen 
nationalistisch-kemalistischem Geist im ‘modernen’ Ankara und einer oppositio-
nellen konservativen oder linken Haltung im nostalgieträchtigen, bohemehaften 
und kosmopolitischen Istanbul zu beobachten war. 

Es gab ein reges Literatenleben in Lokalen und Kaffeehäusern in İstanbul und 
Ankara.18 Dort diskutierte man, trug Fehden aus und machte Projekte für neue 
Zeitschriften, die manchmal sehr kurzlebig waren und immer wieder von densel-
ben Literaten beliefert wurden. Der erste heftige literarische Streit, der während 
der Republikzeit zwischen der jungen und alten Generation ausgetragen wurde, 

                                                                                          
16  Zu den Verbannten gehörten die bekannte Schriftstellerin und Mitstreiterin Mustafa Ke-

mals im Befreiungskrieg Halide Edip (Adıvar) (1884–1964) und ihr Mann Dr. Adnan Adı-
var, der der oppositionellen Terakkiperver Cumhuriyet Fırkası (aufgelöst 1925) beigetreten 
war. Zu den 150 Verbannten, den yüzellilikler, gehörten auch die berühmten Schriftsteller 
Riza Tevfik (1868–1951) und Refik Halit Karay (1888–1965). Siehe dazu İlhami Soysal, 150- 
likler: kimdiler, ne yaptılar, ne oldular, 3. Auflage, İstanbul 1988. Über Halide Edip s. D. Gro-
nau, Mustafa Kemal Atatürk oder die Geburt der Republik, Frankfurt a.M. 1994, 243. Gronau’s 
Buch ist gut recherchiert und lesbar. 

17  Adile Ayda, Böyle idiler yaşarken ... (Edebî hâtıralar), Ankara 1984, schreibt in ihren Erinne-
rungen an den Lyriker Celâl Sâhir (Erozan) (1863–1935), den man den Kadınlar şairi 
(»Frauendichter«) nannte, 150: »Daß Atatürk die gebildete Elite (bilginler) um sich sammel-
te, mit ihnen arbeitete und sich von ihnen beraten ließ, ist bekannt, aber seine mäzenati-
sche Seite, nämlich daß er wie Ludwig XIV., Friedrich II. und Fatih Förderer der Kunst und 
Literatur war, ist in unserer Geschichte noch nicht genügend hervorgehoben worden«. Um 
einen Abgeordnetenposten zu erlangen, sei wichtiger als die Wahl die Tatsache gewesen, 
ob man auf der Liste des Devlet Başkanı stand. So seien unter dem Einparteienregime Ata-
türks viele wirklich würdige Dichter und Schriftsteller mebus geworden. Ähnlich äußert sich 
Taha Toros, Mâzi Cennet, İstanbul 1992, 191. Ein interessantes Thema, das sich zu bearbei-
ten lohnt. 

18  Über dieses literarische Leben in den Kaffehäusern und Lokalen in Istanbul und Ankara 
findet man reiches Material bei: Salâh Birsel, Kahveler kitabı, İstanbul 1975; ders., Ah Beyoğ-
lu vah Beyoğlu, İstanbul 1976; Mehmed Kemal (Kurşunluoğlu), Acılı Kuşak, 2. baskı, İstan-
bul 1977; und ders., Türkiye'nin kalbi Ankara, İstanbul 1983. Auch Orhan Veli wird in allen 
diesen Büchern häufig erwähnt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 250 

fand kurz nach Beendigung des Ausnahmezustandes in der Zeitschrift Resimli Ay, 
herausgegeben in İstanbul von den Linksliberalen Sabiha und Zekeriya Sertel, 
sein Forum. Nâzım Hikmet (Ran) (1902–1963), der 1928 aus Moskau vom inter-
nationalen Kommunismus geprägt in die Türkei zurückgekehrt war, arbeitete an 
der Zeitschrift als Korrektor und publizierte damals auch seine eigenen revolu-
tionären Gedichte in freien Rhythmen. Die polemische Kampagne, die alle Ge-
müter bewegte, wurde unter dem Schlachtruf »Wir zerbrechen die Götzen« (put-
ları yıkıyoruz) ab Juni 1929 über mehrere Monate hinweg geführt. Zur Zielscheibe 
wurden zunächst vor allem Abdülhak Hâmid (Tarhan) (1852–1937), der größte 
Genius (dâhî-i âzam),19 und Mehmet Emin (Yurdakul) (1869–1944), der nationale 
oder türkische Dichter (millî şâir, Türk şairi),20 der Kampf zog aber bald weitere 
Kreise.21 Auch Yakup Kadri, der durchaus noch nicht zum alten Eisen gehören 
wollte und Nâzım Hikmet’s moderne Lyrik wegen der Sprengung der alten For-
men zwar bewunderte, aber seinen linken Klassenstandpunkt für die gesellschaft-
lichen Verhältnisse in der Türkei als unangemessen ablehnte, mischte sich mit ei-
ner gereizten Replik ein und wurde dann selbst Adressat einer Satire.22 Nâzım 
Hikmet avancierte auf der İstanbuler Szene zum Idol der jungen Generation. Er 
war auch berühmt als Rezitator seiner Verse bei den Versammlungen der Künst-
lervereinigung (Güzel Sanatlar Birliği) im Alay Köşkü, und eine amerikanische 
Firma produzierte 1929 zwei Platten mit seinen Lyrikrezitationen.23 Selbst Mu-
stafa Kemal (Atatürk) wurde auf ihn aufmerksam und wollte ihn in den Dolma-
bahçe-Palast, seine İstanbuler Residenz, zu einer nächtlichen Tafelrunde kom-
men lassen, was der Dichter aber stolz ablehnte, er sei nicht die Nachtklubsänge-
rin »Nixe Eftalia«.24 Die Reaktionen zwischen den beiden literarischen Lagern 
waren sehr heftig, und es blieb nicht aus, daß Nâzım Hikmet als Handlanger des 

                                                                                          
19  Siehe Petra de Bruijn, The Two Worlds of Eşber: Western oriented verse drama and Ottoman Tur-

kish poetry by ʿAbdülḥaḳḳ Ḥāmid (Tarhan), Leiden 1997, über Nâzım Hikmet’s Kampagne, 
116f. Übrigens war Abdülhak Hâmid für drei Legislaturperioden zwischen 1927–1939 me-
bus für İstanbul, so bei Süleyman Coşkun, Türkiye'de Politika (1920–1995), İstanbul 1995, 
240. De Bruijn, 106: »Soon after the foundation of the Republic, in 1923, the Büyük Milli 
Meclisi (Grand National Assembly) honoured his Services to the fatherland [...] by settling 
a monthly salary on him. The Istanbul Municipality rented an apartment for him on the 
first floor of the Maçka Palas [...] in Istanbul«. Dort hat ihn übrigens Nâzım Hikmet auf 
seine Einladung hin 1930 besucht und war sehr beeindruckt. Sabiha Sertel, Roman gibi, 2. 
baskı, İstanbul 1987, 120-131. 

20  Auch Mehmet Emin war mebus in 6 Legislaturperioden von 1923 bis zu seinem Tode. Sie-
he Coşkun (1995), 260. Als Mehmet Emin 1921 nach Ankara aufbrach, begrüßte ihn in 
İnebolu ein Telegramm des Gazi als »milletimizin mübarek babası«. S. Şükran Kurdakul, 
Çağdaş Türk Edebiyatı: Meşrutiyet Dönemi, İstanbul 1986, 117. 

21  Siehe dazu: Sertel, Roman gibi, 116-138 u. 150-162; zusammenfassend mit reichem Anmer-
kungsapparat: Kemal Sülker, Nâzım Hikmet’in polemikleri, İstanbul 1968. 

22  Sülker (1968), 28-44. 
23  Siehe dazu Sülker (1968), 41f. 
24  Dazu Dietrich Gronau, Nâzım Hikmet, Reinbek 1991, 89. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 251 

Bolschewismus denunziert wurde,25 so von dem langjährigen Präsidenten der 
Türk Ocakları, Hamdullah Suphi (Tanrıöver) (1885–1966),26 und Mustafa Ke-
mal’s Hofdichter Behçet Kemal Çağlar (1908–1969).27 

Man kann wohl sagen, das literarische Leben befand sich in einer schwierigen 
Übergangsphase, die nicht nur von der staatlich verordneten Schrift- und Sprach-
reform28 geprägt war, sondern auch von einem sich wandelnden Nationalismus-
begriff. Symptomatisch dafür scheint mir eine Anekdote, die Adile Ayda berich-
tet, deren Vater, der Kazan-Tatar Sadri Maksudi Arsal, zu den Führungsfiguren 
der Türk Ocakları und Tischgenossen Mustafa Kemal’s in Ankara gehörte. In ih-
ren Erinnerungen an den ‘millî şâir’ Mehmet Emin (Yurdakul) erzählt sie, daß 
Atatürk sich Anfang des Jahres 1930 bei Tisch nach den Aktivitäten der Türk 
Ocakları erkundigte und schließlich mit scharfer Stimme fragte: »Was macht 
denn eigentlich diese Wissenschafts- und Kulturvereinigung (ilim ve hars heyeti)}« 
Dann, seinen Blick auf Mehmet Emin Bey gerichtet: 

Was treiben denn unsere Literaten, unsere Dichter? »Ich bin ein Türke, meine Religion, 
meine Herkunft ist erhaben (ben bir Türküm, dinim, cinsim uludur)« haben wir jetzt ver-
standen. Aber inzwischen haben wir einen großen Befreiungskrieg, einen nationalen 
Kampf durchgefochten. Wo sind denn unsere nationalen Dichter und Gedichte, die das 
zum Thema genommen haben? 

Mehmet Emin wurde verlegen, aber Hamdullah Suphi Bey fühlte sich verpflich-
tet, ihm zu helfen, und sagte, Firdausi habe für das Schahnama schließlich 30 
Jahre gebraucht, ein Nationalepos lasse sich nicht so schnell schreiben, Mehmet 
Emin habe damit begonnen.29 

Die Tage der Türk Ocakları30 waren gezählt. Diese Institution, die sich große 
Verdienste um die Ausbildung eines kulturellen türkischen Identitätsbewußtseins 
erworben hatte, aber auch immer offen für panturanistische Ideen gewesen war, 
schien nicht mehr zeitgemäß. Ein neues ‘kemalistisches’ türkisches Nationalbe-
wußtsein mußte geschaffen werden. Da der gescheiterte Versuch der Gründung 
einer Oppositionspartei, die von Mustafa Kemal zunächst selbst gefördert wor-
den war, die Unzufriedenheit breiter Bevölkerungskreise sichtbar gemacht hatte, 

                                                                                          
25  Die offizielle Außenpolitik der Türkischen Republik war damals nicht etwa antisowjetisch, 

sondern es gab im Gegenteil sehr enge gegenseitige Beziehungen, Adanır (1995), 52f. – 
Berkes (1997), 99f., beschreibt, wie der Gazi mit dem höchsten auswärtigen Gast zur Zehn-
jahresfeier der Republik, dem sowjetischen Staatspräsidenten Woroschilow, das Ankaraner 
Halkevi besucht. 

26  Dazu M. Baydar, Hamdullah Suphi Tanrıöver ve Anıları, İstanbul: Menteş Kitapevi, 1967, 
139-151. 

27  Sülker (1968), 158f. – Über den ‘Hofdichter’ in Ankara s. Ayda (1984), 65ff. Dazu auch 
Berkes (1997), 90, 99, 272. 

28  Dazu immer noch als guter Überblick gültig: Karl Steuerwald, Untersuchungen zur türkischen 
Sprache der Gegenwart, Teil I: Die Türkische Sprachpolitik seit 1928, Berlin-Schöneberg 1963. 

29  Ayda (1984), 25-27. 
30  Dazu: Yusuf Sarınay, Türk milliyetçiliğinin tarihî gelişimi ve Türk Ocakları, 1912–1931, İstanbul 

1994; Füsun Üstel, Türk Ocakları, İstanbul 1997. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 252 

brach der Republikgründer im November des Jahres 1930 zu einer Inspektions-
reise durch das Land auf, die er bis in den März des folgenden Jahres 1931 aus-
dehnte. Zu seinen Begleitern gehörte damals Hasan Ali (Yücel) (1897–1961), der 
als einer der idealistischen Kemalisten sehr befruchtend auf das kulturelle Leben 
in der Türkei wirken sollte, besonders später in seiner Amtszeit als Erziehungs-
minister.31 Die sechs Prinzipien des Kemalismus32 wurden auf dieser Reise disku-
tiert und formuliert. Durch Gespräche unter den Reiseteilnehmern scheint auch 
die Idee für die Gründung einer Sprachgesellschaft damals herangereift zu sein.33 
Nach der Rückkehr Mustafa Kemals nach Ankara wurden die traditionellen Türk 
Ocakları aufgelöst und 1932 in Halkevleri (Volkshäuser) umgewandelt, die nun 
auf allen Gebieten des geistigen und gesellschaftlichen Lebens die Propagierung 
der kemalistischen Kulturrevolution übernahmen. Sie unterstanden der Aufsicht 
der Volkspartei (Cumhuriyet Halk Partisi). Hamdullah Suphi Bey, der eigentlich 
seit ihrer Gründung die Türk Ocakları geleitet hatte, wurde auf einen Diploma-
tenposten abgeschoben. 

Es begann eine Zeit der ideologischen Mobilmachung, an der sich auch Yakup 
Kadri beteiligte. Denn sowohl die gnadenlose gesellschaftskritische Bilanz im 
zweiten Teil als auch die effektvolle Zukunftsvision einer geglückten kemalisti-
schen Revolution im utopischen Ausgang kennzeichnen den Roman Ankara als 
Produkt dieser ideologischen Mobilmachungsphase der dreißiger Jahre. Doch Ya-
kup Kadri hat sich nicht mit diesem literarischen Beitrag begnügt, er hat zusam-
men mit einer Gruppe von Gleichgesinnten, die sich als freiwilliges Kader (Kadro, 
so der Name ihrer Zeitschrift) der kemalistischen Revolutionsbewegung verstan-
den, gestützt auf die »Sechs Prinzipien« (altı ok), doch unabhängig von der Staats-
partei, an der Ausarbeitung der Ideologie des Kemalismus mitgewirkt. Die von 
den Kadrocular vertretene Ideologie, die alle Gebiete des gesellschaftlichen Lebens 
einbezog, wurde im bewußten Wettstreit mit den zeitgenössischen Ideologien des 
Faschismus und Bolschewismus konzipiert und trat mit großem Selbstbewußtsein 
für eine klassenlose Gesellschaft und einen autarken anti-imperialistischen Natio-
nalismus als Vorbild für die ‘Dritte Welt’ ein. Da einige der Kadrocular in ihrer Ju-
gend Bewunderer der russischen Oktoberrevolution gewesen waren, wurden sie 
von den Rechten als Kommunisten denunziert, ihre ökonomischen Vorstellungen 
von der staatlichen Lenkung nach dem Prinzip des Etatismus paßten bestimmten 
liberalen Wirtschaftskreisen nicht, die der Staatspartei nahestanden, und sie muß-

31  Siehe die Bamberger Magisterarbeit: Mustafa Çıkar, Hasan-Ali Yücel und die Türkische Kul-
turreform, Bonn 1994; über die Reise mit Mustafa Kemal: 42-44. 

32  Adanır (1995), 44f. – Die altı ok (sechs Pfeile): Nationalismus, Republikanismus, Populis-
mus, Laizismus, Etatismus und Reformismus/Revolutionismus wurden zu Hauptpunkten 
des Parteiprogramms der CHP und 1937 in die Verfassung übernommen. 

33  Nach Çıkar (1994), 43-45, hat Hasan Ali (Yücel) den Anstoß dazu gegeben. Die Türk Dili 
Tetkik Cemiyeti (später: Türk Dil Kurumu) wurde am 12. Juli 1932 gegründet. Nach der 
Schriftreform von 1928 begann nun die große offizielle Offensive, die Türkisierung der os-
manischen Sprache. Klaus Kreiser, Kleines Türkei-Lexikon, München 1991, 146. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 253 

ten auf Atatürk’s Wunsch ihre Zeitschrift nach 3 Jahren aufgeben.34 Auch Yakup 
Kadri wurde als Diplomat35 in die ‘Verbannung’ geschickt wie Hamdullah Suphi 
zwei Jahre vor ihm. Viele aufrechte Kemalisten erlitten ein ähnlich typisches 
Schicksal, sie wurden Opfer des Machtkampfes im eigenen Lager. 

Diese ideologische Mobilmachung, die vom Republikgründer in Gang gesetzt 
wurde, nachdem er erfahren hatte, daß die von ihm verordneten Reformen im 
Volk noch nicht auf breiter Basis akzeptiert worden waren, machte sich als offi-
zieller Impuls auch auf dem Feld der Literatur bemerkbar. Es ging um die morali-
sche Unterstützung der nationalen Sache durch die Intellektuellen, die Mustafa 
Kemal brauchte, um sein Ziel, die Anbindung der Türkischen Republik an die 
moderne westliche Zivilisation, zu erreichen, wobei der Bruch mit der osmani-
schen Tradition als unabdingbare Voraussetzung galt. Die Konstruktion eines 
türkischen Nationalbewußtseins, das der weisen Beschränkung der Republik auf 
das Territorium Anatoliens Rechnung tragen mußte, gehörte in das kemalistische 
Konzept. Ankara war ein aussagekräftiges Symbol dafür und wurde weitgehend 
so verstanden. Osmanische Nostalgie und extrem panturanistische Ideen paßten 
ebensowenig wie der bolschewistisch inspirierte Klassenkampf in die kemalisti-
sche Ideologie. 

Das ehrliche Bemühen vieler Literaten, sich der Aufgabe zu stellen und eine 
neue türkische Nationalliteratur zu schaffen, die auch im internationalen Rah-
men als Stimme der neuen Türkei wahrgenommen werden konnte, hatte bislang 
noch nicht zu fruchtbaren Ergebnissen geführt. Das wird immer wieder selbstkri-
tisch festgestellt. Es war die Zeit der Diskussionen und Umfragen (anketler) in den 
literarischen Zeitschriften. Man stellte Fragen wie: »Stirbt die Poesie?« (Şiir ölüyor 
mu?), so 1937 in der Zeitung Ulus, oder »Können wir eine nationale Literatur 
schaffen?« (Milli bir edebiyat yaratabilir miyiz?).36 Es gibt viele solcher Beispiele, 
und der pessimistische Unterton ist hier schon in den Fragen nicht zu überhö-
ren. Ein interessantes Exemplum dieser Spezies ist der Band Edebiyatçılarımız ve 
Türk Edebiyatı, gesammelt und herausgegeben von Mehmet Behçet Yazar (1890–
1980).37 Er hatte im Jahre 1938, aus Anlaß des 15jährigen Bestehens der Repu-

                                                                                          
34  Einer der Kadrocular hat diese Ideologie zusammenfassend dargestellt: Şevket Süreyya, 

İnkılâp ve Kadro (İnkılâbın ideolojisi), Ankara 1932; mit Literaturangaben: F. Ahmad, »Die 
Suche nach einer Ideologie in der kemalistischen Türkei 1919–1939«, und Fikret Adanır, 
»Zur ‘Etatismus’-Diskussion in der Türkei in der Weltwirtschaftskrise: Die Zeitschrift Kadro 
1932–1934«, beide Aufsätze in: Linda Schatkowski-Schilcher und C. Scharf (Hrsg.), Der 
Nahe Osten in der Zwischenkriegszeit 1919–1939: Die Interdependenz von Politik, Wirtschaft und 
Ideologie, Stuttgart 1989, 341-354 und 355-373· 

35  Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Zoraki Diplomat (= Bütün Eserleri; 15), hazırlayan A. 
Özkırımlı, 2. basılış, İstanbul 1967, 21-48. 

36  Von Nusret Safa Coşkun in İstanbul 1938 in Buchform herausgegeben. 
37  İstanbul, 1938. Vom gleichen Autor: Genç şairlerimiz ve eserleri (Edebi tetkik), İstanbul 1936. 

In diesem Werk hat er in dem Kapitel Fantastique Şiir Mümtaz Zeki, Ercüment Behzad und 
Nâzım Hikmet als von den modernen europäischen Strömungen (cubism, futurism, da-
daism, surrealism) beeinflußt behandelt, 36-42. Er erwähnt, 38, daß Marinetti 1932 in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 254 

blik, 43 Literaten nach ihrem eigenen Werk und ihrer persönlichen Einstellung 
zur Vergangenheit und Zukunft der türkischen Literatur befragt. Die jungen Lite-
raten der Generation der Atatürk-Ära (Atatürk devrinin neslinden olan mümessilleri) 
sollten besonders herausgestellt werden, doch auch die ältere Generation kam zu 
Wort, mehr als ein Drittel der Befragten sind vor der Jahrhundertwende geboren. 
Auch in diesen Beiträgen überwiegen, trotz begeisterter Lippenbekenntnisse zur 
revolutionären nationalen Sache – fast alle distanzieren sich von der osmani-
schen Tradition, und die Anthologie enthält viel Atatürk-Panegyrik – unzufrie-
dene Äußerungen zur gegenwärtigen Lage der Literatur. So beklagt Halit Fahri 
Ozansoy (1891–1971), der auch Atatürk’s Rede zum zehnten Jahrestag der Repu-
blik als Ansporn für die Literatur zitiert, daß die neuen Türken, die durch ihre 
Revolution in 11 Jahren 6 Jahrhunderte übersprungen hätten und dafür von den 
Europäern bewundert würden, noch keinen diesem Phänomen angemessenen 
Beitrag zur Weltliteratur geleistet hätten. Um dieses Ziel zu erreichen, müsse man 
die neuesten europäischen literarischen Werke und geistigen Strömungen rezipie-
ren. Doch da für die türkische Literatur die Heimat Anatolien immer noch ein 
Geheimnis geblieben sei, sei es an der Zeit, das eigene Land und seine Gesell-
schaft literarisch zu thematisieren und die ‘nationalisierte’ Sprache, das öz Türkçe, 
zu benutzen. Nicht nur die großen Dinge, wie der Befreiungskrieg, müßten be-
sungen werden, auch das soziale Leben der arbeitenden und sich abplackenden 
Menschen, unter denen 1001 verschiedene Typen existierten, er nennt einen 
Schuster, müsse literaturfähig werden. Das sei künstlerisch vielleicht schwieriger 
zu bewältigen, aber der einzige Weg, um Anschluß an die Weltliteratur zu fin-
den. Die wahre Revolutionsliteratur sei eine volkstümliche (popülist) Literatur.38 
Andere der Befragten hofften auf das Erscheinen einer großen Dichterpersön-
lichkeit, die, wie H. Nusret Zorlutuna (1901–1984) in ihrem Beitrag überlegt, 
vielleicht noch auf der Schulbank oder auf dem Schoß der Mutter sitze. Sie sagt: 

Es besteht kein Zweifel, daß unsere Revolution, die ein Meisterwerk war, auch eine Lite-
ratur gebären wird, die ihr ebenbürtig ist.39 

Also, der erwartete Messias der neuen türkischen Literatur war 1937/38 noch 
nicht erschienen. Überall herrschte Unbehagen, man spürte eine geistige Leere. 
Es fallt auf, welche Namen in Yazar’s Band, der 1938, noch kurz vor Atatürk’s 
Tod, erschienen ist, fehlen. Über die Gründe kann man nur Vermutungen anstel-
len. U.a. fehlen Nâzım Hikmet und Orhan Veli. Das ist leicht erklärbar. Der 
streitbare kommunistische Dichter Nâzım Hikmet, der nicht nur seit Ende der 
zwanziger Jahre mit Gedichten in freien Rhythmen die türkische Lyrik revolutio-

                                                                                                                                                                                                                          

İstanbul einen Vortrag über den Futurismus gehalten habe. Ders., Genç romancılarımız ve 
eserleri (Edebi tetkik), İstanbul 1937. Diese Werke geben ein wertvolles Resümee über den 
Stand der türkischen Literatur. 

38  Yazar (1938), 152-162. 
39  Yazar (1938), 146. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 255 

niert hatte, sondern auch durch seine polemischen Angriffe auf die ‘Götzen’ der 
Literatur die literarische Szene in İstanbul in Aufruhr versetzt hatte, mußte 1937 
vor Gericht und saß seit 1938 in anatolischen Gefängnissen, schrieb dort weiter 
Gedichte und ein nationales Epos, verfolgte das literarische Leben durch die Lek-
türe von Zeitschriften und diskutierte oder korrespondierte mit Schriftstellerkol-
legen, die z.T. auch im Gefängnis saßen, wie Orhan Kemal und Kemal Tahir.40 
Orhan Veli war aber 1937, als Yazar die Schriftstellerkollegen befragte, wohl noch 
nicht prominent genug, um hier zu Wort zu kommen, obwohl er gerade seine er-
sten Gedichte in Zeitschriften publiziert hatte.41 

Doch auch Orhan Veli und seine Freunde diskutierten damals oft besorgt und 
unzufrieden über den Zustand der Literatur. Im Sommer 1937 saßen Oktay Rifat 
und Orhan Veli vor der Konditorei Özen auf dem Atatürk Bulvarı in Ankara (Me-
lih Cevdet war in Belgien) und sprachen über Gedichte. Abfällig urteilten sie über 
die Piyasa Şairleri, die opportunistischen Allerweltsdichter. Ihre Sehnsucht ver-
langte nach einer anderen, ganz anderen Dichtung. Oktay hatte ein Gedicht in 
der Tasche, ein Gedicht ohne Metrum und Reim, nur ganz wenige Zeilen. Er wagt 
es zunächst nicht so recht, es dem Freund vorzutragen. Doch als er sich überwin-
det und es vorliest, reagiert Orhan sofort begeistert und zieht auch aus seiner Ta-
sche einen Vierzeiler. Nun werden beide ganz erregt, sie wissen plötzlich, sie ha-
ben den ersten Schritt hin zu der ganz neuen Dichtung, die ihnen vorschwebte, 
getan. Das war die Geburtsstunde der Garip-Dichtung 1937 in Ankara.42 Damit 
gab es doch wieder ein literarisches Ereignis, das in den folgenden Jahren die Ge-
müter der türkischen Literaten und Zeitschriftenleser erhitzen sollte. 

Wie wir oben gesehen haben, bezeugt das Manifest, daß Orhan Veli den Auf-
trag des Dichters als einen gesellschaftlichen begreift. Die Garip-Bewegung gehört 
also in den Kontext dieser kemalistischen literarischen Aufbruchbewegung, näm-
lich der Suche nach einer neuen gesellschaftsbezogenen türkischen Nationallite-
ratur, die vollständig mit dem Alten bricht, den überkommenen Formen und 
Themen, und sich einer neuen volkstümlichen Sprache bedient sowie den An-
schluß sucht an die modernsten westlichen Literaturströmungen, nicht indem sie 
sie blind nachäfft, sondern adäquat adaptiert.43 Von dem literarischen Publikum 
wurden die einfachen banalen Verse ohne Metrum und Reim mit dem alltägli-
chen Vokabular zunächst als Provokation empfunden, als eine Verleugnung der 

                                                                                          
40  Glassen (1991), 135-141. – Übrigens hat Nâzım die Garipçiler wahrgenommen und sich in 

Briefen über ihre Gedichte sowohl kritisch als auch wohlwollend geäußert. Siehe A. Çalış-
lar, Nâzım Hikmet Sanat ve Edebiyat Üstüne, İstanbul 1987, 326-330. 

41  Sazyek (1996), 37-46. Über die Phase vor Garip. 
42  Sazyek (1996), 47. 
43  Daß dieser Anspruch von der Dichtung der Garipçiler erfüllt wurde, erkannte der französi-

sche Dichter Philippe Soupault, der 1949 Ankara besuchte und Orhan Veli traf. Er sagte: 
»Diese Dichtung hat eine Besonderheit. Sie ist ebensosehr, wie sie europäisch ist, national 
(yerli, millî), und obwohl sie europäisch ist, keine bloße Nachahmung der europäischen 
Dichtung«. Das ganze Zitat: Sazyek (1996), 233f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 256 

Poesie. Doch gerade das oben zitierte Gedicht »Grabinschrift« und Süleyman 
Efendi’s Hühneraugen waren bald in aller Munde und wurden selbst zum Ge-
sprächsstoff beim Frisör. Der Literaturwissenschaftler Mehmet Kaplan, der zu 
den ehrfürchtigen Bewunderern Yahya Kemal’s und Tanpinar’s gehörte und 
Orhan Veli und seine Freunde zunächst nicht als Dichter akzeptieren wollte, be-
richtet in einer Anekdote von seinem Bekehrungserlebnis. Er begegnete eines Ta-
ges auf dem Bâbiâlî-Yokuş einem kleinen Beamten, dessen schäbige äußere Er-
scheinung ihn an Süleyman Efendi aus Orhan Veli’s Gedicht denken ließ und 
Mitleid in ihm erweckte. 

Das Gedicht, über das ich mich vorher mit den anderen zusammen lustig gemacht hatte, 
warf plötzlich Licht in die Gesichter der Menschen, von denen ich zwar früher viele ge-
sehen, für die ich aber keinerlei Anteilnahme empfunden hatte, und machte ihre leere 
und bedeutungslose Existenz zu einem Rätsel.44 

Kaplan’s Erfahrung zeigt, daß Orhan Veli’s Gedichte durchaus den von ihm er-
hofften Effekt haben konnten. Sie eröffneten einen anteilnehmenden humanen 
Blick auf die gesellschaftlichen Realitäten des Alltags. 

Doch Orhan Veli und seine Freunde standen bald im Kreuzfeuer der Kritik. Sie 
veröffentlichten ihre ersten »fremdartigen« Gedichte vor allem in der Ankaraner 
Zeitschrift Varlık, Orhan Veli auch unter dem Pseudonym Mehmet Ali Sel. Der 
unbestechliche Literaturpapst Nurullah Ataç (1898–1957), der ein echter Ankara-
ner und Kemalist geworden und überzeugt war, daß die Istanbuler Intellektuellen 
sich dem wirklich Neuen entgegenstellten, protegierte die jungen Dichter.45 Es ist 
auch aufschlußreich, wer zu ihren Gegnern gehörte. In der Zeitschrift der radika-
len nationalistischen Rechten Çınaraltı wird ihre Literaturauffassung als niedrig 
und gemein (soysuz) angeprangert.46 Andererseits haben auch die Linken, die sich 
als die acılı kuşak (traurige Generation) der vierziger Jahre bezeichneten, da sie un-
ter der Einparteienherrschaft der İnonü-Periode oft bespitzelt und eingesperrt 
wurden, Orhan Veli und die Garip-Bewegung angegriffen, weil sie kleinbürgerlich 
und ohne echtes gesellschaftskritisches Engagement sei. Ja, es ging sogar so weit, 
daß man eine Verschwörungstheorie aufbrachte. Der Staat würde die Garipçiler 
dulden und unterstützen, weil sie ungefährlich seien, die Gesellschaft amüsierten 
und dadurch ein Gegengewicht zu dem gefährlichen kommunistischen Nâzım 
Hikmet und seiner Propaganda bildeten. Nurullah Ataç und Hasan Ali Yücel 

                                                                                          
44  M. Kaplan, Şiir tahlilleri, 2: Cumhuriyet devri Türk şiiri, 4. baskı, İstanbul 1984, 130ff. 
45  Mehmet Salihoğlu, Ataç’la Gelen, Ankara 1968, 103. Über seine Beziehungen zu Orhan  

Veli: 243, 248, 252, 257f. 
46  In der ersten Ausgabe der Zeitschrift Çınaraltı 1 (9. 8. 1941), 13, spricht Yusuf Ziya Ortaç 

(1895–1967) von der neuen Generation als kitapsız, imlâsız, gramersiz (ohne Bücher, Recht-
schreibung und Grammatik). Er fahrt fort: »Die türkische Literatur erwartet den neuen gei-
stigen Führer (mürşit), der sie aus der Krise rettet«. Über soysuzluk und die garipçiler in Çınar- 
altı 4 (30. 8. 1941), 2. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 257 

wurden dabei als Handlanger der İnönü-Regierung denunziert.47 Beide, Ataç und 
Yücel, der seit Ende 1938 Erziehungsminister war, sind zu den aufrechten Kemali-
sten zu zählen, die unbeirrt, nicht ohne Gegner im Regierungslager zu haben, die 
vom Republikgründer eingeleiteten Reformen auf kulturellem Gebiet fortführten. 
Besonders Yücel’s Verdienste sind nicht hoch genug einzuschätzen. Unter seiner 
Ägide wurden das Übersetzungsbüro und die Dorfinstitute gegründet.48 Orhan 
Veli war 2 Jahre lang, 1945–1947, an dem Übersetzungsbüro mit Übersetzungen 
aus dem Französischen beschäftigt.49 Das Übersetzungsbüro (Tercüme bürosu) 
hatte das Ziel, die humanistische Kultur des Westens in der Türkei zu verwurzeln, 
wobei die Übertragung der wichtigsten Werke der griechischen und lateinischen 
Literatur zunächst im Vordergrund stand.50 Die Mitarbeiter an den von Yücel in-
itierten Institutionen waren Idealisten und versuchten im türkischen Geistesleben, 
ausgehend von der antiken Geschichte in Anatolien, die sie als Teil der eigenen 
Geschichte kultivierten, den Humanismus (Türk Hümanizmi) oder das geistige 
Anatoliertum (Mavi Anadoluculuk) als Spielart eines neuen kemalistischen Na-
tionalismus heimisch zu machen.51 Besonders in der letzten Phase seines Lebens 
gehörten die Brüder Sabahettin (1908–1973) und Bedri Rahmi Eyüboğlu (1913–
1975) und die Altphilologin Azra Erhat (1915–1982), die an der Propagierung des 
türkischen Humanismus wesentlich beteiligt waren, zu dem engen Freundeskreis 
Orhan Velis. 

Orhan Veli wurde bald ein bekannter vieldiskutierter Dichter. Er machte auch 
gewisse Wandlungen durch, so daß die Literaturgeschichte verschiedene Phasen in 
seinem schmalen Werk statuiert. Schon in dem Vorwort zu der Garip-Ausgabe von 
1945 schwächt er seine überspitzten Angriffe gegen alles Alte und Tradierte etwas 
ab und betont, daß er ja keine Namen genannt habe. Später greift er auf die türki-
sche Volkspoesie zurück, die in dem Manifest überhaupt nicht zur Sprache ge-
kommen war. Es gerät auch allmählich ein entschiedenerer sozialkritischer Ton in 
seine Verse. Aber das alles entfernt ihn nicht wirklich von der Garip-Bewegung, 
die sich im Laufe der Zeit etabliert und viele Anhänger findet.52 

Orhan Veli blieb auch als engagierter sozialkritischer Kemalist ein Individua-
list. Das ist wohl auch ein Merkmal dieser Spezies. Er hat es anscheinend genos-
sen, ein anerkannter Dichter zu sein. Er wollte Aufsehen erregen. Schon seine 
Art sich zu kleiden fiel auf. Nach einer amerikanischen Mode dieser Jahre, der 

                                                                                          
47  Über die Rezeption hat Sazyek sehr detailliert gehandelt. Sazyek (1996), 253-307. Speziell 

über die Kritik der 40er Generation: 298-307. 
48  Dazu Çıkar (1994), 57-62. 
49  Adnan (1953), 9, 12f. 
50  Ausführlich handelt darüber: Barbara Kranz, Das Antikenbild der modernen Türkei, Würzburg 

1998, 17-61. 
51  Dazu Kranz (1998), 73-92, 163-182 und passim. 
52  Den Platz Orhan Velis in der modernen türkischen Literaturgeschichte, auch im Verhältnis 

zu Nâzım Hikmet, diskutiert in seiner umfangreichen Einleitung: Memet Fuat, Çağdaş 
Türk Şiiri Antolojisi, 3. baskı, İstanbul 1987, 10-47. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 258 

anscheinend auch andere türkische Künstler folgten, wurde er Bobstil-Dichter 
genannt.53 In Ankara trug er einmal einen Kranz, den er vom Atatürk-Denkmal 
genommen hatte, durch die ganze Stadt, um ihn seinen Gastgebern als Mitbring-
sel zu überreichen, oder er kaufte einem Luftballonverkäufer alle Ballons ab und 
zog damit durch die Straßen. Das wirkt wie eine Happening-Inszenierung seiner 
Gedichte.54 Er war auch häufig in den Literatencafes und Lokalen in İstanbul zu 
Gast. Zu seinen Bewunderern in İstanbul gehörte der Erzähler Sait Faik (Abası- 
yanık) (1906–1954). Jedenfalls wird in der Cafehaus-Klatsch-Literatur überliefert, 
daß sie, beide starke Trinker, abendelang in den Lokalen herumzogen und gegen-
seitig ihre literarischen Werke lobten. Diese Affinität ist verständlich.55 

Politisch verschlechterte sich das Klima für die Intellektuellen nach den Wah-
len des Jahres 1946 und dem Ausscheiden Hasan Ali Yücel’s aus dem Amt des 
Erziehungsministers im gleichen Jahr. Er war als Kommunistenfreund denunziert 
worden.56 Auch Orhan Veli gab 1947 die Arbeit im Übersetzungsbüro auf. Die 
drei Garipçiler, die nach der Publikation ihres gemeinsamen Bandes ihre eigenen 
Wege gegangen waren, ohne je ihre gemeinsame literarische Auffassung auf-
zugeben, versammelten sich Anfang 1949 nochmals um die Zeitschrift Yaprak, 
der Orhan Veli seine beiden letzten Lebensjahre widmete.57 Es waren böse Zeiten 
für die aufrechten Kemalisten angebrochen, denn die anti-kemalistische Gesin-
nung vieler Leute, die sich als Demokraten bezeichneten, wurde offenbar. Die 
kemalistischen Bildungsreformen und die humanistische Aufklärungskampagne, 
für die Hasan Ali Yücel wesentlich verantwortlich gewesen war, wurden öffent-
lich kritisiert und z.T. rückgängig gemacht. Auch die religiösen Kräfte erstarkten. 
In ihren Artikeln in Yaprak prangerten Orhan Veli und seine Mitstreiter, zu de-
nen vor allem auch Sabahettin Eyüboğlu gehörte, diese reaktionäre Entwicklung 
an. Orhan Veli schreibt gegen die Türkçülük softaları, Türkismus-Fanatiker, die ei-
nem falschen Nationalismus huldigen und gegen die Wiedereinführung des Ge-
betsrufes in arabischer Sprache, eine der ersten Amtshandlungen von Menderes. 
Es ist daher nicht verwunderlich, daß dieses entschiedene gesellschaftskritische 
Engagement die Zeitschrift bald in Schwierigkeiten brachte und sie ihr Erschei-
nen einstellen mußte. Zwei Wochen vor seinem Tod wird in der Zeitschrift Yeni 
İstanbul Orhan Veli’s letzter Artikel veröffentlicht unter dem Titel »Die Dichtung 
im Republik-Zeitalter« (Cumhuriyet Devrinde Şiir). Es klingt wie ein weiser Rück-
blick auf eine Zeit, die nun vorüber ist. Er vermeidet jegliche Polemik und läßt 

53  Dazu Mehmed Kemal, Acılı kuşak (1977), 37, 56. Man trug einen Bart, langes gerades 
Jacket, enge Hosenbeine. 

54  Sazyek (1996), 52. 
55  Birsel (1976), 181f. 
56  Unter anderem wurde ihm vorgeworfen, Nâzım Hikmet im Gefängnis als Übersetzer zu 

beschäftigen. Siehe Çıkar (1994), 80-86. 
57  Sazyek (1996), 67-73. Es erschienen insgesamt 28 Nummern dieses Blattes (1. Januar – 15. Ju-

ni 1949 und 1. November 1949 – 15. Juni 1950). Im Juni 1950 – es war schon unter Mende-
res, der seit dem 22. Mai an der Macht war – mußte die Zeitschrift ihr Erscheinen einstellen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS RECHT AUF DICHTUNG 259 

auch der älteren Generation (Yahya Kemal, Ahmet Haşim) Gerechtigkeit wider-
fahren. Er stellt ganz deutlich Nâzım Hikmet’s Verdienste heraus bei seinem 
Bemühen, sich einer volkstümlichen Sprache in der Dichtung zu bedienen. Die 
Suche nach der Volksnähe der Dichtung war ja schon im Garip-Manifest als Auf-
trag des Dichters formuliert worden; Orhan Veli findet in diesem Artikel, der fast 
wie ein Vermächtnis wirkt, dafür die abschließenden Worte: 

Der heutige Dichter, dessen Thema der Mensch ist, spricht zu dem Volk über das Volk 
(halk). Er selbst gehört zum Volk. Er weiß, daß sein eigenes Wohlergehen an das Wohl-
ergehen der Mehrheit gebunden ist und daß die Mehrheit nichts anderes als das Volk ist. 
Die ganze Welt ist wie ihre Dichter.58 

Orhan Veli’s Tod spielte sich auf sehr eigentümliche Weise zwischen Ankara und 
İstanbul ab. Er fiel in Ankara in einer dunklen Straße – wie man behauptet, be-
trunken – in ein Loch, das die Stadtverwaltung gegraben hatte, und starb drei Ta-
ge später, am 14. November 1950, in İstanbul an Hirnblutungen, die durch den 
Sturz verursacht worden waren. Er wurde unter riesiger Anteilnahme der literari-
schen Öffentlichkeit auf dem Friedhof bei Rumeli Hisarı bestattet.59 

 

                                                                                          
58  Abgedruckt in Orhan Veli, Bütün Yazıları, I: Sanat ve Edebiyat Dünyamız, derleyen A. Bezir-

ci, İstanbul 1982, 161-165. 
59  Adnan (1953), 16-21. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239 - am 22.01.2026, 04:11:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

