Das Recht auf Dichtung:
Orhan Veli Kanik (1914-1950) und Garip*

Im Jahre 1941 erschien in Istanbul ein schmales Bindchen unter dem Titel Garip
(»Fremdartig«), das auf 63 Seiten ein lingeres Vorwort (11 Seiten) und 64 kurze
Gedichte von drei jungen Dichtern enthielt. Deren Namen: Melih Cevdet Anday
(1915),! Oktay Rifat Horozcu (1914-1988)2 und Orhan Veli Kanik (1914-1950)3
waren in der literarischen Szene nicht mehr unbekannt. Hatten sie doch bereits
seit Mitte der dreifliger Jahre in verschiedenen Zeitschriften Gedichte veroffent-
licht. Diese hatten durch ihre freche unkonventionelle Art unter den Literaten,
die sich in den Kaffeehdusern und Kneipen Istanbuls und Ankaras tummelten,
Aufsehen erregt und heftige Debatten ausgelost. Die Publikation des Biandchens,
das auch Gedichte versammelte, die schon in Zeitschriften erschienen waren und
unter denen hie und da zwei der Dichternamen standen, also als Kollektivpro-
duktion ausgewiesen waren, sollte, besonders durch das Vorwort, das den Cha-
rakter eines poetischen Manifests trigt, der literarischen Offentlichkeit die Eta-
blierung einer dreikopfigen Dichteravantgarde verkiinden, die der literarischen
Tradition den Kampf ansagte.

Diese Kriegserklirung gegen alles ‘Alte’ ist in dem Manifest radikal formuliert.
Die Grundgedanken und Kernsitze dieser Schrift werden im folgenden moglichst
textnah in einer Mischung aus Paraphrase und Zitaten zusammenfassend darge-
stellt: Die Dichtung (5iz7), d.h. die Kunst zu sprechen (sdz soylemek sanat) habe sich
durch verschiedene Verinderungen im Laufe der Zeit von der normalen natiirli-
chen Sprechweise erheblich entfernt und zeige eine gewisse Fremdartigkeit, Selt-
samkeit (garabet, acayiplik). Doch die gebildete Schicht habe diese poetische Tradi-
tion so verinnerlicht, ja, empfinde sie geradezu als so normal, dafl paradoxerweise

Im Original erschienen als: Glassen, Erika 1999. Das Recht auf Dichtung. Orhan Veli
Kanik (1914-1950) und Garip. In: Stephan Guth u.a. (Hrsg.). Conscious Voices: Concepts of
Writing in the Middle East. Stuttgart: Steiner (Beiruter Texte und Studien, 72), 70-97.

Zu Anday s. die einschligigen biographischen Lexika: Thsan Isik, Yazarlar Sizligs, Istanbul
1990; Stikran Kurdakul, Sairler ve Yazarlar Sozligii, Istanb_ul 1989; Behget Necatigil, Edebi-
‘yatimizda Isimler Sozligsi, 13. baski, Istanbul 1989; Atilla Ozkinml, Tiirk Edebiyat: Ansiklope-
disi, 4. bask, Istanbul 1987.

Zu Horozcu s. die in Anm. 1 zitierten Nachschlagewerke.

Zu Kanik, meist nur Orhan Veli, die in Anm. 1 zitierten Nachschlagewerke. S. auch s..
»Orhan Veli«: »Das lyrische Werk«, in: Kindlers Neues Literaturlexikon, hrsg. von Walter Jens,
Miinchen: 1988ft.,, Bd. 12, 749-751, mit Angaben iiber Ausgaben und Literatur. Orhan Veli
Kanik, Fremdartig/Garip: Gedichte in zwei Sprachen, hrsg., ibers. und mit einem Nachwort ver-
sehen von Yiksel Pazarkaya, Frankfurt a.M. 1985.

Der Text des Manifests liegt mir in zwei Fassungen vor. Eine nicht ganz vollstindige Foto-
kopie der Ausgabe von 1941 und eine leicht iiberarbeitete Fassung in Orhan Veli Kanik, Bi-
tiin Eserleri 11, haz. Asim Bezirci, 14. basim, Ankara 1981, 15-36. Beide Fassungen werden
bei auffilligen Varianten herangezogen.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 ERIKA GLASSEN

der Versuch, in einer einfacheren, natiirlicheren Sprache zu dichten, als fremdartig
(garip) empfunden werde.’> Es geht also um die Ablehnung der klassischen osma-
nischen Divan-Poesie® mit ihrem arabisch-persischen Erbe in Form und Inhalt
und ihrer kiinstlichen Sprache. Orhan Veli und seine Freunde verwerfen Reim
und Metrum und eine moderne Verteidigung dieser formalen poetischen Mittel,
nidmlich, dafl u.a. dadurch eine Art musikalischer Harmonie (@henk) erzeugt wer-
de; ebenso lehnen sie Vergleich, Metapher und Hyperbel (tesbib, istidre, miibilaga)
ab und definieren den Klassencharakter dieser traditionellen artifiziellen Poesie,
die sich in einer Form manifestiere, die dem Geschmack (zevk) der wohlhabenden
herrschenden Klassen (miireffeh siniflar) entsprochen habe, die sich aus Menschen
rekrutierten, die nicht zu arbeiten brauchten, um zu leben.

Daran kntipft die entscheidende Passage an, die dieses Manifest als revolutio-
nires volksnahes ausweist: Der Geschmack, dem die neue Poesie entsprechen
wolle, sei nicht der Geschmack jener wohlhabenden Klasse, die nur eine Min-
derheit bildete. Die Menschen, die die heutige Welt bevolkerten, fanden das
Recht zu leben nur am Ende einer stindigen Plackerei (Bugiinksi diinyay: dolduran
insanlar yasamak bakkini miitemads bir didigmenin sonunda bulmaktadirlar). Wie alles
andere gehore auch die Dichtung zu ihren Rechten, sie misse ithrem Geschmack
entsprechen. Es gehe nicht darum, die Bediirfnisse einer Klasse zu verteidigen,
sondern man miisse nur ihren Geschmack suchen, finden und ihn in der Kunst
zur Herrschaft bringen. Doch zu diesem neuen Geschmack gelange man nur auf
neuen Wegen, mit neuen Mitteln. Man miisse alles, was jene alte Literatur aus-
mache, verwerfen und das Gebiude vom Fundament her neu errichten. Ja, man
diirfe beim Dichten méglichst nicht mehr in der alten Sprache denken, sondern
misse sich von der Unnatirlichkeit l6sen, an die man sich gewohnt habe, und
zur Einfachkeit und Aufrichtigkeit zuriickfinden. Die Menschen, derer sich die
Geschichte wohlwollend erinnere, seien immer solche, die an historischen Wen-
depunkten lebten. Sie hitten jeweils eine Tradition zerstdrt und eine neue be-
griilndet. Zu solchem Fahnentrigertum gehore auch Opfermut.

5 Dieser Gedanke gab nicht nur dem Gedichtband Garip, sondern auch der literarischen Be-

wegung, die er ausloste, den Namen. Dazu Hakan Sazyek, Cumburiyet donemi Tiirk siirinde
Garip hareketi, Istanbul: Tiirkiye Is Bankasi, 1996. Im folgenden zitiert als Sazyek (1996).
Ubrigens hat Orhan Veli die Divan-Dichtung nicht grundsitzlich abgelehnt. In einem In-
terview (1947) sagt er, daf§ er die Divan-Dichtung liebe und sie zur Weltliteratur gehore. Sie
sei aber nicht mehr zeitgemif. S. Adnan Veli Kanik, Orban Veli icin: Bir biyografi ve basinda
¢tk yazilardan segmeler, Istanbul 1953, (Yeditepe Yayinlari; 26), 32f. Diese detaillierte Bio-
graphie Orhan Velis aus der Feder seines Bruders wird im folgenden zitiert als Adnan
(1953). Der spitere Erziehungsminister Hasan Ali (Yiicel) hatte mit der Divan-Dichtung
griindlich abgerechnet, s. Hasan Ali, Tiirk edebiyatina toplu bir baksy, Istanbul: Remzi Kitap-
hanesi, 1932, 152ff. Ubersetzt wurde diese Schrift 1941 von Osman Reser, Ein Gesamtiiber-
blick diber die Tiirkische Literatur, Istanbul. Diese Ablehnung der Divan-Dichtung als wurzellos
und volksfern wurde eine in den tiirkischen Schulen verbreitete Lehrmeinung.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 241

Auch die Vermischung der Kiinste wird verworfen. Jede Kunst habe ihre spezifi-
schen Ausdrucksmittel. Der Wort-Kiinstler misse die Eigenheiten der Kunst, der er
sich verschrieben habe, entdecken und diirfe nicht listenreich Effekte aus anderen
Kiinsten, wie Musik (musiki, abenk) und Bildkunst (resim) beziehen. Dichtung sei
ganz und gar Wortkunst. Das heif3e, sie bestehe ganz und gar aus Bedeutung
(médna). Jedes Wort bedeute nur sich selbst. Die Bedeutung spreche aber nicht die
funf Sinne (duygu) des Menschen an, sondern seinen Verstand (kafa, in der Fassung
von 1941: rubiyat = die Psyche, das Seelenleben insgesamt). Die Worter, die Ele-
mente der Sprache, seien entweder direkt Ausdruck der Dinge (esya) oder aber un-
serer Gedanken.” Dem Gedicht wesensfremde Elemente aus anderen Kiinsten wer-
den als Taschenspielertricks (hokkabazlik), die nur ablenken, verworfen. Was das
Gedicht zum Gedicht mache, sei der nur ihm eigentiimliche Charakter, und der
beruhe auf der Bedeutung. In diesem Zusammenhang wird ein Wort von Paul Elu-
ard zitiert:

Es wird ein Tag kommen, da wird man nur mit dem Intellekt, Verstand (kafa) lesen,
dann wird die Literatur ein neues Leben erlangen.

In der Literaturgeschichte habe jede neue Stromung fur die Dichtung eine neue
Grenze (hudut) gesetzt. An dieser Stelle wird der historische Auftrag der Garip-
Bewegung klar formuliert, es heif3t:

Uns fiel das Los (rasip) zu, diese Grenze im hochsten Mafle zu erweitern, oder besser,
die Dichtung ganz und gar aus dieser Begrenzung zu befreien.

Um diese Freiheit zu bewahren, lehne man es ab, eine Dichterschule (mektep) zu
bilden. Was ihnen, den garipgiler, diese Grenzerweiterung beschert habe, seien
Klarheit und Einfachheit (safiyet ve besatet). Der Wunsch, die Schonheit der Dich-
tung aus diesen Eigenschaften zu beziehen, habe sie in Berithrung gebracht mit
einer Welt, die den Menschen auf allen Ebenen seines Lebens errege, reize und
das grofite Schatzhaus der Dichtung sei, nimlich die Welt des Unterbewuf3tseins
(tabtessuur). Nur hier konne die Natur (tabiat) in dem Zustand gefunden werden,
in dem sie noch nicht durch das Eingreifen des Intellekts (zek4) verindert worden
sel. Ebenso lebe hier die Menschenseele in all ihrer Kompliziertheit/Verwobenheit
(girifilik) und mit all ihren Komplexen, aber in einem rohem und primitiven (ham
ve iptidai) Zustand. Der Abstraktion (fecrid) der (einzelnen) Geftihle oder Erregun-
gen begegne man nur in den Seelenkunde-Biichern. Die Klarheit und Einfachheit
finde man in unseren Kindheitserinnerungen verbunden mit dem gleichen Reich-
tum, der gleichen Verwobenheit und der gleichen Feindschaft gegeniiber der Ab-
straktion.

Dieser Abschnitt liest sich wie eine Antwort auf Ahmet Hagim’s manifestartiges Vorwort zu
Piyale (1926), Siir hakkinda baz: mulabazalar, ibersetzt von H. Duda, »Ahmed Haschim:
ein tiirkischer Dichter der Gegenwart«, in: Die Welt des Islams 11 (1928), 200-244. Das Vor-
wort: 209-216.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 ERIKA GLASSEN

In einem Exkurs wird dann gleichzeitig Nihe und Distanz zum Surrealismus
mit seinem »psychischen Automatismus« (rubi otomatizm) betont. Das Verfahren
(ameliye) der Entleerung des Unterbewuftseins (tahtessuuru bosaltma), das (von den
Surrealisten) akzeptiert werde als Hauptaufgabe der Dichtung (sizrin esas is¢iligi, in
der Fassung von 1941 franzosisch »fonction«), sei nicht automatisch von einem ek-
statischen Zustand (cezbe hali) begleitet. Wenn das so wire, wiirde jeder zum
Kinstler. Der Kiinstler sei vielmehr der Mensch, der aufler Zustinden wie Triu-
men und anderem auch eine ihm verliehene Geschicklichkeit, Fertigkeit (meleke)
benutzen konne. Ein Bewufitsein (suur), das durch Training (miimarese) erworben
sei, bringe in dem Menschen die Kraft hervor, die den Brunnen (k#yu) graben
konne, den wir Unterbewufitsein nennen. Wenn diese Kraft kultiviert werde,
konne die Fertigkeit (meleke) zwar nicht dazu dienen, das Unterbewuf3tsein zu ent-
leeren, aber wohl bestenfalls es nachzuahmen (Zaklit etme). Was sind das nun fiir
Dinge, die sich im Unterbewuf3tsein befinden? Welche Eigenschaften zeigt der
Inhalt des Unterbewuf3tseins? Das fiihle der Kiinstler besser und tiefer als der
Wissenschaftler. Sein Werk sei nichts anderes als die Nachahmung dieses Fiihlens
(bu hissedigin taklidi). Der Kiinstler sei ein vollkommener Nachahmer, Imitator
(mukallit, taklitcy). Doch der Meister-Kiinstler erscheine so, als ob er kein Imitator
sei, weil das Ding, das er imitiere, das Original sei. Einfachheit und Primitivitdt
(basitlikle iptidailik) sollten, wenn sie auf Realititen anspielten, das Kapital (sermaye)
der Kunst sein. Denn beide verschafften dem Kunstwerk die wahre Schonheit. Ein
guter Kiinstler ahme sie sehr gut nach. Ein solcher Kiinstler konne die Schonheit
nach jahrelangen Mithen und unendlichen Stationen in der Nachahmung der
Unerfahrenheit, Ungeschicklichkeit (acemiligi taklit) finden. In dem Falle heifle
das, er sei Meister in der Ungeschicklichkeit geworden. Doch das alles zeige, dafl
Kunst mit Automatismus nichts zu tun habe, sondern eine Anstrengung (cehr)
und ein Talent (hsiner) darstelle. Der Kiinstler miisse uns auch glauben lassen, daf3
alles, was er sage, ehrlich (samimi) sei.

Schliefflich kommt das Manifest noch einmal auf formale Elemente zuriick.
Was man unbedingt bekimpfen miisse, sei die Halbvers-Mentalitit (musraci zibni-
yet), also die Geisteshaltung, in Halbversen zu denken, sich mit einem auserlese-
nen Halbvers im Gedicht schon zufriedenzugeben. Das Gedicht sei aber ein sol-
cherart (geschlossenes) Ganzes, dafl diese Ganzheit gar nicht mehr bemerkt werde,
so wie wir den Mortel zwischen den Ziegeln eines verputzten und angestrichenen
Gebiudes nicht sehen kénnten. Nur wenn das Gebiude seine Ganzheit (tamami-
yet) durch den Mortel sichergestellt habe, erhielten wir Gelegenheit, die Ziegel-
steine, aus denen es gebildet ist, einzeln zu sehen und iber ihre Eigenschaften
nachzudenken. Die Halbvers-Mentalitit fithre nun dazu, nicht nur die einzelnen
Halbverse, sondern auch deren Elemente, die einzelnen Worter, zu priifen und zu
analysieren. Fir ein Gedicht aus hundert Wortern gebe es dann hundert nach
Schonheit suchende Menschen. Aber auch ein Gedicht, das aus tausend Wortern
bestehe, sei wegen einer einzigen Schonheit geschrieben worden. Nicht die

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 243

Ziegelsteine, nicht der Mortel seien schon, sondern nur das aus diesen erbaute ar-
chitektonische Gebilde. Wenn wir uns nimlich ein Gebiude vorstellten, das aus
Materialien wie Achat, Heliyotrop und Silber bestehe, konne es doch nicht als
Kunstwerk betrachtet werden, wenn es {iber die Schonheit der Materialien hinaus
keine umfassende Schonheit besitze. Das zeige, dafy die Tatsache allein, fiir ein
Gedicht schone Worter als Material zu verwenden, noch kein Gewinn fiir das Ge-
dicht sei. Diese Worter wiirden aber dem Gedicht auch nicht schaden, wenn sie
nicht ihre Ausspracheweisen und Anwendungsformen mit sich tragen wiirden. Es
sei schade, dafd diese Worter nur in einer ganz bestimmten festgelegten Form ver-
wendet werden konnten und ihren Ausdruckswert (eda) selbst bestimmten. So sei
das Spezifikum der alten Dichtung eben dieser Ausdruckswert, den man als »poe-
tisch« (sdirane) bezeichne. Zu diesem Ausdruckswert (eda) hitten uns die Worter
gefuhrt. Aber der Mensch, der seinen Geschmack und seine Auffassung von Dich-
tung aus der heutigen Gesellschaft beziehe, gehe oft von der entgegengesetzten
Seite aus, d.h. er kenne vor den Wortern selbst ihren poetischen Gehalt (sdirane).
Der Wortschatz (ligat), der aus Wortern bestehe, die diesen (artifiziellen) Aus-
druckswert besitzen, tauche zwangsliufig in den Kopfen der Menschen auf, die
beim Schreiben ‘poetisch’ sein wollten oder beim Lesen den ‘poetischen’ Stil
suchten. Die Bemithung, einen neuen Wortschatz (vokabiiler, in der neuen Fas-
sung: 47l) in die Dichtung zu tragen, sei aus dem Wunsch geboren, sich aus dem
Rahmen dieses poetischen Wortschatzes zu retten. Wenn es Leute gebe, die es
nicht verwinden konnten, wenn Worter wie »Hithnerauge« (zaszr) und »Silleyman
Efendi« in einem Gedicht auftauchten, seien es diejenigen, die den poetischen Stil
ertriigen oder gerade suchten.

Man misse sich gegen alles, was zum Alten gehore, stellen, doch besonders
gegen den poetischen Stil (sdirane).

Damit endet das Manifest. Es stammt aus der Feder Orhan Veli’s. Dafiir spre-
chen zwei Indizien: 1) Groflere Abschnitte hatte Orhan Veli unter seinem Namen
bereits in den Jahren 1939-40 in der Zeitschrift Varlik veroffentlicht und sie nur
mit leichten Anderungen in das Vorwort-Manifest ibernommen.8 — 2) Im Jahre
1945 wurde das Biandchen Garip, nun ausschliefflich mit Orhan Veli’s Gedichten,
dem unverinderten Manifest und einer Vorbemerkung von Orhan Veli, in der er
sich als personlich Betroffener mit den Kritikern auseinandersetzt, neu publiziert.
Wir konnen also davon ausgehen, daff wir es vor allem mit Orhan Veli’s Gedan-
ken zu tun haben.

Der Auftrag des Dichters wird klar als gesellschaftlicher Auftrag definiert. Denn
es geht um die Adressaten, die Rezipienten der Dichtung. Wihrend die tradi-
tionelle Poesie dem Geschmack der begiiterten Klasse entsprach, die ein Leben
ohne Arbeit fithren konnte und an der artifiziellen Sprache der Dichtung ihr Ver-
gnigen fand, mufl nun den modernen Menschen, die andauernd um ihr Le-

8 Sazyek (1996), 55.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 ERIKA GLASSEN

bensrecht kimpfen miissen, durch die Dichter auch zu dem Recht auf eine
Dichtung, die ihnen verstindlich ist und ihrem Geschmack entspricht, verholfen
werden. Es fillt auf, daf§ es in der modernen Gesellschaft keine solche begiiterte
parasitire Klasse zu geben scheint, fir deren literarischen Konsum eine klassen-
spezifische Dichtung produziert werden miiffte. Orhan Veli scheint in einer klas-
senlosen Gesellschaft zu leben, wie sie ja in der republikanischen Tiirkei der drei-
Biger Jahre proklamiert wurde. Daf3 trotzdem noch weitgehend an den Formen
der alten Dichtung und dem traditionellen Geschmack festgehalten wird, hingt
an der eingefleischten Gewohnheit der Menschen und an der Erziehung, die im-
mer noch die alte Asthetik tradiert. Die Dichotomie, die Orhan Veli in der Welt
sieht, besteht primir zwischen dem Alten und dem Neuen, nicht zwischen den
Armen und den Reichen, den Ausbeutern und den Ausgebeuteten, ja auch nicht
einmal zwischen dem Orient und dem Okzident. In diesem Manifest kommen
Begriffe wie ‘turkisch’, ‘osmanisch’, “Turker’, “Vaterland’, ‘national’ usw. gar nicht
vor. Es wird auch nur ganz allgemein von der literarischen Tradition und den
Phasen der Literaturgeschichte gesprochen. Aufler Ahmet Hagim wird kein tiirki-
scher Dichter mit Namen genannt und keine Literaturstrémung charakterisiert, es
wird aber ab und zu auf westliche Dichter, Maler, Musiker und Literaturstromun-
gen Bezug genommen. Man spiirt den anregenden Einfluff der franzésischen Sur-
realisten. Trotzdem ist dieses Manifest nicht epigonal, sondern bezieht sich auf
die spezifischen formalen und gesellschaftlichen Aspekte der osmanisch-tiirki-
schen Tradition. Orhan Veli und seine Freunde sehen sich sozusagen am End-
punkt einer literarischen Entwicklung, in der es verschiedene Phasen gab, an de-
ren Umbruchstellen jeweils vorsichtig alte Formen und Regeln verindert und
durch neue ersetzt wurden. Das sehen sie nicht nur als Phinomen ihrer eigenen,
der osmanisch-tirkischen Literatur, sondern der Weltliteratur insgesamt. Das
Schicksal hat nun ihnen die Aufgabe zugeteilt, die revolutionire Tat zu vollbrin-
gen, alle einengenden poetischen Formen und Fesseln der tiirkischen Poesie zu
zerbrechen und in absoluter Freiheit mit einer neuen Naivitit, Einfachheit und
Unbefangenheit, in einer Sprache zu dichten, die von jeder poetischen Pose frei
ist, und damit einen neuen Geschmack zu prigen. Einfachheit und Naturlichkeit
sind aber Eigenschaften, die von Dichtern, die noch in der Tradition der raffinier-
ten Asthetik verhaftet waren, erst mithsam erworben werden miissen. Das poeti-
sche Vokabular, das befrachtet ist mit der jahrhundertealten schweren Last festge-
legter Bedeutungen soll abgeschafft werden und mufl der normalen Alltagssprache
Platz machen, die nun - und das ist das Paradoxon - den Gebildeten in der Funk-
tion als Dichtersprache »fremdartig«, garip, erscheint. Aber nur mit dieser Sprache,
die den Wortern ihre einfache urspriingliche Bedeutung zuriickgibt, kann man
den Geschmack der breiten Masse treffen und allen Menschen zu dem Recht ver-
helfen, am Konsum von Dichtung teilzuhaben.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 245

Um zu demonstrieren, wie diese neue Sprache beschaffen ist, soll ein Beispiel
zitiert werden. Es ist das Gedicht, dessen ‘anstoflige’ Vokabeln Orhan Veli selbst
am Schluff des Manifests erwihnt, und gehort zu seinen beriihmtesten.

Kitab-i Seng-i Mezar Grabinschrift

Higbir seyden ¢ekmedi diinyada An nichts litt er in dieser Welt so sehr

Nasirdan ¢ektigi kadar; Wie an seinem Hithnerauge.

Hatta cirkin yaratildigindan bile Sogar, daf er hif3lich war,

O kadar miiteessir degildi; Storte ihn nicht sonderlich.

Kundurasi vurmadigi zamanlarda Wenn seine Schuhe zufillig nicht driickten,

Anmazdi ama Allahin adini, Dachte er nicht gleich an den Namen Gottes,

Gunahkar da sayilmazdi. Aber ungliubig konnte man ihn auch nicht
nennen.

Yazik oldu Stileyman Efendi’ye. Schade um Siileyman Efendi.”

Welche gesellschaftspolitischen Bedingungen waren es denn, die diese jungen
Dichter zu ihrer revolutiondren Mission fithrten? Man fragt sich, war es 15 Jahre
nach Griindung der Republik, nach all den kulturrevolutioniren Umwilzungen
noch nicht gelungen, die tirkische Literatur aus den Fesseln der osmanischen
Tradition zu befreien? In welchen historischen Kontext haben wir dieses Mani-
fest zu stellen?

Orhan Veli und seine beiden Freunde sind 1914/15 geboren. Sie gehoren also
zu der ersten Generation, die ihre hohere Schulbildung ausschliefilich nach der
Republikgriindung in einer sikularistischen Atmosphire erfahren hat. In ihrem
Leben spielte die neue tiirkische Hauptstadt Ankara, an deren zukiinftige Exi-
stenz zur Zeit ihrer Geburt noch gar nicht zu denken war, eine grofle Rolle. Sie
lernten sich in Ankara am Ankara Erkek Lisesi kennen und fithrten ihre ersten li-
terarischen Gespriche in der Schule und in Lokalen und Konditoreien in Anka-
ra. Orhan Veli kam 1925 vom Galatasaray Lisesi aus Istanbul an die Gazi Ilkoku-
lu nach Ankara, wo sein Vater von 1923-1948 Chef des republikanischen Har-
monie-Orchesters war. Orhan erlebte als Schiiler also etwa das erste Republik-
Jahrzehnt in der neuen Hauptstadt, wo er 1932 das Abschluflexamen machte,
um sich dann in der Literatur-Fakultit in Istanbul einzuschreiben. In seinem
kurzen Leben wird er kiinftig recht hiufig zwischen Ankara und Istanbul hin-
und herpendeln, wie sehr viele Literaten es damals zu tun pflegten. Denn Istan-
bul, die alte traditionsreiche Sultansstadt, blieb mit ihren landschaftlichen Rei-
zen, kulturellen Institutionen im Buch- und Pressewesen und den Bildungsein-
richtungen (die modernisierte Dariilfiinun wurde 1933 zur Istanbul Universitesi)
lange viel attraktiver fur die intellektuelle Elite als Ankara.10

9 Zweisprachig abgedruckt bei Kanik/Pazarkaya (1985), 82f. — Dieses Gedicht war schon
1938 in der Zeitschrift fusan erschienen. Sazyek (1996), 52.

10" Niyazi Berkes, seit seiner Schulzeit in Lefkose/Zypern ein aufrechter Kemalist, der 1932 eine
Anstellung als erster ‘Bibliothekar’ am halkevi in Ankara angeboten bekam, war tief getrof-
fen, als seine Istanbuler Freunde im Eminefendi lokanta ve kabvesi, darunter der Kritiker Nur-

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 ERIKA GLASSEN

Wenn wir etwas Uber die Atmosphire der frithrepublikanischen Hauptstadt
Ankara wihrend der Schulzeit der Garipgiler erfahren wollen, mag es erlaubt sein,
Yakup Kadri Karaosmanoglu’s Roman Ankara, der 1934 publiziert wurde, zur
Hilfe zu nehmen. Der Romancier Yakup Kadri (1889-1974) gehorte zu jenen
Istanbuler Intellektuellen, die als {iberzeugte ‘Kemalisten’ der ersten Stunde zu-
sammen mit dem Republikgriinder Mustafa Kemal (Atatiirk) an der Konstrukti-
on einer neuen tiirkischen kulturellen Identitit, die nicht in Istanbul, sondern in
Anatolien verankert sein sollte, mitwirkte. Aus seinen Schriften erfahren wir aber
auch, welch schwieriges Unterfangen das war.

Der Roman Ankara besteht aus drei Teilen, die drei Perioden aus der jiingeren
Geschichte Ankaras zugeordnet sind. In der ersten Periode ist Ankara die kleine
schmutzige Provinzstadt, die ausersehen war, im Befreiungskrieg das Hauptquar-
tier des Feldherrn und seit April 1920 die Grofle National-Versammlung zu be-
herbergen. Nach der Niederlage des Osmanischen Reiches im Ersten Weltkrieg
und wihrend der Besetzung Istanbuls durch die Allierten seit 1920, die von den
Tirken als tiefe Demitigung empfunden wurde, tibte daher das Stidtchen Anka-
ra als Symbol der Hoffnung eine geheime Anziehungskraft auf alle nationalge-
sinnten Turken aus, die zunehmend nach Anatolien pilgerten, um am Befrei-
ungskampf mitzuwirken.!! Damals, so schreibt Yakup Kadri in seinem Roman,
herrschte trotz der harten primitiven Lebensbedingungen in Ankara der nationa-
le Enthusiasmus vor.

Ganz anders in der zweiten Periode, also in der ersten Dekade der Republik,
1923-1933, den Schuljahren Orhan Veli’s und seiner Freunde. Yakup Kadri ldf3t
erkennen, daf§ es nicht gliickte, den Enthusiasmus zu bewahren und ihn in die
Kultivierung eines soliden Nationalbewuf3tseins und den Aufbau der Republik
zu investieren. Die neue republikanische Elite wird von ihm - sicher tibertrieben,
wie man kritisiert hat — als eine egoistische, von westlichem Konsumdenken be-
herrschte Schicht dargestellt, die nur an der modernsten westlichen Ausstattung
ihrer Hiuser, an westlicher Mode, an Tanztees, Billen und Spekulationsgeschif-
ten interessiert war. Die Kluft zwischen der Mehrheit der Einheimischen und der
meist aus Istanbul zugewanderten Fiithrungsschicht, die so oft wie moglich mit
dem Zug aus Ankara nach Istanbul floh, blieb beingstigend tief. Eine der Haupt-

ullah Atag (spiter sikz bir Ankaral, ein Uberzeugter Ankaraner), ihn wegen seiner Entschei-
dung, nach Ankara zu gehen, verspotteten. Er schreibt: »Ankara’ya karst Istanbul aydinlar
arasinda bu denli yabancilik vardi. Inanilmas: gii¢!« Niyazi Berkes, Unutulan Yillar, yayina
hazirlayan Rugen Sezer, Istanbul 1997, 70. Aber Berkes erlebt auch seine Enttiuschungen in
Ankara. Seine Initiative, in Ankara einen Diskussionszirkel fiir Intellektuelle zu griinden,
scheitert kldglich daran, dal die Ankaraner nicht zu einer fairen (efendici) geistigen Ausein-
andersetzung fihig waren, 4.4.0., 95-97.

Siehe dazu Erika Glassen, »Das tiirkische Gefingnis als Schule des literarischen Realismus
(N4zim Hikmets Weg nach Anatolien)«, in: Ingeborg Baldauf u.a. (Hrsg.), Tiirkische Spra-
chen und Literaturen: Materialien der ersten deutschen Turkologen-Konferenz, Bamberg, 3.~6. Juli
1987, Wiesbaden 1991 (Veroff. der Societas Uralo-Altaica; 29), 129ff.

11

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 247

figuren des Romans, der junge Journalist und Schriftsteller Neget Sabit, als unab-
hingiger ‘idealistischer Kemalist’ das alter ego Yakup Kadri’s, zeigt sich zutiefst
frustriert. Verwestlichung bedeutet, wie er in Ankara beobachtet, nicht viel mehr
als Nachiffen alles Westlichen und wird nicht als ein Lebensprinzip verstanden,
das als Kraft und Motor in Dienst genommen werden kann, um die eigene tiirki-
sche nationale Kultur und Identitit aufzubauen. Dieser zweite Teil des Romans
endet mit der groflen Rede des Staatsgriinders zum zehnjihrigen Jubilium der
Republik, durch die er dem Volk neue Impulse zu geben versucht. Yakup Kadri
beschreibt in einem dritten, utopischen Teil seine Vision von einer echten kema-
listischen Revolution, die dann in gemeinsamer Anstrengung zum Aufblithen
des Landes fuihrt.!2

Diese Stagnation, Frustration und Erntichterung, die sich trotz der errungenen
nationalen Unabhingigkeit in der tirkischen Gesellschaft breitgemacht hatte und
die Yakup Kadri in seinem Ankara-Roman diagnostiziert hat, ist keine literarische
Fiktion. Man kann sie durchaus an vielen Indizien im gesellschaftlichen und litera-
rischen Leben der zwanziger und dreifliger Jahre wahrnehmen. Man darf nimlich
nicht vergessen, daf}, nachdem die Euphorie des Siegesrausches verflogen war, viele
der alten Mitstreiter Mustafa Kemal’s nicht bereit waren, alle die rigorosen Refor-
men mitzutragen, die er fiir notwendig hielt. Bei der Abschaffung des Sultanats (1.
11. 1922), aber besonders bei der Aufthebung des Kalifats (3. 3. 1924) gab es grofie
Widerstinde zu {iberwinden. Es existierte auch eine oppositionelle Presse in Istan-
bul. Wenig spiter waren es die religionspolitischen Mafinahmen im Zusammen-
hang mit den traditionellen islamischen Institutionen, die breite Bevolkerungskreise
irritierten. Die beiden Versuche, 1924 und 1930, zu einem Mehrparteiensystem zu
gelangen, scheiterten. Das Gespenst der Konterrevolution zeigte sich 1925 in Ge-
stalt des kurdischen Naggibandi-Scheichs Sait, der im Stiddosten der Republik einen
blutigen Aufstand im Namen der Religion anzettelte, und 1930 in Menemen, wo
ein anderer Nagsibandi-Dervis Mehmed als angeblicher Mahdi die Bevolkerung
aufwiegelte, so dafd schlieflich der junge kemalistische Offizier Kubilay, der ihnen
entgegentrat, gekopft wurde. In Izmir wurde sogar ein Attentatsplan gegen Mustafa
Kemal aufgedeckt. Der Ausnahmezustand, der unter der Bezeichnung »Sicherung
der (6ffentlichen) Ruhe« (takrir-i siikiin) von 1925 bis 1929 herrschte, und das harte
Durchgreifen der Istiklal Mabkemeleri (aufRerordentlicher Gerichtshofe) gegen alle
Feinde der Republik lihmte die freie Entfaltung der Demokratie, die Mustafa Ke-
mal eigentlich anstrebte.!3 Er nutzte die verordnete Ruhe, um eine Reihe von Re-

12 In dem Vorwort zu der dritten Auflage des Romans 1964, abgedruckt in: Yakup Kadri Ka-

raosmanoglu, Biitiin Eserleri, 10, haz. Atilla Ozkirimly, 5. basil, Istanbul 1981, 17, hat Ya-
kup Kadri selbst seine Erntichterung zum Ausdruck gebracht und festgestellt, dal inner-
halb der vergangenen dreiflig Jahre dieser erhoffte Aufschwung nicht stattgefunden habe.
Er hat in dem Roman Panorama, 2 cilt, Ankara 1953-54, eine Fortsetzung zu Ankara ge-
schrieben, in dem sein Held Neget Sabit als Opportunist der DP beitritt.

Eine gute Zusammenfassung dieser Ereignisse aus kemalistischer Perspektive findet sich in
dem Schulbuch Tiirkiye Cumburiveti Inkilap Taribi (Verfasser: Miikerrem K. Su und Prof. Dr.

13

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 ERIKA GLASSEN

formen einzuleiten und durchzufiihren, die insgesamt den Charakter einer Kultur-
revolution trugen. Er konnte dabei zwar weitgehend mit der Zustimmung der si-
kularistischen, westlich orientierten Intellektuellen und Kiinstler rechnen, aber
wenn auch vor allem die religiosen Reaktionire in Schranken gehalten werden soll-
ten, wurde doch das geistige Klima allgemein als bedriickend empfunden, wozu
auch die schlechte wirtschaftliche Lage beitrug. Der Ausnahmezustand und seit
1931 das erste restriktive Pressegesetz!4 behinderten die freie Meinungsduferung
und leiteten eine Entwicklung ein, die allmihlich, offentlich wahrmehmbar erst
nach Atatiirk’s Tod, besonders unter dem Einfluf§ des Weltkrieges, aus dem sich die
Tiirkei mit Inénii’s Schaukelpolitik herauszuhalten verstand, zu einer Polarisierung
zwischen ‘rechten’ turanistisch-nationalistisch-faschistischen und ‘linken’ soziali-
stisch-kommunistisch-oppositionellen Individuen oder Gruppen fiihrte, die aller-
dings der republikanischen Sache nicht grundsitzlich feindlich gegentiberstanden
wie die geriat-treuen reaktiondren Krifte. Die staatsloyalen ‘idealistischen Kemali-
sten’, wie ich sie einmal nennen mochte, hatten es besonders schwer, da sie unab-
hingig von der Staatspartei und den Parteifunktiondren bleiben, sich aber auch
nicht mit den beiden extremistischen Haltungen identifizieren wollten. Man kann
sie als Gruppe schwer definieren. Es handelt sich um Freundeskreise oder engagier-
te Individuen. Gemeinsam war thnen die Akzeptanz der kemalistischen Politik des
Laizismus und der Aneignung der westlichen Zivilisation. Sie wollten wie der Re-
publikgriinder einen eigenen nationalen tiirkischen Weg finden und mischten sich
kreativ ein. Da der Begriff Kemalismus bis heute schwammig geblieben ist, will ich
versuchen, moglichst viele frithe ‘Kemalisten’ aufzuspiiren, um dem Phidnomen
niher zu kommen. Denn ich mochte beweisen, daff die Garip-Bewegung aus kema-
listischem Ankaraner Geist geboren ist.

Das literarische Leben, das sich nach der finsteren Zeit des Despotismus (istib-
dat) unter Sultan Abdiilhamid II. (1876-1909) seit der jungtiirkischen Revolution
von 1908 besonders durch die aufblithende Presse und die kulturellen Aktivita-
ten der Tiirk Ocaklari relativ frei entfalten konnte, hatte sein Zentrum in Istan-
bul. Die Abwendung von der osmanischen Vergangenheit und die Hinwendung
nach Anatolien, die Mustafa Kemal (Atattirk) durch die Griindung der neuen
Hauptstadt Ankara symbolisch und praktisch vollzog, konnte also nicht ohne
Auswirkungen auf die Literatur und Presse bleiben. Auch andere rigorose kultur-
revolutionire Mafinahmen Mustafa Kemal’s, zu denen die Einfithrung der La-
teinschrift im Jahre 1928, die u.a. den Anschluff an die zeitgendssische westliche
Zivilisation erleichtern sollte,!> gehorte, hatten auf die tiirkische Literatur zu-

Ahmet Mumcu), Istanbul 1981, 176-220. Siehe auch Feroz Ahmad, The Making of Modern
Turkey, London 1993, 52-101, und Fikret Adanir, Geschichte der Republik Tiirkei, Mannheim
1995, 21-38.

14 Cumburiyet Dinemi Tirkiye Ansiklopedisi, 1. cilt, Istanbul: Tletisim, 1983, 213.

15 Dazu mit Literaturangaben: Barbara Flemming, »Literatur im Zeichen des Alphabetwech-
sels«, in: Anatolica VIII (1981), 133-157.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 249

nichst eher negative Auswirkungen, denn die junge Generation wurde damit
weitgehend von der Tradition abgeschnitten.

Doch es fehlte nicht an Literaten in der Tiirkischen Republik. Die alte Garde
war, soweit nicht wegen ihrer oppositionellen Haltung emigriert oder verbannt,
im Lehrbetrieb und Journalismus titig oder war von Mustafa Kemal Atatiirk -
dem grofiziigigen Mizen — mit Abgeordneten- oder Diplomatenposten versorgt
worden,!” und auch die jiingere Generation, die studieren konnte, oft auf Staats-
kosten im Ausland, wie Oktay Rifat in Paris und Melih Cevdet in Belgien, fand,
wie auch Orhan Veli, der sein Studium ohne Examen abgebrochen hatte, in
staatlichen Einrichtungen und Ministerien ein Unterkommen, war wenigstens
materiell versorgt. Dieser Trend hielt auch unter Atatiirk’s Nachfolger Inénii zu-
nichst an. Die beruflichen Maglichkeiten, die die neue Hauptstadt bot, machten
Ankara doch allmihlich zu einer akzeptablen Alternative zu Istanbul, wobei
auch im kulturellen Leben der beiden Stidte eine gewisse Polarisierung zwischen
nationalistisch-kemalistischem Geist im ‘modernen’ Ankara und einer oppositio-
nellen konservativen oder linken Haltung im nostalgietrichtigen, bohemehaften
und kosmopolitischen Istanbul zu beobachten war.

Es gab ein reges Literatenleben in Lokalen und Kaffeehiusern in Istanbul und
Ankara.!® Dort diskutierte man, trug Fehden aus und machte Projekte fiir neue
Zeitschriften, die manchmal sehr kurzlebig waren und immer wieder von densel-
ben Literaten beliefert wurden. Der erste heftige literarische Streit, der wihrend
der Republikzeit zwischen der jungen und alten Generation ausgetragen wurde,

16 Zu den Verbannten gehorten die bekannte Schriftstellerin und Mitstreiterin Mustafa Ke-
mals im Befreiungskrieg Halide Edip (Adivar) (1884-1964) und ihr Mann Dr. Adnan Adi-
var, der der oppositionellen Terakkiperver Cumhuriyet Firkasi (aufgeldst 1925) beigetreten
war. Zu den 150 Verbannten, den yiizellilikler, gehorten auch die beriihmten Schriftsteller
Riza Tevfik (1868-1951) und Refik Halit Karay (1888-1965). Siche dazu ilhami Soysal, 150-
Likler: kimdiler, ne yaptilar, ne oldular, 3. Auflage, Istanbul 1988. Uber Halide Edip s. D. Gro-
nau, Mustafa Kemal Atatiirk oder die Geburt der Republik, Frankfurt a.M. 1994, 243. Gronau’s
Buch ist gut recherchiert und lesbar.

Adile Ayda, Bayle idiler yasarken ... (Edebi bétiralar), Ankara 1984, schreibt in ihren Erinne-
rungen an den Lyriker Celal Sahir (Erozan) (1863-1935), den man den Kadmnlar sairi
(»Frauendichter«) nannte, 150: »Dafl Atatiirk die gebildete Elite (bilginler) um sich sammel-
te, mit thnen arbeitete und sich von ihnen beraten lief}, ist bekannt, aber seine mizenati-
sche Seite, nimlich daf§ er wie Ludwig XIV., Friedrich II. und Fatih Forderer der Kunst und
Literatur war, ist in unserer Geschichte noch nicht geniigend hervorgehoben worden«. Um
einen Abgeordnetenposten zu erlangen, sei wichtiger als die Wahl die Tatsache gewesen,
ob man auf der Liste des Devlet Bagkani stand. So seien unter dem Einparteienregime Ata-
tiirks viele wirklich wiirdige Dichter und Schriftsteller mebus geworden. Ahnlich dufert sich
Taha Toros, Mdzi Cennet, Istanbul 1992, 191. Ein interessantes Thema, das sich zu bearbei-
ten lohnt.

Uber dieses literarische Leben in den Kaffehiusern und Lokalen in Istanbul und Ankara
findet man reiches Material bei: Salah Birsel, Kahveler kitabr, Istanbul 1975; ders., Ah Beyog-
lu vah Beyoglu, Istanbul 1976; Mehmed Kemal (Kursunluoglu), Actls Kusak, 2. bask, Istan-
bul 1977; und ders., Tiirkiye'nin kalbi Ankara, Istanbul 1983. Auch Orhan Veli wird in allen
diesen Biichern hiufig erwihnt.

17

18

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 ERIKA GLASSEN

fand kurz nach Beendigung des Ausnahmezustandes in der Zeitschrift Resimli Ay,
herausgegeben in Istanbul von den Linksliberalen Sabiha und Zekeriya Sertel,
sein Forum. Nazim Hikmet (Ran) (1902-1963), der 1928 aus Moskau vom inter-
nationalen Kommunismus geprigt in die Tirkei zuriickgekehrt war, arbeitete an
der Zeitschrift als Korrektor und publizierte damals auch seine eigenen revolu-
tiondren Gedichte in freien Rhythmen. Die polemische Kampagne, die alle Ge-
miiter bewegte, wurde unter dem Schlachtruf »Wir zerbrechen die Gotzen« (put-
lar: ytkiyoruz) ab Juni 1929 tiber mehrere Monate hinweg gefithrt. Zur Zielscheibe
wurden zunichst vor allem Abdilhak Himid (Tarhan) (1852-1937), der grofite
Genius (dédhi-i dzam),'® und Mehmet Emin (Yurdakul) (1869-1944), der nationale
oder tiirkische Dichter (milli sdir, Tiirk sairi),?® der Kampf zog aber bald weitere
Kreise.?! Auch Yakup Kadri, der durchaus noch nicht zum alten Eisen gehoren
wollte und Nazim Hikmet’s moderne Lyrik wegen der Sprengung der alten For-
men zwar bewunderte, aber seinen linken Klassenstandpunkt fiir die gesellschaft-
lichen Verhiltnisse in der Tiirkei als unangemessen ablehnte, mischte sich mit ei-
ner gereizten Replik ein und wurde dann selbst Adressat einer Satire.?2 Nizim
Hikmet avancierte auf der Istanbuler Szene zum Idol der jungen Generation. Er
war auch berithmt als Rezitator seiner Verse bei den Versammlungen der Kiinst-
lervereinigung (Giizel Sanatlar Birligi) im Alay Koski, und eine amerikanische
Firma produzierte 1929 zwei Platten mit seinen Lyrikrezitationen.?3 Selbst Mu-
stafa Kemal (Atatiirk) wurde auf ihn aufmerksam und wollte ihn in den Dolma-
bahce-Palast, seine Istanbuler Residenz, zu einer nichtlichen Tafelrunde kom-
men lassen, was der Dichter aber stolz ablehnte, er sei nicht die Nachtklubsinge-
rin »Nixe Eftalia«.2* Die Reaktionen zwischen den beiden literarischen Lagern
waren sehr heftig, und es blieb nicht aus, daf§ Nazim Hikmet als Handlanger des

19" Siehe Petra de Bruijn, The Tawo Worlds of Esber: Western oriented verse drama and Ottoman Tur-
kish poetry by “Abdiilpakk Hamid (Tarban), Leiden 1997, tiber Nazim Hikmet’s Kampagne,
116f. Ubrigens war Abdiilhak Hamid fiir drei Legislaturperioden zwischen 1927-1939 mze-
bus fur Istanbul, so bei Siileyman Coskun, Tiirkiye'de Politika (1920-1995), Istanbul 1995,
240. De Bruijn, 106: »Soon after the foundation of the Republic, in 1923, the Biiyiik Milli
Meclisi (Grand National Assembly) honoured his Services to the fatherland [...] by settling
a monthly salary on him. The Istanbul Municipality rented an apartment for him on the
first floor of the Magka Palas [...] in Istanbul«. Dort hat ihn iibrigens Nazim Hikmet auf
seine Einladung hin 1930 besucht und war sehr beeindruckt. Sabiha Sertel, Roman gibi, 2.
baski, Istanbul 1987, 120-131.

Auch Mehmet Emin war mebus in 6 Legislaturperioden von 1923 bis zu seinem Tode. Sie-
he Coskun (1995), 260. Als Mehmet Emin 1921 nach Ankara aufbrach, begrifite ihn in
Inebolu ein Telegramm des Gazi als »milletimizin miibarek babasi«. S. Siikran Kurdakul,
Cagdas Tiirk Edebiyatr: Mesrutiyet Donemi, Istanbul 1986, 117.

Siehe dazu: Sertel, Roman gibi, 116-138 u. 150-162; zusammenfassend mit reichem Anmer-
kungsapparat: Kemal Siilker, Ndzim Hikmet'in polemiklers, Istanbul 1968.

22 Siilker (1968), 28-44.

23 Sjehe dazu Siilker (1968), 41f.

24 Dazu Dietrich Gronau, Nézim Hikmet, Reinbek 1991, 89.

20

21

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 251

Bolschewismus denunziert wurde,?> so von dem langjihrigen Prisidenten der
Tuark Ocaklari, Hamdullah Suphi (Tanriover) (1885-1966),2¢ und Mustafa Ke-
mal’s Hofdichter Behget Kemal Caglar (1908-1969).27

Man kann wohl sagen, das literarische Leben befand sich in einer schwierigen
Ubergangsphase, die nicht nur von der staatlich verordneten Schrift- und Sprach-
reform?? geprigt war, sondern auch von einem sich wandelnden Nationalismus-
begriff. Symptomatisch daftir scheint mir eine Anekdote, die Adile Ayda berich-
tet, deren Vater, der Kazan-Tatar Sadri Maksudi Arsal, zu den Fuhrungsfiguren
der Turk Ocaklari und Tischgenossen Mustafa Kemal’s in Ankara gehorte. In ih-
ren Erinnerungen an den ‘milli sdir’ Mehmet Emin (Yurdakul) erzihlt sie, daf}
Atatiirk sich Anfang des Jahres 1930 bei Tisch nach den Aktivititen der Tirk
Ocaklart erkundigte und schliefflich mit scharfer Stimme fragte: »Was macht
denn eigentlich diese Wissenschafts- und Kulturvereinigung (ilim ve hars heyeti)}«
Dann, seinen Blick auf Mehmet Emin Bey gerichtet:

Wias treiben denn unsere Literaten, unsere Dichter? »Ich bin ein Tiirke, meine Religion,
meine Herkunft ist erhaben (ben bir Tiirkiim, dinim, cinsim uludur)« haben wir jetzt ver-
standen. Aber inzwischen haben wir einen groflen Befreiungskrieg, einen nationalen
Kampf durchgefochten. Wo sind denn unsere nationalen Dichter und Gedichte, die das
zum Thema genommen haben?

Mehmet Emin wurde verlegen, aber Hamdullah Suphi Bey fuhlte sich verpflich-
tet, ihm zu helfen, und sagte, Firdausi habe fiir das Schahnama schlieflich 30
Jahre gebraucht, ein Nationalepos lasse sich nicht so schnell schreiben, Mehmet
Emin habe damit begonnen.?’

Die Tage der Tiirk Ocaklar®? waren gezihlt. Diese Institution, die sich grofe
Verdienste um die Ausbildung eines kulturellen tiirkischen Identititsbewuf3tseins
erworben hatte, aber auch immer offen fuir panturanistische Ideen gewesen war,
schien nicht mehr zeitgemif. Fin neues ‘kemalistisches’ tiirkisches Nationalbe-
wufltsein muflte geschaffen werden. Da der gescheiterte Versuch der Griindung
einer Oppositionspartei, die von Mustafa Kemal zunichst selbst geférdert wor-
den war, die Unzufriedenheit breiter Bevolkerungskreise sichtbar gemacht hatte,

25 Die offizielle Aulenpolitik der Tiirkischen Republik war damals nicht etwa antisowjetisch,
sondern es gab im Gegenteil sehr enge gegenseitige Beziehungen, Adanir (1995), 52f. -
Berkes (1997), 991., beschreibt, wie der Gazi mit dem hochsten auswirtigen Gast zur Zehn-
jahresfeier der Republik, dem sowjetischen Staatsprisidenten Woroschilow, das Ankaraner
Halkevi besucht.

26 Dazu M. Baydar, Hamdullah Suphi Tanriver ve Anilar, Istanbul: Mentes Kitapevi, 1967,
139-151.

27 Siilker (1968), 158f. — Uber den ‘Hofdichter’ in Ankara s. Ayda (1984), 65ff. Dazu auch

Berkes (1997), 90, 99, 272.

Dazu immer noch als guter Uberblick giiltig: Karl Steuerwald, Untersuchungen zur tirkischen

Sprache der Gegenwart, Teil 1: Die Tiirkische Sprachpolitik seit 1928, Berlin-Schoneberg 1963.

29 Ayda (1984), 25-27.

30 Dazu: Yusuf Sarmay, Tiirk millivetciliginin taribi gelisimi ve Tiirk Ocaklars, 1912-1931, Istanbul
1994; Fisun Ustel, Trirk Ocaklars, Istanbul 1997

28

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 ERIKA GLASSEN

brach der Republikgriinder im November des Jahres 1930 zu einer Inspektions-
reise durch das Land auf, die er bis in den Mirz des folgenden Jahres 1931 aus-
dehnte. Zu seinen Begleitern gehorte damals Hasan Ali (Yiicel) (1897-1961), der
als einer der idealistischen Kemalisten sehr befruchtend auf das kulturelle Leben
in der Turkei wirken sollte, besonders spiter in seiner Amtszeit als Erziehungs-
minister.3! Die sechs Prinzipien des Kemalismus3? wurden auf dieser Reise disku-
tiert und formuliert. Durch Gespriche unter den Reiseteilnehmern scheint auch
die Idee fur die Griindung einer Sprachgesellschaft damals herangereift zu sein.3?
Nach der Riickkehr Mustafa Kemals nach Ankara wurden die traditionellen Tiirk
Ocaklar1 aufgelost und 1932 in Halkevleri (Volkshduser) umgewandelt, die nun
auf allen Gebieten des geistigen und gesellschaftlichen Lebens die Propagierung
der kemalistischen Kulturrevolution tibernahmen. Sie unterstanden der Aufsicht
der Volkspartei (Cumhuriyet Halk Partisi). Hamdullah Suphi Bey, der eigentlich
seit ihrer Griindung die Tiirk Ocaklart geleitet hatte, wurde auf einen Diploma-
tenposten abgeschoben.

Es begann eine Zeit der ideologischen Mobilmachung, an der sich auch Yakup
Kadri beteiligte. Denn sowohl die gnadenlose gesellschaftskritische Bilanz im
zweiten Teil als auch die effektvolle Zukunftsvision einer gegliickten kemalisti-
schen Revolution im utopischen Ausgang kennzeichnen den Roman Ankara als
Produkt dieser ideologischen Mobilmachungsphase der dreifliger Jahre. Doch Ya-
kup Kadri hat sich nicht mit diesem literarischen Beitrag begniigt, er hat zusam-
men mit einer Gruppe von Gleichgesinnten, die sich als freiwilliges Kader (Kadro,
so der Name ihrer Zeitschrift) der kemalistischen Revolutionsbewegung verstan-
den, gestiitzt auf die »Sechs Prinzipien« (alt: ok), doch unabhingig von der Staats-
partei, an der Ausarbeitung der Ideologie des Kemalismus mitgewirkt. Die von
den Kadrocular vertretene Ideologie, die alle Gebiete des gesellschaftlichen Lebens
einbezog, wurde im bewufiten Wettstreit mit den zeitgendssischen Ideologien des
Faschismus und Bolschewismus konzipiert und trat mit groflem Selbstbewuf3tsein
fur eine klassenlose Gesellschaft und einen autarken anti-imperialistischen Natio-
nalismus als Vorbild fiir die ‘Dritte Welt’ ein. Da einige der Kadrocular in ihrer Ju-
gend Bewunderer der russischen Oktoberrevolution gewesen waren, wurden sie
von den Rechten als Kommunisten denunziert, ihre 6konomischen Vorstellungen
von der staatlichen Lenkung nach dem Prinzip des Etatismus pafiten bestimmten
liberalen Wirtschaftskreisen nicht, die der Staatspartei nahestanden, und sie mufi-

31 Siche die Bamberger Magisterarbeit: Mustafa Cikar, Hasan-Ali Yiicel und die Tiirkische Kul-
turreform, Bonn 1994; iiber die Reise mit Mustafa Kemal: 42-44.

32 Adanir (1995), 44f. — Die alt: ok (sechs Pfeile): Nationalismus, Republikanismus, Populis-
mus, Laizismus, Etatismus und Reformismus/Revolutionismus wurden zu Hauptpunkten
des Parteiprogramms der CHP und 1937 in die Verfassung iibernommen.

33 Nach Cikar (1994), 43-45, hat Hasan Ali (Yiicel) den Anstof dazu gegeben. Die Tiirk Dili
Tetkik Cemiyeti (spiter: Tirk Dil Kurumu) wurde am 12. Juli 1932 gegriindet. Nach der
Schriftreform von 1928 begann nun die grofie offizielle Offensive, die Turkisierung der os-
manischen Sprache. Klaus Kreiser, Kleznes Tiirkei-Lexikon, Miinchen 1991, 146.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 253

ten auf Atatlirk’s Wunsch ihre Zeitschrift nach 3 Jahren aufgeben.3* Auch Yakup
Kadri wurde als Diplomat?® in die “Verbannung’ geschickt wie Hamdullah Suphi
zwei Jahre vor ihm. Viele aufrechte Kemalisten erlitten ein dhnlich typisches
Schicksal, sie wurden Opfer des Machtkampfes im eigenen Lager.

Diese ideologische Mobilmachung, die vom Republikgriinder in Gang gesetzt
wurde, nachdem er erfahren hatte, daf die von ihm verordneten Reformen im
Volk noch nicht auf breiter Basis akzeptiert worden waren, machte sich als offi-
zieller Impuls auch auf dem Feld der Literatur bemerkbar. Es ging um die morali-
sche Unterstiitzung der nationalen Sache durch die Intellektuellen, die Mustafa
Kemal brauchte, um sein Ziel, die Anbindung der Tirkischen Republik an die
moderne westliche Zivilisation, zu erreichen, wobei der Bruch mit der osmani-
schen Tradition als unabdingbare Voraussetzung galt. Die Konstruktion eines
turkischen Nationalbewufitseins, das der weisen Beschrinkung der Republik auf
das Territorium Anatoliens Rechnung tragen mufite, gehorte in das kemalistische
Konzept. Ankara war ein aussagekriftiges Symbol dafiir und wurde weitgehend
so verstanden. Osmanische Nostalgie und extrem panturanistische Ideen pafiten
ebensowenig wie der bolschewistisch inspirierte Klassenkampf in die kemalisti-
sche Ideologie.

Das ehrliche Bemiihen vieler Literaten, sich der Aufgabe zu stellen und eine
neue tiirkische Nationalliteratur zu schaffen, die auch im internationalen Rah-
men als Stimme der neuen Tiirkei wahrgenommen werden konnte, hatte bislang
noch nicht zu fruchtbaren Ergebnissen gefithrt. Das wird immer wieder selbstkri-
tisch festgestellt. Es war die Zeit der Diskussionen und Umfragen (anketler) in den
literarischen Zeitschriften. Man stellte Fragen wie: »Stirbt die Poesie?« (Siir éligyor
mu?), so 1937 in der Zeitung Ulus, oder »Konnen wir eine nationale Literatur
schaffen?« (Milli bir edebiyat yaratabilir miyiz2).3¢ Es gibt viele solcher Beispiele,
und der pessimistische Unterton ist hier schon in den Fragen nicht zu uiberho-
ren. Ein interessantes Exemplum dieser Spezies ist der Band Edebiyat¢ilarimiz ve
Tiirk Edebiyan, gesammelt und herausgegeben von Mehmet Behget Yazar (1890-
1980).37 Er hatte im Jahre 1938, aus Anlafl des 15jdhrigen Bestehens der Repu-

34 Biner der Kadrocular hat diese Ideologie zusammenfassend dargestellt: Sevket Siireyya,

Inkildp ve Kadro (Inkilibin ideolojisi), Ankara 1932; mit Literaturangaben: F. Ahmad, »Die
Suche nach einer Ideologie in der kemalistischen Tiirkei 1919-1939«, und Fikret Adanir,
»Zur ‘Etatismus’-Diskussion in der Tiirkei in der Weltwirtschaftskrise: Die Zeitschrift Kadro
1932-1934«, beide Aufsitze in: Linda Schatkowski-Schilcher und C. Scharf (Hrsg.), Der

Nabhe Osten in der Zwischenkriegszeit 1919-1939: Die Interdependenz von Politik, Wirtschaft und

Hdeologie, Stuttgart 1989, 341-354 und 355-373-

Yakup Kadri Karaosmanoglu, Zoraki Diplomat (= Biitiin Eserleri; 15), hazirlayan A.

Ozkirimly, 2. basilis, Istanbul 1967, 21-48.

36 Von Nusret Safa Coskun in Istanbul 1938 in Buchform herausgegeben.

37 Istanbul, 1938. Vom gleichen Autor: Geng sairlerimiz ve eserleri (Edebi tetkik), Istanbul 1936.
In diesem Werk hat er in dem Kapitel Fantastique Siir Miimtaz Zeki, Erciment Behzad und
Néizim Hikmet als von den modernen europiischen Stromungen (cubism, futurism, da-
daism, surrealism) beeinflufit behandelt, 36-42. Er erwihnt, 38, dafl Marinetti 1932 in

35

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 ERIKA GLASSEN

blik, 43 Literaten nach ihrem eigenen Werk und ihrer personlichen Einstellung
zur Vergangenheit und Zukunft der tiirkischen Literatur befragt. Die jungen Lite-
raten der Generation der Atatiirk-Ara (Atatiirk devrinin neslinden olan miimessillers)
sollten besonders herausgestellt werden, doch auch die iltere Generation kam zu
Wort, mehr als ein Drittel der Befragten sind vor der Jahrhundertwende geboren.
Auch in diesen Beitrigen tiberwiegen, trotz begeisterter Lippenbekenntnisse zur
revolutiondren nationalen Sache - fast alle distanzieren sich von der osmani-
schen Tradition, und die Anthologie enthilt viel Atatiirk-Panegyrik — unzufrie-
dene Auflerungen zur gegenwirtigen Lage der Literatur. So beklagt Halit Fahri
Ozansoy (1891-1971), der auch Atatiirk’s Rede zum zehnten Jahrestag der Repu-
blik als Ansporn fiir die Literatur zitiert, dafl die neuen Tirken, die durch ihre
Revolution in 11 Jahren 6 Jahrhunderte tibersprungen hitten und dafiir von den
Europidern bewundert wiirden, noch keinen diesem Phinomen angemessenen
Beitrag zur Weltliteratur geleistet hitten. Um dieses Ziel zu erreichen, miisse man
die neuesten europdischen literarischen Werke und geistigen Stromungen rezipie-
ren. Doch da fur die tirkische Literatur die Heimat Anatolien immer noch ein
Geheimnis geblieben sei, sei es an der Zeit, das eigene Land und seine Gesell-
schaft literarisch zu thematisieren und die ‘nationalisierte’ Sprache, das ¢z Tiirke,
zu benutzen. Nicht nur die groflen Dinge, wie der Befreiungskrieg, miifiten be-
sungen werden, auch das soziale Leben der arbeitenden und sich abplackenden
Menschen, unter denen 1001 verschiedene Typen existierten, er nennt einen
Schuster, misse literaturfihig werden. Das sei kiinstlerisch vielleicht schwieriger
zu bewiltigen, aber der einzige Weg, um Anschluf§ an die Weltliteratur zu fin-
den. Die wahre Revolutionsliteratur sei eine volkstiimliche (popiilist) Literatur.38
Andere der Befragten hofften auf das Erscheinen einer groflen Dichterperson-
lichkeit, die, wie H. Nusret Zorlutuna (1901-1984) in ihrem Beitrag tiberlegt,
vielleicht noch auf der Schulbank oder auf dem Schof! der Mutter sitze. Sie sagt:

Es besteht kein Zweifel, daf§ unsere Revolution, die ein Meisterwerk war, auch eine Lite-
ratur gebiren wird, die ihr ebenbiirtig ist.3?

Also, der erwartete Messias der neuen tiirkischen Literatur war 1937/38 noch
nicht erschienen. Uberall herrschte Unbehagen, man spiirte eine geistige Leere.
Es fallt auf, welche Namen in Yazar’s Band, der 1938, noch kurz vor Atatiirk’s
Tod, erschienen ist, fehlen. Uber die Griinde kann man nur Vermutungen anstel-
len. U.a. fehlen Nizim Hikmet und Orhan Veli. Das ist leicht erklirbar. Der
streitbare kommunistische Dichter Nazim Hikmet, der nicht nur seit Ende der
zwanziger Jahre mit Gedichten in freien Rhythmen die tiirkische Lyrik revolutio-

[stanbul einen Vortrag iiber den Futurismus gehalten habe. Ders., Geng romancilarimiz ve
eserleri (Edebi tetkik), Istanbul 1937. Diese Werke geben ein wertvolles Resiimee iiber den
Stand der tiirkischen Literatur.

38 Yazar (1938), 152-162.

39 Yazar (1938), 146.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 255

niert hatte, sondern auch durch seine polemischen Angriffe auf die ‘Gotzen’ der
Literatur die literarische Szene in Istanbul in Aufruhr versetzt hatte, mufite 1937
vor Gericht und saff seit 1938 in anatolischen Gefingnissen, schrieb dort weiter
Gedichte und ein nationales Epos, verfolgte das literarische Leben durch die Lek-
tire von Zeitschriften und diskutierte oder korrespondierte mit Schriftstellerkol-
legen, die z.T. auch im Gefingnis salen, wie Orhan Kemal und Kemal Tahir.#0
Orhan Veli war aber 1937, als Yazar die Schriftstellerkollegen befragte, wohl noch
nicht prominent genug, um hier zu Wort zu kommen, obwohl er gerade seine er-
sten Gedichte in Zeitschriften publiziert hatte.*!

Doch auch Orhan Veli und seine Freunde diskutierten damals oft besorgt und
unzufrieden Giber den Zustand der Literatur. Im Sommer 1937 saflen Oktay Rifat
und Orhan Veli vor der Konditorei Ozen auf dem Atatiirk Bulvar1 in Ankara (Me-
lih Cevdet war in Belgien) und sprachen iiber Gedichte. Abfillig urteilten sie iiber
die Piyasa Sairleri, die opportunistischen Allerweltsdichter. Thre Sehnsucht ver-
langte nach einer anderen, ganz anderen Dichtung. Oktay hatte ein Gedicht in
der Tasche, ein Gedicht ohne Metrum und Reim, nur ganz wenige Zeilen. Er wagt
es zunichst nicht so recht, es dem Freund vorzutragen. Doch als er sich tiberwin-
det und es vorliest, reagiert Orhan sofort begeistert und zieht auch aus seiner Ta-
sche einen Vierzeiler. Nun werden beide ganz erregt, sie wissen plotzlich, sie ha-
ben den ersten Schritt hin zu der ganz neuen Dichtung, die ihnen vorschwebte,
getan. Das war die Geburtsstunde der Garip-Dichtung 1937 in Ankara.*? Damit
gab es doch wieder ein literarisches Ereignis, das in den folgenden Jahren die Ge-
miiter der tiirkischen Literaten und Zeitschriftenleser erhitzen sollte.

Wie wir oben gesehen haben, bezeugt das Manifest, daff Orhan Veli den Auf-
trag des Dichters als einen gesellschaftlichen begreift. Die Garip-Bewegung gehort
also in den Kontext dieser kemalistischen literarischen Aufbruchbewegung, nim-
lich der Suche nach einer neuen gesellschaftsbezogenen tiirkischen Nationallite-
ratur, die vollstindig mit dem Alten bricht, den iiberkommenen Formen und
Themen, und sich einer neuen volkstiimlichen Sprache bedient sowie den An-
schluf sucht an die modernsten westlichen Literaturstromungen, nicht indem sie
sie blind nachifft, sondern adiquat adaptiert.** Von dem literarischen Publikum
wurden die einfachen banalen Verse ohne Metrum und Reim mit dem alltdgli-
chen Vokabular zunichst als Provokation empfunden, als eine Verleugnung der

40 Glassen (1991), 135-141. — Ubrigens hat Nazim die Garipgiler wahrgenommen und sich in
Briefen tber ihre Gedichte sowohl kritisch als auch wohlwollend geduf3ert. Siehe A. Calis-
lar, Ndzim Hikmet Sanat ve Edebiyat Ustiine, Istanbul 1987, 326-330.

41 Sazyek (1996), 37-46. Uber die Phase vor Garip.

42 Sazyek (1996), 47.

43 Daf dieser Anspruch von der Dichtung der Garipgiler erfiillt wurde, erkannte der franzosi-
sche Dichter Philippe Soupault, der 1949 Ankara besuchte und Orhan Veli traf. Er sagte:
»Diese Dichtung hat eine Besonderheit. Sie ist ebensosehr, wie sie europdisch ist, national
(verli, milli), und obwohl sie europiisch ist, keine blofle Nachahmung der europiischen
Dichtung«. Das ganze Zitat: Sazyek (1996), 233f.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 ERIKA GLASSEN

Poesie. Doch gerade das oben zitierte Gedicht »Grabinschrift« und Silleyman
Efendi’s Hithneraugen waren bald in aller Munde und wurden selbst zum Ge-
spriachsstoff beim Frisor. Der Literaturwissenschaftler Mehmet Kaplan, der zu
den ehrfuirchtigen Bewunderern Yahya Kemal’s und Tanpinar’s gehorte und
Orhan Veli und seine Freunde zunichst nicht als Dichter akzeptieren wollte, be-
richtet in einer Anekdote von seinem Bekehrungserlebnis. Er begegnete eines Ta-
ges auf dem Bébiili-Yokus einem kleinen Beamten, dessen schibige duflere Er-
scheinung ihn an Siileyman Efendi aus Orhan Veli’s Gedicht denken lief} und
Mitleid in ihm erweckte.

Das Gedicht, tiber das ich mich vorher mit den anderen zusammen lustig gemacht hatte,
warf plotzlich Licht in die Gesichter der Menschen, von denen ich zwar frither viele ge-
sehen, fir die ich aber keinerlei Anteilnahme empfunden hatte, und machte ihre leere
und bedeutungslose Existenz zu einem Ritsel.#4

Kaplan’s Erfahrung zeigt, dafl Orhan Veli’s Gedichte durchaus den von ihm er-
hofften Effekt haben konnten. Sie erdffneten einen anteilnehmenden humanen
Blick auf die gesellschaftlichen Realititen des Alltags.

Doch Orhan Veli und seine Freunde standen bald im Kreuzfeuer der Kritik. Sie
veroffentlichten ihre ersten »fremdartigen« Gedichte vor allem in der Ankaraner
Zeitschrift Varlik, Orhan Veli auch unter dem Pseudonym Mehmet Ali Sel. Der
unbestechliche Literaturpapst Nurullah Atag (1898-1957), der ein echter Ankara-
ner und Kemalist geworden und iiberzeugt war, dafl die Istanbuler Intellektuellen
sich dem wirklich Neuen entgegenstellten, protegierte die jungen Dichter.#> Es ist
auch aufschlufireich, wer zu ihren Gegnern gehorte. In der Zeitschrift der radika-
len nationalistischen Rechten Cinaralts wird ihre Literaturauffassung als niedrig
und gemein (soysuz) angeprangert.*® Andererseits haben auch die Linken, die sich
als die acili kusak (traurige Generation) der vierziger Jahre bezeichneten, da sie un-
ter der Einparteienherrschaft der Inonii-Periode oft bespitzelt und eingesperrt
wurden, Orhan Veli und die Garip-Bewegung angegriffen, weil sie kleinburgerlich
und ohne echtes gesellschaftskritisches Engagement sei. Ja, es ging sogar so weit,
dafl man eine Verschworungstheorie aufbrachte. Der Staat wiirde die Garipgiler
dulden und unterstiitzen, weil sie ungefihrlich seien, die Gesellschaft amiisierten
und dadurch ein Gegengewicht zu dem gefihrlichen kommunistischen Nazim
Hikmet und seiner Propaganda bildeten. Nurullah Ata¢ und Hasan Ali Yiicel

44 M. Kaplan, Siir tablilleri, 2: Cumburiyet devri Tiirk siiri, 4. basks, Istanbul 1984, 130fF.

45 Mehmet Salihoglu, Ata¢’la Gelen, Ankara 1968, 103. Uber seine Beziehungen zu Orhan
Veli: 243, 248, 252, 257f.

46 TIn der ersten Ausgabe der Zeitschrift Cinaralt: 1 (9. 8. 1941), 13, spricht Yusuf Ziya Ortag
(1895-1967) von der neuen Generation als kitapsiz, imlisiz, gramersiz (ohne Biicher, Recht-
schreibung und Grammatik). Er fahrt fort: »Die tiirkische Literatur erwartet den neuen gei-
stigen Fithrer (miirgit), der sie aus der Krise rettet«. Uber soysuzluk und die garipiler in Cinar-
altz 4 (30. 8. 1941), 2.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 257

wurden dabei als Handlanger der Inénii-Regierung denunziert.4’ Beide, Atag und
Yiicel, der seit Ende 1938 Erziehungsminister war, sind zu den aufrechten Kemali-
sten zu zdhlen, die unbeirrt, nicht ohne Gegner im Regierungslager zu haben, die
vom Republikgriinder eingeleiteten Reformen auf kulturellem Gebiet fortfithrten.
Besonders Yiicel’s Verdienste sind nicht hoch genug einzuschitzen. Unter seiner
Agide wurden das Ubersetzungsbiiro und die Dorfinstitute gegriindet.#8 Orhan
Veli war 2 Jahre lang, 1945-1947, an dem Ubersetzungsbiiro mit Ubersetzungen
aus dem Franzosischen beschiftigt.4 Das Ubersetzungsbiiro (Terciime biirosu)
hatte das Ziel, die humanistische Kultur des Westens in der Tiirkei zu verwurzeln,
wobei die Ubertragung der wichtigsten Werke der griechischen und lateinischen
Literatur zunichst im Vordergrund stand.’® Die Mitarbeiter an den von Yiicel in-
itierten Institutionen waren Idealisten und versuchten im tiirkischen Geistesleben,
ausgehend von der antiken Geschichte in Anatolien, die sie als Teil der eigenen
Geschichte kultivierten, den Humanismus (Tirk Hiimanizmi) oder das geistige
Anatoliertum (Mavi Anadoluculuk) als Spielart eines neuen kemalistischen Na-
tionalismus heimisch zu machen.’! Besonders in der letzten Phase seines Lebens
gehorten die Brider Sabahettin (1908-1973) und Bedri Rahmi Eyiiboglu (1913-
1975) und die Altphilologin Azra Erhat (1915-1982), die an der Propagierung des
turkischen Humanismus wesentlich beteiligt waren, zu dem engen Freundeskreis
Orhan Velis.

Orhan Veli wurde bald ein bekannter vieldiskutierter Dichter. Er machte auch
gewisse Wandlungen durch, so daff die Literaturgeschichte verschiedene Phasen in
seinem schmalen Werk statuiert. Schon in dem Vorwort zu der Garzp-Ausgabe von
1945 schwicht er seine Uberspitzten Angriffe gegen alles Alte und Tradierte etwas
ab und betont, daf§ er ja keine Namen genannt habe. Spiter greift er auf die tirki-
sche Volkspoesie zuriick, die in dem Manifest iiberhaupt nicht zur Sprache ge-
kommen war. Es gerit auch allméhlich ein entschiedenerer sozialkritischer Ton in
seine Verse. Aber das alles entfernt ihn nicht wirklich von der Garip-Bewegung,
die sich im Laufe der Zeit etabliert und viele Anhinger findet.>

Orhan Veli blieb auch als engagierter sozialkritischer Kemalist ein Individua-
list. Das ist wohl auch ein Merkmal dieser Spezies. Er hat es anscheinend genos-
sen, ein anerkannter Dichter zu sein. Er wollte Aufsehen erregen. Schon seine
Art sich zu kleiden fiel auf. Nach einer amerikanischen Mode dieser Jahre, der

47 Uber die Rezeption hat Sazyek sehr detailliert gehandelt. Sazyek (1996), 253-307. Speziell
uiber die Kritik der 40er Generation: 298-307.

48 Dazu Cikar (1994), 57-62.

49 Adnan (1953), 9, 12f.

50 Ausfiihrlich handelt dariiber: Barbara Kranz, Das Antikenbild der modernen Tiirkei, Wiirzburg
1998, 17-61.

51 Dazu Kranz (1998), 73-92, 163-182 und passim.

52 Den Platz Orhan Velis in der modernen tiirkischen Literaturgeschichte, auch im Verhiltnis
zu Nizim Hikmet, diskutiert in seiner umfangreichen Einleitung: Memet Fuat, Cagdas
Tiirk Siiri Antolojisi, 3. baski, Istanbul 1987, 10-47.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 ERIKA GLASSEN

anscheinend auch andere tiirkische Kinstler folgten, wurde er Bobstil-Dichter
genannt.” In Ankara trug er einmal einen Kranz, den er vom Atatiirk-Denkmal
genommen hatte, durch die ganze Stadt, um ihn seinen Gastgebern als Mitbring-
sel zu iiberreichen, oder er kaufte einem Luftballonverkiufer alle Ballons ab und
zog damit durch die Straflen. Das wirkt wie eine Happening-Inszenierung seiner
Gedichte.54 Er war auch hiufig in den Literatencafes und Lokalen in Istanbul zu
Gast. Zu seinen Bewunderern in Istanbul gehorte der Erzihler Sait Faik (Abasi-
yanik) (1906-1954). Jedenfalls wird in der Cafehaus-Klatsch-Literatur tberliefert,
dafl sie, beide starke Trinker, abendelang in den Lokalen herumzogen und gegen-
seitig ihre literarischen Werke lobten. Diese Affinitit ist verstindlich.

Politisch verschlechterte sich das Klima fiir die Intellektuellen nach den Wah-
len des Jahres 1946 und dem Ausscheiden Hasan Ali Yiicel’s aus dem Amt des
Erziehungsministers im gleichen Jahr. Er war als Kommunistenfreund denunziert
worden.5 Auch Orhan Veli gab 1947 die Arbeit im Ubersetzungsbiiro auf. Die
drei Garipgiler, die nach der Publikation ihres gemeinsamen Bandes ihre eigenen
Wege gegangen waren, ohne je ihre gemeinsame literarische Auffassung auf-
zugeben, versammelten sich Anfang 1949 nochmals um die Zeitschrift Yaprak,
der Orhan Veli seine beiden letzten Lebensjahre widmete.” Es waren bdse Zeiten
fur die aufrechten Kemalisten angebrochen, denn die anti-kemalistische Gesin-
nung vieler Leute, die sich als Demokraten bezeichneten, wurde offenbar. Die
kemalistischen Bildungsreformen und die humanistische Aufklirungskampagne,
fur die Hasan Ali Yiicel wesentlich verantwortlich gewesen war, wurden o6ffent-
lich kritisiert und z.T. riickgingig gemacht. Auch die religiosen Krifte erstarkten.
In ihren Artikeln in Yaprak prangerten Orhan Veli und seine Mitstreiter, zu de-
nen vor allem auch Sabahettin Eyiiboglu gehorte, diese reaktionire Entwicklung
an. Orhan Veli schreibt gegen die Tiirkgiiliik sofialar:, Tturkismus-Fanatiker, die ei-
nem falschen Nationalismus huldigen und gegen die Wiedereinfithrung des Ge-
betsrufes in arabischer Sprache, eine der ersten Amtshandlungen von Menderes.
Es ist daher nicht verwunderlich, dafl dieses entschiedene gesellschaftskritische
Engagement die Zeitschrift bald in Schwierigkeiten brachte und sie ihr Erschei-
nen einstellen mufite. Zwei Wochen vor seinem Tod wird in der Zeitschrift Yen:
Istanbul Orhan Veli’s letzter Artikel veroffentlicht unter dem Titel »Die Dichtung
im Republik-Zeitalter« (Cumburiyet Devrinde Siir). Es klingt wie ein weiser Riick-
blick auf eine Zeit, die nun voriiber ist. Er vermeidet jegliche Polemik und lifit

53 Dazu Mehmed Kemal, Acth kugak (1977), 37, 56. Man trug einen Bart, langes gerades
Jacket, enge Hosenbeine.

5 Sazyek (1996), 52.

55 Birsel (1976), 181f.

5 Unter anderem wurde ihm vorgeworfen, Nizim Hikmet im Gefingnis als Ubersetzer zu
beschiftigen. Siehe Cikar (1994), 80-86.

57 Sazyek (1996), 67-73. Es erschienen insgesamt 28 Nummern dieses Blattes (1. Januar - 15. Ju-
ni 1949 und 1. November 1949 - 15. Juni 1950). Im Juni 1950 - es war schon unter Mende-
res, der seit dem 22. Mai an der Macht war — mufite die Zeitschrift ihr Erscheinen einstellen.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS RECHT AUF DICHTUNG 259

auch der ilteren Generation (Yahya Kemal, Ahmet Hagim) Gerechtigkeit wider-
fahren. Er stellt ganz deutlich Nizim Hikmet’s Verdienste heraus bei seinem
Bemiihen, sich einer volkstiimlichen Sprache in der Dichtung zu bedienen. Die
Suche nach der Volksnihe der Dichtung war ja schon im Garip-Manifest als Auf-
trag des Dichters formuliert worden; Orhan Veli findet in diesem Artikel, der fast
wie ein Vermichtnis wirkt, dafiir die abschlieflenden Worte:

Der heutige Dichter, dessen Thema der Mensch ist, spricht zu dem Volk iiber das Volk
(halk). Er selbst gehort zum Volk. Er weifi, daf sein eigenes Wohlergehen an das Wohl-
ergehen der Mehrheit gebunden ist und daf} die Mehrheit nichts anderes als das Volk ist.
Die ganze Welt ist wie ihre Dichter.?3

Orhan Veli’s Tod spielte sich auf sehr eigentiimliche Weise zwischen Ankara und
Istanbul ab. Er fiel in Ankara in einer dunklen Strafle — wie man behauptet, be-
trunken - in ein Loch, das die Stadtverwaltung gegraben hatte, und starb drei Ta-
ge spiter, am 14. November 1950, in Istanbul an Hirnblutungen, die durch den
Sturz verursacht worden waren. Er wurde unter riesiger Anteilnahme der literari-
schen Offentlichkeit auf dem Friedhof bei Rumeli Hisari bestattet.5?

58 Abgedruckt in Orhan Veli, Biitiin Yazilart, 1: Sanat ve Edebiyat Diinyamiz, derleyen A. Bezir-
ci, Istanbul 1982, 161-165.
39 Adnan (1953), 16-21.

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22.01.2026, 04:1%:11.


https://doi.org/10.5771/9783956507069-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

