
162

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
13

     Biographischer Hintergrund | Gertrud Staewen 
wurde in Berlin im „Sozialpädagogischen Jugend-
heim“ unter Leitung von Anna von Gierke ausgebildet. 
Nach dem Examen absolvierte sie ein Berufsprakti-
kum in einem Kindertagesheim. Während ihrer Aus-
bildung lernte sie auch die Stadtteilarbeit von Sieg-
mund Friedrich-Schulze im Berliner Osten kennen. Sie 
begann 1928 eine Aufbauausbildung an der „Deut-
schen Akademie für soziale- und pädagogische Frau-
enarbeit“, die Alice Salomon gegründet hatte. In ihrer 
Abschlussarbeit setzte sich Staewen mit dem Thema 
der proletarischen Großstadtjugend auseinander. 
Bereits 1926 war sie in die SPD eingetreten. 

     Gertrud Staewen wurde als älteste Tochter der 
wohlhabenden evangelischen Bremer Kaufmanns
familie Ordemann geboren. Ihre jüngere Schwester 
Hilda heiratete den späteren Bundespräsidenten 
Gustav Heinemann. Gertrud besuchte die höhere 
Mädchenschule und sollte auf ihre Ehe- und Mutter-
rolle vorbereitet werden. Ihren Vater empfand sie als 
unnahbar und sehr streng. 1912 lernte Gertrud als 
Jugendliche Werner Staewen kennen, den sie 1923 
gegen den Willen ihres Vaters heiratete. Die Ehe 
wurde jedoch nach wenigen Jahren geschieden. 

     Lebenssituation | Gertrud Staewen lebte mit ih-
ren beiden Kindern in Berlin. Ende der 1920er-Jahre 
erschwerte die Inflation ihr Leben als alleinerziehende 
Mutter und sie wurde von Freunden finanziell unter-
stützt. Aufgrund ihrer familiären Situation konnte sie 
nicht arbeiten, setzte sich aber ehrenamtlich in der 
evangelischen Gemeinde ein. Nach dem Ersten Welt-
krieg war Gertrud Staewen in der christlich inspirier-

GERTRUD STAEWEN
(1894-1987)

©
 R

ep
ro

du
kt

io
n 

G
ed

en
ks

tä
tte

 D
eu

ts
ch

er
 W

id
er

st
an

d

ten „Neuwerk-Bewegung“ heimisch geworden. Hier 
lernte sie die Theologen Günther Dehn und Karl Barth 
kennen. Mit Letzterem war sie bis zu dessen Tod 1968 
eng befreundet. Die Nähe zu Günther Dehn gab den 
Ausschlag zur Trennung von ihrem Mann – später 
wurde er ihr Schwiegersohn. Der Züricher Geschäfts-
mann Ruedi Pestalozzi unterstützte sie finanziell und 
lud sie ins „Bergli“ ein, einem privaten Treffpunkt 
für christlich-sozial engagierte Menschen, die gesell-
schaftspolitische Fragen diskutierten. Dieser informelle 
Kreis spielte für ihr Engagement, verfolgten Jüdinnen 
und Juden zu helfen, eine wichtige Rolle. 

     Dem „Judenboykott“, zu dem nach dem Brand 
des Reichstagsgebäudes im Februar 1933 aufgerufen 
wurde, folgte das Ermächtigungsgesetz, mit dem Hit-
ler die parlamentarische Kontrolle außer Kraft setzte. 
Im Juni 1933 erging das Verbot der SPD. Günther Dehn 
verlor seine Professur, weil er zum Gründerkreise der 
religiösen Sozialisten gehörte. Als bekennender Geg-
ner des Nationalsozialismus war auch Karl Barth ge-
fährdet. Er verließ Deutschland 1935. Die evangelische 
Kirche war zu dieser Zeit gespalten. Die Nationalso-
zialisten wollten sich auch der Kirche bemächtigen. 
Bereits 1932 hatten die neu gegründeten „Deut-
schen Christen“ ein arisches Christentum gefordert.

     Bislang galten getaufte Juden und Jüdinnen als 
Kirchenmitglieder, fortan mussten sie ihre völkische 
Abstammung nachweisen. Mit Unterstützung von 
Kollegen und dem Rückhalt seiner Gemeinde grün-
dete der Dahlemer Pfarrer Martin Niemöller den Pfar-
rernotbund. Der innerkirchliche Konflikt verschärfte 
sich 1938 nach der sogenannten Reichskristallnacht 
nochmals. Gertrud Staewen, die an allen Aktivitäten 
der Bekenntnisgemeinde teilnahm, informierte Karl 
Barth nach seiner Ausreise regelmäßig über die Lage 
in Deutschland und drängte ihn mehrfach, theolo-
gisch Stellung zu beziehen. Die Judenfrage bewegte 
die Gemüter und Staewen gelang es, dass Barth den 
Rabbinern seinen Beistand zusicherte. 

     Die Zeit im Nationalsozialismus | 1936 
nahm Staewen eine Anstellung im Burckhardthaus 
an, dem Zentrum für evangelische Frauen- und Mäd-
chenbildung. Während Martin Niemöller im Konzent-
rationslager saß, arbeitete sie eng mit Helmuth Goll-
witzer zusammen. Gertrud Staewen war als ehrenamt-
liche Seelsorgerin für Jüdinnen und Juden tätig, orga-
nisierte Ausreisepapiere und stellte Kontakte ins Aus-

Re
ih

e 
W

id
er

st
an

d

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-4-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:38:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-4-162


163

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
13

land her. Auch wenn man im November 1938 noch 
nicht von Deportationen sprach, wurden sie von vielen 
erahnt. Juden wurden enteignet, erhielten Gewerbe-
verbote, mussten Kennkarten mit sich führen und wur-
den zur Ausreise genötigt. Nach dem Ausbruch des 
Krieges standen die Gebetsgottesdienste der Dahle-
mer Bekenntnisgemeinde unter polizeilicher Beobach-
tung, weil die Gemeindemitglieder aktiven Widerstand 
lebten. Für Gertrud Staewen waren es bedrückende 
Jahre. Sie litt nun häufig unter Migräne, Depressio-
nen, Gallen- und Herzbeschwerden und hatte apo-
kalyptische Visionen. Die Hölle, so Gertrud Staewen, 
sei damals in ihr Leben eingetreten.

     Nach 1940 begannen die Deportationen in die 
Vernichtungslager. Kirchlicher und politischer Wider-
stand formierten sich, und Gertrud Staewen begann, 
Menschen, die in der Illegalität lebten, zu unterstüt-
zen. Namenslisten wurden erstellt, um Abtransporte 
nachzuvollziehen, und gefälscht, um Juden zu retten. 
Kurierdienste ins Ausland waren unerlässlich und es 
mussten Verstecke für Juden gefunden werden. Ge-
meinsam mit anderen organisierte Gertrud Staewen 
Geld, gefälschte Pässe und Informationen zu Flucht-
möglichkeiten. Als das Netzwerk aufflog, blieb sie 
zwar unentdeckt, musste aber ihre Hilfe einstellen. 
Isoliert und emotional extrem belastet verließ sie das 
zerbombte Berlin und erlebte das Kriegsende in der 
Nähe von Weimar, zusammen mit ihrer Tochter.

     Die Zeit danach | Ab 1948 arbeitete Gertrud 
Staewen als erste weibliche Gefängnisseelsorgerin 
in der Männerstrafanstalt Berlin-Tegel. In Gottes-
diensten, Bibelstunden und Gesprächskreisen durch-
lebte sie die Trostlosigkeit des Untergangs einer gan-
zen Generation. Unter Mördern, Heiratsschwindlern, 
Scheckfälschern oder Einbrechern saßen auch ehe-
malige Nationalsozialisten ein. 

     1987 erhielt Gertrud Staewen das Bundesverdienst-
kreuz am Bande. Sechs Monate später starb sie.

     Ihr Widerstand | Gertrud Staewen sah sich zu 
den Außenseitern gestellt. Widerstand zu leisten, war 
ihr eine innere Notwendigkeit und bedeutete ande-
rerseits die Erfahrung der Ausgrenzung. Sie folgte 
ihrem Gewissen trotz innerer Konflikte, die auch von 
der Vorstellung eines strafenden Gottes ausgelöst 
wurden. Viele Menschen glaubten, dass das Jüngste 
Gericht bevorstand oder bereits begonnen hatte und 

der Zorn Gottes alle Menschen treffen werde. Ger-
trud Staewen setzte sich mit diesen Überzeugungen 
auseinander und war bereit, um eine andere Sicht 
auf die Wirklichkeit zu ringen. Äußerlich ging es um 
die Frage der Legitimität der göttlichen Ordnung, um 
das Verhältnis zwischen Kirche und Synagoge, Chris-
ten und Juden sowie um praktische Nächstenliebe.

     Staewens Widerstand war von religiös gefärbten 
inneren Reifungs- und Ambivalenzkonflikten geprägt. 
Juden eine Hilfe zu bieten angesichts einer Umwelt, 
die apodiktisch vorgab zu wissen, wer zugehörig und 
wer störend sei, wie Gott ist und was zu erwarten 
sei, löste auch innere Zweifel und Wut aus. Diese 
führten Gertrud Staewen unausweichlich dazu, han-
delnd selbst Gesetze zu verletzen, obwohl sie die 
Notwendigkeit der Einhaltung von Gesetzen prinzipiell 
akzeptierte. Sie wusste um die Not der Ausgegrenz-
ten, ohne darüber sprechen zu können, und so litt sie 
emotional. Mitunter wurde sie als psychisch instabil 
erlebt, manchmal verbissen in ihrem Kampf für die 
Rettung anderer. Die Ängste ihrer Kinder konnte sie 
nicht so wahrnehmen, wie es für diese wichtig ge-
wesen wäre.

     Die 1920 geborene Journalistin und Theologin 
Marlies Flesch-Thebesius recherchierte Gertrud Stae-
wens Leben anhand Hunderter ihrer Briefe und stellte 
fest, dass diese im kirchlichen Widerstand in Berlin 
eine zentrale Rolle innehatte. Durch ihre Freund-
schaften und die Loyalität zu Karl Barth, Helmuth 
Gollwitzer und Dietrich Bonhoeffer war sie auch in 
deren Aktivitäten eingeweiht. Mit ihrer Art, den Din-
gen auf den Grund zu gehen, überzeugte sie nicht 
nur theologische Denker. Obgleich biographische 
Motive eine zentrale Rolle spielten, ist ihre Hilfe für 
jüdische Menschen beispiellos. In Briefen aufzu-
schreiben was sie bewegte, half ihr, traumatische 
Erlebnisse zu bewältigen. Dass ihre Abwehrmecha-
nismen sie nicht zum Wegsehen und zum Schweigen 
verurteilten, ist die eigentlich spannende Geschichte.

Christiane Vetter

Professor Dr. Christiane Vetter ist Dipl.-Pädagogin und 
Leiterin der Studienrichtung Soziale Arbeit in der 
Elementarpädagogik an der Dualen Hochschule 
Baden-Württemberg Stuttgart. E-Mail: vetter@
dhbw-stuttgart.de

Re
ih

e 
W

id
er

st
an

d

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-4-162 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 06:38:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:vetter@dhbw-stuttgart.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-4-162
mailto:vetter@dhbw-stuttgart.de

