2. Technik denken

Zweck-und Zielsetzungen bindet; prignant formuliert Peter Kroes: »The notion of func-
tion appears to be a kind of >bridge- concept« between the physical and intentional con-
ceptualizations of the world since the function of a technical artefact is closely related to
its physical structure on the one hand, and to human intentions with regard to that arte-
fact on the other.« (Kroes, 2012, S. 6) Funktionen sind also — mittelbar — immer Funktio-
nen fir jemanden und gewinnen erst im Rahmen menschlicher Praktiken an Bedeutung.
Diese Dimension soll nun unter Riickgriff auf Heidegger niher betrachtet werden.

2.1.4  Unauffalliges Zeug

Ein wichtiges Thema in Heideggers Sein und Zeit ist die (Wieder-)Einbindung des Sub-
jekts in die Welt. Gegen eine Subjekt- Objekt- Spaltung raumt Heidegger ein, dass das
Subjekt urspriinglich nicht »drinnen«ist und die Welt »draulen« (Heidegger, 1927/2001,
S. 61-22), sondern dass beide gleichsam verwoben sind. Im Rahmen dieser Verwoben-
heit mit der Welt unterscheidet er grundlegend zwei Modi der Ding- Begegnung: das
»Besorgenc als selbstverstindlichen, unthematischen und atheoretischen Ding- Bezug
und das »Erkennen« als begrifflich- theoretischen Ding- Bezug; wobei das Besorgen bei
Heidegger den grundlegenden bzw. fundierenden Modus darstellt. Wenn es um das Be-
sorgen geht, spricht Heidegger zudem meist nicht von Dingen, sondern von »Zeug«, wel-
ches sich durch den Gegebenheitsmodus der »Zuhandenheit« auszeichne. Erst im Mo-
dus des Erkennens ist dann explizit von »Dingen« die Rede. Diese zeichneten sich durch
»Vorhandenheit« aus. Bereits an dieser Wortwahl wird deutlich, dass die Gegenstinde
des Besorgens — das »Zeug« — fest in ihre Verwendung eingebunden sind. In »Zuhan-
denheit« klingt eine »Um-zu«-Verweisung (S. 68) bzw. eine Zweck- Beziehung an. Die
»Hand« riickt das Wort in die Nihe zum konkreten, hindischen Tun und damit auch
zur handwerklichen Praxis, einem Umfeld, dem die meisten von Heideggers Beispielen
in diesem Zusammenhang entstammen. Bei der »Vorhandenheit« der Dinge wird dage-
gen auch rein sprachlich bereits die Herauslosung aus dem konkreten Handlungskon-
text deutlich. Dieses Vorverstindnis soll nun priziser anhand von Heideggers Analysen
herausgearbeitet werden.

Dasein zeichnet sich bei Heidegger durch »In-der-Welt- sein« aus. Dabei begegnet
dem »alltiglichen Dasein«, von dem die Analyse ausgehen muss, nicht die gesamte Welt
auf einmal, sondern nur die »nichste Welt«, die »Umwelt« (S. 66). Besorgen meint den
alltdglichen Umgang mit den Dingen der Umwelt, mit »Zeug«. Zeug bleibt dabei »vor-
thematisc[h]« (S. 67) bzw. »unthematisch« (S. 75) und damit auch »unauffillig« (S. 71).
In diesem Modus ist die Welt als Umwelt, inkl. des Zeugs, gekennzeichnet durch eine
grundlegende Selbstverstindlichkeit; Heidegger sagt, sie sei »vorerschlossen« (S. 76).
Diese Selbstverstindlichkeit oder Vorerschlossenheit besteht ganz zentral darin, dass
die Dinge in Zusammenhinge eingebunden sind: »Ein Zeugsist« strenggenommen nie.«
(S. 68) Heidegger spricht auch von einer »Zeugganzheit« (S. 68), einer »Zeugstruktur«
(S. 69) bzw. einer »Verweisungsganzheit« (S. 70) oder einem »Verweisungszusammen-
hang« (S. 70). Verweisungen dieser Art zeichnen sich, wie erliutert, durch ein »Um-zu«
(S. 68-69, 149) aus, was Heidegger niher bestimmt als »Dienlichkeit, Beitraglichkeit,
Verwendbarkeit, Handlichkeit« (S. 68). Ein weiteres wichtiges Charakteristikum des
Zeugs ist seine »Zuhandenheit« (S. 69). In der »Zuhandenheit« kommt — neben dem

14.02.2026, 11:55:24.

39


https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

40

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Aspekt der Hand — sowohl die Nihe der Umwelt noch einmal zum Ausdruck wie auch
die Verweisungsstruktur des Um-zu und die Selbstverstindlichkeit. Heidegger selbst
erliutert dies etwa durch das Beispiel eines Hammers. Ein Hammer ist kein abstraktes
Ding, sondern »Zeug« (Werkzeug). Fiir die Handwerker*in ist er in ihrer Werkstatt
»zuhandenc, d.h. er liegt griffbereit. Seine Verwendung ist ganz selbstverstindlich; es
muss nicht mehr explizit dariiber nachgedacht bzw. reflektiert werden, wie der Ham-
mer zu benutzen ist. Seinen Zweck erhilt er auch erst im Kontext der Werkstatt und
des Handwerkers: Der Hammer verweist bereits auf Holz und Nigel sowie auf typische
Bewegungen, die mit ihm ausgefithrt werden; er ist auf bestimmte Zwecke ausgerichtet,
fiir die er herangezogen wird. Diese beschriebenen Ding- Beziige zeichnen ganz zentral
das In-der-Welt-sein und damit auch die Welt aus: »Welt ist es, aus der her Zuhandenes
zuhanden ist.« (S. 83) Das »Besorgenc sei »von der besorgten Welt benommenc (8. 61).

Den Ubergang zwischen Besorgen und Zuhandenheit auf der einen Seite sowie Er-
kennen und Vorhandenheit auf der anderen stellt die Defizienz dar. Erkennen beginne
mit einer »Defizienz des besorgenden Zu-tun-habens mit der Welt« (S. 61). Konkret
dufere sich diese Defizienz durch »die Modi der Auffilligkeit, Aufdringlichkeit und
Aufsissigkeit«, die »am Zuhandenen den Charakter der Vorhandenheit zum Vorschein«
bringen wiirden (S. 74); man konnte auch sagen: durch Defizienz biifien die Dinge ihre
Selbstverstindlichkeit ein. Die drei Modi Auffilligkeit, Aufdringlichkeit und Aufsis-
sigkeit sollen nun nacheinander charakterisiert und am charakteristische Hammer-
Beispiel veranschaulicht werden. Auffilligkeit ist nach Heidegger dadurch ausgezeich-
net, dass Zeug »unverwendbar« (S. 73) wird und damit eine »Unzuhandenheit« aufweist.
Hierbei »meldet« sich die »pure Vorhandenheit«; jedoch wird das Zeug damit noch nicht
vollstindig zum Ding, sondern nur zum »Zeugding« (S.73), was den Zwischensta-
tus zwischen Besorgen und Erkennen hervorhebt. Ein Hammer etwa wiirde auffillig
dadurch, dass sein Kopf gelockert ist und er somit (ohne weitere Reparaturen oder
Modifikationen) nicht mehr zum Himmern verwendet werden kann. Ist Zeug nicht
beschidigt, sondern nur nicht am benétigten Ort, spricht Heidegger von »Aufdring-
lichkeit«. Aufdringlich wiirde ein Hammer, der gerade nicht griftbereit bzw. nicht am
rechten Ort, also nicht »zuhanden« ist. Auch dies ist ein Ubergangsmodus zum Erken-
nen - allerdings z.T. der verbleibenden, gleichsam aus dem Zusammenhang gefallenen
Gegenstiande: »Das ratlose Davorstehen entdeckt als defizienter Modus eines Besorgens
das Nur-noch-vorhandensein eines Zuhandenen.« (S. 73) »Aufsissigkeit« meint zuletzt
Zeug, das »im Wege liegt« (S. 73); es hat den Charakter des »Nichthergehérigen, des
Unerledigten« (S. 73). Ein Hammer, der am Boden der Werkstatt liegt — etwa so, dass
man dariiber stolpern kann — wire aufsissig im heideggerschen Sinne. Er wurde nicht
aufgerdumt und behindert dadurch aktiv das Besorgen.

Durch seine Einbindung von Technik in menschliche Praktiken erginzt Heidegger
die vorangegangenen Ausfithrungen in wichtiger Weise.?® Der Hammer - sein Nutzen
und seine Funktion — wird nur verstindlich, wenn man ihn im weiteren Kontext der
entsprechenden Verwendungs-und Verweisungszusammenhinge betrachtet. Dariiber
hinaus bestitigt sich auch die zuvor herausgearbeitete Charakterisierung. Technik ist
nur insofern Technik, als sie verlissliche Kausalrelationen bereitstellt. Nur in dieser

28  Vgl. dazu auch Ihde (1979a).

14.02.2026, 11:55:24.



https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Technik denken

Weise kann sie ihre Rolle innerhalb menschlicher Praktiken spielen. Und nur deshalb
kann technisches »Zeug« iiberhaupt »unauffillig« sein. Der technische Gegenstand
iibernimmt bestimmte Ursache- Wirkungs-Verkniipfungen; Nutzerinnen und Nutzer
miissen dies nicht stindig beachten. Erst wenn die entsprechende Kausalrelation unter-
brochen oder gestért wird, wird Technik »auffillig«.* Sie ist in diesem Moment nicht
mehr Technik, wird vom »Zeug« zum »Ding«. Erst nachdem das »Ding« repariert wurde,
stellt es seine kausale Funktion wieder bereit und kann seine Rolle in Handlungsabliufen
wieder einnehmen.

Trotz dieser wertvollen Beitrige weist Heideggers Ansatz verschiedene Probleme
auf. Alle Beispiele, auf die er genauer eingeht, sind duferst einfache Techniken (wie der
Hammer), die in archaischen Handlungskontexten verortet sind (wie der Werkstatt).
Eigenschaften, die grofRere und modernere Techniken kennzeichnen, finden bei Hei-
degger daher keine Beachtung. Vor allem fiir komplexere Techniken gilt: Nicht jedes
Artefakt und jeder Prozess stehen direkt mit Nutzer*innen in Kontakt. Viele Techniken
sind in gréfRere Systeme eingebunden. Ein Zahnrad ist Teil des Getriebes; das Getriebe
ist Teil des Automobils; und erst das Automobil ist Nutzerinnen und Nutzern direkt
zuginglich. Jedoch auch Zahnrad und Getriebe sind Techniken, die separat entwor-
fen und gefertigt werden. Auch sie kénnen separat beschidigt werden und damit die
Ursache fiir eine »Auffilligkeit« der itbergreifenden Technik des Automobils sein. Aus
diesem Grund wird unten die Systemhaftigkeit von Technik noch separat aufgegrif-
fen.’® Heidegger ist allerdings darin Recht zu geben, dass irgendwann jede Technik
auf Nutzer*innen trifft — selbst wenn dies nur mittelbar der Fall ist, d.h. iiber weitere
»zwischengeschobenen« Techniken. Diejenigen Techniken, die direkt mit Nutzer*innen
in Kontakt stehen und »zuhanden« sind, méchte ich als Gesamttechniken bezeichnen.
Bestandteile solcher Gesamttechniken sollen Teiltechniken genannt werden. Die Analyse
zur Einbindung in menschliche Praktiken bleibt damit valide, wenn man sie auf Ge-
samttechniken anwendet, also Techniken, die ihre Benutzeroberfliche (»user interface«)
zeigen. Dieser Fokus ist iiblich fiir die geisteswissenschaftliche Technikreflexion, etwa in
der Technikphilosophie oder Techniksoziologie. Dagegen ist festzuhalten, dass aus Sicht
der Technikwissenschaften und damit aus der Perspektive einzelner Techniker*innen
zumeist an Teiltechniken gearbeitet wird.

Weiterhin ist gegen Heidegger einzuwenden, dass es keinesfalls notwendig ist, dass
Technik tatsichlich unauffillig bleibt. Wichtig ist vielmehr, dass sie unauffillig bleiben
kann — unabhingig davon, ob sie dieses Potential im konkreten Fall realisiert oder nicht.
Es mag durchaus sein, dass die meisten Techniken in den meisten Fillen keine nihere Be-
achtung finden. Dies ist aber keine notwendige Eigenschaft von Technik. Denn auch
wenn Technikbegeisterte oder Ingenieurinnen Technik verwenden und dabei genau dar-
iber nachdenken, wie sie funktioniert und was dabei alles schiefgehen konnte, bleiben

29  Es ist gerade die »Auffilligkeit«, die ihren Ausgang von der materiell realisierten Funktion
nimmt; »Aufdringlichkeit« und »Aufséssigkeit« sind starker dem Pol der sozialen Praktiken der
Verwendung zugeordnet.

30  Manche Aspekte der Systemhaftigkeit von Technik spiegeln sich in Heideggers Spatphilosophie
im Begriff des »Ge-stells«; vgl. Abschnitt 4.3.10.

14.02.2026, 11:55:24.

41


https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

42

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

die Gegenstinde technische Artefakte. Thre kausal realisierten Funktionen erfordern le-
diglich keine solche Aufmerksambkeit. Hinzu kommt noch die »empirische« Einschrin-
kung, dass es die »Okonomie der Aufmerksambkeit« (Franck, 1998) iiberhaupt nicht zu-
lasst, aller uns umgebenden Technik aufmerksam zu folgen und ihre Funktionen stindig
kognitiv zu durchdringen. Es bleibt dabei: Nachdenkliche Techniknutzung — wenn auch
nur selektiv praktiziert — 16st den technischen Charakter der involvierten Artefakte nicht
auf.

Zuletzt ist darauf hinzuweisen, dass beim frithen Heidegger der Wandel menschli-
cher Praktiken nicht thematisiert wird. Dabei sind es vielfach — aber natiirlich nicht nur
- neue Techniken, die das menschliche Leben und menschliche Praktiken beeinflussen
und verdndern. Und wenn Techniken eine materielle und eine soziale Seite aufweisen —
also eine »dual nature« haben - ist bei der Gestaltung neuer Techniken explizit nach dem
gegenwirtigen Stand menschlicher Praktiken zu fragen. Der diachrone Aspekt mensch-
licher Praktiken soll daher nun in Grundziigen umrissen werden.

2.1.5 Technik und menschliche Praktiken

Menschliche Weltbeziige lassen sich kaum verstehen, ohne ihre Einbindung in die ent-
sprechenden iiberindividuellen Strukturen. Dieser Gedanke hatv.a. im 20. Jahrhundert
zu einer ganz neuen Akzentsetzung in der Philosophie gefiihrt, die nun hiufig als »Phi-
losophie der Praxis« oder als ein »practice turn« bezeichnet wird (Bedorf und Gerlek,
2019, S. 5).%" Besonders einflussreich sind diese Gedanken auch im Bereich der ordinary
language philosophy, die zu Beginn des Kapitels schon gestreift wurde. Zudem erlaubt der
Zugang tiber die Praxis eine Neueinordnung von Denker*innen aus der Philosophiege-
schichte. So kann etwa Hegel als Vorlaufer des modernen Pragmatismus und mittelbar
der Praxisphilosophie in den Blick kommen (Feige, 2012; Bedorf und Gerlek, 2019). Die-
se Entwicklung muss hier nicht im Detail nachgezeichnet werden. Ich beschrinke mich
stattdessen auf eine systematische Skizze, auf eine kleine Phinomenologie menschli-
cher Praktiken, wie sie fiir die hier angestrebte Argumentation geniigt.

Wir beginnen nie von Grund auf neu. In allen Handlungen sind wir immer bereits
in eine Geschichte von Vorverstindnissen und Traditionen eingebunden, Traditionen,
die selbst eingeholt und angeeignet werden miissen. Sloterdijk driickt dies durch die et-
was bildungsbiirgerliche Metapher aus, dass zur Welt kommen damit vergleichbar sei,
zu spit eine Theatervorstellung zu betreten und sich trotzdem noch einen Reim auf die
Ereignisse zu machen (Sloterdijk, 1988, S. 12). Ein dhnlicher Gedanke findet sich bei Hei-
degger unter dem Stichwort der »Geworfenheit« (Heidegger, 1927/2001, v.a. S. 135-139,
175-180). Gegen diese recht drastische Wortwahl ist allerdings festzuhalten: Die meisten
erwachsenen Menschen sind — weitestgehend — in ihren Lebenswelten angekommen.
Sie haben sich — weitestgehend — einen Reim auf die Theatervorstellung gemacht, die
um sie herum stattfindet, und sind in der Lage, eloquent mitzuspielen. In einer Lebens-
welt angekommen zu sein, bedeutet gerade, zu wissen wie »man« sich angemessen ver-

31 Fiir einen aktuellen Uberblick siehe Alkemeyer, Schiirmann und Volbers (2015) sowie Bedorf und
Gerlek (2019); das Feld wurde bereits frither ausgelotet von Schatzki (1996) sowie Schatzki, Knorr-
Cetina und Savigny (2001).

14.02.2026, 11:55:24.



https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

