
2. Technik denken 39

Zweck-und Zielsetzungen bindet; prägnant formuliert Peter Kroes: »The notion of func-

tion appears to be a kind of ›bridge-concept‹ between the physical and intentional con-

ceptualizations of the world since the function of a technical artefact is closely related to

its physical structure on the one hand, and to human intentions with regard to that arte-

fact on the other.« (Kroes, 2012, S. 6) Funktionen sind also –mittelbar – immer Funktio-

nen für jemandenund gewinnen erst im Rahmenmenschlicher Praktiken an Bedeutung.

Diese Dimension soll nun unter Rückgriff auf Heidegger näher betrachtet werden.

2.1.4 Unauffälliges Zeug

Ein wichtiges Thema in Heideggers Sein und Zeit ist die (Wieder-)Einbindung des Sub-

jekts in die Welt. Gegen eine Subjekt-Objekt-Spaltung räumt Heidegger ein, dass das

Subjekt ursprünglich nicht »drinnen« ist und dieWelt »draußen« (Heidegger, 1927/2001,

S. 61–22), sondern dass beide gleichsam verwoben sind. Im Rahmen dieser Verwoben-

heit mit der Welt unterscheidet er grundlegend zwei Modi der Ding-Begegnung: das

»Besorgen« als selbstverständlichen, unthematischen und atheoretischen Ding-Bezug

und das »Erkennen« als begrifflich-theoretischen Ding-Bezug; wobei das Besorgen bei

Heidegger den grundlegenden bzw. fundierendenModus darstellt.Wenn es um das Be-

sorgengeht, sprichtHeidegger zudemmeistnicht vonDingen,sondernvon»Zeug«,wel-

ches sich durch den Gegebenheitsmodus der »Zuhandenheit« auszeichne. Erst im Mo-

dus des Erkennens ist dann explizit von »Dingen« die Rede.Diese zeichneten sich durch

»Vorhandenheit« aus. Bereits an dieser Wortwahl wird deutlich, dass die Gegenstände

des Besorgens – das »Zeug« – fest in ihre Verwendung eingebunden sind. In »Zuhan-

denheit« klingt eine »Um-zu«-Verweisung (S. 68) bzw. eine Zweck-Beziehung an. Die

»Hand« rückt das Wort in die Nähe zum konkreten, händischen Tun und damit auch

zur handwerklichen Praxis, einem Umfeld, dem die meisten von Heideggers Beispielen

in diesem Zusammenhang entstammen. Bei der »Vorhandenheit« der Dinge wird dage-

gen auch rein sprachlich bereits die Herauslösung aus dem konkreten Handlungskon-

text deutlich. Dieses Vorverständnis soll nun präziser anhand von Heideggers Analysen

herausgearbeitet werden.

Dasein zeichnet sich bei Heidegger durch »In-der-Welt-sein« aus. Dabei begegnet

dem »alltäglichen Dasein«, von dem die Analyse ausgehenmuss, nicht die gesamteWelt

auf einmal, sondern nur die »nächste Welt«, die »Umwelt« (S. 66). Besorgen meint den

alltäglichen Umgang mit den Dingen der Umwelt, mit »Zeug«. Zeug bleibt dabei »vor-

thematisc[h]« (S. 67) bzw. »unthematisch« (S. 75) und damit auch »unauffällig« (S. 71).

In diesem Modus ist die Welt als Umwelt, inkl. des Zeugs, gekennzeichnet durch eine

grundlegende Selbstverständlichkeit; Heidegger sagt, sie sei »vorerschlossen« (S. 76).

Diese Selbstverständlichkeit oder Vorerschlossenheit besteht ganz zentral darin, dass

die Dinge in Zusammenhänge eingebunden sind: »Ein Zeug›ist‹ strenggenommen nie.«

(S. 68) Heidegger spricht auch von einer »Zeugganzheit« (S. 68), einer »Zeugstruktur«

(S. 69) bzw. einer »Verweisungsganzheit« (S. 70) oder einem »Verweisungszusammen-

hang« (S. 70). Verweisungen dieser Art zeichnen sich, wie erläutert, durch ein »Um-zu«

(S. 68–69, 149) aus, was Heidegger näher bestimmt als »Dienlichkeit, Beiträglichkeit,

Verwendbarkeit, Handlichkeit« (S. 68). Ein weiteres wichtiges Charakteristikum des

Zeugs ist seine »Zuhandenheit« (S. 69). In der »Zuhandenheit« kommt – neben dem

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010 - am 14.02.2026, 11:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


40 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Aspekt der Hand – sowohl die Nähe der Umwelt noch einmal zum Ausdruck wie auch

die Verweisungsstruktur des Um-zu und die Selbstverständlichkeit. Heidegger selbst

erläutert dies etwa durch das Beispiel eines Hammers. Ein Hammer ist kein abstraktes

Ding, sondern »Zeug« (Werkzeug). Für die Handwerker*in ist er in ihrer Werkstatt

»zuhanden«, d.h. er liegt griffbereit. Seine Verwendung ist ganz selbstverständlich; es

muss nicht mehr explizit darüber nachgedacht bzw. reflektiert werden, wie der Ham-

mer zu benutzen ist. Seinen Zweck erhält er auch erst im Kontext der Werkstatt und

des Handwerkers: Der Hammer verweist bereits auf Holz und Nägel sowie auf typische

Bewegungen, diemit ihmausgeführtwerden; er ist auf bestimmte Zwecke ausgerichtet,

für die er herangezogen wird. Diese beschriebenen Ding-Bezüge zeichnen ganz zentral

das In-der-Welt-sein und damit auch dieWelt aus: »Welt ist es, aus der her Zuhandenes

zuhanden ist.« (S. 83) Das »Besorgen« sei »von der besorgtenWelt benommen« (S. 61).

Den Übergang zwischen Besorgen und Zuhandenheit auf der einen Seite sowie Er-

kennen und Vorhandenheit auf der anderen stellt die Defizienz dar. Erkennen beginne

mit einer »Defizienz des besorgenden Zu-tun-habens mit der Welt« (S. 61). Konkret

äußere sich diese Defizienz durch »die Modi der Auffälligkeit, Aufdringlichkeit und

Aufsässigkeit«, die »am Zuhandenen den Charakter der Vorhandenheit zum Vorschein«

bringen würden (S. 74); man könnte auch sagen: durch Defizienz büßen die Dinge ihre

Selbstverständlichkeit ein. Die drei Modi Auffälligkeit, Aufdringlichkeit und Aufsäs-

sigkeit sollen nun nacheinander charakterisiert und am charakteristische Hammer-

Beispiel veranschaulicht werden. Auffälligkeit ist nach Heidegger dadurch ausgezeich-

net, dass Zeug »unverwendbar« (S. 73) wird und damit eine »Unzuhandenheit« aufweist.

Hierbei »meldet« sich die »pure Vorhandenheit«; jedochwird das Zeug damit noch nicht

vollständig zum Ding, sondern nur zum »Zeugding« (S. 73), was den Zwischensta-

tus zwischen Besorgen und Erkennen hervorhebt. Ein Hammer etwa würde auffällig

dadurch, dass sein Kopf gelockert ist und er somit (ohne weitere Reparaturen oder

Modifikationen) nicht mehr zum Hämmern verwendet werden kann. Ist Zeug nicht

beschädigt, sondern nur nicht am benötigten Ort, spricht Heidegger von »Aufdring-

lichkeit«. Aufdringlich würde ein Hammer, der gerade nicht griffbereit bzw. nicht am

rechten Ort, also nicht »zuhanden« ist. Auch dies ist ein Übergangsmodus zum Erken-

nen – allerdings z.T. der verbleibenden, gleichsam aus dem Zusammenhang gefallenen

Gegenstände: »Das ratlose Davorstehen entdeckt als defizienterModus eines Besorgens

das Nur-noch-vorhandensein eines Zuhandenen.« (S. 73) »Aufsässigkeit« meint zuletzt

Zeug, das »im Wege liegt« (S. 73); es hat den Charakter des »Nichthergehörigen, des

Unerledigten« (S. 73). Ein Hammer, der am Boden der Werkstatt liegt – etwa so, dass

man darüber stolpern kann – wäre aufsässig im heideggerschen Sinne. Er wurde nicht

aufgeräumt und behindert dadurch aktiv das Besorgen.

Durch seine Einbindung von Technik in menschliche Praktiken ergänzt Heidegger

die vorangegangenen Ausführungen in wichtiger Weise.28 Der Hammer – sein Nutzen

und seine Funktion – wird nur verständlich, wenn man ihn im weiteren Kontext der

entsprechenden Verwendungs-und Verweisungszusammenhänge betrachtet. Darüber

hinaus bestätigt sich auch die zuvor herausgearbeitete Charakterisierung. Technik ist

nur insofern Technik, als sie verlässliche Kausalrelationen bereitstellt. Nur in dieser

28 Vgl. dazu auch Ihde (1979a).

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010 - am 14.02.2026, 11:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Technik denken 41

Weise kann sie ihre Rolle innerhalb menschlicher Praktiken spielen. Und nur deshalb

kann technisches »Zeug« überhaupt »unauffällig« sein. Der technische Gegenstand

übernimmt bestimmte Ursache-Wirkungs-Verknüpfungen; Nutzerinnen und Nutzer

müssen dies nicht ständig beachten. Erst wenn die entsprechende Kausalrelation unter-

brochen oder gestört wird, wird Technik »auffällig«.29 Sie ist in diesem Moment nicht

mehr Technik,wird vom»Zeug« zum»Ding«.Erst nachdemdas »Ding« repariert wurde,

stellt es seine kausale Funktionwieder bereit undkann seineRolle inHandlungsabläufen

wieder einnehmen.

Trotz dieser wertvollen Beiträge weist Heideggers Ansatz verschiedene Probleme

auf. Alle Beispiele, auf die er genauer eingeht, sind äußerst einfache Techniken (wie der

Hammer), die in archaischen Handlungskontexten verortet sind (wie der Werkstatt).

Eigenschaften, die größere und modernere Techniken kennzeichnen, finden bei Hei-

degger daher keine Beachtung. Vor allem für komplexere Techniken gilt: Nicht jedes

Artefakt und jeder Prozess stehen direkt mit Nutzer*innen in Kontakt. Viele Techniken

sind in größere Systeme eingebunden. Ein Zahnrad ist Teil des Getriebes; das Getriebe

ist Teil des Automobils; und erst das Automobil ist Nutzerinnen und Nutzern direkt

zugänglich. Jedoch auch Zahnrad und Getriebe sind Techniken, die separat entwor-

fen und gefertigt werden. Auch sie können separat beschädigt werden und damit die

Ursache für eine »Auffälligkeit« der übergreifenden Technik des Automobils sein. Aus

diesem Grund wird unten die Systemhaftigkeit von Technik noch separat aufgegrif-

fen.30 Heidegger ist allerdings darin Recht zu geben, dass irgendwann jede Technik

auf Nutzer*innen trifft – selbst wenn dies nur mittelbar der Fall ist, d.h. über weitere

»zwischengeschobenen« Techniken.Diejenigen Techniken, die direktmit Nutzer*innen

in Kontakt stehen und »zuhanden« sind, möchte ich als Gesamttechniken bezeichnen.

Bestandteile solcher Gesamttechniken sollen Teiltechniken genannt werden. Die Analyse

zur Einbindung in menschliche Praktiken bleibt damit valide, wenn man sie auf Ge-

samttechniken anwendet, also Techniken,die ihre Benutzeroberfläche (»user interface«)

zeigen.Dieser Fokus ist üblich fürdie geisteswissenschaftlicheTechnikreflexion,etwa in

der Technikphilosophie oder Techniksoziologie.Dagegen ist festzuhalten,dass aus Sicht

der Technikwissenschaften und damit aus der Perspektive einzelner Techniker*innen

zumeist an Teiltechniken gearbeitet wird.

Weiterhin ist gegenHeidegger einzuwenden, dass es keinesfalls notwendig ist, dass

Technik tatsächlich unauffällig bleibt. Wichtig ist vielmehr, dass sie unauffällig bleiben

kann–unabhängig davon, ob sie dieses Potential im konkreten Fall realisiert oder nicht.

Es mag durchaus sein, dass diemeisten Techniken in denmeisten Fällen keine nähere Be-

achtung finden. Dies ist aber keine notwendige Eigenschaft von Technik. Denn auch

wennTechnikbegeisterte oder IngenieurinnenTechnik verwendenunddabei genaudar-

über nachdenken, wie sie funktioniert und was dabei alles schiefgehen könnte, bleiben

29 Es ist gerade die »Auffälligkeit«, die ihren Ausgang von der materiell realisierten Funktion

nimmt; »Aufdringlichkeit« und »Aufsässigkeit« sind stärker dem Pol der sozialen Praktiken der

Verwendung zugeordnet.

30 Manche Aspekte der Systemhaftigkeit von Technik spiegeln sich in Heideggers Spätphilosophie

im Begriff des »Ge-stells«; vgl. Abschnitt 4.3.10.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010 - am 14.02.2026, 11:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


42 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

die Gegenstände technische Artefakte. Ihre kausal realisierten Funktionen erfordern le-

diglich keine solche Aufmerksamkeit. Hinzu kommt noch die »empirische« Einschrän-

kung, dass es die »Ökonomie der Aufmerksamkeit« (Franck, 1998) überhaupt nicht zu-

lässt, aller unsumgebendenTechnik aufmerksamzu folgenund ihre Funktionen ständig

kognitiv zu durchdringen. Es bleibt dabei: Nachdenkliche Techniknutzung –wenn auch

nur selektiv praktiziert – löst den technischenCharakter der involviertenArtefakte nicht

auf.

Zuletzt ist darauf hinzuweisen, dass beim frühen Heidegger der Wandel menschli-

cher Praktiken nicht thematisiert wird.Dabei sind es vielfach – aber natürlich nicht nur

– neue Techniken, die das menschliche Leben und menschliche Praktiken beeinflussen

und verändern. Und wenn Techniken eine materielle und eine soziale Seite aufweisen –

also eine »dual nature« haben– ist bei derGestaltungneuer Techniken explizit nach dem

gegenwärtigen Standmenschlicher Praktiken zu fragen.Der diachrone Aspektmensch-

licher Praktiken soll daher nun in Grundzügen umrissen werden.

2.1.5 Technik und menschliche Praktiken

Menschliche Weltbezüge lassen sich kaum verstehen, ohne ihre Einbindung in die ent-

sprechenden überindividuellen Strukturen. Dieser Gedanke hat v.a. im 20. Jahrhundert

zu einer ganz neuen Akzentsetzung in der Philosophie geführt, die nun häufig als »Phi-

losophie der Praxis« oder als ein »practice turn« bezeichnet wird (Bedorf und Gerlek,

2019, S. 5).31 Besonders einflussreich sind diese Gedanken auch im Bereich der ordinary

language philosophy, die zu Beginn des Kapitels schon gestreift wurde. Zudemerlaubt der

Zugang über die Praxis eine Neueinordnung von Denker*innen aus der Philosophiege-

schichte. So kann etwa Hegel als Vorläufer des modernen Pragmatismus und mittelbar

der Praxisphilosophie in den Blick kommen (Feige, 2012; Bedorf und Gerlek, 2019). Die-

se Entwicklungmuss hier nicht im Detail nachgezeichnet werden. Ich beschränkemich

stattdessen auf eine systematische Skizze, auf eine kleine Phänomenologie menschli-

cher Praktiken, wie sie für die hier angestrebte Argumentation genügt.

Wir beginnen nie von Grund auf neu. In allen Handlungen sind wir immer bereits

in eine Geschichte von Vorverständnissen und Traditionen eingebunden, Traditionen,

die selbst eingeholt und angeeignet werdenmüssen. Sloterdijk drückt dies durch die et-

was bildungsbürgerliche Metapher aus, dass zur Welt kommen damit vergleichbar sei,

zu spät eineTheatervorstellung zu betreten und sich trotzdem noch einen Reim auf die

Ereignisse zumachen (Sloterdijk, 1988, S. 12). Ein ähnlicher Gedanke findet sich beiHei-

degger unter dem Stichwort der »Geworfenheit« (Heidegger, 1927/2001, v.a. S. 135–139,

175–180).Gegen diese recht drastischeWortwahl ist allerdings festzuhalten: Diemeisten

erwachsenen Menschen sind – weitestgehend – in ihren Lebenswelten angekommen.

Sie haben sich – weitestgehend – einen Reim auf die Theatervorstellung gemacht, die

um sie herum stattfindet, und sind in der Lage, eloquentmitzuspielen. In einer Lebens-

welt angekommen zu sein, bedeutet gerade, zu wissen wie »man« sich angemessen ver-

31 Für einen aktuellen Überblick siehe Alkemeyer, Schürmann und Volbers (2015) sowie Bedorf und

Gerlek (2019); das Feld wurde bereits früher ausgelotet von Schatzki (1996) sowie Schatzki, Knorr-

Cetina und Savigny (2001).

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010 - am 14.02.2026, 11:55:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

