7 »Akkumulative Prekaritat«:
Lokales und globales wegwerfbares Leben

Wir wurden aus Deutschland vertrieben,
weil wir Juden waren. Doch kaum
nachdem wir die franzésische Grenze
berschritten hatten, verwandelten wir
uns in »boches.«

All consciousness [...] is memory,-
conservation and accumulation of the past
in the present.”

Prolog

Im Herbst 2018 fing das Innenministerium an, Plakate iiber die sogenannte »frei-
willige Ritckkehr« (Abbildung 3) als »Werbung« in U-Bahn-Stationen und Bushalts-
tellen des Landes aufzuhingen. Diese Plakate richteten sich nicht nur an Asylbe-
werber:innen, deren Asylantrag abgelehnt wurde, sondern auch an diejenigen, de-
ren Asylverfahren immer noch im Prozess waren, sowie an Gefliichtete, die bereits
einen Aufenthaltstitel bekommen hatten. Dabei ging es um ein »Sonderangebotx,
das sich Black-Friday-mifRig an Leben und Zukunft der Menschen richtete. Im Ange-
bot heifdt es: »DEIN LAND. DEINE ZUKUNFT. JETZT!«, neben einem Pfeil aus den
Flaggenverschiedener (Herkunfts-)Linder, die im Angebot als »Ziellinder« und »die
Zukunft« bezeichnet werden. Damit wird behauptet, dass Deutschland den Men-
schen aus den genannten Lindern die Méglichkeit (ein »Sonderangebot«) gibt, ih-
re Zukunft in dem Land aufzubauen, in dem sie nicht mehr leben konnten, und,
das sie bereits vor Jahren verlassen hatten. Der Satz »Jetzt bis zum 31.12.2018 bis zu
zwolf Monate zusitzlich Kosten fiir die Wohnung im Herkunftsland sichern« stand
dort auf Deutsch neben sechs weiteren Sprachen (Englisch, Farsi, Franzosisch, Ara-
bisch, Russisch, Paschtu), an denen man erkennen konnte, welche Gruppen ange-

1 Arendt, »Wir Fliichtlinge, 39.
2 Bergson, Mind-Energy, 8.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

sprochen waren. Das Sonderangebot setzt das »Herkunftsland« mit dem »Zielland«
gleich. Der Iran als das »Herkunftsland« eines iranischen Gefliichteten wird bei-
spielsweise durch dieses Angebot zu dem potenziellen Zielland fiir iranische Ge-
fliichtete gemacht. Die Gleichsetzung des sogenannten Ziel- und Herkunftslandes
in dieser Werbung macht ein »Zielherkunftsland«aus den Lindern im Angebot. Was
aber in diesem Sonderangebot unsichtbar wird, ist die »gestohlene Zeit«®, die Men-
schen auf dem Weg nach und in Deutschland investiert haben.*

Abbildung 3: Freiwillige Riickkehr (Foto: Deutschlandfunk © 2018, Plakat: BMI © 2018°)

Bundesministerium ° 5
* des Innem, fir Bau o A
e NV %

Freiwillige Riickkehr

Jetzt bis zum 31.12.2018

bis zu zwolf Monate 3 TI
zusatzlich Kosten fiir J E .
die Wohnung im

Herkunftsland sichern. V

www.ReturningfromGermany.de

Das Riickkehrprogramm versprach nicht nur Beratung und Reisekosteniiber-
nahme, sondern auch »Reintegrationg, also eine sogenannte »Starthilfe« im »Ziel-
herkunftsland«. Der Begriff »Starthilfe« unterliegt dabei gleich mehreren Annah-
men, nimlich dass die Menschen (1) erst in ihrem »Herkunftsland« integriert sind
(Priintegration); (2) dass sie in ihrem »Herkunftsland« nicht mehr integriert sind,
wenn sie die Grenze nach Europa iiberschritten und Flucht und/oder Migration er-
fahren haben (Desintegration); (3) dass sie nicht in Europa integriert sind und sich
dort erst integrieren miissen (Integration); (4) dass sie, nachdem sie itberzeugt wer-
den, »freiwillig« ins »Herkunftsland« zuriickzukehren, sich wieder im »Herkunfts-
land« integrieren miissen (Reintegration). In diesem Kontext war es fiir mich kein
Wunder, als ich von Amin horte, dass »Integration« ihm keine Ruhe lisst.

3 Dieser Begriff wird in den nichsten Seiten ausfiithrlicher diskutiert.

4 Vgl. Khosravi, »Stolen Time«.

5 https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innen
ministeriums-100.html

P ), 08:11:32.



https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

»He?!! Sie denken wirklich, dass wir fiir ein bisschen Geld wieder in den Iran zu-
riickkehren?«, sagte Amin mit angewiderter Miene, als wir zum ersten Mal iiber die
Plakate sprachen. »Das ist doch klar, dass sie uns nicht hier wollen und uns einfach
rausschmeifSen wollen«, meinte er weiter.

Ungefihr zwei Jahre nach unserem Treffen ging ein Video von einer Fernsehmo-
deratorin des iranischen Nationalfernsehens namens Zeinab Abutalebi in den per-
sischen sozialen Medien viral, in dem sie von Zendegi-e-salahshuraneh sprach. Das
Video war Teil einer lingeren Fernsehsendung, die wihrend der grofien und vom
Staat organisierten Beerdigung von Qasem Soleimani® live vom iranischen Natio-
nalfernsehen tibertragen wurde. An der Beerdigung in Teheran, die anscheinend die
grofdte nach der Khomeinis war, nahmen mehrere Millionen Menschen teil.

Im Video zeigte die Moderatorin Zeinab Abutalebi ihre Begeisterung tiber das
Teilnehmen so vieler Menschen an der Beerdigung mit ihrer Theorie der Zendegi-e-
salahshuraneh’ wie folgt:

»Ich muss betonen, dass wir keine Kriegstreiber sind. Aber der>Diskurs®, an den
wir glauben, hat [bestimmte] Bedirfnisse [und Grundsatze]. [...] [Man muss] [...]
hamasi und jahad?® leben. [...] Vielleich muss ich das nicht vor der Kamera sagen,
aber wer nicht [an so ein Lebensstil] glaubt, soll die Sachen packen und aus dem
Iran verschwinden. [...] Aber wenn wir glauben [und bleiben], miissen wir meiner
Meinung nach ernsthaft [agieren]. Ich denke, dass wir —alle'® Iraner:innen — eine
Art von Zendegi-e-salahshuraneh brauchen und sie gutheiflen [...].«

Die Reaktionen und Kritik in den sozialen Medien waren so stark, dass die Modera-
torin nach einem Tag ein neues Video veréffentlichte, in dem sie sich fiir die »Unru-
he und Verletzungen« entschuldigte, die ihre Worte verursacht hatten. Thre Worte
waren in den sozialen Medien meist so interpretiert worden, dass man den Iran ver-
lassen muss (oder hinausgeworfen werden muss), wenn man ihrer Meinung nicht
entspricht oder nicht an das »glaubt«, was sie beschrieben hatte.

6 Qasem Soleimani war von 1998 bis 2021 Kommandeur der Quds-Einheit in der iranischen Re-
volutionsgarde (IRGC). Er wurde durch einen gezielten US-amerikanischen Drohnenangriff
auf Befehl von US-Président Donald Trump in Bagdad getotet.

7 Damit meinte sie vermutlich einen jihadi-Lebensstil.

8 Sie hatin ihrem Interview das Wort »Gofteman« verwendet, das in der Philosophie und den
Sozialwissenschaften als Ubersetzung fiir »Diskurs« benutzt wird. Dabei meinte sie vermut-
lich nicht die tibliche akademische Verwendung von »Diskurs«. Vielmehr steht der Ausdruck
als Synonym fiir einen »glaubwiirdigen Lebensstil«.

9 jihadi.

10 Im iranischen Nationalfernsehen ist es sehr (iblich, das mellat-e-lran (das iranische Volk) als
homogenes Volk zu bezeichnen, in dem »alle« an bestimmte Grundsétze und Prinzipien des
Systems »glauben«.

P ), 08:11:32.

175


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Das oben dargestellte Video und das »Sonderangebot« der deutschen Regierung
verweisen beide auf eine freiwillige Handlung, die mit Abschiebung und Verban-
nung einhergeht. Das deutsche Programm spricht von der Freiwilligkeit der Ab-
schiebung und das iranische Video von der Freiwilligkeit der Verbannung. Wenn
man das deutsche Plakat und das Video nebeneinander betrachtet, wird ein beson-
derer Zustand klar, in dem iranische Gefliichtete als »ungewollte Kérper« erschei-
nen.

Der Widerspruch der »Freiwilligkeit« in der Abschiebung und Verbannung, der
hier zu bemerken ist, ist jedoch die Grundlage der Produktion des »ungewollten
Korpers«. Die Mehrheit der Iraner:innen fiihlt sich ungewollt, da sie im Zustand
der az inja runde, az unja munde stehen. Dieser persische Spruch bedeutet »von hier
vertrieben, von dort nicht hineingelassen« und beschreibt sehr treffend das Gefiihl
eines ungewollten Korpers. Der ungewollte Kérper wird von »hier« (in diesem Fall
der Iran) vertrieben und »dort« (in diesem Fall Deutschland) nicht hineingelassen.
Der Korper ist sowohl »hier« als auch »dort« ausgeschlossen; ein Korper, der in dem
Zustand der »Verworfenheit« eingesperrt ist.”> Obwohl er »hier« die Citizenship-
Rechte und »dort« ein Recht auf Asyl hat, wird er von »hier« und »dort« verbannt.”

azinja runde, az unja munde ist ein Zustand, in dem der menschliche Kérper enor-
mer Prekaritit ausgesetzt wird. Diese Prekaritit ist jedoch nicht auf die prekire
Arbeitslage oder auf die Lebensphasen der Menschen (nur) in Europa reduzierbar.
Prekaritit ist in allen Lebensaspekten der Menschen verbreitet. Sie wird vom Kor-
per wahrgenommen, und diese Wahrnehmung kann in Form verschiedener Affek-
te, Emotionen und Gefiihle dargestellt werden, die sich auf eine unstabile, unvor-
hersehbare und unklare Situation beziehen. Nach der Flucht oder Migration ver-
schwinden diese affektiven Wahrnehmungen jedoch nicht, sondern bleiben im Ge-
dichtnis der Betroffenen. Sie beeinflussen die Art und Weise, wie die Menschen mit
ihrem Leben und (eventuellen) zukiinftigen prekiren Situationen umgehen. Jene

11 Inihrem Buch »Kérper von Gewicht« beschaftigt sich Judith Butler mit der »Materialitit der
Koérper« und wie die Korper durch die produzierten Normen lebensfahig werden. Diese Nor-
men qualifizieren die Kérper »fiir ein Leben im Bereich kultureller Intelligibilitat« (Butler,
Karper von Gewicht, 22). Dieser Prozess »verlangt somit gleichzeitig, einen Bereich verworfe-
ner Wesen hervorzubringen, die noch nicht>Subjektecsind, sondern das konstitutive Aufden
zum Bereich des Subjekts abgeben. Das Verworfene [the abject] bezeichnet hier genau jene
>nicht lebbaren<und sunbewohnbaren<Zonen des sozialen Lebens, die dennoch dicht bevdl-
kert sind von denjenigen, die nicht den Status des Subjekts geniefien, deren Leben im Zei-
chendessNicht-Lebbaren<jedoch bendtigt wird, um den Bereich des Subjekts einzugrenzen«
(ebd.). Die Kérper in den »nicht lebbaren« Zonen, argumentiert Butler, sind nicht intelligibel
fiir das Leben. Sie haben nicht »in derselben Weise Gewicht« (ebd., 16) wie die Kérper, die
intelligibel fiir das Leben sind.

12 Vgl. Butler, Korper von Gewicht.

13 Vgl. Arendt, »Wir Flichtlinge«.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

Gefliichteten und Migrant:innen, die beispielsweise jetzt in Deutschland sind und
deren Lebenssituationen als prekir kategorisiert werden kénnen, hatten und haben
bereits ein (prekires) Leben woanders, das ihre Wahrnehmung von ihrer jetzigen
Prekaritit und deren Umgang damit beeinflusst. Deswegen geht dieses Kapitel da-
von aus, dass die Lebensereignisse in einem historischen Kontext und auch in ihrer
(Dis-)Kontinuitit gesehen werden miissen. Die Prekaritit eines iranischen Fliicht-
lings in Deutschland ist untrennbar mit der Prekaritit verbunden, die er:sie im Iran
oder auf dem Weg vor oder nach dem Noghte erlebt hat.

Im vorliegenden Kapitel geht es einerseits um die prekire Situation, die irani-
sche Gefliichtete in ihrem Leben erfahren. Anderseits geht es um den Begriff »Pre-
karitit« selbst, der seit einigen Jahren sowohl in akademischen als auch aktivisti-
schen Kontexten hiufig verwendet wird. Die Art und Weise der Verwendungen des
Begriffs (besonders in Migrationsstudien) reduziert das prekire Leben der Gefliich-
teten oft auf ihr Leben in Europa. So wird ein grofRer Teil der Aspekte von Prekari-
tat ausgeschlossen und es geht ein wichtiger Teil des Puzzles verloren. Es leuchtet
ein, dass die Integration unterschiedlicher Aspekte der Prekaritit in andere rium-
liche und zeitliche Kontexte' die Spezifitit der Erfahrung hervorhebt. Ethnografie
— nicht nur als methodologische Perspektive, sondern auch als analytisches Mittel
kann dabei helfen, uns jenseits der Verallgemeinerung zu bewegen und die Spezifi-
tit und gleichzeitig die Ahnlichkeiten der Erfahrung (in diesem Fall: Iraner:in und
Geflichtete:r in Deutschland sein) begriifien zu kénnen.

In diesem Teil argumentiere ich, dass die Untersuchungen iiber die Prekaritit,
die Migrant:innen in ihrem alltiglichen Leben erfahren, die prekiren Erfahrungen
in einem breiteren Kontext, itber lingere Zeit und nicht nur bezogen auf Europa be-
treffen sollten. Die Betonung der Prekaritit der Gefliichteten (nur) in Europa stellt
die globalen und auch lokalen Prozesse vor und wihrend der Flucht in einen toten
Winkel, die die prekiren Leben in einem sozialen, kulturellen und historischen Kon-
text erst produzieren. Ausgehend von der Perspektive des Korpers und der Erinne-
rung schligt dieses Kapitel den Begriff der »akkumulativen Prekaritat« als eine Per-
spektive auf Prekaritit, die im Korper und Gedichtnis akkumuliert wird, vor, um
nicht nur die biografischen und historischen Aspekte, sondern auch die genannten
globalen und lokalen Prozesse miteinschliefen zu kénnen.

»Akkumulative Prekaritit« ist jedoch kein neuer Begriff, sondern eine andere
Perspektive auf den Begriff »Prekaritit« selbst. Er ist ein Versuch, die spezifische
Prekaritit, die eine bestimmte Gruppe von Menschen erfihrt, ethnografisch niher
zu beschreiben. »Akkumulative Prekaritit« weist darauf hin, dass die Prekaritit der
iranischen Gefliichteten in Deutschland, die in den vorherigen Kapiteln diskutiert
wurde, mit der Prekaritit, die sie im Iran und auch auf dem Weg nach Deutschland
erlebt haben, in Verbindung steht. Der Begriff verbindet die instabilen, temporiren

14 Indiesem Fall im Iran und auf dem Weg nach Deutschland.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

und prekiren Leben der iranischen Gefliichteten in Deutschland mit ihren Leben im
Iran.

Die Art und Weise, wie der Begriff »Prekaritit« sich an den Wechsel von Raum
und Zeit anpassen kann, ist eine Problematik, mit der sich dieses Kapitel beschif-
tigt. In Kapitel 4 wurde Noghte als eine raumzeitliche Perspektive auf Grenze darge-
stellt und es wurde dargelegt, dass die Grenzen eher als intensive Punkte wahrge-
nommen werden als Linie. In Bezug auf Noghte kann man die oben erwihnte Frage
so formulieren: Was passiert, wenn man als Gefliichtete:r Noghte {iberschreitet? An-
dert sich das Leben der Gefliichteten von kompletter Stabilitit zu kompletter Pre-
karitit? Was passiert mit der Prekaritit, die die Menschen bereits erlebten, bevor
sie Noghte erfahren? Sind diejenigen, die vor Noghte in einer prekiren Situation leb-
ten, auf einmal nicht mehr prekir? Und umgekehrt: Werden diejenigen, die nicht so
prekir lebten, nach dem Noghte prekir?

Dieses Kapitel fingt mit den Fragen an, wie das Leben vor dem Noghte und da-
nach nebeneinanderstehen und beschiftigt sich mit unterschiedlichen Narrativen
aus dem Iran und Deutschland, die Menschen in ihrem Alltag erleben und erzihlen.
Wenn man aber diese Narrative nebeneinanderstellt und sie genauer analysiert, er-
kennt man, wie dhnlich sie sind. Dieses Kapitel hat zum Ziel, die Ahnlichkeiten die-
ser Narrative von Prekaritit zu suchen und zu zeigen.

Die alltagliche Produktion vom illegalen und prekaren Korper im Iran

Als ich im Juni 2018 wihrend der Sief Summer School stindig Witze tiber die Illegali-
tat im Iran gemacht habe, und wie sehr Illegalitit mit dem Leben der Iraner:innen
verbunden ist, konnte (und vielleicht wollte) ich mir nicht vorstellen, jemals dariiber
zu schreiben. Diese Witze dienten normalerweise dazu, zu zeigen, dass im Iran al-
les, was man macht (oder alles, was man gerne macht), sogar essen und trinken in
manchen Kontexten, illegal ist und man stindig das Gesetz bricht. Den anderen,
die nicht im Iran geboren und/oder aufgewachsen waren, kamen diese Witze inter-
essanterweise sehr lustig vor. Ihnen folgten meist Fragen wie »Ist das wirklich so?
Oder das ist nur ein Witz?« Meine Antwort auf diese Frage war, dass es wirklich so
sei, obwohl es auch ein Witz sei. Meine Antwort war inspiriert von einem Tweet,
denich las, als ich noch im Iran war, und in dem das Leben der Iraner:innen als »ein
Witz« dargestellt ist.

Zwei Jahre spiter, als ich meinen Freund:innen aus der Summer School erzihl-
te, dass ich nicht mehr vor meinem Schicksal davonlaufen konnte und endlich tiber
die Illegalitit im Iran in meiner Dissertation schreiben muss, wiederholten wir die
Scherze und lachten erneut. Diese acts of remembering und acts of witnessing habe ich
nicht nur in der Summer School, sondern auch oft wihrend der Feldforschung mit
den Bandmitgliedern und auch in anderen Freundeskreisen erlebt. Ich bin seit 2016

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

in Deutschland und trotzdem bekomme ich tiglich zahlreiche Nachrichten, Tweets,
Instagram-Posts usw., die sich auf humorvolle Art und Weise nicht nur iiber die pre-
kiren und illegalen Situationen im Iran, sondern auch iber die Katastrophen und
politischen Themen lustig machen. Ein Freund von mir sagte immer: »Warte, bis die
Witze dariiber kommen, nachdem etwas im Iran oder iiber den Iran in den Nach-
richten war. In diesen Fillen hatte er normalerweise Recht und man musste nicht
lange warten, bis man die Witze in den sozialen Medien lesen konnte.

Die Lebenssituation im Iran im Allgemeinen und die Beschrinkungen und Stra-
fen im Besonderen werden oft in einer Form der Mischung aus Nostalgie und Hu-
mor in den aktuellen Narrativen in den farsisprachigen sozialen Medien dargestellt.
In diesen Narrativen werden meistens die Erlebnisse von Schmerz und Prekaritit
in humorvolle Narrative umgewandelt. So eine humorvolle Konstruktion der Erin-
nerungsbriiche erlebten wir als Band oft auch wihrend unserer Gespriche bei den
Proben und Auffithrungen (vgl. Kapitel 5).

Die Erfahrung der Illegalitit im Iran ist eine alltigliche Erfahrung. Die Illegali-
sierung des alltdglichen Lebens geht ebenfalls mit der Prekarisierung des Lebens im
Iran einher. Durch diese Illegalisierung und Prekarisierung schrumpft das »legale«
soziale Leben so derartig, dass unterschiedlichen Gruppen in zahlreichen Situatio-
nenauflerhalb des alltiglichen legalen Kontextes stehen. In dieser Situation wird die
Erfahrung, gegen das Gesetz zu verstofRen, eine alltigliche Praxis. Man kann diese
Praxen einerseits unter dem Begriff »Politik« kategorisieren, die Jacques Ranciére
als Akte bezeichnet, die die bestehende Ordnung (die Aufteilung des Sinnlichen) st6-
ren.” Andererseits soll die Prekaritit, in die die Illegalitit das Leben der Menschen
fiithrt, nicht iibersehen werden.

Die Erfahrung der Illegalitit ist nicht fiir alle Gruppen in der Gesellschaft gleich
und hingt von Klasse, Gender, ethnischem Hintergrund, Sexualitit usw. ab. Auf3er-
dem werden die Korper in unterschiedlichen Kontexten verschieden als illegal pro-
duziert. Beziiglich der illegalen Erfahrung finden diese unterschiedlichen illegalen
Erfahrungen unterschiedlich ihren Weg ins Gedichtnis und schreiben sich dort und
in den Kérper ein. Wie bereits erwihnt, bleibt Prekaritit (als Situation und auch als
Erfahrung) wie eine Marke, eine Schrift auf dem Korper. Sie bricht die Kontinuitit
der Erfahrungen, die man sich als Lebensgeschichte zugeordnet hat.

Die Prekarisierung des bestimmten Korpers, besonders der Korper der jungen
Menschen im Iran, ist eine Folge ihrer Exklusion aus dem legalen Leben. Ihre Leben
sind nicht illegal, weil sie einen illegalen Status haben, sondern weil die Bereiche
und Domaénen der Legalitit immer kleiner werden. Die Produktion der Prekaritit
im Leben ist nicht etwas, mit dem junge Iraner:innen auf einmal und in einem be-
stimmten Alter konfrontiert werden. Vielmehr ist es eine Lebensform, mit der man

15 Vgl. Ranciére, Dissensus; Rockhill und Ranciére, The Politics of Aesthetics.

P ), 08:11:32.

179


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

von Kindheit an lebt. Man lernt von Anfang an, wie man mit dieser »Produktion der
Illegalitit« umgehen kann.

In diesem Abschnitt versuche ich, basierend auf autoethnografischen Daten und
ebenfalls auf Geschichten, die im Feld erzihlt und diskutiert wurden, einen Uber-
blick iiber die Prekaritit zu geben, die junge Iraner:innen in ihrem alltiglichen Le-
ben erfahren.’® Die Geschichten wurden so ausgewihlt, dass die alltigliche Form
der Prekaritit im Mittelpunkt steht, die mit den alltdglichen Erfahrungen der Ille-
galitit zusammenhingt. Auflerdem wird versucht, den Umgang der Menschen mit
der prekiren Situation und ebenfalls die Art und Weise, wie diese Erfahrungen ih-
ren Weg in die Narrative und Gespriche finden, darzustellen, ohne sie auf einen
Opferstatus zu reduzieren. Selbstverstindlich gibt es unterschiedliche Formen von
Prekaritit, und die dargestellten Erfahrungen von Prekaritit und Illegalitit im Iran
stellen nicht alle dar.”

Ich sah ein kleines Lastfahrzeug, als ich mit meiner Mutter einkaufen war. In der
Zeitwarich ungefihr fiinfJahre alt; es war 13 Jahre nach der Revolution und drei Jah-
re nach dem Ende des Iran-Irak-Kriegs. Das Fahrzeug war bekannt als Wagen von
komite (Komitee der Islamischen Revolution). Auf der Ladefliche safen fiinf Min-
ner. Die Kdpfe der Manner waren mit Papiertaschen abgedeckt und ihre Hinde wa-
renvon hinten gefesselt. Ein komite-Mann stand auf der Ladefliche und beobachtete
sie, damit sie tun, was ihnen befohlen wurde. Man konnte eine sehr laute und un-
klare Ansage vor dem Hintergrund von enqelabi (revolutioniren) Liedern vom Laut-
sprecher des Wagens horen. »Wer sind diese Mdnner? Warum haben sie ihre Kopfe
abgedeckt?«, fragte ich, wihrend ich den Tschador meiner Mutter fester in der Hand
hielt. Sie wusste es nicht, aber man konnte die Normalitit einer solchen Handlung
in der iranischen Gesellschaft wahrnehmen. Jede:r sah hin, aber niemand zeigte, so
meine Wahrnehmung als kleines Kind, ein Zeichen des Schocks oder der Verwun-
derung.

Die Minner hatten wahrscheinlich kein schweres Verbrechen begangen. Sie hat-
ten definitiv keinen Alkohol getrunken, sonst wiren sie ausgepeitscht worden. Das,

16  Dieser Teil fokussiert auf das Leben der jungen Menschen im Iran, denn die Teilnehmenden
dieser Untersuchung sind ungefahrin der gleichen Altersgruppe wie ich und verbrachten alle
ihre Jugend im Iran.

17  Diese autoethnografischen Szenen sind ein kleiner Teil meines Lebens als eine Person, die
im Iran in einer Arbeiterfamilie mit sechs Geschwistern aufgewachsen ist und 30 Jahre dort
gelebt hat. Obwohl diese Geschichten nicht verallgemeinert werden kénnen und von unter-
schiedlichen Personen verschieden erlebt werden, kdnnen sie jedoch in einen historischen
und gesellschaftlichen Kontext eingebettet werden.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

was sie begangen hatten, musste »ungefihrlicher«als Alkoholkonsum gewesen sein.
, sonst wiren die Gesichter nicht abgedeckt ge-
wesen. Sie sprachen also entweder mit namahram® oder wurden mit der Freundin

Sie waren auch keine arazel o 0bas™
erwischt. Es hitte auch sein kénnen, dass sie T-Shirt oder Jeans® getragen hatten.
Eins war aber klar: Sie alle waren jung.” Die jungen Menschen lebten ihre Leben
trotz der Strafen und das konnte man von der Wiederholung dieser Art 6ffentlicher
Strafen erkennen. Das bemerkte ich ebenfalls in der Familie, Verwandtschaft und
Nachbarschaft: Junge Leute hérten nicht auf, ihr Leben zu leben, das zum groflen
Teil kriminalisiert wurde.

In dieser Zeit wurden junge Menschen immer wieder als potenziell gefihrlich
eingestuft. Das konnte man in der Art und Weise der Strafen sehen. In diesen Stra-
fen stand der menschliche Koérper im Zentrum.

Diese (bodily) production of illegality junger Menschen im Iran war in der Zeit nach
der Revolution im Jahr 1979 und auch wihrend und nach dem Iran-Irak-Krieg sehr
verbreitet. Das Leben der jungen Iraner:innen unterlag enormen Einschrinkungen
und Kontrolle, die von der Regierung praktiziert wurde. In dieser Zeit wurden die
meisten Elemente ihres Lebens kriminalisiert und als VerstofR gegen Sariat (eine
persische Ubersetzung der Sharia) im Islam interpretiert. Im Iran nach der Revo-
lution wurde die Rechtsordnung mit der Sariat gleichgesetzt.”

»After the Revolution the Iranian clerics embarked on a comprehensive project
to desecularize the judicial system, which had been affected by seven decades
of Western-inspired modernization. They also had to mold it to fit a centralized
theocracy, which implied fundamentally transforming the principles of Shiite law.
[...] Clerics, however, occupied powerful positions in the legal system. In the Is-
lamicjudicial system, ethical and moral regulations replaced the civil code of law
in all spheres, including criminal justice. New criminal laws were introduced to
enforce Islamic morality and values. [...] The new legal system [...] is based on
criminalization of sins. By making an increasing number of moral offenses crim-
inal, legal reform has progressively reduced the autonomy of the individual. [...]
When Sari'at [...] was extended to cover public law, the distinction between the il-

18 Bedeutet ungefihr so etwas wie »asozial«.

19 Nicht zu der Familie und den engen Verwandten zugehorig und mit einer anderen Gender-
Identitat.

20 Inder Nachrevolutionszeit wurden in einigen iranischen Stadten bestimmte Kleidungsstii-
cke wie T-Shirt oder Jeans von der Regierung als westliche, nicht islamische und nicht revolu-
tionare Kleidungen bezeichnet. Das Tragen dieser Kleidung wurde deswegen kriminalisiert
und als »kulturelles Verbrechen« eingestuft.

21 Wie erwdhnt, waren es alles junge Ménner. Frauen wurden in der Zeit nicht so bestraft, da
der weibliche Korper als namus (Ehre) dargestellt wurde, der nicht gezeigt werden darf.

22 Vgl. Khosravi, Precarious Lives.

P ), 08:11:32.

181


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

legal, the immoral, and the sinful disappeared. Thus, crime, vice, and sin become
synonymous.«*?

Die Gleichsetzung von Siinde und Kriminalitit wurde auch in den Strafen darge-
stellt. Die Strafen, die auf Sari'at basierten, zeigten, dass man Siinder:in ist, wenn
man etwas Illegales macht. Die Strafe ist in diesem Fall ebenfalls, was im Koran oder
Hadith steht. Das hat, so Khosravi, die Verhiltnisse zwischen Individuum und Kol-
lektiv in Bezug auf Recht und Gesetz verindert und die jungen Menschen, als dieje-
nigen mit dem »hoheren« Potenzial fir den Akt der Siinde als potenziell Kriminelle
dargestellt. Dies machte das Leben junger Iraner:innen nicht nur illegal, sondern
beférderte sie auch in einen prekiren Zustand.

Illegalitit in diesem Kontext ist nicht der »juridical status«** einer Person oder
einer Gruppe von Menschen oder »a mode of being-in-the-world«**, da die meis-
ten jungen Menschen im Iran nicht juristisch oder soziokulturell als »illegal« defi-
niert werden. Dennoch ist Illegalitit hier das Resultat »juristischer Praktikenc, die
die Leben der Menschen prekarisieren. Diese Praktiken produzieren Situationen, in
denen die Domine der Illegalitit stetig breiter und die Doméne der Legalitit immer
kleiner wird, bis es fast unmaglich wird, dauerhaft in der Doméne der Legalitit zu
bleiben. Das verursacht noch mehr Risiko und Prekaritit im Alltag der Menschen.
Diese Verteilung von Risiko und Prekaritit, selbst zwischen jungen Menschen, istin
der Gesellschaft jedoch nicht gleich. Sie ist nicht nur abhiangig von Klasse, Gender,
Ethnizitit, Sexualitit usw., sondern auch von den Beziehungen, die man selbst oder
die Familie zur Regierung hat.

Nach dem Sieg von Mohammad Chatami bei den Prasidentschaftswahlen im
Jahr 1997, der mit den Stimmen eines Grofteils der jungen Iraner:innen erméoglicht
wurde, wurde die Situation zum Teil gelockert. Das Tragen von T-Shirts und Jeans
war kein krimineller Akt mehr und man sah nicht mehr so viele Menschen wie frit-
her, die in der Offentlichkeit bestraft wurden. Diese Anderung im politischen Dis-
kurs brachte Hoffnung, vor allem fiir junge Iraner:innen.*®

Wir in der Band hatten alle wihrend der Prisidentschaft von Chatami angefan-
gen, Instrumente zu spielen. Wenn wir iiber die Erfahrungen von dieser Zeit spra-
chen, konnten wir uns alle gut an die Zeit erinnern, in der Musik quasi verboten
war. Es war nicht nur Musik an sich, sondern es war sogar problematisch, ein Mu-
sikinstrument dabeizuhaben. Am Anfang, als ich mit der Musik anfing, durfte man

23 Khosravi, Young and Defiant in Tehran, 18.

24  De Genova, »Migrant>lllegality<and Deportability in Everyday Life«.

25  Willen, »Toward a Critical Phenomenology of >lllegality«.

26  Diese Hoffnung wurde jedoch aufgrund zahlreicher innerer Widerspriiche und Konflikte im
System zu einer grofden Frustration fiirjunge Iraner:innen. Diese affektive Verwandlung voll-
zog sich Gber mehrere Jahre hinweg, in denen sich diese Konflikte in zahlreichen brutalen
und gewaltsamen Ereignissen entluden.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

theoretisch ein Musikinstrument mit sich fithren. Ich nahm aber mein Daf norma-
lerweise nur sehr vorsichtig mit mir nach drauflen, um nicht gesehen zu werden.
Dafist urspriinglich eine kurdische Trommel. Ihr Klang hat mich immer fasziniert,
bis ich mich entschied, trotz aller Schwierigkeiten und Proteste meiner Eltern Daf
zu spielen. Es ist ein relativ lautes Instrument. Zu Hause konnte ich normalerweise
nicht itben und musste raus in die Natur. Ich erinnere mich ganz genau, wie oft wir
von der Polizei oder basigis*” erwischt und unsere Proben von ihnen gestért wurden.
Dazu muss ich erwihnen, dass es itberhaupt nicht schwierig war, uns zu erwischen.
Man kann sich vorstellen, wie laut es sein kann, wenn zehn Dafs zusammenspielen.

Wir haben uns tiberhaupt nicht sicher gefiihlt, wenn wir mit den Instrumenten
draufden waren oder in der Natur Daf spielten. Unser ostad (Meister, Musiklehrer:in)
hatte uns gesagt, dass wir mit unserem Musikinstrumente yeki (eins) werden/sein
miissen, genau wie ein Teil des Korpers. Das war aber nicht moglich. Musik und
Musikinstrumente wurden nach der Revolution und bis 1997 so illegalisiert, dass es
eine Weile dauerte, bis sich das in der Gesellschaft wieder normalisiert hatte. Die
Angst war da, wenn wir Musik spielten. Wenn man es iiberhaupt schaffen konnte,
mit dem Musikinstrument yeki zu werden, dann hatte man das Gefiihl, dass ein Teil
des Korpers illegal ist.

Die Behandlung von Musik vonseiten der Regierung war willkiirlich. Die Musik,
die sie engelabi (revolutionir) fanden, war mojaz (erlaubt), und der Rest war geyr-e
mojaz (nicht erlaubt). Musikinstrumente waren sowieso geyr-e mojaz. Wir haben uns
gewundert (als Scherz), wie man mojaz Musik macht, wenn die Musikinstrumente
qeyr-e mojaz sind. So wurde damals im Iran die Musik von den Instrumenten ge-
trennt.

Die Illegalisierung von Musik und Instrumenten und die Trennung beider von-
einander konnte man ebenfalls in der Darstellung von Musik im iranischen Natio-
nalfernseher sehen. Musik konnte gehort werden, solange die Zuschauer:innen kei-
ne Musikinstrumente sehen konnten. Bei den Musiksendungen im Fernseher konn-
te man beispielsweise Livemusik héren und die Musiker (nur Minner) sehen, aber
das Musikinstrument war nicht zu sehen. Der Musiker spielte meistens hinter einer
Blume, damit das Musikinstrument verborgen und nur der Musiker zu sehen war.
Wihrend dieser Sendungen horte man normalerweise Scherze wie: »Guck mal! Die
Stimme dieser Blume ist sehr schén. Das klingt wie ein Santur*®.«

Die Illegalisierung der Musik beschrinkte sich nicht auf die Musikinstrumen-
te und die Darstellung und Reprisentation von ihnen im Nationalfernsehen. Auch
Kassetten und CDs von musiqi-ye qeyr-e mojaz (nicht erlaubte Musik, illegale Musik)
waren illegal. Ich hatte einmal eine CD dabei, als ich unterwegs war. Sie beinhalte-
te Musik und war mojaz (erlaubt, legal). Ich hatte keine Hiille fiir sie. Deswegen lag

27  Eine freiwillige Militargruppe im Iran.
28  Einiranisches Musikinstrument.

P ), 08:11:32.

183


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

sie in einer falschen Papierhiille, auf die »Marzieh« geschrieben war. Marzieh war
eine iranische Singerin. Sie war sowieso qeyr-e mojaz (nicht erlaubt, illegal), erstens
weil sie eine Singerin und Musik mit Frauenstimme illegal war; zweitens, weil ih-
re Musik der Shah-Zeit angehorte; und drittens, weil sie sich nach der Revolution
mojahedin-e halqg*® angeschlossen hatte. Ich hatte die CD in der Hand und wollte ei-
nen Freund in einem kleinen Einkaufszentrum (das groite in unserer kleinen Stadt,
aber immer noch sehr klein) treffen. Mamur-e herasat (Security und Moral-Sicher-
heitspersonal, kein/e Polizist:in) hat mich bei einer Kontrolle festgenommen. Ich
sagte, dass die Musik mojaz und die Papierhiille nicht die originale Hiille der CD sei.
Er wollte das kontrollieren. Nach der Kontrolle sagte er mir, dass er mir dieses Mal
lotf (einen Gefallen) tue und mich freilasse, obwohl die CD mojaz war. So konnte so-
gar ein mamur-e herasat seine Macht tiber junge Menschen ausiiben.

Die Regierungen haben mehrfach versucht, eine klare Definition von mojaz-Mu-
sik zu geben, doch es ist ihnen nie gelungen. Das fithrte zu zahlreichen Konfliktsi-
tuationen zwischen verschiedenen Organen und Institutionen des Systems selbst.
Noch immer liest man hiufig in den Nachrichten oder sozialen Medien, dass ein
Konzert oder Festival trotz aller nétigen Genehmigungen und Erlaubnisse abgesagt
oder abgebrochen wurde. Das Resultat fithrte zu einer willkiirlichen Behandlung
des Gesetzes und einer willkiirlichen Machtausiibung in unterschiedlichen Kontex-
ten. Diese Willkiir im Rechtssystem setzte die Kérper der jungen Iraner:innen im-
mer mehr der Prekaritit aus.

Tanzen war und ist offiziell immer noch nicht erlaubt. Partys sind illegal. Eine
Ausnahme sind Hochzeits- und Familienfeiern, die unter einer Bedingung durch-
gefithrt werden diirfen: nur, wenn sie nicht mohtalet sind. Mobhtalet ist ein arabisches
Wort und bedeutet gemischt. Das Wort war (und ist immer noch) ein Schliisselwort
bei den Aktivititen der Menschen, besonders der jungen Menschen. Mohtalet heif3t
Ménner und Frauen zusammen. Eine Party-e mohtalet bedeutet beispielsweise eine
Party, an der Frauen und Minner im selben Raum tanzen. Eine Familienparty muss
joda (nicht mobhtalet, getrennt) sein. Das heif’t jedoch nicht, dass die Menschen im
Iran keine moptalet Partys machen. Ich habe im Iran tatsichlich kaum Partys gese-
hen, die komplett joda (getrennt) waren.

Im Frithling 2018, fast zwei Jahre nach meiner Einreise nach Deutschland we-
gen des Beginns meiner Promotion, flog ich in den Iran, um meine Familie und
Freund:innen zu besuchen. Meine Freund:innen schlugen vor, einen Rave in einer
der Wiisten in der Nihe von Isfahan zu besuchen. Alle waren einverstanden aufier
mir. Ich wollte das Risiko nicht eingehen, an so einer illegalen Party teilzunehmen.
Das konnte sehr schlimm werden, wenn wir von der Polizei erwischt wiirden. Fest-
nahme, Peitschenhiebe und Haftstrafe konnten die Strafen sein. »Ich setze nicht al-
les aufs Spiel fir eine Party«, sagte ich mit ernster Miene. Meine Freund:innen lach-

29  Volksmudschahedin.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

ten laut. Sie machten sich lustig dariiber, »wie deutsch ich geworden bin«. Frither
war ich nicht die Person, die solche Gelegenheiten ablehnte.

Jedenfalls waren wir in einem von mehreren Bussen, die uns in die Wiiste fahren
sollten. Wie erwartet fingen fast alle an, total mohtalet zu tanzen, als der Fahrer ein
iranisches Lied spielte; manche auf ihren Plitzen und manche im Raum zwischen
zwei Sitzreihen im Bus.

»Wenn du ein Feuerzeug anmachst, werden wir augenblicklich in die Luft flie-
gen, sagte Said sehr laut und wir haben gelacht. Ich wusste ganz genau, was das
bedeutete: dass ich mir wegen Alkohol keine Sorgen machen solle, weil wir viel Al-
kohol dabeihatten. Alkohol ist streng verboten, aufer fiir den medizinischen Ge-
brauch; Kauf, Verkauf, Konsum, Besitz usw. Jede:r im Iran weif}, dass die Strafe von
Alkoholkonsum 40 bis 80 Peitschenhiebe sind. Wir hatten aber so viel Alkohol dabei,
dass»esunsalle in die Luft sprengen« konnte. Keine:r dachte an Peitschenhiebe und
keine:r redete natiirlich dariiber. Ein derartiges Risiko einzugehen, war schlicht Teil
des Alltags.

Nach drei bis vier Stunden waren wir in der Wiiste. Am Rand der Wiiste war es
natiirlich nicht sicher. Es bestand die Gefahr, von der Polizei und von anderen gese-
hen zu werden. Wir mussten in einer Schlange warten, bis wir mit kleineren und
besonderen Autos direkt in die Wiiste fahren konnten. Ich war total beeindruckt
von der Organisation der ganzen Veranstaltung. Wir kamen an einem grofen, wei-
ten Platz an. Unsere Stimmen wihrend des Zeltaufbaus durchbrachen die Ruhe der
Wiiste. Uns wurde gesagt, dass die Veranstalter:innen die Polizei bestachen, aber
wir wussten, dass dies nur ein Geriicht sein konnte. Auch wenn es wahr gewesen
wire, wire keine:r sicher gewesen, dass die Polizei nicht doch etwas unternimmt.
Als wir unsere Zelte aufgebaut hatten, fingen wir an zu essen und zu trinken. Jede
Gruppe legte eine kleine sofre* vor ihrem Zelt aus.

Die Party fing um 22 Uhr an. Es gab eine grofie Tanzfliche; die grofite, die ich
je gesehen hatte. Das war mehr mobhtalet als jede mohtalet Party, an der ich bis da-
hin teilgenommen hatte. Die Tanzfliche war voller betrunkener oder bekiffter Men-
schen, die barfuf’ und mobtalet in der Wiiste miteinander tanzten und eine gute Zeit
hatten. Am nichsten Morgen um 10 Uhr sah ich eine kleine Gruppe, die noch auf
der Tanzfliche tanzte. Auf dem Weg zuriick waren wir erschopft, trotzdem tanzten
manche im Bus weiter.

30  Ein Tuch wie eine Tischdecke, die beim Essen auf dem Boden aufgelegt wird.

P ), 08:11:32.

185


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

An einem warmen Sommerabend rief mich ein Freund an und fragte, ob ich mit vier
anderen Freunden zum daryace® fahren will. Sie wollten aber erst im Auto Araq**
trinken. Ich sagte, dass ich sehr gerne kommen wiirde, aber keinen Alkohol trinken
wiirde, da ich zu dieser Zeit chronische Magenschmerzen hatte und deswegen in
Behandlung war. Als junger Mensch in einer kleinen Stadt hatten wir nicht so viele
Riume, in denen wir unsere Zeit und unser Leben geniefRen konnten. Die Stadt hatte
damals fast 900 0oo Einwohner und sehr wenige Freizeitriume, besonders fiir jun-
ge Menschen. Zu dieser Zeit war ein Freizeitort mit dem Namen daryace-ye masnu’i
im Bau. Esi, ein Freund von mir, parkte das Auto an einem dunklen und leeren Platz
und die anderen fingen an, Araq aus einer Cola-Flasche in die Plastikbecher zu gie-
Ben. Sie tranken die Shots einer nach dem anderen, damit sie den stressigen Teil
schnell hinter sich haben konnten. Trotz des Stresses, den die Illegalitit des Alko-
holkonsums mit sich brachte, haben alle bei jedem Shot ihre Plastikbecher zusam-
mengestofRen und leise salamati (Prost) gesagt. Jedes Mal folgte darauf ein Lachen.
Es war tatsichlich sehr lustig. Selbst in solchen Situationen wollten wir das richtig
machen und das ganze Trinkritual durchziehen.

Nachdem sie mit dem Trinken fertig waren, fuhren wir zu finft, alles Manner,
zum daryace, um dort in der Dunkelheit und unsichtbar fiir die Augen der Polizei
tanzen zu kénnen. Tanzen nach dem Alkoholtrinken war und ist etwas, das bei vie-
len jungen Menschen im Iran dazugehort. Auf dem Weg nach Hause merkten wir,
dass ein Polizeiauto hinter uns herfuhr. Esi hielt das Auto an. Wir stiegen aus. Die
Polizisten fragten uns, was wir am daryace wollten und warum wir dort laut Musik
spielten. Esi antwortete, dass wir ein bisschen Musik horen wollten. Esi verhielt sich
so cool, als ob er nie in seinem Leben Alkohol trinken wiirde. Wir hatten natiirlich
Angst, aber Esis cooles Verhalten konnte uns zum Lachen bringen. Ich sagte dann,
dass wir Studenten und miide vom Lernen sind und ein bisschen abschalten woll-
ten. Mir war bewusst, dass ebenfalls das, was ich sagte, die anderen zum Lachen
bringen konnte. Ich musste aber diese Karte spielen und das natiirlich mit meinem
bace mosbat-Gesicht (meinem Streber-Gesicht).

Der Polizist fragte mich, ob wir Alkohol getrunken hitten. Ich wiederholte, dass
wir Studenten sind und keinen Alkohol trinken. Ich wusste selbst auch nicht, war-
um ich so etwas gesagt hatte. Die Studierenden waren dafiir bekannt, viel Shisha zu
rauchen und hiufig Alkohol zu trinken. Wihrend des Antwortens konnte ich einen
Freund von mir sehen, der sich nicht mehr das Lachen verkneifen konnte. Der Poli-
zist wollte unsere Miinder riechen und gucken, ob wir die Wahrheit erzihlten. Ich,

31 DasWort bedeutet See. Das ist Ein Freizeitort in unserer Stadt mit einem kleinen kiinstlichen
»See«, obwohl wir damals die Verwendung des Wortes »See« dafiir fiir eine klare Ubertrei-
bung hielten.

32  Ein ibliches alkoholisches Getrank im Iran.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

als der Einzige, der an diesem Abend keinen Alkohol getrunken hatte, ging zum Po-
lizisten und sagte: »Ich sage die Wahrheit. Bitte schon! Sie konnen mich sehr gerne
kontrollieren.« Nachdem er meinen Mund gerochen hatte, sagte er, dass wir fahren,
aber das nichste Mal nicht mehr zum daryace gehen und laute Musik héren diirften.

Wir lachten danach im Auto dariiber, aber wir wussten, dass es auch sehr
schlimm hitte werden kénnen, wenn sie uns alle kontrolliert hitten, oder wenn
auch nur eine Frau dabei gewesen wire, oder wenn sie das Auto durchsucht hitten
und den Rest des Alkohols gefunden hitten, und wenn wir uns das Lachen nicht
hitten verkneifen konnen und gelacht hitten und wenn und wenn und wenn. Wenn
auch nur eines dieser Wenns der Fall gewesen wire, wiren 40 bis 80 Peitschenhiebe
die geringste Strafe gewesen. Ich wusste, dass uns auch passieren konnte, was
beispielsweise Majid passiert war.

Ungefihr zwei Jahre vor diesem Abend erfuhr ich, dass Majid, ein Freund von
mir, von der Polizei erwischt wurde, als er Alkohol getrunken hatte und auch Alko-
hol dabeihatte. Er wurde ausgepeitscht. Zwei Tage nach dem Auspeitschen waren
ein Freund von mir und ich bei ihm, um zu sehen, wie es ihm ging. Er litt unter star-
ken Schmerzen, aber sah gliicklich aus. In seiner lustigen Art und Weise sagte er la-
chend: »Das war schrecklich, aber letztendlich wird es sich lohnen.« Er musste jedes
Mal »autsch« sagen, wenn er laut lachte. Er erzihlte uns, dass er alles dokumentiert
hatte und endlich nach GrofRbritannien gehen kénnte. »Mit so einer barbarischen
Erfahrung, die ich gemacht habe, werden sie meinen Asylantrag ohne Wenn und
Aber akzeptieren.« Er bat uns sogar, ein paar andere Fotos aus anderen Winkeln zu
machen. Es sah schrecklich und schmerzhaft aus, aber das war mit seinen Worten
»sein Ticket nach Grof3britannienx.

Etwa sechs Monate nach unserem Treffen war er in GrofRbritannien und bewarb
sich dort um Asyl. Seinen Asylantrag wurde angenommen, jedoch nicht ohne Wenn
und Aber, wie er dachte, aber seine sichtbaren und traveled wounds® scheinen seinen
Fall im Vergleich zu anderen Fillen einfacher gemacht zu haben.

Die obengenannten Beispiele der alltiglichen Illegalisierung des Lebens junger
Menschen im Iran und die immer weiter schrumpfenden legalen Riume verweisen
auf die Prekaritit, dem das Leben der Iraner:innen ausgesetzt ist. Im nichsten Teil
wird der Begriff »Prekaritit« und seine Beziehung zu Begriffen wie »Vulnerabilitit«
in der wissenschaftlichen Literatur betrachtet.

Prekaritat, Precariousness und Vulnerabilitat

»Prekaritit« wurde in den letzten Jahren sowohl im akademischen Kontext als auch
in der aktivistischen Szene und in sozialen Bewegungen breit verwendet, um die

33 Dewachi, »When Wounds Travel«.

P ), 08:11:32.

187


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Lebensumstinde besser zu verstehen, in denen Menschen in stindiger Instabilitit,
Unsicherheitund auch Vulnerabilititleben. »Prekaritit« beschreibt und konzeptua-
lisiert in diesem Sinne die »unpredictable cultural and economic terrain and condi-
tions of life«<** und wird als Begriff verwendet, um zu verstehen, »how insecurity in
the material condition leads to pathological symptoms that haunt multiple aspects
of contemporary life«®.

Urspriinglich wurde der Begriff »Prekaritit« (in Form von »Precarité«) in Frank-
reich, Italien und Spanien als eine unberechenbare und irregulire Arbeitssituation
benutzt. Diese Bedeutung und Verwendung fithrte dann dazu, dass er von den Ar-
beiterbewegungen der 1970er-Jahre itbernommen wurde, um die gegenwirtige Ar-
beitssituation zu zeigen und Solidaritit einzufordern.* Der Begriff wurde dann in
einem historischen Kontext als eine der Eigenschaften des postfordistischen Kapi-
talismus verwendet.*’

Obwohl »Prekaritit« als Begriff sehr oft mithilfe anderer Begriffe wie »Vul-
nerabilitit« und »Instabilitit«<*® definiert wird, lisst sich eine klare Differenzierung
des Begriffs von den anderen genannten zu erkennen. Wihrend »Vulnerabilitit«,
»Instabilitit« und »Unsicherheit« meistens auf den Zustand selbst (der Zustand der
Instabilitit und Unsicherheit) verweisen, bezieht sich der Begriff »Prekaritit« nicht
nur auf den Zustand, sondern auch auf den Umgang des Subjekts mit dem Zu-
stand oder sogar in manchen theoretischen Artikulationen auf respond des Subjekts
hinsichtlich des Zustands.

Die (Teil-)Fokussierung des Begriffs »Prekaritit« auf den Umgang und die Reak-
tion des Subjekts erdfinet die Moglichkeit, die Bewegungen und auch die Agencys,
die Menschen in solchen Umstinden entwickeln, auf den Begriff zu bringen und zu
theoretisieren. Louise Waite driickt die Unterscheidung des Begriffs »Prekaritit«
von Begriffen wie »Vulnerabilitit« wie folgt aus:

»Referring to life worlds characterised by uncertainty and insecurity, the term
precarity is double-edged as it implies both a condition and a possible rallying
point for resistance. [...] The meaning of precarity is further differentiated and
contested, most particularly as it is conceived as both a condition and a possible
point of mobilisation among those experiencing precarity.<**

34  Kasmir, »Precarity«, 1.

35 Khosravi, Precarious Lives, 5.

36  Vgl. Parla, Precarious Hope, 28.

37 Vgl. Kasmir, »Precarity«; Khosravi, Precarious Lives; Parla, Precarious Hope; Waite, »A Place and
Space for a Critical Geography of Precarity?«.

38  Vulnerabilitit und Instabilitit beziehen sich jedoch nicht auf die Unvorhersehbarkeit des Le-
bens, was auch einer der Unterschiede zwischen den Begriffen ist.

39  Waite, »A Place and Space for a Critical Geography of Precarity?«, 412—13.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

Auflerdem zeigt der Begriff »Prekaritit« ein besonderes politisches Potenzial, dasin

aktivistischen und gewerkschaftlichen Szenen zu einer Vereinigung unterschiedli-

cher Arbeiter:innengruppen in der heutigen neoliberalen Welt fithren kann. Anders

gesagt: Die heutige Arbeiter:innenklasse mag uneinheitlich sein, aber die Prekaritit

ist eine gemeinsame Lebenserfahrung, die auch innerhalb der Bewegungen verei-

nen kann.*°

Im Allgemein wird der Begriff »Prekaritit« im akademischen Kontext in zwei-

erlei Hinsicht verwendet:

Prekaritit wird als eine neue Lebenssituation in der Geschichte der Kapitalis-
mus betrachtet, die sich in einem historischen und globalen Kontext mit Neo-

t.% So wurde der Begriff vor allem benutzt, um

liberalismus in Verbindung setz
die Prekarisierung des jeweiligen Lebens und auch die Umwandlung der Klas-
senverhaltnisse zu theoretisieren.** Diese Studien fokussieren normalerweise
auf die Prekaritit im Arbeitsmarkt.

In einer anderen Verwendung des Begriffs wird Prekaritit nicht mehr nur als ei-
ne besondere Eigenschaft auf dem Arbeitsmarkt betrachtet. Vielmehr geht der
Begriff iiber den Arbeitsmarkt hinaus und beschreibt ein wichtiges Merkmal
des Lebens in der Gesellschaft im Allgemeinen. Auf dieser Ebene wird Prekari-
tit nicht als eine Lebensform betrachtet, sondern es wird behauptet, dass »one
form of insecurity leads to another form, engendering multiple precarities that
undermine and desecuritize one’s life condition«*. Die Forschungen beziiglich
Prekaritit in der Sozial- und Kulturanthropologie werden meistens — aber nicht
immer - in diese Kategorie eingeordnet. In diesem Sinne spricht die Anthro-
pologin Anne Allison** von social precarity als »a condition of being and feeling in-
secure in life that extends to one’s (dis)connectedness from a sense of social com-
munity«*. Sie definiert »social precarity« als Unsicherheit, nicht nur im Sinne
der materiellen Aspekte des Lebens, sondern auch im Sinne der existenziellen
und sozialen.*

Ein anderer Begriff, der normalerweise mit Prekaritit auftritt, ist precariousness, der

dhnlich klingt, aber eine andere Bedeutung hat. Precariousness verweist normaler-

40
41

42
43
44
45
46

Vgl. ebd., 413.

Vgl. Bourdieu, Acts of Resistance; Neilson und Rossiter, »From Precarity to Precariousness and
Back Again«; Tsianos und Papadopoulos, »Precarity: A Savage Journey to the Heart of Embod-
ied Capitalism«.

Vgl. Kasmir, »Precarity«.

Khosravi, Precarious Lives, 5.

Vgl. Allison, »Ordinary Refugees«; Allison, Precarious Japan.

Allison, »Ordinary Refugees«, 348—49.

Vgl. ebd., 349.

P ), 08:11:32.

189


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

weise auf die ontologische Prekaritit des menschlichen Lebens an sich.*’ Der Begriff
bezieht sich auf den existenziellen Zustand des Lebens;*® um eine Art Prekaritit, die
alle Menschen erleben; auf die »the precariousness [and the defenselessness] of life
itself«, die universal sein kann*. Prekaritit ist jedoch die »differential distribution
of precariousness by such factors as class, citizenship, and race«*°.

Diese Unterscheidung und Abgrenzung zwischen »Prekaritit« und Precarious-
ness ist darum wichtig, weil es die Precariousness von bestimmten Gruppen von Men-
schen unter dem Begriff »Prekaritit« sichtbar macht und es von einer existenziellen
und ontologischen Situation unterscheidet. Jeder Mensch kann im Leben existenzi-
elle Vulnerabilitit erleben, die Verteilung dieser Precariousness ist jedoch nicht gleich.

In diesem Sinne argumentiert Ayse Parla®, dass die Versuche zur Universalisie-
rung der menschlichen Prekaritit (ndmlich Precariousness) unter dem Begriff »Preka-
ritit« oder die Gleichsetzung der Begriffe »Prekaritit« und »Precariousness« zu einer
Vermeidung fithren kann; nimlich der Vermeidung einer Anerkennung der unglei-
chen Verteilung der Precariousness.

In ihrer Arbeit iiber die Hoffnung und Prekaritit der bulgarischen (Bulgaristanl)
Migrant:innen in der Tiirkei unterscheidet Parla die Begriffe »Prekaritit« und »Vul-
nerabilitit« durch die Hinzuziehung des Begriffs »Privileg« oder das, was sie als »re-
latives Privileg«®* bezeichnet. Eine Person kann vulnerabel sein, aber nicht in einem
Zustand der Prekaritit leben.> Wie bereits erwihnt, wird Prekaritit mit Unvorher-

47  Tsing, The Mushroom at the End of the World — On the Possibility of Life in Capitalist Ruins.

48  Parla, Precarious Hope, 28.

49  Butler, Precarious Life, 134.

5o Allison, »Precarity: Commentary by Anne Allison«.

51 Vgl. Parla, Precarious Hope, 29.

52 Ebd.,107. Parlabeziehtsichin diesem Sinne auf etymologische Auseinandersetzung mitdem
Begriff »Prekaritit«. Sie argumentiert, dass sich Prekaritit in intersubjektiven Bereichen von
hierarchischen Verhiltnissen mit relativem Privileg abspielt.

53  Das bedeutet jedoch nicht, dass der gleichzeitige Zustand der Prekaritiat und Vulnerabili-
tat nicht moglich ist. Hier ist gemeint, dass die Begriffe und die darauf bezogenen Begrif-
fe verschieden, aber addierbar sind. Parla vergleicht in diesem Sinne das prekare Leben der
Bulgaristanli-Frauen in der Tirkei, die wegen ihres tiirkischen Hintergrunds ein ethnisches
Privileg haben, mit den totalen vulnerablen Leben der Frauen aus Russland und Afrika. Sie
betont die Unterschiede zwischen Prekaritat und Vulnerabilitit in Bezug auf sexuelle Belas-
tigungen, die diese Frauen im Umgang mit Polizist:innen erleben: »Against the backdrop of
[the] routinized and racialized sexual harassment, Bulgaristanli women can hold at bay the
pervasive perception of migrant women as sex workers and even hope for leverage in their
encounters with officials through their putative kinship. Bulgaristanli women are precarious:
they are dependent upon the whims or the goodwill of officials in their encounters with po-
lice surveillance. They are not, however, structurally vulnerable or exposed in the same way
as women from Africa and Russia, who are perceived and acted upon as literally being there
for the taking by foremen oracquaintances or the police. The analytical distinction | make be-
tween states’ precarity corresponds to the experiential difference between rink and danger,

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

sehbarkeit in Verbindung gebracht. In diesem Zustand gibt es normalerweise Hoff-
nung auf eine bessere Zeit und eine bessere Lebenssituation. Darauf muss man nur
warten und sehen, was passieren wird. Die Hoffnung hat hier ihre Wurzeln in die-
sem »relativen Privileg«.5*

Die Prekaritit des alltdglichen Lebens der Menschen stellt sich nicht nur in den
Lebenssituationen, sondern auch in den Narrativen und autobiografischen Erzih-
lungen, durch die die Menschen zum einen versuchen, ihren Erfahrungen in solchen
Situationen Sinn zu verleihen, und zum anderen den »neoliberalen Politiken der so-
zialen Verunsicherung auf der Ebene des Alltags zu widersprechen und zu widerste-
hen«*. Durch diese autobiografischen Narrative von Prekaritit werden im Kontext
der Flucht iranischer Gefliichteter die mitgeteilten Erinnerungsbriiche erzihlt und
immer wieder reformuliert, um eine neue Kontinuitit zu schaffen. Sie sind der Ver-
such, fragmentiertes Leben wieder zusammenzusetzen.

Das prekire Leben iranischer Gefliichteter ist eine Folge ihres aufenthalts-
rechtlichen Status, ihrer Lebenssituationen in Flichtlingsheimen, des Drucks
unterschiedlicher Diskurse wie Integration oder ihrer Grenzerfahrungen, aber
auch eine Folge ihrer prekiren Leben im Iran. Diese unterschiedlichen Formen
der Prekaritit produzieren die Korper der iranischen Gefliichteten als prekari-
sierte Korper, die sowohl von den internationalen als auch nationalen und lokalen
Diskursen der »Intelligibilitit«*® exkludiert wird.

Disposable Life

Die Covid-19-Pandemie zum Beispiel ist der Punkt, an dem die unterschiedlichen
Formen der Prekaritit von Iraner:innen zusammentreffen. Auf der einen Seite
verbot die iranische Regierung den Import von Impfstoffen aus den USA und
aus Grofdbritannien, nachdem Ayatollah Chamenei diese Impfstoffe fiir »nicht
vertrauenswiirdig« erklart hatte. Auf der anderen Seite leiden Iraner:innen seit
ungefihr vier Jahrzehnten unter immer schlimmer werdenden Sanktionen im
Namen des sogenannten »Kampfs gegen den Terrorismus und fiir die Ausbreitung
der Demokratie«. Diese Sanktionen haben nicht nur einen grofen Einfluss auf
das iranische Wirtschaftssystem, sie beeinflussen auch das Leben der Iraner:innen
stark. Sie beschrinken den Zugang der iranischen Gesellschaft zu den internatio-
nalen Infrastrukturen und tiben folglich einen enormen Druck auf das Leben der

between everyday insecurity and everyday trouble, and occasionally between life and death«
(ebd., 110).

54 Vgl ebd., 9off.

55  Sutter, Erzdhlte Prekaritdt, 17.

56  Butler, Bodies That Matter; Butler, Precarious Life.

P ), 08:11:32.

191


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Iraner:innen aus. In diesem Fall wird der Geldtransfer von und aus dem Iran fast
unmoglich, weshalb der Import der Impfstoffe nur unter schwierigen Bedingun-
gen und Verzdgerungen verliuft, obwohl die US-Regierung mehrmals erwihnt
hat, dass die Impfstoffe im Besonderen und die Medikamente im Allgemeinen von
den Sanktionen ausgeschlossen sind. Theoretisch sind die Medikamente von den
Sanktionen ausgeschlossen, praktisch sind sie jedoch Teil davon.

Nach Angaben der iranischen Regierung starben im August 2021 im Iran tig-
lich iiber 500 Menschen. Wihrend nur 3,3 Prozent der iranischen Bevolkerung in
der Zeit vollstindig geimpft waren, lag die Zahl der Geimpften in den USA und den
Lindern der EU bei iiber 50 Prozent.”’

Dieser Zustand, in dem Iraner:innen leben, kommt oft in den sprachlichen und
kognitiven Kontexten durch die Ausdriicke und Redewendungen zum Vorschein,
die offline und online verwendet werden. Das oben genannte Beispiel wird in der
Alltags- und Umgangssprache normalerweise als ein azinja runde, az unja munde-Zu-
stand bezeichnet. Das ist ein Zustand, in dem es fiir eine Person keine Hoffnung von
»hier« und »dort« gibt bzw. sie keinen Platz »hier« oder »dort« hat. Dieser Spruch,
der heutzutage immer wieder unter Iraner:innen verwendet wird, verweist auf die
Lage der Iraner:innen auflerhalb und abseits des staatlichen Diskurses im Iran auf
der einen, aufSerhalb und abseits der internationalen Diskurse auf der anderen Sei-
te. Das heifdt, dass das Leben der Iraner:innen sowohl »hier« als auch »dort« ver-
nachlissigt wird.

Diese Positionierung hat die iranische Bevolkerung einer enormen Prekaritit
ausgesetzt. Diese Prekaritit (wie auch andere Formen) bezieht sich in erster Linie
auf die Materialien des Lebens.*® Hier sind nicht die Materialien gemeint, die be-
reits angeboten oder vorhanden sind, sondern Ressourcen, die einer Gruppe der
Menschen fehlen. Diese mangelnden Ressourcen weiten sich auch auf nicht ma-
terielle Aspekte des Lebens aus (falls die materiellen und nicht materiellen Aspek-
te voneinander getrennt werden kénnen bzw. die Trennung angenommen werden
kann). Die fehlenden Materialien sind hier die Impfstoffe, die sowohl im Namen der
»nationalen Unabhingigkeit« als »nicht vertrauenswiirdig« bezeichnet als auch im
Namen der »Demokratie« und der »Menschenrechte« sanktioniert werden.®

Das mangelnde Objekt lasst sich durch ein desire darstellen und sich deswegen
ins Leben und in die Kdrper der Menschen (in Form von Krankheit, Ausgrenzung

57  Die oben genannte Zahl der Todesfille aufgrund einer Corona-Infektion sind die offiziellen
Zahlen. Expert:innen (selbst manche Expert:innen in der Regierung) halten die tatsachliche
Zahl fir viel hoher als in den offiziellen Nachrichten behauptet.

58  Der Begriff»Prekaritit« bezieht sich im Allgemeinen auf die Materialitit, die im Leben fehlt.

59  Derwichtige Punkt hier ist, dass der letzte Satz mit»sowohl ... als auch« gebildet wurde und
nicht mit »entweder ... oder«. Ich verwende die »akkumulative Prekaritdt«, um »sowohl ...
als auch« zu adressieren. Im nachsten Teil wird »akkumulative Prekaritat« ausfihrlich the-
matisiert.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

etc.) einschreiben. Dieses desire nach unterschiedlichen Materialien wird stindig
produziert. Die objects of desire® konnen jedoch sehr unterschiedlich sein; von Imp-
fung zu Aufenthaltstitel, von einer Arbeit zu einem besseren Leben. Diese produ-
zieren desires, die auf die fehlenden Objekte gerichtet sind, versprechen ein Leben
mit dem desired Objekt und verbreiten somit eine affektive Verbindung mit der Zu-
kunft, in der »alles besser wird« und »alles nur eine Frage der Zeit ist«: »Auf diese
Zukunft muss man nur warten.« Die so erzeugte gewiinschte Zukunft und die af-
fektive Bindung an sie erscheint in einer Art Optimismus, die Lauren Berlant als ei-
nes der wichtigsten Merkmale von Neoliberalismus betrachtet. Berlant nennt diese
Form von Optimismus cruel optimism und definiert diesen Begriff als eine »relation
[...][that] exists when something you desire is actually an obstacle to your flouris-
hing«*. Aber was wire denn, wenn einer bestimmten Gruppe von Menschen sogar
dieser Optimismus genommen wiirde? Was wire, wenn sie sich nicht einmal einen
cruel optimism leisten konnten?**

In dieser Situation wird das iranische Leben als eine Bedrohung der Freiheit ei-
nes anderen Lebens angenommen, das fiir die »Menschenrechte« sanktioniert oder
vom iranischen Staat als illegal bezeichnet werden kann. In beiden Fillen wird das
Leben der Iraner:innen mit dem Tod in Verbindung gebracht. Das heif3t, das Leben
wird ihnen vergeben, solange es einerseits nicht als Bedrohung fiir »Freiheit« und
»Demokratie« angenommen und anderseits vom Staat nicht mit irgendeiner »feh-
lenden Vertrauenswiirdigkeit« verbunden wird. Das Leben wird ihnen sonst wegge-
nommen. Ein Leben in diesem Zustand ist nicht das, was einem:r gehért, sondern
das, was einem:r ausgeliehen wurde und jederzeit wieder weggenommen werden
kann. Sima Shakhsari bezeichnet dieses Leben als loaned life (zendegi-ye nesiye):

»[L]oaned life [...] encapsulates the conditional life of the population that has the
potential to be democratized and contains the risk of terrorism. It is loaned, as it
is conditional and contingent on the form of life (make live only if life aligns with
the tenets of liberal democracy) and the temporality of rights (make live only as
long as gifted with rights).«®

Das Leben der Iraner:innen istin diesem Fall von unterschiedlichen Situationen und
Konditionen abhingig. Nessiyeh ist ein Adjektiv und bedeutet »ausgeliehen«. Die
Verwendung des Wortes nessiyeh bei den Teilnehmenden von Shakhsaris Untersu-
chung iiber die Zivilgesellschaft und die Politik des Lebens und des Todes in Weblo-
gistan, einer Blogging-Plattform, zeigt jedoch eine bestimmte Form der Politik des

60  Vgl. Berlant, Cruel Optimism.

61  Ebd., 1.

62 Vgl. Shakhsari, Politics of Rightful Killing, 204.
63 Ebd,23.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Lebens, der die Iraner:innen ausgesetzt sind. Die Teilnehmenden bezeichnen ihre
Leben als nessiyeh, als etwas, das ihnen nicht gehort, und das ihnen in jeder Sekunde
weggenommen werden kann.

Shakhsari ruft unterschiedlichen Narrative auf, um zu zeigen, dass das Leben
bestimmter Menschen im Namen der Rechte anderer Menschen disposable wird, so-
dass ihr Leben von ihnen genommen werden kann, obwohl sie bereits die Rechte
wie Citizenship besitzen.® Shakhsari beginnt mit einer Antwort des Senators John
McCain, der derzeitige US-Prisidentschaftskandidat, auf die Frage eines Reporters
der Associated Press zum um das Zehnfache erhéhten Export US-amerikanischer Zi-
garetten in den Iran trotz Sanktionen gegen den Iran wihrend der Prisidentschaft
von George W. Bush. Die Antwort von McCain war merkwiirdig: »Maybe that’s a way
of killing them.«** Shakhsari verbindet dieses Interview mit dem Leben einer irani-
schen Transfrau in der Tiirkei, die sich dagegen wehrte, in einer Situation zu sein,
in der ihr Leben, in ihren eigenen Worten, so wertlos wie eine Zigarette ist. Als eine
Transfrau und auch Asylsuchende sollte ihr Leben vor sogenannter »Homophobie
und Transphobie in den muslimischen Lindern« geschiitzt werden. Ihre Lebens-
geschichte war Gegenstand zahlreicher Artikel und Dokumentarfilme itber queere
Iraner:innen, die im Westen Asyl suchen. Sie konnte es letztendlich nach Kanada
schaffen, aber beging nicht allzu lang nach ihrer Ankunft Selbstmord, nachdem sie
vom Staat aufgefordert worden war, ihre (Sozial-)Wohnung zu verlassen.

Shakhsari stellt eine Verbindung zwischen den beiden Ereignissen her, das In-
terview auf der einen und das Leben der Transfrau auf der anderen Seite, um zu zei-
gen, wie diese Politik des Lebens das Leben einer bestimmten Gruppe als disposable
transformiert, genauso wie eine Zigarette, die eine disposable Ware ist.

»If Marlboro is >packed with freedoms, death may be the price to pay for the self-
responsible subject who desires to experience the sweet taste of the sMarlboro
Country,< knowing its risks. If queer life is imbued with freedom in the >Wests,
death is the price to pay for the desiring queer refugee whose rights are taken
away in the name of rights in the >free country«.«®

Zendegi-ye nesiye (loaned life) hat eine enge Beziehung zu den (Menschen-)Rechten
und besonders zum Recht auf Freiheit. Wihrend der Proteste und Demonstra-
tionen im Iran, genannt »grilne Bewegung«, nach den Prisidentschaftswahlen
im Jahr 2009 sprachen die europiischen und US-amerikanischen Regierungen
deutlich hiufiger itber das Recht der Iraner:innen auf Freiheit und Demokratie als

64  Hier unterscheidet sich Shakhsaris Arbeit von Begriffen wie »nacktes Leben« bei Agamben
und/oder »Nekropolitik« bei Mbembe.

65  Shakhsari, »Killing Me Softly with Your Rights«, 93.

66 Ebd., 94.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

in der Zeit davor, sodass die US-amerikanische Regierung beschloss, 120 Millionen
US-Dollar fiir die »anti-regime broadcasting in Iran« auszugeben.®” Ein grofier
Teil dieses Geldes war fiir den »freien« Zugang der Iraner:innen zum Internet, also
fiir Infrastruktur bestimmt. Damit wurde den Iraner:innen das Recht auf >freienc
Internetzugang anerkannt, wihrend ihr Recht auf das Leben, oder besser gesagt
auf den Besitz ihres Lebens, durch die Sanktionen aberkannt wurde.

»As a trope, the speople of Iran< constitute a population that is produced through
the discourse of rights and for which death through sanctions and/or bombs is
legitimized within the rhetoric of the >war on terror<.«*®

Diese Politik des Lebens und des Todes, die durch Rechte ausgeiibt wird, bezeichnet
Shakhsari als »politics of rightful killing«:

»| call the politics of death in relationship to an unstable life thatis at once imbued
with and stripped of liberal universal rights the politics of rightful killing. The pol-
itics of rightful killing explains the contemporary political situation in the swar on
terror< where those, such as the >people of Iran,< whose rights and protection are
presented as the raison d’étre of war, are sanctioned to death and therefore live
a pending death exactly because of, and in the name of, those rights. [...] It is
to address the technique of killing of different populations, different multitudes,
where the sovereign kills softly with selective sanctions (cigarettes are allowed;
medicine is not), or in the manner of shock and awe, all in the name of rights.<**

Die »politics of rightful killing« bringt dem Leben der Iraner:innen nicht nur den
Tod, sondern setzt ihr Leben auch permanent 6konomisch aufs Spiel. Dieses Risiko
von losing everything stammt von den 6konomischen Problemen und Schwierigkei-
ten, die durch diese Politik entstanden. Diese Schwierigkeiten produzieren instabile

67 In diesem Sinne spricht Shakhsari von »lranian people« und vom »iranian regime« als eine
Art von Fetisch, der von der US-Regierung produziert und benutzt wurde. Jahrelang basier-
te die US-Politik des Irans auf der Unterscheidung, die die US-Regierung zwischen »lranian
people« und »iranischem Regime« macht. Diese Unterscheidung »is crystallized in the U.S.
politicians<statements of support for the >lranian people<who are positioned against the Is-
lamic government. Regardless of the strategic deployment of this distinction—whether by
neoconservatives for whom the production and protection of theslranian people<as a popu-
lation in need of liberation is an excuse for military intervention, or by antiwar activists who
are hopeful that through this distinction they can prevent a military attack on Iran—the fact
remains that when the sovereign decides to kill, slowly with cigarettes or with sanctions, or
swiftly in a manner of shock and awe, this differentiation becomes meaningless« (Shakhsari,
Politics of Rightful Killing, 19f.).

68 Ebd,21.

69 Ebd., 21f.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Leben und stabilisieren dabei diese Situation im Verlauf der Zeit immer wieder. Die
Ironie einer »Stabilisierung der Instabilitit«, oder besser formuliert, einer »Stabili-
sierung der Prekarititc, ist das, was Iraner:innen erlebten und immer wieder erle-
ben.

Unnotig zu erwihnen ist, dass die Nutzung des Begriffs »das Leben der Ira-
ner:innen« in dieser Arbeit nicht zu der Interpretation Anlass geben soll, dass das
Leben der Iraner:innen als homogen und essenzialistisch angenommen wird. Ob-
wohl das Leben der Iraner:innen stark von der Nation beeinflusst und produziert
ist, ist es auch klassenbasiert. Da kommen nicht nur Nation und Klasse, sondern
auch Sexualitit, Religion, Citizenship, ethnischer Hintergrund, Machtverhiltnisse
etc. ins Spiel. In diesem Sinne ist das Leben von jemandem aus der Arbeiterklas-
sevon den »politics of rightful killing« offensichtlich nicht gleichermafen betroffen
wie jemand aus der oberen Mittelschicht, die zum Teil von den tédlichen Sanktionen
gegen iranische Menschen profitiert.”

Der Begrift »politics of rightful killing« ist fir diese Arbeit aus dem Grund wich-
tig, da er hilft, einen langen Prozess der Prekarisierung des menschlichen Lebens
nicht nur vor dessen historischem Hintergrund zu verstehen. Vielmehr erméglicht
er uns auch, eine mehrstufige Perspektive auf die Prekaritit und das prekarisier-
te Leben der iranischen Gefliichteten und Migrant:innen in Europa im Allgemeinen
und in Deutschland im Besonderen einzunehmen. Dieser Begriff zeigt, dass die Pre-
karitit der iranischen Geflichteten in Deutschland nicht erst in Europa begann.

In diesem Sinne ist es wichtig, von den »Regimen der Prekaritit und Prekari-
sierung« zu sprechen und die Perspektive der Korper und Erinnerung einzuneh-
men, da Prekaritit auf der Makro- und Mikroebene akkumulativ ist. Anders gesagt,
die globalen und lokalen Regime der Prekaritit produzieren einerseits ein prekires
Leben fiir eine bestimmte Gruppe, anderseits wird die prekire Situation durch die
Erfahrungen des menschlichen Korpers wahrgenommen und als Erinnerungen ins
Gedichtnis eingeprigt, die den Menschen anhaften und durch Flucht und Migrati-
on (raumliche Mobilitit) nicht verschwinden. Wenn Menschen reisen, dann haben
sie ihre Erinnerungen und prekiren Erfahrungen dabei. Ein Korper, der einer be-
stimmten Form von Politik wie »politics of rightful killing« ausgesetzt ist und durch
ein globales und lokales Regime von Prekarisierung prekarisiert wird, wird diese Er-
fahrungen und Erinnerungen auch nach der Grenzerfahrung (Noghte) dabeihaben.

70 Wegen der Sanktionen gegen den Iran wurde der Geldtransfer von und in den Iran fast un-
moglich. Deswegen suchte die iranische Regierung nach anderen Wegen, die nicht legal sind
und viele andere NutznieRer:innen nach sich ziehen. Von dieser Situation profitieren auch
manche Iraner:innen, meist aus der Oberschicht.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

Akkumulative Prekaritat

Ich hatte Albtraume, in denenich in der
Hand des Etelaate Iran [lranischer
Geheimdienst] war, dann war ich plétzlich
wach und sah, dass ich in einem anderen
Albtraum, namlich im Heim in
Deutschland, bin. Diese Albtraume sehe
ich immer noch.

Das erzihlte mir Amin auf die Frage, was sein Leben im Iran und in Deutschland
verbindet. In seinem Leben haben sich viele Sachen geindert, aber die Albtriume
sind geblieben. Sein prekires Leben im Iran, das nicht nur von der dortigen 6kono-
mischen Lage, sondern auch von der stindigen Angst vor dem iranischen Geheim-
dienst und der Polizei beeinflusst war, hat sich zu einem prekiren Leben mit stin-
digem belataklifi gedndert. Belataklifi ist ein Zustand, in dem man nicht genau weif3,
was passieren wird. Es ist ein Zustand der Ungewissheit und des stindigen War-
tens.

Wenn Prekaritit, wie Anna Tsing es formuliert, wie »life without the promise
of stability«” ist, dann ist sie mit dem Zustand belataklifi und ebenfalls mit Zeit und
Temporalitit verbunden. Stabilitit ist eine Frage der Zeit — das setzt den Begriff Pre-
karitit mit Zeit und Erinnerung in Verbindung. Ein stabiles Leben verindert sich
normalerweise in der Zeit nicht drastisch.”” Was im oben genannten Zitat von Anna
Tsing wichtig scheint, ist die »promise of stability«. Ein stabiles Leben basiert auf
diesem Versprechen und nicht auf der Stabilitit selbst. Einem prekiren Leben auf
der anderen Seite fehlt es an Vorhersehbarkeit. Die Zukunft ist in diesem Zustand
sounklar und opak, dass alles moglich ist; und eben auch nichts. Die Gegenwart war
auch einmal die unklare Zukunft der Vergangenheit, die sich in eine (andere) Form
der Prekaritit in der Gegenwart verwandelt hat. Prekaritit als Begriff ist in diesem
Sinne ein Versuch, die Temporalitit des Lebens zu verstehen. Es ist ein Weg, die auf
Unklarheit basierenden Verhiltnisse der Zeitpunkte erkliren zu kénnen. Diese Zeit-
punkte sind jedoch nicht unabhingig voneinander, sondern bilden Bedeutungen im
Zusammenhang miteinander, die sich zu den Ereignissen fiigen und als Erinnerung
im Gedichtnis akkumuliert werden.

Die Verwendung des Begriffs »Prekaritit« in akademischen Kontexten und be-
sonders in den Migrationsstudien ist mit einer sehr einseitigen Gewichtung auf die
Agency der Subjekte verbunden, sodass die temporalen Aspekte des Begriffs undis-
kutiert oder nicht ausreichend diskutiert bleiben. Meistens fokussieren die Studien

71 Tsing, The Mushroom at the End of the World — On the Possibility of Life in Capitalist Ruins, 2.
72 Das heifdtjedoch nicht, dass es immer so bleibt, wie es ist. Das bedeutet auch nicht, dass es
still ist.

P ), 08:11:32.

197


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

indiese Richtung auf die aktuellen Lebenssituationen der Menschen (meistens nach
der Ankunft, insbesondere in Europa) und verzichten auf die Betrachtung der Le-
benssituationen, aus denen die Menschen gekommen sind. Diese Reduzierung der
Prekaritit auf das Leben der Migrant:innen im »Zielland« (hier Europa) fithrt meis-
tens zu einer Form von Eurozentrismus, in dem das Leben des Subjekts in Europa
im Zentrum steht und Prekaritit nur als eine Eigenschaft dieses Lebens angenom-
men wird. Diese Perspektive auf Prekaritit ist somit unfihig, die subjektiven und
subjektbezogenen Elemente des prekiren Lebens zu greifen und zu theoretisieren.
Diese Reduzierung verhindert dariiber hinaus eine ausreichende Theoretisierung
der Agency des Subjekts, denn Agency, wie Sherry Ortner es formuliert, ist nicht
nur eine Problematik der Macht, sondern auch eine Problematik der Bedeutung:”

»In the context of questions of power, agency is that which is made or denied, ex-
panded or contracted, in the exercise of power. It is the (sense of) authority to act,
or of lack of authority and lack of empowerment. It is that dimension of power
that is located in the actor’s subjective sense of authorization, control, effective-
ness in the world. Within the framework of questions of meaning, on the other
hand, agency represents the pressures of desires and understandings and inten-
tions on cultural constructions.«’*

Diese Geertz'sche Aspekt des Begriffs »Agency« geht davon aus, dass Agency
ebenfalls in die »meaningful structures«’® der Kultur oder in das »imaginative
universe<’® der Menschen verwoben ist. Deswegen sollte Agency auch in einem
historischen, kulturellen, sozialen und biografischen Kontext verstanden, analy-
siert und auch theoretisiert werden. Das Gleiche gilt fiir Prekaritit. Wie vorher
erwihnt, ist eine der Stirken des Begriffes »Prekaritit« das Miteinbeziehen von
Agency. Das heif’t jedoch nicht, dass jede Form der Verwendung des Begriffs dieses
Miteinbeziehen unvermeidbar macht. Im Gegensatz dazu schligt diese Arbeit den
Begriff »Akkumulative Prekaritit« als die Prekaritit vor, die mit der Zeit im Kérper
und Gedichtnis akkumuliert wird und einen dynamischen Umgang mit den kom-
menden Lebenssituationen fir das Subjekt ermdglicht. »Akkumulative Prekaritit«
geht davon aus, dass die Lebenssituationen in ihrem geschichtlichen Kontext und
temporalen Zusammenhang studiert werden sollen.

»Akkumulative Prekaritit«ist ein Versuch, die Narrative vor dem Noghte mit den
Narrativen nach dem Noghte theoretisch zu verbinden, da diese Narrative ohnehin

73 Ortners Perspektive auf Agency ist zentral in ihrer Theorie der Praxis; vgl. Ortner, »Thick Re-
sistance«; Ortner, »Subjectivity and Cultural Critique«, 1. Mirz 2005.

74 Ortner, »Thick Resistance«, 146.

75  Geertz, The Interpretation of Cultures, 7.

76  Ebd., 13.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

miteinander verbunden sind. »Akkumulative Prekaritit« als Begriff sucht sich sol-
che Verbindungen und liegt in diesem Territorium. In Kapitel 4 wurde bereits er-
wahnt, dass die Narrative der Flucht und Migration nicht mit Noghte beginnen, son-
dern manchmal bereits mehrere Jahre vor der Reise und im Heimatland. Diese Nar-
rative (vor dem Noghte) verschwinden nicht, sondern reisen ebenfalls mit ihren Er-
zihler:innen. Sie sind schon in der Form der Erinnerung ins Gedichtnis eingeprigt.
Sie werden zu Briichen in der Erinnerung und verindern die Leben der Menschen,
die diese Briiche mit sich tragen, sie miteinander teilen, iiber diese Erinnerungsbrii-
che” Scherze machen und lachen; aus denen aber auch Narrative gebildet werden,
die erzihlt und wiedererzihlt, iiber die Zeugnisse abgelegt werden und durch die
manchmal auch Heilungsprozesse stattfinden konnen.

Es ist wichtig zu erwihnen, dass »Akkumulative Prekaritit« kein neuer Begriff,
sondern eine andere Perspektive auf den Begriff »Prekaritit« ist. Das heifit, er ist
keine besondere Form der Prekaritit, die von einer bestimmten Gruppe von Men-
schen erfahren wird. Er ist eine der Perspektiven des Begriffs »Prekaritit« und fo-
kussiert auf die Kontinuititen und Diskontinuititen der Lebenserfahrungen und
deren Einfliissen auf prekire Situationen. Dieser Begriff betrachtet prekires Leben
von einer Perspektive des Kérpers und der Erinnerung und sieht Prekaritit in Bezug
auf Migration nicht nur als eine Situation, der Menschen nach Flucht und Migration
begegnen, sondern auch als einen dauerhaften Prozess, der im Heimatland anfingt.
Das heift, dass Prekaritit akkumulativ ist und wie andere korperliche Wahrneh-
mungen im Kérper und auch als Erinnerung im Gedichtnis akkumuliert wird.

Bei der »Akkumulativen Prekaritit« geht es nicht nur um die Situation, sondern
auch um die Wahrnehmung des Korpers. Wie bereits erwihnt, ist Prekaritit einer-
seits eine Situation. In diesem Sinne sagt man beispielsweise: »Ich bin in einer pre-
kiren Situation.« Andererseits wird diese Situation von einem Korper als ein Gefiihl
(oder besser gesagt als Emotion) wahrgenommen; ein Gefiihl der Instabilitit oder
Unvorhersehbarkeit. In diesem Sinne sagt man beispielsweise: »Ich fithle mich in-
stabil«, oder: »Ich habe das Gefiihl, dass mein Leben instabil (oder prekir) ist.«

Die Formen, die diese Emotionen annehmen, wenn sie in den Bereich der
sprachlichen Reprisentation gelangen, sind aus dem Grund wichtig, dass sie uns
diese affektiven und emotionalen und auch kérperlichen Aspekte zeigen konnen.
In diesem Fall mochte ich auf den Spruch auf Farsi az inja runde, az unja munde zu-
riickkommen. Dieser Spruch wurde von einigen Teilnehmenden der Untersuchung
fir diese Arbeit mehrmals verwendet. In Farsi wird dieser Spruch in verschiedenen
Formen benutzt. Man kann es mit dem Verb (h)astan (sein) bilden (ich bin az inja
runde, az unja munde). Das bedeutet »Ich wurde verlassen« oder »Ich bin hoffnungs-
los« und bezieht sich einerseits auf eine Situation, in der man von allem und jedem
verlassen und im Stich gelassen wird. Andererseits bezieht es sich auf das Gefithl

77 Vgl Kapitel 5.

P ), 08:11:32.

199


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

der Hoffnungslosigkeit, das man in der oben genannten Situation empfindet.
Der Spruch zeigt beide Seiten des Begriffs »Prekaritit«, die die »Akkumulative
Prekaritit« gleichsam hervorheben witrde.

Wie in den letzten Abschnitten erwihnt wurde, bezieht sich Prekaritit vor allem
auf die materielle Entbehrung, die die anderen Aspekte des Lebens beeinflusst. Die
affektive und emotionale Darstellung der Prekaritit ist jedoch nicht auf die Gefiih-
le der Unsicherheit und Unvorhersehbarkeit begrenzt. Das Gefithl von abandonment
liegt im Bereich der Einsamkeit, die wie Angst die Korperoberfliche schrumpfen
lisst. Das, was Prekaritit verursacht, kann wiederum die (oder das Gefiihl der) Pre-
karitit verstirken. Diese sensorischen Aspekte und Merkmale der Prekaritit macht
sie akkumulativ.

Die Verhiltnisse zwischen Prekaritit im Leben, Affekte und Emotionen formu-
liert Anne Alison nach Judith Butler” wie folgt:

»It is the way that insecurity or precariousness registers on the senses in the first
place—as a sense of being out of place, out of sorts, disconnected [...] —that |
take to be the sign, and symptom, of a widespread precarity in twenty-first-cen-
tury Japan. What people then do with this—with both the sense of precarity they
are living themselves and how, or how not, they are able to sense and act upon the
precarity of others—[...]. The sense of an insecure life and the sense that it could,
and sometimes does, turn quickly to death. Precarity that registers deeply in the
social senses: of an affective turn to desociality that, for many, feels painfully bad.
A place (muen shakai, a relationless society) where it is difficult to survive and dif-
ficult to muster up the kind of civic responsibility to sense beyond one’s own pain
to that shared by others (whose deaths are grievable’), as advocated by Butler.

78  Vgl. Butler, Precarious Life.

79  Inihren Biichern Frames of War. When Is Life Grievable? und Precarious Life: The Power of Mourning
and Violence bezeichnet Judith Butler grievability als eine der Eigenschaften des Lebens. Das
heifdt, das Leben an sich ist grievable und muss grievable sein, damit es tberhaupt als Leben
gezahltwird (vgl. Butler, Precarious Life: The Power of Mourning and Violence, Frames of War: When
Is Life Grievable?): »Without grievability, there is no life, or, rather, there is something living
thatis other than life. Instead, sthere is a life that will never have been lived,<sustained by no
regard, no testimony, and ungrieved when lost« (Butler, Frames of War: When Is Life Grievable?,
15). Sie bezieht sich auf den Krieg im Irak und dessen Darstellung in den Medien, um auf
die Unterschiede des Lebens hinzuweisen. Sie argumentiert, dass das Leben einer Gruppe
gezahlt und reprisentiert und somit grievable wird, und im Gegenteil dazu wird das Leben
von anderen ungrievable. Sie definiertein Leben, das ungrievable ist, wie folgt: »An ungrievable
life is one that cannot be mourned because it has never lived, that is, it has never counted as
alife at all. We can see the division of the globe into grievable and ungrievable lives from the
perspective of those who wage war in order to defend the lives of certain communities, and
to defend them against the lives of others-even if it means taking those latter lives« (Butler,
Frames of War, 38). Sie argumentiert, dass die Erkennung der Precariousness der Menschen und

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

And this then is part of the pain of being precarious and part of the precariat: hav-
ing a life that no one grieves upon death and living a precariousness that no one
cares to share with you in the here and now.«&°

Wenn wir nach Allison und auch Butler annehmen, dass Prekaritit das Lebenin dem
Sinne ungrievable macht, dass sie sich auf die ungleiche Verteilung der Precariousness
bezieht, dann kénnen wir mit Ahmed sagen, dass Prekaritit die Korperoberfliche
und somit soziale Kontakte schrumpfen lassen kann.

Zeitweiligkeit und »akkumulative Prekaritat«

»Ein ganzes Jahr habe ich mein Leben so verbracht. [...] Ich erinnere mich, dass
ich ein depressiver, unterdriickter Mensch in einem Gefangnis war. [...]Jede Nacht
hatte ich Albtraume. [...] Stell dir vor, ich kam aus einem anderen Land, hatte auf
dem Weg so viel erlebt, konnte kein Deutsch und war in einem Gefdngnis am Ende
der Welt. Ich war total isoliert und einsam und musste auch meine Duldung erst
mal alle zwei Wochen und dannjede Woche verlangern. Ich durfte nichts machen.
Ich durfte nicht studieren, nicht Deutsch in einem richtigen Kurs lernen, nicht an
einen Integrationskurs teilnehmen.«

Amins Worte tiber sein zeitweiliges Leben weist vor allem auf das Narrativ hin, in
dem er die Prekaritit und die Prekarisierung in Deutschland mit der Prekaritit,
die er im Iran und auch unterwegs erfahren hat, in Beziehung setzt. Kein Wunder,
dass jedes Narrativ der Prekaritit in Deutschland auch ein Narrativ von deren ver-
schiedenen Formen ist, die eine Person in ihrem Leben erfahren hat. Amins Wor-
te bringen verschiedene Aspekte der Prekaritit zum Ausdruck. Das zeigt sich am
deutlichsten in der zeitlichen (frither/jetzt, zeitweilige Duldung) und riumlichen
(Iran/Noghte/auf dem Weg/Deutschland) Perspektive von »Akkumulativer Prekari-
tat«.

»Akkumulative Prekaritit« weist auf die zeitweiligen Lebenssituationen der
Menschen mit Migrations- und Fluchterfahrung in der heutigen neoliberalen Welt
hin, in der nicht nur das Arbeitsleben, sondern auch der Alltag der Menschen durch
ein Regime der Prekaritit® prekarisiert wird. In dieser Situation werden sowohl
Arbeitsverhiltnisse als auch andere Merkmale des sozialen Lebens zeitweilig und
tempordr. Das zeigt sich stirker, wenn es zu einer Intersektion mit Migrations-

der Fokus auf das Teilen der menschlichen Precariousness zur Anerkennung aller Leben als
grievable fihren kann.

80 Allison, Precarious Japan, 14f.

81  Vgl. Pieper, Panagiotidis, und Tsianos, »Regime der Prekaritat und verkorperte Subjektivie-
rung.

P ), 08:11:32.

201


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

und Fluchterfahrung kommt.®* Eine Duldung oder ein kurzzeitig befristeter Auf-
enthaltstitel bringt eine Zeitweiligkeit und somit eine Prekaritit, die sich in allen
Aspekten des Lebens verbreitet.

In diesem Kontext argumentieren Tsianos und Papadopoulos®, dass »Arbeit«
(labour) im postfordistischen Kapitalismus als »Nicht-Arbeit« (non-labour) verkor-
pert wird und somit die Prekaritit und die Ausbeutung sich jenseits der Arbeit und
der Arbeitszeiten ausbreiten.® In ihrer Arbeit iiber Regime der Prekaritit zeigen
sie, dass der Begriff »Prekaritit« nicht nur die Ausbeutung in den Arbeitsverhilt-
nissen analysieren, sondern diese Ausbeutung auch im Alltag theoretisieren kann.
Sie argumentieren, dass die Ausbeutung des Alltags eine Frage der Zeit ist:

»Precarity means exploiting the continuum of everyday life, not simply the work-
force. In this sense, precarity is a form of exploitation which operates primarily
on the level of time. This because it changes the meaning of what non-productiv-
ity is. The regulation of labour in Fordism was secured in an anticipative way in-
dependently of its immediate productivity. The protectionist function of the wel-
fare system is a time management: it works by anticipating and securing the pe-
riods when someone becomes non-productive (accident and illness, unemploy-
ment, age). In post-Fordism this form of time management disappears. Not so
only because future is not guaranteed, but also because the future is already ap-
propriated in the present. From the standpoint of the labourer, work takes place
in the present, which is, though, incorporated into his or her whole lifespan as a
worker. And precisely this lifelong scope is destroyed in precarity: from the stand-
point of capital the whole lifespan continuum of a precarious labourer is dissected
into successive exploitable units of the present. Precarity is this form of exploita-
tion which, by operating only on the present, exploits simultaneously also the fu-
ture.«&

Diese Form der Aneignung der Zukunft in der Gegenwart ist, so Tsianos und
Papadopoulos, nicht auf die Arbeitszeit begrenzt und verbreitet sich in allen
Lebenszeiten und Lebensrdumen der Menschen. Ebenso wird diese Form von An-
eignung und darauffolgender Ausbeutung im Kontext von Flucht und Migration
nicht nur auf die Lebenszeiten und -riume der Menschen nach der Fluchterfahrung
(hier nach Europa) begrenzt, sondern schlief3t auch ihre Vergangenheit, Zukunft
und ihre Leben in anderen Riumen ein. Die internationalen und transnationalen

82 Die Intersektionen mit Gender, Sexualitit, Klasse und Ethnizitat sind hier ebenfalls bedeut-
sam.

83  Vgl. Tsianos und Papadopoulos, »Precarity: A Savage Journey to the Heart of Embodied Cap-
italism«.

84  Vgl. Neilson und Rossiter, »From Precarity to Precariousness and Back Again«.

85  Tsianos und Papadopoulos, »Precarity: A Savage Journey to the Heart of Embodied Capital-
Ismg, 2.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

Prozesse, die diese Aneignung im globalen Kontext etablieren, setzen die Leben
der Menschen ebenfalls einer enormen Prekaritit aus, die in diesem Kapitel unter
disposable life und mithilfe des Begriffs »politics of rightful killing« diskutiert wurde.

Diese Ausbeutung des Alltags und der Zeit im Kontext von Flucht und Migrati-
on analysiert Shahram Khosravi® als »stolen time«. Er fragt nach der Zeit der Mi-
grant:innen und Gefliichteten, die nach langer (oder kurzer) Zeit in Europa in die
Linder abgeschoben werden, in denen sie nicht mehr die vorherigen sozialen Kon-
takte und Unterstiitzung haben. In zahlreichen Fillen sind ihre Kinder in Europa
geboren und aufgewachsen. In diesem Kontext fragt Khosravi nach der Zeit, in der
Menschen in Europa arbeiteten, in den Schlangen in Camps oder Auslinderbehér-
den warteten, eine neue Sprache lernten, soziale Kontakte aufbauten und nach der
Zeit, die sie in ein neues Land investierten, um dort ein neues Leben aufzubauen. In
gleicher Weise wie Tsianos und Papadopoulos argumentiert er, dass Regime der Ab-
schiebbarkeit (deportability) und Prekaritit durch gestohlene (und unbezahlte) Zeit
von Geflichteten und Migrant:innen funktioniert. Diese Regime halten die Men-
schen stindig in Zirkulation (immer unterwegs, ohne anzukommen), um aus der
gestohlenen Zeit Mehrwert zu generieren.®’”

Amin hat noch keine stabilen Aufenthaltstitel bekommen, und zu der Zeit, in
derich diese Zeilen schreibe, lebt er noch ein zeitweiliges Leben. Ein Leben, dasjede
Sekunde umgedreht werden kann. Jedoch mit dem grofien Unterschied, dass man
ihm nicht so viel Hoffnung gemacht hat, dass sein Leben zum Guten gedreht wird.
In dieser Situation bleibt keine Hoffnung, auch kein cruel optimism und niemand ist
verantwortlich fiir seine gestohlene Zeit, die er in Deutschland investiert hat.

Hoffnung, Warten und »Akkumulative Prekaritat«

Einmal, als wir bei Siamak waren und nachdem wir das leckere qormesabzi geges-
sen hatten, das er uns gekocht hatte, erzahlte er uns, dass er jeden Morgen seinen
Mittelfinger zeigen muss, wenn er aufwacht.

»Was?! Warum?!«, fragte ich, als ich wie die anderen laut lachte.

»Weil ich jeden Morgen in Deutschland und entfernt von der iranischen Polizei
aufwache. Das passiert mir viel, dass ich von der iranischen Polizei triume. In die-
sen (Alb-)Triumen suchen sie mich. Sie verfolgen mich und manchmal erschiefRen
sie mich sogar. Aber was bekommen sie eigentlich? Ja, richtig, meinen Mittelfinger.
Ich bin nicht mehr dort«, sagte er lachend.

Im Iran hatte Siamak ein juristisches Problem, weswegen er von der Polizei ver-
folgt wurde. Irgendwann konnte er dieses Leben unter Angst und Prekaritit nicht

86  Vgl. Khosravi, »Stolen Time«.
87 Vgl.ebd, 41.

P ), 08:11:32.

203


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

mehr aushalten und »floh«, so seine Formulierung, nach Deutschland. Ausschlag-
gebend fiir ihn war auch, dass zu dieser Zeit (Sommer 2015) die Grenzen offen wa-
ren.

Dies und Amins Beispiel im letzten Teil zeigen, sind Albtriume auch eine
Form der Prekaritit, die aus der Vergangenheit in die Gegenwart mitkommen.
Interessanterweise kamen diese Gespriche iiber die (drastischen und prekiren)
Erfahrungen im Heimatland oft zu Erzdhlungen von den prekiren Lebenssituatio-
nen in Deutschland. Genauso sind Siamaks Erzihlungen von seinen Albtriumen in
den Erzihlungen von seiner derzeitigen Arbeitssituation in Deutschland gelandet.
Zu dieser Zeit arbeitete er bei einer Firma. Er wollte die Arbeit kiindigen, weil
er sie zu schwer und belastend fand. Er meinte, dass er bereits im ersten Monat
ernsthafte Riickenprobleme bekam. Mit der Bezahlung (Mindestlohn) und den
gesundheitlichen Schwierigkeiten fand er die Arbeit sehr unfair und wollte sie
wechseln.

»Auch, falls du es schaffst, die Arbeit zu wechseln, wird sich nichts indern. Die
nichste wird genauso schlimm sein wie deine jetzige Arbeit, wenn sie nicht schlim-
mer sein wird. Sei einfach zufrieden und dankbar, dass du eine Arbeit hast, sagte
Ahmad mit einem ernsten Gesichtsausdruck.

»Aber wenn ich hier weiterarbeite, muss ich wahrscheinlich ab nichsten Monat
mit dem Rettungswagen zur Arbeit fahren. Dann habe ich wahrscheinlich keinen
Riicken mehrg, sagte Siamak sarkastisch.

Dieser Sarkasmus und das darauffolgende Lachen hiefien jedoch nicht, dass
Ahmad mit der nichsten Arbeit nicht recht hatte. Siamak musste wahrscheinlich
mit der (in seinen Worten) »schweren« und »physischen« Arbeit weitermachen.
Die Hoffnung auf einen besseren Job fithrten ihn jedoch zu dem Entschluss, seine
derzeitige Arbeit zu kiindigen. So gehen normalerweise Hoffnung und Prekaritit
mit Warten Hand in Hand. Hoffnung ist die Darstellung einer anderen Zukunft im
Prisens. Das heif’t, die Vorstellung einer »desired« Zukunft, in der man in einem
»besseren« Zustand ist. Daftir muss man aber warten. So wird die Handlung (War-
ten) durch die »desired« Zukunft oder durch die Hoffnung gerechtfertigt. So kann
man eine Verbindung zwischen Hoffnung und Prekaritit finden. Nauja Kleist®®
zeigt diese Verbindung wie folgt:

»For the articulation of any hopes for different futures to be possible, there must
be a degree of uncertainty, an awareness of it and a willingness to act in it. At the

88  Vgl. Kleist und Jansen, »Introduction: Hope over Time—=Crisis, Immobility and Future-Mak-
ing«; Kleist und Thorsen, Hope and Uncertainty in Contemporary African Migration.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

most basic level, then, hope as a phenomenon is characterized by simultaneous
potentiality (in its broadest sense) and uncertainty of the future.<®

Alle drei oben genannten Eigenschaften der Hoffnung (Ungewissheit, Bewusstsein
und Bereitschaft zu handeln) kann man ebenfalls unter dem Begriff »Prekaritit« zu-
sammenfassen. Fiir Siamak beispielsweise war die Hoffnung auf eine bessere Arbeit
eine Motivation, seine Arbeit zu kiindigen, obwohl er wusste, dass es wahrscheinlich
nicht funktionieren wiirde und obwohl Ahmad ihm das gesagt hatte. Einen Monat
spater kiindigte Siamak seine Arbeit und fand eine andere, die auf den ersten Blick
besser schien als die letzte, aber nach ein paar Monaten inderte sich die neue Ar-
beit zu einer anstrengenden, schweren und in seinen Worten »physischen« Arbeit.
Sechs Monate spiter sagte mir Siamak, dass er wieder seine Arbeit kiindigen wiir-
de, aber er das nicht machen konne. Er sagte, dass er heiraten will, weswegen er ei-
nen Job brauche, damit er seine Frau nach Deutschland bringen konne. Der Prozess
des Familiennachzugsvisums dauerte fiir ihn und seine Frau ungefihr zwei Jahre.
Er musste erst zwei Jahre warten, bis seine Frau es nach enormen Schwierigkeiten
zur deutschen Botschaft in Teheran und, in der Zeit der »Pandemie«, nach Deutsch-
land schaffte. Nachdem seine Frau in Deutschland ankam, musste er mit dem Job
weitermachen, weil er nun zwei Personen finanzieren musste. Er hat es bis zum
Augenblick des Schreibens dieser Zeilen noch nicht geschaftt, die Arbeit zu kiin-
digen und eine neue Arbeit zu finden. Er freut sich einerseits, dass seine Frau bei
ihm ist, andererseits fithlt er sich auch in seiner Arbeit (so seine Worte) gir karde und
weifd nicht, bis wann er warten muss. Eine wértliche Ubersetzung des Begriffs gir
kardan ist »festgesteckt sein«. Diesen Zustand nennt der australische Anthropologe
Ghassan Hage »the state of stuckness« und argumentiert, dass dieser Zustand eine
der Eigenschaften des heutigen Kapitalismus und auch dessen ist, was er als »shrin-
king societies« bezeichnet. Eine schrumpfende Gesellschaft, so Hage, ist dort, wo
sogar die Hoffnung ungleich verteilt wird und wo »the possibilities of a meaningful
life are shrinking«*°. Hage setzt »stuckness« mit »existential immobility« oder ei-
nem imaginiren Gefiihl, nirgendwo im Leben hinzugehen, in Verbindung.” Er ar-
gumentiert, dass fiir bestimmte Gruppen in einer schrumpfenden Gesellschaft das
Gefiihl der »existential mobility«, das er als »social hope« bezeichnet, fehlt. In die-
ser Situation leben die Menschen, ohne eine klare (und auch manchmal unklare)
Perspektive auf ihre Zukunft zu haben.

Hage spricht in diesem Zusammenhang von einer »unequal distribution of
hope« in der Gesellschaft und davon, wie der Staat unterschiedlichen Gruppen

89  Kleist und Jansen, »Introduction: Hope over Time—=Crisis, Immobility and Future-Making,
379.

90  Hage, Against Paranoid Nationalism, 142.

91 Vgl. Hage, »Waiting Out the Crisis: On Stuckedness and Governmentality«.

P ), 08:11:32.

205


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

eine unterschiedliche Zukunft verspricht. Wenn diese Ungleichheiten ein Extrem
erreichen, bleibt fiir manche Menschen keine soziale Hoffnung mehr. Im Falle von
Siamak und vielen anderen Gefliichteten in Deutschland ist die Hoffnung nicht
ganz verschwunden, sondern es bleibt noch etwas, worauf man warten kann. Wie
Pierre Bourdieu es ausdriickt: Man lisst die Menschen warten bzw. zdgert etwas
hinaus, ohne die Hoffnung komplett zu zerstoren. Das ist Teil der Dominanz und
Kontrolle:>*

»Waiting is one of the privileged ways of experiencing the effect of power, and
the link between time and power [...]. Waiting implies submission: the interested
aiming at something greatly desired durably—that is to say, for the whole dura-
tion of the expectancy— modifies the behaviour of the person who >hangs<[...].
It follows that the art of staking one’s timeg, [...] of making people wait, of delay-
ing without destroying hope, of adjourning without totally disappointing, which
would have the effect of killing the waiting itself, is an integral part of the exercise
of power [...].<%

Epilog

Nach dem Konzert kamen normalerweise die Zuschauer:innen zu uns und fingen
an, mit uns ttber iranische Musik und unsere Instrumente zu reden. Abgesehen von
den orientalistischen Kommentaren iiber die iranische Musik und der Exotisierung
der Musikinstrumente und wie viel diese Instrumente sie an die Basars und Gebirge
im alten »Persien« und Kamele im Nahen Osten zuriickgebracht haben, gab es aber
auch sehr interessante Gespriche iiber verschiedene Themen. Diese Themen zen-
tralisierten die Lebenserfahrung der Menschen, am meisten der Gefliichteten, in
Deutschland und wie sie ihre Erfahrung zum Ausdruck bringen und mit Problemen
und Schwierigkeiten umgehen. Zu unseren Zuschauern gehorten ebenfalls andere
Iraner:innen (mit oder ohne Fluchterfahrung). Sie waren meistens neu in Deutsch-
land und konnten kaum Deutsch. Sie warteten oft auf die Gelegenheit, in der Gruppe
Persisch zu sprechen.

Nach einem Konzert kam Nima auf uns zu und erzihlte von seiner Fluchterfah-
rung und wie diese sein Leben komplett verdndert hatte. Ein wichtiger Punkt war,
dass er sowohl im Iran als auch in Deutschland ein prekires Leben fithrte. Er war
Kiinstler und hatte sich im Iran in einer schwierigen finanziellen Lage befunden,
weil seine Kunst dort nicht akzeptiert wurde bzw., wie er es formulierte, weil seine

92  Fur weitere Beitrdge zu diesem Thema siehe Cenova, »Doin< hard time on planet earth«;
Hage, Waiting; Jacobsen und Karlsen, »Introduction«; Khosravi, Precarious Lives; Khosravi, »Af-
terword.

93  Bourdieu, Pascalian Meditations, 228.

P ), 08:11:32.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7 »Akkumulative Prekaritat«: Lokales und globales wegwerfbares Leben

Kunst nicht als Kunst wahrgenommen wurde. In Deutschland fithrte er auch, zu-
mindest in der Zeit der Feldforschung dieser Arbeit, ein prekires Leben. Er hatte
noch keinen sicheren Aufenthaltstitel und somit keine Arbeit und keine Wohnung
fiir sich. Bei der Erzahlung seiner Erfahrungen berichtete er interessanterweise von
seinen prekiren Erfahrungen in Deutschland und im Iran gleichzeitig, um zu zei-
gen, dass die Prekaritit ein groer Teil seines Lebens war, sowohl im Iran als auch
in Deutschland. Ein wichtiger Punkt seiner Erzihlung war die Rolle von Kunst in
seinem Leben und wie seine Kunst ihn sowohl im Iran als auch in Deutschland »ge-
rettet« und ihm in dieser Situation geholfen habe. Das Gesprach wurde linger und
langer, als wir auch iiber Musik und ihre Rolle in unseren Leben sprachen. Im Iran
verband uns Musik mit anderen und durch Musik konnten wir die Prekaritit, die wir
erlebten, aushalten bzw. mit ihr umgehen. In Deutschland fanden wir uns einander
ebenfalls durch Musik. Musik war und ist in diesem Sinne der rote Faden unseres
Lebens, der die auseinandergebrochenen Teile des Lebens wieder zusammennéht
und die Erinnerungsbriiche mit neuen Narrativen fillt, genau wie Nima, fur den
die Kunst der Klebstoff war, der alle Teile seines Lebens zusammenbhielt.

P ), 08:11:32.

207


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

