
7 »Akkumulative Prekarität«: 

Lokales und globales wegwerfbares Leben 

Wir wurden aus Deutschland vertrieben, 
weil wir Juden waren. Doch kaum 
nachdem wir die französische Grenze 
überschritten hatten, verwandelten wir 
uns in »boches.«1 

All consciousness [. . . ] is memory,- 
conservation and accumulation of the past 
in the present.2 

Prolog 

Im Herbst 2018 fing das Innenministerium an, Plakate über die sogenannte »frei
willige Rückkehr« (Abbildung 3) als »Werbung« in U-Bahn-Stationen und Bushalts
tellen des Landes aufzuhängen. Diese Plakate richteten sich nicht nur an Asylbe
werber:innen, deren Asylantrag abgelehnt wurde, sondern auch an diejenigen, de
ren Asylverfahren immer noch im Prozess waren, sowie an Geflüchtete, die bereits 
einen Aufenthaltstitel bekommen hatten. Dabei ging es um ein »Sonderangebot«, 
das sich Black-Friday-mäßig an Leben und Zukunft der Menschen richtete. Im Ange
bot heißt es: »DEIN LAND. DEINE ZUKUNFT. JETZT!«, neben einem Pfeil aus den 
Flaggen verschiedener (Herkunfts-)Länder, die im Angebot als »Zielländer« und »die 
Zukunft« bezeichnet werden. Damit wird behauptet, dass Deutschland den Men
schen aus den genannten Ländern die Möglichkeit (ein »Sonderangebot«) gibt, ih
re Zukunft in dem Land aufzubauen, in dem sie nicht mehr leben konnten, und, 
das sie bereits vor Jahren verlassen hatten. Der Satz »Jetzt bis zum 31.12.2018 bis zu 
zwölf Monate zusätzlich Kosten für die Wohnung im Herkunftsland sichern« stand 
dort auf Deutsch neben sechs weiteren Sprachen (Englisch, Farsi, Französisch, Ara
bisch, Russisch, Paschtu), an denen man erkennen konnte, welche Gruppen ange

1 Arendt, »Wir Flüchtlinge«, 39. 
2 Bergson, Mind-Energy, 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

sprochen waren. Das Sonderangebot setzt das »Herkunftsland« mit dem »Zielland«
gleich. Der Iran als das »Herkunftsland« eines iranischen Geflüchteten wird bei
spielsweise durch dieses Angebot zu dem potenziellen Zielland für iranische Ge
flüchtete gemacht. Die Gleichsetzung des sogenannten Ziel- und Herkunftslandes
in dieser Werbung macht ein »Zielherkunftsland« aus den Ländern im Angebot. Was
aber in diesem Sonderangebot unsichtbar wird, ist die »gestohlene Zeit«3, die Men
schen auf dem Weg nach und in Deutschland investiert haben.4

Abbildung 3: Freiwillige Rückkehr (Foto: Deutschlandfunk © 2018, Plakat: BMI © 20185)

Das Rückkehrprogramm versprach nicht nur Beratung und Reisekostenüber
nahme, sondern auch »Reintegration«, also eine sogenannte »Starthilfe« im »Ziel
herkunftsland«. Der Begriff »Starthilfe« unterliegt dabei gleich mehreren Annah
men, nämlich dass die Menschen (1) erst in ihrem »Herkunftsland« integriert sind
(Präintegration); (2) dass sie in ihrem »Herkunftsland« nicht mehr integriert sind,
wenn sie die Grenze nach Europa überschritten und Flucht und/oder Migration er
fahren haben (Desintegration); (3) dass sie nicht in Europa integriert sind und sich
dort erst integrieren müssen (Integration); (4) dass sie, nachdem sie überzeugt wer
den, »freiwillig« ins »Herkunftsland« zurückzukehren, sich wieder im »Herkunfts
land« integrieren müssen (Reintegration). In diesem Kontext war es für mich kein
Wunder, als ich von Amin hörte, dass »Integration« ihm keine Ruhe lässt.

3 Dieser Begriff wird in den nächsten Seiten ausführlicher diskutiert.
4 Vgl. Khosravi, »Stolen Time«.

5 https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innen

ministeriums-100.html

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/migrationsforscher-ueber-plakataktion-des-innenministeriums-100.html


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 175 

»He?!! Sie denken wirklich, dass wir für ein bisschen Geld wieder in den Iran zu
rückkehren?«, sagte Amin mit angewiderter Miene, als wir zum ersten Mal über die 
Plakate sprachen. »Das ist doch klar, dass sie uns nicht hier wollen und uns einfach 
rausschmeißen wollen«, meinte er weiter. 

Ungefähr zwei Jahre nach unserem Treffen ging ein Video von einer Fernsehmo
deratorin des iranischen Nationalfernsehens namens Zeinab Abutalebi in den per
sischen sozialen Medien viral, in dem sie von Zendegi-e-salahshuraneh sprach. Das 
Video war Teil einer längeren Fernsehsendung, die während der großen und vom 
Staat organisierten Beerdigung von Qasem Soleimani6 live vom iranischen Natio
nalfernsehen übertragen wurde. An der Beerdigung in Teheran, die anscheinend die 
größte nach der Khomeinis war, nahmen mehrere Millionen Menschen teil. 

Im Video zeigte die Moderatorin Zeinab Abutalebi ihre Begeisterung über das 
Teilnehmen so vieler Menschen an der Beerdigung mit ihrer Theorie der Zendegi-e- 
salahshuraneh7 wie folgt: 

»Ich muss betonen, dass wir keine Kriegstreiber sind. Aber der ›Diskurs‹8, an den 
wir glauben, hat [bestimmte] Bedürfnisse [und Grundsätze]. [. . . ] [Man muss] [. . . ] 
hamasi und jahadi9 leben. [. . . ] Vielleich muss ich das nicht vor der Kamera sagen, 
aber wer nicht [an so ein Lebensstil] glaubt, soll die Sachen packen und aus dem 
Iran verschwinden. [. . . ] Aber wenn wir glauben [und bleiben], müssen wir meiner 
Meinung nach ernsthaft [agieren]. Ich denke, dass wir – alle10 Iraner:innen – eine 
Art von Zendegi-e-salahshuraneh brauchen und sie gutheißen [. . . ].« 

Die Reaktionen und Kritik in den sozialen Medien waren so stark, dass die Modera
torin nach einem Tag ein neues Video veröffentlichte, in dem sie sich für die »Unru
he und Verletzungen« entschuldigte, die ihre Worte verursacht hatten. Ihre Worte 
waren in den sozialen Medien meist so interpretiert worden, dass man den Iran ver
lassen muss (oder hinausgeworfen werden muss), wenn man ihrer Meinung nicht 
entspricht oder nicht an das »glaubt«, was sie beschrieben hatte. 

6 Qasem Soleimani war von 1998 bis 2021 Kommandeur der Quds-Einheit in der iranischen Re
volutionsgarde (IRGC). Er wurde durch einen gezielten US-amerikanischen Drohnenangriff 
auf Befehl von US-Präsident Donald Trump in Bagdad getötet. 

7 Damit meinte sie vermutlich einen jihadi-Lebensstil. 
8 Sie hat in ihrem Interview das Wort »Gofteman« verwendet, das in der Philosophie und den 

Sozialwissenschaften als Übersetzung für »Diskurs« benutzt wird. Dabei meinte sie vermut

lich nicht die übliche akademische Verwendung von »Diskurs«. Vielmehr steht der Ausdruck 
als Synonym für einen »glaubwürdigen Lebensstil«. 

9 jihadi. 
10 Im iranischen Nationalfernsehen ist es sehr üblich, das mellat-e-Iran (das iranische Volk) als 

homogenes Volk zu bezeichnen, in dem »alle« an bestimmte Grundsätze und Prinzipien des 
Systems »glauben«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Das oben dargestellte Video und das »Sonderangebot« der deutschen Regierung
verweisen beide auf eine freiwillige Handlung, die mit Abschiebung und Verban
nung einhergeht. Das deutsche Programm spricht von der Freiwilligkeit der Ab
schiebung und das iranische Video von der Freiwilligkeit der Verbannung. Wenn
man das deutsche Plakat und das Video nebeneinander betrachtet, wird ein beson
derer Zustand klar, in dem iranische Geflüchtete als »ungewollte Körper« erschei
nen.

Der Widerspruch der »Freiwilligkeit« in der Abschiebung und Verbannung, der
hier zu bemerken ist, ist jedoch die Grundlage der Produktion des »ungewollten
Körpers«. Die Mehrheit der Iraner:innen fühlt sich ungewollt, da sie im Zustand
der az injā runde, az unjā munde stehen. Dieser persische Spruch bedeutet »von hier
vertrieben, von dort nicht hineingelassen« und beschreibt sehr treffend das Gefühl
eines ungewollten Körpers. Der ungewollte Körper wird von »hier« (in diesem Fall
der Iran) vertrieben und »dort« (in diesem Fall Deutschland) nicht hineingelassen.
Der Körper ist sowohl »hier« als auch »dort« ausgeschlossen; ein Körper, der in dem
Zustand der »Verworfenheit«11 eingesperrt ist.12 Obwohl er »hier« die Citizenship-
Rechte und »dort« ein Recht auf Asyl hat, wird er von »hier« und »dort« verbannt.13

az injā runde, az unjā munde ist ein Zustand, in dem der menschliche Körper enor
mer Prekarität ausgesetzt wird. Diese Prekarität ist jedoch nicht auf die prekäre
Arbeitslage oder auf die Lebensphasen der Menschen (nur) in Europa reduzierbar.
Prekarität ist in allen Lebensaspekten der Menschen verbreitet. Sie wird vom Kör
per wahrgenommen, und diese Wahrnehmung kann in Form verschiedener Affek
te, Emotionen und Gefühle dargestellt werden, die sich auf eine unstabile, unvor
hersehbare und unklare Situation beziehen. Nach der Flucht oder Migration ver
schwinden diese affektiven Wahrnehmungen jedoch nicht, sondern bleiben im Ge
dächtnis der Betroffenen. Sie beeinflussen die Art und Weise, wie die Menschen mit
ihrem Leben und (eventuellen) zukünftigen prekären Situationen umgehen. Jene

11 In ihrem Buch »Körper von Gewicht« beschäftigt sich Judith Butler mit der »Materialität der
Körper« und wie die Körper durch die produzierten Normen lebensfähig werden. Diese Nor
men qualifizieren die Körper »für ein Leben im Bereich kultureller Intelligibilität« (Butler,
Körper von Gewicht, 22). Dieser Prozess »verlangt somit gleichzeitig, einen Bereich verworfe
ner Wesen hervorzubringen, die noch nicht ›Subjekte‹ sind, sondern das konstitutive Außen
zum Bereich des Subjekts abgeben. Das Verworfene [the abject] bezeichnet hier genau jene
›nicht lebbaren‹ und ›unbewohnbaren‹ Zonen des sozialen Lebens, die dennoch dicht bevöl
kert sind von denjenigen, die nicht den Status des Subjekts genießen, deren Leben im Zei
chen des ›Nicht-Lebbaren‹ jedoch benötigt wird, um den Bereich des Subjekts einzugrenzen«
(ebd.). Die Körper in den »nicht lebbaren« Zonen, argumentiert Butler, sind nicht intelligibel
für das Leben. Sie haben nicht »in derselben Weise Gewicht« (ebd., 16) wie die Körper, die
intelligibel für das Leben sind.

12 Vgl. Butler, Körper von Gewicht.
13 Vgl. Arendt, »Wir Flüchtlinge«.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 177 

Geflüchteten und Migrant:innen, die beispielsweise jetzt in Deutschland sind und 
deren Lebenssituationen als prekär kategorisiert werden können, hatten und haben 
bereits ein (prekäres) Leben woanders, das ihre Wahrnehmung von ihrer jetzigen 
Prekarität und deren Umgang damit beeinflusst. Deswegen geht dieses Kapitel da
von aus, dass die Lebensereignisse in einem historischen Kontext und auch in ihrer 
(Dis-)Kontinuität gesehen werden müssen. Die Prekarität eines iranischen Flücht
lings in Deutschland ist untrennbar mit der Prekarität verbunden, die er:sie im Iran 
oder auf dem Weg vor oder nach dem Noghte erlebt hat. 

Im vorliegenden Kapitel geht es einerseits um die prekäre Situation, die irani
sche Geflüchtete in ihrem Leben erfahren. Anderseits geht es um den Begriff »Pre
karität« selbst, der seit einigen Jahren sowohl in akademischen als auch aktivisti
schen Kontexten häufig verwendet wird. Die Art und Weise der Verwendungen des 
Begriffs (besonders in Migrationsstudien) reduziert das prekäre Leben der Geflüch
teten oft auf ihr Leben in Europa. So wird ein großer Teil der Aspekte von Prekari
tät ausgeschlossen und es geht ein wichtiger Teil des Puzzles verloren. Es leuchtet 
ein, dass die Integration unterschiedlicher Aspekte der Prekarität in andere räum
liche und zeitliche Kontexte14 die Spezifität der Erfahrung hervorhebt. Ethnografie 
– nicht nur als methodologische Perspektive, sondern auch als analytisches Mittel 
kann dabei helfen, uns jenseits der Verallgemeinerung zu bewegen und die Spezifi
tät und gleichzeitig die Ähnlichkeiten der Erfahrung (in diesem Fall: Iraner:in und 
Geflüchtete:r in Deutschland sein) begrüßen zu können. 

In diesem Teil argumentiere ich, dass die Untersuchungen über die Prekarität, 
die Migrant:innen in ihrem alltäglichen Leben erfahren, die prekären Erfahrungen 
in einem breiteren Kontext, über längere Zeit und nicht nur bezogen auf Europa be
treffen sollten. Die Betonung der Prekarität der Geflüchteten (nur) in Europa stellt 
die globalen und auch lokalen Prozesse vor und während der Flucht in einen toten 
Winkel, die die prekären Leben in einem sozialen, kulturellen und historischen Kon
text erst produzieren. Ausgehend von der Perspektive des Körpers und der Erinne
rung schlägt dieses Kapitel den Begriff der »akkumulativen Prekarität« als eine Per
spektive auf Prekarität, die im Körper und Gedächtnis akkumuliert wird, vor, um 
nicht nur die biografischen und historischen Aspekte, sondern auch die genannten 
globalen und lokalen Prozesse miteinschließen zu können. 

»Akkumulative Prekarität« ist jedoch kein neuer Begriff, sondern eine andere 
Perspektive auf den Begriff »Prekarität« selbst. Er ist ein Versuch, die spezifische 
Prekarität, die eine bestimmte Gruppe von Menschen erfährt, ethnografisch näher 
zu beschreiben. »Akkumulative Prekarität« weist darauf hin, dass die Prekarität der 
iranischen Geflüchteten in Deutschland, die in den vorherigen Kapiteln diskutiert 
wurde, mit der Prekarität, die sie im Iran und auch auf dem Weg nach Deutschland 
erlebt haben, in Verbindung steht. Der Begriff verbindet die instabilen, temporären 

14 In diesem Fall im Iran und auf dem Weg nach Deutschland. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

und prekären Leben der iranischen Geflüchteten in Deutschland mit ihren Leben im
Iran.

Die Art und Weise, wie der Begriff »Prekarität« sich an den Wechsel von Raum
und Zeit anpassen kann, ist eine Problematik, mit der sich dieses Kapitel beschäf
tigt. In Kapitel 4 wurde Noghte als eine raumzeitliche Perspektive auf Grenze darge
stellt und es wurde dargelegt, dass die Grenzen eher als intensive Punkte wahrge
nommen werden als Linie. In Bezug auf Noghte kann man die oben erwähnte Frage
so formulieren: Was passiert, wenn man als Geflüchtete:r Noghte überschreitet? Än
dert sich das Leben der Geflüchteten von kompletter Stabilität zu kompletter Pre
karität? Was passiert mit der Prekarität, die die Menschen bereits erlebten, bevor
sie Noghte erfahren? Sind diejenigen, die vor Noghte in einer prekären Situation leb
ten, auf einmal nicht mehr prekär? Und umgekehrt: Werden diejenigen, die nicht so
prekär lebten, nach dem Noghte prekär?

Dieses Kapitel fängt mit den Fragen an, wie das Leben vor dem Noghte und da
nach nebeneinanderstehen und beschäftigt sich mit unterschiedlichen Narrativen
aus dem Iran und Deutschland, die Menschen in ihrem Alltag erleben und erzählen.
Wenn man aber diese Narrative nebeneinanderstellt und sie genauer analysiert, er
kennt man, wie ähnlich sie sind. Dieses Kapitel hat zum Ziel, die Ähnlichkeiten die
ser Narrative von Prekarität zu suchen und zu zeigen.

Die alltägliche Produktion vom illegalen und prekären Körper im Iran

Als ich im Juni 2018 während der Sief Summer School ständig Witze über die Illegali
tät im Iran gemacht habe, und wie sehr Illegalität mit dem Leben der Iraner:innen
verbunden ist, konnte (und vielleicht wollte) ich mir nicht vorstellen, jemals darüber
zu schreiben. Diese Witze dienten normalerweise dazu, zu zeigen, dass im Iran al
les, was man macht (oder alles, was man gerne macht), sogar essen und trinken in
manchen Kontexten, illegal ist und man ständig das Gesetz bricht. Den anderen,
die nicht im Iran geboren und/oder aufgewachsen waren, kamen diese Witze inter
essanterweise sehr lustig vor. Ihnen folgten meist Fragen wie »Ist das wirklich so?
Oder das ist nur ein Witz?« Meine Antwort auf diese Frage war, dass es wirklich so
sei, obwohl es auch ein Witz sei. Meine Antwort war inspiriert von einem Tweet,
den ich las, als ich noch im Iran war, und in dem das Leben der Iraner:innen als »ein
Witz« dargestellt ist.

Zwei Jahre später, als ich meinen Freund:innen aus der Summer School erzähl
te, dass ich nicht mehr vor meinem Schicksal davonlaufen konnte und endlich über
die Illegalität im Iran in meiner Dissertation schreiben muss, wiederholten wir die
Scherze und lachten erneut. Diese acts of remembering und acts of witnessing habe ich
nicht nur in der Summer School, sondern auch oft während der Feldforschung mit
den Bandmitgliedern und auch in anderen Freundeskreisen erlebt. Ich bin seit 2016

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 179 

in Deutschland und trotzdem bekomme ich täglich zahlreiche Nachrichten, Tweets, 
Instagram-Posts usw., die sich auf humorvolle Art und Weise nicht nur über die pre
kären und illegalen Situationen im Iran, sondern auch über die Katastrophen und 
politischen Themen lustig machen. Ein Freund von mir sagte immer: »Warte, bis die 
Witze darüber kommen«, nachdem etwas im Iran oder über den Iran in den Nach
richten war. In diesen Fällen hatte er normalerweise Recht und man musste nicht 
lange warten, bis man die Witze in den sozialen Medien lesen konnte. 

Die Lebenssituation im Iran im Allgemeinen und die Beschränkungen und Stra
fen im Besonderen werden oft in einer Form der Mischung aus Nostalgie und Hu
mor in den aktuellen Narrativen in den farsisprachigen sozialen Medien dargestellt. 
In diesen Narrativen werden meistens die Erlebnisse von Schmerz und Prekarität 
in humorvolle Narrative umgewandelt. So eine humorvolle Konstruktion der Erin
nerungsbrüche erlebten wir als Band oft auch während unserer Gespräche bei den 
Proben und Aufführungen (vgl. Kapitel 5). 

Die Erfahrung der Illegalität im Iran ist eine alltägliche Erfahrung. Die Illegali
sierung des alltäglichen Lebens geht ebenfalls mit der Prekarisierung des Lebens im 
Iran einher. Durch diese Illegalisierung und Prekarisierung schrumpft das »legale« 
soziale Leben so derartig, dass unterschiedlichen Gruppen in zahlreichen Situatio
nen außerhalb des alltäglichen legalen Kontextes stehen. In dieser Situation wird die 
Erfahrung, gegen das Gesetz zu verstoßen, eine alltägliche Praxis. Man kann diese 
Praxen einerseits unter dem Begriff »Politik« kategorisieren, die Jacques Rancière 
als Akte bezeichnet, die die bestehende Ordnung (die Aufteilung des Sinnlichen) stö
ren.15 Andererseits soll die Prekarität, in die die Illegalität das Leben der Menschen 
führt, nicht übersehen werden. 

Die Erfahrung der Illegalität ist nicht für alle Gruppen in der Gesellschaft gleich 
und hängt von Klasse, Gender, ethnischem Hintergrund, Sexualität usw. ab. Außer
dem werden die Körper in unterschiedlichen Kontexten verschieden als illegal pro
duziert. Bezüglich der illegalen Erfahrung finden diese unterschiedlichen illegalen 
Erfahrungen unterschiedlich ihren Weg ins Gedächtnis und schreiben sich dort und 
in den Körper ein. Wie bereits erwähnt, bleibt Prekarität (als Situation und auch als 
Erfahrung) wie eine Marke, eine Schrift auf dem Körper. Sie bricht die Kontinuität 
der Erfahrungen, die man sich als Lebensgeschichte zugeordnet hat. 

Die Prekarisierung des bestimmten Körpers, besonders der Körper der jungen 
Menschen im Iran, ist eine Folge ihrer Exklusion aus dem legalen Leben. Ihre Leben 
sind nicht illegal, weil sie einen illegalen Status haben, sondern weil die Bereiche 
und Domänen der Legalität immer kleiner werden. Die Produktion der Prekarität 
im Leben ist nicht etwas, mit dem junge Iraner:innen auf einmal und in einem be
stimmten Alter konfrontiert werden. Vielmehr ist es eine Lebensform, mit der man 

15 Vgl. Rancière, Dissensus; Rockhill und Rancière, The Politics of Aesthetics. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

von Kindheit an lebt. Man lernt von Anfang an, wie man mit dieser »Produktion der
Illegalität« umgehen kann.

In diesem Abschnitt versuche ich, basierend auf autoethnografischen Daten und
ebenfalls auf Geschichten, die im Feld erzählt und diskutiert wurden, einen Über
blick über die Prekarität zu geben, die junge Iraner:innen in ihrem alltäglichen Le
ben erfahren.16 Die Geschichten wurden so ausgewählt, dass die alltägliche Form
der Prekarität im Mittelpunkt steht, die mit den alltäglichen Erfahrungen der Ille
galität zusammenhängt. Außerdem wird versucht, den Umgang der Menschen mit
der prekären Situation und ebenfalls die Art und Weise, wie diese Erfahrungen ih
ren Weg in die Narrative und Gespräche finden, darzustellen, ohne sie auf einen
Opferstatus zu reduzieren. Selbstverständlich gibt es unterschiedliche Formen von
Prekarität, und die dargestellten Erfahrungen von Prekarität und Illegalität im Iran
stellen nicht alle dar.17

*********

Ich sah ein kleines Lastfahrzeug, als ich mit meiner Mutter einkaufen war. In der
Zeit war ich ungefähr fünf Jahre alt; es war 13 Jahre nach der Revolution und drei Jah
re nach dem Ende des Iran-Irak-Kriegs. Das Fahrzeug war bekannt als Wagen von
komite (Komitee der Islamischen Revolution). Auf der Ladefläche saßen fünf Män
ner. Die Köpfe der Männer waren mit Papiertaschen abgedeckt und ihre Hände wa
ren von hinten gefesselt. Ein komite-Mann stand auf der Ladefläche und beobachtete
sie, damit sie tun, was ihnen befohlen wurde. Man konnte eine sehr laute und un
klare Ansage vor dem Hintergrund von enqelābi (revolutionären) Liedern vom Laut
sprecher des Wagens hören. »Wer sind diese Männer? Warum haben sie ihre Köpfe
abgedeckt?«, fragte ich, während ich den Tschador meiner Mutter fester in der Hand
hielt. Sie wusste es nicht, aber man konnte die Normalität einer solchen Handlung
in der iranischen Gesellschaft wahrnehmen. Jede:r sah hin, aber niemand zeigte, so
meine Wahrnehmung als kleines Kind, ein Zeichen des Schocks oder der Verwun
derung.

Die Männer hatten wahrscheinlich kein schweres Verbrechen begangen. Sie hat
ten definitiv keinen Alkohol getrunken, sonst wären sie ausgepeitscht worden. Das,

16 Dieser Teil fokussiert auf das Leben der jungen Menschen im Iran, denn die Teilnehmenden

dieser Untersuchung sind ungefähr in der gleichen Altersgruppe wie ich und verbrachten alle
ihre Jugend im Iran.

17 Diese autoethnografischen Szenen sind ein kleiner Teil meines Lebens als eine Person, die
im Iran in einer Arbeiterfamilie mit sechs Geschwistern aufgewachsen ist und 30 Jahre dort
gelebt hat. Obwohl diese Geschichten nicht verallgemeinert werden können und von unter
schiedlichen Personen verschieden erlebt werden, können sie jedoch in einen historischen
und gesellschaftlichen Kontext eingebettet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 181 

was sie begangen hatten, musste »ungefährlicher« als Alkoholkonsum gewesen sein. 
Sie waren auch keine arāzel o obāš18, sonst wären die Gesichter nicht abgedeckt ge
wesen. Sie sprachen also entweder mit nāmahram19 oder wurden mit der Freundin 
erwischt. Es hätte auch sein können, dass sie T-Shirt oder Jeans20 getragen hatten. 
Eins war aber klar: Sie alle waren jung.21 Die jungen Menschen lebten ihre Leben 
trotz der Strafen und das konnte man von der Wiederholung dieser Art öffentlicher 
Strafen erkennen. Das bemerkte ich ebenfalls in der Familie, Verwandtschaft und 
Nachbarschaft: Junge Leute hörten nicht auf, ihr Leben zu leben, das zum großen 
Teil kriminalisiert wurde. 

In dieser Zeit wurden junge Menschen immer wieder als potenziell gefährlich 
eingestuft. Das konnte man in der Art und Weise der Strafen sehen. In diesen Stra
fen stand der menschliche Körper im Zentrum. 

Diese (bodily) production of illegality junger Menschen im Iran war in der Zeit nach 
der Revolution im Jahr 1979 und auch während und nach dem Iran-Irak-Krieg sehr 
verbreitet. Das Leben der jungen Iraner:innen unterlag enormen Einschränkungen 
und Kontrolle, die von der Regierung praktiziert wurde. In dieser Zeit wurden die 
meisten Elemente ihres Lebens kriminalisiert und als Verstoß gegen šari’at (eine 
persische Übersetzung der Sharia) im Islam interpretiert. Im Iran nach der Revo
lution wurde die Rechtsordnung mit der šari’at gleichgesetzt.22 

»After the Revolution the Iranian clerics embarked on a comprehensive project 
to desecularize the judicial system, which had been affected by seven decades 
of Western-inspired modernization. They also had to mold it to fit a centralized 
theocracy, which implied fundamentally transforming the principles of Shiite law. 
[. . . ] Clerics, however, occupied powerful positions in the legal system. In the Is
lamic judicial system, ethical and moral regulations replaced the civil code of law 
in all spheres, including criminal justice. New criminal laws were introduced to 
enforce Islamic morality and values. [. . . ] The new legal system [. . . ] is based on 
criminalization of sins. By making an increasing number of moral offenses crim

inal, legal reform has progressively reduced the autonomy of the individual. [. . . ] 
When šari’at [. . . ] was extended to cover public law, the distinction between the il

18 Bedeutet ungefähr so etwas wie »asozial«. 
19 Nicht zu der Familie und den engen Verwandten zugehörig und mit einer anderen Gender- 

Identität. 
20 In der Nachrevolutionszeit wurden in einigen iranischen Städten bestimmte Kleidungsstü

cke wie T-Shirt oder Jeans von der Regierung als westliche, nicht islamische und nicht revolu
tionäre Kleidungen bezeichnet. Das Tragen dieser Kleidung wurde deswegen kriminalisiert 
und als »kulturelles Verbrechen« eingestuft. 

21 Wie erwähnt, waren es alles junge Männer. Frauen wurden in der Zeit nicht so bestraft, da 
der weibliche Körper als namus (Ehre) dargestellt wurde, der nicht gezeigt werden darf. 

22 Vgl. Khosravi, Precarious Lives. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

legal, the immoral, and the sinful disappeared. Thus, crime, vice, and sin become

synonymous.«23

Die Gleichsetzung von Sünde und Kriminalität wurde auch in den Strafen darge
stellt. Die Strafen, die auf šari’at basierten, zeigten, dass man Sünder:in ist, wenn
man etwas Illegales macht. Die Strafe ist in diesem Fall ebenfalls, was im Koran oder
Hadith steht. Das hat, so Khosravi, die Verhältnisse zwischen Individuum und Kol
lektiv in Bezug auf Recht und Gesetz verändert und die jungen Menschen, als dieje
nigen mit dem »höheren« Potenzial für den Akt der Sünde als potenziell Kriminelle
dargestellt. Dies machte das Leben junger Iraner:innen nicht nur illegal, sondern
beförderte sie auch in einen prekären Zustand.

Illegalität in diesem Kontext ist nicht der »juridical status«24 einer Person oder
einer Gruppe von Menschen oder »a mode of being-in-the-world«25, da die meis
ten jungen Menschen im Iran nicht juristisch oder soziokulturell als »illegal« defi
niert werden. Dennoch ist Illegalität hier das Resultat »juristischer Praktiken«, die
die Leben der Menschen prekarisieren. Diese Praktiken produzieren Situationen, in
denen die Domäne der Illegalität stetig breiter und die Domäne der Legalität immer
kleiner wird, bis es fast unmöglich wird, dauerhaft in der Domäne der Legalität zu
bleiben. Das verursacht noch mehr Risiko und Prekarität im Alltag der Menschen.
Diese Verteilung von Risiko und Prekarität, selbst zwischen jungen Menschen, ist in
der Gesellschaft jedoch nicht gleich. Sie ist nicht nur abhängig von Klasse, Gender,
Ethnizität, Sexualität usw., sondern auch von den Beziehungen, die man selbst oder
die Familie zur Regierung hat.

Nach dem Sieg von Mohammad Chatami bei den Präsidentschaftswahlen im
Jahr 1997, der mit den Stimmen eines Großteils der jungen Iraner:innen ermöglicht
wurde, wurde die Situation zum Teil gelockert. Das Tragen von T-Shirts und Jeans
war kein krimineller Akt mehr und man sah nicht mehr so viele Menschen wie frü
her, die in der Öffentlichkeit bestraft wurden. Diese Änderung im politischen Dis
kurs brachte Hoffnung, vor allem für junge Iraner:innen.26

Wir in der Band hatten alle während der Präsidentschaft von Chatami angefan
gen, Instrumente zu spielen. Wenn wir über die Erfahrungen von dieser Zeit spra
chen, konnten wir uns alle gut an die Zeit erinnern, in der Musik quasi verboten
war. Es war nicht nur Musik an sich, sondern es war sogar problematisch, ein Mu
sikinstrument dabeizuhaben. Am Anfang, als ich mit der Musik anfing, durfte man

23 Khosravi, Young and Defiant in Tehran, 18.
24 De Genova, »Migrant ›Illegality‹ and Deportability in Everyday Life«.
25 Willen, »Toward a Critical Phenomenology of ›Illegality‹«.
26 Diese Hoffnung wurde jedoch aufgrund zahlreicher innerer Widersprüche und Konflikte im

System zu einer großen Frustration für junge Iraner:innen. Diese affektive Verwandlung voll
zog sich über mehrere Jahre hinweg, in denen sich diese Konflikte in zahlreichen brutalen
und gewaltsamen Ereignissen entluden.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 183 

theoretisch ein Musikinstrument mit sich führen. Ich nahm aber mein Daf norma
lerweise nur sehr vorsichtig mit mir nach draußen, um nicht gesehen zu werden. 
Daf ist ursprünglich eine kurdische Trommel. Ihr Klang hat mich immer fasziniert, 
bis ich mich entschied, trotz aller Schwierigkeiten und Proteste meiner Eltern Daf 
zu spielen. Es ist ein relativ lautes Instrument. Zu Hause konnte ich normalerweise 
nicht üben und musste raus in die Natur. Ich erinnere mich ganz genau, wie oft wir 
von der Polizei oder basiğis27 erwischt und unsere Proben von ihnen gestört wurden. 
Dazu muss ich erwähnen, dass es überhaupt nicht schwierig war, uns zu erwischen. 
Man kann sich vorstellen, wie laut es sein kann, wenn zehn Dafs zusammenspielen. 

Wir haben uns überhaupt nicht sicher gefühlt, wenn wir mit den Instrumenten 
draußen waren oder in der Natur Daf spielten. Unser ostād (Meister, Musiklehrer:in) 
hatte uns gesagt, dass wir mit unserem Musikinstrumente yeki (eins) werden/sein 
müssen, genau wie ein Teil des Körpers. Das war aber nicht möglich. Musik und 
Musikinstrumente wurden nach der Revolution und bis 1997 so illegalisiert, dass es 
eine Weile dauerte, bis sich das in der Gesellschaft wieder normalisiert hatte. Die 
Angst war da, wenn wir Musik spielten. Wenn man es überhaupt schaffen konnte, 
mit dem Musikinstrument yeki zu werden, dann hatte man das Gefühl, dass ein Teil 
des Körpers illegal ist. 

Die Behandlung von Musik vonseiten der Regierung war willkürlich. Die Musik, 
die sie enqelābi (revolutionär) fanden, war mojāz (erlaubt), und der Rest war qeyr-e 
mojāz (nicht erlaubt). Musikinstrumente waren sowieso qeyr-e mojāz. Wir haben uns 
gewundert (als Scherz), wie man mojāz Musik macht, wenn die Musikinstrumente 
qeyr-e mojāz sind. So wurde damals im Iran die Musik von den Instrumenten ge
trennt. 

Die Illegalisierung von Musik und Instrumenten und die Trennung beider von
einander konnte man ebenfalls in der Darstellung von Musik im iranischen Natio
nalfernseher sehen. Musik konnte gehört werden, solange die Zuschauer:innen kei
ne Musikinstrumente sehen konnten. Bei den Musiksendungen im Fernseher konn
te man beispielsweise Livemusik hören und die Musiker (nur Männer) sehen, aber 
das Musikinstrument war nicht zu sehen. Der Musiker spielte meistens hinter einer 
Blume, damit das Musikinstrument verborgen und nur der Musiker zu sehen war. 
Während dieser Sendungen hörte man normalerweise Scherze wie: »Guck mal! Die 
Stimme dieser Blume ist sehr schön. Das klingt wie ein Santur28.« 

Die Illegalisierung der Musik beschränkte sich nicht auf die Musikinstrumen
te und die Darstellung und Repräsentation von ihnen im Nationalfernsehen. Auch 
Kassetten und CDs von musiqi-ye qeyr-e mojāz (nicht erlaubte Musik, illegale Musik) 
waren illegal. Ich hatte einmal eine CD dabei, als ich unterwegs war. Sie beinhalte
te Musik und war mojāz (erlaubt, legal). Ich hatte keine Hülle für sie. Deswegen lag 

27 Eine freiwillige Militärgruppe im Iran. 
28 Ein iranisches Musikinstrument. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

sie in einer falschen Papierhülle, auf die »Marzieh« geschrieben war. Marzieh war
eine iranische Sängerin. Sie war sowieso qeyr-e mojāz (nicht erlaubt, illegal), erstens
weil sie eine Sängerin und Musik mit Frauenstimme illegal war; zweitens, weil ih
re Musik der Shah-Zeit angehörte; und drittens, weil sie sich nach der Revolution
mojāhedin-e ḫalq29 angeschlossen hatte. Ich hatte die CD in der Hand und wollte ei
nen Freund in einem kleinen Einkaufszentrum (das größte in unserer kleinen Stadt,
aber immer noch sehr klein) treffen. Mamur-e herāsat (Security und Moral-Sicher
heitspersonal, kein/e Polizist:in) hat mich bei einer Kontrolle festgenommen. Ich
sagte, dass die Musik mojāz und die Papierhülle nicht die originale Hülle der CD sei.
Er wollte das kontrollieren. Nach der Kontrolle sagte er mir, dass er mir dieses Mal
lotf (einen Gefallen) tue und mich freilasse, obwohl die CD mojāz war. So konnte so
gar ein mamur-e herāsat seine Macht über junge Menschen ausüben.

Die Regierungen haben mehrfach versucht, eine klare Definition von mojāz-Mu
sik zu geben, doch es ist ihnen nie gelungen. Das führte zu zahlreichen Konfliktsi
tuationen zwischen verschiedenen Organen und Institutionen des Systems selbst.
Noch immer liest man häufig in den Nachrichten oder sozialen Medien, dass ein
Konzert oder Festival trotz aller nötigen Genehmigungen und Erlaubnisse abgesagt
oder abgebrochen wurde. Das Resultat führte zu einer willkürlichen Behandlung
des Gesetzes und einer willkürlichen Machtausübung in unterschiedlichen Kontex
ten. Diese Willkür im Rechtssystem setzte die Körper der jungen Iraner:innen im
mer mehr der Prekarität aus.

Tanzen war und ist offiziell immer noch nicht erlaubt. Partys sind illegal. Eine
Ausnahme sind Hochzeits- und Familienfeiern, die unter einer Bedingung durch
geführt werden dürfen: nur, wenn sie nicht moḫtalet sind. Moḫtalet ist ein arabisches
Wort und bedeutet gemischt. Das Wort war (und ist immer noch) ein Schlüsselwort
bei den Aktivitäten der Menschen, besonders der jungen Menschen. Moḫtalet heißt
Männer und Frauen zusammen. Eine Party-e moḫtalet bedeutet beispielsweise eine
Party, an der Frauen und Männer im selben Raum tanzen. Eine Familienparty muss
jodā (nicht moḫtalet, getrennt) sein. Das heißt jedoch nicht, dass die Menschen im
Iran keine moḫtalet Partys machen. Ich habe im Iran tatsächlich kaum Partys gese
hen, die komplett jodā (getrennt) waren.

Im Frühling 2018, fast zwei Jahre nach meiner Einreise nach Deutschland we
gen des Beginns meiner Promotion, flog ich in den Iran, um meine Familie und
Freund:innen zu besuchen. Meine Freund:innen schlugen vor, einen Rave in einer
der Wüsten in der Nähe von Isfahan zu besuchen. Alle waren einverstanden außer
mir. Ich wollte das Risiko nicht eingehen, an so einer illegalen Party teilzunehmen.
Das konnte sehr schlimm werden, wenn wir von der Polizei erwischt würden. Fest
nahme, Peitschenhiebe und Haftstrafe konnten die Strafen sein. »Ich setze nicht al
les aufs Spiel für eine Party«, sagte ich mit ernster Miene. Meine Freund:innen lach

29 Volksmudschahedin.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 185 

ten laut. Sie machten sich lustig darüber, »wie deutsch ich geworden bin«. Früher 
war ich nicht die Person, die solche Gelegenheiten ablehnte. 

Jedenfalls waren wir in einem von mehreren Bussen, die uns in die Wüste fahren 
sollten. Wie erwartet fingen fast alle an, total moḫtalet zu tanzen, als der Fahrer ein 
iranisches Lied spielte; manche auf ihren Plätzen und manche im Raum zwischen 
zwei Sitzreihen im Bus. 

»Wenn du ein Feuerzeug anmachst, werden wir augenblicklich in die Luft flie
gen«, sagte Said sehr laut und wir haben gelacht. Ich wusste ganz genau, was das 
bedeutete: dass ich mir wegen Alkohol keine Sorgen machen solle, weil wir viel Al
kohol dabeihatten. Alkohol ist streng verboten, außer für den medizinischen Ge
brauch; Kauf, Verkauf, Konsum, Besitz usw. Jede:r im Iran weiß, dass die Strafe von 
Alkoholkonsum 40 bis 80 Peitschenhiebe sind. Wir hatten aber so viel Alkohol dabei, 
dass »es uns alle in die Luft sprengen« konnte. Keine:r dachte an Peitschenhiebe und 
keine:r redete natürlich darüber. Ein derartiges Risiko einzugehen, war schlicht Teil 
des Alltags. 

Nach drei bis vier Stunden waren wir in der Wüste. Am Rand der Wüste war es 
natürlich nicht sicher. Es bestand die Gefahr, von der Polizei und von anderen gese
hen zu werden. Wir mussten in einer Schlange warten, bis wir mit kleineren und 
besonderen Autos direkt in die Wüste fahren konnten. Ich war total beeindruckt 
von der Organisation der ganzen Veranstaltung. Wir kamen an einem großen, wei
ten Platz an. Unsere Stimmen während des Zeltaufbaus durchbrachen die Ruhe der 
Wüste. Uns wurde gesagt, dass die Veranstalter:innen die Polizei bestachen, aber 
wir wussten, dass dies nur ein Gerücht sein konnte. Auch wenn es wahr gewesen 
wäre, wäre keine:r sicher gewesen, dass die Polizei nicht doch etwas unternimmt. 
Als wir unsere Zelte aufgebaut hatten, fingen wir an zu essen und zu trinken. Jede 
Gruppe legte eine kleine sofre30 vor ihrem Zelt aus. 

Die Party fing um 22 Uhr an. Es gab eine große Tanzfläche; die größte, die ich 
je gesehen hatte. Das war mehr moḫtalet als jede moḫtalet Party, an der ich bis da
hin teilgenommen hatte. Die Tanzfläche war voller betrunkener oder bekiffter Men
schen, die barfuß und moḫtalet in der Wüste miteinander tanzten und eine gute Zeit 
hatten. Am nächsten Morgen um 10 Uhr sah ich eine kleine Gruppe, die noch auf 
der Tanzfläche tanzte. Auf dem Weg zurück waren wir erschöpft, trotzdem tanzten 
manche im Bus weiter. 

********** 

30 Ein Tuch wie eine Tischdecke, die beim Essen auf dem Boden aufgelegt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

An einem warmen Sommerabend rief mich ein Freund an und fragte, ob ich mit vier
anderen Freunden zum daryāče31 fahren will. Sie wollten aber erst im Auto Araq32
trinken. Ich sagte, dass ich sehr gerne kommen würde, aber keinen Alkohol trinken
würde, da ich zu dieser Zeit chronische Magenschmerzen hatte und deswegen in
Behandlung war. Als junger Mensch in einer kleinen Stadt hatten wir nicht so viele
Räume, in denen wir unsere Zeit und unser Leben genießen konnten. Die Stadt hatte
damals fast 900 000 Einwohner und sehr wenige Freizeiträume, besonders für jun
ge Menschen. Zu dieser Zeit war ein Freizeitort mit dem Namen daryāče-ye maṣnu’i
im Bau. Esi, ein Freund von mir, parkte das Auto an einem dunklen und leeren Platz
und die anderen fingen an, Araq aus einer Cola-Flasche in die Plastikbecher zu gie
ßen. Sie tranken die Shots einer nach dem anderen, damit sie den stressigen Teil
schnell hinter sich haben konnten. Trotz des Stresses, den die Illegalität des Alko
holkonsums mit sich brachte, haben alle bei jedem Shot ihre Plastikbecher zusam
mengestoßen und leise salamati (Prost) gesagt. Jedes Mal folgte darauf ein Lachen.
Es war tatsächlich sehr lustig. Selbst in solchen Situationen wollten wir das richtig
machen und das ganze Trinkritual durchziehen.

Nachdem sie mit dem Trinken fertig waren, fuhren wir zu fünft, alles Männer,
zum daryāče, um dort in der Dunkelheit und unsichtbar für die Augen der Polizei
tanzen zu können. Tanzen nach dem Alkoholtrinken war und ist etwas, das bei vie
len jungen Menschen im Iran dazugehört. Auf dem Weg nach Hause merkten wir,
dass ein Polizeiauto hinter uns herfuhr. Esi hielt das Auto an. Wir stiegen aus. Die
Polizisten fragten uns, was wir am daryāče wollten und warum wir dort laut Musik
spielten. Esi antwortete, dass wir ein bisschen Musik hören wollten. Esi verhielt sich
so cool, als ob er nie in seinem Leben Alkohol trinken würde. Wir hatten natürlich
Angst, aber Esis cooles Verhalten konnte uns zum Lachen bringen. Ich sagte dann,
dass wir Studenten und müde vom Lernen sind und ein bisschen abschalten woll
ten. Mir war bewusst, dass ebenfalls das, was ich sagte, die anderen zum Lachen
bringen konnte. Ich musste aber diese Karte spielen und das natürlich mit meinem
bače mosbat-Gesicht (meinem Streber-Gesicht).

Der Polizist fragte mich, ob wir Alkohol getrunken hätten. Ich wiederholte, dass
wir Studenten sind und keinen Alkohol trinken. Ich wusste selbst auch nicht, war
um ich so etwas gesagt hatte. Die Studierenden waren dafür bekannt, viel Shisha zu
rauchen und häufig Alkohol zu trinken. Während des Antwortens konnte ich einen
Freund von mir sehen, der sich nicht mehr das Lachen verkneifen konnte. Der Poli
zist wollte unsere Münder riechen und gucken, ob wir die Wahrheit erzählten. Ich,

31 Das Wort bedeutet See. Das ist Ein Freizeitort in unserer Stadt mit einem kleinen künstlichen
»See«, obwohl wir damals die Verwendung des Wortes »See« dafür für eine klare Übertrei
bung hielten.

32 Ein übliches alkoholisches Getränk im Iran.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 187 

als der Einzige, der an diesem Abend keinen Alkohol getrunken hatte, ging zum Po
lizisten und sagte: »Ich sage die Wahrheit. Bitte schön! Sie können mich sehr gerne 
kontrollieren.« Nachdem er meinen Mund gerochen hatte, sagte er, dass wir fahren, 
aber das nächste Mal nicht mehr zum daryāče gehen und laute Musik hören dürften. 

Wir lachten danach im Auto darüber, aber wir wussten, dass es auch sehr 
schlimm hätte werden können, wenn sie uns alle kontrolliert hätten, oder wenn 
auch nur eine Frau dabei gewesen wäre, oder wenn sie das Auto durchsucht hätten 
und den Rest des Alkohols gefunden hätten, und wenn wir uns das Lachen nicht 
hätten verkneifen können und gelacht hätten und wenn und wenn und wenn. Wenn 
auch nur eines dieser Wenns der Fall gewesen wäre, wären 40 bis 80 Peitschenhiebe 
die geringste Strafe gewesen. Ich wusste, dass uns auch passieren könnte, was 
beispielsweise Majid passiert war. 

Ungefähr zwei Jahre vor diesem Abend erfuhr ich, dass Majid, ein Freund von 
mir, von der Polizei erwischt wurde, als er Alkohol getrunken hatte und auch Alko
hol dabeihatte. Er wurde ausgepeitscht. Zwei Tage nach dem Auspeitschen waren 
ein Freund von mir und ich bei ihm, um zu sehen, wie es ihm ging. Er litt unter star
ken Schmerzen, aber sah glücklich aus. In seiner lustigen Art und Weise sagte er la
chend: »Das war schrecklich, aber letztendlich wird es sich lohnen.« Er musste jedes 
Mal »autsch« sagen, wenn er laut lachte. Er erzählte uns, dass er alles dokumentiert 
hatte und endlich nach Großbritannien gehen könnte. »Mit so einer barbarischen 
Erfahrung, die ich gemacht habe, werden sie meinen Asylantrag ohne Wenn und 
Aber akzeptieren.« Er bat uns sogar, ein paar andere Fotos aus anderen Winkeln zu 
machen. Es sah schrecklich und schmerzhaft aus, aber das war mit seinen Worten 
»sein Ticket nach Großbritannien«. 

Etwa sechs Monate nach unserem Treffen war er in Großbritannien und bewarb 
sich dort um Asyl. Seinen Asylantrag wurde angenommen, jedoch nicht ohne Wenn 
und Aber, wie er dachte, aber seine sichtbaren und traveled wounds33 scheinen seinen 
Fall im Vergleich zu anderen Fällen einfacher gemacht zu haben. 

Die obengenannten Beispiele der alltäglichen Illegalisierung des Lebens junger 
Menschen im Iran und die immer weiter schrumpfenden legalen Räume verweisen 
auf die Prekarität, dem das Leben der Iraner:innen ausgesetzt ist. Im nächsten Teil 
wird der Begriff »Prekarität« und seine Beziehung zu Begriffen wie »Vulnerabilität« 
in der wissenschaftlichen Literatur betrachtet. 

Prekarität, Precariousness und Vulnerabilität 

»Prekarität« wurde in den letzten Jahren sowohl im akademischen Kontext als auch 
in der aktivistischen Szene und in sozialen Bewegungen breit verwendet, um die 

33 Dewachi, »When Wounds Travel«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Lebensumstände besser zu verstehen, in denen Menschen in ständiger Instabilität,
Unsicherheit und auch Vulnerabilität leben. »Prekarität« beschreibt und konzeptua
lisiert in diesem Sinne die »unpredictable cultural and economic terrain and condi
tions of life«34 und wird als Begriff verwendet, um zu verstehen, »how insecurity in
the material condition leads to pathological symptoms that haunt multiple aspects
of contemporary life«35.

Ursprünglich wurde der Begriff »Prekarität« (in Form von »Precarité«) in Frank
reich, Italien und Spanien als eine unberechenbare und irreguläre Arbeitssituation
benutzt. Diese Bedeutung und Verwendung führte dann dazu, dass er von den Ar
beiterbewegungen der 1970er-Jahre übernommen wurde, um die gegenwärtige Ar
beitssituation zu zeigen und Solidarität einzufordern.36 Der Begriff wurde dann in
einem historischen Kontext als eine der Eigenschaften des postfordistischen Kapi
talismus verwendet.37

Obwohl »Prekarität« als Begriff sehr oft mithilfe anderer Begriffe wie »Vul
nerabilität« und »Instabilität«38 definiert wird, lässt sich eine klare Differenzierung
des Begriffs von den anderen genannten zu erkennen. Während »Vulnerabilität«,
»Instabilität« und »Unsicherheit« meistens auf den Zustand selbst (der Zustand der
Instabilität und Unsicherheit) verweisen, bezieht sich der Begriff »Prekarität« nicht
nur auf den Zustand, sondern auch auf den Umgang des Subjekts mit dem Zu
stand oder sogar in manchen theoretischen Artikulationen auf respond des Subjekts
hinsichtlich des Zustands.

Die (Teil-)Fokussierung des Begriffs »Prekarität« auf den Umgang und die Reak
tion des Subjekts eröffnet die Möglichkeit, die Bewegungen und auch die Agencys,
die Menschen in solchen Umständen entwickeln, auf den Begriff zu bringen und zu
theoretisieren. Louise Waite drückt die Unterscheidung des Begriffs »Prekarität«
von Begriffen wie »Vulnerabilität« wie folgt aus:

»Referring to life worlds characterised by uncertainty and insecurity, the term
precarity is double-edged as it implies both a condition and a possible rallying
point for resistance. [. . . ] The meaning of precarity is further differentiated and
contested, most particularly as it is conceived as both a condition and a possible
point of mobilisation among those experiencing precarity.«39

34 Kasmir, »Precarity«, 1.
35 Khosravi, Precarious Lives, 5.
36 Vgl. Parla, Precarious Hope, 28.
37 Vgl. Kasmir, »Precarity«; Khosravi, Precarious Lives; Parla, Precarious Hope; Waite, »A Place and

Space for a Critical Geography of Precarity?«.
38 Vulnerabilität und Instabilität beziehen sich jedoch nicht auf die Unvorhersehbarkeit des Le

bens, was auch einer der Unterschiede zwischen den Begriffen ist.
39 Waite, »A Place and Space for a Critical Geography of Precarity?«, 412–13.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 189 

Außerdem zeigt der Begriff »Prekarität« ein besonderes politisches Potenzial, das in 
aktivistischen und gewerkschaftlichen Szenen zu einer Vereinigung unterschiedli
cher Arbeiter:innengruppen in der heutigen neoliberalen Welt führen kann. Anders 
gesagt: Die heutige Arbeiter:innenklasse mag uneinheitlich sein, aber die Prekarität 
ist eine gemeinsame Lebenserfahrung, die auch innerhalb der Bewegungen verei
nen kann.40 

Im Allgemein wird der Begriff »Prekarität« im akademischen Kontext in zwei
erlei Hinsicht verwendet: 

1. Prekarität wird als eine neue Lebenssituation in der Geschichte der Kapitalis
mus betrachtet, die sich in einem historischen und globalen Kontext mit Neo
liberalismus in Verbindung setzt.41 So wurde der Begriff vor allem benutzt, um 
die Prekarisierung des jeweiligen Lebens und auch die Umwandlung der Klas
senverhältnisse zu theoretisieren.42 Diese Studien fokussieren normalerweise 
auf die Prekarität im Arbeitsmarkt. 

2. In einer anderen Verwendung des Begriffs wird Prekarität nicht mehr nur als ei
ne besondere Eigenschaft auf dem Arbeitsmarkt betrachtet. Vielmehr geht der 
Begriff über den Arbeitsmarkt hinaus und beschreibt ein wichtiges Merkmal 
des Lebens in der Gesellschaft im Allgemeinen. Auf dieser Ebene wird Prekari
tät nicht als eine Lebensform betrachtet, sondern es wird behauptet, dass »one 
form of insecurity leads to another form, engendering multiple precarities that 
undermine and desecuritize one’s life condition«43. Die Forschungen bezüglich 
Prekarität in der Sozial- und Kulturanthropologie werden meistens – aber nicht 
immer – in diese Kategorie eingeordnet. In diesem Sinne spricht die Anthro
pologin Anne Allison44 von social precarity als »a condition of being and feeling in
secure in life that extends to one’s (dis)connectedness from a sense of social com
munity«45. Sie definiert »social precarity« als Unsicherheit, nicht nur im Sinne 
der materiellen Aspekte des Lebens, sondern auch im Sinne der existenziellen 
und sozialen.46 

Ein anderer Begriff, der normalerweise mit Prekarität auftritt, ist precariousness, der 
ähnlich klingt, aber eine andere Bedeutung hat. Precariousness verweist normaler

40 Vgl. ebd., 413. 
41 Vgl. Bourdieu, Acts of Resistance; Neilson und Rossiter, »From Precarity to Precariousness and 

Back Again«; Tsianos und Papadopoulos, »Precarity: A Savage Journey to the Heart of Embod

ied Capitalism«. 
42 Vgl. Kasmir, »Precarity«. 
43 Khosravi, Precarious Lives, 5. 
44 Vgl. Allison, »Ordinary Refugees«; Allison, Precarious Japan. 
45 Allison, »Ordinary Refugees«, 348–49. 
46 Vgl. ebd., 349. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

weise auf die ontologische Prekarität des menschlichen Lebens an sich.47 Der Begriff
bezieht sich auf den existenziellen Zustand des Lebens;48 um eine Art Prekarität, die
alle Menschen erleben; auf die »the precariousness [and the defenselessness] of life
itself«, die universal sein kann49. Prekarität ist jedoch die »differential distribution
of precariousness by such factors as class, citizenship, and race«50.

Diese Unterscheidung und Abgrenzung zwischen »Prekarität« und Precarious
ness ist darum wichtig, weil es die Precariousness von bestimmten Gruppen von Men
schen unter dem Begriff »Prekarität« sichtbar macht und es von einer existenziellen
und ontologischen Situation unterscheidet. Jeder Mensch kann im Leben existenzi
elle Vulnerabilität erleben, die Verteilung dieser Precariousness ist jedoch nicht gleich.

In diesem Sinne argumentiert Ayşe Parla51, dass die Versuche zur Universalisie
rung der menschlichen Prekarität (nämlich Precariousness) unter dem Begriff »Preka
rität« oder die Gleichsetzung der Begriffe »Prekarität« und »Precariousness« zu einer
Vermeidung führen kann; nämlich der Vermeidung einer Anerkennung der unglei
chen Verteilung der Precariousness.

In ihrer Arbeit über die Hoffnung und Prekarität der bulgarischen (Bulgaristanlı)
Migrant:innen in der Türkei unterscheidet Parla die Begriffe »Prekarität« und »Vul
nerabilität« durch die Hinzuziehung des Begriffs »Privileg« oder das, was sie als »re
latives Privileg«52 bezeichnet. Eine Person kann vulnerabel sein, aber nicht in einem
Zustand der Prekarität leben.53 Wie bereits erwähnt, wird Prekarität mit Unvorher

47 Tsing, The Mushroom at the End of the World – On the Possibility of Life in Capitalist Ruins.
48 Parla, Precarious Hope, 28.
49 Butler, Precarious Life, 134.
50 Allison, »Precarity: Commentary by Anne Allison«.
51 Vgl. Parla, Precarious Hope, 29.
52 Ebd., 107. Parla bezieht sich in diesem Sinne auf etymologische Auseinandersetzung mit dem

Begriff »Prekarität«. Sie argumentiert, dass sich Prekarität in intersubjektiven Bereichen von
hierarchischen Verhältnissen mit relativem Privileg abspielt.

53 Das bedeutet jedoch nicht, dass der gleichzeitige Zustand der Prekarität und Vulnerabili
tät nicht möglich ist. Hier ist gemeint, dass die Begriffe und die darauf bezogenen Begrif
fe verschieden, aber addierbar sind. Parla vergleicht in diesem Sinne das prekäre Leben der
Bulgaristanlı-Frauen in der Türkei, die wegen ihres türkischen Hintergrunds ein ethnisches
Privileg haben, mit den totalen vulnerablen Leben der Frauen aus Russland und Afrika. Sie
betont die Unterschiede zwischen Prekarität und Vulnerabilität in Bezug auf sexuelle Beläs
tigungen, die diese Frauen im Umgang mit Polizist:innen erleben: »Against the backdrop of
[the] routinized and racialized sexual harassment, Bulgaristanlı women can hold at bay the
pervasive perception of migrant women as sex workers and even hope for leverage in their
encounters with officials through their putative kinship. Bulgaristanlı women are precarious:
they are dependent upon the whims or the goodwill of officials in their encounters with po
lice surveillance. They are not, however, structurally vulnerable or exposed in the same way
as women from Africa and Russia, who are perceived and acted upon as literally being there
for the taking by foremen or acquaintances or the police. The analytical distinction I make be
tween states’ precarity corresponds to the experiential difference between rink and danger,

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 191 

sehbarkeit in Verbindung gebracht. In diesem Zustand gibt es normalerweise Hoff
nung auf eine bessere Zeit und eine bessere Lebenssituation. Darauf muss man nur 
warten und sehen, was passieren wird. Die Hoffnung hat hier ihre Wurzeln in die
sem »relativen Privileg«.54 

Die Prekarität des alltäglichen Lebens der Menschen stellt sich nicht nur in den 
Lebenssituationen, sondern auch in den Narrativen und autobiografischen Erzäh
lungen, durch die die Menschen zum einen versuchen, ihren Erfahrungen in solchen 
Situationen Sinn zu verleihen, und zum anderen den »neoliberalen Politiken der so
zialen Verunsicherung auf der Ebene des Alltags zu widersprechen und zu widerste
hen«55. Durch diese autobiografischen Narrative von Prekarität werden im Kontext 
der Flucht iranischer Geflüchteter die mitgeteilten Erinnerungsbrüche erzählt und 
immer wieder reformuliert, um eine neue Kontinuität zu schaffen. Sie sind der Ver
such, fragmentiertes Leben wieder zusammenzusetzen. 

Das prekäre Leben iranischer Geflüchteter ist eine Folge ihres aufenthalts
rechtlichen Status, ihrer Lebenssituationen in Flüchtlingsheimen, des Drucks 
unterschiedlicher Diskurse wie Integration oder ihrer Grenzerfahrungen, aber 
auch eine Folge ihrer prekären Leben im Iran. Diese unterschiedlichen Formen 
der Prekarität produzieren die Körper der iranischen Geflüchteten als prekari
sierte Körper, die sowohl von den internationalen als auch nationalen und lokalen 
Diskursen der »Intelligibilität«56 exkludiert wird. 

Disposable Life 

Die Covid-19-Pandemie zum Beispiel ist der Punkt, an dem die unterschiedlichen 
Formen der Prekarität von Iraner:innen zusammentreffen. Auf der einen Seite 
verbot die iranische Regierung den Import von Impfstoffen aus den USA und 
aus Großbritannien, nachdem Ayatollah Chamenei diese Impfstoffe für »nicht 
vertrauenswürdig« erklärt hatte. Auf der anderen Seite leiden Iraner:innen seit 
ungefähr vier Jahrzehnten unter immer schlimmer werdenden Sanktionen im 
Namen des sogenannten »Kampfs gegen den Terrorismus und für die Ausbreitung 
der Demokratie«. Diese Sanktionen haben nicht nur einen großen Einfluss auf 
das iranische Wirtschaftssystem, sie beeinflussen auch das Leben der Iraner:innen 
stark. Sie beschränken den Zugang der iranischen Gesellschaft zu den internatio
nalen Infrastrukturen und üben folglich einen enormen Druck auf das Leben der 

between everyday insecurity and everyday trouble, and occasionally between life and death« 
(ebd., 110). 

54 Vgl. ebd., 99ff. 
55 Sutter, Erzählte Prekarität, 17. 
56 Butler, Bodies That Matter; Butler, Precarious Life. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Iraner:innen aus. In diesem Fall wird der Geldtransfer von und aus dem Iran fast
unmöglich, weshalb der Import der Impfstoffe nur unter schwierigen Bedingun
gen und Verzögerungen verläuft, obwohl die US-Regierung mehrmals erwähnt
hat, dass die Impfstoffe im Besonderen und die Medikamente im Allgemeinen von
den Sanktionen ausgeschlossen sind. Theoretisch sind die Medikamente von den
Sanktionen ausgeschlossen, praktisch sind sie jedoch Teil davon.

Nach Angaben der iranischen Regierung starben im August 2021 im Iran täg
lich über 500 Menschen. Während nur 3,3 Prozent der iranischen Bevölkerung in
der Zeit vollständig geimpft waren, lag die Zahl der Geimpften in den USA und den
Ländern der EU bei über 50 Prozent.57

Dieser Zustand, in dem Iraner:innen leben, kommt oft in den sprachlichen und
kognitiven Kontexten durch die Ausdrücke und Redewendungen zum Vorschein,
die offline und online verwendet werden. Das oben genannte Beispiel wird in der
Alltags- und Umgangssprache normalerweise als ein az injā runde, az unjā munde-Zu
stand bezeichnet. Das ist ein Zustand, in dem es für eine Person keine Hoffnung von
»hier« und »dort« gibt bzw. sie keinen Platz »hier« oder »dort« hat. Dieser Spruch,
der heutzutage immer wieder unter Iraner:innen verwendet wird, verweist auf die
Lage der Iraner:innen außerhalb und abseits des staatlichen Diskurses im Iran auf
der einen, außerhalb und abseits der internationalen Diskurse auf der anderen Sei
te. Das heißt, dass das Leben der Iraner:innen sowohl »hier« als auch »dort« ver
nachlässigt wird.

Diese Positionierung hat die iranische Bevölkerung einer enormen Prekarität
ausgesetzt. Diese Prekarität (wie auch andere Formen) bezieht sich in erster Linie
auf die Materialien des Lebens.58 Hier sind nicht die Materialien gemeint, die be
reits angeboten oder vorhanden sind, sondern Ressourcen, die einer Gruppe der
Menschen fehlen. Diese mangelnden Ressourcen weiten sich auch auf nicht ma
terielle Aspekte des Lebens aus (falls die materiellen und nicht materiellen Aspek
te voneinander getrennt werden können bzw. die Trennung angenommen werden
kann). Die fehlenden Materialien sind hier die Impfstoffe, die sowohl im Namen der
»nationalen Unabhängigkeit« als »nicht vertrauenswürdig« bezeichnet als auch im
Namen der »Demokratie« und der »Menschenrechte« sanktioniert werden.59

Das mangelnde Objekt lässt sich durch ein desire darstellen und sich deswegen
ins Leben und in die Körper der Menschen (in Form von Krankheit, Ausgrenzung

57 Die oben genannte Zahl der Todesfälle aufgrund einer Corona-Infektion sind die offiziellen
Zahlen. Expert:innen (selbst manche Expert:innen in der Regierung) halten die tatsächliche
Zahl für viel höher als in den offiziellen Nachrichten behauptet.

58 Der Begriff »Prekarität« bezieht sich im Allgemeinen auf die Materialität, die im Leben fehlt.
59 Der wichtige Punkt hier ist, dass der letzte Satz mit »sowohl . . . als auch« gebildet wurde und

nicht mit »entweder . . . oder«. Ich verwende die »akkumulative Prekarität«, um »sowohl . . .
als auch« zu adressieren. Im nächsten Teil wird »akkumulative Prekarität« ausführlich the
matisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 193 

etc.) einschreiben. Dieses desire nach unterschiedlichen Materialien wird ständig 
produziert. Die objects of desire60 können jedoch sehr unterschiedlich sein; von Imp
fung zu Aufenthaltstitel, von einer Arbeit zu einem besseren Leben. Diese produ
zieren desires, die auf die fehlenden Objekte gerichtet sind, versprechen ein Leben 
mit dem desired Objekt und verbreiten somit eine affektive Verbindung mit der Zu
kunft, in der »alles besser wird« und »alles nur eine Frage der Zeit ist«: »Auf diese 
Zukunft muss man nur warten.« Die so erzeugte gewünschte Zukunft und die af
fektive Bindung an sie erscheint in einer Art Optimismus, die Lauren Berlant als ei
nes der wichtigsten Merkmale von Neoliberalismus betrachtet. Berlant nennt diese 
Form von Optimismus cruel optimism und definiert diesen Begriff als eine »relation 
[. . . ][that] exists when something you desire is actually an obstacle to your flouris
hing«61. Aber was wäre denn, wenn einer bestimmten Gruppe von Menschen sogar 
dieser Optimismus genommen würde? Was wäre, wenn sie sich nicht einmal einen 
cruel optimism leisten könnten?62 

In dieser Situation wird das iranische Leben als eine Bedrohung der Freiheit ei
nes anderen Lebens angenommen, das für die »Menschenrechte« sanktioniert oder 
vom iranischen Staat als illegal bezeichnet werden kann. In beiden Fällen wird das 
Leben der Iraner:innen mit dem Tod in Verbindung gebracht. Das heißt, das Leben 
wird ihnen vergeben, solange es einerseits nicht als Bedrohung für »Freiheit« und 
»Demokratie« angenommen und anderseits vom Staat nicht mit irgendeiner »feh
lenden Vertrauenswürdigkeit« verbunden wird. Das Leben wird ihnen sonst wegge
nommen. Ein Leben in diesem Zustand ist nicht das, was einem:r gehört, sondern 
das, was einem:r ausgeliehen wurde und jederzeit wieder weggenommen werden 
kann. Sima Shakhsari bezeichnet dieses Leben als loaned life (zendegi-ye nesiye): 

»[L]oaned life [. . . ] encapsulates the conditional life of the population that has the 
potential to be democratized and contains the risk of terrorism. It is loaned, as it 
is conditional and contingent on the form of life (make live only if life aligns with 
the tenets of liberal democracy) and the temporality of rights (make live only as 
long as gifted with rights).«63 

Das Leben der Iraner:innen ist in diesem Fall von unterschiedlichen Situationen und 
Konditionen abhängig. Nessiyeh ist ein Adjektiv und bedeutet »ausgeliehen«. Die 
Verwendung des Wortes nessiyeh bei den Teilnehmenden von Shakhsaris Untersu
chung über die Zivilgesellschaft und die Politik des Lebens und des Todes in Weblo
gistan, einer Blogging-Plattform, zeigt jedoch eine bestimmte Form der Politik des 

60 Vgl. Berlant, Cruel Optimism. 
61 Ebd., 1. 
62 Vgl. Shakhsari, Politics of Rightful Killing, 204. 
63 Ebd., 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Lebens, der die Iraner:innen ausgesetzt sind. Die Teilnehmenden bezeichnen ihre
Leben als nessiyeh, als etwas, das ihnen nicht gehört, und das ihnen in jeder Sekunde
weggenommen werden kann.

Shakhsari ruft unterschiedlichen Narrative auf, um zu zeigen, dass das Leben
bestimmter Menschen im Namen der Rechte anderer Menschen disposable wird, so
dass ihr Leben von ihnen genommen werden kann, obwohl sie bereits die Rechte
wie Citizenship besitzen.64 Shakhsari beginnt mit einer Antwort des Senators John
McCain, der derzeitige US-Präsidentschaftskandidat, auf die Frage eines Reporters
der Associated Press zum um das Zehnfache erhöhten Export US-amerikanischer Zi
garetten in den Iran trotz Sanktionen gegen den Iran während der Präsidentschaft
von George W. Bush. Die Antwort von McCain war merkwürdig: »Maybe that’s a way
of killing them.«65 Shakhsari verbindet dieses Interview mit dem Leben einer irani
schen Transfrau in der Türkei, die sich dagegen wehrte, in einer Situation zu sein,
in der ihr Leben, in ihren eigenen Worten, so wertlos wie eine Zigarette ist. Als eine
Transfrau und auch Asylsuchende sollte ihr Leben vor sogenannter »Homophobie
und Transphobie in den muslimischen Ländern« geschützt werden. Ihre Lebens
geschichte war Gegenstand zahlreicher Artikel und Dokumentarfilme über queere
Iraner:innen, die im Westen Asyl suchen. Sie konnte es letztendlich nach Kanada
schaffen, aber beging nicht allzu lang nach ihrer Ankunft Selbstmord, nachdem sie
vom Staat aufgefordert worden war, ihre (Sozial-)Wohnung zu verlassen.

Shakhsari stellt eine Verbindung zwischen den beiden Ereignissen her, das In
terview auf der einen und das Leben der Transfrau auf der anderen Seite, um zu zei
gen, wie diese Politik des Lebens das Leben einer bestimmten Gruppe als disposable
transformiert, genauso wie eine Zigarette, die eine disposable Ware ist.

»If Marlboro is ›packed with freedom‹, death may be the price to pay for the self- 
responsible subject who desires to experience the sweet taste of the ›Marlboro

Country,‹ knowing its risks. If queer life is imbued with freedom in the ›West‹,

death is the price to pay for the desiring queer refugee whose rights are taken
away in the name of rights in the ›free country‹.«66

Zendegi-ye nesiye (loaned life) hat eine enge Beziehung zu den (Menschen-)Rechten
und besonders zum Recht auf Freiheit. Während der Proteste und Demonstra
tionen im Iran, genannt »grüne Bewegung«, nach den Präsidentschaftswahlen
im Jahr 2009 sprachen die europäischen und US-amerikanischen Regierungen
deutlich häufiger über das Recht der Iraner:innen auf Freiheit und Demokratie als

64 Hier unterscheidet sich Shakhsaris Arbeit von Begriffen wie »nacktes Leben« bei Agamben

und/oder »Nekropolitik« bei Mbembe.

65 Shakhsari, »Killing Me Softly with Your Rights«, 93.
66 Ebd., 94.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 195 

in der Zeit davor, sodass die US-amerikanische Regierung beschloss, 120 Millionen 
US-Dollar für die »anti-regime broadcasting in Iran« auszugeben.67 Ein großer 
Teil dieses Geldes war für den »freien« Zugang der Iraner:innen zum Internet, also 
für Infrastruktur bestimmt. Damit wurde den Iraner:innen das Recht auf ›freien‹ 
Internetzugang anerkannt, während ihr Recht auf das Leben, oder besser gesagt 
auf den Besitz ihres Lebens, durch die Sanktionen aberkannt wurde. 

»As a trope, the ›people of Iran‹ constitute a population that is produced through 
the discourse of rights and for which death through sanctions and/or bombs is 
legitimized within the rhetoric of the ›war on terror‹.«68 

Diese Politik des Lebens und des Todes, die durch Rechte ausgeübt wird, bezeichnet 
Shakhsari als »politics of rightful killing«: 

»I call the politics of death in relationship to an unstable life that is at once imbued 
with and stripped of liberal universal rights the politics of rightful killing. The pol
itics of rightful killing explains the contemporary political situation in the ›war on 
terror‹ where those, such as the ›people of Iran,‹ whose rights and protection are 
presented as the raison d’être of war, are sanctioned to death and therefore live 
a pending death exactly because of, and in the name of, those rights. [. . . ] It is 
to address the technique of killing of different populations, different multitudes, 
where the sovereign kills softly with selective sanctions (cigarettes are allowed; 
medicine is not), or in the manner of shock and awe, all in the name of rights.«69 

Die »politics of rightful killing« bringt dem Leben der Iraner:innen nicht nur den 
Tod, sondern setzt ihr Leben auch permanent ökonomisch aufs Spiel. Dieses Risiko 
von losing everything stammt von den ökonomischen Problemen und Schwierigkei
ten, die durch diese Politik entstanden. Diese Schwierigkeiten produzieren instabile 

67 In diesem Sinne spricht Shakhsari von »Iranian people« und vom »iranian regime« als eine 
Art von Fetisch, der von der US-Regierung produziert und benutzt wurde. Jahrelang basier
te die US-Politik des Irans auf der Unterscheidung, die die US-Regierung zwischen »Iranian 
people« und »iranischem Regime« macht. Diese Unterscheidung »is crystallized in the U.S. 
politicians‹ statements of support for the ›Iranian people‹ who are positioned against the Is
lamic government. Regardless of the strategic deployment of this distinction—whether by 
neoconservatives for whom the production and protection of the ›Iranian people‹ as a popu
lation in need of liberation is an excuse for military intervention, or by antiwar activists who 
are hopeful that through this distinction they can prevent a military attack on Iran—the fact 
remains that when the sovereign decides to kill, slowly with cigarettes or with sanctions, or 
swiftly in a manner of shock and awe, this differentiation becomes meaningless« (Shakhsari, 
Politics of Rightful Killing, 19f.). 

68 Ebd., 21. 
69 Ebd., 21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

Leben und stabilisieren dabei diese Situation im Verlauf der Zeit immer wieder. Die
Ironie einer »Stabilisierung der Instabilität«, oder besser formuliert, einer »Stabili
sierung der Prekarität«, ist das, was Iraner:innen erlebten und immer wieder erle
ben.

Unnötig zu erwähnen ist, dass die Nutzung des Begriffs »das Leben der Ira
ner:innen« in dieser Arbeit nicht zu der Interpretation Anlass geben soll, dass das
Leben der Iraner:innen als homogen und essenzialistisch angenommen wird. Ob
wohl das Leben der Iraner:innen stark von der Nation beeinflusst und produziert
ist, ist es auch klassenbasiert. Da kommen nicht nur Nation und Klasse, sondern
auch Sexualität, Religion, Citizenship, ethnischer Hintergrund, Machtverhältnisse
etc. ins Spiel. In diesem Sinne ist das Leben von jemandem aus der Arbeiterklas
se von den »politics of rightful killing« offensichtlich nicht gleichermaßen betroffen
wie jemand aus der oberen Mittelschicht, die zum Teil von den tödlichen Sanktionen
gegen iranische Menschen profitiert.70

Der Begriff »politics of rightful killing« ist für diese Arbeit aus dem Grund wich
tig, da er hilft, einen langen Prozess der Prekarisierung des menschlichen Lebens
nicht nur vor dessen historischem Hintergrund zu verstehen. Vielmehr ermöglicht
er uns auch, eine mehrstufige Perspektive auf die Prekarität und das prekarisier
te Leben der iranischen Geflüchteten und Migrant:innen in Europa im Allgemeinen
und in Deutschland im Besonderen einzunehmen. Dieser Begriff zeigt, dass die Pre
karität der iranischen Geflüchteten in Deutschland nicht erst in Europa begann.

In diesem Sinne ist es wichtig, von den »Regimen der Prekarität und Prekari
sierung« zu sprechen und die Perspektive der Körper und Erinnerung einzuneh
men, da Prekarität auf der Makro- und Mikroebene akkumulativ ist. Anders gesagt,
die globalen und lokalen Regime der Prekarität produzieren einerseits ein prekäres
Leben für eine bestimmte Gruppe, anderseits wird die prekäre Situation durch die
Erfahrungen des menschlichen Körpers wahrgenommen und als Erinnerungen ins
Gedächtnis eingeprägt, die den Menschen anhaften und durch Flucht und Migrati
on (räumliche Mobilität) nicht verschwinden. Wenn Menschen reisen, dann haben
sie ihre Erinnerungen und prekären Erfahrungen dabei. Ein Körper, der einer be
stimmten Form von Politik wie »politics of rightful killing« ausgesetzt ist und durch
ein globales und lokales Regime von Prekarisierung prekarisiert wird, wird diese Er
fahrungen und Erinnerungen auch nach der Grenzerfahrung (Noghte) dabeihaben.

70 Wegen der Sanktionen gegen den Iran wurde der Geldtransfer von und in den Iran fast un
möglich. Deswegen suchte die iranische Regierung nach anderen Wegen, die nicht legal sind
und viele andere Nutznießer:innen nach sich ziehen. Von dieser Situation profitieren auch
manche Iraner:innen, meist aus der Oberschicht.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 197 

Akkumulative Prekarität 

Ich hatte Albträume, in denen ich in der 
Hand des Etelaate Iran [Iranischer 
Geheimdienst] war, dann war ich plötzlich 
wach und sah, dass ich in einem anderen 
Albtraum, nämlich im Heim in 
Deutschland, bin. Diese Albträume sehe 
ich immer noch. 

Das erzählte mir Amin auf die Frage, was sein Leben im Iran und in Deutschland 
verbindet. In seinem Leben haben sich viele Sachen geändert, aber die Albträume 
sind geblieben. Sein prekäres Leben im Iran, das nicht nur von der dortigen ökono
mischen Lage, sondern auch von der ständigen Angst vor dem iranischen Geheim
dienst und der Polizei beeinflusst war, hat sich zu einem prekären Leben mit stän
digem belātaklifi geändert. Belātaklifi ist ein Zustand, in dem man nicht genau weiß, 
was passieren wird. Es ist ein Zustand der Ungewissheit und des ständigen War
tens. 

Wenn Prekarität, wie Anna Tsing es formuliert, wie »life without the promise 
of stability«71 ist, dann ist sie mit dem Zustand belātaklifi und ebenfalls mit Zeit und 
Temporalität verbunden. Stabilität ist eine Frage der Zeit – das setzt den Begriff Pre
karität mit Zeit und Erinnerung in Verbindung. Ein stabiles Leben verändert sich 
normalerweise in der Zeit nicht drastisch.72 Was im oben genannten Zitat von Anna 
Tsing wichtig scheint, ist die »promise of stability«. Ein stabiles Leben basiert auf 
diesem Versprechen und nicht auf der Stabilität selbst. Einem prekären Leben auf 
der anderen Seite fehlt es an Vorhersehbarkeit. Die Zukunft ist in diesem Zustand 
so unklar und opak, dass alles möglich ist; und eben auch nichts. Die Gegenwart war 
auch einmal die unklare Zukunft der Vergangenheit, die sich in eine (andere) Form 
der Prekarität in der Gegenwart verwandelt hat. Prekarität als Begriff ist in diesem 
Sinne ein Versuch, die Temporalität des Lebens zu verstehen. Es ist ein Weg, die auf 
Unklarheit basierenden Verhältnisse der Zeitpunkte erklären zu können. Diese Zeit
punkte sind jedoch nicht unabhängig voneinander, sondern bilden Bedeutungen im 
Zusammenhang miteinander, die sich zu den Ereignissen fügen und als Erinnerung 
im Gedächtnis akkumuliert werden. 

Die Verwendung des Begriffs »Prekarität« in akademischen Kontexten und be
sonders in den Migrationsstudien ist mit einer sehr einseitigen Gewichtung auf die 
Agency der Subjekte verbunden, sodass die temporalen Aspekte des Begriffs undis
kutiert oder nicht ausreichend diskutiert bleiben. Meistens fokussieren die Studien 

71 Tsing, The Mushroom at the End of the World – On the Possibility of Life in Capitalist Ruins, 2. 
72 Das heißt jedoch nicht, dass es immer so bleibt, wie es ist. Das bedeutet auch nicht, dass es 

still ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

in diese Richtung auf die aktuellen Lebenssituationen der Menschen (meistens nach
der Ankunft, insbesondere in Europa) und verzichten auf die Betrachtung der Le
benssituationen, aus denen die Menschen gekommen sind. Diese Reduzierung der
Prekarität auf das Leben der Migrant:innen im »Zielland« (hier Europa) führt meis
tens zu einer Form von Eurozentrismus, in dem das Leben des Subjekts in Europa
im Zentrum steht und Prekarität nur als eine Eigenschaft dieses Lebens angenom
men wird. Diese Perspektive auf Prekarität ist somit unfähig, die subjektiven und
subjektbezogenen Elemente des prekären Lebens zu greifen und zu theoretisieren.
Diese Reduzierung verhindert darüber hinaus eine ausreichende Theoretisierung

der Agency des Subjekts, denn Agency, wie Sherry Ortner es formuliert, ist nicht
nur eine Problematik der Macht, sondern auch eine Problematik der Bedeutung:73

»In the context of questions of power, agency is that which is made or denied, ex
panded or contracted, in the exercise of power. It is the (sense of) authority to act,
or of lack of authority and lack of empowerment. It is that dimension of power
that is located in the actor’s subjective sense of authorization, control, effective
ness in the world. Within the framework of questions of meaning, on the other
hand, agency represents the pressures of desires and understandings and inten
tions on cultural constructions.«74

Diese Geertz’sche Aspekt des Begriffs »Agency« geht davon aus, dass Agency
ebenfalls in die »meaningful structures«75 der Kultur oder in das »imaginative
universe«76 der Menschen verwoben ist. Deswegen sollte Agency auch in einem
historischen, kulturellen, sozialen und biografischen Kontext verstanden, analy
siert und auch theoretisiert werden. Das Gleiche gilt für Prekarität. Wie vorher
erwähnt, ist eine der Stärken des Begriffes »Prekarität« das Miteinbeziehen von
Agency. Das heißt jedoch nicht, dass jede Form der Verwendung des Begriffs dieses
Miteinbeziehen unvermeidbar macht. Im Gegensatz dazu schlägt diese Arbeit den
Begriff »Akkumulative Prekarität« als die Prekarität vor, die mit der Zeit im Körper
und Gedächtnis akkumuliert wird und einen dynamischen Umgang mit den kom
menden Lebenssituationen für das Subjekt ermöglicht. »Akkumulative Prekarität«
geht davon aus, dass die Lebenssituationen in ihrem geschichtlichen Kontext und
temporalen Zusammenhang studiert werden sollen.

»Akkumulative Prekarität« ist ein Versuch, die Narrative vor dem Noghte mit den
Narrativen nach dem Noghte theoretisch zu verbinden, da diese Narrative ohnehin

73 Ortners Perspektive auf Agency ist zentral in ihrer Theorie der Praxis; vgl. Ortner, »Thick Re
sistance«; Ortner, »Subjectivity and Cultural Critique«, 1. März 2005.

74 Ortner, »Thick Resistance«, 146.
75 Geertz, The Interpretation of Cultures, 7.
76 Ebd., 13.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 199 

miteinander verbunden sind. »Akkumulative Prekarität« als Begriff sucht sich sol
che Verbindungen und liegt in diesem Territorium. In Kapitel 4 wurde bereits er
wähnt, dass die Narrative der Flucht und Migration nicht mit Noghte beginnen, son
dern manchmal bereits mehrere Jahre vor der Reise und im Heimatland. Diese Nar
rative (vor dem Noghte) verschwinden nicht, sondern reisen ebenfalls mit ihren Er
zähler:innen. Sie sind schon in der Form der Erinnerung ins Gedächtnis eingeprägt. 
Sie werden zu Brüchen in der Erinnerung und verändern die Leben der Menschen, 
die diese Brüche mit sich tragen, sie miteinander teilen, über diese Erinnerungsbrü
che77 Scherze machen und lachen; aus denen aber auch Narrative gebildet werden, 
die erzählt und wiedererzählt, über die Zeugnisse abgelegt werden und durch die 
manchmal auch Heilungsprozesse stattfinden können. 

Es ist wichtig zu erwähnen, dass »Akkumulative Prekarität« kein neuer Begriff, 
sondern eine andere Perspektive auf den Begriff »Prekarität« ist. Das heißt, er ist 
keine besondere Form der Prekarität, die von einer bestimmten Gruppe von Men
schen erfahren wird. Er ist eine der Perspektiven des Begriffs »Prekarität« und fo
kussiert auf die Kontinuitäten und Diskontinuitäten der Lebenserfahrungen und 
deren Einflüssen auf prekäre Situationen. Dieser Begriff betrachtet prekäres Leben 
von einer Perspektive des Körpers und der Erinnerung und sieht Prekarität in Bezug 
auf Migration nicht nur als eine Situation, der Menschen nach Flucht und Migration 
begegnen, sondern auch als einen dauerhaften Prozess, der im Heimatland anfängt. 
Das heißt, dass Prekarität akkumulativ ist und wie andere körperliche Wahrneh
mungen im Körper und auch als Erinnerung im Gedächtnis akkumuliert wird. 

Bei der »Akkumulativen Prekarität« geht es nicht nur um die Situation, sondern 
auch um die Wahrnehmung des Körpers. Wie bereits erwähnt, ist Prekarität einer
seits eine Situation. In diesem Sinne sagt man beispielsweise: »Ich bin in einer pre
kären Situation.« Andererseits wird diese Situation von einem Körper als ein Gefühl 
(oder besser gesagt als Emotion) wahrgenommen; ein Gefühl der Instabilität oder 
Unvorhersehbarkeit. In diesem Sinne sagt man beispielsweise: »Ich fühle mich in
stabil«, oder: »Ich habe das Gefühl, dass mein Leben instabil (oder prekär) ist.« 

Die Formen, die diese Emotionen annehmen, wenn sie in den Bereich der 
sprachlichen Repräsentation gelangen, sind aus dem Grund wichtig, dass sie uns 
diese affektiven und emotionalen und auch körperlichen Aspekte zeigen können. 
In diesem Fall möchte ich auf den Spruch auf Farsi az injā runde, az unjā munde zu
rückkommen. Dieser Spruch wurde von einigen Teilnehmenden der Untersuchung 
für diese Arbeit mehrmals verwendet. In Farsi wird dieser Spruch in verschiedenen 
Formen benutzt. Man kann es mit dem Verb (h)astan (sein) bilden (ich bin az injā 
runde, az unjā munde). Das bedeutet »Ich wurde verlassen« oder »Ich bin hoffnungs
los« und bezieht sich einerseits auf eine Situation, in der man von allem und jedem 
verlassen und im Stich gelassen wird. Andererseits bezieht es sich auf das Gefühl 

77 Vgl. Kapitel 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

der Hoffnungslosigkeit, das man in der oben genannten Situation empfindet.
Der Spruch zeigt beide Seiten des Begriffs »Prekarität«, die die »Akkumulative
Prekarität« gleichsam hervorheben würde.

Wie in den letzten Abschnitten erwähnt wurde, bezieht sich Prekarität vor allem
auf die materielle Entbehrung, die die anderen Aspekte des Lebens beeinflusst. Die
affektive und emotionale Darstellung der Prekarität ist jedoch nicht auf die Gefüh
le der Unsicherheit und Unvorhersehbarkeit begrenzt. Das Gefühl von abandonment
liegt im Bereich der Einsamkeit, die wie Angst die Körperoberfläche schrumpfen
lässt. Das, was Prekarität verursacht, kann wiederum die (oder das Gefühl der) Pre
karität verstärken. Diese sensorischen Aspekte und Merkmale der Prekarität macht
sie akkumulativ.

Die Verhältnisse zwischen Prekarität im Leben, Affekte und Emotionen formu
liert Anne Alison nach Judith Butler78 wie folgt:

»It is the way that insecurity or precariousness registers on the senses in the first
place—as a sense of being out of place, out of sorts, disconnected [. . . ] —that I
take to be the sign, and symptom, of a widespread precarity in twenty-first-cen
tury Japan. What people then do with this—with both the sense of precarity they
are living themselves and how, or how not, they are able to sense and act upon the
precarity of others— [. . . ]. The sense of an insecure life and the sense that it could,
and sometimes does, turn quickly to death. Precarity that registers deeply in the
social senses: of an affective turn to desociality that, for many, feels painfully bad.
A place (muen shakai, a relationless society) where it is difficult to survive and dif
ficult to muster up the kind of civic responsibility to sense beyond one’s own pain
to that shared by others (whose deaths are grievable79), as advocated by Butler.

78 Vgl. Butler, Precarious Life.
79 In ihren Büchern Frames of War. When Is Life Grievable? und Precarious Life: The Power of Mourning

and Violence bezeichnet Judith Butler grievability als eine der Eigenschaften des Lebens. Das
heißt, das Leben an sich ist grievable und muss grievable sein, damit es überhaupt als Leben
gezählt wird (vgl. Butler, Precarious Life: The Power of Mourning and Violence, Frames of War: When

Is Life Grievable?): »Without grievability, there is no life, or, rather, there is something living
that is other than life. Instead, ›there is a life that will never have been lived,‹ sustained by no
regard, no testimony, and ungrieved when lost« (Butler, Frames of War: When Is Life Grievable?,
15). Sie bezieht sich auf den Krieg im Irak und dessen Darstellung in den Medien, um auf
die Unterschiede des Lebens hinzuweisen. Sie argumentiert, dass das Leben einer Gruppe
gezählt und repräsentiert und somit grievable wird, und im Gegenteil dazu wird das Leben
von anderen ungrievable. Sie definiert ein Leben, das ungrievable ist, wie folgt: »An ungrievable
life is one that cannot be mourned because it has never lived, that is, it has never counted as
a life at all. We can see the division of the globe into grievable and ungrievable lives from the
perspective of those who wage war in order to defend the lives of certain communities, and
to defend them against the lives of others-even if it means taking those latter lives« (Butler,
Frames of War, 38). Sie argumentiert, dass die Erkennung der Precariousness der Menschen und

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 201 

And this then is part of the pain of being precarious and part of the precariat: hav
ing a life that no one grieves upon death and living a precariousness that no one 
cares to share with you in the here and now.«80 

Wenn wir nach Allison und auch Butler annehmen, dass Prekarität das Leben in dem 
Sinne ungrievable macht, dass sie sich auf die ungleiche Verteilung der Precariousness 
bezieht, dann können wir mit Ahmed sagen, dass Prekarität die Körperoberfläche 
und somit soziale Kontakte schrumpfen lassen kann. 

Zeitweiligkeit und »akkumulative Prekarität« 

»Ein ganzes Jahr habe ich mein Leben so verbracht. [. . . ] Ich erinnere mich, dass 
ich ein depressiver, unterdrückter Mensch in einem Gefängnis war. [. . . ] Jede Nacht 
hatte ich Albträume. [. . . ] Stell dir vor, ich kam aus einem anderen Land, hatte auf 
dem Weg so viel erlebt, konnte kein Deutsch und war in einem Gefängnis am Ende 
der Welt. Ich war total isoliert und einsam und musste auch meine Duldung erst 
mal alle zwei Wochen und dann jede Woche verlängern. Ich durfte nichts machen. 
Ich durfte nicht studieren, nicht Deutsch in einem richtigen Kurs lernen, nicht an 
einen Integrationskurs teilnehmen.« 

Amins Worte über sein zeitweiliges Leben weist vor allem auf das Narrativ hin, in 
dem er die Prekarität und die Prekarisierung in Deutschland mit der Prekarität, 
die er im Iran und auch unterwegs erfahren hat, in Beziehung setzt. Kein Wunder, 
dass jedes Narrativ der Prekarität in Deutschland auch ein Narrativ von deren ver
schiedenen Formen ist, die eine Person in ihrem Leben erfahren hat. Amins Wor
te bringen verschiedene Aspekte der Prekarität zum Ausdruck. Das zeigt sich am 
deutlichsten in der zeitlichen (früher/jetzt, zeitweilige Duldung) und räumlichen 
(Iran/Noghte/auf dem Weg/Deutschland) Perspektive von »Akkumulativer Prekari
tät«. 

»Akkumulative Prekarität« weist auf die zeitweiligen Lebenssituationen der 
Menschen mit Migrations- und Fluchterfahrung in der heutigen neoliberalen Welt 
hin, in der nicht nur das Arbeitsleben, sondern auch der Alltag der Menschen durch 
ein Regime der Prekarität81 prekarisiert wird. In dieser Situation werden sowohl 
Arbeitsverhältnisse als auch andere Merkmale des sozialen Lebens zeitweilig und 
temporär. Das zeigt sich stärker, wenn es zu einer Intersektion mit Migrations- 

der Fokus auf das Teilen der menschlichen Precariousness zur Anerkennung aller Leben als 
grievable führen kann. 

80 Allison, Precarious Japan, 14f. 
81 Vgl. Pieper, Panagiotidis, und Tsianos, »Regime der Prekarität und verkörperte Subjektivie

rung«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität

und Fluchterfahrung kommt.82 Eine Duldung oder ein kurzzeitig befristeter Auf
enthaltstitel bringt eine Zeitweiligkeit und somit eine Prekarität, die sich in allen
Aspekten des Lebens verbreitet.

In diesem Kontext argumentieren Tsianos und Papadopoulos83, dass »Arbeit«
(labour) im postfordistischen Kapitalismus als »Nicht-Arbeit« (non-labour) verkör
pert wird und somit die Prekarität und die Ausbeutung sich jenseits der Arbeit und
der Arbeitszeiten ausbreiten.84 In ihrer Arbeit über Regime der Prekarität zeigen
sie, dass der Begriff »Prekarität« nicht nur die Ausbeutung in den Arbeitsverhält
nissen analysieren, sondern diese Ausbeutung auch im Alltag theoretisieren kann.
Sie argumentieren, dass die Ausbeutung des Alltags eine Frage der Zeit ist:

»Precarity means exploiting the continuum of everyday life, not simply the work
force. In this sense, precarity is a form of exploitation which operates primarily

on the level of time. This because it changes the meaning of what non-productiv
ity is. The regulation of labour in Fordism was secured in an anticipative way in
dependently of its immediate productivity. The protectionist function of the wel
fare system is a time management: it works by anticipating and securing the pe
riods when someone becomes non-productive (accident and illness, unemploy

ment, age). In post-Fordism this form of time management disappears. Not so
only because future is not guaranteed, but also because the future is already ap
propriated in the present. From the standpoint of the labourer, work takes place
in the present, which is, though, incorporated into his or her whole lifespan as a
worker. And precisely this lifelong scope is destroyed in precarity: from the stand
point of capital the whole lifespan continuum of a precarious labourer is dissected
into successive exploitable units of the present. Precarity is this form of exploita
tion which, by operating only on the present, exploits simultaneously also the fu
ture.«85

Diese Form der Aneignung der Zukunft in der Gegenwart ist, so Tsianos und
Papadopoulos, nicht auf die Arbeitszeit begrenzt und verbreitet sich in allen
Lebenszeiten und Lebensräumen der Menschen. Ebenso wird diese Form von An
eignung und darauffolgender Ausbeutung im Kontext von Flucht und Migration
nicht nur auf die Lebenszeiten und -räume der Menschen nach der Fluchterfahrung
(hier nach Europa) begrenzt, sondern schließt auch ihre Vergangenheit, Zukunft
und ihre Leben in anderen Räumen ein. Die internationalen und transnationalen

82 Die Intersektionen mit Gender, Sexualität, Klasse und Ethnizität sind hier ebenfalls bedeut
sam.

83 Vgl. Tsianos und Papadopoulos, »Precarity: A Savage Journey to the Heart of Embodied Cap
italism«.

84 Vgl. Neilson und Rossiter, »From Precarity to Precariousness and Back Again«.
85 Tsianos und Papadopoulos, »Precarity: A Savage Journey to the Heart of Embodied Capital

ism«, 2.

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 203 

Prozesse, die diese Aneignung im globalen Kontext etablieren, setzen die Leben 
der Menschen ebenfalls einer enormen Prekarität aus, die in diesem Kapitel unter 
disposable life und mithilfe des Begriffs »politics of rightful killing« diskutiert wurde. 

Diese Ausbeutung des Alltags und der Zeit im Kontext von Flucht und Migrati
on analysiert Shahram Khosravi86 als »stolen time«. Er fragt nach der Zeit der Mi
grant:innen und Geflüchteten, die nach langer (oder kurzer) Zeit in Europa in die 
Länder abgeschoben werden, in denen sie nicht mehr die vorherigen sozialen Kon
takte und Unterstützung haben. In zahlreichen Fällen sind ihre Kinder in Europa 
geboren und aufgewachsen. In diesem Kontext fragt Khosravi nach der Zeit, in der 
Menschen in Europa arbeiteten, in den Schlangen in Camps oder Ausländerbehör
den warteten, eine neue Sprache lernten, soziale Kontakte aufbauten und nach der 
Zeit, die sie in ein neues Land investierten, um dort ein neues Leben aufzubauen. In 
gleicher Weise wie Tsianos und Papadopoulos argumentiert er, dass Regime der Ab
schiebbarkeit (deportability) und Prekarität durch gestohlene (und unbezahlte) Zeit 
von Geflüchteten und Migrant:innen funktioniert. Diese Regime halten die Men
schen ständig in Zirkulation (immer unterwegs, ohne anzukommen), um aus der 
gestohlenen Zeit Mehrwert zu generieren.87 

Amin hat noch keine stabilen Aufenthaltstitel bekommen, und zu der Zeit, in 
der ich diese Zeilen schreibe, lebt er noch ein zeitweiliges Leben. Ein Leben, das jede 
Sekunde umgedreht werden kann. Jedoch mit dem großen Unterschied, dass man 
ihm nicht so viel Hoffnung gemacht hat, dass sein Leben zum Guten gedreht wird. 
In dieser Situation bleibt keine Hoffnung, auch kein cruel optimism und niemand ist 
verantwortlich für seine gestohlene Zeit, die er in Deutschland investiert hat. 

Hoffnung, Warten und »Akkumulative Prekarität« 

Einmal, als wir bei Siamak waren und nachdem wir das leckere qormesabzi geges
sen hatten, das er uns gekocht hatte, erzählte er uns, dass er jeden Morgen seinen 
Mittelfinger zeigen muss, wenn er aufwacht. 

»Was?! Warum?!«, fragte ich, als ich wie die anderen laut lachte. 
»Weil ich jeden Morgen in Deutschland und entfernt von der iranischen Polizei 

aufwache. Das passiert mir viel, dass ich von der iranischen Polizei träume. In die
sen (Alb-)Träumen suchen sie mich. Sie verfolgen mich und manchmal erschießen 
sie mich sogar. Aber was bekommen sie eigentlich? Ja, richtig, meinen Mittelfinger. 
Ich bin nicht mehr dort«, sagte er lachend. 

Im Iran hatte Siamak ein juristisches Problem, weswegen er von der Polizei ver
folgt wurde. Irgendwann konnte er dieses Leben unter Angst und Prekarität nicht 

86 Vgl. Khosravi, »Stolen Time«. 
87 Vgl. ebd., 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

mehr aushalten und »floh«, so seine Formulierung, nach Deutschland. Ausschlag
gebend für ihn war auch, dass zu dieser Zeit (Sommer 2015) die Grenzen offen wa
ren. 

Dies und Amins Beispiel im letzten Teil zeigen, sind Albträume auch eine 
Form der Prekarität, die aus der Vergangenheit in die Gegenwart mitkommen. 
Interessanterweise kamen diese Gespräche über die (drastischen und prekären) 
Erfahrungen im Heimatland oft zu Erzählungen von den prekären Lebenssituatio
nen in Deutschland. Genauso sind Siamaks Erzählungen von seinen Albträumen in 
den Erzählungen von seiner derzeitigen Arbeitssituation in Deutschland gelandet. 
Zu dieser Zeit arbeitete er bei einer Firma. Er wollte die Arbeit kündigen, weil 
er sie zu schwer und belastend fand. Er meinte, dass er bereits im ersten Monat 
ernsthafte Rückenprobleme bekam. Mit der Bezahlung (Mindestlohn) und den 
gesundheitlichen Schwierigkeiten fand er die Arbeit sehr unfair und wollte sie 
wechseln. 

»Auch, falls du es schaffst, die Arbeit zu wechseln, wird sich nichts ändern. Die 
nächste wird genauso schlimm sein wie deine jetzige Arbeit, wenn sie nicht schlim
mer sein wird. Sei einfach zufrieden und dankbar, dass du eine Arbeit hast«, sagte 
Ahmad mit einem ernsten Gesichtsausdruck. 

»Aber wenn ich hier weiterarbeite, muss ich wahrscheinlich ab nächsten Monat 
mit dem Rettungswagen zur Arbeit fahren. Dann habe ich wahrscheinlich keinen 
Rücken mehr«, sagte Siamak sarkastisch. 

Dieser Sarkasmus und das darauffolgende Lachen hießen jedoch nicht, dass 
Ahmad mit der nächsten Arbeit nicht recht hatte. Siamak musste wahrscheinlich 
mit der (in seinen Worten) »schweren« und »physischen« Arbeit weitermachen. 
Die Hoffnung auf einen besseren Job führten ihn jedoch zu dem Entschluss, seine 
derzeitige Arbeit zu kündigen. So gehen normalerweise Hoffnung und Prekarität 
mit Warten Hand in Hand. Hoffnung ist die Darstellung einer anderen Zukunft im 
Präsens. Das heißt, die Vorstellung einer »desired« Zukunft, in der man in einem 
»besseren« Zustand ist. Dafür muss man aber warten. So wird die Handlung (War
ten) durch die »desired« Zukunft oder durch die Hoffnung gerechtfertigt. So kann 
man eine Verbindung zwischen Hoffnung und Prekarität finden. Nauja Kleist88 
zeigt diese Verbindung wie folgt: 

»For the articulation of any hopes for different futures to be possible, there must 
be a degree of uncertainty, an awareness of it and a willingness to act in it. At the 

88 Vgl. Kleist und Jansen, »Introduction: Hope over Time—Crisis, Immobility and Future-Mak

ing«; Kleist und Thorsen, Hope and Uncertainty in Contemporary African Migration. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 205 

most basic level, then, hope as a phenomenon is characterized by simultaneous 
potentiality (in its broadest sense) and uncertainty of the future.«89 

Alle drei oben genannten Eigenschaften der Hoffnung (Ungewissheit, Bewusstsein 
und Bereitschaft zu handeln) kann man ebenfalls unter dem Begriff »Prekarität« zu
sammenfassen. Für Siamak beispielsweise war die Hoffnung auf eine bessere Arbeit 
eine Motivation, seine Arbeit zu kündigen, obwohl er wusste, dass es wahrscheinlich 
nicht funktionieren würde und obwohl Ahmad ihm das gesagt hatte. Einen Monat 
später kündigte Siamak seine Arbeit und fand eine andere, die auf den ersten Blick 
besser schien als die letzte, aber nach ein paar Monaten änderte sich die neue Ar
beit zu einer anstrengenden, schweren und in seinen Worten »physischen« Arbeit. 
Sechs Monate später sagte mir Siamak, dass er wieder seine Arbeit kündigen wür
de, aber er das nicht machen könne. Er sagte, dass er heiraten will, weswegen er ei
nen Job brauche, damit er seine Frau nach Deutschland bringen könne. Der Prozess 
des Familiennachzugsvisums dauerte für ihn und seine Frau ungefähr zwei Jahre. 
Er musste erst zwei Jahre warten, bis seine Frau es nach enormen Schwierigkeiten 
zur deutschen Botschaft in Teheran und, in der Zeit der »Pandemie«, nach Deutsch
land schaffte. Nachdem seine Frau in Deutschland ankam, musste er mit dem Job 
weitermachen, weil er nun zwei Personen finanzieren musste. Er hat es bis zum 
Augenblick des Schreibens dieser Zeilen noch nicht geschafft, die Arbeit zu kün
digen und eine neue Arbeit zu finden. Er freut sich einerseits, dass seine Frau bei 
ihm ist, andererseits fühlt er sich auch in seiner Arbeit (so seine Worte) gir karde und 
weiß nicht, bis wann er warten muss. Eine wörtliche Übersetzung des Begriffs gir 
kardan ist »festgesteckt sein«. Diesen Zustand nennt der australische Anthropologe 
Ghassan Hage »the state of stuckness« und argumentiert, dass dieser Zustand eine 
der Eigenschaften des heutigen Kapitalismus und auch dessen ist, was er als »shrin
king societies« bezeichnet. Eine schrumpfende Gesellschaft, so Hage, ist dort, wo 
sogar die Hoffnung ungleich verteilt wird und wo »the possibilities of a meaningful 
life are shrinking«90. Hage setzt »stuckness« mit »existential immobility« oder ei
nem imaginären Gefühl, nirgendwo im Leben hinzugehen, in Verbindung.91 Er ar
gumentiert, dass für bestimmte Gruppen in einer schrumpfenden Gesellschaft das 
Gefühl der »existential mobility«, das er als »social hope« bezeichnet, fehlt. In die
ser Situation leben die Menschen, ohne eine klare (und auch manchmal unklare) 
Perspektive auf ihre Zukunft zu haben. 

Hage spricht in diesem Zusammenhang von einer »unequal distribution of 
hope« in der Gesellschaft und davon, wie der Staat unterschiedlichen Gruppen 

89 Kleist und Jansen, »Introduction: Hope over Time—Crisis, Immobility and Future-Making«, 
379. 

90 Hage, Against Paranoid Nationalism, 142. 
91 Vgl. Hage, »Waiting Out the Crisis: On Stuckedness and Governmentality«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

eine unterschiedliche Zukunft verspricht. Wenn diese Ungleichheiten ein Extrem 
erreichen, bleibt für manche Menschen keine soziale Hoffnung mehr. Im Falle von 
Siamak und vielen anderen Geflüchteten in Deutschland ist die Hoffnung nicht 
ganz verschwunden, sondern es bleibt noch etwas, worauf man warten kann. Wie 
Pierre Bourdieu es ausdrückt: Man lässt die Menschen warten bzw. zögert etwas 
hinaus, ohne die Hoffnung komplett zu zerstören. Das ist Teil der Dominanz und 
Kontrolle:92 

»Waiting is one of the privileged ways of experiencing the effect of power, and 
the link between time and power [. . . ]. Waiting implies submission: the interested 
aiming at something greatly desired durably—that is to say, for the whole dura
tion of the expectancy— modifies the behaviour of the person who ›hangs‹ [. . . ]. 
It follows that the art of ›taking one’s time‹, [. . . ] of making people wait, of delay
ing without destroying hope, of adjourning without totally disappointing, which 
would have the effect of killing the waiting itself, is an integral part of the exercise 
of power [. . . ].«93 

Epilog 

Nach dem Konzert kamen normalerweise die Zuschauer:innen zu uns und fingen 
an, mit uns über iranische Musik und unsere Instrumente zu reden. Abgesehen von 
den orientalistischen Kommentaren über die iranische Musik und der Exotisierung 
der Musikinstrumente und wie viel diese Instrumente sie an die Basars und Gebirge 
im alten »Persien« und Kamele im Nahen Osten zurückgebracht haben, gab es aber 
auch sehr interessante Gespräche über verschiedene Themen. Diese Themen zen
tralisierten die Lebenserfahrung der Menschen, am meisten der Geflüchteten, in 
Deutschland und wie sie ihre Erfahrung zum Ausdruck bringen und mit Problemen 
und Schwierigkeiten umgehen. Zu unseren Zuschauern gehörten ebenfalls andere 
Iraner:innen (mit oder ohne Fluchterfahrung). Sie waren meistens neu in Deutsch
land und konnten kaum Deutsch. Sie warteten oft auf die Gelegenheit, in der Gruppe 
Persisch zu sprechen. 

Nach einem Konzert kam Nima auf uns zu und erzählte von seiner Fluchterfah
rung und wie diese sein Leben komplett verändert hatte. Ein wichtiger Punkt war, 
dass er sowohl im Iran als auch in Deutschland ein prekäres Leben führte. Er war 
Künstler und hatte sich im Iran in einer schwierigen finanziellen Lage befunden, 
weil seine Kunst dort nicht akzeptiert wurde bzw., wie er es formulierte, weil seine 

92 Für weitere Beiträge zu diesem Thema siehe Genova, »›Doin‹ hard time on planet earth‹«; 
Hage, Waiting; Jacobsen und Karlsen, »Introduction«; Khosravi, Precarious Lives; Khosravi, »Af
terword«. 

93 Bourdieu, Pascalian Meditations, 228. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7 »Akkumulative Prekarität«: Lokales und globales wegwerfbares Leben 207 

Kunst nicht als Kunst wahrgenommen wurde. In Deutschland führte er auch, zu
mindest in der Zeit der Feldforschung dieser Arbeit, ein prekäres Leben. Er hatte 
noch keinen sicheren Aufenthaltstitel und somit keine Arbeit und keine Wohnung 
für sich. Bei der Erzählung seiner Erfahrungen berichtete er interessanterweise von 
seinen prekären Erfahrungen in Deutschland und im Iran gleichzeitig, um zu zei
gen, dass die Prekarität ein großer Teil seines Lebens war, sowohl im Iran als auch 
in Deutschland. Ein wichtiger Punkt seiner Erzählung war die Rolle von Kunst in 
seinem Leben und wie seine Kunst ihn sowohl im Iran als auch in Deutschland »ge
rettet« und ihm in dieser Situation geholfen habe. Das Gespräch wurde länger und 
länger, als wir auch über Musik und ihre Rolle in unseren Leben sprachen. Im Iran 
verband uns Musik mit anderen und durch Musik konnten wir die Prekarität, die wir 
erlebten, aushalten bzw. mit ihr umgehen. In Deutschland fanden wir uns einander 
ebenfalls durch Musik. Musik war und ist in diesem Sinne der rote Faden unseres 
Lebens, der die auseinandergebrochenen Teile des Lebens wieder zusammennäht 
und die Erinnerungsbrüche mit neuen Narrativen füllt, genau wie Nima, für den 
die Kunst der Klebstoff war, der alle Teile seines Lebens zusammenhielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474655-009 - am 14.02.2026, 06:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

