
—56—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

La investigación escéptica y el paradigma de la certeza.
Aproximaciones al Diccionario histórico y crítico

de Pierre Bayle*
Guadalupe Reinoso

(CONICET /Universidad Nacional de Córdoba, Argentina)
guadareino@gmail.com

Abstract

This paper discusses the canonical contemporary reading of modern skepti-
cism. Such reading, when associated with the Cartesian «paradigm of cer-
tainty», reduces the problem to an epistemological obstacle. However, this 
traditional interpretation fails to analyze the reception of modern skepti-
cism in other writers from the same era. Especially noticeable is the case of 
Pierre Bayle, who in his Historical and Critical Dictionary (1696) recov-
ers the richness and potential benefits of the specific philosophical inquiry 
originally proposed by Pyrrhonism. Thus, I shall argue that it is no longer 
possible to speak of modern skepticism as a homogeneous movement of 
ideas after recognizing different perspectives on skepticism at that time.

Keywords: paradigm of certainty, Pierre Bayle, Historical 
and Critical Dictionary, philosophical inquiry, Pyrrhonism.

Resumen

En el presente trabajo se discute la lectura canónica contemporánea del escep-
ticismo moderno que, asociada al «paradigma de la certeza» de René Des-
cartes (1641), reduce la problemática a un obstáculo epistemológico. Esta 
interpretación tradicional entra en tensión al analizar cómo se da la recepción 
del escepticismo en otros autores de gran influencia en la época. Se destaca 
el caso de Pierre Bayle quien en su Diccionario histórico y crítico (1696), re-
cupera la riqueza y posibles beneficios del tipo de investigación filosófica que 
proponía el pirronismo. De esta forma, al reconocer otras perspectivas sobre 
el escepticismo vigentes en la época se comprende que no sea posible hablar 
del escepticismo moderno como un movimiento homogéneo de ideas.

Palabras clave: paradigma de la certeza, Pierre Bayle, Diccio-
nario histórico y crítico, investigación filosófica, pirronismo.

*	 El presente artículo es una versión corregida y modificada de la presentada en 
las V Jornadas de Filosofía Moderna realizadas los días 24, 25 y 26 de Mayo 
de 2011, en Santiago de Chile. Agradezco especialmente a Mauricio Zuluaga, 
Fernando Bahr y Flavia Dezzutto por la lectura atenta de las primeras versiones 
y sus valiosos comentarios que posibilitaron la corrección de mi trabajo.

Methodus Nº 6 (2011) pp. 56 - 76

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—57—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

Los estudios contemporáneos sobre la historia del escepticismo 
se encuentran en progreso continuo. Los aportes realizados por Ri-
chard Popkin (1923-2005) contribuyeron a iniciar diferentes líneas 
de investigación destinadas al análisis de las fuentes históricas del 
escepticismo que, entre otras cuestiones, han trazado la diferencia-
ción entre las variantes antiguas y las modernas (Popkin 1983, 1996, 
2003). Pero además, esta clase de estudios ha permitido impulsar 
la re-evaluación sobre cómo la filosofía contemporánea entendió la 
forma en que se había interpretado al escepticismo en la modernidad. 
En esta ocasión, y desde este enfoque, nos proponemos someter a 
revisión cierto canon de lectura contemporáneo que establece como 
horizonte de comprensión del escepticismo moderno lo que deno-
minamos el «paradigma de la certeza» (Olaso: 1999: Dewey: 1952; 
Rorty: 1989). Según este canon, que determina buena parte de la 
recepción del escepticismo en el siglo XX, es René Descartes quien 
en sus Meditaciones Metafísicas (1641) inaugura una tradición in-
terpretativa al establecer una estrecha vinculación entre escepticismo 
y certeza (Burnyeat: 1982; Reinoso: 2009; Stroud: 2001; Williams: 
1996, 2010). De este modo, se ha entendido que en la modernidad 
–a partir de Descartes– el escepticismo refiere a una preocupación 
centrada en lo epistemológico, interpretándolo como un desafío que 
fija las condiciones extremas que deben cumplirse para que el co-
nocimiento sea posible. En el esquema cartesiano el conocimiento 
queda debidamente justificado una vez que se ha eliminado la posi-
bilidad del error sistemático que el escéptico habilita con sus dudas. 
Dado este marco se concibe a la certeza como portadora de garantía 
epistémica ya que la afirmación de conocimiento cierto significa que 
éste no puede ser falso. Así la certeza es presentada como una pro-
piedad del conocimiento1 (Olaso, 1999: p. 110) de forma tal que 
se la designa como un «objeto de teoría» ligado inseparablemente 
a la fundamentación, asumiendo como posible la determinación de 
un punto de vista epistémico correcto2. Sin embargo, a partir de las 
1	 La certeza dentro del esquema cartesiano tiene además otras características, 

entre ellas, la de ser autoevidente. Dicha descripción depende además 
de cierta perspectiva específica sobre la idea de mente como substancia, 
cierta concepción de la representación y de Dios garante (Burnyeat: 1982; 
Reinoso: 2009; Rorty: 1989).

2	 Esta interpretación de Descartes también ha sido matizada en los últimos años. 
Según Paganini la recepción inglesa del cartesianismo es la que consolida esta 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—58—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

investigaciones recientes dedicadas a la historia del escepticismo se 
puede vislumbrar cómo el esquema cartesiano no fue unánimemente 
aceptado por autores próximos.

Se destaca el caso de Pierre Bayle (1647-1706), quien a través 
de diversos artículos de su Diccionario Histórico y Crítico (primera 
edición, 2 vol., 1696-7) destinados a la cuestión escéptica –Arcesilao, 
Charron, Crisipo, Zenón, pero, principalmente, Pirrón– permite vis-
lumbrar cómo la recepción y desarrollo del escepticismo en la moder-
nidad no puede reducirse al canon interpretativo del paradigma de la 
certeza de cuño cartesiano3. Así, en la observación A del artículo Pi-
rrón, Bayle distingue el escepticismo de Arcesilao –y los académicos– 
del de los pirrónicos, enfatizando las características con las que se lo 
describe en las Hipotiposis de Sexto Empírico: escépticos (examina-
dores), zetéticos (inquisidores, investigadores), efécticos (suspende-
dores) y aporéticos (dudantes). Esto, afirma Bayle, «muestra que ellos 
[los pirrónicos] suponían que era posible encontrar la verdad y no 
determinaban que fuera incomprensible (acatalepsia)» (Bayle, 2010, 
Pirrón: p. 257), en una carta de juventud menciona además, al escep-

lectura «epistemológica» (cf. Paganini: 2003). También puede consultarse 
Toulmin (2001), donde se revisa la valoración de Descartes por parte de cierta 
historiografía canónica en detrimento del escepticismo y la «modernidad» del 
siglo precedente: «la ‘búsqueda de la certeza’ de los filósofos del siglo XVII 
no fue una mera propuesta para construir esquemas intelectuales abstractos 
y atemporales, soñados como objetos de puro y aséptico estudio intelectual. 
Antes bien, fue una reacción y una respuesta temporal a un desafío histórico 
concreto: el caos político, social y teológico encarnado en la Guerra de los 
Treinta Años. Interpretados de este modo, los proyectos de Descartes y sus 
sucesores no son las creaciones arbitrarias de unos individuos solitarios, 
encerrados en sus respectivas torres de marfil, como sugieren los textos 
ortodoxos de la historia de la filosofía» (Toulmin, 2001: p. 111).

3	 La relación entre Bayle y Descartes es compleja y no está exenta de disputas 
interpretativas. Según las reconstrucciones biográficas la iniciación de Bayle 
en la filosofía cartesiana tuvo lugar alrededor de 1670 y estuvo a cargo de 
Louis Tronchin, profesor de teología de la Escuela calvinista en Ginebra. Tal 
influencia ha llevado a algunos intérpretes a sostener que el Diccionario se 
encuentra «en continuidad con el programa cartesiano» cuyo objetivo será 
«superar el pirronismo al que conducen la parcialidad y los errores de los 
testimonios y conseguir así que la historia alcance el grado de confiabilidad 
que han alcanzado otros saberes» (Bahr, 2003: p. xv). Cabe destacar que 
Bahr posteriormente modifica su posición acercando a Bayle a los llamados 
«libertinos eruditos» (Bahr, 2010: pp. 21-23). 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—59—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

ticismo pirrónico «como aquella tendencia del pensamiento humano 
que se caracteriza por no haber encontrado la verdad y por buscarla 
toda la vida»4. No obstante, la distinción entre académicos y pirró-
nicos se deshace al final de la misma observación A cuando afirma 
que: «en el fondo, uno y otro se inclinaban a la duda con igual ador, 
y nada habría sido más fácil que ponerlos de acuerdo» (Bayle, 2010, 
Pirrón: p. 257). De esta forma, y como se verá en el tratamiento que 
recibe en otros artículos del Diccionario, el escepticismo para Bayle 
es un movimiento que contiene aspectos de ambas escuelas5. Desde 
nuestra lectura, poner el acento en la búsqueda de la verdad –y no 
en la afirmación de su establecimiento como hacen los dogmáticos– 
señala un aspecto positivo de la enseñanza escéptica: la investigación 
filosófica, en tanto zétesis, no es conclusiva sino que se configura 
como apertura. De esta manera, al enfatizar la idea de investigación 
abierta, Bayle no considera al escepticismo (ya sea pirrónico o aca-
démico) como un obstáculo epistemológico a superar. Antes bien, de-
fiende el valor de dicha filosofía marcando sus beneficios potenciales. 
Como hilo conductor de este trabajo conjeturamos entonces que la 
recepción del escepticismo como una enfermedad o como un obstá-
culo que sólo puede ser combatido con certezas absolutas –científicas 
y metafísicas– no puede establecerse como canon interpretativo del 
escepticismo en la modernidad.

i. El Diccionario Histórico y Crítico a la luz del legado 
escéptico: Algunas aproximaciones

No resulta tarea sencilla reconstruir la posición de Bayle sobre el 
escepticismo ya que su pensamiento no busca establecer un sistema 
cerrado de ideas. Su Diccionario Histórico y Crítico tampoco ofrece 
definiciones precisas; antes bien, presenta un modo de reflexión que 
por examinar innumerables y muy variadas cuestiones tiende a la 

4	 Carta a su amigo Vincent Minutoli de enero de 1673 (Pierre Bayle, 
Lettres, Oeuvres diverses, tomo IV, edición de E. Labrousse, Hildesheim, 
Georg Olms, 1964-82, pp. 536a-537b).

5	 En adelante cuando hablemos de escepticismo en Bayle se entenderá que 
refiere a una posición común que comprende a los dos representantes antiguos: 
pirrónicos y académicos. Y debido a esta no diferenciación, en lo que sigue el 
término «pirronismo» debe entenderse como equivalente a «escepticismo». 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—60—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

dispersión6. Su postura no siempre es transparente y debe ser rastrea-
da en diversos artículos que, por no ser auto-contenidos, en general, 
se relacionan entre sí (Bahr, 2010; Lerner, 2009). A pesar de la difi-
cultad en el rastreo, pueden distinguirse como un aporte a la discu-
sión los datos históricos y anecdóticos que reúne en su Diccionario, 
exhibiendo la diversidad de autores y de posturas que caen bajo la 
denominación «escepticismo». A diferencia de Descartes, Bayle no 
construye un escéptico «imaginario» al que se debe combatir; más 
bien muestra en la diversidad de matices su potencialidad. En el caso 
cartesiano, como muchos autores han sostenido, el escéptico sufre 
una transformación radical que lo diferencia de todas la variantes 
anteriores7. Descartes, en su afán por silenciar al escéptico, concibe 

6	 Esto también se ve reflejado en el formato en el que está escrito: un cuerpo 
principal denominado artículo, con columnas con observaciones (que 
muchas veces superan en extensión al cuerpo del artículo) y notas al margen.

7	 Pueden plantearse, de manera muy general, dos posiciones sobre el contraste 
posible entre escepticismo antiguo y cartesiano. Para Olaso (1994), por 
ejemplo, los escépticos antiguos suspenderían el juicio sobre todo tipo de 
creencias. Para Descartes, en cambio, el escéptico sólo cuestionaría las que 
se consideran conocimiento. Así entendido el escepticismo antiguo es más 
radical que la variante moderna. La segunda posición, sostenida entre otros 
por M. Frede (1993 [1984]), entiende por el contrario que en el pirronismo 
antiguo el escéptico sí asiente, aunque de manera involuntaria, a cierto tipo 
de creencias, por lo que su escepticismo sería local.

	 Desde una óptica diferente Maia Neto (2005) afirma que en la 
modernidad temprana, el escepticismo surge como la discusión en torno 
a la epojé (suspensión del juicio). Lo que dicha disputa provoca no es su 
debilitamiento sino un creciente fortalecimiento del escepticismo haciendo 
que la epojé tome alcances sin precedentes. Su hipótesis es que la mayor 
influencia en Descartes no es la de los pirrónicos sino la de los académicos 
ya que lo que caracteriza al pirronismo no es la epojé sino la preocupación 
práctica por dar con el medio para alcanzar la ataraxia (serenidad de 
espíritu) –preocupación que, por otra parte, tampoco presenta Bayle. 
Esta hipótesis permite trazar una línea de continuidad que va desde los 
primeros académicos pasando por Cicerón, San Agustín, Descartes y que 
llegaría hasta Bayle. La línea de unión puede rastrearse por la presencia 
de la problemática de la epojé como así también por la acentuación de la 
metodología dialéctica propia de los académicos y su probabilismo. Popkin 
(2003), por otra parte, considera a Bayle como el gran representante del 
pirronismo en la modernidad, pero entiende por pirronismo aquella 
perspectiva que deriva en la destrucción total de la razón. Desde nuestra 
lectura, como esperamos quede plasmada en el cuerpo del trabajo, la 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—61—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

un tipo de escepticismo negativo sin precedentes que a través de la 
duda hiperbólica llega a cuestionar la existencia del mundo externo, 
una consecuencia impensada para los escépticos antiguos8.

originalidad de Bayle radica en que sobreviven positivamente elementos de 
ambas tradiciones escépticas, tanto la pirrónica como la académica, que lo 
alejan de la interpretación negativa y radical de Descartes.

8	 Autores como Burnyeat (1982) han estudiado este punto mostrando 
las modificaciones que sufriría el pirronismo en manos de Descartes. 
El pirronismo antiguo se habría caracterizado principalmente por la 
problemática sobre las esencias (cómo son por naturaleza las cosas). 
Mientras que en la versión cartesiana tales ideas se modifican derivando 
en la cuestión sobre la existencia (¿existe algo que se corresponda a 
mis representaciones mentales?). La interpretación de Burnyeat es que 
Descartes propone una duda más radical que la de los antiguos ya que 
éstos no ponían en cuestión «el presupuesto realista de la existencia». 
A partir de estas reflexiones, podría trazarse una línea de continuidad 
entre Descartes y el pirronismo antiguo que sólo se modificaría por una 
cuestión de grados. Pero según Williams (2010) esto implica subestimar 
la originalidad de Descartes: éste no hereda un problema sino que lo 
transforma completamente. Para Williams el escepticismo antiguo tal 
como queda plasmado en las Hipotiposis de Sexto es característicamente 
«práctico» ya que está atravesado por una preocupación moral mientras 
en Descartes es «metodológico» por formar parte de una preocupación 
teórica en el marco de una investigación metafísica. Sintéticamente, 
se afirma que el pirronismo es un «modo de vida» mientras que el 
cartesianismo pone en suspenso las preocupaciones vitales.

	 Tanto Burnyeat (1982) como posteriormente Williams (2010), coinciden en 
señalar que la originalidad de Descartes no corresponde a los argumentos 
utilizados para poner en funcionamiento los mecanismos de la duda 
metódica en su primera meditación, ya que muchos de ellos corresponden 
a los utilizados por los escépticos antiguos, tanto los pirrónicos como los 
académicos, para refutar a los sentidos como fuente de conocimiento. 
Descartes logra diferenciarse por el alcance más general y más radical de las 
expresiones que utiliza. Por ejemplo, la expresión «todas las cosas que he 
admitido desde la infancia» posee una nota distintiva que consiste en que 
dicha expresión no sólo abarca las creencias sobre cómo sean las cosas en 
sí mismas, en su propia naturaleza, o qué sean en verdad, sino que pone en 
duda, por primera vez, el presupuesto realista que jamás habrían cuestionado 
los griegos: la existencia del mundo externo (Cf. Reinoso, 2009).

	 Bahr (2010b), quien también adhiere a la idea de la «invención» cartesiana, 
señala algunos de los elementos que muestran la génesis de creación del 
nuevo escepticismo: en primer lugar, el cambio del plano de la discusión, 
puesto que Descartes abandona el terreno religioso y político de sus 
adversarios llevando el debate escéptico a un plano exclusivamente teórico. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—62—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

En contraste, Bayle presenta en su artículo Pirrón al menos dos 
de los elementos que exhiben la utilidad latente del escepticismo. Por 
un lado, diferencia provisoriamente a pirrónicos y académicos, pero 
sólo para servirse del énfasis que utilizan los primeros al insistir en que 
su posición no niega el acceso a la verdad, ni afirma la incomprensi-
bilidad (acatalepsia) de todas las cosas, y poder así llamar la atención 
sobre un elemento que finalmente será común a todo escepticismo: 
la actitud de mantenerse en la investigación (zétesis). Es decir, desde 
esta perspectiva el pirronismo9 no es visto como una cancelación de 
la razón ni de la investigación filosófica; todo queda librado a un «sea 
investigado más ampliamente» (Bayle, 2010, Pirrón: p. 255).

El segundo elemento es si acaso la suspensión del juicio (epojé) 
propia de la propuesta escéptica –tanto de académicos como de pirró-
nicos– hace peligrar las verdades de fe, o si, por el contrario, «puede 
ser útil para obligar al hombre a implorar el socorro de lo alto y so-
meterlo a la autoridad de la fe» (Bayle, 2010, Pirrón: p. 255). En la 
observación B del mismo artículo, donde se relata la conversación de 
dos abades, se afirma que si el pirronismo es peligroso sólo lo es para 
la teología, no para la física10 –la ciencia en general– ni para la política 
–la vida en sociedad. Esto es así en la medida en que se abandona el 
concepto de certeza (absoluta) como paradigma tanto para evaluar los 
conocimientos científicos (que son sólo probables) como para evaluar 
la vida social, que se rige por hábitos, costumbres, etc. (Bayle, 2010, 

En segundo lugar, exagera las dudas del escéptico, describiéndolo como 
alguien que acepta creencias como la de tener cabeza y semejantes para fines 
prácticos pero niega que las mismas sean «con toda certeza verdaderas, 
pues no han sido persuadidos de ello por razones ciertas e inconcusas». Y en 
tercer lugar, se centra en dos cuestiones, la de la existencia de Dios y la de la 
inmortalidad del alma, para las cuales considera que tiene demostraciones 
concluyentes y a las que juzga decisivas, en la medida en que refutados 
los escépticos en estos dos puntos sus otras incursiones críticas perderían 
virulencia (cf. Bahr, 2010b: p. 78).

9	 Ver nota 7.
10	 Según Bayle los físicos aceptan los límites de la inteligencia humana y 

su incapacidad para conocer las causas últimas de la naturaleza: «estoy 
seguro de que hay muy pocos buenos físicos en nuestro siglo que no estén 
convencidos de que la naturaleza es un abismo impenetrable, y de que 
sus resortes no son conocidos más que por aquel que los construyó y los 
dirige. Así, tales filósofos son en este sentido académicos y pirrónicos» 
(Bayle, 2010, Pirrón: p. 257-8).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—63—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

Pirrón: p. 258). En este plano fenoménico el pirronismo no niega estos 
conocimientos y prácticas, sino que, más bien, muestra que no están 
sometidos, ni deberían estarlo, a un paradigma de certeza metafísica 
o absoluta. La ciencia y la vida en sociedad funcionan atravesadas 
por componentes psicológicos, por la educación recibida, etc. que en 
nada se vinculan con un ideal de certeza del tipo cartesiano (cf. Bayle 
2010, Pirrón: p. 259). Sin embargo, en la teología subsiste un ideal de 
certeza y evidencia que se exhibe en la arrogante pretensión de muchos 
teólogos de construir una «ciencia divina», pretensión que Bayle busca 
poner en tensión apelando al pirronismo.

Desde nuestro enfoque, esta apelación apunta a una crítica más 
profunda dirigida al dogmatismo en general y al encarnado por lo teó-
logos en particular. Citando en el mismo artículo a La Mothe le Vayer, 
se afirma: «los dogmáticos […] y su presunción de tener suficientes luces 
en el entendimiento para superar todo tipo de oscuridad hace que se cie-
guen tanto más cuanto que creen sobresalir en esas tinieblas que nuestra 
humanidad es incapaz de penetrar» (Bayle, 2010, Pirrón: p. 264) y alaba 
al escepticismo y los tropos de Sexto Empírico afirmando que: «esta 
lógica es el esfuerzo más grande de sutileza que la inteligencia humana 
haya podido hacer. Pero ve al mismo tiempo que tal sutileza es incapaz 
de brindar satisfacción alguna». Sin embargo allí mismo reside su virtud: 
«conocer los defectos de la razón es una feliz disposición para la fe» (Ba-
yle, 2010, Pirrón: p. 264). El escepticismo permite una revisión crítica de 
la pretensión de ciertos teólogos de edificar una «ciencia» divina funda-
da en razones, ya que para Bayle, la autoridad de la fe es independiente 
de los argumentos y justificaciones que se puedan ofrecerse.

ii. Escepticismo, teología y fe

Para examinar algunas de las ideas sugeridas por Bayle sobre los teó-
logos y los filósofos escépticos y sus diversas maneras de proceder es 
muy esclarecedora la observación G del artículo Crisipo donde distin-
gue entre dos tipos de filósofos de la Antigüedad, los abogados y los 
relatores de un proceso. Los primeros, «escondían tanto como podían 
los aspectos débiles de su causa y los aspectos fuertes de sus adversa-
rios». Los segundos, a saber, los escépticos «representaban fielmente y 
sin parcialidad alguna el lado fuerte y el lado débil de los dos partidos 
opuestos». La religión, –en este contexto entiéndase los teólogos– no 
soporta este talante; por el contrario, «quiere que se niegue o que se 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—64—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

afirme. No encontramos allí jueces que no sean partes al mismo tiem-
po» (Bayle, 2010, Crisipo: p. 92). El teólogo no acepta el proceder de 
los relatores ya que el «celo caritativo por la verdad» se lo impide. 
De manera muy irónica Bayle sostiene que por «caridad» los teólogos 
omiten una discusión. Rescata y ejemplifica las enseñanzas escépticas 
al hablar de sí mismo indicando que sin dogmatizar y manteniéndose 
dentro de los límites de la historia, un autor «puede y debe representar 
fielmente todo lo que las sectas más falsas han dicho de más especio-
so, sea para justificarse, sea para atacar la ortodoxia» (Bayle, 2010, 
Segunda aclaración: p. 410). La herencia escéptica permite revisar crí-
ticamente en un plano argumentativo las diferentes posturas religiosas.

El problema que presentan los teólogos es que en este plano argu-
mentativo no respetan las reglas de una buena disputa: mostrar los pro 
y los contra de toda posición incluida la propia, pues sospechan «que 
al reconocer una suerte de inferioridad se exponga la religión a una 
derrota total o por lo menos se la debilite notablemente en su certeza, 
y se hagan avanzar los negocios de los enemigos del Evangelio» (Bayle, 
2010, Segunda aclaración: p. 410). En la Observación L del artículo, 
Maldonado representa a los abogados con la figura de Pasquier (Bayle, 
2003, Maldonado: p. 237), quien erróneamente acusó a Maldonado 
y mantuvo su posición sin aceptar su error: «siempre ocurre […] con 
los obcecados: después de haber caído en graves errores, lejos de estar 
dispuestos a reconocerlo de buena fe o a callarse, sólo quieren seguir 
afirmando que tienen razón» (Bayle, 2003, Maldonado: p. 238-9).

A los relatores los ilustra11 en la Observación F del artículo Si-

11	 Otro ejemplo de relatores y abogados puede encontrarse en el artículo 
Charron: «el verdadero conocimiento...». Charron es interpretado como 
un representante de los primeros; mientras que los teólogos que lo persi-
guen y acusan forman parte del segundo grupo. Para refutar a los ateos 
Charron reproduce primero con detalle y precisión las objeciones de éstos. 
Los teólogos lo acusan de desleal. Bayle se interroga: «¿se querría acaso 
que, acerca de misterios que sobrepasan la razón, las respuestas de un teó-
logo fueran tan claras como las objeciones de un filósofo? Por el hecho de 
que un dogma sea misterioso y muy poco comprensible para la debilidad 
del entendimiento humano, resulta necesariamente que nuestra razón lo 
combatirá […] y que no podrá encontrar al respecto otra solución que la 
autoridad de Dios» (Bayle, 2010, Charron: p. 76). En la observación G 
de Simónides, cita a Charron «el verdadero conocimiento de Dios es una 
perfecta ignorancia» (Bayle, 2010, Simónides: pp. 320-22). Esto nos vuelve 
a remitir al primer artículo donde se reflexiona sobre la religión cristiana 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—65—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

mónides a través de una anécdota donde se narra que, frente a las 
demandas sucesivas hechas por Herón para que dé una definición de 
Dios, el poeta Simónides ofrece como respuesta el silencio. Herón, 
vuelve a interrogarlo, y Simónides finalmente responde: «lo hago así 
porque cuanto más examino el asunto más oscuro lo encuentro» (Ba-
yle, 2010, Simónides: p. 310). No quería dar una respuesta apresu-
rada ni mediocre ya que «descubría a cada paso un lado fuerte y un 
lado débil junto a impenetrables profundidades; [...] dejó de creer en 
la posibilidad de encontrar una verdad y abandonó el juego» (Bayle, 
2010, Simónides: p. 311). El ejemplo de Simónides nos educa sobre 
un aspecto básico de nuestros modos de creer: es la fuerte persuasión 
la que nos impulsa a afirmar antes que a examinar. Uno de los puntos 
que se desprenden de esta caracterización del talante o temperamen-
to de los teólogos y de los filósofos es la exploración de cómo surgen 
y se fijan las creencias. Para ello se sirve del ejemplo de Tertuliano; 
criticándolo, pone en tensión la tradicional vinculación entre creen-
cias que sostenemos con firmeza y el criterio de la evidencia.

Tertuliano interpreta el silencio de Simónides como un ejem-
plo del talante caprichoso de los filósofos paganos ya que cualquier 
creyente, el más simple de los artesanos, podría contestar de manera 
directa y sin dudar la pregunta realizada por Herón. Sin embargo, 
Tertuliano se equivoca ya que

no tiene en cuenta que los filósofos del paganismo que se recono-
cían incapaces de satisfacer la curiosidad de los que le pregunta-
ran qué era Dios, quedaban en silencio sólo porque no querían 
atenerse a las nociones populares como lo haría un ignorante. 
[…] Pero como querían que todos los términos de la definición 
requerida fuesen evidentemente incontestables, y como ellos 
mismos encontraban que se les podía impugnar todo lo que afir-
maran, pedían plazo sobre plazo y no sabían finalmente qué res-
ponder (Bayle, 2010, Simónides: p. 294. La itálica me pertenece).

Bayle intenta dar cuenta de cuáles son los motivos que llevan a Ter-
tuliano a tal confusión y a colocar a un simple artesano cristiano 

como aquella que siempre se encuentra «desgarrada en tantas partes y di-
vidida en opiniones y sectas contrarias» que no puede compararse con las 
disputas al interior de otras religiones; «únicamente a los cristianos les está 
permitido ser asesinos, pérfidos, traidores y encarnizarse unos con otros 
mediante toda clase de hechos inhumanos» (Bayle, 2010, Charron: p. 74).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—66—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

por encima de los filósofos paganos. Para ello hace una interesante 
distinción: «el menor de los artesanos cristianos cree firmemente más 
cosas con respecto a la naturaleza de Dios que lo que los más grandes 
filósofos del paganismo han podido conocer» (Bayle, 2010, Simóni-
des: p. 297. Las itálicas me pertenecen). La introducción de dicha 
distinción permite exponer la génesis de la fijación de las creencias de 
los artesanos. Sostienen firmemente sus creencias, que no someten a 
revisión, ni examen porque

deben su gran habilidad sólo a la suerte de haber sido educa-
dos en una Iglesia en la que han adquirido la fe histórica en 
las verdades reveladas, y en algunos casos la fe justificante. Eso 
los convence de muchas cosas de las que no comprenden nada. 
Nuestros más grandes teólogos, si actuaran como Simónides, es 
decir, si no quisieran asegurar sobre la naturaleza de Dios más 
que lo que por medio de las luces de la razón les parece incon-
testable, evidente y a prueba de toda dificultad, demandarían 
incesantemente nuevos plazos a todos los Herones. Agréguese 
incluso que Simónides, consultando y examinando la Escritura 
sin la eficacia de la educación o de la gracia, no conseguiría salir 
de su laberinto y de su silencio (Bayle, 2010, Simónides: p. 297).

Luego de incorporar la diferenciación de la fijación de las creencias 
religiosas de lo que se considera conocimiento, finaliza con la re-
cuperación de las ventajas para la fe de la equipolencia escéptica y 
posterior suspensión del juico: «las fuerzas de la razón y del examen 
filosófico sólo consiguen mantenernos en equilibrio y con el temor a 
equivocarnos, sea que afirmemos, sea que neguemos. Hace falta que 
la gracia de Dios o que la educación de la infancia sean de la partida» 
(Bayle, 2010, Simónides: p. 298). De esta forma se puede sostener 
que la firmeza de ciertas creencias no depende de la evidencia de las 
mismas sino de una multiplicidad de dispositivos sociales como el 
hábito, la educación y las costumbres que permiten tal fijación.

iii. Certeza y evidencia

Por lo antes expuesto, Bayle deja entrever que la razón es un instru-
mento para sostener un argumento o su contrario, pero que no tiene 
asegurado el acceso o la aprehensión de la verdad –ni de una certeza 
absoluta. Sin embargo, el escepticismo contiene un beneficio, y es que 
expone la característica omitida de la razón: que posee límites. Añade 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—67—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

además que cuando la razón pretende acceder a lo absoluto se vuelve 
más destructiva que constructiva. En la observación G del artículo 
Acosta ejemplifica esta perspectiva sosteniendo que:

se puede comparar la filosofía a esos polvos tan corrosivos que, 
después de haber consumido las carnes babosas de una úlcera, 
carcomerán la carne viva y cariarán los huesos y los horadarán 
hasta la médula. La filosofía refuta al principio errores, pero, si 
no se la detiene allí, ataca las verdades, y, cuando se la deja hacer 
su fantasía, va tan lejos que ya no sabe dónde está ni encuentra 
ya lugar en el que asentarse (Bayle, 2010, Acosta: pp. 47-48).

No obstante, hay una utilidad resultante en la comprensión de los 
poderes negativos de ciertos usos extremos de la razón y es que «no 
hay nadie que sirviéndose de su razón no tenga necesidad de la asis-
tencia divina, puesto que sin esta asistencia la razón se vuelve una 
guía desorientada» (Bayle, 2010, Acosta: p. 47).

Ahora bien, en el artículo Pirrón Bayle advierte que la teología 
sí debe sentirse amenazada por el pirronismo pues ella pretende apo-
yarse en certezas absolutas. Frente a los misterios de fe como el de 
la Trinidad, o el de la Transubstanciación y otros que examina en la 
observación B, el arsenal de argumentos y contraargumentos escép-
ticos se potencia puesto que lo que en primera instancia es evidente 
puede luego resultar ser falso, ya que «resulta evidente que las cosas 
que no son diferentes a una tercera no son diferentes entre sí; ésta es 
la base de todos nuestros razonamientos, sobre ella fundamos todos 
nuestros silogismos, y, sin embargo, la revelación del misterio de la 
Trinidad nos asegura que tal axioma es falso» (Bayle, 2010, Pirrón: 
p. 260). En este contexto de discusión sobre los misterios de fe, el pi-
rronismo encuentra en los dogmas cristianos varios argumentos que 
lo hacen más temible que nunca.

Lo que el nuevo y fortalecido escepticismo fisura es el ideal del 
paradigma de la certeza que vincula estrechamente verdad con eviden-
cia. Según Popkin (2003) Bayle lleva a un extremo radical al escepticis-
mo pues no sólo niega que los sentidos sean fiables sino que niega tam-
bién la confianza en la razón y en el criterium veritatis: «si hubiera un 
indicio por medio del cual pudiéramos conocer con certeza la verdad, 
ese indicio sería la evidencia; ahora bien, la evidencia no es tal indicio 
dado que concuerda con falsedades» (Bayle, 2010, Pirrón: p. 260-62). 
De esta manera la noción de evidencia deja de ser segura «puesto que 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—68—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

hay proposiciones que son a la vez evidentes y falsas. Este escepticismo 
–o pirronismo extremo– estaba encaminado a destruir la confianza en 
la razón» (Ferrater Mora, 1999, Bayle: p. 328).

Pero a diferencia de Popkin, consideramos que lo que Bayle in-
tenta señalar con la crítica al criterio de verdad, y consecuentemen-
te a las nociones de certeza y evidencia, es un aspecto positivo del 
escepticismo, ya que aunque los teólogos no puedan mantener una 
discusión en un plano argumentativo racional, los pirrónicos no ha-
cen mella en un componente básico y fundamental de la experiencia 
religiosa: la gracia. Sólo al mostrarles la debilidad de la razón se los 
inducirá «a recurrir a una guía mejor, que es la fe» (Bayle, 2010, Pi-
rrón: p. 263). De esta manera el pirronismo debe ser entendido como 
un benefactor porque de todas las escuelas filosóficas es la única que 
logra mostrar la vanidad propia de la razón (Bayle, 2010, Tercera 
Aclaración: p. 451). Lo que parece seguirse de estas afirmaciones es 
la distinción entre dos ámbitos opuestos y paralelos: la razón por un 
lado y la fe por otro12.

Lo que caracteriza esencialmente a la fe es su capacidad de ligar-
nos «por medio de una fuerte persuasión a las verdades reveladas, y en 
vincularnos a ellas teniendo como único motivo la autoridad de Dios» 
(Bayle, 2010, Tercera Aclaración: p. 458). En cuestiones de fe no hay 
demostraciones, no hay argumentaciones ni justificaciones posibles, 
por lo tanto parece no haber ninguna noción de evidencia en juego. 
No obstante, debemos tener presente que en el pensamiento de Bayle el 
concepto «evidencia» exhibe una semántica diversa y muy intrincada 
que circula por distintos artículos del diccionario. En la observación L 
del artículo Maldonado, recupera algunos de estos sentidos posibles:

Es preciso saber que no todas las proposiciones que se denomi-
nan principios son igualmente evidentes. Hay algunas que no se 
prueban por ser tan claras o más claras que todos los medios que 

12	 Autores como Lennon (2002) han interpretado cierta sintonía entre esta 
afirmación y la distinción entre filosofía –que inevitablemente lleva al 
escepticismo y a la que hay que renunciar– y los instintos naturales –donde 
la compulsión a creer nos «salva» del fatal escepticismo– presente en el 
pensamiento de Hume. Lennon, denomina a esta separación de esferas en 
Bayle como «pirronismo humeano», donde la gracia funcionaría como un 
instinto «supernatural». Para Lennon el problema del escepticismo en Bayle 
puede abordarse desde una tríada: el pirronismo humeano, el escepticismo 
religioso, y el escepticismo académico (cf. Lennon, 2002, p. 258-59).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—69—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

podrían utilizarse para probarlas. Así ocurre, por ejemplo, con 
las siguientes proposiciones: el todo es más grande que sus par-
tes; si de dos cantidades iguales se quitan partes iguales los restos 
serán iguales; dos y dos son cuatro. Tales axiomas no solamente 
son muy claros en las ideas de nuestra mente, tienen también la 
ventaja de caer bajo los sentidos. Las experiencias cotidianas las 
confirman, y la prueba es en consecuencia inútil. No sucede lo 
mismo con las proposiciones que no caen bajo los sentidos o que 
pueden ser combatidas por otras máximas; ellas tienen necesi-
dad de ser discutidas y probadas. Es preciso ponerlas a cubierto 
de las objeciones. No se puede negar que la tesis Dios existe 
pertenece a este último grupo: jamás cae directamente bajo los 
sentidos, ha sido negada en todas las épocas por gente de estu-
dio y que hacían profesión de razonar, y veremos más adelante 
que también es negada hoy en día por sectas florecientes (Bayle, 
2003, Maldonado, pp. 239-40)

De aquí se desprende que la evidencia admite grados. El grado más ele-
vado, donde evidencia y certeza coinciden, se da cuando la compulsión 
de un sujeto a creer en algo (certeza psicológica), está acompañada por 
el testimonio de los sentidos. En otras palabras, cuando lo que creemos 
de manera clara y distinta se asemeja a los hechos13. Un grado menos 
perfecto se presenta cuando la certeza psicológica no coincide con los 
datos de los sentidos. Este tipo menor de evidencia admite la posibi-
lidad de ser objetada. Las consecuencias que se siguen en el contexto 
de discusión teológica es que la certeza en ese tipo de creencias no está 
acompañada por el testimonio de los sentidos.

En la Segunda aclaración14, Bayle sintetiza las divergencias entre 
la fe de un cristiano y la ciencia de un filósofo, en la que la primera 
«produce una completa certidumbre, pero su objeto aparece siempre 
no evidente; la ciencia, por el contrario, produce conjuntamente la 
evidencia del objeto y la plena certidumbre de la persuasión» (Bayle, 
2010, Segunda aclaración: pp. 414-15). Las verdades de fe, los mis-
terios, no son aceptados porque se cuente con evidencia a su favor 

13	 Es importante recordar aquí que cuando Bayle se refiere a la coincidencia 
con los hechos no implica un compromiso con una teoría de la verdad como 
correspondencia. El contexto donde se plantea la discusión de la evidencia es 
en el plano de las «apariencias», de lo fenoménico, por lo que no se postula un 
acceso a una realidad metafísica, o absoluta. 

14	  «De qué manera es preciso considerar lo que he dicho en relación con las 
objeciones de los maniqueos».

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—70—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

sino por una confianza en la autoridad, en las Escrituras, en las en-
señanzas recibidas, en las prácticas religiosas, etc. Como señala Bahr 
(2000): «se aceptan […] por una actitud de confianza hacia la fuente 
de donde provienen, confianza que suele ser capaz de superar las di-
ficultades en contra que se le señalan. El argumento de Bayle es que 
los teólogos tienden –interesadamente– a ocultar esta diferencia, y a 
comportarse como si las convicciones religiosas pudieran traducirse 
fácilmente en conocimientos» –entendiendo en este contexto que la 
afirmación de conocimiento significa afirmar contar con evidencia 
empírica a favor (cf. Bahr, 2000: p. 85). Lo que distingue a los miste-
rios es que no son objetos de ciencia sino de fe. Dado este trasfondo 
de disputa se explica la afirmación de Bayle en la que sostiene que 
«la fe más valiosa es aquella que por el testimonio divino abraza las 
verdades más opuestas a la razón» (Bayle, 2010, Tercera Aclaración: 
p. 459). En este sentido el escepticismo no es un obstáculo para la fe; 
por el contario, resulta provechoso porque pone al descubierto estos 
dos ámbitos donde los modos de certeza y evidencia están reglados 
y funcionan de manera diversa. La dificultad la exhiben aquellos que 
confunden exigencias que pertenecen a esferas diferentes.

iv. La investigación (zétesis) como actitud filosófica 
en el Diccionario

Si algo caracteriza el temperamento y la actitud de Bayle es que no 
clausura dogmáticamente ninguna cuestión. En varios artículos del 
Diccionario reflexiona sobre cómo debería ser leído; en el artículo 
Charron, por tomar sólo un ejemplo, transcribe las advertencias que 
éste hizo a sus lectores: «un libro que no ha sido hecho según el gusto 
general o según los prejuicios de la multitud, es decir, un libro en el 
cual el autor expone sin dogmatizar y sin buscar sectarios los pensa-
mientos que se le ocurren» (Bayle, 2010, Charron: p.68). Esta actitud 
se percibe también en los modos de escritura, las formas de presentar 
los problemas, la idea de un Diccionario abierto a la colaboración de 
otros eruditos, y en sus constantes recomendaciones a los lectores. 
Desde nuestra óptica, el interés que suscita una figura como la de 
Bayle en el marco de la discusión sobre el escepticismo, se debe a que 
no reduce la cuestión a un problema o desafío epistemológico sino 
que plasma la complejidad y riqueza de una discusión histórica entre 
orientaciones escépticas diversas.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—71—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

De ahí que una posible clave de lectura del Diccionario sea el juego 
de tensiones que puede establecerse entre los adjetivos histórico y crítico: 
se busca depurar críticamente a la historia de sus «impurezas», de sus 
errores. De esta forma, el método que se exhibe es como el de la criba, 
que limpia el trigo separándolo de la tierra, el polvo y demás sucieda-
des. Grafton (1998)15, remarca este juego entre lo histórico y lo crítico 
denominándolo «doble narración». Ello se ve reflejado en el modo de es-
critura del Diccionario: el cuerpo del artículo es historiográfico y las ob-
servaciones dan cuenta del proceso realizado para llegar a los resultados 
plasmados. Esto ha permitido a muchos autores interpretar el proyecto 
de Bayle como el intento de trasladar al plano de la historia lo que Des-
cartes intentó en el plano de la metafísica. Si bien Bayle adhiere al legado 
cartesiano de combatir la escolástica y la superstición, no comparte la 
desestimación que Descartes y sus discípulos asumieron frente a ciertos 
saberes como las humanidades y en particular la historia. Su propósito 
fue realzar la historia a un saber más elevado que las matemáticas. Para 
comprender esta idea es conveniente recuperar la crítica a la noción de 
evidencia desarrollada más arriba donde expusimos que para Bayle el 
grado de evidencia más elevado se alcanza cuando la certeza psicológica 
coincide con los datos de los sentidos. Desde este enfoque, los objetos 
de conocimiento de la historia son metafísicamente más ciertos que los 
objetos del conocimiento matemático, ya que la matemática no podría 
alcanzar este tipo de evidencia puesto que su objeto de conocimiento 
«no podría existir fuera de la imaginación»16.

De tal forma se propuso utilizar el método cartesiano aplicado 
a la historia para liberarnos de los prejuicios y examinar los proble-
mas con independencia de lo que otros han dicho17. En la observa-
ción L del artículo Maldonado menciona el método de indagación de 
Descartes en el que:

15	 Citado en Bahr, 2003: XVIII. 
16	 No obstante cabe aclarar siguiendo a Bahr que «[…] las verdades históricas, 

‘pueden ser llevadas a un grado de certeza más indudable que el grado de 
certeza al que pueden ser llevadas las verdades geométricas’ siempre, claro, que 
se respete el género de certeza propio de cada saber y que no se introduzcan 
distinciones tramposas para exigir, más allá del acuerdo intersubjetivo, una 
demostración absoluta de la realidad de los hechos» (Bahr, 2003: p. xvi).

17	 Quien desee profundizar en esta discusión y conocer los diferentes intérpretes 
que se han dedicado a explorar este vínculo pueden consultar la introducción 
de Bahr (2010: p. 18) donde se ofrece una bibliografía detallada. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—72—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

no habrá que permitir que nuestras opiniones preconcebidas 
otorguen peso a los argumentos que las favorecen o debiliten las 
razones contrarias. Habrá que examinar todo, como si fuéramos 
una tabla rasa. No es imprescindible dudar realmente, y todavía 
menos afirmar que todo lo que creíamos es falso: alcanza con te-
ner una especie de inacción, es decir, no aceptar que nuestra per-
suasión nos dirija en el juicio que vamos a hacer (Bayle, 2003, 
Maldonado: p. 240).

No obstante, el propósito de Bayle no es dar con la «Verdad», sino, 
más bien, aplicar una serie de reglas que permitan mostrar los errores 
cometidos por otros historiadores en un plano fenoménico porque 
uno de los beneficios que el tipo de saber que la historia entraña, in-
cluso con errores e incertidumbres, y que la matemática jamás podría 
brindar, es de orden moral: nos auxilia y ayuda «a corregir nuestra 
malvada inclinación a hacer juicios temerarios, dice Bayle, nos obliga 
a ser más circunspectos al hablar de nuestro prójimo y, sobre todo, 
nos enseña a mortificar el orgullo y la vanidad exhibiéndonos las fal-
sedades que, a montones, llenan los libros» (Bahr, 2003: p. xvi).

Con este propósito en mente, Bayle explicita la distinción entre dos 
tipos de errores: los de hecho (biográficos, históricos) y los de derecho 
(filosóficos). Según las palabras que el propio Bayle escribe en su Prefa-
cio a la primera edición del Diccionario (1696), cada artículo y sus res-
pectivas observaciones ofrecen una «mezcla de pruebas y de discusiones 
donde incluyo la censura de muchos errores e incluso algunas veces una 
serie de reflexiones filosóficas» (Bahr, 2003: p. xvii). Él intenta ocuparse 
de ambos tipos de errores, pero sabiendo que fundamentalmente sobre 
los primeros puede disipar ciertas incertidumbres. Sobre los segundos, 
sólo espera enriquecer el campo de la disputa y la polémica.

Teniendo en cuenta dicha distinción podemos considerar la si-
guiente afirmación del Prefacio:

de las dos leyes inviolables de la Historia… he observado reli-
giosamente la que ordena no decir nada falso. Mas en lo que 
toca a la otra, que ordena decir cuanto es verdadero, no podría 
jactarme de haberla conseguido siempre. La considero a veces 
contraria no sólo a la Prudencia, mas también a la razón (Ferra-
ter Mora, 1999, Bayle: p. 328).

Esta depuración crítica de la historia se propone examinar a fondo 
los errores con un doble propósito: primero y a través de la recupe-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—73—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

ración de fuentes diversas corregir los errores de hecho; y segundo, 
generar polémica sobre los de derecho pero sin llegar a la postulación 
de posiciones definitivas18.

Según Lerner, Bayle propone modos de escritura y de lectura 
que exponen cierta metodología donde no hay «hechos verdaderos» 
sino históricos, es decir, una metodología que se ocupa de las existen-
cias aparentes19 (cf. Lerner, 2009: pp. 66-77). No obstante, se puede 
observar en Bayle un requerimiento científico que exige a los histo-
riadores distinguir, dentro del contexto de ciencia fenoménica en la 
que trabajan, la interpretación fiel de lo que los documentos mani-
fiestan, reprimiendo en honor a la verdad lo que deseos o intereses 
aconsejan ver (cf. Bahr, 2003: p. xix). De esta forma, la recomenda-
ción metodológica parece no alcanzar para interpretar el Diccionario 

18	 «La tarea [del Diccionario] –de la que Bayle pretende ser sólo su primer 
arquitecto y a cuya ejecución invita a otros estudiosos de mayor fortaleza 
física y mejores bibliotecas– radicaría, pues, en una compilación minuciosa 
de las faltas que se hayan colado [en otros libros de historia]» (Bahr, 2010: 
p. 17). Bayle cultiva un estilo donde no se propone tesis directas, provoca al 
lector para que saque sus propias conclusiones, que elabore el argumento 
promoviendo la idea de un diccionario que se está construyendo. Utiliza una 
batería de recursos como el humor, la ironía, la repetición y una variedad de 
ejemplos que a veces parecen insignificantes o fuera de contexto y que reflejan 
un modo no conclusivo de escritura. Se abstiene de declarar buscando más 
bien la persuasión, el entretenimiento, la divulgación (cf. Lerner, 2009).

19	 Sexto Empírico, Hipotiposis: «sobre nada de lo que se va a decir nos 
pronunciamos como si fuera forzosamente tal como nosotros decimos, sino 
que tratamos todas las cosas al modo de los historiadores [“historikós”: 
relatores/cronistas]: según lo que nos resulta evidente [“phainomenon”: 
salir a la luz, lo que se aparece] en el momento actual», Libro I, 4. Agradezco 
a Tristán Fita las sugerencias de traducción –y la fructífera discusión– de los 
términos griegos que destacamos en itálicas. Lo que la cita sugiere es que 
el pirronismo debe entenderse como una orientación filosófica que hace un 
tratamiento de las cuestiones en un sentido no definitivo –de ahí también 
que se proponga como una orientación filosófica y no como un sistema o 
doctrina. El término «historikós» da la idea de recuento de observaciones, 
al modo de los médicos empiristas que no partían de explicaciones causales 
o de principios explicativos en el tratamiento de sus pacientes. En relación 
al término «phainomenon», la palabra «evidente» resulta inexacta ya que 
porta un matiz epistémico que es explícitamente evitado por los pirrónicos, 
se refiere más bien a la inevitabilidad de lo que se aparece. Así entendidos, 
los términos griegos señalados resultan significativos a la hora de cotejar 
las ideas de Bayle sobre historia, crítica, lectura y escritura. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—74—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

como una obra que se inscribe en el marco del programa científico 
cartesiano y su paradigma de la certeza. La distancia entre estos au-
tores parece aumentar si atendemos a la valoración que cada uno 
otorga al escepticismo.

En Bayle se distingue el aporte que el escepticismo, tanto pirró-
nico como académico, realiza a la discusión filosófica del problema 
de las creencias, en especial a la problemática de las creencias religio-
sas y el tipo de vínculo posible entre fe y razón. Lo que permite esta 
mixtura de elementos es una mirada no negativa acerca del escepti-
cismo ya que a diferencia de Descartes, en Bayle conviven explícita-
mente elementos de las dos principales orientaciones escépticas. Por 
el contrario, el paradigma de la certeza de cuño cartesiano conlleva 
una clausura de la riqueza de estas tradiciones al tratar, y reducir, el 
escepticismo a un obstáculo epistemológico. Desde nuestro enfoque, 
se percibe como trasfondo de la actitud de Bayle parte del legado 
escéptico: la investigación filosófica abierta20.

Pero probablemente sean las nociones de evidencia y certeza las 
que muestran lo lejos que se encuentra de Descartes. En Bayle la evi-
dencia siempre debe ser entendida en clave escéptica, esto es, en clave 
fenoménica. Es un concepto que implica certeza objetiva, pero en el 
sentido en que pertenece al ámbito público reglado por el lenguaje y 
los hechos compartidos intersubjetivamente, único ámbito en el que 
los argumentos pueden disputarse. El tipo de certeza que entrañan 
las creencias religiosas al estar desvinculada del concepto de eviden-
cia, corresponde al de una certeza privada, no objetiva, cercana a un 
sentimiento íntimo, un don de fe, una apuesta, y que, por eso mismo, 
no puede ser puesta en cuestión, ni requiere de justificación racional.

De esta forma esperamos haber brindado los elementos para 
ampliar la interpretación sobre el escepticismo en la modernidad en-
tendiendo que la investigación filosófica que postulan los escépticos 
no debe juzgarse bajo la luz de la preocupación por el establecimien-
to de certezas absolutas. En la medida en que se reconocen otras pers-
pectivas sobre el escepticismo vigentes en la época se vislumbra que 
no es posible hablar del escepticismo moderno como un movimiento 

20	 Aquí también nos diferenciamos de la ya citada interpretación de Popkin 
pues no consideramos que el pirronismo suponga la destrucción de la 
razón, sino que más bien, en el marco de una investigación filosófica 
abierta la razón reconoce sus propios límites.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—75—

Methodus Nº 6 (2011)La investigación escéptica y el paradigma de la certeza...

homogéneo de ideas. Con gran originalidad, Pierre Bayle expone la 
variedad de posturas frente al legado escéptico.

Bibliografía

Bahr, F., (2000) «Pierre Bayle: contra los teólogos», Cuadernos sal-
mantinos de filosofía, ISSN 0210-4857, Nº 27, pp. 75-94.

	 , (2003) «Introducción» en Diccionario Histórico y Crítico de 
Pierre Bayle (Primera antología), pp. I-LXIV. Buenos Aires: UBA.

	 , (2010) «Introducción» en Diccionario Histórico y Crítico de 
Pierre Bayle. Selección, pp. 7-33, Buenos Aires: El cuenco de plata.

	 , (2010b) «Los escépticos modernos y la génesis del cogito carte-
siano», Revista Latinoamericana de Filosofía, Vol. XXXVI Nº 1 
pp. 59-85.

Bett, R., (2010) The Cambridge companion to ancient scepticism, 
Cambridge: United Kingdom at the University Press.

Bayle, P. (2003) Diccionario Histórico y Crítico de Pierre Bayle, utilizare-
mos dos ediciones castellanas del Diccionario una de 2003 publi-
cada por UBA, Buenos Aires y la siguiente de 2010, por El cuenco 
de plata, Buenos Aires. En ambas la selección, traducción, prólogo, 
notas y diccionario del editor han estado a cargo de Fernando Bahr. 
Serán indicadas entre paréntesis como sigue: Bayle, el año de edi-
ción, el nombre del artículo seguido del número de página.

Burnyeat, M., (1982): «Idealism and Greek Philosophy: What Descar-
tes saw and Berkeley missed», The Philosophical Review, Cor-
nell University, pp. 3-40.

Dewey, J., (1952) La busca de la certeza: un estudio de la relación entre el 
conocimiento y la acción, México: Fondo de Cultura Económico.

Ferrater Mora, J., (1999), Diccionario de Filosofía, tomo I, pp. 1-957. 
Barcelona: Ariel Filosofía.

Frede, M., (1993 [1984]) «Los dos tipos de asentimiento escéptico y el pro-
blema de la posibilidad del conocimiento», Anales del seminario de 
Metafísica, No 297, pp. 247-271, Madrid: Editorial complutense.

Grafton, A. (1998) Los orígenes trágicos de la erudición. Breve tratado 
sobre la nota al pie de página, Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económico.

Maia Neto, R. (2005) «Ceticismo e crença no século xvii», Manuscrito 
– Rev. Int. Fil., Campinas, v. 28, n. 1, p. 9-36.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56


—76—

Methodus Nº 6 (2011) Guadalupe Reinoso

Lennon, T. M., (2002) «What kind of skeptic was Bayle?», en Midwest 
Studies of philosopy, XXVI, pp. 258-279.

Lerner, R. (2009) Playing the Fool. Subversive Laughter in Troubled 
Times, Chicago and London: The 	 University of Chicago press.

Olaso, E. De, (1994): «El escepticismo en la génesis y el desarrollo 
de la filosofía moderna» en Enciclopedia Iberoamericana de Fi-
losofía, vol. 6, Del Renacimiento a la Ilustración I. Compilado 
por E. DE O., pp. 133-161, Madrid: Trotta.

	 , (1999) «Certeza y Escepticismo», en El conocimiento, Madrid: 
Trotta.

Paganini, G. (2003) The Return of Scepticism. From Hobbes and Descar-
tes to Bayle, pp. Xii-xiii, Netherlands: Kluwer Academic Publishers

	 , (2008) Skepsis. Le débat des modernes sur le scepticisme, Paris: 
Vrin.

Popkin, R., (1983) La Historia del Escepticismo de Erasmo a Spinoza, 
México: Fondo de Cultura Económico.

	 , (1996) Scepticism in the History of Philosophy. A Pan-Ameri-
can Dialogue, Dordrecht-Boston-London: Kluwer

	 , (2003) The History of Scepticism from Savonarola to Bayle, 
Oxford: Oxford University Press.

Reinoso, G., (2009) «Conocimiento, certeza y sentido común. Enfo-
ques filosóficos frente al desafío escéptico: Descartes, Moore, 
Wittgenstein», en Síntesis, isbn: 1851-8060, pp. 95-107, Cór-
doba: FFyH.

Rorty, R., (1989) La filosofía y el espejo de la Naturaleza, Madrid: 
Cátedra.

Stroud, B., (2001) El escepticismo filosófico y su significación, México: 
Fondo de Cultura Económico.

Toulmin, S., (2001) Cosmópolis, el trasfondo de la Modernidad, Bar-
celona: Península.

Williams, M., (1996) Unnatural Doubts. Epistemological Realism and 
the Basis of Scepticism, New Jersey: Princeton University.

_____, (2010) «Descartes’ transformation of the sceptical tradition» 
en Bett, R., The Cambridge companion to ancient scepticism, pp. 
288-313, Cambridge: United Kingdom at the University Press.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:21:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-56

