
4. Zur Vorgeschichte des Menschen -

Ansätze zu einer 

symmetrischen Anthropologie 

Nichts ist in dieser Welt beobachtbar, was nicht durch den Beobachter 
selbst erst seine Form erhält. Der Mensch nimmt Welt immer erst wahr, 
während er selbst sie schon formt. Die Vermittlung tritt stets zwischen das 
Subjekt und das Wissen über ein vermeintliches Objekt. So kann der 
Mensch nicht eimnal sich selbst "objektiv" begreifen, schon da er nicht 
festgestellt, sondern exzentrisch positioniert und also stets erst im Werden 
ist. Und doch verfügt er durch den "glücklichen Griff', der "Korrelativität 
des apriorischen und des aposteriorischen Elements" (vgl. Plessner 1981: 
397), über die Mittel, mit seiner Umwelt gerade so zu kommunizieren, dass 
ihm die Aufrechterhaltung seiner Grenze - vorab allen Bewusstseins davon 
- gelingt. Alle Formen, die der Mensch im Akt der Beobachtung schöpft, 
haben insofern Bedeutung, als dass sie diese Leistung der Grenzerhaltung, 
der Unterscheidung des Menschen von seiner Umwelt, immer schon er­
bracht haben, ohne dass aber diese Bedeutung, ihr "Sinn" sich ihm jemals 
vollständig zeigte, Sinn bleibt stets vermittelt unmittelbar. Lediglich als 
gelungene Aufrechterhaltung seiner Grenze offenbart sich ihm diese Be­
deutung. 

Bevor nun der Prozess der Genese der menschlichen Form und an­
schließend von Gruppen jeweils in Umwelten beschrieben werden kann, 
sind vor dem Hintergrund dieses Menschenbildes im weitesten Sinne logi­
sche Probleme anzusprechen. Dann ist es notwendig, einige anthropologi­
sche Vorannahmen zu besprechen, die den anschließenden Überlegungen 
zu entscheidenden Etappen im Prozess der Menschwerdung residual, weil 
nicht zur Gänze soziologisch herleitbar, zugrunde gelegt werden. Anschlie-

109 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ßend kann dann anthropologisch der Prozess der Menschwerdung skizziert 
werden, um zu zeigen, dass dieser Prozess ein Prozess der kleinen Schritte 
ist, ein Prozess, in dem das Scheitern normal (und "heilsam") ist, wo sich 
ständig alle Formen neu organisieren, während sich langfristig immer hö­
here und komplexere Ordnungen aufbauen. Diese so entstehende Ordnung 
ist multistabil, weil sie sich andauernd auf sich wandelnde Umweltbedin­
gungen neu einstellt, ohne doch dabei ständig gänzlich von neuem ansetzen 
zu müssen. Wie dies gelingt, ist dann Gegenstand der weiteren Untersu­
chung. 

4.1 Vorüberlegungen zum Verhältnis von 
Beobachter, Teil und Ganzem 

Vorab ist noch einmal auf die Rede von "Umwelten" zu sprechen zu kom­
men. Es wurde in dieser Arbeit bisweilen die Mehrzahl gewählt, um damit 
zu signalisieren, dass unterschiedliche Organismen in je spezifischen Um­
welten leben. Der Mensch als das exzentrisch positionierte Wesen wurde 
von Plessner in drei unterschiedliche Umwelten hineingedacht, je nachdem, 
ob er sich der Außen-, der Innen- oder der Mitwelt zuwendet. Doch muss 
dies nun noch einmal dahingehend radikalisiert werden, dass diese Um­
welten im Grunde für jeden Organismus, also auch für jeden individuellen 
Menschen, absolut unterschiedliche Umwelten sind, sie einem Beobachter 
als "Umwelten" anderer Formen also überhaupt nicht zugänglich sind. Es 
gibt demnach auch keine "objektive" Übereinstimmung zwischen Umwel­
ten unterschiedlicher Beobachter, keinerlei objektive Vergleichskriterien 
also, welche die Bildung von "Umwelttypen" (Innen-, Außen oder Mitwelt) 
ermöglichten. Wer von der Umwelt eines anderen spricht, konstruiert, er 
beschreibt also nicht eine "tatsächliche" Umwelt des anderen, sondern das, 
was er selbst beobachtet. Die Plessner'sche Rede von den drei Umwelten, 
die in dieser Ausdrucksweise selbst den Anschein von etwas Objektivem, 
voneinander klar Abgrenzbarem erweckt, ist also zu kritisieren. Der 
Mensch kann Umwelt lediglich als Objektivation erfassen, ohne dabei je­
doch hinter die Verrnitteltheit dieser Objektivation zu gelangen. Umwelt ist 
stets seine individuelle Umwelt, die er in jedem Beobachtungsakt neu 
formt, Umwelttypen dagegen sind Abstraktionen, die der tatsächlichen 
Komplexität nicht gänzlich gerecht werden, obgleich sich mit ihnen Be­
deutungsvolles in den Begriffbringen lässt. 

Noch nicht einmal für einen Beobachter gibt es streng genommen eine 
Umwelt jemals tatsächlich. Niemals gelingt es einem Beobachter, alle Be­
dingungen seiner Beobachtungen "objektiv" zu ergründen, denn ihm sind 

110 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

nur seine Beobachtungen als Unterscheidungen zugängig, während er nicht 
nicht unterscheiden kann, er also nichts denken kann, das diesen Unter­
scheidungen vorgängig wäre, während doch dieses, der Unterscheidung 
Vorgängige, konstitutiv als Bedingung der Unterscheidung in diese mit ein­
geht.1 Ein Beobachter beobachtet seine Umwelt, doch ohne jemals tatsäch­
lich zu begreifen, was er beobachtet; er kann seine Umwelt erahnen, er hat 
ein Gefühl davon und verdichtet dieses Gefühl zu einem Begriff, doch 
schon in diesem Moment des Verdichtens ist seine Umwelt wieder eine an­
dere, das Formgewordene kann ihm nicht genügen, so Helmuth Plessner 
oben2

, er muss sich erneut ans Werk, oder besser: an die Beobachtung ma­
chen. 

Seine Beobachtung kommt niemals zu einem Ende, der Mensch erfährt 
Umwelt immer wieder neu, weil er niemals das Ganze der Bedingungen zu 
erfassen vermag, welches seine Beobachtung erst zu dem macht, als was sie 
ihm dann in der vergegenständlichten Form erscheint. Mit anderen Worten: 
Die Summe der Beobachtungen eines Menschen ergibt nicht das Ganze des 
von ihm Wahrgenommenen, es ist stets die Summe von Teilen, die als ein­
zelne Ganzheiten mehr sind denn als Teile des summierten Ganzen. In jede 
Beobachtung geht ein Horizont an Bedingungen mit ein, der in der Verge­
genständlichung der Beobachtung verblasst, der Reflexion aber sind nur 
diese Vergegenständlichungen zugängig. Die Summe der der Reflexion zu­
gänglichen Vergegenständlichungen von Beobachtungen ist daher niemals 
prozessuale, systemische Ganzheit im eigentlichen Sinne, sondern Ganzheit 
nach der systematisierenden Teilung- sie sei als Ganzheit zweiter Ordnung 
bezeichnet -, während dem Beobachter Ganzheit im eigentlichen Sinne -
also Ganzheit erster Ordnung - Ganzheit vor jeder Unterscheidung, reflexiv 

Niklas Luhmann (vgl. bspw. Luhmann 2004: 146, 158, 160) und andere Sys­
temtheoretiker sprechen hier von dem "blinden Fleck" und davon, dass der 
Beobachter nur beobachte, was er beobachten kann und er nicht sehen könne, 
was er nicht sehen kann. Diese Formulierung des "blinden Flecks" erweckt 
den Eindruck, als gäbe es eine klare Grenze zwischen Beobachtetem und dem 
"blinden Fleck". Hier ist aber entscheidend, dass das, was der bewussten Be­
obachtung entzogen bleibt, doch konstitutiv in die Beobachtung mit eingeht, 
es die Bedeutung des Beobachteten konstitutiv mitbestimmt. Das Unbeo­
bachtete ist also vom Beobachteten nicht geschieden, es ist ein Teil davon. 
Der Beobachter beobachtet mehr, als er zu beobachten glaubt, er kann beo­
bachten, was er nicht beobachten zu können glaubt, so lange er nicht glaubt, 
nur beobachten zu können, was er zu beobachten können meint; dann nämlich 
beginnt er, sich gegenüber dem "Beobachtungsüberschuss" zu verschließen. 
Beobachten heiß nicht unterscheiden i.S. von "eine klare Grenze ziehen", be­
obachten heißt, Bedeutungen relational zu anderen Bedeutungen überzuge­
wichten, ganz ohne scharfe Trennungen. 

2 V gl. dazu noch einmal Plessner 1981: 416 sowie in der vorliegenden Arbeit S. 
104f. 

111 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

unerreichbar ist.3 Aus dieser grundsätzlichen Unmöglichkeit, jemals das 
Ganze erster Ordnung erfassen zu können, folgen grundsätzliche Konse­
quenzen für die wissenschaftliche Begriffsbildung; denn wenn stets Bedin­
gungen jeder Beobachtung unbeobachtet bleiben, dann lässt sich das Beob­
achtete niemals vollständig begrifflich bestimmen. Jede Beobachtung be­
deutet mehr, als sie zu bedeuten scheint, entsprechend gilt auch für den 
Begriff, der die Beobachtung festzuhalten vorgibt, dass er niemals bloß das 
bedeutet, was er zu bedeuten scheint. 

Die Wissenschaft (und somit auch diese Arbeit) kann nicht auf die 
Verwendung von substantialisierenden, das Allgemeine über das Besondere 
stellenden Begriffen verzichten. Das allgemeine Problem wissenschaftlicher 
Begriffsbildung, von den konkreten Erscheinungen abstrahieren zu müssen, 
lässt sich auch dadurch nicht lösen, dass alle Substanzbegriffe durch Kunst­
begriffe (wie System, Kommunikation, Autopoiese usw.) ersetzt werden 
würden. Auch diese artifiziellen Kategorien nehmen mit der Dauer ihrer 
Verwendung mehr und mehr dinglichen Charakter an, so als bezeichnete 
der Systembegriff etwas scharf von seiner Umwelt Geschiedenes, als sei 
Kommunikation ein objektives und über die Zeit hinweg mit sich identi­
sches Phänomen, als sei Autopoiese eine real existierende, bestimmbare 
Tatsache mit der moderne Gesellschaften umzugehen zu lernen hätten. Kein 
Begriff lässt sich finden, der tatsächlich ist, was er zu sein vorgibt. 

Ein Ausweg kann daher nur im Erinnern liegen, dem Erinnern daran, 
dass ein Begriff stets auch noch etwas anderes ist, als er zu sein scheint. Die 
moderne, die "exakte" Wissenschaft aber vergisst, ihr Ziel ist es, zu verges­
sen. Die wissenschaftliche Begriffsbildung zielt seit den Anfängen der Wis­
senschaft auf eine möglichst exakte Beschreibung einer vermeintlich ob­
jektiven Wirklichkeit, so zumindest die dieser Arbeit zugrunde liegende 
Annahme, die in ihrem weiteren Verlauf noch ausführlicher besprochen 
werden wird. Im Folgenden wird aber behauptet, dass gerade diese Grund­
tendenz der okzidentalen Wissenschaften dazu führt, zentrale Bedingungen 
der Menschheitsentwicklung in einer unangemessenen Weise zu konzeptu­
alisieren und dass sich die Wissenschaft somit den Blick auf (langfristige) 
katastrophenträchtige Entwicklungen versperrt. Behauptet wird, dass Wis­
senschaft die Bedeutung ihrer Beobachtungen nicht exakt zu bestimmen 
vermag, weil sich das Bedeutendste nicht im Begriff abbilden, sondern al­
lein durch den Begriff sich auf Bedeutendes hinweisen lässt. Durch die be­
griffliche Bezeichnung fixiert ein Beobachter etwas ihm Bedeutungsvolles, 

3 Der Mensch kann allerdings die Einheit seiner Unterscheidungen, das Sein im 
Seienden erahnen, ja erfahren, das zumindest glaubten die ersten okzidentalen 
Philosophen, bspw. Heraklit und Parmenides, aber auch noch der Scholastiker 
Nikolaus von Kues (vgl. in dieser Arbeit Gliederungspunkt 6). 

112 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

ohne doch damit die tatsächliche Bedeutung seiner Beobachtung zu be­
greifen. Um die tatsächliche Bedeutung seiner Beobachtung begreifen zu 
können, bedürfte es eines absoluten Wissens. Ganzheit erster Ordnung ist 
aber grundsätzlich unzugänglich, entsprechend kann der Beobachter die 
Bedeutung seiner Beobachtung nur vor einem begrenzten Horizont von 
vorgängigen, zudem noch erinnerten Beobachtungen "rational" bewerten. 
Insgesamt bleibt diese Bewertung eingebettet in einen unabgeschlossenen, 
sich an seinen Rändern verflüchtigenden Horizont. Die Bedeutung seiner 
Beobachtung bleibt ihm insgesamt verborgen und doch ist sie nicht be­
deutungslos, sondern in gerrau dieser Unabgeschlossenheit hochgradig 
bedeutungsvoll. Auf der einen Seite wird also nominalistisch zumindest die 
Unzugänglichkeit einer äußeren, real existierenden Welt behauptet (unab­
hängig davon, ob sie existiert oder nicht, darüber lässt sich keine Aussage 
machen), zugleich aber argumentiert diese Arbeit durchaus "realistisch", als 
dass sie Begriffe als etwas sehr reales, nämlich für den Menschen Bedeu­
tungsvolles zu begreifen versucht, das sichjedoch nicht offen zeigt, das sich 
vielmehr im Begriff verbirgt. 

Dies lässt sich an einem Beispiel verdeutlichen - wie auch insbesondere 
die beiden folgenden Gliederungspunkte sich an Exempel, an Narrationen 
halten müssen, um den Spagat zwischen Konstruktivismus und Begriffsrea­
lismus aushalten und seine Notwendigkeit zugleich plausibilisieren zu kön­
nen. Gerade weil jede Beobachtung insgesamt stets unbestimmt bleibt, lässt 
sich zwischen unterschiedlichen Beobachtungen ein Konsens über etwas 
nicht real Existentes herstellen. Im wissenschaftlichen Diskurs kommuni­
zieren unterschiedliche Beobachter miteinander über ihre Beobachtungen, 
es entsteht dabei ein gemeinsames "Objekt", und das in diesem Moment für 

alle Beteiligten durchaus "real". Wenn sie aber versuchten, alle Bedingun­
gen zu klären, die sie dieser Beobachtung zugrunde legen, werden sie fest­
stellen, dass es ihr Objekt nicht tatsächlich "gibt", weil alle Beobachter in 
absolut unterschiedlicher Weise unterscheiden. Solange ihre Kommunika­
tion unscharf bleibt, solange sie nicht darauf bestehen, sämtliche Bedingun­
gen zu bestimmen, die sie zu ihrer Beobachtung führten, so lange sie also 
keinen absoluten Wahrheitsanspruch erheben, an dem sie ihre Beobachtun­
gen abzugleichen versuchen, kann ein gemeinsames Objekt existieren. Die 
Kommunikation bricht dagegen ab, wenn nicht akzeptiert wird, dass ge­
wisse Abweichungen "normal" sind, mit anderen Worten: das gemeinsame 
Objekt verschwindet. Die Bedingung für eine erfolgreiche Kommunikation 
ist, dass die Beteiligten lebensweltlich "wissen" (ohne darüber reflektiert 
haben zu müssen), dass ihr "Objekt" etwas Gemeinsames bedeutet, das sie 

113 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

alle beobachten.4 Der Versuch der abschließenden Bestimmung aber führt 
gerade zum Gegenteil (so oben bereits Georg Simmel), zum Schwinden der 
Objekte, man stellt unweigerlich fest, dass es das Objekt nicht tatsächlich 
gibt. Es ist nur in seiner je spezifischen Umwelt, das Objekt ist von seiner 
Umwelt untrennbar, zugleich ist es stets von ihr geschieden. Umgekehrt ist 
Umwelt nicht von dem Objekt eindeutig abgrenzbar, während sie doch ein 
anderes ist. 

Begriffe sind natürlich ein ganz bedeutender Faktor in der Auseinander­
setzung des Menschen mit seiner Umwelt. Die Benennung als solche ist 
nicht das Problem, so wird im Folgenden ausführlicher zu zeigen sein, son­
dern die Bedeutung, die wir den Kategorien beimessen. Problematisch ist es 
nicht, von Umwelt zu sprechen, obwohl es die Umwelt doch nur als kom­
munikativ erzeugte, insgesamt unbestimmte und unbestimmbare Form 
"gibt". Problematisch ist die Einschränkung von Begriffen auf eine "ratio­
nal-analytische", substantialisierende und auf kausale Funktionen reduzie­
rende Benennung; problematisch ist, dass wir von den Begriffen erwarten, 
dass sie eine spezifizierbare Funktion hätten, dass sie etwas anzeigten, dass 
sie auf etwas referierten, das sich uns in ihnen offenbart. Problematisch ist 
dies, weil dabei all jene Bedeutungsüberschüsse ausgeblendet werden, den 
Begriffe in der aktuellen Verwendung anzeigen, den sie transportieren, von 
denen aber niemand im engeren Sinne wissen kann, was letztlich ihr Gehalt, 
ihre Funktion ist. Problematisch, bis hin zur Katastrophenträchtigkeit, wird 
die Verwendung von Begriffen, wenn mit diesen der Anschein erweckt 
wird, sie bezeichneten einen objektiven, von ihrer aktuellen Gegebenheit 
absolut abhebbaren Gegenstand, und sonst nichts, einen Gegenstand, der 
über alle Zeiten hinweg als invariant angenommen werden kann, ja sogar 
genommen werden soll. Dagegen ist die Verwendung des Begriffes als 
Symboe für etwas, dessen Bedeutung in dem Symbol an-, aber nicht ab­
schließend gedeutet wird, eine Notwendigkeit schlechthin, um sich über 
insgesamt nur symbolisch-vermittelt zugängige Problemlagen verständigen 
zu können. 

Wenn also weiterhin bspw. von Umwelt gesprochen wird, so ist der 
Begriff als relativ unbestimmter zu nehmen, als Symbol für einen kommu­
nikativ verdichteten Bedeutungszusammenhang, der etwas Bedeutendes an­
zeigt. Das gleiche gilt für alle anderen verwendeten Begriffe, so auch für 

4 Mit den Worten von Jürgen Habermas: sie müssen verständigungsorientiert 
eingestellt sein (vgl. Habermas 1997: 394), sie müssen bereit sein, Umschärfe 
zu akzeptieren und damit auch einander widersprechende "Wahrheiten" ne­
beneinander zuzulassen. 

5 Der Begriff des Symbols bleibt zunächst ohne weitere Erläuterung; denn es 
geht dieser Arbeit insgesamt wesentlich um die Bedeutung des Symbolischen, 
es zu "definieren" ist insofern Sache der gesamten Arbeit. 

114 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

die Rede von "Reflexen" und von "Instinkten", für den Begriff vom Men­
schen usw. Wenn vom "Hordenwesen" gesprochen werden wird, meint dies 
nicht, dass es dieses "Hordenwesen" tatsächlich jemals gegeben hätte, das 
im Folgenden ebenfalls besprochene "Körperausschaltungsprinzip" referiert 
nicht auf einen "biologischen", tatsächlich als solcher existierenden Körper. 
Allein, diese Begriffe eignen sich, einen insgesamt bedeutungsvollen Zu­
sammenhang, hier im Bezug auf die Katastrophe, zu skizzieren und in die­
sem Bedeutungszusammenhang sind sie zu denken. 

4.2 Anthropologische Voran nahmen 

Wenn hier also notwendigerweise auf anthropologische Vorannahmen zu­
rückgegriffen wird, so geschieht dies im Sinne einer - wie von Bruno 
Latour und Michael Callon geforderten (vgl. bspw. Latour 2002b, Callon 
1986 und Callon/Latour 1992)6

- "symmetrischen Anthropologie". Es wird 
versucht, den Menschen als von seiner Umwelt - und Umwelt meint stets 
auch den aktuellen Erklärungs- und Bedeutungszusammenhang, in den der 
Mensch hier hineingedacht wird - nicht substantiell geschieden zu denken, 
sondern in diese Umwelt unhintergehbar eingeflochten. Sämtliche Be­
schreibungskategorien sollen vorab der erst dem modernen Denken zugän­
gigen Unterscheidung von unveränderlichen "Dingen" auf der einen und 
ständig sich verändernden Formen auf der anderen Seite gedacht werden, 
ohne eine diese beiden extremen Pole eindeutig voneinander trennende 
Kluft. Allerdings, dies sollten bereits die obigen Ausführungen gezeigt ha­
ben und werden die weiteren Ausführungen noch deutlicher begründen, 
wird es für aussichtslos gehalten, die überkommenen anthropologischen 
Begriffe jeweils für sich zu symmetrisieren oder durch neue zu ersetzen. 
Hier wird behauptet, dass eine Symmetrisierung an der Weise des Umgan­
ges mit den verwendeten Kategorien anzusetzen hat. Allein wie ein Beob-

6 So erheben Bruno Latour und Michel Callon den Anspruch, "[ ... ] jeden für 
Menschen gebräuchlichen Begriff auch für Nicht-Menschen" zu verwenden 
(Latour/Callon 1992: 353) und damit "[ ... ] die Unterscheidungen zwischen 
den wahrhaftig sozialen und menschenzentrierten Begriffen [zu, M.V.] verwi­
schen" (ebd.: 347). Es gehe darum, nicht schon vorab zwischen abhängigen 
(sozialen) und unabhängigen (natürlichen resp. technischen Formen) zu unter­
scheiden, sondern soziale, technische und natürliche Faktoren durchgängig als 
abhängige Variablen zu behandeln (vgl. Schulz-Schaeffer 2000: 194f.). Die­
sen Anspruch teilt diese Arbeit, sie geht dabei jedoch anders vor als die 
"Akteur-Netzwerk-Theorie" (ANT) von Latour, Callon und anderen. Für die 
Katastrophensozologie wäre die ANT erst noch aufzubereiten. Dies ist Ziel 
eines Anschlussforschungsprojektes. 

115 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

achter die Kategorien denkt, macht einen Unterschied, es macht dagegen 
keinen wesentlichen Unterschied, an die Stelle eines Begriffes einen 
anderen zu setzen. 

Dies lässt sich am Werk Max Schelers in besonderer Weise exemplifi­
zieren, im Allgemeinen, da Scheler als einer ihrer wichtigsten Vertreter we­
sentlich das Bild von der Anthropologie im 20. Jahrhundert insgesamt 
geprägt hat, im Besonderen, weil Scheler mit seiner Stufenlehre den 
Menschen als "Sonderentwurf' der Evolution von allen anderen organisch­
en Formen kategorisch unterscheidet. Er ist damit einer der prominentesten 
Vertreter der oben von Bühl kritisierten "Sonderstellungsanthropologie"7

, 

Vertreter eines Bildes vom Menschen also, das weit in aktuelle soziolo­
gische Ansätze hineimeicht8

, das aber, wie eben zu zeigen ist, dem Denken 
in asymmetrischen ontologischen Kategorien entspringt. Vor dem Hinter­
grund dieses Menschenbildes, das kategorisch zwischen dem Menschen und 
allem anderen unterscheidet, das die fließenden Übergänge zwischen dem so 
Geschiedenen negiert, muss eine Katastrophensoziologie scheitern. Anschlie­
ßend kann dann anthropologisch die Entwicklung des Menschen für den hier 
zu behandelnden Bedeutungszusammenhang skizziert werden, ohne den 
Menschen dabei jemals als etwas von seiner Umwelt tatsächlich Geschie­
denes zu denken. 

Max Schelers Stufenlehre 

In dem 1928 erschienenen Spätwerk Schelers "Die Stellung des Menschen 
im Kosmos" hatte dieser den Menschen im Verhältnis zur Pflanze und zum 
Tier zu definieren versucht. Scheler sieht den Menschen in einer qualitati-

7 Vgl. Scheler 1976: 31 sowie Bühl 1990: 32 und in der vorliegenden Arbeit 
Gliederungspunkt 2.3, S. 73-75. Zu den verschiedenen Positionen in den 
Natur- und Geisteswissenschaften im Rahmen dieser Sonderstellungsdis­
kussion siehe die Arbeit von HelmutHoferund Günter Altner (Hofer/Altner 
1972). Es geht im Folgenden wesentlich darum, zu zeigen, wie Scheler zu der 
These von der Sonderstellung des Menschen allein aufgrundder Verwendung 
essentialisierender Begrifflichkeiten gelangte, es geht nicht darum, die 
Scheler'sche Argumentation insgesamt zu kritisieren. 

8 Der Einschätzung Schelers und anderer, dass der Mensch über keine 
artspezifische Umwelt verfuge, schließen sich bspw. Peter L. Berger und 
Thomas Luckmann - für eine von diesen vertretene konstruktivistische Per­
spektive kaum nachvollziehbar - in ihrer zwar bereits 1966 erstmals veröf­
fentlichten, aber doch für die neuere Wissenssoziologie noch immer so 
bedeutenden Schrift zur "Gesellschaftlichen Konstruktion der Wirklichkeit" 
an (vgl. Berger/Luckmann 1996: 49ff.). Zumindest die Spätfolgen dieser 
"Sonderstellungsanthropologie" reichen also noch bis in die gegenwärtige 
wissenssoziologische Diskussion hinein. 

116 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

ven Sonderstellung: Als "Vitalwesen" sei er"[ ... ] ganz ohne Zweifel eine 
Sackgasse der Natur, ihr Ende" (Scheler 1976: 96).9 Überleben gelingt ihm 
nicht mehr nach den für alle anderen Stufen geltenden Regeln des Vitalen, 
als "Geistwesen" vermag er vollständig befreit von allen "[ ... ] stoßenden 
Kräften auf alle Natur herabzulächeln [ ... ]" (Scheler 1976: 96). 

Anders als die vollständig "gesicherte" Pflanze und das souverän, irr­
stinktgeleitete Tier, ist der Mensch an keinerlei artspezifische Umwelt an­
gepasst, er ist "Sklave seiner Gehirnrinde" (vgl. Plessner 1976: 93), ein 
vollständig vergeistigtes Wesen. Damit steht der Mensch nicht einfach auf 
der obersten Stufe der Entwicklungsleiter, er setzt die Entwicklung nicht 
einfach fort, so wie das Tier die Entwicklung der Pflanze fortsetzt; der 
Mensch klinkt sich aus dieser organischen Entwicklung aus, ja das Geist­
prinzip steht dem "Gefühlsdrang", dem Triebhaften geradezu entgegen (vgl. 
Hamann 1993: 52). Die Pflanze ist nur von jenem "Gefühlsdrang" beseelt, 
einem "ganz nach außen gerichteten Drang", der ihre Entfaltung bedingt 
(vgl. Scheler 1976: 15)10 Sie steht ohne Bewusstsein, Gefühle und Empfin­
dungen auf der untersten Entwicklungsstufe. Die Pflanze passt sich in 
langwierigen Prozessen ihrer Umwelt an, doch fehlt ihr die Fähigkeit der 
Aufnahme einer direkten "Rückmeldung ihrer Zustände" aus der Umwelt 
(vgl. ebd.: 14f.),11 was schon darin begründet liegt, so Scheler, dass Gefühl 
und Trieb noch nicht voneinander geschieden sind. Die Einheit von Gefühl 
und Trieb gibt der Pflanze optimale Sicherheit, so Scheler, sie hat ihre Form 
auf Dauer, ohne ständige Umweltirritationen. Wegen dieses totalen Fehlens 
jeglicher Rückmeldungen von Umwelt an ein "inneres Zentrum" ist die 
Pflanze schlechthin die Manifestation eines "ekstatischen Gefühlsdranges" 

9 In dieser Sackgasse findet zugleich die Natur ihre "höchste Konzentrierung", 
so Scheler an selber Stelle. Der Mensch als ein Geistwesen, "[ ... ] das in dem 
tätigen Mitvollzug der Geistesakte des Weltgrundes sich selbst zu , deifizie­
ren' vermag, [ist, M.V.] eben noch ein anderes als diese Sackgasse: Er ist zu­
gleich der helle und herrliche Ausweg aus dieser Sackgasse, ist das Wesen, in 
dem das Urseiende sich selbst zu wissen und zu erfassen, zu verstehen und 
sich zu erlösen beginnt. Der Mensch ist also beides zugleich: eine Sackgasse 
und- ein Ausweg!" (ebd.: 96, Hervorhebungen im Original). Diese philoso­
phische Dimension wird in den folgenden Ausführungen keine Berücksichti­
gung finden; hier geht es allein darum, aufzuzeigen, dass die These von der 
Sonderstellung als solche bereits unhaltbar ist, dass also die auf dieser These 
bauenden philosophischen Überlegungen Schelers zum "Ausweg aus der 
Sackgasse" insgesamt unhaltbar sind. 

10 Zur Pflanze als unterste Entwicklungsstufe vgl. ebd. 13-17. 
11 Dieter Claessens dazu: "Unserer Meinung nach könnte man das im Rahmen 

differenzierterer kybernetischer Auffassungen doch, denn ,Zustand' ist ein 
Begriff, der vom Maßstab ,Zeit' abhängt. Kann die Pflanze sich überhaupt 
anpassen - und sie kann es - dann hat sie auch Rückmeldungen über ihren 
,Zustand'[ ... ]" (Claessens 1970: 23). 

117 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

(vgl. ebd.: 15), doch ist dieser Drang auch im Tier noch vorhanden (vgl. 
ebd.: 16). 

Das Tier ist instinktgeleitet und gegenüber der rein reflexiven Form der 
Pflanze flexibler organisiert, so Scheler. Instinkte lösen - wie im Organis­
mus ansässige Entitäten - "angeborene" und "ererbte" Handlungen als Re­
aktionen auf typisch wiederkehrende Situationen aus. Zwar sei der Instinkt 
durchaus durch Erfahrung und Lernen spezialisierbar, 

"[ ... ]wie man z.B. an den Instinkten der Jagdtiere sieht, denen zwar das Jagen auf 

ein bestimmtes Wild, nicht aber die Kunst, es erfolgreich auszuüben, angeboren 

ist. Das aber was Übung und Erfahrung hier leistet [sie!], entspricht immer nur 
gleichsam den Variationen einer Melodie, nicht der Erwerbung einer neuen" 

(ebd.: 19). 

Deshalb könne der Instinkt "[ ... ] als von vornherein ,fertig' bezeichnet 
werden", so Scheler an selber Stelle. Der Instinkt steuert das Verhalten und 
die selektive Wahrnehmung des Tieres in seiner artspezifischen Umwelt, er 
"stiftet" die Struktureinheit von Tier und Umwelt (vgl. Arlt 2001: 95). 

Die Befreiung des Tieres aus der primären Einheit bedeutet gegenüber 
der Pflanze eine riskantere Organisationsform. Die Pflanze ist gesichert, so 
lange ihre Umwelt sich nicht fundamental verändert. Sie ist über viele Mil­
lionen Jahre mit ihrer Umwelt gewachsen, sie ist in dieser vollständig auf­
gehoben und ihr eigenes Veränderungstempo ist mit dem ihrer Umwelt 
synchronisiert, sie steht damit geradezu für die "Einheit des Lebens", so 
Scheler (vgl. Scheler 1976: 16). Das Tier dagegen ist aus dieser absoluten 
Einheit gelöst, weil es seine angestammte Umwelt verlassen und seinen 
Einzugsraum ausweiten kann, es ist damit aber auch Einflüssen ausgesetzt, 
die sein "Instinktsystem" überfordern, auf welche dieses nicht vorbereitet 
ist. Es ist "orientierungsunsicherer", es verfügt aber nun auch über freige­
setzte Energien, die es zur Kompensation dieser Unsicherheit aufbringen 
kann (vgl. ebd.: 26ff.). So entsteht eine "Stauung", eine "Überschusslage", 
die den Trieb freisetzt (vgl. Arlt 2001: 96), wenn "[ ... ] der Ablauf von 
Hemmungen und Enthemmung nicht mehr fest gefügten, artspezifischen 
Mustern folgen kann[ ... ]" (ebd.: 95), so fasst Gerhard Arlt den Gedanken 
Schelers zusammen. 

Die "kurzschlüssige Abfuhr" der Triebe weicht dann einer insgesamt 
"inadäquaten Befriedigung" (vgl. ebd.: 95f). Dieser freigesetzte Triebüber­
schuss drängt zur weiteren Differenzierung, er wird aber auch zur Bedin­
gung von Kultur, zur Bedingung der Möglichkeit des Menschen. Der 
Triebüberschuss nimmt in dem Maße zu, wie sich das Tier von seinen ins­
tinktiven Reaktionsschemata zu befreien vermag, und diese Befreiung wird 
in dem Maße möglich, wie es ein "assoziatives Gedächtnis" (Mneme) ent-

118 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

wickelt (vgl. Scheler 1976: 22). Die Geschlossenheit des instinktiven Ver­
haltens lockert sich zu Gewohnheiten, zu relativ flexibleren Anpassungs­
formen an die sich nun für ihn verhältnismäßig schneller wandelnde Um­
welt. Erfolgreiche Verhaltensweisen werden automatisch wiederholt, so 
dass sich das Prinzip von Irrtum und Erfolg als Lernprinzip entwickeln 
kann. Das assoziative Gedächtnis ist somit schon eine Form praktischer In­
telligenz, die sich zum Menschen hin dann zur eigentlichen Intelligenz als 
der nächst höheren Organisationsform entwickelt. Die Organisationsstufe 
der praktischen Intelligenz ist jedoch noch organisch und an einen Auslöser 
gebunden, so dass Planung auf diesem Niveau noch nicht möglich ist; aller­
dings kann das Tier bereits Sach- und Wertverhalte bedingt antizipieren 
(vgl. ebd.: 28f). 

In dem Menschen als Geistwesen kommen nun "alle Wesensstufen des 
Daseins" (vgl. ebd.: 16) zusammen, doch vermag sich der Mensch reflexiv 
diesen Grundlagen zuzuwenden und sich dadurch von ihren Beschränkun­
gen vollständig freizusprechen. Damit setzt der Mensch nicht mehr fort, 
was ihm vorgängige Organisationsformen der organischen Entwicklung er­
reicht haben: 

"Das neue Prinzip steht außerhalb alles dessen, was wir ,Leben' im weitesten 
Sinne nennen können. Das, was den Menschen allein zum ,Menschen' macht, ist 
nicht eine neue Stufe des Lebens - erst recht nicht nur eine Stufe der einen Mani­

festationsform dieses Lebens, der ,Psyche'-, sondern es ist ein allem undjedem 

Leben überhaupt, auch dem Leben im Menschen entgegengesetztes Prinzip: eine 
echte neue W esenstatsache, die als solche überhaupt nicht auf die ,natürliche Le­

bensevolution' zurückgeführt werden kann [ ... ]" (ebd.: 31, Hervorhebungen im 

Original). 

Die lediglich mit emem "Gefühlsdrang" ausgestattete, gegenüber ihrer 
Umwelt ansonsten rein reflexiv ausgerichtete Pflanze ist also laut Scheler 
mit ihrer Umwelt vollständig synchron. Sie ist gegen Umweltirritationen 
weitgehend resistent, sie ist somit die "sicherste" Organisationsform, wäh­
rend das instinktgeleitete Tier dagegen bereits weit mehr Umweltvariation 
verkraften können muss, weil es sich in Umwelt bewegt. Instinkte "steuern" 
das Tier durch die sich auftuende Unsicherheit hindurch, indem sie es mit 
den adäquaten Reaktionsweisen auf typisch wiederkehrende Situationen 
ausstatten, doch können nicht mehr für alle Situationen adäquate V erhal­
tensmuster vorliegen, das Tier ist somit bereits eine riskiertere Form. Den 
für die vorliegende Arbeit entscheidenden Unterschied beider Organisati­
onsformen sieht Scheler demnach in der Synchronizität von Form und 
Umwelt. Sicher ist nur die Pflanze, weil sie mit dem Tempo der Umwelt­
veränderungen synchronisiert ist. Sie benötige keine direkten Rückkopp-

119 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

lungen für geringere Umweltschwankungen, sondern passt sich nur lang­
fristigen Wandlungen an. Das sich in Bewegung setzende Tier erhöht hin­
gegen selbst die Variation seiner Umwelt mit der Folge, dass sich Tier und 
Umwelt nicht mehr synchron entwickeln und das Tier nicht mehr allen Si­
tuationen optimal angepasst ist (vgl. ebd.: 26). Der Mensch schließlich löst 
sich gänzlich aus dieser "natürlichen" Trieb- und Umweltbindung, er 
spricht sich frei von allen Einschränkungen, er ist als Geistwesen "existen­
tiell entbunden vom Organischen", er ist "weltoffen" (vgl. ebd.: 32). Dieser 
Schluss aber resultiert aus einer objektivistischen Vorstellung nicht allein 
von Zeit (vgl. abermals Claessens 1970: 23), sondern auch von Umwelt als 
objektiv gegebener, starrer "Natur", von einem "Gefühlsdrang", von "Re­
flexen", von "Trieben" bzw. "Instinkten". 

Zur Symmetrisierung anthropologischer Kategorien 

Jede Pflanze vermag Unterschiede in ihrer Umwelt wahrzunehmen. Der 
"Gefühlsdrang" der Pflanze entsteht erst in der Wechselwirkung von Orga­
nismus und Umwelt, die für jeden Organismus und zu jedem Zeitpunkt ein­
zigartig ist. Eine Pflanze, die im Laufe eines Tages mit einer sich jeder 
Pflanze anders darstellenden Sonne "wandert", unterscheidet Bedeutungslo­
ses und Bedeutungsvolles voneinander, sie geht mit einer variierenden 
Umwelt um, richtet sich auf diese Variationen aus und wird von dieser 
Umwelt ständig neu ausgerichtet. 12 Ihr fehlt keineswegs die Fähigkeit zur 
direkten Rückmeldung aus der Umwelt. Ihre gesamte "Organisation" ist auf 
diese Rückkopplungen ausgerichtet, sie ist gerade so beschaffen, dass sie 
gerrau die Art von Rückkopplungen aufzunehmen vermag, die sie in der 
Relation zu der nur für sie bestehenden Umwelt für diese Organisation "be­
nötigt" und die sie - man könnte fast sagen: durch "Akkomodation" und 
"Assimilation" - im Gleichgewichtszustand, im "Aequilibrium" bleiben 
lässt. Sie ist in der Tat mit ihrer ganz spezifischen Umwelt synchronisiert, 
deren Teil sie ist, während sie sich von ihr abgrenzt, ohne ein strukturiertes 
Bild mit scharfen Konturen von ihrer Umwelt, noch von sich selbst zu ha­
ben. Dies ist beim Tier nicht anders. Wie die reflexiv organisierte Pflanze 
nimmt auch das instinktiv geleitete Tier direkte Rückkopplungen auf und 
richtet sich nach seinen Fähigkeiten auf seine wechselwirkend erst entste­
hende Umwelt ein. Das sich "großräumiger" bewegende Tier lebt wie die 
sich "weniger großräumig", aber dennoch sich ebenfalls bewegende Pflanze 

12 Dem stimmt zwar auch Scheler zu: die Pflanze reagiere zwar "[ ... ] auf die 
Intensität der Lichtstrahlen, nicht aber different auf Farben und Strahlrich­
tungen" (Scheler 1976: 13). Damit liefert er aber doch eher ein Gegenargu­
ment gegen seine eigene These, als dass er sie stützte. 

120 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

in einer sich bewegenden Umwelt, was wiederum gerade nicht bedeutet, 
dass trotz dieser "Strukturähnlichkeiten" die Umwelt des Tieres mit der 
Umwelt identisch wäre, in der sich eine Pflanze entfaltet. 

In der Summe der - hier nur angedeuteten doch in dieser skizzierten 
Richtung erweiterbaren - Kritiken zeigt sich, dass die Annahme eines qua­
litativen Unterschiedes zwischen beiden Organisationsformen ein Beob­
achterartefakt ist, zu dem Scheler gelangt, weil er seine Kategorien vor dem 
Hintergrund eines objektiven, von den Organismen unabhängigen Bezugs­
rahmen denkt. Zeit und Umwelt werden von ihm als ontologische Invari­
anten gedacht, vor deren Hintergrund sich Organismen entwickeln, aus dem 
sich unterschiedliche Organismen unterschiedliche Ausschnitte eröffnen 
und gemäß dieser Ausschnitte ihre Kompetenzen entfalten. Doch weder 
Umwelt noch Organismen sind mit sich selbst oder mit anderen Formen zu 
irgendeinem Zeitpunkt absolut identisch, jede Form definiert sich selbst in 
jedem Augenblick in der Relation zu allen anderen Formen neu - genauso 
gut könnte man also auch sagen, dass die Umwelt der Formen die Form in 
jedem Augenblick neu definiert. Man muss sich daher, wie Dieter Claes­
sens meint, darüber klar werden, dass "[ ... ] die Wendung ,Instinkte' 
nur eine Verlegenheit gegenüber der Frage darstellt, wie und woher denn 
Koordinierung im Tier, zwischen Tieren und zwischen Umwelt und Tieren 
entsteht, woher sie kommt" (Claessens 1970: 217) und dasselbe gilt für alle 
anderen Kategorien wie "Reflexe", "Gefühlsdrang" usw. Max Scheler 
denkt die Umwelt von Organismen als Natur, als einen "objektiv" gegebe­
nen Rahmen, vor dessen Hintergrund sich die unterschiedlichen Lebens­
formen entfalten. In dieser Relation zu etwas an sich Unveränderlichem 
erscheinen dann bestimmte Formen als besser und andere als schlechter an­
gepasst, als sicherer oder unsicherer situiert. 

Das Bild wird aber ein ganz anderes, wenn Umwelt nicht als "objek­
tive", transparente, nach Gesetzen begreifbare Natur, sondern als für jede 
Form individuell sich anders darstellender Hintergrund, eben als je indivi­
duelle Umwelt gedacht wird. Was "Sicherheit" bedeutet, lässt sich dann al­
lein in der Relation zwischen der Lebensform und ihrer individuellen 
Umwelt begreifen. Es lässt sich dann nichts Absolutes über die Funktion 
von Instinkten oder Reflexen aussagen, es lässt sich also auch nicht von 
dem Fehlen einer dieser Organisationsformen bei einem Organismus auf 
dessen objektiv ungünstigere Stellung in einer Natur schließen. Wie jeder 
Organismus, wie jede Pflanze und jedes Tier, lebt auch der Mensch in ge­
nau jener Umwelt, die ihm bis heute das Überleben ermöglichte. Die Orga­
nisationsformen unterschiedlicher Organismen lassen sich nicht skalieren 
und entlang spezifischer Organisationsleistungen gliedern. Jeder Organis­
mus ist stets angemessen organisiert - so lange eine Form existiert, ist sie 
sicher (vgl. Claessens 1970: 217). Die These von der Sonderstellung des 

121 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Menschen fällt somit mit der Infragestellung einer essentialistisch gedach­
ten, für jede organische Form gleichermaßen gegebenen Natur, sie fällt mit 
der Infragestellung von- wie Substanzen gedachten - "Reflexen" und "In­
stinkten", die etwas mit dem Organismus machten, die in dem Organismus 
(und ebenso in jedem anderen Organismus zumindest der selben Art) loka­
lisierbar wären. Mit anderen Worten: "Reflexe" und "Instinkte" sind, wie 
bereits Jakob von Uexküll sie nannte, Verlegenheitsformeln, in denen ein 
hochgradig komplexer und systemischer Zusammenhang mit analytischen 
Termini beschreibbar gemacht wird; ein Wechselwirkungszusammenhang 
also, der nicht tatsächlich real existiert, der jedoch bedeutungsvoll ist und 
insofern auch höchst real. 

In Begriffen wie "Instinkt" und "Reflex" verdichtet ein Beobachter Zu­
sammenhänge, die auszudrücken im Laufe seiner eigenen Entwicklung für 
ihn bedeutungsvoll geworden ist. Man könnte sagen, dass es sich "evolutio­
när" als vorteilhaft erwiesen hat, mit biologistischen Kategorien zu arbeiten, 
sie brachten Entwicklungsvorteile, die sich ohne diese "Technik" vermut­
lich nicht ergeben hätten. Die moderne Wissenschaft ist, was sie ist, weil sie 
sich solche Kategorien erschuf. Was aber Instinkte sind, ob es irgendetwas 
Substantielles gibt, auf das der Begriff Instinkt referiert, darüber kann 
nichts ausgesagt werden. Umgekehrt kann aber mit allerhöchster Wahr­
scheinlichkeit angenommen werden, dass die Bedeutung dessen, was mit 
dem Terminus Instinkt bezeichnet wird, nicht hundertprozentig bestimmt 
ist, es wäre ein vollkommen unwahrscheinlicher Zufall, von dem man selbst 
im positiven Fall nicht einmal etwas erführe. Die "normale" moderne Wis­
senschaft versucht jedoch, ihre Objekte möglichst exakt zu bestimmen, 
hinter ihnen eine Wahrheit zu ent-decken, die es tatsächlich nicht gibt. Um 
zu "den Dingen selbst" zu gelangen, versucht sie, alljene Faktoren, die eine 
eindeutige Diagnose stören, zu eliminieren, bis das "Objekt" widerspruchs­
frei beschrieben werden kann. 13 Auftauchende Widersprüche lösen Pro­
zesse der Eliminierung von Ungereimtheiten aus, nur in ganz besonderen 
Ausnahmefällen vermögen sie das Paradigma selbst in Frage zu stellen; die 
Infragestellung des Paradigmas ist nicht das Ziel, das Ziel sind "schöne 

13 Es geht, so die These, der normalen Wissenschaft nicht darum, das Bedeu­
tungsvollste zu begreifen; vielmehr geht es ihr darum, entlang bestimmter, im 
Rahmen wissenschaftlicher Paradigmen geprägter "Denkstile" (vgl. Fleck 
1983b: 68) das Wissen über die in diesen Paradigmen vorgegebenen und 
scharf eingegrenzten Problemstrukturen zu optimieren. Die normale Wis­
senschaft orientiert sich gerade nicht an der Bedeutung ihrer "Fakten" für den 
Erhalt der Unterscheidung der organischen Form von ihrer Umwelt, sondern 
an rationalen Erfolgskriterien, die in Paradigmen fest verankert sind und die 
aufgrund eben dieser Verankerung mehr und mehr eigenständige Logiken 
entfalten (zu dieser Vorstellung von der Normalwissenschaft und ihren Ver­
fahrensweisen vgl. Kuhn 1991: 37ff.). 

122 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

klare Fakten". Selbst in diesem unwahrscheinlichen Fall der Infragestellung 
des Paradigmas werden aber noch zentrale und fundamentale Kategorien 
beibehalten und in das neue Paradigma übernommen. Ist also bspw. erst 
einmal eine spezifische Vorstellung von Instinkten verobjektiviert, so 
schränkt sich die wissenschaftliche Beobachtung immer stärker auf dieses 
selbst erschaffene "Objekt" ein, das im Laufe dieses Prozesses freilich mehr 
und mehr erodiert, weil jeglicher Widerspruch den Bereich des noch-nicht­
Falsifizierten immer weiter einschränkt. Die Beobachtung konzentriert sich 
auf einen immer weiter eingeschränkten Bereich, die tatsächliche Komple­
xität der Einbettung des Objektes in seiner Umwelt, die ganze Breite seiner 
Bedeutung also, wird immer umfassender ausgeblendet, bis irgendwann 
wieder, freilich nur vorübergehend, alle Determinanten bestimmbar er­
scheinen. Auf jeden Fall wird der Eindruck aufrechterhalten, dass sich die 
Objekte als diskrete Einheiten beschreiben ließen, dass sie vielleicht noch 
nicht ganz bestimmt sind, dass sie aber auf jeden Fall zukünftig bestimmt 
sein werden. Ihnen wird, obwohl ständig im Flusse und stets mehr seiend, 
als sie zu sein scheinen, der Charakter von etwas Invarianten, Substantiellen 
und zumindest nahezu exakt bestimmten zugesprochen, dem sie tatsächlich 
niemals entsprechen, während sie gerade durch diesen Schein, den sie er­
wecken, das (ursprünglich mit ihnen adäquat Begriffene) Bedeutungsvollste 
verbergen. Irgendwann macht sich dies bemerkbar, dann beginnen die 
"schönen klaren Objekte" zu erodieren, dann zeigt sich, dass das Bedeu­
tungsvollste gerade von diesen eingeengten, exakten Begriffen nicht mehr 
begriffen werden kann. 

Diese einengende Blickrichtung sollte mit der kurzen Auseinanderset­
zung mit der Schelerschen Stufenlehre exemplarisch aufgebrochen werden. 
Allein heuristisch sollte aufgezeigt werden, was damit gemeint ist, wenn 
behauptet wird, Reflexe und Instinkte würden in der klassischen Anthro­
pologie als Invarianten begriffen, während sie doch als solche auf gar kei­
nen Fall existieren, ohne dass damit bereits ihre reale Existenz als be­
deutungsvolle Kategorie bestritten wäre. Es macht einen Unterschied, wie 
im Folgenden noch ausführlicher gezeigt werden wird, ob Kategorien als 
(zumindest Quasi-)Substanzen gesetzt, oder ob sämtliche Kategorien als 
dynamische Formen begriffen werden, mit Hilfe derer sich ein Beobachter 
eine ungefähre Vorstellung von der eigenen Vorgeschichte zu machen ver­
sucht. Problematisch sind nicht die anthropologischen Kategorien, sondern 
ihre Verwendung. Problematisch ist es nicht, von Reflexen oder Instinkten 
zu sprechen, wenn damit nicht eine Kluft, ein absoluter kategorischer Hia­
tus bspw. zwischen reflexivem oder instinktiven Verhalten auf der einen 
und rationaler Handlung auf der anderen Seite behauptet wird, ein Hiatus 
also, der keinerlei Vermittlung, keine fließenden Übergänge zwischen bei­
den Formen zulässt. Ein solches den Menschen und seine Umwelt in unter-

123 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

schiedliche Kategorien zergliederndes Denken macht von vornherein ein 
ganzheitliches Begreifen prozessualer Zusammenhänge unmöglich. Es führt 
zu einem Denken in invarianten Kategorien auf der einen und prozessualen, 
sich ständig gemäß der aktuellen Situationsdefinition verändernden Katego­
rien auf der anderen Seite ohne den Zusammenhang zwischen beiden Polen 
denken zu können; es führt zu einem Denken, das mehr und mehr unsensi­
bel wird für jene kleinsten Variationen, die ständig alle von einem Beob­
achter als bedeutend wahrgenommenen Kategorien durchlaufen. Dieserart 
Denken schränkt die W ahmehmungsfähigkeiten des Menschen mehr und 
mehr ein, es beschränkt sein Verantwortungsgefühl auf einen immer kleine­
ren Bereich, es macht letztlich unsensibel für Umwelt, in die sich der 
Mensch nun nicht mehr umfassend eingebettet erlebt, der er sich nun 
vielmehr als etwas kategorisch anderes gegenübergestellt glaubt, zu dem er 
ausschließlich mittels ganz spezieller Techniken einen Zugang finden 
könne. 

Die Kategorien "Reflex" und "Instinkt" sind fundamentale anthropolo­
gische Kategorien, die einfach aufzugeben bedeuten würde, die gesamte 
Tradition der anthropologischen Wissenschaften, schließlich die Geschichte 
des Menschen selbst preiszugeben. Die Anthropologie ist gewissermaßen 
um diese Kategorien herum gebaut, alle anthropologische Argumentation 
muss zu diesen Kategorien notwendig Stellung nehmen, mit welchem 
Resultat auch immer. Gerade in diesem Sinne eigneten sich die be­
sprochenen Kategorien dazu, grundsätzlich zu exemplifizieren, wie anthro­
pologische Kategorien insgesamt nicht gedacht werden dürfen, will sich die 
Untersuchung nicht von vomherein das Bedeutendste verbauen. Instinkte 
und Reflexe dürfen nicht gedacht werden als irgendwie von anderen 
Organisationsformen essentiell unterscheidbar, sie dürfen nicht gedacht 
werden als in oder an einem Organismus lokalisierbare Quasi-Entitäten, sie 
dürfen nicht gedacht werden als über die Zeit invariante Formen, die einem 
Organismus sein Überleben mehr oder weniger unabhängig von den sich 
wandelnden Bedingungen seiner Umwelt sichern. Sämtliche begrifflich ge­
fassten Organisationsformen können dagegen als etwas bedeutende Abs­
traktionen begriffen werden, die nur im Akte dieser Abstraktion von 
anderen Organisationsformen eindeutig geschieden sind, die aber doch mit 
allen anderen derart zum Zwecke der Beschreibung analytisch getrennt ge­
dachten Organisationsformen immer wieder zusammen zu denken sind, die 
also erst zusammengenommen ein gemeinsames, ungeschiedenes Ganzes 
bilden. 

124 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

Anthropologische Residuen 

Nun können - nach diesen Ausführungen etwas unbefangener - noch bevor 
überhaupt Reflexe und Instinkte als Organisatoren zur Geltung kommen, 
schon zwei fundamental wirksame "Prinzipien" aus dem Faktum des Vor­
handenseins von Formen erschlossen werden, die Dieter Claessens als 
"Vorgaben" bezeichnet hat (vgl. zu diesen beiden Vorgaben Claessens 
1993: 32f); Formen also, die sich soziologisch zumindest in diesem Rah­
men nicht angemessen herleiten ließen, die ihr daher als "Residuen" voran­
gestellt werden müssen. Eine solche Vorgabe ist erstens ein "Auftrag zum 
Überleben": Der Organismus muss fortpflanzungsfähig sein, sonst ver­
schwindet die Form. Reproduktion als Vorgabe bedeutet Weitergabe des In­
formationsbestandes an die nächste Generation. Die zweite fundamentale, 
residuale Vorgabe ist das Prinzip der Differenzierung. Die Vorgabe, dass 
sich Organismen nicht einfach nur reproduzieren, sondern sich dabei diffe­
renzieren, bedeutet zugleich Veränderung in Richtung auf verbesserte An­
passung an eine sich wandelnde Umwelt bzw. Ausweitung des möglichen 
Aktionsradius, also die Erweiterung der Umwelt. 

Weitere "Vorgaben", deren soziologische Herleitung den Rahmen die­
ser Arbeit überfordern würde, die aber den weiteren Ausführungen voran­
gestellt werden müssen, lassen sich aus der Literatur zur "klassischen" 
Anthropologie zusammentragen. So vertrat Arnold Gehlen die Ansicht, 
dass bereits Insekten bestimmte "Reizgruppen" aus diffusen Ganzwahr­
nehmungen isolieren können. Eine gewisse "Gliederung und Formung" der 
wahrgenommenen Umwelt zu "Gestalten" sei ihnen bereits gegeben (vgl. 
Gehlen 1993: 180f.). Komad Lorenz hat mehrfach die Bedeutung des 
"Prägnanten" für die Wahrnehmung hervorgehoben. "Der Vorzug des 
Prägnanten in unserer Gestaltwahrnehmung dürfte außerordentlich tief ver­
wurzelt sein und in biologisch uralte Schichten zurückführen, nämlich ins 
,Instinktive'" (Gehlen 1993: 182), so Gehlen mit Bezug auf Lorenz. 14 Das 
Tier ist auf dieser primären Ebene schon von der überwältigenden Flut der 
Wahrnehmungseindrücke "entlastet", es muss nicht alle Beobachtungen 
ständig auf alle Möglichkeiten hin untersuchen. So sucht es etwa nach ei­
nem passenden Teil zum Nestbau, es hat also eine Gestaltwahrnehmung, 
die die Fähigkeit der Merkmalskombination voraussetzt (vgl. Claessens 
1970: 131). 

Alle Lebewesen sind schon mit einer allgemeinen Kompetenz zur diffe­
renzierten Wahrnehmung "ausgestattet". Diese Wahrnehmungskompetenz 
ist jedoch keine Kompetenz zur gegenständlichen Wahrnehmung, sondern 

14 V gl. dazu den Zeitschriftenaufsatz von Konrad Lorenz unter dem Titel: "Die 
angeborenen Formen möglicher Erfahrung" (1943). 

125 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

eine rein funktional differenzierte Wahrnehmung. Das Tier, das nach einem 
passenden "Teil" zum Nestbau sucht, sucht nicht nach einem "Stück Holz", 
sondern nach dem Teil, das zu dem Ganzen des Nestes passt. Ohne den 
Zusammenhang zum Nest bliebe das Aststück bedeutungslos, also im 
Hintergrund der Gesamtwahrnehmung aufgehoben. Das Teil erhält seine 
Bedeutung aus der individuellen Konstitution der Organismus-Umwelt-Be­
ziehung, es ist somit dem Tier und auch keinem anderen Tier der gleichen 
Spezies als für sich bestehend gegeben. Diese grundlegende Unterschei­
dungskompetenz aber als "in Bezug setzen von Dingen mit Bedeutung" ist 
Bedingung der Möglichkeit zumindest für alle höheren organischen For­
men, Bedingung der Möglichkeit komplexerer Wahrnehmungen. Insofern 
tritt den höheren Organismen die Welt niemals ungeordnet entgegen, immer 
sind schon Strukturen - vor aller bewussten Wahrnehmung - mehr oder 
weniger stark stabilisiert. Die Umwelt ist immer schon beruhigt, auf For­
men und Richtungen zentriert, die Reaktionen herausfordern (vgl. hierzu 
insbes. Claessens 1970: 129), die zugleich die Form des Organismus kon­
stituieren, darin scheinen die Hauptvertreter der klassischen Anthropologie 
weitgehend überein zu stimmen. Komplexität ist immer schon reduziert, der 
Organismus "hat" in jeder Situation "so viel Umwelt", wie er für sein 
Überleben gerade benötigt und ertragen kann - dies gilt zumindest für den 
Fall des Überlebens des Organismus. Die Fülle möglicher Wahrnehmungs­
gegenstände entspricht seinen Wahrnehmungskompetenzen und sekundär, 
im Falle seines Überlebens, kann man auch sagen, dass sie auch seinen 
Wahrnehmungseifordernissen entsprochen hat. So verfügt der frühe 
Mensch über eine Reihe feindifferenzierter "[ ... ] Verhaltensdispositionen, 
die ebenso fein auf in Phylogenese sozusagen abgetastete Umwelt abge­
stimmt sind" (ebd.: 100), schon bevor er sich im engeren Sinne als soziales 
Wesen begreifen lässt. 

4.3 Der Übergang vom Horden- zum 
Gruppenwesen: Zwei Revolutionen auf dem 
Weg zur Menschwerdung 

Über diesen V erhaltensdispositionen, die als residual bezeichnet werden, 
weil sie in diesem Rahmen nicht weiter hinterfragbar sind, erheben sich nun 
komplexere Formen, die für die weitere Entwicklung des Menschen von 
umfassendem dispositivem Charakter sind. Mit ihnen wird nun die 
Schwelle zum eigentlichen Sozialen erreicht. Das Übertreten dieser 
Schwelle beschleunigt die Entwicklung so sehr, dass sich die feindifferen­
zierten Verhaltensdispositionen, die ein Beobachter an einfacheren Orga-

126 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

nismen noch glaubte beobachten zu können, mehr und mehr verflüchtigen. 
Diese Dispositionen werden nun derart feingliedrig, dass sie sich mehr und 
mehr der auf Vergegenständlichung angewiesenen Beobachtung entziehen, 
bis der Mensch schließlich beginnt, sich von diesen Dispositionen freizu­
sprechen. Auch der Mensch bleibt jedoch angewiesen auf Organisations­

leistungen, wie er sie symbolisch verdichtet als "Reflexe" und "Instinkte" 
an "einfacheren" Organisationsformen beobachtet, also auf unscharfe, in ih­
ren Konturen unbestimmbare Strukturen, die ihm die reale Komplexität der 
Wahrnehmungswelt handhabbar machen. Die Organisationsformen des 
Menschen lassen sich schlechter beobachten, schlechter in den Begriff 
bringen, weil seine eigene Beobachtung Teil dieser Organisation ist, seine 
Beobachtung daher das Beobachtete unmittelbar beeinflusst, sich sein Ob­
jekt also für ihn spürbarer ständig verändert. So erfährt er seine eigene Or­
ganisation stärker als Prozess, während er andere Formen meint als Invari­
anten begreifen zu können, während doch auch sie sich ständig ändern. 

Bevor aber die Schwelle zum Menschen im engeren Sinne erreicht war, 
bis der Mensch schließlich derart sich selbst zu beobachten begann, hatte er 
noch bedeutende Veränderungen durchzustehen. Dieter Claessens15 hat die 
Theoreme Paul Alsbergs vom "Körperausschaltungsprinzip" und Hugh 
Millers "Insulation gegen selektive Pression" zusammengeführt und damit 
sehr überzeugend, für diese Arbeit Bedeutendes, über die Phase des "Über­
gangs" vom Tier zum Menschen ausgesagt. Wenngleich biologistisch ar­
gumentierend, eignen sich diese beiden Theoreme doch, einen grundle­
genden Wandel zumindest zu skizzieren, der die Entwicklung zum Men­
Menschen hin extrem beschleunigt haben könnte; ein Wandel, der sowohl 
komplexere Ordnungen, als auch deren umso "katastrophaleres" Scheitern 
ermöglichte. 

15 Claessens setzt in dem 1984 verfassten Buch "Das Konkrete und das Abs­
trakte" (hier wurde die Auflage von 1993 verwendet) seine Überlegungen aus 
"Instinkt, Psyche, Geltung" (1970) fort. Beide Werke werden hier herangezo­
gen. "Das Konkrete und das Abstrakte" besticht insgesamt mit dem scharfen 
soziologischen Blick, mit dem Claessens noch die zeitlich entferntesten Zu­
sammenhänge durchdringt, für die oft überhaupt kein verwendbares archäolo­
gisches oder paläonthologisches Material aufgeboten werden kann. Umso 
bedauerlicher ist allerdings, dass Claessens - etwa bei der Geschlechterfrage -
zu aus heutiger Perspektive unhaltbaren Positionen gelangt, dass er überhaupt 
stark auf Biologismen rekuriert. Diese Kritik kann hier nicht im Detail geführt 
werden, vielmehr vermag die vorliegende Arbeit in dem hier gegebenen 
Rahmen diese Probleme selbst nicht wirklich befriedigend zu umgehen. Die 
zentralen Aussagen des Buches bleiben von dieser Kritik unbelastet, weshalb 
es zum kritischen Lesen zu empfehlen ist. 

127 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Verringerung des Drucks auf "körperliche" Anpassung 

Dieter Claessens sieht in dem von Paul Alsberg formulierten Prinzip der 
"Körperausschaltung" einen bedeutenden Faktor im Prozess der Mensch­
werdung. Demnach sei der besondere Weg, den die menschliche Entwick­
lung ab einem bestimmten Zeitpunkt eingeschlagen hat, dadurch möglich 
geworden, dass sich der Menschvorläufer von dem Anpassungsdruck auf 
den Körper16 hat emanzipieren können. Das Tier unterliege dem "Körper­
prinzip": 

"Der Körper wird aufwirkungskräftigste Weise (Gebiß, Klauen, Fangarme, Gift) 
und auf Spezialisierteste Weise (Fortpflanzungs-, Brutapparate usw.) zur Bewälti­

gung der Widerstand entgegensetzenden Welt eingesetzt. [ ... ] Instinkt stellt sich 

als die- per Selektion (Möglichkeiten der Mutation konnte Alsberg nur andeuten) 
- raffinierteste Form des individuellen, kooperativen und/oder arbeitsteiligen 

Körpereinsatzes dar. Im Instinktsystem ist sozusagen das Körperprinzip zu seinem 

Ende gesteigert" (Claessens 1970: 82). 

Das Körperprinzip, oder besser: das Körperanpassungsprinzip als primäre 
Weise der Abstimmung des Menschen auf die ihm spezifische Umwelt, 
werde nun zunächst per Versuch und Irrtum überwunden; kritisch müsste 
besser gesagt werden, dass sich der Anpassungsdruck verringert, weil er in 
anderer Weise abgefangen wird: Der zur Flucht angelegte Primat mag an 
einem Hang unbeabsichtigt Geröll losgetreten und damit den Verfolger zu­
rückgeschlagen, auf Distanz gehalten haben. Diese unbeabsichtigte, sich 

16 Es kann - wie gesagt - der Anspruch dieser Arbeit nicht sein, den Begriff 
vom - bei Alsberg und Claessens biologisch gedachten - Körper himeichend 
zu entsubstantialisieren, bzw. zu denaturalisieren. Ein Ansatz könnte mit 
Blick auf das Theorem der "Körperausschaltung" in der Richtung gesucht 
werden, dass "der Körper"- als von einem Beobachter als besonders bedeu­
tungsvolle und hochgradig stabilisierte Form beobachtet - insgesamt an Be­
deutung gegenüber anderen Formen verliert, er also relativ zu anderen 
Formen variiert, ohne dass es dabei der Referenz auf einen "biologischen" 
Körper bedürfte. Doch müsste, um diesen Gedanken weiter verfolgen zu kön­
nen, bereits wesentlich auf die anschließenden Erörterungen, insbesondere 
zum Begriff der "symbolischen Form" (vgl. Gliederungspunkt 4) vorweg ge­
griffen werden. Als "Gegengewicht" ist die Lektüre Judith Butlers "Körper 
von Gewicht" zu empfehlen (vgl. Butler 2001), sowie ihr im "Mainstream" 
der Soziologie viel zu wenig beachtetes Buch über das "Unbehagen der Ge­
schlechter" (vgl. Butler 2000), worin sie sich insbesondere im dritten Kapitel 
(123-218) ausführlich mit dem Thema "Körper" aus konstruktivistischer Per­
spektive auseinandersetzt Auch für die Katastrophensoziologie - nicht bloß 
für jenen Teil, der sich explizit mit Genderfragen auseinandersetzt - ist das 
Werk Butlers zu empfehlen. Siehe auch S. 133 FN 21 der vorliegenden Arbeit. 

128 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

aber sekundär erweisende Zweckmäßigkeie7 des Einsatzes von Steinen als 
Mittel zum Auf-Distanz-Halten des Feindes wurde "nachgeahmt" und 
konnte sich sukzessive zu einem Prinzip, zu einer Art "Technik" verfesti­
gen. Das Beibehalten dieser "Distanzierungstechnik" bedeutete das Ende 
der bisherigen fundamentalen Eigenschaft, sich als Fluchtwesen gegen 
Feinde zu behaupten, wobei Claessens für diese Entwicklung durchaus 
lange Zeiträume ansetzt. Entscheidend ist aber, dass dieser Prozess, einmal 
in Gang gesetzt, sehr weit reichende "Nebenfolgen" mit sich bringen und 
nach sich ziehen musste. Der erfolgreiche Einsatz der "außerkörperlichen 
Abwehrmethode" (vgl. Alsberg 1922: 378)18 schafft die Bedingungen, die 
es dem Menschen ermöglichen, sich seiner selbst bewusst zu werden; eine 
wesentlich andere Entwicklungsrichtung wird somit eingeschlagen, die 
wiederum zahlreiche weitere Entwicklungen einleitet, die später noch näher 
zu untersuchen sind. Bevor diese "Nebenfolgen" jedoch gerrauer behandelt 
werden, ist das auf Hugh Miller zurückgehende Theorem der "Insulation 
gegen selektive Pression" hinzuzunehmen, denn beide sieht Claessens in 
einem engen Ergänzungsverhältnis zueinander stehend, sie sind überhaupt 
nur analytisch voneinander zu trennen. 

Gruppenschutz als Nische 

Um das Prinzip der "Körperausschaltung", also das relative "Ausklinken" 
des Menschen aus dem evolutionären Anpassungsdruck auf einen wie auch 
immer zu denkenden "Körper", als einen zentralen Faktor zur Erklärung der 
Menschwerdung heranziehen zu können, muss, so Dieter Claessens, der 
Menschenvorläufer als "Hordentier" und mit bereits hochgradig entwickel­
ten körperlichen und geistigen Kompetenzen ausgestattet gedacht werden 
(vgl. Claessens 1993: 62). So verfügt er bereits über eine 

"[ ... ] geeignete Konstitution einschließlich der Fähigkeit zum beidäugig-räumli­
chen Sehen und der relativ unspezialisierten Greifhand; dazu aufrechter Gang; 

dann aber auch: Geselligkeitstendenz, die Solidarität erst möglich macht und eine 

[ ... ]Tendenz zur Flucht vor dem Angreifer. Also ein körperlich vorbereitetes ge­

selliges und mit einer entsprechenden beweglichen Intelligenz ausgestattetes 

17 Die Kategorie der "sekundären Zweckmäßigkeit" hat insbesondere Arnold 
Gehlen in die philosophische Anthropologie eingeführt (vgl. dazu etwa 
Gehlen 1986a: 106f, und 251, sowie Rehberg 1990: 123ff.). 

18 Bei Alsberg beißt es wörtlich: "Nach unserer ganzen Auffassung beruht der 
Menschwerdungsvorgang einzig und allein auf dem Übergang vom tierischen 
Entwicklunsgsprinzip zum Menschheitsprinzip, und es gab den alleinigen An­
stoß zur Menschwerdung die außerkörperliche Abwehrmethode" (Alsberg 
1922: 378). 

129 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Fluchtwesen wird für die Charakteristik des direkten Menschenvorläufers unter­
stellt" (ebd.: 62f., Hervorhebung im Original). 

Zu erklären ist dann, warum der Mensch den Entwicklungsweg der Körper­
ausschaltung einschlug bzw. einschlagen konnte, den andere ähnlich "luxu­
riös" ausgestattete Arten nicht nahmen (vgl. Claessens 1970: 81). 

Gesagt wurde bereits, dass auch "zufällige" Beobachtungen und Erfah­
rungen hinzugedacht werden müssen, die dann zur Nachahmung auffor­
dern, also z.B. das bereits genannte Beipiel des Lostretens von Geröll (vgl. 
Claessens 1993: 63). Darüber hinaus muss aber, so Dieter Claessens, der 
Horde bzw. dann der Gruppe eine besondere Bedeutung zugekommen sein. 
Zunächst wiederum ungewollt ergeben sich aus dem Zusammensein mehre­
rer Menschenvorläufer, also hier noch in der Form der Horde, positive Ef­
fekte: In der Mehrzahl ergeben sich andere Möglichkeiten zur Verteidigung 
als für das Einzelwesen, die dann bei entsprechender körperlich-geistiger 
Voraussetzung bemerkt und beibehalten werden können. Hugh Miller fand 
für diesen Zusammenhang den Begriff der "Insulation" und beschrieb damit 
in Anlehnung an den biologischen Begriff der "Nische", wie sich aus dieser 
Zufälligkeit bessere Lebensbedingungen ergeben, die den körperlichen An­
passungsdruck zunehmend von den nun geschützteren Lebewesen neh­
men.19 In der Natur gäbe etwa der norddeutsche "Knick" ein Beispiel für 
eine Nische, in der im Schutze widerstandsfähiger Bäume ein besonderes 
Klima entsteht, dass dann anderen Pflanzenarten die Möglichkeit zur An­
siedlung gibt, die ohne den Schutz nicht überleben könnten, so Claessens. 
An einem Beipiel erörtert er: 

"In der Tierwelt ist das klassische schon aktivere Insulationsmodell der Schutz­
ring, den Wisente gegen Angreifer dadurch bilden, daß sie sich zu einem Ring mit 
den Hörnern nach außen aufstellen, in dem Ungehörnte und Schwächere, insbe­
sondere der gefahrdete Nachwuchs Schutz finden: Schutz gegen selektive Pres­
sion. Wie vorher beim Körperausschaltungsprinzip fuhrt dieses Modell, soziolo­

gisch aktiviert, über die sich verteidigende Gruppe weiter zum wallgeschützten 
Dorf, zur Burg und dann zur mauerbewehrten Stadt" (Claessens/Tyradellis 1997: 
36, Hervorhebung im Original). 

Diese beiden hier skizzierten Organisationsprinzipien zusammengenom­
men, stellen nun einen Organisationsrahmen, in dem sich der Mensch -
relativ gegenüber früheren Entwicklungszeiträumen - immer "luxuriöser" 
entfalten und entwickeln kann. Die oben erörterten Organisationsprinzipien 

19 Siehe dazu Claessens 1993: 60ff., sowie Miller 1964, auf den sich Claessens 
beruft. 

130 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

des Reflexes, des Instinktes, der Instinktresiduen, sind notwendige Organi­
sationsforrnen, sie stellen die adäquaten Organisationsleistungen für Lebe­
wesen, die sich innerhalb einer Umwelt von dieser abgrenzen. Nun werden 
diese Prinzipien, eben auch das des insofern niemals "biologisch" zu den­
kenden Körpers, im Schutze der "Insulation gegen selektive Pression" 
ergänzt, überlagert, in ihrer Bedeutung für das Organismus-Umwelt­
Verhältnis reorganisiert, so wie sie schon zuvor ständig ergänzt, überlagert 
und in ihrer Bedeutung reorganisiert wurden, jeweils den Umweltbe­
dingungen entsprechend, denen sie ausgesetzt waren. Es gibt also von den 
"einfachsten" Reflexen bis hin zu der abstrakten menschlichen Organi­
sationsform der Insulation eine direkte Linie, ohne Brüche und ohne Not­
wendigkeit, biologische Kategorien substantialistisch vorauszusetzen, die 
zu beschreiben sich diese verdinglichenden Kategorien dennoch anbieten. 
Jedes der hier allein aus analytischer Notwendigkeit heraus zu differen­
zierende Organisationsprinzipien ist in vielen Millionen Jahren der Evolu­
tion auf die jeweiligen Umweltbedingungen des Organismus ausgerichtet. 
Keines dieser Prinzipien besteht jedoch dabei für sich genommen, alle sind 
nur in der Wechselwirkung mit einer Vielzahl von Faktoren, die zusammen­
genommen das Überleben des Organismus gewährleistet haben, letztlich 
bestehen sie als analytische Formen überhaupt nur für einen Beobachter. 

4.4 Die Distanzierung von erster und zweiter 
Umwelt im Gruppenschutz 

Die zunächst zufälligen, dann auf Dauer gestellten "luxurierenden" Bedin­
gungen des Insulationszusammenhanges, also die dauerhafte Sicherung des 
Gruppenverbundes (anstelle des nur temporären Hordenzusammenhanges ), 
die diese gewährleisten, haben bedeutenden Einfluss auf die Entwicklung 
des Menschen. Der Mensch ist überhaupt nur analytisch aus diesem Zu­
sammenhang heraus zu denken. Grundlegende Bedingungen seiner Organi­
sation werden von Anfang an im Gruppenschutz gesichert, weshalb ohne 
Einschränkungen die Gruppe als das "Instinktsystem" (Dieter Claessens) 
des nun werdenden Menschen genannt werden kann, der"[ ... ] Zusammen­
hang als ein Ganzer, ein Totales, wird sich in der Psyche der Beteiligten 
einnisten. Der Gruppemaum und Irrneuraum erhält - vorbegrifflichen Wert­
charakter" (Claessens 1993: 72). 

Es soll im Folgenden die Behauptung plausibel begründet werden, dass 
der in der"[ ... ] erfolgreichen Insulationsgruppe gegebene Wahrnehmungs-, 
Deutungs-, Bedeutungs-, und Orientierungsrahmen [ ... ]" (ebd.) für den 
Menschen zu so etwas wie einer zweiten Umwelt wird, mit der er sich nun 
vornehmlich, aber nicht ausschließlich arrangiert. Behauptet wird, dass der 

131 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Gruppenzusammenhang eine "zweite" Umwelt von der "ersten" Umwelt 
des einfacheren Organismus abgrenzt. Dieser Umweltrahmen schützt vor 
den Einflüssen der ersten Umwelt derart weitgehend, dass sich ganz grund­
legende menschliche Formeigenschaften nun vornehmlich im Abgleich mit 
dieser "inneren" Umwelt entfalten, während der Kontakt zur ersten, "äuße­
ren" Umwelt immer vermittelter wird, sich damit die entscheidende Bedin­
gung für die immer umfassendere Alltagsbildung entwickelt, die später 
katastrophenträchtig werden wird. 

Während der Gruppeninnemaum in kommunikativer Auseinanderset­
zung aller Beteiligten durchgliedert, geformt, geordnet und immer über­
sichtlicher gestaltet wird, stellt nun die Gruppe als emergentes "Organ" den 
"Kontakt" zur ersten Umwelt her, sie übernimmt deren Ordnung und 
Durchformung für den einzelnen Menschen, entlastet ihn also; sie fordert 
ihm aber auch neue Leistungen ab, wie noch zu zeigen ist. Dabei gehen die 
bisherigen formalen Organisationsprinzipien in alle neuen Organisations­
formen ein: Alle Veränderung der Umweltwahrnehmung (sowohl der inne­
ren als auch der äußeren) geschieht im Ab gleich mit der Notwendigkeit des 
Erhaltes der bereits erbrachten grundlegenden Organisationsleistungen. 
Doch kommt zu dem Erhalt des eigenen Organismus nun der Erhalt des 
Gruppenganzen als gleichrangige Notwendigkeit hinzu. Die Gruppe, die 
nun zur Voraussetzung des Überlebens des Einzelnen geworden ist, deren 
Verlassen unweigerlich zum Tode führt, setzt sich wie ein Filter zwischen 
den Einzelnen und die erste Umwelt. Der Insulationszusammenhang bildet 
eine Umwelt von ganz anderem "Klima", in dem alles eine andere Tönung 
erhält. Zunehmend wird dadurch die Gruppe als solche wahrnehmbar, sie 
gewinnt an Kontur, nimmt selbst Form an, während sie die Kontaktstellen 
"abpuffert", an denen der einzelne Mensch sich direkt an der ersten Umwelt 
abarbeitet. 

Plausibilisiert wird diese These- dass sich zwei Umwelten voneinander 
zu unterscheiden beginnen, ohne voneinander getrennt zu sein - und dann 
die bedeutenden Folgen, die aus dieser Unterscheidung resultieren, zu­
nächst anhand der Beschreibung grundlegender Entwicklungen innerhalb 
des Gruppenzusammenhanges, also der zweiten Umwelt, anschließend ist 
dann die Verbindung zu der ersten Umwelt zu beschreiben. 

Entwicklung zum Menschen im Schutz der Gruppe: 
zweite (innere) Umwelt 

Der "Mikrokosmos" der Gruppe wird von Anfang an für den Menschen zu 
einem "Brutofen" (vgl. Claessens 1993: 231 ), in dem er sich von den 
Zwängen der körperlichen Anpassung an die erste Umwelt, den "Makro-

132 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

kosmos", relativ befreien und seine gewonnenen Energie- und Aufrnerk­

samkeitsreserven zur Verfeinerung seines W ahmehmungssystems einsetzen 

kann. Vom "Brutofen" kann dabei jedoch nicht nur im wörtlichen Sinne ge­

sprochen werden, wenn damit die Möglichkeit der Verlegung der Geburt 

nach außen, in den nun pazifizierten (Norbert Elias, vgl. 1997b: 19) und 

zugleich wärmeren Raum (das Feuer kann gemeinschaftlich dauerhaft er­

halten werden) bezeichnet wird; dabei ist mit der Möglichkeit zur "extraute­

rinen Frühzeit" (Adolf Portmann20
) ein entscheidender Faktor bei der 

Menschwerdung angesprochen. Brutofen meint auch die komplexeren Fol­

gen und deren Wirkungen derart, dass etwa die nun auf Dauer stellbare so­

ziale Konstruktion "organischer" Unterschiede (z.B. in Form von Kraft­

und Größenunterschieden) parallel zur sich verfestigenden Arbeitsteilung21 

weitere Folgen nach sich zieht. Der Nachwuchs kann nun nicht nur in sozi­

alisatorisch eingeengter Offenheit (vgl. Claessens 1993: 231) mit der Welt 

vertraut gemacht werden und sich damit in der Welt (die eben nun vor­

nehmlich innere Umwelt ist) behüteter und flexibler eimichten. Auch be-

20 Bei Portmann heißt es dazu: "Die Zeit, die der Mensch, als echtes Säugetier 
aufgefaßt, noch im Mutterleibe verbringen müsste, um eine wirkliche Nest­
flüchterausbildung zu erhalten, entspricht, wie wir sahen, etwa dem ersten 
Lebensjahr nach der Geburt. Diese Periode erscheint durch den Gegensatz zu 
tierischer Norm in einem besonderen Lichte. Wir nennen sie die ,extra-uterine 
Frühzeit'[ ... ]" (Portmann 1958: 69). 

21 Der hier postulierte Zusammenhang von Arbeitsteilung und sozialer Kon­
struktion organischer Differenzierungen liegt einfach nahe, doch ist damit 
nicht die Behauptung verbunden, dass alle "körperlichen" Kategorisierungen 
allein Produkt der Differenzierung von Arbeitsverhältnissen entspringen, wie 
es wohl eine marxistische Theorie annehmen würde. Wieder ist hierzu die 
ganze Komplexität der Wechselwirkungen zu denken, die auch in die Stabili­
sierung "körperlicher" Formen hineinspielt Diese Arbeit vertritt in jedem Fall 
einen sehr "radikalisierten" konstruktivistischen Standpunkt, wenn damit ge­
meint ist, dass jegliche Form von "Körperlichkeit" das Produkt diskursiver 
Prozesse ist, es also keine körperliche Differenzierung gibt, die diesen Prozes­
sen außerhalb wären, die diesen vorangingen. Judith Butler (vgl. etwa Butler 
2001) hat diese Position wohl am umfassendsten ausgearbeitet und dafür harte 
Kritik geerntet, die allerdings eher auf (oftmals mutwillige) Missverständnisse 
zurückzufuhren ist, die aber oftmals auch zu Recht auf die Konsequenzen die­
ser Theorie hinweist, dass nämlich diesem Ansatz zufolge das gesamte huma­
nistische Denken samt seinen Werten mit dieser Theorieanlage negiert und 
verworfen werden müsste. Butler hat diese Konsequenzen durch ihre Theorie 
der Performativität zu vermeiden gesucht (eine kritische Aufarbeitung Butlers 
Theorie der sozialen Konstruktion des Subjektes findet sich bei Hauskeller 
2000: 53-152). In dieser Arbeit wird ein Ausweg mit dem Begriff der "sym­
bolischen Form" aufzuzeigen versucht, mit Hilfe dessen substantialisierende 
Begriffe nicht negiert, sondern beibehalten, aber um ihren symbolischen Ge­
halt ergänzt gedacht werden können. Vielleicht wäre dafür die Bezeichnung 
"symbolischer Essentialismus" angebracht. 

133 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

deutet dieser Strukturwandel die enge Verbindung und die Erfahrung des 
aufeinander Angewiesenseins mehrerer Gruppenmitglieder untereinander, 
damit also eine deutliche Amegung aller auf das Soziale gerichteten Wahr­
nehmungs- und Kommunikationsformen, eine enorme Amegung der ge­
samten Psyche (vgl. ebd.: 65). 

Im Gruppenzusammenhang wächst die Wahrscheinlichkeit, auch zufäl­
lig gemachte "Entdeckungen" beizubehalten, sie mit anderen zu teilen und 
damit in Erinnerung zu behalten. Damit steigert sich die Chance des "Be­
greifens des ersten Werkzeuges" (vgl. ebd.: 65), was wiederum die Tendenz 
auf Ablösung vom Anpassungsdruck an die äußeren Rahmenbedingungen, 
an die erste Umwelt also, verstärkt. Zum einen vergrößert sich damit zu­
nehmend die Distanz zur ersten Umwelt, fundamentale Gefährdungen von 
außen werden unwahrscheinlicher, so dass man sich nun mit größerer Auf­
merksamkeit der zweiten Umwelt zuwenden kann (vgl. Claessens 1970: 
84). Die Gruppe formt somit durchaus den Körper, wie ihn die Biologie 
denkt, sie ist der Grund für die nun mögliche Zurückbildung des Haarwuch­
ses, der unspezialisierten, aber gerade darin auf alles spezialisierten Greif­
hand, der Verbesserung der für spätere Sprache notwendigen Organe usw. 
Die Gruppe formt aber selbstverständlich den sozialen Körper seiner Mit­
glieder, "körperliche" Differenzierungen werden in ihrer Bedeutung erst in 
diesem sozialen Zusammenhang "konstruiert": Der Unterschied zweier 
Körpergrößen besteht erst durch die Feststellung dieses Unterschiedes, 
vermutlich aufgrund beobachteter "Eignungen" zu jeweils bestimmten Tä­
tigkeiten (die also dauernd variieren, entsprechend mag es auch verschie­
dene Größen jeweils im Bezug auf unterschiedliche Tätigkeiten gegeben 
haben, z.B. "Klettergröße" etc.), die jedoch, und das ist schon jetzt festzu­
halten, zu diesem Zeitpunkt noch nichts mit unserer Vorstellung von kör­
perlicher Größe (i.S. messbarerer Quantitäten) zu tun haben, schon daher, 
weil es noch keinen Zahlbegriff gibt. 

Der Mensch wird also im Gruppenzusammenhang zum Menschen, weil 
er sich hier Bedingungen ausgesetzt sieht, die nicht mehr vollständig in der 
Wechselwirkung mit seiner ersten, sondern zunehmend in der Auseinander­
setzung mit seiner zweiten Umwelt, der Gruppenwelt gründen: Die selbst 
geschaffene und durch die Gruppe beeinflussbare "Atmosphäre" stellt sich 
als zweite Umwelt schützend, aber auch fordernd und strukturierend zwi­
schen den Menschen und die erste Umwelt, die damit für den Einzelnen 
verblasst, nicht aber für die Gruppe. 

134 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

Die Wechselwirkung von Mensch, Gruppe und 
äußerer (erster) Umwelt 

Die Gruppe nämlich, die nun zum Mäzen des Menschen geworden ist (vgl. 
Claessens 1993: 64ff.), muss als zweite Umwelt sich selbst vor den Bedin­
gungen der ersten Umwelt behaupten. Nach außen ist die bedeutende Funk­
tion der Gruppe sicher zu allererst die Schutzfunktion vor Feinden, aber 
auch vor Hunger und Kälte usw., insgesamt also das Auf-Distanz-Halten 
der ersten Umwelt mit all ihren deprivierenden Auswirkungen. Das, was 
zuvor die einfacheren Organisationsformen "organisierten", die Sicherung 
der Grenze, also des Unterschiedes zwischen Organismus und Umwelt, 
wird nun in weiten Teilen durch die Gruppe übernommen. Doch gibt der 
Einzelne nicht einfach Aufgaben an die Gruppe ab, es wäre unterkomplex 
hier im Sinne von Subtraktion und Addition zu denken, vielmehr verändert 
sich der gesamte Organisationshaushalt des Einzelnen wie der der Gruppe: 

"Die Grenze, die die von uns gemeinte Gruppe um sich legt, hat eine neue, quali­

tativ andere Bedeutung. Hierzu muß auf den Begriff der ,Souveränität' überge­
gangen werden. Wird Souveränität erst einmal als Herrschaft über den eigenen 

Körper verstanden, so muß eine solche Souveränität für jedes Lebewesen direkt 

oder indirekt unterstellt werden" (ebd.: 84f.). 

Hatte zuvor der Einzelne die Gewalt über sich, da er seine eigene Grenze 
sicherte, übernimmt nun die Gruppe die Gewalt über den Gruppenkörper, 
sie wird selbst "souverän". Also muss auch die Gruppensouveränität gesi­
chert werden: Wie das Tier durch Flucht muss die Gruppe durch Distanzie­
rungstechniken, vermutlich insbesondere zunehmend durch Waffen, ihre 
Souveränität wahren- Techniken, die zu entwickeln einem Einzelnen nicht 
möglich gewesen wären, die sich also vollständig dem Gruppenganzen ver­
danken. 

Neben die Tätigkeit des Suchens nach geeigneten Distanzierungswerk­
zeugen tritt in der souveränen Gruppe die Kommunikation unter den Grup­
penmitgliedern über diese Formen der Verteidigung gegen das Einbrechen 
der ersten in den geschützten Raum der zweiten Umwelt. Dabei müssen je­
doch die uns gängigen Kategorien des Zweck-Mittel-Denkens grundlegend 
anders gedacht werden, etwa in der Weise, dass der Einsatz von Steinen 
oder Speeren ebenso selbstverständlich mit dem V ersuch "magischer" Be­
einflussung der Feinde oder aber auch einfach der bedrohlichen Umwelt 
(der "Natur" des modernen Denkens, also Gewitter, Fluten, Erdbeben usw.) 
einherging. Alle Formen der Organisation fließen also auch auf der Ebene 
des Gruppenschutzes nach wie vor ineinander, sie bestehen niemals für 
sich, sondern entstehen in jeder Situation aufs Neue, das Ganze neu arran-

135 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gierend; im Grunde fließt der Einzelne und das Gruppenganze ineinander, 
sie lassen sich nur analytisch voneinander trennen: Ohne den Einzelnen 
wäre die Gruppe nicht mehr dieselbe Gruppe und ohne die Gruppe wäre der 
Einzelne nicht überlebensfähig. Auch der Bedeutungszuwachs der Kom­
munikation fügt sich in das Formensystem ein, doch gehen daraus allmäh­
lich besondere Formen hervor, heben sich einige Formen als besonders 
bedeutungsvoll von anderen immer dauerhafter ab. 

"Damit beginnt die Gruppe immer ausdrücklicher und bewußter für die Erhaltung 

ihrer Souveränität tätig zu sein, beginnt ein Bewußtsein dafür zu entwickeln. Die­

ses Bewußtsein ist selbstverständlich nicht ein reflektierendes, es ist aber ein 
strukturierendes. Das Hauptelement, das hier interessiert, ist, daß ein Bewußtsein 

der Abhängigkeit vom souveränen Funktionieren der Gruppe entsteht!" (ebd.: 86, 

Hervorhebung im Original). 

Die Gruppe habe, so Claessens, zwar kein Bewusstsein von ihrem Tun, 
dennoch zielen "[ ... ] die gesamten Prozesse der gegenseitigen Selbstdar­
stellung der Mitglieder, der gegenseitigen Investition, des Sieheinigens auf 
Kooperation, der Homogenisierung des Gruppenklimas darauf, der Gruppe 
[ ... ] nach innen und nach außen Identität, und das heißt auch Souveränität 
zu verschaffen" (ebd.: 87). Der in der Gruppe aufgehobene Mensch spürt 
die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Gruppensouveränität und setzt 
sich für sie ein, wie er sich für den Schutz seines eigenen Körpers einsetzt, 
die Gruppe ist Teil seiner selbst. Der Einsatz für das Gruppenganze erfolgt 
also gleichsam "instinktiv", die durch die Gruppe hindurchgehende Bezie­
hung auf die erste Umwelt bleibt wie zuvor strukturell, also vorbewusst 
verankert, doch nun unter dem Vorzeichen des Gruppenhandelns. Das Ge­
flecht der vorhandenen Organisatoren verändert sich stets nur in dem Maße, 
wie zugleich der Schutz des Gruppenganzen gewährleistet ist. Es gilt das 
Prinzip, dass Gruppen, die diesen Schutz nicht aufrechterhalten, unterge­
hen. Das Gesamt der Organisationsformen trägt in sich die adäquaten For­
men des Umgangs mit der sich ihnen gegenüberstellenden Umwelt. Umwelt 
und Gruppe bzw. Mensch bilden nach wie vor in ihrer gleichzeitigen Ver­
änderung die jeweils aufeinander abgestimmten Formen aus, die im einen 
Fall das Fortbestehen der Gruppe gewährleisten und im anderen deren Un­
tergang zur Folge haben, während die Fortbestehenden die Chance haben, 
ihre Organisationsform weiter der sich wandelnden Umwelt anzupassen, 
sich dieser zugleich weiter zu "öffnen". 

Es gilt also an dieser Stelle festzuhalten, dass das Gruppenganze beson­
dere Formen der Abstimmung mit der äußeren Umwelt hervorbringt, wie es 
dem Menschen nach innen besondere Entwicklungen und "Techniken" der 
Anpassung an die innere und die äußere Umwelt abverlangt. Gruppe und 

136 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

Einzelmensch entwickeln ihre jeweiligen Techniken in Wechselwirkung 
miteinander, jede komplexere Gestaltung des Gruppenlebens kann nur bei 
synchroner Entwicklung adäquater Formen der Abstimmung dieses Lebens 
mit den Notwendigkeiten des Erhaltes des Gesamtzusammenhanges von 
Dauer sein. Alle diese Organisationsleistungen werden auf Gruppenniveau 
ebenso erbracht, wie sie auf dem Niveau des Instinktsystems erbracht wur­

den. Für die gesamte Zeit, von der hier bislang gesprochen wurde, ist nach 
meinen Vorstellungen beim hier besprochenen Menschen kein "Bewusst­
sein" von diesen Zusammenhängen anzunehmen, und doch entsprachen die 
Organisationskompetenzen den immer komplexer werdenden Organisati­
onsnotwendigkeiten über die gesamte Zeit hinweg. 

Dieses "Phänomen", dass sich immer komplexere Formen im Wechsel­
spiel miteinander herausbilden, die der moderne Beobachter wie für sich 
bestehende "Komponenten" begreift, die aber allesamt wie ein einziger Or­
ganismus das Fortbestehen des nun allmählich gesellschaftlichen Zusam­
menhanges gewährleisten, wird nun verstärkt Thema dieser Arbeit sein. Um 
es untersuchen zu können, muss der Prozess der Stabilisierung von komple­
xeren Organisationsformen und der gleichzeitigen Vereinfachung und Stei­
gerung der Komplexität menschlicher Wahrnehmungsformen zusammen 
betrachtet werden. Es ist grundlegend der Prozess der Ausdifferenzierung 
und Stabilisierung von Formen zu untersuchen, die dem Menschen den Er­
halt seiner Grenze gegenüber der Umwelt und zugleich eine weitere Öffnung 
gegenüber der sich in diesem Zuge stets wandelnden Umwelt erlauben. 

4.5 Zwischenfazit 

Die Katastrophe wurde oben mit Clausens makrosoziologischem Modell 
(FAKKEL) als sozialer Prozess begriffen, in dessen Verlauf sich immer 
umfassendere Erwartungsverflechtungen, bzw. mit Charles Perrow: Kopp­
lungen bilden, die schließlich radikal in Frage gestellt werden, als Prozess 
also, an dessen Ende im Extremfall die Form (hier die des Menschen oder 
die Form von Gesellschaften) ihre Grenze gegenüber ihrer Umwelt nicht 
länger zu sichern vermag. Scheitern ist normal, so die Annahme, die dieser 
Arbeit mit Hans-Carl Jongebloed vorangestellt wurde, die Katastrophe aber 
ist Scheitern auf höchstem Niveau, insgesamt unwahrscheinlich. Die Ursa­
chen dieses entsetzlichen Scheiterns sind, das ergaben ebenfalls die voran­
gestellten Überlegungen zur Katastrophe, in der Form der Verflechtungen 
zu suchen (eben nicht in einem "natürlichen Auslöser"), in der Alltagsbil­
dung, dem sukzessiven Verblassen realer Komplexität. Gesellschaften sind, 
so ein weiteres Ergebnis des zweiten Gliederungspunktes, multistabile Öko­
systeme. Es ergab sich daher die die weitere Arbeit leitende Frage, wie es 

137 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ihnen in unterschiedlichsten Umwelten gelingen konnte, gerade ohne ratio­
nale Steuerung längere Erwartungszusammenhänge zu stabilisieren, also 
bereits ein hohes Maß an relativer Ordnung, an "Alltag", aufzubauen, ohne 
längst und endgültig katastrophal untergegangen zu sein, das Scheitern also 
in einem Bereich zu halten, der nicht den gänzlichen Zusammenbruch der 
Form/Umwelt-Unterscheidung zur Folge hatte. Auch im anschließenden 
Gliederungspunkt stand das Verhältnis der Form zu ihrer Umwelt im Zent­
rum des Interesses, nun das der Form des Menschen zu seiner jeweils spezi­
fischen Umwelt. Entlang des Werkes Helmuth Plessners konnte ein Bild 
des Menschen als W echselwirkungsphänomen, das sich selbst und seine 
Umwelt erst durch die Realisierung der Grenze zur Umwelt hervorbringt, 
skizziert und den weiteren Ausführungen heuristisch vorangestellt werden. 
Dieser konstruktivistische Gedanke, dass es weder die Form, noch die Um­
welt irgendwie objektiv gäbe, sondern beide das Resultat eines Wechsel­
wirkungszusammenhanges sind, ist für die gesamte Argumentation ebenso 
grundlegend wie die Annahme, dass dieser Gedanke auf alle Formen über­
tragbar ist, die als solche wiederum nicht objektiv, sondern allein für einen 
Beobachter als von einer Umwelt geschiedene Bedeutungsträger-als sol­
che allerdings durchaus real -bestehen. 

Entsprechend dieser Annahmen wurden im vierten Gliederungspunkt 
grundlegende anthropologische Kategorien "symmetrisiert", also als be­
griffliche Formen reinterpretiert, mit denen ein Beobachter durch und durch 
dynamische, systemisch gewachsene und niemals klar bestimmbare Ver­
flechtungszusammenhänge mit notwendiger Weise vergegenständlichen­
den, systematisierenden Termini beschreibt; begriffliche Formen, die 
terminologisch fixiert dem Menschen die moderne wissenschaftliche Aus­
einandersetzung und die Kommunikation über Welt erst erlauben, die für 
ihn in diesem Sinne auch längst "objektiv" lebensnotwendig sind, die seine 
Form des "In-der-Welt-Seins" ermöglichen, ohne dass diese Formen doch 
"real" zu existieren bräuchten. In gewisser Hinsicht vergegenständlichende 
Begriffe sind ganz generell die Weise des Menschen, sich mit der Welt aus­
einanderzusetzen, doch kommt es entscheidend darauf an, diese V erge­
genständlichung nicht zu verabsolutieren, sondern sich stets über den 
Behelfscharakter dieser Vergegenständlichung von etwas an sich Unbe­
stimmten gewahr zu bleiben, ansonsten wird sie zur Verdinglichung - es 
kommt dann zu Fehlschlüssen, letztlich ist diese Verdinglichung gar, wie 
allerdings erst noch detaillierter zu besprechen ist, die Bedingung für um­
fassende, ganze Kulturen gefährdende Katastrophen. Dieser insgesamt un­
bestimmte und doch bedeutungsvolle Charakter anthropologischer Begriffe 
musste ausführlich den anschließenden Erörterungen vorangestellt werden, 
um die weiteren Argumentationsschritte zumindest im Rahmen der hier ge­
gebenen Möglichkeiten zu rechtfertigen; dazu musste nämlich die Proble-

138 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

matik in Kauf genommen werden, dass der zur Thesengenerierung notwen­
dige Rückgriff auf eine anthropologische Rekonstruktion der Menschheits­
genese hier nicht frei sein kann von biologistischen Vorannahmen und 
funktionalistischen Ausdrucksweisen, die besser im Detail hätten kritisiert 
werden müssen, was andererseits noch stärker vom eigentlichen Thema 
weggeführt hätte. 

Es bedurfte für die weitere Argumentation der Skizze grundlegender 
Formen, die dem frühen Menschen als Bedingungen bereits gegeben waren, 
als die Gruppe sich als Schutz um den einzelnen Menschen herum zu stabi­
lisieren begann; nur vor dem mit Hilfe dieser Kategorien skizzierten Bild 
von der Entwicklung des Menschen und der Bedeutung, die dem Gruppen­
schutz dann zuwächst, kann die eigentliche Hauptthese dieser Arbeit for­
muliert und begründet werden. In der Gruppe wird der entscheidende 
Faktor für die weitere Entwicklung hin zum modernen Menschen gesehen, 
sie musste dazu aber als "ganz normaler" Organisator unter anderen herge­
leitet werden, als bedeutendes Organisationsprinzip, das sich doch nicht 
qualitativ, d.h. durch einen Bruch, einen Hiatus von anderen Organisations­
formen (besonders kontrastierend: Instinkt, Reflex usw.) unterscheidet. Die 
Gruppe wirkt wie eine zweite, innere Umwelt, sie stellt einen Mikrokos­
mos, in dem der einzelne Mensch vor den Einflüssen der ersten Umwelt 
weitgehend geschützt ist. Dieser Schutz bedeutet, wie noch detaillierter zu 
besprechen ist, umfassende "Beruhigung" der W ahmehmungswelt; er be­
deutet aber nicht, dass irgendeine Form innerhalb der zweiten Umwelt den 
Kontakt zur ersten gänzlich verlöre. Nach wie vor bleiben alle Formen sys­
temisch miteinander "verzahnt", nichts kann sich innerhalb dieses Formen­
systems verändern, ohne dass sich das gesamte System der den Menschen 
organisierenden Formen veränderte. Mit anderen Worten: Jeder Wandel, 
der innerhalb der ersten Umwelt beobachtet wird, führt zum Wandel aller 
Formen, auch jener, die sich im Schutze der Gruppe herausbilden und über 
längere Zeiträume erhalten, nur wird der Wandlungsdruck nun durch die 
Gruppe vermittelt und dabei gewissermaßen "gedämpft". Innerhalb dieses 
Schutzes entstehen luxuriösere Bedingungen, ein günstigeres Klima, in dem 
sich nun all jene Formen herauskristallisieren können, die auch den 
Menschen in seiner modernen Form noch strukturieren. 

Hieraus lassen sich nun bereits wieder Überlegungen ableiten, die un­
mittelbar an die Ausführungen in den vorangegangenen Gliederungspunk­
ten anschließen und an die dann im weiteren Verlauf der Argumentation 
wieder anzuschließen ist. Der Mensch nimmt seine Umwelt so wahr, wie er 
gemäß der in der Wechselwirkung mit dieser Umwelt entwickelten Fähig­
keiten Umwelt wahrnehmen kann. Alle Formen, die sich in dieser Wech­
selwirkung herausgebildet haben, sind seit jeher auf den Erhalt der Unter­
scheidung von Form und Umwelt, der Plessner'schen Grenze, ausgerichtet, 

139 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sie sind so strukturiert, und sie strukturieren den Menschen und schließlich 
Gesellschaften derart, dass sie sich jeweils in adäquaten Umwelten vor­
finden, in denen ihr Überleben wahrscheinlich ist. 22 Gesellschaften bringen 
ihre Umwelten und Umwelten ihre Gesellschaften aufeinander abgestimmt 
hervor, das ist "normale Evolution". Bedingung für dieses wechselseitige 
aufeinander abstimmen ist allerdings, dass alle Formen (mehr oder weniger) 
dynamisch bleiben, dass die Gestalt des Ganzen veränderbar bleibt. Moder­
ne Gesellschaften aber scheinen immer schlechter auf ihre Umwelt abge­
stimmt, wenn Katastrophen als Symbol für die Realfalsifikation dieses 
Abgestimmtseins gedeutet werden. Wie aber ist es überhaupt möglich, dass 
Gesellschaften nicht auf ihre Umwelt abgestimmt sind? 

Diese Arbeit beobachtet, sie geht also davon aus, dass es Beobachter 
gibt und Beobachter unterscheiden. Behauptet wird, dass einfachere Orga­
nismen, wie auch der Mensch, darauf angewiesen sind, zwischen mehr oder 
weniger Bedeutungsvollem zu unterscheiden. Zu unterscheiden meint aber 
nicht: separieren, etwas gänzlich voneinander trennen, scharfe Grenzlinien 
zu ziehen, die Verbindung zwischen dem einen und dem anderen zu tren­
nen. Diese Bedeutung von Unterscheiden kennt nur der moderne Beobach­
ter. Bis an die Modeme heran dominierte die Erfahrung des Flusses, der 
Bewegung, der Undurchschaubarkeit von Welt. Erst der moderne Beob­
achter stellt seine Unterscheidungen auf absolute Dauer, er löst das Unter­
schiedene vollständig aus seinem Zusammenhang und verkoppelt es 
instrumentell mit anderem, während er die Historizität seiner Unterschei­
dungen vergisst. Er gewinnt den Eindruck, Welt sei unabhängig seiner 
selbst real existent und hochgradig stabil. 

Wenn aber der Eindruck von Stabilität zur gesamtgesellschaftlichen 
Grunderfahrung geworden und dagegen die Prozessualität erklärungsbe­
dürftig ist, werden die "natürlichen" Abstimmungsprozesse zwischen Um-

22 Damit hat Plessner im Grunde den dem Habituskonzept Pierre Bourdieus 
zugrunde liegenden Gedanken vorweg genommen. Der Habitus sorgt stets da­
für, dass der Mensch für diejenigen Situationen, in denen er sich in der Regel 
vorfindet, über die jeweils mehr oder weniger adäquaten Verhaltensreper­
toires (Bourdieu spricht von Wahrnehmungs-, Denk-, Handlungs- und Bewer­
tungsschemata) verfugt, die er wiederum in eben jenen Situationen sozialisa­
torisch vermittelt bekam, in denen sich aufzuhalten für ihn "normal" ist. 
Selbst noch für Situationen, für die der Habitus nicht optimal vorbereitet ist 
und vorbereitet hat, schafft er doch nachträglich noch angemessene Rechtfer­
tigungen, "coping-Strategien" also, die die aufgetretenen Dissonanzen im 
Nachhinein erklären, nach der Art: "Mit denen wollte man ohnehin nie etwas 
zu tun haben, bei denen das eigene Verhalten gerade unglücklich aufgestoßen 
ist". Es gibt also im eigentlichen Sinne überhaupt keine Dissonanz, die Situa­
tion ist immer die richtige, Ausnahmen sind - wenn überhaupt -nur patholo­
gisch erklärbar (zum Habituskonzept vgl. bspw. Bourdieu 1996: insbes. 277-
354 und Bourdieu 1993: insbes. 97-121). 

140 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

welt und Gesellschaft, die selbst als zwei voneinander kategorisch 
geschiedene Bereiche beobachtet werden, immer unwahrscheinlicher. Man 
beginnt dann, sich auf die Invarianz von insgesamt fragilen Zusammenhän­
gen mehr und mehr zu verlassen; man vergisst, welch komplexe Bedingun­
gen den sich mehr und mehr verfestigenden Erwartungszusammenhängen 
zugrunde liegen, Bedingungen, die doch ständig reproduziert werden müs­
sen um die hochgradig voraussetzungsvolle Stabilität in einem Spannungs­
gleichgewicht zu halten. Ganze Gesellschaften meinen dann, sich selbst 
rational steuern zu können oder ihre Steuerung einzelnen, doch ebenfalls 
stets historischen und damit sich ständig verändernden Instanzen ("der kriti­
schen Vernunft", oder "dem Markt") überlassen zu können, die von den 
Einflüssen anderer gesellschaftlicher (Selbst-) Steuerungskräfte zu befreien 
seien. Ganze Gesellschaften beobachten dann einen Teil ihrer Umwelt als 
objektiv existent und insgesamt unveränderlich und negieren alle Erfahrun­
gen, die sie nicht mit denselben rationalen Begriffen zu begreifen vermö­
gen; so verlieren sie immer mehr das Gefühl dafür, dass ihre Begriffe nicht 
sind, was sie zu sein scheinen. Mit anderen Worten: Die Alltagsbildung 
wird umfassend und die Katastrophe sukzessive wahrscheinlicher, bis hin 
zur Möglichkeit des Untergangs der gesamten Gattung. 

Im Folgenden wird also die These zu begründen sein, dass es einen 
Unterschied gibt zwischen der Weise, wie ein vormoderner Mensch unter­
schied und der Weise, wie der moderne Mensch unterscheidet. Es wird ge­
zeigt werden, dass sämtliche organischen Formen immer schon zwischen 
Wahrnehmungen differenzieren, dass aber der Eindruck von real existie­
render Konstanz irgendwelcher Formen außerhalb des Beobachtungs­
zusammenhanges ein vollkommen unwahrscheinliches und hochgradig 
voraussetzungsvolles Geistesprodukt ist, ein Geistesprodukt, das am An­
fang der Modeme steht und diese erst begründete. 

Die Begründung dieser These ist im folgenden Teil der Arbeit entlang 
bedeutender Formen der Sicherung der Grenze zwischen Form und Umwelt 
vorzubereiten; denn um schließlich die Unwahrscheinlichkeit des modernen 
Denkens darstellen zu können, bedarf es vorab der weiteren symmetrischen 
Rekonstruktion der Soziogenese des Menschen und seiner Formen der Aus­
einandersetzung mit Welt bis an die "Neuzeit" (Ferdinand Tönnies, vgl. 
1998) heran, ohne dass dabei das scharfe, analytische Trennen, das die 
Vormodeme nicht kannte, in die vormodernen Kategorien hineingedacht 
werden dürfte. Die Begriffe und Kategorien der klassischen Anthropologie 
sind schon Produkt modernen Denkens, sie tendieren dazu, Formen als so­
zio-kulturell unabhängig, als den sozialen und historischen Bedingungen 
objektiv zugrunde liegend zu beschreiben, wenn etwa von "dem Werkzeug" 
oder "der Sprache", "der Zeit" oder "dem Raum", "den Verwandtschafts­
systemen" oder "der Macht" die Rede ist. Derart begriffen sind sie gerade 

141 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nicht geeignet, das moderne Denken genealogisch herzuleiten. Diese For­
men dürfen deshalb aber nicht verworfen werden, ihre Bedeutung für die 
wissenschaftliche Auseinandersetzung ist festzuhalten, ohne sie jedoch 
festzuschreiben. Die Annahme kontextunabhängiger Kategorien ist eine 
einmalige Besonderheit des okzidentalen wissenschaftlichen Denkens, die­
ses Paradigma ist insgesamt defizitär und letztlich katastrophenträchtig. Es 
zu verwerfen, hätte allerdings ebenfalls katastrophale Konsequenzen, die 
Antwort muss also in einem Dritten gefunden werden. Dieses Dritte mar­
kiert, wie bereits angedeutet, der Terminus "symbolisch", der allen Katego­
rien ihren Bedeutungsüberschuss zurück verleiht, der nur im abstrakten 
wissenschaftlichen Denken, nirgendwo sonst, den Kategorien genommen 
wurde. Diese Dimension des Symbolischen ist nun detaillierter zu erörtern. 

142 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003 - am 14.02.2026, 23:09:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

