7. Buddhologische Streifziige zwischen Baikal und
Newa

Fir die russische Wissenskultur der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts lag die
Besonderheit des Buddhismus nicht nur darin begriindet, dass er als scheinbar
verbreitetste asiatische Religion an sich von Interesse war; sie ergab sich nicht
zuletzt auch durch das Bewusstsein, bei den Volkern der Burjaten und Kalma-
cken im eigenen imperialen Machtbereich Anhanger dieses ,Glaubens* vorfin-
den zu konnen. Erfihrt der Buddhismus im Rahmen der vorliegenden Arbeit
an anderen Stellen eine blof oberflichliche Behandlung, indem er als kompara-
tistischer Bestandteil religionstypologischer Uberlegungen der 1830er-Jahre
fungiert (wie bei Senkovskij und Nadezdin, vgl. Kap. 4.3 und 6.4), so begibt
sich dieses Kapitel nun in tiefere wissenshistorische Schichten, um zu ergriin-
den, wie sich diese Religion in Russland ab dem 19. Jahrhundert allméhlich
und verstirkt in den 1830er-Jahren als neuer Wissensgegenstand der frithen Re-
ligionsforschung, aber auch der Literatur herauskristallisiert und welche diskur-
siven und sprachlichen Verinderungen damit verbunden sind.

7.1 Russland ,entdeckt‘ den Buddhismus

Die nicht eindeutig zu datierende, in den ersten zwei Jahrzehnten des Jahrhun-
derts geschriebene, 1829 posthum verdffentlichte und 1836 in zweiter Auflage
erschienene Satire Das schwarze Jahr, oder die Berg-Fiirsten (Cernyy god, ili gorskie
knjaz’ja) von Vasilij Nareznyj (1780-1825) gilt als erster russischer Roman tber
den Kaukasus, der durch seine spate Publikation der von Puskins Kaukasischem
Gefangenen (Kavkazskij plennik, erschienen 1822) fir die russische Literatur pra-
gend initiierten ,Entdeckung’ der Kaukasus-Thematik zeitlich hinterhergeht
und auch hinsichtlich seiner literarischen Form, die nicht romantisch ist, son-
dern sich eher an der Satire des 18. Jahrhunderts orientiert, als anachronistisch
erscheint. Gleichwohl diskutiert die Forschungsliteratur, inwiefern Nareznyj,
der sich selber eine gewisse Zeit seines Lebens in Georgien aufgehalten hatte,
seinem Text bereits eine auf realen Vorbildern beruhende ethnografische
Schicht einwebt und damit ein romantisches Paradigma vorwegnimmt.*$* Des-
sen ungeachtet interessiert an dieser Stelle eine kurze Szene zu Beginn des Ro-
mans, die in dessen Gesamtkonzeption eine nur nebensichliche Rolle ein-
nimmt, zum Schluss aber noch einmal aufgegriffen wird und somit, im Ver-
bund mit einigen anderen Motiven, die episodenhaften Abenteuer einrahmt,
die dem Protagonisten im Stil eines Schelmenromans zustofSen. Der junge osse-

484 ygl. Bagration-Muchraneli, I. L.: ,Pervyj russkij roman o Kavkaze (,Cernyj god, ili
gorskie knjaz’ja“ V. T. Nareznogo)“. In: Filologija i kul’tura 30, Nr. 4 (2012), S. 34-37.

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tische Furst Kajtuk besteigt nach dem Tod seines Vaters den Thron und gerit
sogleich in Konflikt mit dem betrtigerischen und auf seinen eigenen materiel-
len Vorteil bedachten Oberpriester Markub. Offenbar wird dieser Bruch etwa
in Kajtuks Reaktion, als am Hof ein auslandischer Gesandter auftritt und sich
mit folgenden Worten einfihrt:

»Ich heife Sisimor und bin ein Abgesandter des groften irdischen Herrschers, des tibe-
tischen Dalai-Lama. Obwohl er weif$haarig und gebrechlich ist, frohlockt in seinen
Betten gleichwohl eine groe Anzahl Schonheiten aus allen Lindern der Erde. Er ist
ewig wohlauf, obwohl er ununterbrochen krank ist; er ist unsterblich, obwohl er mit
jeder vergehenden Minute stirbt.*

»51 HasbIBatoch [IInImMop, U ecMb 1OCOJT BENUYAMIIEro U3 BIaabIK 3eMHBIX — THOETCKOTO
Jlanait-mambl. XOTSI OH e/l M JIPSIXJI, OJJHAKO, TEM HE MEHee, JIUKYET B JIOXKHUIAX ero BelH-
KO€ MHOKECTBO KpacaBHIl n3 cTpaH Bcero Ceera. OH BEUHO 3/paBCTBYET, XOTs Oecrpe-
cTaHHO GoneH; oH GeccMepTeH, XOTs YMUPAET ¢ KaXK/I0K0 NPOXOSIIEI0 MUHYTO0, “485

Der First weigert sich, dem Dalai-Lama, der vom Gesandten drohend als tber-
aus machtiger Herrscher und als Statthalter der Gotter geschildert wird, Tribut
zu entrichten — zum Entsetzen Markubs, dem der tibetische Herrscher als
hochster Priester unter der Sonne gilt.#3¢ Bald nach diesem Ereignis beginnt fiir
Kajtuk ein ,schwarzes“ Katastrophenjahr, das ihm schon bei seiner Geburt pro-
phezeit worden war und fiir dessen Abwendung er eigentlich auf die Gunst des
Priesters Markub angewiesen wire, der sich diese wiederum durch reiche Zu-
wendungen hatte vergelten lassen.

Die Figur des Dalai-Lama steht hier fiir die Karikatur eines gierigen absolu-
tistischen Fursten, aber auch des ,,Priesters” (Zrec), womit er eine potenzierte
Spiegelung Markubs und allgemein der korrumpierten Priesterschaft des teil-
weise polytheistischen Settings des Romans reprasentiert (in Kajtuks Herr-
schaftsgebiet werden z.B. Makuk und Kukam als wichtigste Gotter verehrt).
Der Dalai-Lama wird im Text in keiner Weise mit dem Buddhismus assoziiert,
vielmehr erfahrt sein Status als ,pagane‘ Priester-Autoritit paratextliche Unter-
stitzung in einer Fulinote (Nareznyj bedient sich solcher mehrfach zu Erkla-
rung exotischen Vokabulars), welche die vom Boten Si$imor verkiindete Un-
sterblichkeit seines Herrn als tatsichlichen Glauben der ,indischen Heiden“
(indijskie jazycniki) bestatigt.*s” Weiter kann der Dalai-Lama durch seine sagen-
hafte Ferne als Chiffre schlechthinniger Exotik gelesen werden, die das fremde-
re Fremde darstellt als etwa der in der Gesamtbetrachtung des Romans auch
stark prasente Islam, der neben dem polytheistischen Kontext als natirlicher
Bestandteil der diegetischen kaukasischen Umwelt vorgestellt wird. Diese litera-
rische Funktion als Projektionsfliche des schlechthin Anderen erzielt gerade
dadurch ihre Wirkung, dass hinter der Figur des Dalai-Lama offenbar kein spe-

485 Nareznyj, Vasilij: Cernyf god, ili gorskie knjaz’ja. Nal'¢ik: EI-Fa 2006, S. 16.
486 Die Dalai-Lama-Episode spielt sich in Kapitel 2 ab (ebd., S. 16-18).
47 Vgl. ebd., S. 16.

208

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zifisches Wissen tUber einen fremden kulturellen Kontext steht, sondern nur
eine Ahnung, die sich als vage genug erweist, um sie uneingeschrankt in den
Dienst der Fiktion stellen zu konnen.

Wenngleich also die narrative Konstruktion des Romans gar keines prazisen
Wissens Uber den realen Dalai-Lama bedarf, so lasst sie sich doch als charakte-
ristischer Ausdruck eines europaischen Wissenstands und Wahrnehmungsmo-
dus vor der ,Entdeckung’ des Buddhismus verstehen. Denn diese erfolgt erst
um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert herum im Sinne einer Auffassung
der ,Religion Buddhismus‘ als einer umfassenden Gesamtbezeichnung verschie-
dener Kontexte und in Form von deren generischer Zuordnung zu einer uni-
versellen Kategorie ,Religion‘, also der Anerkennung, dass es sich beim Bud-
dhismus in gleicher Art um eine Religion handle wie etwa das Christentum.
Zwar wurden schon etwa ab dem Ende des 17. Jahrhunderts verschiedene asia-
tische Kulturformen als in einer gewissen Weise zusammenhangend erkannt,
doch das Wort ,Buddhismus‘ (und lexikalische Varianten davon) als Oberbe-
griff geriet erst um 1800 zu einer klassifikatorischen Option.*$8 Mit der (vorwie-
gend textbasierten) ,Entdeckung’ des Buddhismus als spezifischer Religion (be-
sonders als ,\Weltreligion®’) begann dieser deutlich andere Ziige anzunehmen,
als es der noch anders gelagerte Informationstand vor 1800 erlaubt hatte. Dasje-
nige, was spater die ,Religion Buddhismus‘ ergab, ordnete die europiische
Wahrnehmung jahrhundertelang konsistent als Idolatrie in einer allgemeinen
viergestaltigen Typologie von Christentum, Judentum, Islam und Heidentum
letzterem Bereich zu, vermengte also verschiedene lokale Ausprigungen des
Buddhismus zusammen mit anderen ,paganen‘ Erscheinungsformen zu einer
unspezifischen Masse.#* Eine solche Sicht lasst noch Johann Gottfried Herder
in seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-91) erkennen,
wo er den (noch nicht als solchen benannten) Buddhismus zwar schon als gro-

488 ygl. 2.B. die Uberblicksdarstellungen bei Zotz, Volker: Auf den gliickseligen Inseln. Bud-
dhismus in der deutschen Kultur. Berlin: Theseus 2000, S.39-71 und Almond, Philip C.:
The British Discovery of Buddhism. Cambridge et al.: Cambridge University Press 1988,
S.7-32.

Vgl. hierzu Masuzawa, Tomoko: The Invention of World Religions. Or, How European Uni-
versalism was preserved in the Language of Pluralism. Chicago/London: The University of
Chicago Press 2005, S.121-146. Die Autorin betont, der Buddhismus sei in der west-
lichen Wissenschaft von Beginn weg als ,Weltreligion“ konzipiert worden: ,In effect,
the scholarship on Buddhism was from the beginning constructing — or ,discovering®, as
one might prefer to put it — a decidedly non-national religion, a qualitatively univer-
sal(istic) religion, that is to say, a Weltreligion, or world religion® (ebd., S. 137, Hervorhe-
bung im Original). Einen illustrativen Uberblick zur diskursiven Genese des Kon-
zepts ,Religion Buddhismus® im frithen 19. Jahrhundert findet sich zudem bei Her-
mann, Adrian: Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religionsdiskurs und
dem Problem der Differenzierung von ,Religion* in buddhbistischen Kontexten des 19. und 20.
Jabrhunderts. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2015, S. 258-269.

Vgl. zu dieser klassischen Klassifizierung auch die Ausfihrungen in Kapitel 4.3 (inkl.
Fn.257) und 9.4.

489

490

209

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beren Zusammenhang versteht und in der moralischen Beurteilung tiber dem
,rohen Heidentum® ansiedelt,! doch noch deutlich als ,,Gotzendienst® inter-
pretiert, wie aus einer Passage, in der Tibet zur Sprache kommt, ersichtlich
wird:
,Und dennoch ist kaum ein Gotzendienst so weit als dieser auf der Erde verbreitet;
nicht nur Tibet und Tangut, der grofte Theil der Mongolen, die Mandschu, Kalkas,
Gluthen u. f. verehrten den Lama und wenn sich in neueren Zeiten einige von der An-
betung seiner Person losrissen: so ist doch ein Stiickwerk von der Religion des Schaka
das Einzige, was diese Volker von Glauben und Gottesdienst haben. Aber auch siidlich
zieht sich diese Religion weit hin; die Namen Sommona-Kodom, Schaktscha-Tuba,
Sangol-Muni, Schigemuni, Budda, Fo, Schekia sind alle Eins mit Schaka und so geht
diese heilige Monchslehre, wenn gleich nicht Gberall mit der weitlduftigen Mythologie
der Tibetaner, durch Indostan, Ceylon, Siam, Pegu, Tonkin, bis nach Sina, Korea und
Japan.“4?

Die von Nareznyj karikierte Unsterblichkeit des von ,indischen Heiden® ver-
ehrten Dalai-Lama ist von Herders einschligiger Vorstellung nicht allzu weit
entfernt: ,Der grofle Lama wird nach der Lehre der Seelenwanderung vom
Gott Schaka oder Fo belebt, der bei seinem Tode in den neuen Lama fahrt und
ihn zum Ebenbilde der Gottheit weihet.“43 Auch in Immanuel Kants Vorlesun-
gen tiber Physische Geographie findet sich eine analoge Stelle: ,Dieser Lama stirbt
nicht, seine Seele belebt ihrer [der mongolischen Tataren, S.R.] Meinung nach
alsbald einen Korper, der dem vorigen vollig ahnlich war.“44

Wird die Abfassung des Romans Das schwarze Jabr, oder die Berg-Fiirsten unge-
fahr auf die Jahre 1816-1817 angesetzt,*> so treten in zeitlicher Nihe auch au-
Berhalb der literarischen Sphare noch russische Texte auf, die sich im ,vorbud-
dhistischen® Paradigma bewegen. Wenn z.B. 1813 in der Astrachaner Zeitung
Vostocnyjpe izvestija eine kurze Notiz den Dalai-Lama in den Zusammenhang der
»mongolischen Konfession“ (mongol’skoe veroispovedanie) und des ,lamaschen
Glaubens® (lamajskaja vera) situiert und ihn als ,Statthalter des Gottes Fo* (na-
mestnik boga Fo) prasentiert, wenn ein 1818 publizierter Ausschnitt einer Reises-
kizze die genealogische Reihe der obersten Priester der Mongolen in Analogie
zur Abfolge der Dalai-Lamas als jeweils zeitliche Einwohnung einer unsterbli-
chen Gottheit begreift und als Uberbegriffe neben dem ,lamaschen Glauben®
resp. der ,lamaschen Religion® (lamayjskaja religija) auch die ,alte Lehre des Sigi—
muni®, aber nicht den Buddhismus kennt, und wenn schlieflich 1820 in einem

“1 vgl. Zotz 2000, S. 58.

Zitiert nach Lutkehaus, Ludger (Hrsg.): Nirwana in Deutschland. Von Leibniz bis Schopen-

hauer. Minchen: DTV 2004, S. 80f. Das hier neben den verschiedenen Namensvarianten

fiir Sakyamuni auftretende Wort Fo ist die chinesische Bezeichnung fiir Buddha.

43 Ebd., S. 80.

44 Ebd., S.75.

45 So die Einschitzung im Vorwort der hier verwendeten Ausgabe, vgl. Nareznyj 2006,
S.7.

210

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bericht uber ,lamasche Amulette® vom ,,Sigemoni’schen Gesetz® (Szgemoniev
zakon) und von dessen Anhangern als ,,gigemoniern“ (Sigemonijane) die Rede
ist, so sind dies alles Beispiele fiir eine Buddhismusrezeption avant la lettre, fir
eine Zugangsweise, die, mit Anklingen an das Heiden-Paradigma, noch ohne
den Buddhismusbegriff operiert und groffere Zusammenhinge noch nicht kon-
sequent unter diesen umfassenden Neologismus subsumiert.*¢ Selbst dem sibi-
rischen Dolmetscher und Forscher Aleksandr Igumnov (1761-1834), der den
spater bekannten Kazaner Buddhismusexperten Osip Kovalevskij (vgl. Kap. 7.4)
in der mongolischen Sprache unterrichtete, ist 1819 in Bezug auf den ,,Glauben
und die Moral der Mongolen® kein kulturibergreifender Buddhismus, sondern
nur das im mongolisch-tibetischen Kontext wahrgenommene ,Sigemoni’sche
Gesetz® (Sz'gemom'ev zakon) oder der ,,Sigemoni’sche Glaube* (Sz'gemom'em vera)
vertraut.*”

Wie sich noch in den 1830er-Jahren eine Studie ausgestalten kann, die zwar
viele Details zu Kosmologie, Dogmen oder ,Gottesdienst” kennt, aber ohne Be-
zug auf den Buddhismusbegriff auskommt, vermag ein Beispiel aus dem Um-
feld des Enciklopediceskij leksikon (EL) zu veranschaulichen. Der in den 1820er-
Jahren in Sibirien als Franzosischlehrer und Beamter titige Julij Ivanovi¢ Dzuli-

4% ygl. ,Kratkoe svedenie o Dalaj Lame®. In: Vostoénye izvestija Nr.28 (1813), S.235. Re-
man: ,,O religii mongolov-chalkasov i lamajskom pervosvjas¢ennike (kutuchte) prebyva-
jus¢em v Urge®, ibers. von P. Gvozdev. In: Syn otecestva 48, Nr.33 (1818), S. 13-26.
Spasskij, Grigorij.: ,O lamajskich amuletach®. In: Sibirskij vestnik 9 (1820), S. 48-54 resp.
125-131 (doppelte Paginierung). Der Reisebericht, dem in russischer Ubersetzung ,Re-
man® als Autor zugeordnet wird, diirfte von Joseph Rehmann (1779-1831) stammen, der
in Russland als Arzt titig war und 1805-1806 an einer russischen Gesandtschaft des Gra-
fen Golovkin nach China teilnahm. Von dieser Reise her stammt wohl auch sein Text
iber die Religion der Mongolen, der Ereignisse aus dem Jahr 1806 schildert, vgl. Reman
1818, S. 21.

Vgl. Igumnov, A. V.: ,Obozrenie Mongolii. Otdelenie vtoroe. O vere i nravstvennosti
mongolov®. In: Sibirskij vestnik 5 (1819), S. 23-44 resp. 37-58 (doppelte Paginierung). Im-
merhin weif§ [gumnov, dass der beschriebene ,,Glaube urspringlich aus Indien stammt
(vgl. S.29). Die Schlusspartie des Textes (ab S.36) geht zudem auf das altere ,,Schama-
nentum® (Samanstvo) der Mongolen ein. Der in einer Festung nahe der chinesischen
Grenze geborene Autor lernte von Kindsbeinen an durch Kontakt mit Muttersprachlern
Mongolisch. Auflerdem hatte schon sein Vater den Beruf des Dolmetschers ausgetibt.
Igumnov begleitete als Ubersetzer u.a. 1781 die russische geistliche Mission nach Peking
und 1805 die Gesandtschaft des Grafen Golovkin nach China (vgl. hierzu den Reisebe-
richt von Reman 1818 in Fn. 496, der Igumnov auf S. 20 erwihnt). Er diente als Experte
fir die mongolische Sprache in der Gouvernementsverwaltung in Irkutsk und als Leh-
rer. Igumnov legte eine Sammlung mongolischer Handschriften an, die nach seinem
Tod, vermittelt durch Baron Schilling von Canstadt, ins Asiatische Museum in St. Pe-
tersburg gelangte. Zudem arbeitete er an einem mongolisch-russischen Worterbuch, das
aber wie die meisten seiner Schriften unverodffentlicht blieb. Vgl. zu Biografie und Wir-
ken Puckovskij, L. S.: ,Aleksandr Vasil’evi¢ Igumnov (1761-1834)“. In: Akademia nauk
SSSR, Institut narodov Azii (Hrsg.): Ocerk: po istorii russkogo vostokovedenija, Sbornik II1.
Moskva: Izdatel’stvo vosto¢noj literatury 1960, S.166-195; Cimitdorziev, S. B.: ,A. V.
Igumnov (1761-1834)%. In: Sarak$inova, E. K. (Hrsg.): Rossijskoe mongolovedente: chresto-
matija. Irkutsk: Izdatel’stvo IGU 2012, S. 191-196.

497

211

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jani, den das Editorial des EL im ersten Band als fiir sibirische Themen zustin-
digen Redakteur listet (vgl. Kap. 3.3.1, zu seiner Biografie Kap. 8.2), publizierte
1833 den Aufsatz Uber den von den Transbajkal-Burjaten ausgeiibten Glauben (O
vere, ispoveduemoy zabajkalskimi burjatami), der sich gleich im ersten Satz als Un-
tersuchung zum ,dalai-lamaschen oder Sigemunischen Glauben® (dalaj-lamays-
kaja il sigemunianskaja vera) prazisiert und dem nach den Angaben des Autors
Auskiinfte des erwahnten Igumnov zugrunde liegen.*$ Dzulijani ist sich zwar
(wie Igumnov) der indischen Herkunft dieses ,,Glaubens“ bewusst, dennoch be-
schrankt sich der Blick auf die mongolische und tibetische Uberlieferung und
das in der Baikal-Region lebende mongolische Volk der Burjaten. Der Text ver-
mittelt also kein Bewusstsein dafiir, dass der ,,dalai-lamasche oder $igemunische
Glaube® auch uber diesen Kulturbereich hinaus existiert. Bezeichnend ist, dass
Sékyamuni, der als aktueller ,Herrscher des Universums®“ und Grinder des ,,da-
lai-lamaschen Glaubens® eingefiihrt wird, einen Gott neben anderen Géttern
darstellt, die sich in der Beherrschung des Universums ablosen, aber nicht gene-
risch als Buddhas verstanden werden, denn Dzulijani interpretiert deren aller
Benennung als Bur-Chan gewissermaflen als gottlichen Eigennamen in der
Ubersetzung ,vollkommener Herrscher® oder ,,makelloser Gebieter” und nicht
als mongolische Wortform fiir Buddha, so wie sie etwa im siebten Band des EL
durch Isaak Jakob Schmidt im Artikel Budda (vgl. Kap. 7.2) und in einem ge-
sonderten (anonym gefithrten) Lemma Burchan erlautert wird.#” Dementspre-
chend gibt sich der Text verwundert, dass dieselbe Bezeichnung auch diejeni-
gen ,gliuckseligen Geister erhielten, die sich durch vorbildliche Lebensfithrung
von der Wiedergeburt als Mensch oder Tier befreiten und als Bur-Chan wieder-
geboren wiirden, um fortan im Himmel zu wohnen. Den neben Sakyamuni fiir
den vorgestellten Glauben namensgebenden Dalai-Lama wiederum erklart
Dzulijani zur Wiedergeburt eines Gottes in Menschenform.>® In der Summe
schlagt dem ,Sigemunischen Glauben® keine ausgesprochene Ablehnung entge-
gen, die Einordnung als Vielgotterei muss ihm aufgrund einer fehlenden Aner-
kennung der ,Einheit Gottes“ und seiner ,schopferischen Kraft“ aber doch als
Nachteil ausgelegt werden.’*! Nicht nur fillt bei der Lektiire die Abwesenheit
des Buddhismusbegriffs auf, diese korreliert auch mit einem Fehlen des Religi-

48 Vgl. Dzulijani, Julij: ,O vere, ispoveduemoj zabajkalskimi burjatami®. In: Syn otecestva

36 (C. 158), Nr. 25 (1833), S. 191-209, hier S. 191.

499 Vgl. ebd., S.198; EL, Bd. 7, S.243 u. 422. Das mongolische Wort Burgan (burjatisch:
Buryan), das etymologisch tber das Uigurische auf das Sanskrit zurtckreicht, kann zwar
auch ,Gott(heit)“ resp. deren Darstellung sowie ,Schutzamulett” bedeuten, wire im
hier gegebenen Kontext allerdings eindeutig als ,,Buddha® zu lesen. Vgl. zur Worterkla-
rung Schmalzriedt, Egidius; Haussig, Hans Wilhelm (Hrsg.): Worterbuch der Mythologie,
1. Abt., Bd. VII, 2 (Goétter und Mythen in Zentralasien und Nordeurasien). Stuttgart:
Klett Cotta 2004, S. 956 (,Burqan®).

300 yel. Dzulijani 1833, S. 200f.

301 Vgl. ebd., S. 198.

212

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

onsbegriffs; anstelle des Glaubensbegriffs tritt bisweilen nur der synonym ver-
wendete Sektenbegriff.5?

Umso mehr sticht ins Auge, dass Dzulijani nur ein Jahr spater wiederum im
Kontext der Burjaten nun vom Buddhismus weif$. Ein mit dem schlichten Titel
Die Burjaten (Burjaty) versehener Aufsatz in der Biblioteka dlja ctenija, der einem
gleichlautenden Artikel im siebten Band des EL (1836) Pate steht, spricht vom
,Gesetz Buddhas, Sekkjamunis“ (zakon Buddy, Sekkjamuni) resp. auch vom ,ti-
betischen Gesetz“ (zakon tibetskij), kombiniert also den althergebrachten Ober-
begriff des Gesetzes (vgl. hierzu auch Kap. 9.3) mit dem Buddhabegriff und
klingt nur wenige Zeilen weiter mit der Formulierung ,Glaubenssystem des
Buddha, oder des Sekkjamuni® (sistema very Buddy, ili Sekkjamunt) bereits deut-
lich moderner, um schlieSlich noch auf derselben Druckseite seine Kenntnis
des Begriffs ,Buddhaismus® (buddaizm) zu eroftnen. Es handle sich dabei um
ein Glaubenssystem, das sich ,ausgeklugelter” prisentiere, als viele annihmen,
und das in jingerer Vergangenheit das Interesse der Orientalisten geweckt ha-
be, von deren Werken hochstinteressante Einsichten in die Geschichte der ,,ori-
entalischen Philosophie®“ zu erwarten seien. Der Text verweist an dieser Stelle
namentlich auf Isaak Jakob Schmidt, ohne aber auf dessen Forschungen inhalt-
lich einzugehen. DZulijani begriindet seinen Verzicht auf eine Darlegung der
»komplexen Theorie der endlosen Abstraktionen, der seltsamen Dogmen, der
noch  seltsameren  Rituale®  (,MHOrOCIOXHOHW  TEOpUH  OECKOHEYHBLIX
OTBJIEYEHHOCTEHM, CTPAHHBIX JIOIMATOB, €lle cTpaHHeimmx o0psaos“) des Bud-
dhismus damit, selber kein Orientalist zu sein, und will sich stattdessen auf den
»zuganglicheren® Schamanismus konzentrieren.’”® Hierauf wird in Kapitel 8.2
zuriickzukommen sein.

Was dieser in erstaunlich kurzem Zeitraum erfolgte terminologische Uber-
gang schon andeutet, bestatigt die Lektiire eines auf den ersten Blick unschein-
baren kurzen Nachrichten-Textes. Der 1836 erschienene siebzehnte Band der
Biblioteka dlja ctenija fihrt in der Abteilung ,Vermischtes“ unter der Rubrik
»Kaiserliche Akademie der Wissenschaften in Petersburg® eine mit Buddbistische
Literatur (Budditeskaja literatura) benannte Meldung, deren Anlass eine vom In-
dologen Robert Lenz angekindigte Ubersetzung eines in London gelagerten
Sanskrit-Manuskriptes aus der Sammlung Brian Hodgsons bildet, namentlich
des Lalitavistara, welches die ,gesamte Lehre des Buddha“ enthalte. Die an-
onym verfasste Zeitschriftennotiz sinniert tber den historischen Quellenwert

302 Tgumnov verwendet den Begriff religija im oben zitierten Aufsatz ebenfalls nicht; er
spricht stattdessen, wie gesehen, v.a. von ,Glaube® und ,,Gesetz*, dazu stellenweise von
yLehre“ (ulenie). Was er unter Verwendung dieser Begriffe zusammentrigt, erhalt mit
dem Verweis auf die enorme Zahl der Gotter implizit die Konnotation des Polytheis-
mus und eine explizite Einschitzung als ,Idolatrie” (zdolosluzenie), vgl. Igumnov 1819,
S.27 u. 36.

503 Vgl. Dzuliani, Ju.: ,Burjaty“. In Biblioteka dlja ctenija 7 (1834), Otd. 111, S. 45-62, hier
S. 46f.

213

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieses Dokuments im Vergleich mit anderen Zeugnissen und weif§ dabei mit
Pali, Chinesisch, Japanisch, Mongolisch und Tibetisch eine Reihe anderer fiir
die Erforschung des Buddhismus relevanter Sprachen zu benennen. Der Text
fiuhrt das Adjektiv ,buddhistisch® (buddiceskij) und das ,System des buddhisti-
schen Glaubens® (sistema buddiceskoy very) als selbstverstandliche Begriffe und er
nostrifiziert diesen ,Glauben® mit Verweis auf ,unsere Burjaten und Kalmi-
cken®, evoziert damit also einen imperialen Interessensbereich. Zugleich fun-
giert aber das Adjektiv ,dalai-lamasch® (dalaj-lamskij) als Synonym fir ,bud-
dhistisch®, wie insbesondere eine eigentimliche Wortverbindung aufzeigt, die
wie ein textueller Fremdkorper wirkt: Der Autor bezeichnet das Lalitavistara
namlich an einer Stelle als ,dalai-lamaschen Alkoran® (dalaj-lamskij Alkoran).>%*
Diese tiberraschende Kombination impliziert in beiden Bestandteilen der gram-
matikalischen Konstruktion einen Kultur- resp. Religionsvergleich in verdichte-
ter Form. Einerseits enthebt das Adjektiv den Koran seiner islamischen Her-
kunft und abstrahiert ihn hier zum interkulturell anwendbaren, generalisierten
Modell einer ,heiligen Schrift, denn Gegenstand der Zeitschriften-Meldung ist
einzig der Buddhismus (und nicht der Islam) und die Frage, welche asiatischen
Sprachen den besten Zugang zu seiner Erforschung bieten. Andererseits besta-
tigt auch der im russischen Sprachgebrauch lingst verankerte Koran seinem un-
gewohnlichen Attribut, dass es tiber seinen urspriinglichen geografisch-kultu-
rellen Raum hinaus zu einer auf gleicher qualitativer Stufe vergleichbaren Kate-
gorie aufgestiegen ist. Dieser Umstand verdeutlicht sich umso mehr mit Blick
auf die Quelle, von der die Biblioteka dlja (tenija im gegebenen Fall ihre Infor-
mationen bezieht. Der Artikel Buddhistische Literatur beruht aller Wahrschein-
lichkeit nach auf dem ersten Teil einer von Robert Lenz fir das Bulletin scientifi-
que der Akademie der Wissenschaften auf Franzosisch verfassten Aufsatzserie
zum Lalitavistara. Der Text der Biblioteka dlja ctenija Gbernimmt den Inhalt re-
ferierend, setzt aber an einer Stelle einen markanten Unterschied: Lenz bezeich-
net ndmlich das von ihm untersuchte Werk als ,véritable évangile bouddhique
de toutes les nations de I’Asie centrale“.’% Der Autor der Biblioteka dlja Ctenija
hat demnach, steht zu vermuten, fiir seine Zusammenfassung von dieser For-
mulierung ausgehend das Evangelium bewusst durch den Koran und das Ad-
jektiv bouddhique durch dalaj-lamskij ersetzt. Die dahinterstehende Absicht — sie
mag vielleicht ironischer Natur sein — kann textimmanent weder geklart wer-
den noch ist sie entscheidend. Von Relevanz ist vielmehr, dass Wortverbindun-
gen und Sprachspiele wie diese aufzeigen, dass der Buddhismus inzwischen

304 vgl. ,Imperatorskaja akademija nauk v Peterburge. Buddiceskaja literatura®. In: Bibliote-
ka dlja ttenija 17 (1836), Otd. VI, S. 36-37.

505 Lenz, R: »Analyse du Lalita-Vistara-Pourana, 'un des principaux ouvrages sacrés des
Bouddhistes de I’Asie centrale, contenant la vie de leur prophete, et écrit en sanscrit, par
M. R. Lenz (lue le 20 mai 1836). In: Bulletin scientifique, publié par académie impériale
des sciences de Saint-Pétersbourg 1, Nr.7-13 (1836), S.49-51, 57-63, 71-72, 75-78, 87-88,
92-96, 97-99, Zitat Nr. 7, S. 51.

214

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht nur als Entitat fir sich in den Fokus der Wissenschaft geraten, sondern
auch zu einer relevanten Option des Kulturvergleichs geworden ist. Indem al-
lerdings ,,buddhistisch“ und ,,dalai-lamasch® noch parallel und gleichbedeutend
auftreten, verweisen sie den Text in eine Transitionsphase, die teilweise noch al-
terer Terminologie verhaftet bleibt und in der sich der Buddhismusbegriff noch
nicht als einzige Oberkategorie fiir diese Religion manifestiert (vgl. hierzu auch
Kap. 7.5).

Robert Lenz, der aus dem baltischen Dorpat (Derpt) stammte, unterrichtete
nach der Rickkehr von seinem Londoner Studienaufenthalt, wo er sich mit
dem Lalitavistara beschaftigt hatte, in St. Petersburg an der dortigen Universitit
als Privatdozent und hielt 1836 mit Erlaubnis des Bildungsministeriums ,,0f-
fentliche Vorlesungen tber die Sanskritsprache und vergleichende Philologie®.
Noch im gleichen Jahr verstarb er mit 28 Jahren. Die Historiografin der St. Pe-
tersburger Orientalistik A. Kulikova erkennt in ihm trotz seines frithen Todes
den Begriinder der universitiren Sanskritologie in Russland.5%¢

Zusitzlich zu Lenz weist die vorgestellte Meldung der Biblioteka dlja (tenija
auf weitere Figuren der frithen Buddhismus-Studien in Russland hin: Genannt
werden als Spezialisten fir die mongolische und tibetische Sprache Isaak Jakob
Schmidt (russ. Jakov Ivanovié Smidt, 1779-1847) und Osip Kovalevskij (poln.
Jozef Kowalewski, 1800-1878), die zusammen mit dem Ungarn Csoma de Kéros
die einzigen wissenschaftlichen Autorititen mit dieser linguistischen Speziali-
sierung seien, sowie ,,Baron Schilling®, der aus dem 6stlichen Sibirien zwei voll-
staindige Exemplare des Kanjur, des ,Hauptbuches der Buddhisten®, beschaftt
habe.’”” Wahrend der in Reval (Tallinn) geborene Baron, dessen voller Name
Paul Ludwig Schilling von Canstadt (1786-1837) lautet, v.a. fir seine umfang-
reichen Sammlungen buddhistischer Biicher und Manuskripte sowie als Pio-
nier der Telegrafen-Technik bekannt ist, weniger aber als Autor eigenstindiger
Arbeiten zum Buddhismus in Erscheinung trat,’* legten hingegen Kovalevskij
und v.a. Schmidt an ihren Wirkungsstatten in Kazan’ und St. Petersburg in der
Tat die Grundlagen einer tiefergehenden wissenschaftlichen Buddhismusfor-
schung im Sinne der oben angesprochenen Konstituierung eines Gegenstands-
bereichs, der eine in weiten Teilen Asiens verbreitete Religion als Gesamtheit
ithrer Varianten umfasst. Wie in den folgenden Unterkapiteln das Beispiel
Schmidts veranschaulicht, trug sein umfangreiches Werk, das sich auch in eini-
gen Beitrigen zum EL niederschligt, im russischen und gesamteuropiischen
Kontext wesentlich zu dieser Entwicklung bei. Kovalevskij, der ebenfalls zu den

306 vgl. Kulikova 2001, S. 98-105.

307 vgl. ,Buddiceskaja literatura“ 1836, S. 36. Beim Kanjur (wissenschaftliche Transskripti-
on: bk™’gyur) handelt es sich um einen Teil des tibetischen Schriftenkanons.

Vgl. zur Biografie Schillings und seinem Wirken als Orientalist: Jarockij, A. V.: ,,O deja-
tel’nosti P. L. Sillinga kak vostokoveda®. In: Akademia nauk SSSR, Institut narodov Azii
(Hrsg.): Ocerki po istorii russkogo vostokovedenija, Sbornik VI. Moskva: Izdatel’stvo vos-
to¢noj literatury 1963, S. 218-253.

508

215

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mitarbeitern des EL zihlte, wird sich, wenn sein Schaffen in den Fokus riickt,
als von Schmidt deutlich beeinflusst erweisen.

7.2 Schmidts Petersburger ., Buddbaismus® und die Gottesfrage

Geboren 1779 in Amsterdam in einer Familie, die der dortigen Evangelischen
Bridergemeinde angehorte, gelangte Isaak Jakob Schmidt urspringlich nicht
von einer akademischen Ausbildung, sondern vom Kaufmannsberuf und damit
verbundener Missionstatigkeit her zur Beschaftigung mit dem Buddhismus. Als
die Familie Schmidt im Zuge der franzosischen Besetzung der Niederlande ihr
Vermogen verlor, versuchte der Vater, der zuvor Buchhalter gewesen war, im
internationalen Handel Fuf§ zu fassen, und auch der Erstgeborene Isaak Jakob
erhielt zu diesem Zweck nun eine kaufmannische Ausbildung. Da sich eine An-
stellung des Vaters bei der Niederlindischen Ostindischen Compagnie nicht
verwirklichen lief, nahm Isaak Jakob 1798 ein Angebot an, in der Handelsnie-
derlassung der Herrenhuter Bridergemeinde in Sarepta an der Wolga als Han-
delsgehilfe zu arbeiten. Die Jahre 1804-1806 verbrachte er in beruflichen Ange-
legenheiten im Siedlungsgebiet der mongolischen Kalmiicken, was ihm den Er-
werb der mongolischen Sprache (Kalmuckisch und klassisches Mongolisch) er-
moglichte. Von 1807 bis 1812 amtete Schmidt als Rechnungsfihrer der Ge-
meindehandlung in Saratow, ab 1812 als Schatzmeister und Rechnungsfithrer
der russischen Bibelgesellschaft in St. Petersburg. Zusatzlich begann er in deren
Auftrag mit der Erstellung missionarischer Schriften und v.a. der Ubersetzung
des Neuen Testaments ins Kalmiickische und klassische Mongolisch. Die Bibel-
ubersetzungen wurden ab 1815 im Druck verlegt. 1824 gab Schmidt in St. Pe-
tersburg sein erstes grofes wissenschaftliches Werk heraus (Forschungen im Ge-
biete der dlteren religiosen, politischen und literdrischen Bildungsgeschichte der Volker
Muttel-Asiens, vorziiglich der Mongolen und Tibeter), das auf breite Resonanz stiefs.
Infolge dieser Bekanntschaft wurde Schmidt 1825 Ehrenmitglied der Pariser So-
ciété Asiatique und 1826 korrespondierendes Mitglied der St. Petersburger Aka-
demie der Wissenschaften (ab 1829 Vollmitglied). 1827 verlich die Rostocker
Universitit dem Autodidakten, der bis dahin keinen akademischen Titel ge-
fihrt hatte, die Doktorwiirde. GewissermafSen als nachgereichte Dissertation er-
schien im Jahr darauf seine Untersuchung Ueber die Verwandtschaft der gnostisch-
theosophischen Lebren mit den Religionssystemen des Orients, vorziiglich dem Bud-
dhaismus. Mit den beiden letztgenannten Veroffentlichungen begriindete
Schmidt seine buddhologischen Forschungen, die er in den nachfolgenden Jah-
ren um eine grofle Zahl einschligiger Werke, auf die noch zuriickzukommen
sein wird, erweiterte. Ebenfalls verfasste er Untersuchungen und Ubersetzun-
gen zur Geschichte der Mongolen und Tibets sowie Grammatiken und Worter-
bicher der mongolischen und tibetischen Sprache, fir die er heute grofere Be-
kanntschaft geniefSt als fir seine den Buddhismus betreffenden Schriften. Paral-

216

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lel zu seiner grofen publizistischen Produktivitit wuchs Schmidts Bedeutung
in der St. Petersburger Gesellschaft und Wissenschaftsszene. Er erhielt verschie-
dene Orden und stieg in der Rangtabelle, die seit Peter I. die Elite des Reiches
hierarchisierte, zum Staatsrat (statskij sovetnik) auf; 1837 wurde er zum Mitglied
des Verwaltungsausschusses der Akademie der Wissenschaften ernannt.
Schmidt verstarb 1847 in St. Petersburg, wobei ihm die wissenschaftliche Ar-
beit in den letzten Lebensjahren aufgrund einer Einschrinkung der Sehkraft als
Resultat des Grauen Stars nur noch eingeschrinkt moglich gewesen war.5%

Die Wahrnehmung Schmidts ist v.a. diejenige eines Pioniers der wissen-
schaftlichen Mongolistik und Tibetologie. Walravens’ grundlegende bio-biblio-
grafische Dokumentation ist hier charakteristisch, indem der Herausgeber im
Vorwort Schmidts wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung durch die drei Berei-
che der Begriindung der europaischen Mongolistik, der Weiterentwicklung der
durch Csoma de Kéros initiierten Tibet-Studien sowie der ersten Ubersetzung
der Bibel ins Kalmuckische und Mongolische kennzeichnet.’'® Gerade aus die-
ser hervorragenden Zusammenstellung der Werke Schmidts wird jedoch er-
sichtlich, wie sehr der Buddhismus ein zentrales Element seines Schaffens bil-
det und keineswegs nur eine Begleiterscheinung tibergeordneter philologischer
Interessen darstellt. Als tberwiegend auf Deutsch publizierender Buddhismus-
forscher ist Schmidt in wissenschafts- resp. wissensgeschichtlichen Fachpublika-
tionen zwar durchaus bekannt, in seiner Bedeutung jedoch oft unterschatzt.5!!
Noch weniger Aufmerksamkeit erhélt die Tatsache, dass sich Schmidt an vielen
Stellen seines umfangreichen Werkes explizit religionskomparatistisch zeigt.5!?
Die Herausarbeitung beider dieser Aspekte — Schmidt als Buddhismusexperte
und als allgemeiner Religionsforscher — steht deshalb im Fokus dieses und des
nachfolgenden Unterkapitels.

%% Die hier angefiihrten biografischen Informationen beruhen auf den Angaben Franz Ba-
bingers (,Isaak Jakob Schmidt, 1779-1847. Ein Beitrag zur Geschichte der Tibetfor-
schung®), enthalten in Walravens 2005, S.13-30, sowie Kntippel, Michael: ,Schmidt,
Isaak Jakob“. In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexitkon, Bd. XXVIII (2007), Sp.
1391-1400. Beziiglich Schmidts Stellung in der Rangtabelle differieren die Angaben. Ge-
maf Kntppel, dessen Fassung stark auf Babinger zu beruhen scheint, war Schmidt
Staatsrat, Babinger zufolge hingegen ein hoher rangierter Wirklicher Staatsrat (dejstvr-
tel’nyy statskij sovetnik). Nach Abgleich mit den Angaben in den Titeln einiger Veroffent-
lichungen Schmidts (vgl. Walravens 2005, S. 76 und 79) ergibt sich der Staatsrat als sein
Rang.

510 Vgl. Walravens 2005, S. 11, zudem auch Kimy; Sastitko 1990, S. 274f. und 284f. In letzte-
rer Publikation wird Schmidts Buddhismus-Expertise zwar in einem Satz erwihnt
(S.285), die Darstellung ist allerdings nicht thematisch gegliedert, sondern nach akade-
mischen Disziplinen aufgeteilt, wodurch Schmidt in erster Linie im Kontext der Erfor-
schung der Mongolen und Tibets verortet wird.

311 So beschrinken sich z.B. Zotz 2000, Liitkehaus 2004 oder Almond 1988 auf wenige
oberflichliche Nennungen.

312 Eine Ausnahme ist z.B. Kniippel 2007.

217

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmidts Hauptsprache ist zwar das Deutsche, einige seiner Publikationen
erschienen aber auch in russischen Ubersetzungen, so etwa die mongolische
und tibetische Grammatik, aber auch kirzere Aufsiatze. Schmidt selbst scheint
zumindest in der Lage gewesen zu sein, Russisch zu lesen, wie von ihm verfass-
te Rezensionen russischer Werke vermuten lassen. Im Sinne einer imperialen
Identitat durfte er, der fast 50 Jahre seines Lebens im Zarenreich verbrachte,
sich durchaus als russlandischen Forscher empfunden haben, zumal der Anteil
Nichtrussischsprachiger in der damaligen Wissenschaftsszene Russlands bedeu-
tend war.’3 Zwischen 1829 und 1836 erarbeitete Schmidt funf teilweise sehr
ausfuhrliche, auf Vortragen beruhende Abhandlungen zum ,Buddhaismus®,
die er als Darstellung der Grundlagen dieser Religion begriff und als zusam-
menhingendes, fortschreitendes Projekt konzipierte (Ueber einige Grundlebren
des Buddbaismus Teil 1 und 2, Ueber die sogenannte dritte Welt der Buddhaisten,
Ueber die tausend Buddhas einer Weltperiode der Einwobnung oder gleichmdssigen
Dauer, Ueber das Mahdjina und Pradschnd-Paramita der Bauddhen). Mit dem
letztgenannten Text, der 1836 in einer Kurzfassung und 1840 in der Langfas-
sung erschien, sah Schmidt firs Erste seine in Angriff genommene Darlegung
des Buddhismus als abgeschlossen an. Offenbar bestand aber in diesem Zeit-
raum seines Schaffens das (nicht ausgefiihrte) Vorhaben, eine noch umfassen-
dere, tber die ,philosophische Grundlage“ des ,Religionsgebaudes des Bud-
dhaismus“ hinausgreifende Gesamtdarstellung zu schreiben.’'* Gedruckt in den
Mémoires der St. Petersburger Akademie der Wissenschaften, wurden die ge-
nannten deutschen Abhandlungen nicht nur in Russland selbst rezipiert, son-
dern als Exportprodukt russlindischer Wissenschaft auch in Westeuropa zur
Kenntnis genommen.’’> Kaum bekannt sind hingegen Schmidts 1836 erschie-

13 Vgl. zu Schmidts Betonung der wichtigen Rolle Russlands bei der Erforschung Asiens

Kap. 3.1.3.

Vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber die sogenannte dritte Welt der Buddhaisten, als Fort-

setzung der Abhandlungen ueber die Lehren des Buddhaismus. Gelesen den 21. Decem-

ber 1831, In: Mémoires de I’Académie impériale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixiéme sé-

rie, Bd. 2 (1834), S. 1-39, hier S. 1.

315 So z.B. bei Friedrich Creuzer in der dritten Auflage (1836/37) seiner Symbolik und My-
thologie der alten Volker im VI. Nachtrag zu den Religionen Indiens (,Ein Blick auf den
Buddhismus®), vgl. Creuzer 1990, S. 552-570. Besonders gilt es in diesem Zusammen-
hang auch auf Arthur Schopenhauers Rezeption von Schmidts Werken zu verweisen
(s.u.). Fir eine ausfithrliche russische Zusammenfassung der ersten vier Abhandlungen
siche Neverov, Ja.: ,,Obozrenie trudov Imperatorskoj sanktpeterburgskoj akademii nauk,
s 1827 po 1833 god*. In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvestenija 1 (1834), Otd. III,
S.217-251, 378-41S5, hier S.378-392. Die zweiteiligen Grundlebren des Buddhaismus er-
schienen in einer ebenfalls zweiteiligen russischen Kurzversion im ersten Band der
Sammlung der Vortrige an der Akademie. Das Inhaltsverzeichnis ordnet diese Texte
zwar Schmidt selbst zu, ihre Lektiire erweckt allerdings eher den Eindruck, dass ein an-
derer (nicht genannter) Autor das deutsche Original auf Russisch zusammengefasst hat,
spricht der Text doch von ,Herrn Schmidt® in der dritten Person. Vgl. Smit, Ja.: ,O ne-
kotorych osnovnych polozenijach buddizma®, Teile 1 und 2. In: C%‘enz]kz Imperatorskoj
akademii nauk v Sanktpeterburge za 1829 1 1830 gody 1 (1831), S. 40-51.

514

218

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nene Beitrage Budda und Buddism im siebten Band des EL. Sie konnen vor dem
Hintergrund des in diesen Jahren geschriebenen Buddhismus-Zyklus als dessen
Kurzfassung gelesen werden, wie gleich zu sehen sein wird. Auflerdem handelt
es sich um einen der wenigen Fille, in denen Texte Schmidts nur in russischer
Version publiziert sind.5'¢ Diese beiden alphabetisch unmittelbar aufeinander
folgenden Artikel mit einer Lange von zusammengenommen etwa neun Spal-
ten reprasentieren somit in konziser Form Schmidts Buddhismusverstindnis
und ihre Lektiire im Vergleich mit den ausfihrlicheren deutschen Vorlagen
vermag Schmidt als Forscher herauszustellen, der seine Quellen zwar aus dem
Spezialgebiet der Mongolen- und Tibetkunde bezieht, davon abgesehen aber
ein grundsatzliches allgemeines Interesse am Buddhismus offenbart, das in die-
sem Kontext den philologischen Spezialfragen vorangeht.5!7

Zu Beginn des Artikels Buddism definiert Schmidt den Buddhismus, fir den
er neben dem ,,Glauben Buddhas® (vera Buddy) wie andere Zeitgenossen noch
das Synonym des ,dalai-lamaschen Glaubens® (vera dalaj-lamskaja) angibt, als
weine der asiatischen religiosen Lehren, die gemafS den glaubwirdigsten Anga-
ben ungefihr 1000 Jahre v. Chr. in Indien entstanden ist“ (,,01H0 U3 A3HaTCKuX
PEIUTNO3HBIX yquHﬁ, KOTOpOEC, I10 HOCTOBepHeﬁHjHM IIOKa3aHusAM, BO3HHKIIO B
WNHmun okoso Teicsun et 1o P. X.€).518 Nach einer Diskussion alternativer Da-
tierungen und der Beeinflussung durch den Brahmanismus charakterisiert
Schmidt den Buddhismus weiter als eines der altesten existierenden Religions-
systeme und gibt die Zahl der Buddhisten in Asien mit 200 Millionen an. Er
betont dabei explizit, dass diese trotz Differenzen in der Auslegung einiger
Dogmen, Rituale und ,lokaler Brauche® und der daraus resultierenden Aufspal-
tung in verschiedene ,Sekten“ im Grunde ein und derselben Lehre anhin-
gen.’'” Im Anschluss an diese allgemeinverstandliche historische Einfihrung

516 In der St. Petersburger Filiale des Archivs der Akademie der Wissenschaften lagern ins-
gesamt 49 Dokumente aus dem Nachlass Schmidts oder mit Bezug auf ihn. Sie konnten
wihrend der Erstellung der vorliegenden Studie nicht konsultiert werden. Wie aus dem
online verfigbaren Inventar der Archivalien hervorgeht, umfasst die Sammlung einer-
seits Manuskripte publizierter Schriften Schmidts, andererseits auch unveréffentlichtes
Material. Zwei Dokumente konnten gemafy Beschreibung die deutschen Manuskripte
von Schmidts EL-Artikeln Budda und Buddism sein: , Titelloser Artikel tiber die Grund-
lehre des Buddhismus. In deutscher Sprache“ (,Crares Ge3 3armaBus 006 OCHOBHOM
yuennu Oymsma. Ha nemerxom sisbike”); ,Anmerkungen zu Buddha. In deutscher Spra-
che® (,3amerkn o Bynne. Ha Hemenkom s3bike). Vgl. Sanke-Peterburgskij filial Archiva
RAN, Fond 785 (Smidc, Jakov Ivanovic), Opis’ I, Nr. 6 u. 10; einsehbar unter: http://isar
an.ru/?q=ru/opis&guid=0C71854A-59F0-129E-543F-A113E61940E1&ida=2 (letzter
Zugriff: 23.12.2019).

Der dritte lingere Beitrag Schmidts zum EL ist wissenschaftsgeschichtlicher Natur und
behandelt die ,Asiatischen Gesellschaften und Museen® (Bd. 1, S.283-285). Dazu
kommt ein kurzer Eintrag zum mongolischen Begriff Ajmak im selben Band (S. 305),
vgl. hierzu Walravens 2005, S. 62.

318 EL,Bd.7,S.245.

19 vgl. ebd.

517

219

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entwickelt der Text unvermittelt einen hohen inhaltlichen Komplexitatsgrad,
wenn er dazu Gbergeht, den Kern der buddhistischen Lehre aus der Kosmolo-
gie heraus zu entfalten. Als Grundlage des ,Religionsgebaudes® (religioznoe zda-
nie) benennt Schmidt dabei den Dualismus von Geist und Materie und er fihrt
den fir die weitere Argumentation relevanten, komplexen, von ihm kosmolo-
gisch verstandenen Dhjana-Begrift>?° in medias res ein:

,Je fir sich genommen sind Geist und Materie einander vollig gegensatzlich und der
Geist kann nie ein Bestandteil der Materie sein; hingegen ist der unfreie Geist bis zur
Erlangung seiner Freiheit ein untrennbarer Begleiter der Materie und vermittels ihrer
Verbindung bildet sich das Universum. Uber den erhabenen Buddha-Dhjinas, oder stu-
fenweise ansteigenden Himmeln, zu denen allein der freie Geist Zugang hat, befindet
sich noch ein Dhjdna, oder Himmel, genannt Lichtreich: Dort halt sich der unfreie, der
Moglichkeit weiteren Aufstiegs beraubte Geist auf, zusammen mit dem allerfeinsten
Element der Materie, dem in volliger Abstraktion begriffenen Licht.*

»Camu 1o cebe, AyX W MaTepHsi COBEPIICHHO MPOTHUBOIOJIOKHBI JAPYT JPYTY, U HUKOT/AA
JIyX HE MOXKET ObITh COCTABHOIO YaCThIO MAaTEPUH; OJJHAKO X HECBOOOHBIN IyX, 10 JOCTH-
JKEHUs CBOCH CBOOO/BI, €CTh HEPA3NyUHbIH CIYTHUK MaTEpHH, H IOCPEICTBOM HX COH0O3a
oOpasyercst BceneHHas. Han Bicokumu byooa-0snamu, UM MOCTENIEHHO BO3BBIMIAOIIN-
MHCsl HeOecaMu, B KOTOPBIE OJJMH TOJILKO CBOOOJHBIH JIyX MMEET JOCTYII, HaXOANUTCS ellle
OJIHa OsHa, WK He0O, HA3bIBAEMOE CHIPAHOIO C6ema: TaM, HECBOOOIHBIH, JTUIICHHBII BO3-
MOJKHOCTH TIOJJHUMAThCS BBIIIE, TyX MPeObIBACT BMECTE ¢ TOHYANIICIO CTUXHUECI0 MAaTePUH,
CBETOM, TIOCTHUIAEMBIM B COBEPIICHHO#H OTBIeUeHHOCTH, 32!

Aus weiteren Ausfihrungen tber den Bau der Welt und deren verschiedene
hierarchische Spharen leitet sich nun die Seelenwanderung ab:

»Auf diese Weise unterliegen alle Wesen des aus dem Dhjina des Lichts emanierten
Universums, von den hochsten Luftgdttern bis zu den widerwirtigsten Ungeheuern
der Holle, dem bestindigen Wogen der Metempsychose (der Seelenwanderung), denn
alle sind sie aufgrund der engen Vereinigung mit der Materie mehr oder weniger der
Sinnlichkeit und ihren verderblichen Folgen unterworfen. Die Geister/Geist-Teile die-
ses Bereichs, die in den verschiedenen Formen der Materie eingeschlossen sind, kon-
nen, solange sie nicht durch die hochste Erkenntnis der Nichtigkeit dieser Formen und
die sich infolgedessen mehrenden Tugenden die Freiheit erlangen, ihre Hiille nur inso-
fern von sich abstreifen, als sie sich sogleich mit einer neuen bekleiden, und zwar, ent-
sprechend ihren Taten, mit einer besseren oder einer schlechteren.”

» [aKUM 00pa30M BCE CYIIECTBA BCEJICHHOM, UCTEKIICH U3 OsiHbl CBETA, HAYMHAS C BBICIITHX
BO3JIyIIHBIX OOTOB JI0 THYCHEHIIINX YyJIOBUII aJia, MOJIeKAT OCCIPEPHIBHOMY BOJTHCHHUEO
METeMITCHX03a (IepecesieHnst IyIi), IIOTOMY YTO BCe OHH 0O0Jiee MIIH MEHee MOBEPKEHBI
YyBCTBEHHOCTH U TAryOHBIM €€ MOCIEICTBUSIM OT TECHOTO COSIUHEHHUS ¢ MaTepuero. Jly-
XM ITOW 00JIaCTH, 3aK/TIOYEHHBIC B Pa3INYHbIX (JOpMaxX MaTepHu, MOKY/Aa BHICIIMM TTO3HA-
HUEM HUYTOXKECTBA 3TUX (bOpM )5 yBeJ’lH'—lI/lBa}OLLII/IMPICﬂ OTTOTO ﬂO6pO}1€TCJ’IﬂMI/I HE JOCTUI-

320 Die verwendete Umschrift Dhjana fiir russ. djana (Sankr. dhyina: Meditation, Versen-
kungsmethode) entspricht Schmidts deutscher Verwendung.
521 Ehd. (Hervorhebungen im Original).

220

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HYT CBOOOJIBI, MOTYT CIIOXHTh ¢ ce0s1 000JI0UKY CBOIO TOJBKO C TE€M, YTOOBI TOTYaC 00-
JIeUbCsl B HOBYIO, H, CMOTPSI [0 MX AGHCTBUAM, B IyUINyIO MM XYIIYE0. 522

In der Konsequenz dieser Vorstellung betont Schmidt, die Buddhisten begrif-
fen die Welt nicht als Schopfung eines allmachtigen gottlichen Wesens, son-
dern als verbrecherisches Werk der unfreien, der Materie verhafteten Geister/
Geist-Teile (duchi), weswegen eines der wichtigsten Dogmen des Buddhismus
darin bestehe, dass sich die ,erwachte Erkenntnis des Geistes“ (probuzdennoe
poznanie ducha) durch Uberwindung feindlicher ,Gefihlsumstande® (Cuvstven-
nye obstojatel’stva), ,feuriger Leidenschaften® (pylkie strasti) und ,ungestimen
Handelns® (bujnaja dejatel’nost’) aus der Materie zu befreien suche. Schmidt be-
schreibt im Weiteren den durch diesen Befreiungsvorgang angetriebenen stan-
digen Ablauf von Vernichtung und Neuentstehung der Welt, wobei sich in der
Zwischenphase alles Verbliebene im Dhjina des Lichts konzentriere. In diesem
sich uber unermessliche Zeitraiume vollziehenden Zyklus konne sich eine im-
mer groflere Zahl von Geistern/Geist-Teilen endgiltig befreien und in die ,,Ur-
weisheit® (pervonacal’nyj razum) eingehen, sodass schlieflich die ganze riesige
Zahl der unfreien Geister/Geist-Teile sich auflése und auch die bisher unzer-
storbaren Bereiche im Weltaufbau, das Dhjina des Lichts und die Dhjanas der
Offenbarung Buddhas, verschwanden, also nach einer abschlieSenden Weltzer-
storung nichts als die ,unergriindliche, hochste, in ihrer Einheit unbedingte
Urweisheit tbrig bleibe.523

Die Argumentation im Enzyklopadie-Artikel Budda bewegt sich in gleicher
Weise auf einem hohen Abstraktionsniveau. Die Bezeichnung ,,Buddha“ wird
zu Beginn als Sanskritwort mit der Bedeutung ,Weisheit, Erkenntnis® (mu-
drost’, poznanie) erklart (eigtl. ,der Erwachte®), welches auch den Begriff eines

522 Ebd., S. 246.

323 Vgl. ebd., 246f. Pervonaéal’nyj razum wird hier in Anlehnung am Schmidts deutsche Tex-
te als ,Urweisheit Gibersetzt. Deren Sprachgebrauch ist in dieser Hinsicht allerdings
nicht konsequent, sondern kennt auch Varianten wie ,,Urvernunft* oder ,Urintelli-
genz“. Vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,,Uber einige Grundlehren des Buddhaismus. Zweite
Abhandlung. Gelesen den 15. September 1830“. In: Mémoires de I’Académie impériale des
sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixieme série, Bd. 1 (1832), S.221-262, hier S. 259. Die Uber-
setzungsvariante ,Geist-Teile® fiir duchi lehnt sich an Schmidts deutsche Formulierun-
gen intellectuelle Theile®, ,Theile der Intelligenz® und ,Intelligenzen® an, die er im
Kontext der Darlegung des grundlegenden kosmologischen Geist-Materie-Dualismus
verwendet. Vgl. ebd., S. 223f. und Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber einige Grundlehren des
Buddhaismus. Erste Abhandlung. Gelesen den 9. December 1829%. In: Mémoires de 'Aca-
démie impériale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixiéme série, Bd. 1 (1832), S. 89-120, hier
S.99. Alternativ spricht Schmidt im gleichen Sinne von (zu erlésenden) ,,Geistern® wie
etwa in folgendem Beispiel: ,[...] es soll indess damit doch nur so viel gesagt seyn, dass
die Buddhalehre niemals aufhéren werde, so lange noch Geister zu erlésen sind.“
Schmidst, Isaak Jakob: ,Ueber die tausend Buddhas einer Weltperiode der Einwohnung
oder gleichmissigen Dauer. Gelesen den 10. October 1832%. In: Mémoires de I’Académie
impériale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixieme série, Bd. 2 (1834), S. 41-86, hier S. 80.
Vgl. aulerdem in Kap. 7.4 Kovalevskijs in den gleichen Kontext fallenden Ausdruck
»Geist-Teile“ (asticy ducha).

221

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»hochsten Wesens“ enthalte (ponjatie o verchovnom suscestve). Schmidt unter-
scheidet daraufhin eine abstrakte und eine relative Bedeutung (otvlecennyy smysl,
otnositel’nyj smysl) des Buddhabegriffs; im selben Zuge erklart er auch den im
Artikel ,Buddhismus“ verwendeten Ausdruck der ,Urweisheit:

,In der abstrakten [Bedeutung] muss man darunter eine Gottheit verstehen, die, als
hochste Urweisheit, nur in sich selbst aufserhalb alles Schopfenden und Geschaffenen
existiert; in der relativen Bedeutung reprisentiert sie dieselbe Urweisheit, aber nicht
mehr abgeschieden, sondern in der Offenbarung als Gottheit, die in der Schopfung
selbst mit dem Ziel der Errettung der darin eingeschlossenen Seelen handelt.”

»B OTBJICYCHHOM JIOJDKHO pa3yMeTh MOJ HHUM OO0KECTBO, KOTOpPOE, Oyaydd BEPXOBHBIM,
MepPBOHAYAIBLHBIM Pa3yMoM, CyHIECTBYET TOJNBKO B caMOM ceGe BHE BCErO TBOPSIIETO U
COTBOPEHHOT0; B OTHOCHTEIBHOM 3HAYCHUH, OHO H300pakaeT TOT K€ MMepBOHAYATBHBIN
Pa3ym, HO yXe He OT/eNbHO, & B OTKPOBEHUH, KaK 00)KECTBO, JACHCTBYIOIIEE B CAMOM TBO-
PEHHU K CIIACEHUIO 3aKII0UYEHHBIX B HEM nym.“524

In der abstrakten Bedeutung, so der Text weiter, sei zwar nur ein Buddha als
»unbedingte Einheit und Zentrum alles Geistigen“ denkbar, in der Offenba-
rung hingegen hange er von der Zeit und anderen Bedingungen ab und konne
so in vielen verschiedenen Erscheinungsweisen auftreten. Da die Buddhaoffen-
barung wiederum zweifach, also himmlischer oder irdischer Art sein konne, er-
geben sich zusammen mit dem abstrakten Buddhabegriff drei Buddhanaturen.
In seinen weiteren Ausfithrungen konzentriert sich Schmidt v.a. auf die Offen-
barungsbedeutung des Buddha, in der er die Grundlage des Religionssystems
des Buddhismus sieht.5> Auch in dieser Hinsicht verbleibt die Darstellung
weitgehend auf theoretisch-konzeptueller Ebene und geht z.B. auf den histori-
schen Buddha Sakyamuni nur insofern ein, als er als vierter erschienener Bud-
dha der gegenwirtigen, 1000 Buddhaerscheinungen umfassenden Weltperiode
benannt wird.>2¢

Was Schmidt 1836 fiir das EL als Essenz des Buddhismus in komplexer Spra-
che verdichtet, durfte, wie bereits angetont, im Wesentlichen auf seinen zwi-
schen 1829 und 1836 entstandenen deutschen Darstellungen beruhen. Die En-
zyklopadie-Artikel greifen verschiedene Punkte auf, die in diesen Abhandlun-
gen noch deutlich detaillierter behandelt werden. Dies zeigt etwa das Beispiel
der im EL in den Vordergrund geriickten Befreiung des Geistes (resp. der syno-
nym verwendeten Intelligenz) aus der Materie und dem Kreislauf der Wieder-
geburten. In diesem Zusammenhang benennt Schmidt im zweiteiligen Text
Uber die Grundlebren des Buddhaismus den Kerngehalt der buddhistischen Lehre
unter zusitzlichem Rickgriff auf die im EL abwesenden Begriffe des Sansdra
(Sanskrit: samsara) und Nirwdna (Sanskrit: nirvana):

524 FL,Bd. 7, S.243.
325 Vgl. ebd.
526 Vgl. ebd., S. 244.

222

- am 23.01.2026, 05:17:06. Ve - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Die Grundidee des Buddhaismus spricht sich in folgenden zwei kurzen Sitzen aus,
die man in den Schriften dieses Religionssystems an sehr vielen Stellen, wo sich nur
die Gelegenheit darbietet, wiederholt findet: Alle drei Welten sind leer, und: Sansdra und
Nirwina sind unverschieden. Diess will so viel sagen, dass ausser der in allen drei Welten
zerstreuten, ewigen, immateriellen — und daher nach materiellen Begriffen leeren — In-
telligenz nichts vorhanden ist, indem die Formen, mit welchen diese Intelligenz sich
verbinden kann, ihrer Dauerlosigkeit wegen fiir nichts und folglich fiir leer gelten. Da
nun Sansdra, oder der Kreislauf der gefangenen Intelligenz durch alle Stufen und Ge-
stalten der Materie, ein Ende nehmen muss, — da die zwar gefangene, aber dessen un-
geachtet allein eine Fortdauer habende Intelligenz endlich befreit wird und zu ihrem
Ursprunge zuriickkehrt: so ist der Feind dieser Intelligenz, der Sansdra, nur in sofern
scheinbar vom Nirwdna verschieden, als er sie vermittelst der Lockungen der Sinnen-
welt in seinen Banden verstrickt zu erhalten und ihr das Bewusstseyn, dass sie dem
Nirwdna angehore, zu rauben sucht. Mit dem Erwachen dieses Bewusstseyns strebt die
Intelligenz sich zu befreien, und tritt entweder stufenweise oder unmittelbar, je nach
dem Grade der erlangten Erkenntniss, in ihren eigenthimlichen Zustand, das
Nirwina; wobei der Sansdra, dem nur die Intelligenz ein scheinbares Daseyn verlieh, in
Nichts zurtickfallt.“5%7

Zumindest gewisse Formulierungen im EL lassen unmittelbar auf die deutsche
Vorlage schliefen. So liest sich das im russischen Text formulierte ,bestindige
Wogen der Metempsychose“ (,6ecnpepsiBHOE BOnHEHHE MeTemmcuxosa“) auf
Deutsch als ,bestindig wogendes Meer“ des Sansdra resp. des ,unaufhorlichen
Kreislaufs der Metempsychose®.528

Schmidts Sprachgebrauch weist auf den ersten Blick tiber weite Strecken das
Bemiithen um eine distanziert-wissenschaftliche Beschreibung aus — ein Um-
stand, der angesichts des biografischen Hintergrundes des Verfassers und seines
christlich-missionarischen Engagements zu betonen ist. Der Buddhismus hat
sich also nicht am Christentum oder europaischen Begriffen zu messen, son-
dern genieft aus sich heraus Giltigkeit. Dazu passt, dass Schmidt dort, wo er
religionskomparatistisch argumentiert, den Buddhismus keinem offenen Ver-
gleich mit dem Christentum aussetzt und ihn nur mit anderen nicht christli-
chen Religionen (resp. im Fall der Gnosis mit Stromungen, die er als ,,Secten®
vom eigentlichen Christentum abhebt) vergleicht.? Er verwahrt sich sogar ex-
plizit dagegen, ,die religiosen Denkarten des Orients in Europaische Darstel-
lungsweisen einzuzwingen“3? — eine Position, die ihn z.B. mit Bestuzev-Mar-
linskij verbindet (vgl. Kap. 5.5). Nur an wenigen Stellen urteilt Schmidt ausge-
sprochen tber den Buddhismus. So schatzt er ihn als bedeutenden Fortschritts-
und Zivilisierungsfaktor, der sich positiv auf viele Volker Asiens ausgewirkt ha-

327 Schmidt 1832b, S. 223 (Hervorhebungen im Original).

328 Vgl. Schmidt 1832a, S. 108.

329 Dies gilt fiir einen Vergleich der Lehren, also fiir den Schmidt hauptsichlich interessie-
renden Aspekt von Religion. Einen soziologischen Vergleich zwischen Buddhismus und
romisch-katholischem Christentum unternimmt er hingegen in Bezug auf die Macht
des Klerus, der ihm in beiden Fillen suspekt ist, vgl. Schmidt 1832b, S. 256-258.

339 Ebd., S. 259.

223

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

be, die sonst auf einer ,niedrigen Stufe der Cultur® stehen geblieben wiaren.
Eine negative Einschitzung erhalt jedoch die ,entartete Clerisey”, also die
Uberformung des ,,praktischen Buddhaismus als Volksreligion“ durch einen ei-
genniitzigen und herrschaftlichen Geistlichen-Stand.*3! Diese Bewertungen be-
ziehen sich auf den Buddhismus als sich in der Geschichte verindernde Religi-
on. Schmidt beansprucht hingegen ausdrticklich, den ,urspriinglichen®, ,wah-
ren“ und ,ichten Buddhaismus“ herauszuarbeiten und diesen gegen falsch ver-
standene oder unvollstindige Wiedergaben bei zeitgenossischen europaischen
Gelehrten wie Brian Hodgson oder Jean-Pierre Abel-Rémusat abzugrenzen.53?
In diesem Sinne ist sein Standpunkt latent nicht neutral, sondern verbindet
sich mit einer klaren Vorstellung, was als eigentlicher Buddhismus zu gelten
habe. Gerade auch die Tatsache, dass die Sprache in Bezug auf die Darstellung
der buddhistischen Lehre deskriptive Distanz anstrebt und dabei sptrbaren Re-
spekt vor deren philosophisch-religioser Komplexitit erkennen lasst, legt vor
dem Hintergrund des prononciert christlichen Selbstverstindnisses, das in der
Biografie zum Ausdruck gelangt, die Vermutung nahe, dass Schmidts Beschafti-
gung mit dem Buddhismus neben dem wissenschaftlichen Interesse zumindest
teilweise auch als Faszinationsgeschichte gelesen werden muss. So interpretiert,
stinde Schmidt mit seinem Anspruch, den Buddhismus in seiner urspriingli-
chen Gestalt erkennen zu wollen, zumindest in der Vorgeschichte eines spezifi-
schen europiischen Rezeptionsvorgangs, der (ausschlieflich) tiber das Medium
des Textes einen ,eigentlichen Buddhismus als europaische ,Lesereligion® (J.
Mohn) erfand. Belegt ist z.B. Schmidts Einfluss auf Arthur Schopenhauer, der
die zeitgendssische Buddhismusforschung intensiv zur Kenntnis nahm und das
daraus gewonnene Buddhismusverstindnis zur Bestatigung seiner eigenen Phi-
losophie postulierte. Hatte noch Hegel eine negative Sicht auf den Buddhismus
vertreten, so wertete ihn Schopenhauer positiv um und verlieh damit einer fas-
zinierten und religiGs interessierten Verarbeitung durch Intellektuelle entschei-

331 vgl. ebd., S.253-256. Beide Argumente — der Buddhismus als Katalysator der Kulturent-
wicklung und die negative Rolle der Priesterschaft — finden sich auch im EL-Artikel Bud-
dism (vgl. EL,Bd. 7,S.247).

532 Vgl. z.B. Schmidt 1832b, S. 221, Schmidt 1834a, S. 2, Schmidt 1832a, S. 118. Letztere Ab-
handlung setzt sich bspw. ausfiihrlich mit Hodgsons Forschungen auseinander.

224

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dende Impulse.53* Mit der Wirkung Schopenhauer’scher Ideen floss der von
Schmidt ausgegangene Rezeptionsimpetus wiederum zurtick nach Russland.’34

Wenn oben die Feststellung getroffen wurde, Schmidts Sprache operiere dis-
tanziert-beschreibend und nicht in einem christlich vorgeprigten Szenario, so
gilt es diese in einem zweiten Blick zu prazisieren und zu relativieren. Schmidt
verhilt sich dem Buddhismus gegeniiber insofern unvoreingenommen, als er
ihn als solchen gelten ldsst und seine Lehrsitze nicht verwirft, sondern nich-
tern rekonstruiert. Mancherorts zeigt sich allerdings deutlich, wie sehr die Per-
spektive doch durch den christlichen Hintergrund vermittelt wird. Zwei Aspek-
te, die aus den Artikeln des EL herausgelesen werden kénnen und die in den
deutschen Texten noch ausgiebiger erscheinen, vermogen dies zu verdeutli-
chen: Teleologie und die Gottesfrage. Im Lexikon-Eintrag Buddism deutet
Schmidt, wie gesehen, eine abschliefende Weltzerstorung an — eine Problema-
tik, die er aus seinem Traktat Ueber die tausend Buddhas einer Weltperiode der Ein-
wobnung oder gleichmdssigen Dauer importiert, wo er zwar einerseits zugesteht,
die buddhistischen Schriften liefen keinen Schluss tiber die vergangene und
zukiinftige Zahl der Weltzyklen (Kalpas) zu, andererseits aber die ihm zur Ver-
figung stehenden Informationen dahingehend interpretiert, dass ,eine dieser

333 Vgl. Zotz 2000, S.74f. Mohn, Jurgen: ,,,Von der gelesenen zur gelebten Religion‘. Die
Rezeption des Buddhismus in der deutschsprachigen Philosophie — Beispiele religioser
Optionen von Intellektuellen in der europiischen Religionsgeschichte des 19. und 20.
Jahrhunderts“. In: Koch, Anne (Hrsg.): Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestim-
mungen im wissenschaftlichen Feld. Marburg: diagonal-Verlag 2007, S. 15-31, bes. S. 22-25.
Ders.: ,Der Buddhismus im Mahlstrom des europiischen Religionsvergleichs: Religions-
wissenschaftliche Anmerkungen zur semantischen und normativen Konstruktion einer
Fremdreligion®. In: Glasbrenner, Eva-Maria; Hackbarth-Johnson, Christian (Hrsg.): Ein-
bheit der Wirklichkeiten. Festschrift anldsslich des 60. Geburtstags von Michael von Briick.
Minchen: Manya Verlag 2009, S.376-404, bes. S.397-403. Schopenhauer zitiert in sei-
nem Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung mehrfach Werke Schmidts. Er war
der Ansicht, seine mit dem Buddhismus in Einklang stehende Philosophie eigenstindig
entwickelt zu haben, und er begriindet dies im 17. Kapitel des zweiten Bandes (Uber das
metaphysische Bediirfuis des Menschen) mit dem durftigen Forschungsstand beziiglich des
Buddhismus zum Zeitpunkt der Erstausgabe (1818). Wo er anschliefend auf die in den
darauffolgenden Jahren stark verbesserte Informationslage zu sprechen kommt, wird
Schmidt als wichtigster Beitriger genannt: , Erst seitdem ist nach und nach eine vollstin-
digere Kunde von dieser Religion zu uns gelangt, hauptsichlich durch die griindlichen
und lehrreichen Abhandlungen des verdienstvollen Petersburger Akademikus I. J.
Schmidt, in den Denkschriften seiner Akademie [...].“ Schopenhauer, Arthur: Die Welt
als Wille und Vorstellung, zweiter Band, erster Teilband (Ziircher Ausgabe, Werke in
zehn Banden, Band 3). Zirich: Diogenes 1977, S. 197 (Hervorhebung im Original).

So ist z.B. Lev Tolstojs Schopenhauer-Rezeption allgemein bekannt. Inwiefern der deut-
sche Philosoph auch Tolstojs Rezeption des Buddhismus beeinflusste, wird in der For-
schung diskutiert, ohne dass tGber allfallige ideelle Inspiration hinausreichende konkrete
Belege angefiihrt werden konnten. Deutlicher erkennbar ist hingegen Schopenhauers
Wirkung auf das Buddhismusverstindnis des weniger namhaften Schriftstellers Dmitrij
Mamin-Sibirjak (1852-1912). Vgl. hierzu Bernjukevi¢, T. V.: Buddizm v russkoj literature
konca XIX — nacala XX veka. Idei i reminiscencii. Sankt-Peterburg: Nestor-Istorija 2018,
S.8-32 u. 53-72.

534

225

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernichtungen einmal die letzte seyn“ musse.’>’ In Verbindung mit der Gottes-
frage erweist sich die letzte Weltzerstorung in Schmidts Verstindnis als Telos
der Geschichte, denn sie bedeutet den Eingang des aus der Materie vollstaindig
befreiten Geistes in die Urweisheit, welcher er im EL-Artikel Budda und in an-
deren Texten die Gottesfunktion zuweist. Dass Schmidt letztlich also nicht oh-
ne Gott auskommt, veranschaulicht tiberdies seine emphatische Verteidigung
des Buddhismus gegen den Vorwurf des Atheismus am Schluss des zweiten
Traktats Ueber einige Grundlehren des Buddhaismus. Es handelt sich um eine Pas-
sage, die, bereinigt um die Nennung des Buddhismus resp. Buddhas sowie der
Nicht-Einwirkung der Gottheit auf die Erschaffung der Welt, mit Wortverwen-
dungen wie ,,Offenbarung®, ,,Schopfung®, ,menschwerdend®, ,,Geist“ oder ,er-
losen® ebenso gut einem christlichen Text entnommen sein konnte:

»Es kann alsdann der Buddhaismus, der eine gottliche Offenbarung der Urweisheit
oder Buddha’s im Himmel und auf Erden als Hauptlehre aufstellt, - ndmlich die Lehre
einer Offenbarung, welche zwar nicht schafft oder bleibend auf die Schopfung wirke,
aber menschwerdend den in dieser Schopfung verlorenen Keim des der Gottheit ver-
wandten, immateriellen und daher unsterblichen Geistes anzuziehen und aus dersel-
ben zu erlésen strebt — unmoglich mehr Atheismus genannt werden.“53¢

Noch ausgeprigter drangt sich die Gottesfrage in der letzten Abhandlung des
Buddhismus-Zyklus (Ueber das Mahdjina und Pradschna-Paramita der Bauddhen,
gelesen 1836) in den Vordergrund. Schmidt stellt hier die konkrete Frage ,was
und wo ist Gotr?“, mit der er ein in allen Kulturen zu findendes grundlegendes
anthropologisches Suchen nach einem letztbegriindenden, tiber den ,,menschli-
chen Organismus“ hinausreichenden ,,Stiitzpunct® meint und die er im Bud-
dhismus, den er in diesem Zusammenhang ausdriicklich positiv bewertet, mit
dem Eingehen in die als Gottheit bezeichnete ,abstracte Urintelligenz® beant-
wortet sicht. Mit Blick auf das in dieser Abhandlung untersuchte Mahdjina
(Mabayana) erfolge diese Verbindung mit der ,Gottheit in der Abstraction®
nach dem Durchgang durch die verschiedenen Tugend-Stufen der Pdramitas im
letzten Ubergang, dem Pradschnd-paramita (sankr. prajiaparamita), dem ,Jen-
seits der hochsten Weisheit” resp. dem ,,Jenseits aller Erkenntnis®.’3” Bezeich-
nend fiir Schmidts Riickbindung an christliche Kategorien ist schlieSlich auch

335 Vgl. Schmidt 1834b, S. 61f.

536 Schmidt 1832b, S. 259.

337 Vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,,Ueber das Mah4jina und Pradschni-Paramita der Bauddhen
(lu le 14 octobre 1836)“. In: Bulletin scientifique, publié par I'’Académie impériale des sci-
ences de Saint-Pétersbourg. Bd. 1, Nr. 19 (1836), S. 145-149, hier S. 145-147. Die hier zitier-
te Kurzversion der Abhandlung erschien noch im Jahr ihrer Lesung (1836). Die ausfiihr-
liche Version wurde erst vier Jahre spater im Druck herausgegeben. Deren groferer Um-
fang ergibt sich v.a. durch eine Zusammenfassung der vorangehenden Abhandlungen
und ein darin enthaltenes lingeres tibetisches Mahaydna-siitra im Original und in Uber-
setzung, vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber das Mahajana und Pradschni-Paramita der
Bauddhen (lu le 14 octobre 1836)“. In: Mémoires de I’Académie impériale des sciences de
Saint-Pétérsbourg, Sixiéme série, Bd. 4 (1840), S. 123-228. Walravens datiert die ausfihrli-

226

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,machtige Liicke im System®, die er dem Buddhismus diagnostiziert. Diese
besteht fir ihn in der Unklarheit, woher die ,,Vielheit des Geistes“ in der Mate-
rie urspringlich stamme, wenn doch die ,abstracte Gottheit“ keinerlei Einfluss
auf die Schopfung habe und lediglich darauf hinwirke, den in der schon beste-
henden Materie eingeschlossenen Geist zu befreien. Schmidt kann also letztlich
nicht konsequent zyklisch denken, sondern muss die buddhistische Kosmolo-
gie — so wie er sie rekonstruiert — um ein zusatzliches, logisch notwendiges Ur-
prinzip erganzen. Er kommt deshalb nicht umhin anzunehmen, dass neben der
,Gottheit in der Abstraction“ auch immer schon die ,vom Lichte als Vehikel
umhillte Materie bestanden haben miisse.>3

Obwohl Schmidt zeitlebens sein Christentum beibehalten haben dirfte,
scheint der Buddhismus fir ihn zumindest christlicher Lehre nicht zu wider-
sprechen, ja an ein christlich inspiriertes Verstaindnis von Gott und Welt ak-
kommodierbar zu sein. Dieser Eindruck erhartet sich auch dort, wo Schmidyt,
wie im folgenden Unterkapitel dargestellt, religionskomparatistisch argumen-
tiert.

7.3 Gnosis und Naturansicht: Schmidt als vergleichender
Religionsforscher

Wenn sich in der oben angesprochenen Passage des Textes zum Mahdjina und
Pradschnd-Paramita die Gottesfrage unter der Annahme stellt, diese bilde einen
allgemeinen Wesenszug der Menschheit, so gibt dies einen ersten Hinweis da-
rauf, dass sich Schmidt tiber den Buddhismus hinaus auch mit generellen Reli-
gionsfragen beschiftigt, die meist auf einen Religionsvergleich (mit dem Bud-
dhismus) hinauslaufen. Schon seine erste groffe wissenschaftliche Veroffentli-
chung Forschungen im Gebiete der dlteren religiosen, politischen und literdrischen
Bildungsgeschichte der Volker Mittel-Asiens weist entsprechende Stellen aus.5?”
Wie nun ein Blick in zwei weitere Publikationen exemplarisch verdeutlichen
soll, ist Schmidt nicht nur als Philologe und Buddhismusexperte zu verstehen,
sondern explizit auch als vergleichender Religionsforscher. Sein vorrangiges In-
teresse gilt dabei v.a. der Retrospektive in die Vergangenheit, wenngleich be-
tont werden muss, dass Schmidt gerade den Buddhismus auch als Religion der
Gegenwart versteht, indem er z.B. mehrfach auf die in Russland lebenden Bud-

che Abhandlung in seiner Bibliografie irrigerweise ins Jahr 1836, vgl. Walravens 2003,
S.63.

338 ygl. Schmidt 1836, S. 147f.

339 S0 z.B. in Form eines Vergleichs von Buddhismus und Zoroastrismus resp. von des letz-
teren Einfluss auf ersteren, vgl. Schmidt, Isaak Jakob: Forschungen im Gebiete der dlteren
religiosen, politischen und literdrischen Bildungsgeschichte der Volker Mittel-Asiens, vorziiglich
der Mongolen und Tibeter. St. Petersburg: gedruckt bei Karl Kray 1824 / Leipzig: In Com-
mission bei Carl Cnobloch, S. 146ff.

227

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dhisten (die Kalmtcken und die Burjaten) verweist und dabei einen imperialen
Inkorporationsgestus (,Unterthanen und Schutzlinge des Russischen Reichs®)
dhnlich demjenigen vollzieht, wie er im anonymen Text Buddhistische Literatur
(vgl. Kap. 7.1) schon zu beobachten war.54

Indem Schmidt am Schluss seines EL-Artikels Buddism den Einfluss des Bud-
dhismus und anderer asiatischer Religionen auf die ,Irrlehren der gnostischen
Sekten® konstatiert,’*! gibt er einen verdeckten Literaturhinweis auf eine seiner
eigenen Schriften, namlich den 1828 erschienenen Traktat Ueber die Verwandt-
schaft der gnostisch-theosophischen Lebren mit den Religionssystemen des Orients, vor-
ziiglich dem Buddhaismus. Dieser Text setzt nicht unmittelbar mit einem Religi-
onsvergleich ein, sondern schickt einen Abschnitt voraus, der ein Religionsver-
standnis mit derselben Grundannahme zum Ausdruck bringt, wie sie spater in
die Abhandlung zum Mabhdjina und Pradschnd-Piramita (s.o.) eingeflossen ist.
Fur Schmidt hat Religion wesentlich mit einem ,unvertilgbaren® inneren Ge-
fihl zu tun, das den Menschen tiber seinen ,,gegenwartigen Standpunct® erhebt
und ihn zur Empfindung einer ,aussersinnlichen Intelligenz“ anregt. Nur teil-
weise fuhrt er dieses Gefiihl auf eine unmittelbare urspriingliche Gottesoffenba-
rung an die ersten Menschen zurtick, ebenso spielt ein dem Menschen von Na-
tur aus eignender ,Keim® resp. eine ,Anlage” eine tragende Rolle. Das Gottli-
che, d.h. die ,hochste Vorstellung®, die sich der Mensch davon machen kann,
fasst Schmidt als Metapher eines ewigen Lichts. Auf dieser grundsatzlichen
menschlichen Veranlagung sicht er alle Religionen aufbauen, wobei zuerst in
Asien als altester Kulturregion die urspriingliche Gottesoffenbarung in systema-
tische Formen umgesetzt worden sei. Zwei Hauptmerkmale, die sich jeweils
kulturspezifisch auspragen, attestiert Schmidt nun jedem ,lautern® Religions-
system: zum einen die Idee des ,innigen Verhiltnisses des Menschen zur Gott-
heit“, zum anderen die Idee einer von der Gottheit ,abziehenden“ Kraft oder
Machg, die die ,Verdunkelung® befoérdere und sich damit in einen Kampf mit
dem Licht und dessen ,,Urquell“ begebe.’*

Schmidts Auffassung der ,Lichtnatur Gottes® als Ursprung des Seienden be-
grindet mithin eine religiése Anschlussfahigkeit des Buddhismus, dem er als
kosmologisches Prinzip den ,Lichtraum® des ,zweiten Dhjina“ zuschreibt>+
(vgl. dazu oben im EL); sie legt aber auch den Grund zu einem Vergleich der
im Mittelabschnitt des Textes vorgestellten asiatischen Religionen (v.a. ,Brah-
manismus®, ,Buddhaismus®, ,Sorastrismus“) mit den Lehren verschiedener an-
tiker Philosophen und Theologen (Philo, Simon Magus, Karpokrates, Epipha-

340 vgl. Schmidt 1832a, S. 91 und EL, Bd. 7, S. 247.

41 vl  EL, Bd. 7, S. 247.

342 ygl. Schmidt, Isaak Jakob: Ueber die Verwandtschaft der gnostisch-theosophischen Lebren mit
den Religionssystemen des Orients, vorziiglich dem Buddbaismus. Leipzig: Bei Carl Cnobloch
1828, S. 1-3.

343 Vgl. ebd., S. 1 u. 9 (Hervorhebung im Original).

228

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nes, Basilides und weitere), die hier alle unter den Sammelbegriff der Gnosis
vereinigt werden. Schmidts Argumentation zufolge schopfen die Gnostiker ihre
wichtigsten Ideen allesamt aus Indien, wobei als Verbindungsglied der ,,parsi-
sche Dualismus“ gedient haben konne. Der Vergleich beginnt schon bei der Be-
nennung selbst, indem Schmidt die griechische yvdoig (Erkenntnis, Einsicht)
direkt mit dem Sanskritwort Dschnina (jiiana) parallelisiert, das er im Fall des
Buddhismus als ,gesteigerte Erkenntniss® der Eitelkeit, Nichtigkeit und Leer-
heit alles Vorhandenen definiert.# Der inhaltliche Vergleich, der hier nicht im
Detail wiedergegeben werden kann, vollzieht sich tber Konzepte wie Vergeisti-
gung, Metempsychose, Emanation oder Urwesen. Vor allem in Letztgenanntem
sieht Schmidt den gemeinsamen Nenner aller Ausprigungen der Gnosis gege-
ben: Die Welt werde nicht als unmittelbare Schopfung des Urwesens begriffen,
sondern sei durch Emanation mittelbar entstanden und die mit der negativ ver-
standenen Materie in unheilvolle Verbindung geratenen ,Lichttheile® seien
durch einen Erlosungsprozess wieder dem Lichtreich zuzufithren.5# Wenn-
gleich er in der Gnosis viele Parallelen zum Buddhismus identifiziert, wertet
Schmidt letzteren eindeutig als moralisch hoherstehend und damit gewisserma-
Ben als ,echtere’ Gnosis.>#¢ In Anbetracht dessen lasst der offen formulierte
Schlusssatz gar den Gedanken einer christlich-buddhistischen Allianz in der Er-
kenntnis des gottlichen Lichts als mogliche Interpretation aufscheinen: ,,Zwar
giebt es seit langer Zeit in der Christenheit keine Gnostiker und gnostischen
Systeme mehr; ob es aber keine Gnosis mehr gebe, wenn auch nicht unter die-
sem Namen?“s4

Ein 1835 in der St. Petersburgischen Zeitung erschienener Aufsatz Uber die Na-
turansicht der alten Volker, der auch in russischer Ubersetzung vorliegt,’* zeigt
Schmidt abermals als Denker, der sich mit der Entstehung der Religion und
ithren verschiedenen Entwicklungsformen befasst. Der Ursprung der Religion
wird hier weniger in einem veranlagten Gefthl verortet, sondern in der Kon-
frontation mit der Umwelt, aus der eine ,rohe Naturansicht“ resultiert:

,Diese Ansicht ging nicht in tiefere Untersuchung ein: es war ihr nicht darum zu thun,
die Natur in ihren Urstoffen oder in einer Zergliederung der Wirkungen aus ihren Ur-
sachen zu erkennen, sondern sie hielt sich blos an die auflern in die Sinne fallenden
Erscheinungen der Natur, an ihre Wechselformen, an ihre bildenden und das Gebilde-
te wieder vernichtenden KraftiufSerungen, so wie an die wohlthitigen und verderbli-
chen Einflusse, die sie auf den belebten Organismus ausubte. Dieses alles mufSte im
entferntesten Alterthume, welches auch in geistiger Beziehung nicht anders als die
Kindheit des Menschengeschlechts angesehen werden kann, nothwendig die Vergotte-

544 Vgl. ebd., S. 11f. und 16.

345 vgl. ebd., S. 24.

346 Vgl. ebd., S. 20.

547 Ebd., S.25 (Hervorhebung im Original).

348 Smidt, Jakov: ,O vozzrenii drevnich na prirodu®. In: Zurnal Ministerstva narodnogo pros-
vestenija 4 (1834), Otd. II, S. 196-210.

229

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung der Naturkrifte zu Folge haben. Es ist daher der Naturdienst wohl mit Sicherheit

als der alteste religiose Cultus anzusehen, den der menschliche Geist sich gebildet
hat.«5%

Schmidt versteht diese unmittelbare Beziehung zur Natur nicht zuletzt als Ge-
gensatz zur menschlichen Erkenntnisfihigkeit in seiner Gegenwart, die un-
gleich hohere Einsicht in die Funktionsweise der Welt zur Verfiigung stelle. Be-
ginnend beim Ursprung der Religion skizziert er eine Entwicklungsabfolge der
»=Naturansicht“, deren geschichtsevolutioniare Logik in die moderne Wissen-
schaft mindet und nicht etwa in das Christentum, das in dem Aufsatz keine Er-
wihnung findet.

Klimatheoretisch argumentierend erkennt Schmidt in unwirtlichen Gebie-
ten und im unzuganglichen ,Innern Africa’s“ den Fetischismus als Verehrung
der Natur in den ,ausseren Formen®, d.h. noch nicht in ithren Wirkungen und
Kriften, als dominierende Religionsform. Wo es ein gunstigeres Klima und viel
,Volkerverkehr® erlaubte (z.B. bei den Indern, Phoniziern, Agyptern, Griechen,
Romern), habe sich der urspriingliche Naturdienst hingegen zu komplexeren
Formen weiterentwickelt, Naturkrifte reprasentierende Gottheiten ausgebildet
und eine ,Culturverfeinerung® vieler Volker bewirkt. Bei ,sinnigern Natio-
nen®, zu denen er die Griechen nur ansatzweise zahlt, sieht Schmidt auf nachs-
ter Stufe die abstraktere Idee einer die Materie schaffenden und die Natur be-
herrschenden Gottheit autkommen. Die Weltschopfung sei nun entweder als
aktive gottliche Schopfung bei Uberwindung der Naturgotter (,Hebraismus,
»Parsismus“) oder als passive Emanation aus einem gottlichen Urquell mit in
ithrer Bedeutung degradierten, aber beibehaltenen Naturgéttern (,Brahmanis-
mus®) vorgestellt worden.**® Wahrend kein Volk des Altertums es in der ,intel-
lectuellen Auffassung” der Natur so weit gebracht habe wie die pantheistischen
»Hindu®“, habe schliefflich der ,Buddhaismus“ in seiner Naturanschauung
durch einen strikten Dualismus von Geist und Materie alles Bisherige hinter
sich zuriickgelassen.’' Mit etwas ausfiihrlicheren Erlauterungen zu seinem Spe-
zialgebiet Buddhismus beendet Schmidt den Artikel, der zum Schluss allen be-
sprochenen Religionen, einschlieflich des Buddhismus, die moderne ,reine
wissenschaftliche Naturforschung® als nicht auf der Religion gegriindet gegen-
tberstellt.55

Die vorgestellten religionsvergleichenden Texte erhirten also noch einmal je
einen der Aspekte von Schmidts Zugangsweise, die zuvor die Analyse seiner
buddhologischen Texte herausgestellt hat. Zum einen pocht Schmidt auf einen
Primat nicht religiés gebundener Wissenschaft bei der Welterkenntnis und

34 Schmidt, Isaak Jakob: ,Uber die Naturansicht der alten Vélker. In: Walravens 2005,
S. 140-149, hier S. 142.

550 Vgl. ebd., S. 143f.

351 ygl. ebd., S. 144-146.

352 Vgl. ebd., S. 148f.

230

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konzipiert andererseits den Buddhismus in der Religionsgeschichte in einer
Weise, die ihn in die Nahe des Christentums riickt und ihn in einem letztlich
doch christlich inspirierten Verstindnis von Gott und Geschichte naturalisiert.

7.4 Kovalevskijs Kazaner Karriere

Wihrend Schmidt in St. Petersburg seinen Buddhismus-Zyklus erarbeitete,
schuf die Universitit Kazan’ einen Lehrstuhl fiir mongolische Philologie, der
mit Osip Kovalevskij (1801-1878, poln. Jozef Kowalewski) besetzt wurde. Der
gebirtige Pole studierte ab 1817 in Vilnius v.a. Geschichte und Altphilologie
bei Joachim Lelewel und Gottfried Groddeck, also in demselben akademischen
Umfeld wie sein fast gleichaltriger Namensvetter Osip Senkovskij. Kovalevskij
war von Beginn weg in den geheimen studentischen Vereinigungen der Filo-
maci und den daraus hervorgegangenen Filareci aktiv, die mit der polnischen
Nationalbewegung sympathisierten und 1823/24 staatlicher Repression ausge-
setzt waren. Zahlreiche ihrer Mitglieder hatten daraufhin Polen zu verlassen
und in einem anderen Teil des Reiches Wohnsitz zu nehmen. Diese Strafverset-
zung betraf auch Kovalevskij, der zustimmte, nach Kazan’ geschickt zu werden,
wo er orientalische Sprachen studieren sollte, um danach in den Staatsdienst
einzutreten. Ab Ende 1824 widmete er sich dort unter Anleitung Ibragim
Chal’fins, Franz Erdmanns und Aleksandr Kazem-Beks dem Erlernen des Tata-
rischen, Arabischen und Persischen. 1828 ergab sich dann die Moglichkeit ei-
nes mehrjahrigen Aufenthaltes in Sibirien zwecks Aneignung der mongoli-
schen Sprache, denn die Universitat plante die Einrichtung eines diesbezigli-
chen Lehrstuhls. Zusammen mit seinem Kommilitonen Aleksandr Popov er-
hielt Kovalevskij in Irkutsk Unterricht durch Aleksandr Igumnov (vgl. Kap.
7.1), der seine Schiler auch auf ethnografischen Exkursionen im Gebiet der
Burjaten instruierte. Zu Kovalevskijs Aufgaben zihlte aufferdem die Beschaf-
fung von Biichern und Manuskripten zuhanden der Universitit. Reisen nach
Urga (Ulan Bator) und Peking erginzten die Ausbildung. Nach der Riickkehr
im Jahr 1833 prifte Isaak Jakob Schmidt Kovalevskij und Popov und verlich
ihren erworbenen Mongolischkenntnissen sein Giitesiegel, sodass beide an der
Universitat Kazan’ eine Anstellung erhielten. Kovalevskijs Lehrstuhl fir Mon-
golistik gilt als erster seiner Art in Europa. In den darauffolgenden Jahren pu-
blizierte Kovalevskij verschiedene Arbeiten, die ihm akademischen Ruhm ein-
brachten, darunter eine mongolische Grammatik (1835), eine mongolische Ch-
restomathie (Mongol’skaja chrestomatija, 1836/37), ein Werk zur buddhistischen
Kosmologie (Buddijskaja kosmologija, 1835-37) und spater ein groffes Mongo-
lisch-Russisch-Franzosisch-Worterbuch  (1844-49). Eine Vollmitgliedschaft in
der St. Petersburger Akademie der Wissenschaften, deren korrespondierendes
Mitglied er seit 1837 war, wurde 1847 von Zar Nikolaj I. unterbunden — Kova-
levskij galt offenbar noch immer als politisch unzuverlassig. Gleichwohl wurde

231

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er ab 1855, nachdem die Kazaner Orientalistik-Abteilung nach St. Petersburg
transferiert worden war, fir einige Jahre Rektor der Universitat Kazan’, bis er
diesen Posten 1860 infolge von Studentenunruhen abgeben musste. Kovalevskij
lebte ab 1862 bis zu seinem Tod in Warschau, wo er Geschichte unterrichtete
und nicht mehr zu asiatischen Themen veroffentlichte, was u.a. damit zu tun
hatte, dass im Zuge des 1863 ausgebrochenen zweiten Polenaufstands gegen die
zaristische Herrschaft, wihrend dessen sich Kovalevskij dem Staat gegentber
loyal verhielt, seine Bibliothek und verschiedene seiner Manuskripte — u.a. eine
»Geschichte des Buddhismus® — zerstort wurden.’*3

Bereits nach Kazan’ tbersiedelt, befasste sich Kovalevskij nach wie vor auch
mit altphilologischen Studien: U.a. arbeitete er an einer Ubersetzung und Kom-
mentierung der Parallelbiografien Plutarchs. Sein eigenes Leben und Schaffen
aber weist ganz in diesem Plutarch’schen Sinne in mancher Hinsicht Gemein-
samkeiten mit demjenigen Schmidts auf. So waren sie beide nichtrussische Biir-
ger des Imperiums und aufgrund duflerer Umstande in ihrer Jugend zum Ver-
lassen der Heimat gezwungen. Kovalevskij wie Schmidt erwarben ihre Sprach-
kenntnisse nicht nur Gber Literatur, sondern auch auf Reisen in mongolisch-
sprachigen Gebieten und sie veroffentlichten je eine mongolische Grammatik
und ein Worterbuch. Es ist mithin von einer parallelen Etablierung der Mongo-
len-, Tibet- und Buddhismusforschung in Russland auszugehen — mit einem
weitgehend deutschsprachigen Strang in der Person Schmidts und einem rus-
sischsprachigen im Ausgang von Kovalevskij.>** Angesichts dieser Parallelitat
vermag es nicht zu erstaunen, dass neben Schmidt auch Kovalevskij einige auf
den Buddhismus bezogene Beitrige zum EL verfasst hat (die im hier gegebenen
Kontext inhaltlich allerdings weniger von Relevanz sind).’

553 zur Biografie Kovalevskijs vgl. Valeev, Ramil M.; Kulganek, Irina V.; Tulisow, Jerzy:
»Professor O.M. Kowalewski — Mongolian studies scholar, traveller and enlightener: His
biographical landmarks“. In: Acta Orientalia Vilnensia 10, Nr. 1-2 (2009), S.29-56 und
Schimmelpenninck van der Oye 2010, S. 111-11S5. Eine Aufzihlung der verbrannten Ma-
nuskripte findet sich bei Samov, G. F.: Professor O. M. Kovalevskij. Olerk Zizni i nauénoj
dejatel’nosti. Kazan’: Izdatel’stvo Kazanskogo universiteta 1983, S. 81f.

Schmidts Rolle wird im oben zitierten biografischen Uberblick zu Kovalevskij vollig
ignoriert resp. vermutlich aufgrund der deutschen Publikationssprache als auslandisch
eingeschatzt (,Professors Kowalewski and Popov became the founders of academic
Mongolian, Buryat and Kalmyk studies in Russia®, Valeev et al. 2009, S. 40). Schimmel-
penninck van der Oye 2010 und Ermakova (s. Fn.558) verkennen seine Bedeutung
ebenso.

Zagoskin spricht in seiner biografischen Skizze zu Kovalevskij von einer ,Reihe von Ar-
tikeln“ im EL, ohne diese konkret zu nennen. Vgl. Zagoskin, N. P. (Hrsg.): Biograficeskij
slovar’ professorov i prepodavatelej Imperatorskogo Kazanskogo universiteta: za sto let
(1804-1904), Bd. 1. Kazan’: Tipografija Imperatorskogo universiteta 1904, S. 234. Samov
geht ebenfalls davon aus, dass Kovalevskij eine groere Zahl von Artikeln verfasste, von
denen aufgrund des Publikationsabbruchs der Enzyklopadie nur zwei veroffentlicht
wurden. Kovalevskij habe aber die unveroffentlichten Beitrige in einer gesonderten
zweibédndigen Publikation herausgeben wollen. Die entsprechenden Manuskripte gin-
gen in Warschau durch einen Brand (s.o.) verloren, vgl. Samov 1983, S. 81f. Kovalevskijs

554

555

232

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T. Ermakova, eine Spezialistin fir die Geschichte der russischen Buddhis-
musforschung, diagnostiziert der heutigen Wahrnehmung Kovalevskijs das
gleiche Defizit, wie es oben in Bezug auf Schmidt konstatiert werden musste:
Er ist v.a. als philologischer Pionier bekannt und weniger als Religionsfor-
scher.’*¢ Ermakova betont demgegentber auf der Grundlage von Material zum
Sibirienaufenthalt, der Buddhistischen Kosmologie und v.a. den umfangreichen
Kommentaren in der Mongolischen Chrestomathie Kovalevskijs Werdegang als
Buddhologe. In letztgenanntem Werk erkennt sie ein fundiertes Wissen tber
den Buddhismus und die Grundlegung eines ,kulturologischen® Zugangs zur
Erforschung der mongolischen Sprache mithilfe schriftlicher buddhistischer
Originalquellen, attestiert der Beschreibungssprache aber einen unbewussten
Eurozentrismus, da christliche Kategorien wie die Dichotomien von Geist und
Materie oder Tugend und Siinde stellenweise die Begriffsbildung beeinflussen
wirden.’s” Dass sich dies bei Schmidt nicht anders verhilt, konnte bereits ge-
zeigt werden. Aufs Ganze hin betrachtet unterscheidet sich Kovalevskij in sei-
nem Buddhismusverstindnis nicht grundlegend von seinem Petersburger Pen-
dant, ja er zeigt sich vielmehr von Schmidt wesentlich beeinflusst, was Ermako-
va nur am Rande zur Kenntnis nimmt.’*® Insofern Kovalevskij wie Schmidt
einen starken Fokus auf die Darlegung der Weltkonzeption der Buddhisten
legt, erscheint es nur folgerichtig, dass er dessen Werke ausfiihrlich und stets
zustimmend in der Buddhistischen Kosmologie zu Wort kommen lasst. Schmidts
Schaffen erfiahrt dabei gewissermaflen eine Adelung als Kronung der bisherigen
buddhologischen Forschungsgeschichte: ,Infolge des wissenschaftlichen Wett-

Name taucht lediglich in der Mitarbeiterliste des 13. Bandes (1838) des EL auf. Eine
Durchsicht dieses Bandes kann zumindest drei namentlich gekennzeichnete Lemmata
identifizieren (Kovalevskijs Kiirzel lautet O. M. K.): GandZur, Gautama und Gelong. Wih-
rend der auf den Namen Buddhas bezogene Eintrag Gautama sehr kurz gefasst ist, er-
strecken sich die beiden anderen Artikel jeweils tiber drei Seiten. Kovalevskij handelt die
Geschichte, gegenwirtige Verbreitung und Verfiigbarkeit sowie die Struktur des tibeti-
schen Kanons GandZur (Kanjur, vgl. Fn. 507) ausfihrlich ab und bietet unter Gelong
einen ebenso eingehenden soziologischen Einblick in den buddhistischen Klerus tibe-
tisch-mongolischer Pragung. Beide Artikel stellen aufferdem auch den zeittypischen Be-
zug auf die einheimischen Buddhisten (,unsere Transbajkal-Burjaten®) her, vgl. S.266
und 449.

556 Vgl. Ermakova, T. V.: ,O. M. Kovalevskij kak religioved-buddolog®. In: Valeev, R. M.;
Kul’ganek, I. V. (Hrsg.): Mongoloved O. M. Kovalevskij: biografija i nasledie (1801-1878).
Kazan’: Alma-Lit 2004, S. 209-230, hier. S. 209.

357 Vgl. ebd., S. 221f.

358 Ermakova scheint kein Deutsch zu lesen und auch die tbersetzten Arbeiten Schmidts
nicht zu kennen. Ihre frithere Monografie zur Geschichte der russischen Buddhismus-
forschung, deren Hauptfokus auf der Zeit ab der Mitte des 19. Jahrhundert bis ins erste
Drittel des 20. Jahrhunderts liegt, erwahnt Schmidt zwar als Vorginger Kovalevskijs,
geht auf sein Buddhismusverstindnis aber nur sehr oberflichlich anhand von Neverovs
zeitgenossischer russischer Zusammenfassung (s. Fn. 515) ein und erkennt damit dessen
Komplexitat nicht, vgl. Ermakova, T. V.: Buddijskij mir glazami rossijskich issledovatelej
XIX - pervoy treti XX veka. Sankt-Peterburg: Nauka 1998, S. 12f. u. 20.

233

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

streits hat die Wahrheit triumphiert. Wir verdanken Herrn Schmidt die Ver-
vollstindigung des schwierigsten und wichtigsten Teils der buddhistischen Kos-
mologie® (,OT y4eHOro coctsi3aHus UCTHHA BocTopxkecTBoBana. I. IIIMuary MbI
00s13aHbl JIOMOJIHEHHEM CaMOi TpyaHeWmedl u BakHelmeld vactu bynnuiickoit
Kocmomorun®).5% Auch das Vorwort der Mongolischen Chrestomathie spricht
Schmidt groffe Anerkennung aus,’® die sich wiederum im Kommentarteil der
zweibdndigen Ausgabe in Form regelmafSiger Verweise niederschlagt. Sind es
in der Regel die bekannteren und ausfiihrlicheren deutschen Abhandlungen,
die als Referenz dienen, so wird in mindestens zwei Fillen auch ein direkter
Einfluss der fiir das EL geschriebenen Texte fassbar, denn Kovalevskij rekurriert
zur Erklarung der Bedeutung des Wortes ,,Buddha“ zweifach auf lingere russi-
sche Textstellen, die nicht von ihm selber stammen. Die entsprechenden Zitate
resp. Exzerpte sind als solche Schmidt zugeordnet, allerdings ohne Benennung
eines Werkes. Ein Vergleich mit dem EL-Artikel Budda ergibt diesen eindeutig
als Quelle. Kovalevskij zitiert den Text (auf den auch sein eigener EL-Artikel
GandZur verweist) Uber weite Strecken wortlich, kirzt teilweise oder fasst an ei-
nigen Stellen nahe am Originaltext zusammen.*¢! Damit ist nachgewiesen, dass
neben den deutschen Werken auch Schmidts auf russisch publizierte Texte eine
greifbare Wirkungsgeschichte entfaltet haben. Ein weiteres Beispiel aus einem
anderen Kontext bestitigt diesen Befund. In einer 1842 im Zurnal Ministerstva
narodnogo prosvescentja erschienenen Rezension zu einem anonymen Aufsatz
tber die Burjaten benennt der Autor — aufgrund des Inhaltsverzeichnisses ver-
mutlich Fedor Mencov — den ,,Glauben® der Burjaten als buddhistisch. Was da-
rauf als mehrzeilige Erklirung des Sanskritwortes ,Buddha“ folgt, erweist sich
als wortliche, nicht gekennzeichnete Ubernahme einiger Sitze aus Schmidts
EL-Artikeln Budda und Buddism. Mencovs Ruckgriff auf diese Texte ist, wie im
Fall Kovalevskijs, naheliegend, war doch auch er vormals als Mitarbeiter am EL
beteiligt.5¢?

Die Kosmologie als dem Ursprung nach philosophische Anschauung der
Welt, auf der Religion sekundir aufbaut, erhilt bei Kovalevskij deutlich den
Status einer Leitkategorie der Religionsforschung zugewiesen:

359 Kovalevskij, Osip: Buddijskaja kosmologija. Kazan’: V universitetskoj tipografii 1837,

S.12. Das hier in einer monografischen Ausgabe zitierte Werk erschien zuerst 1835-37
in den Ucennye zapiski der Kazaner Universitt.

Vgl. Kovalevskij, Osip: Mongol’skaja chrestomatija, 2 Bde. Kazan’: V universitetskoj tipo-
grafii 1836-37, hier Bd. 1, S. XIIL

361 Vgl. Kovalevskij 1836-37, Bd. 2, S. 510-512 und 524-526. Schmidts Originalstellen finden
sich im EL, Bd. 7, S. 243f. und 244f.

Mencov, F.: ,Obozrenie russkich gazet i zurnalov za vtoroe trechmesjadie 1842 goda (II.-
VIL). In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvescenija 35 (1842), Otd. VI, S. 250-312, hier
S.286f. Zu Mencov siche auch Kap. 3.1, Fn. 88 und Kap. 6.3, Fn. 439.

560

562

234

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»,Gemif§ ihrem Gehalt muss die Kosmologie zweifellos als altestes Zeugnis der Philoso-
phie angesehen werden, welches einen Kreis von Erkenntnissen und die Verstandes-
krafte eines einen Glauben austiibenden Volkes bestimmt.*

~Kocmororus, o cBoemy cozepikanmio, 663 COMHEHHs JOIDKHA TIOUMTATHCA JIPEBHEHIIIM
naMATHAKOM DUI0COGHH, ONPEEIAIOMUM KPYT I03HAHUI H YMCTBEHHbIE CHIIBI HAPOJIA,
HCTIOBE/TYIOIEr0 KaKyko-TH60 Bepy. “563

Vor dem Hintergrund dieser Ausgangslage begreift Kovalevskij den Buddhis-
mus als urspringlich ,philosophische Sekte®, die sich zur Religion erweitert
und nach der Vertreibung aus der indischen Heimat weitere Entwicklungen
durchlaufen habe. Er ist sich also zumindest an dieser Stelle bewusst, mit sei-
nem Schwerpunkt auf dem mongolisch-tibetischen Buddhismus eine spezifi-
sche Form dieser Religion zu beschreiben. Ebenso weist er den von ihm bear-
beiteten Buddhismus als in Biichern fixierte Normierung aus, die vom Volks-
glauben abweichen konne. Dies demonstriert er sogleich, wenn er von den ein-
leitenden Erklarungen zur eigentlichen Darlegung der buddhistischen Kosmo-
logie tibergeht. Befrage man einen beliebigen Burjaten oder Tungusen zum
wewigen Grund alles Sichtbaren®, so verweise dieser auf Buddha als schopferi-
sches Prinzip. In den buddhistischen Biichern hingegen sei nichts von einem
hochsten Wesen bekannt, welches das Sichtbare und Nichtsichtbare erschaffe.
An die Stelle eines allmachtigen Gottes traten dort die beiden ,,Urkrafte® (pervo-
nacal’nye sily) von Geist und Materie, aus denen die Welt hervorgehe, die sich
vervollkommne, zerstort werde und wieder entstehe.’¢* Was Kovalevskij daran
anschliefend als Grundlage der gesamten buddhistischen Kosmologie referiert,
weist er in den Fuffnoten als von Schmidt vorgedacht aus:

»Die Gegend des dreifachen Lichts [...] wird nach der Meinung der Buddhisten als
einstige Wohnstatt dieser beiden Krifte vor der Entstehung der Welt und der sie bevol-
kernden Wesen angesehen. Mit der Entwicklung alles Sichtbaren erscheinen die aus
der Einheit und der Ruhe herausgeldsten Geist-Teile, nachdem sie in die Materie ein-
gegangen sind, im Universum und kidmpfen, dort alle Geschopfe belebend, unablassig
gegen ihren Feind bis zu ihrer vollstindigen Befreiung aus seinen Fesseln und dem
Ubergang in ihre einstige Wohnstatt. Die Natur gelangt nach dem Verlust des sie bele-
benden Geistes zur Zerstdrung und lasst hinter sich bis zur zukinftigen Weltentste-
hung eine unbegrenzte Leere zuriick.”

»OO0JIaCTh TPOWCTBEHHOTO CBETA |...], IO MHEHHIO Bya/IucToB, moynTaeTcss MpeKHUM 00u-
TAJIUIIEM CHX JBYX CHII 0 00pa30BaHUsI MUPA U CYLIECTB OHbII Hacemstonmx. C pa3BUTH-
€M BCEIro BUAUMOI'O YaCTUILIbI uyxa, BprBaHHbIC M3 €IUHCTBA U IMOKO, O6H6KIJ_II/ICI> B MaTe-
PHIO SIBJISIFOTCSL BO BCEJICHHOM M, TaM OXKHBJIISISL BCE TBOPEHHUs, OCCIIPECTAHHO OOPIOTCS CO
CBOHM Bparom JI0 COBEPUICHHOTO OCBOOOXKIICHHUsS ceOsl M3 y3 €ro W Iepexoja B MpekHee
cBoe oburanumie. [Ipupo/a, TUIMBIIKCH OKUBISIFOLIEr0 OHYIO IyXa, MPUXOAUT B paspy-
IIIeHHe, OCTABIIAS Mo cebe GecrpenenbHyI0 MyCTOTY 10 OyIyIero Mupoo6pasoBanus. 565

563 Kovalevskij 1837b, S. 3.
se4 Vgl. ebd., S. 18f.
365 Ebd., S.19.

235

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Nihe dieser Formulierungen zu Schmidts Texten, besonders dem russi-
schen EL-Artikel Buddism, ist augenscheinlich. Auch die weiteren Ausfithrun-
gen zum grundlegenden Antagonismus von Geist und Materie als Basis des
»Systems der buddhistischen Kosmologie“ und zum Streben des Geistes nach
Befreiung aus der Materie stehen unter dem Einfluss Schmidts.’®¢ Am Schluss
der Darlegung der buddhistischen Kosmologie findet sich — eine weitere Ge-
meinsamkeit mit Schmidt — die Annahme eines Endes der Geschichte im Zuge
einer letzten Weltzerstorung.>¢

Hinsichtlich derjenigen Komponenten der buddhistischen Kosmologie und
Lehre, die Kovalevskij als die grundlegenden betrachtet, lasst sich also eine all-
gemeine Ubereinstimmung mit Schmidt feststellen, der zwar nicht die einzige,
aber doch die wichtigste Referenz darstellt. Kovalevskijs Leistung besteht dem-
nach nicht in erster Linie in der Entwicklung eines eigenstindigen Buddhis-
musverstandnisses, sondern in der Systematisierung und der an zusatzlichen
mongolischen und tibetischen Quellen gepriften Weiterbegrindung dessen,
was Schmidt schon ab den 1820er-Jahren als Essenz des ,,Buddhaismus® postu-
lierte. Wenn in oben zitierten Publikationen wie denjenigen Valeevs et al. und
Ermakovas Kovalevskij als Begriinder der ,einheimischen® Mongolistik und
Buddhologie gehandelt wird, so weist dies v.a. darauf hin, dass ,einheimisch®
(otelestvennyy) in diesem Fall offenbar mit ,russischsprachig® gleichgesetzt wird.
Dies ignoriert erstes die Tatsache, dass einige Texte Schmidts auch auf Russisch
erschienen sind, und verkennt zweitens die Multilingualitit einer imperialen
Konstellation. Wird diese Einschitzung also dahingehend reformuliert, dass
Kovalevskijs Werk den russischsprachigen russlindischen Buddhismusdiskurs we-
sentlich pragt, so gewinnt sie an historischer Plausibilitat.

Auf eine relevante Differenz mit Schmidt, die sich in der Buddbistischen Kos-
mologie abzeichnet, ist abschliefend hinzuweisen: Kovalevskij stellt sich im
Rahmen seiner Abhandlung die Gottesfrage nicht mit derjenigen Emphase, wie
sie. Schmidts Buddhismusverstindnis eignet. Sie ist andeutungsweise mitge-
dacht, wenn zu Beginn des Buches die Entstehung jeglicher Kosmologie als kul-
turspezifische Begriffserfassung Gottes/des Schopfers und des Universums/der
Schopfung eingefihrt wird, > sie dient jedoch nicht zur Charakterisierung der
Ureinheit des Geistes.’® An die Stelle Gottes setzt Kovalevskij das ,,unumstofli-
che Gesetz des Schicksals®, als Triebkraft der Weltentstehung gilt ihm der Fata-
lismus.57°

366 Vgl. ebd., S. 19-21.

367 Vgl. ebd., S. 165.

568 Vgl. ebd., S. 4.

569 Vgl. z.B. ebd., S. 22f.

370 vgl. ebd., S. 25 und 145f.

236

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.5 Buddhbismusbegriff im Sprachlabor

Schmidts hauptsachlich auf Deutsch gedufSertes Buddhismusverstindnis hat
den beginnenden russlindischen Buddhismusdiskurs mafSgeblich beeinflusst.
Kovalevskij nimmt dieses auf und verstetigt es in seinen Kazaner Publikationen
in russischsprachiger Form. Eingedenk der zu Beginn des Kapitels erlauter-
ten ,Entdeckung’ des Buddhismus gilt es allerdings noch einmal zu betonen,
dass im hier in Betracht stehenden Zeitraum der Gegenstand ,Buddhismus‘ im
modernen Sinne einer ,Weltreligion‘ noch keineswegs durchgiangig etabliert ist
und dass von einer chronologischen Ablosung eines alteren durch ein neues
Modell nicht die Rede sein kann. Die Formierung des Gegenstandes, die durch
Schmidt und Kovalevskij entscheidend befordert wird, steht nach wie vor im
Prozess des Werdens und ereignet sich in einem Feld divergenter Konzepte und
Begriffe, die sich teilweise Gberlagern. Die oben in der Zeitschriften-Nachricht
Buddbistische Literatur angetroffene Gleichsetzung von ,buddhistisch“ und ,da-
lai-lamasch® zeigt in dieser Hinsicht mehr als nur ein Kuriosum an. Wie gese-
hen setzt auch ein profilierter Spezialist wie Schmidt im EL den Buddhismus
noch mit dem ,dalai-lamaschen Glauben® in eins (eindeutig obsolet sind fiir
ihn hingegen Bezeichnungen wie z.B. ,Sigemoni’sches Gesetz®, vgl. Kap. 7.1).
Dies mag nicht unbedingt seine eigene Position widerspiegeln,’’! sondern viel-
mehr als Konzession in einem Wissensfeld zu lesen sein, das diesen Begriff im-
mer noch mittragen muss, um diskursive Anschlussfahigkeit zu garantieren. So
kennt auch Senkovskijs Religionstypologie im Azzja-Artikel des ersten Bandes
des EL fir den Buddhismus das Synonym dalaj-lamskaja vera (vgl. Kap. 4.3),
ebenso wie Dzulijanis im siebten Band enthaltener Eintrag zu den Burjaten
(s.0. Kap. 7.1 sowie Kap. 8.2) und Kovalevskijs Text zum Gand<ur im dreizehn-
ten Band. Das im fiinfzehnten Band anonym erschienene Lemma Dalaj-Lama
beschrankt sich auf einen Satz, verweist weiter auf Buddizim und Tibet (nicht er-
schienen) und vollzieht dieselbe Gleichsetzung, indem es den Titelgeber als

571 Schmidt hat hierzu eigens einen kurzen Aufsatz verfasst, aus dem klar wird, dass fiir ihn

eigentlich der Buddhismusbegriff allein gentigt: ,,Es ist bekannt, dass die Tibetischen
und Mongolischen Volkerschaften, in Beziehung auf ihren religiosen Glauben, vor
nicht langer Zeit in Europa noch fast allgemein Lamaiten genannt wurden, und ihre Re-
ligion der Lamaismus; ja es gibt jetzt noch sonst unterrichtete Personen genug, die einen
wesentlichen Unterschied zwischen Buddhaismus und Lamaismus vermuthen. Der
Zweck dieser Abhandlung ist, die Nichtigkeit dieses gewdhnten Unterschiedes darzut-
hun und zugleich zu zeigen, in wiefern die Religion der Tibeter und Mongolen sich als
eine besondere Erscheinung in der Geschichte des Buddhaismus darstellt. Kaum néthig
scheint mir die Bemerkung, dass die Benennung Lamaismus rein Europaischer Erfin-
dung und in Asien nicht gekannt ist. Die Volker dieses Glaubens nennen sich ,Anhan-
ger der Lehre Buddha’s’, sind folglich, nach Europaischer Art sich auszudriicken, Bud-
dhaisten [...].“ Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber Lamaismus und die Bedeutungslosigkeit
dieser Benennung (gelesen den 16 Juni 1835)“. In: Bulletin scientifique, publié par
PAcadémie impériale des sciences de Saint-Pétersbourg. Bd. 1, Nr.2 (1836), S.11-14, hier
S. 11 (Hervorhebungen im Original).

237

- am 23.01.2026, 05:17:06. Ve - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»geistigen Fuhrer aller asiatischen Buddhisten® bezeichnet.”? Insbesondere
Schmidts EL-Artikel, die tibers Ganze gesehen natiirlich prominent den Bud-
dhismusbegriff bevorzugen, konnen somit auch als Versuch verstanden wer-
den, den Diskurs auf einen neuen Oberbegriff einzuschworen.’”? Die konzeptu-
elle Jugendlichkeit des Buddhismus lasst sich tberdies an der noch nicht ver-
einheitlichten Terminologie auch dort ablesen, wo der Buddhismusbegriff
schon Verwendung findet. Die beiden Artikel des EL iibersetzen Schmidts deut-
schen ,Buddhaismus® mit buddism, wihrend Senkovskij in seiner Religionsty-
pologie Asiens den buddaizm als eine der Ausformungen des indischen Religi-
onssystems vorstellt. Bei Kovalevskij hingegen nimmt das Substantiv sowohl im
EL wie in seinen eigenstindigen Veroffentlichungen mit buddizm konsistent
diejenige Wortform an, die in der russischen Gegenwartssprache die gingige
ist. Eine terminologische Suchbewegung spiegelt sich auch in den einschlagi-
gen russischen Adjektiven, die buddaiceskij (Senkovskij), buddajskij (Schmidt im
EL, dort u.a. auch buddiceskij, dazu buddisticeskij in einer russischen Zusammen-
fassung von Werken Schmidtss74), budistskij (Bic¢urin)S75 oder in Ubereinstim-
mung mit den gegenwirtigen Formen buddijskyj (Kovalevskij) und buddistskj
(Schmidt im EL) lauten kénnen.

Publizierten Schmidt und Kovalevskij zeitlebens keine allgemeine Gesamt-
darstellung des Buddhismus, so durfte der Sinologe Vasilij Vasil’ev (1818-1900),
der in Kazan’ bei Kovalevskij studiert hatte, mit seiner 1857 veroffentlichten
Monografie Der Buddhismus, seine Dogmen, Geschichte und Literatur (Buddizm,
ego dogmaty, istorija 1 literatura) beanspruchen, das erste solche Werk in russi-
scher Sprache herausgegeben zu haben. In deutscher und franzosischer Uber-
setzung wurde es bald fir die westeuropaische Leserschaft zuginglich gemacht.
Vasil’ev, der seinen Gegenstand wie schon Kovalevskij mit den Wortformen der
Gegenwartssprache benennt (buddizm, buddijski), schreibt im unbescheidenen
Selbstvertrauen, sich allein auf seine Quellenstudien verlassen und auf die bis-
her erschienene Literatur zum Buddhismus verzichten zu konnen. Sogar in
denjenigen Fillen, in denen er mit Eugene Burnoufs beriithmt gewordener In-
troduction a Ihistoire du buddbisme indien (1844) ibereinstimme, sei er, betont er

572 Vgl. EL, Bd. 15, S. 307 (meine Hervorhebung, S.R.).

573 Wihrend der ,dalai-lamasche Glaube® im hier betrachteten Zeitraum langsam in den
Hintergrund tritt, setzt sich die Verwendung der von Schmidt kritisierten Wortschop-
fung ,Lamaismus“ bis in die Mongolistik der Gegenwart fort, vgl. hierzu kritisch Koll-
mar-Paulenz, Karénina: ,Zur européischen Rezeption der mongolischen autochthonen
Religion und des Buddhismus in der Mongolei“. In: Schalk, Peter; Deeg, Max; Freiber-
ger, Oliver; Kleine, Christoph (Hrsg.): Religion im Spiegelkabinett. Asiatische Religionsge-
schichte im Spannungsfeld zwischen Orientalismus und Okzidentalismus (Acta Universitatis
Upsaliensis, Historia Religionum 22). Uppsala: Uppsala Universitet 2003, S.243-288,
hier S. 273-275.

374 Vgl Smit 1831, S. 42, 47 u. 49.

575 Vgl. Bi¢urin, Nikita (Iakinf): Zapiski o Mongoliz, 2 Bde. Sanktpeterburg: V tipografii Kar-
la Kraja 1828, hier Bd. 1, S. 196.

238

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Vorwort, unabhingig davon selber auf den entsprechenden Gedanken ge-
kommen. Er argumentiert damit, nebenbei bemerkt, gleich wie Schopenhauer,
der seiner Philosophie ebenfalls Originalitat zusprach, obwohl er sie als Uber-
einstimmung mit der Lehre des Buddhismus empfand (vgl. Kap. 7.2). Dariiber
hinaus verkiindet Vasil’ev seine Studie zur ersten Gesamtschau auf den Bud-
dhismus, die nicht mehr nur einen Teilaspekt, etwa die Kosmologie, bertick-
sichtige, so wie es die russischen und europaischen Gelehrten bis anhin bevor-
zugt hitten.5’¢ Mit ihrem Eingehen in die monografische Form einer Gesamt-
darstellung erreicht die in den zurtickliegenden Unterkapiteln geschilderte Her-
ausbildung des Wissensgegenstandes ,Buddhismus® auf programmatischer Ebe-
ne eine neue Stufe der Verfestigung. Vasil’ev an seinen einleitenden Worten zu
messen und zu prifen, ob sich seine Anspriiche bei genauerem Besehen als ge-
rechtfertigt herausstellen, verwiese aber bereits auf den Anfang einer neuen, an
anderer Stelle zu erzahlenden Geschichte.>”

7.6 Buddhismus im Dienst der Metafiktionalitdt: friihe
Literarisierungen bei Senkovskij und Sokolovskiy

Als Nareznyjs zu Beginn besprochener Roman Das schwarze Jahr, oder die Berg-
Fiirsten (Cernyj god, ili gorskie knjaz’ja) 1836 im Rahmen einer Werkausgabe in
zweiter Auflage erschien, musste sein Dalai-Lama-Bild denjenigen, die entspre-
chend informiert waren, schon als aus der Zeit gefallen gelten. Wie nun an-
hand der Beispiele Osip Senkovskijs und Vladimir Sokolovskijs zu sehen sein
wird, stand eine erweiterte Kenntnis des Buddhismus in den 1830er-Jahren des-
sen satirischer Literarisierung weiterhin nicht im Weg, doch waren dabei schon
mehr Referenzen auf den Wissensstand der Zeit zu tatigen, als es noch bei Na-
reznyj der Fall ist, um ein literarisch-ironisches Spiel mit Fiktions- und Authen-
tizitaitsanspruch legitimieren zu konnen. Beide Beispiele veranschaulichen, wie
literarische Texte wissenschaftliche Forschung aufgreifen und in eine Poetik des
Buddhismus tberfiihren, die zum einen literaturgeschichtlich eingeordnet wer-
den kann, zum anderen aber auch in wissensgeschichtlicher Perspektive die in
den vorangehenden Unterkapiteln behandelte Phase der Herausbildung des
modernen Buddhismusverstindnisses mitreprasentiert.

Osip Senkovskijs kurzzeitige Popularitat als literarischer Autor Baron Bram-
beus fillt literaturhistorisch betrachtet in eine Zeit der Hochkonjunktur von
Metafiktionalitat, also der literarischen Selbstreflexion des eigenen literarischen
Status. Brambeus’ Texte weisen dabei einen derart hohen metafiktionalen In-

376 Vgl. Vasil’ev, V.: Buddizm, ego dogmaty, istorija i literatura. Cast’ pervaja. Obscee obozrenie.
Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1857, S. Vf. und 1f.

377 Fiir einen allgemeinen Uberblick zur russischen Buddhismusforschung ab der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts sieche z.B. Ermakova 1998, zu Vasil’ev im Besonderen
S.152-156.

239

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tensititsgrad aus, dass sich gar die Frage stellt, so Thomas Grobs These, ob sie
als Parodie auf Metafiktionalitat und damit als ,Meta-Metafiktion“ zu lesen sei-
en.’’8 Neben kirzeren und langeren Erzahlungen, die im Verlauf der 1830er-
Jahre entstanden, sind insbesondere die 1833 mit groffem Erfolg veréffentlich-
ten Phantastischen Reisen des Baron Brambeus (Fantasticeskie putesestvija Barona
Brambeusa) zu dieser metafiktionalen Schaffensphase zu rechnen, welche Grob
an verschiedenen Beispielen im Detail aufarbeitet.’” Die bei Grob nicht bespro-
chene Erzahlung Die Abenteuer einer Revisions-Seele (PochoZdenija odnoj revizskoj
dusi), erschienen im zweiten Band des Almanachs Novosel’e (1834), fugt sich
nahtlos in diesen Kontext ein. Ihr metafiktionaler Charakter ergibt sich dabei
bereits aus der Genrezuweisung, die dem Text als ,,Ubersetzung aus dem Mon-
golischen® auf den ersten Blick ein wissenschaftliches Erscheinungsbild ver-
leiht, was ein wissenschaftsformiges Vorwort zusatzlich unterstreicht. Zugleich
zeichnet als Autor nicht der Orientalist Senkovskij, sondern der Literat Baron
Brambeus. Wie denn auch bei der Lektire schnell klar wird, handelt es sich
mitnichten um einen wissenschaftlichen, sondern um einen literarischen Text
mit einer doppelten Rahmenerzihlung und einer ausfithrlichen Binnenge-
schichte, der seinen satirischen Gehalt und seine metafiktionale Form in einem
buddhistisch impragnierten Setting entfaltet. Die ersten, der Form nach wissen-
schaftlichen Sitze des Vorwortes klingen offensichtlich an den terminologi-
schen Ubergangsbereich zwischen Buddhismusbegriff, ,,Dalai-Lama-Glauben®
und ,Sakyamuni-Glauben® an und setzen den zeittypischen Bezug auf ,einhei-
mische Buddhisten:

»Die Kalmticken sprechen, wie wohl allen, oder vielleicht auch nicht allen bekannt ist,
Mongolisch und sie iiben den Glauben Buddhas resp. Sekkjamunis aus, dessen Vorste-
her, der Dalai-Lama, in Lhasa, der Hauptstadt Tibets, residiert und dort in einem
prachtigen Palast mit zweiundzwanzig Etagen lebt. Die Anhinger Sekkjamunis glau-
ben an die Seelenwanderung, an die auch Pythagoras und viele kluge Leute glaubten.
Der wesentliche, herrschende Gedanke des dalai-lamaschen Glaubens besteht darin,
dass der Mensch mit allen Mitteln und Maffnahmen ,die Stinde‘ aus dem Univer-
sum ,tilgen® soll: Wenn alle Stinde ,getilgt® sein wird, wird die geschaffene Welt ihre
Vollkommenheit erlangen; die Erde, der Himmel, die Menschen und Gotter werden
sich zu einer Masse vereinigen, diese wird sich im ,Allervollkommensten’, d.h. §ekkja-
muni, auflésen und es wird das gliickselige Reich des Geistes anbrechen.®

»KalIMbIKH, KaK TO BCEM, a MOXKET-CTaTbCs, U HE BCEM U3BECTHO, FOBOPST [10-MOHIOJIBCKH,
n ucnoseayot Bepy byansl, win IllexkksmMyHn, KOTOpoi HaYaJIbHUK, Aanaif-tama, mpeosl-
BaeT B Xiacce, croauie TubOera, i )KUBET TaM B BEIMKOJICITHOM J[BA/IIATH-ABYX-3Ta)KHOM
nsopre. [Toknonankn IIekkaMyHH BEepyIOT B MEpECeNeHNe IyIl, B KOTOPOE BEPOBAIH U

378 Vgl. Grob 2017, S. 342f.

579 Vgl. ebd., S.343-372 und Grob, Thomas: ,Autormystifikation, Kommunikatives
Framing und gespaltener Diskurs. Baron Brambeus als ,postromantische metadiskursi-
ve Konstruktion®. In: Frank, Susi; Lachmann, Renate; Sasse, Sylvia; Schahadat, Scham-
ma; Schramm, Caroline (Hrsg.): Mystifikation — Autorschaft — Original. Tibingen: Gunter
Narr Verlag 2001, S. 107-34.

240

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[Mudarop, 1 MHOTHE YMHBIC JItOH. [ JTaBHAs, TOCIIOICTBYOIIAs MBICIb JTaJIaif-TaMCKOW Be-
PBI COCTOUT B TOM, YTO YEJIOBEK JOJDKEH BCEMHU CPEJICTBAMH M MEpaMH ,MCKOPEHSTh Ipex’
W3 BCEIICHHOM: KOT/a Bech Tpex OyneT ,MCKOPEHEH®, TOrJa CO3MaHHBI MHpP TOCTUTHET
CBOETO COBEPIICHCTBA; 3¢MJIs, HE0O, JIFOJM U OOTH COJBIOTCS B OJHY Maccy, OHa UCCAKHET
BO ,BcecoBepIlleHHEHmeM, To ecTh lllekksiMyHH, W HacTaHeT OIaKeHHOE IAPCTBO
21yxa.“sso

Die Seelenwanderung, die hier neben der Uberwindung der ,,Stinde“ diesen
»Glauben® charakterisiert, weist, wie sich zeigen wird, bereits auf das zentrale
Motiv der Erzahlung voraus. Was als ,Ubersetzung aus dem Mongolischen®
den Hauptanteil des Textes stellt, ordnet das Vorwort dem Genre des Schastra
(sankr. $astra) zu und erklart, dieses enthalte Legenden iber die Taten ,heiliger
Minner®, die sich um die , Tilgung der Stinde® verdient gemacht hatten. Der
Erzahler, der nun tber die Verwendung der 1. Pers. Sg. als Stimme erkennbar
wird und als Brambeus verstanden werden darf,58! dankt an dieser Stelle ,,unse-
rem bescheidenen Mongolologen Ja. I. 5. (,,ckpoMHOMy HamleMy MOHIOJONOTY
S. M. OL%) fir dessen Ermunterung und wohlwollende Unterstiitzung beim
Ubersetzen, denn er schreibt sich selbst nur ,schwache Kenntnisse“ der mongo-
lischen Sprache zu. Hinter dem Namenskiirzel ist unschwer Isaak Jakob
Schmidt in der russifizierten Namensvariante Jakov Ivanovi¢ Smidt zu erken-
nen, dessen Familienname tberdies bereits in der Werkausgabe von 1858 durch
eine Fuffnote des Herausgebers transparent gemacht wird. Dass diese Danksa-
gung keine bloRe Spielerei ist - es liegt hier keine echte Ubersetzung vor -, son-
dern wohl durchaus auch aufrichtig gemeint ist, wird sich noch erweisen, denn
die Kenntnis einiger der in der Erzihlung verwendeten Motive diirfte Senkovs-
kij in der Tat Schmidt verdanken. Zugleich verleiht die wissenschaftliche Auto-
ritat des Mongolenexperten der Ubersetzung — vorerst noch — den Anschein
von Authentizitit, wenngleich dem aufmerksamen Leser diese schon aufgrund
des Vorwortes als fragwiirdig erscheinen muss, behauptet der Erzahler doch,
die im vorliegenden Beispiel fir die kalmiickische Literatur reprisentierte
»mongolische Romantik® (mongol’skij romantizm) stehe zurzeit in Paris in gro-
Ber Mode.582

Die ,,Ubersetzung® des Schastra iiber die Seele des Lama Megedetaj-Korcin-Ugel-
Jukéi (Sastra o duse lamy Megedetaj-Korcin-Ugeljukéi), die nun auf das Vorwort
folgt, stellt sich wiederum nur als relative kurze Rahmenhandlung der ausfihr-

380 Senkovskij 1858, Bd. 3, S. 3. Der Text kennt iibrigens auch den Begriff Buddaizm, vgl.
S. 16.

Der Erzahler identifiziert sich auf der Textebene nicht direkt mit dem Autor Brambeus.
Wie weiter unten zu sehen sein wird, taucht der Name Brambeus gegen Schluss der Er-
zahlung aber in einer Weise auf, die eine Identifikation der Erzdhlinstanz mit Brambeus
nahelegt. In anderen literarischen Texten Senkovskijs, so z.B. den Phantastischen Reisen
des Baron Brambeus, ordnet sich das erzahlende Ich deutlicher dem Autorennamen
Brambeus zu.

382 Vgl. ebd., S. 4.

581

241

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Binnengeschichte heraus. Der Erzahler dieser, nach dem Vorwort, zwei-
ten Rahmenhandlung, der einfache ,Stinder Mergen-Sain, berichtet, wie der
von Tibet her kommende heilige Lama Megedetaj-Korcin-Ugeljukdi eine Weile
im Gebiet der Kalmiicken wohltatig wirkt und dann den Wunsch verspiirt, die
Wanderungen kennenzulernen, die seine Seele vollzogen hat, bevor sie in sei-
nen Korper eingegangen ist. Er ersucht im Gebet Buddha um dieses Wissen. Als
ihm darauf im Schlaf Sakyamuni erscheint, kann er ihn davon tiberzeugen, die-
ser Bitte stattzugeben — vergeblich versucht Sakyamuni den Lama zu warnen,
dass ihn eine Kenntnis der vergangenen Seelenwanderungen nur betriben wer-
de. Noch wihrend der Lama schlift, beginnt seine Hand, angeleitet von der
Seele, deren vergangene Abenteuer aufzuschreiben. Der so entstandene Jarlyk
des gefihrlichen Wissens (Jarlyk opasnogo znanija) dient Mergen-Sain, dem Erzih-
ler der zweiten Rahmenhandlung, als Vorlage seines Schastra.’$3

Die nun einsetzende Binnengeschichte wird wiederum in der 1. Pers. Sg. aus
der Perspektive der Seele erzahlt. Diese befindet sich zusammen mit Millionen
anderer Seelen seit der Welterschaffung auf Vorrat in einem riesigen ,Seelen-
speicher* (kladovaja dus) im Inneren des Berges Elburdsch (E/’burd?), der vom
»groffen Gott“ Chormuzda mit seinen Tegri genannten Hilfsgottern regiert
wird. Eines Tages kindigt sich die Geburt eines unehelichen Sohnes des romi-
schen Kaisers an, dessen Korper Chormuzda nun die erzihlende Seele zuweist.
Spatestens wenn der Text bei dieser Gelegenheit erlautert, die Romer seien
einst ein fast so berthmtes Volk gewesen wie heute die Kalmiicken und ihre
Imperatoren hitten vermutlich an Machtfille dem Saratower Polizeivorsteher
in nichts nachgestanden, gibt sich die satirische Stofrichtung der ,Uber-
setzung® in aller Deutlichkeit zu erkennen. Die erste Verkorperung verbindet
sich fir die Seele mit einer Reihe von Unannehmlichkeiten, denn der mit ihrer
Ubermittlung beauftragte Tegri verrichtet seine Aufgabe nachlissig: Er passt sie
der Korpergrofle des Neugeborenen nicht an. Die Seele erweist sich daher als
viel zu grof8. Da dies leider kein Einzelfall sei, betont die Seele, gebe es auf der
Welt derart viele Dummkopfe. Dies trifft denn auch auf den unehelichen Sohn
des Kaisers zu, weshalb die Seele nach finfundfinfzig Jahren dessen erste Er-
krankung sogleich nutzt, ihn dem Tod zu tiberantworten, endlich der Enge sei-
nes Kopfes zu entfliehen und sich wieder zum Berg Elburdsch zu begeben, wo
sie Chormuzda um eine bessere Wiedergeburt bittet.5 Dieses Grundschema —
die Verschickung in einen neuen Korper und die Rickkehr zum Seelenberg —
wiederholt sich nun tber etwa sechzig Druckseiten der Erzahlung in stets neu-
en Variationen. Die Redundanz, die Grob zufolge Brambeus’ Prosa als Stilmit-
tel generell durchzieht,’® findet sich hier exemplarisch und in tberbordender

383 Vgl. ebd., S. 5-10. Jarlyk bezeichnet eine mongolische Textsorte fiir Erlasse oder Urkun-
den.

584 Vgl. ebd., S. 10-16.

385 Vgl. Grob 2017, S. 346.

242

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausfihrlichkeit abgebildet. Die Seele gelangt nacheinander z.B. in eine indi-
sche Eiche, einen berithmten Mann, verschiedene Tiere, einen Wissenschaftler,
einen Poeten, einen Ungliicklichen, einen Klugen oder einen alten Weisen, wo-
bei ihr stets komisch-absurde Geschehnisse widerfahren. Die Seele hegt den in-
nigen Wunsch, sich durch verdienstvolles Verhalten eine Hundegestalt zu ver-
dienen, denn diese, bekraftigt sie mehrfach, gelte als beste Wiedergeburt.’%¢ Als
ihr Chormuzda nach zahlreichen Abenteuern und Enttauschungen endlich die-
sen Wunsch erfiillen will, stellt sich wiederum Pech ein. Die Seele findet sich
aufs Neue in einem Menschen wieder, der sich als Nogaj-Chan, Anfiihrer der
Goldenen Horde der Mongolen, erweist, dessen Name ,Hund“ bedeutet.5¥
Nach Jahren der erfolgreichen Herrschaft stirbt der Chan und die Seele erwar-
tet abermals Chormuzdas Urteil. Dieser gibt sich milde und verspricht, tiber
eine weitere Beforderung nachzudenken. Bis dahin teilt er die Seele einem ein-
fachen russischen leibeigenen Bauern zu. Mit ihm lebt die Seele ein zwar ar-
mes, aber erfllltes Leben, das aber schlieSlich auf eine Schollenflucht hinaus-
lauft, die nicht mehr erzahlt wird.588

Damit erreicht die Binnenerzihlung Jarlyk des gefibriichen Wissens ihr Ende
und der Erzahler des Schastras resp. der zweiten Rahmenhandlung ergreift wie-
der das Wort. Er erklart den Namen des Jarlyk damit, dass er gehort habe, der
im Schlaf schreibende Lama Megedetaj-Kor¢in-Ugeljukei sei als vermeintlich
fluchtiger Leibeigener verhaftet worden, da ein Ubersetzer den von der Seele
verfassten Text falsch verstanden habe. Der Erzihler weif§ nun allerdings, dass
diese Version in einem anderen Schastra angezweifelt und als blofe ,Erfindung
des Lama Brambeus® (,Bbinymka snamel bpambeyca“) abgetan werde.’® Dieses
zweite, dem Verfasser Tergin-Arslan zugeschriebene Schastra ist inhaltlich als
Verlingerung der Binnengeschichte zu verstehen; es steht in der Hierarchie der
Erzihlebenen also auf gleicher Stufe wie der Jarlyk des gefibrlichen Wissens, un-
terwandert die Abstufung aber zugleich, indem die Figur des Brambeus — ei-
gentlich der Erzahler des Vorwortes resp. der angebliche Ubersetzter aus dem
Mongolischen — nun plotzlich auf anderer Ebene erscheint, um als Liigner da-
zustehen und somit die Glaubwiirdigkeit der ganzen Erzihlung zu hinterfra-
gen. Tergin-Arslans Schastra bietet zwar eine alternative Erklarung, wieso der
Jarlyk getahrliches Wissen enthalte, diese lauft aber auch auf die Feststellung hi-
naus, die Gefahrlichkeit des Schriftstiickes bestehe darin, zu vollig sinnverzer-
renden Falschiibersetzungen durch inkompetente Ubersetzer anzuregen 5%

Alle formalen Charakteristika wie Verschachtelung, Redundanz, Formlosig-
keit, Sprunghaftigkeit, Assoziativitit, Zerfahrenheit des Plots, Unzuverlassigkeit

386 ygl. Senkovskij 1858, Bd. 3, S. 17, 24, 46.
387 Vgl. ebd., S. 70-75.

588 Vgl. ebd., S. 75f.

589 Vgl. ebd., S.77.

590 ygl. ebd., . 77f.

243

- am 23.01.2026, 05:17:06. Ve - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Erzahlers oder Verwirrung um das Genre, die Grob anhand anderer Beispie-
le als fiir die Brambeus-Texte typisch erkennt, treffen auch auf die Erzihlung
Die Abenteuer einer Revisions-Seele zu. Die uneindeutige Position des Textes ge-
genuber seiner Authentizitit zieht den Wahrheitsgehalt verschiedener Textsor-
ten — Wissenschaft, Literatur, religiose Texte — in Zweifel. So dekonstruiert
Brambeus eigentlich bereits im Vorwort seine eigene Ubersetzung, indem er
verrat, nur schlecht Mongolisch zu beherrschen, beruft sich zugleich aber auf
die Authentizitit verburgende Autoritit des Wissenschaftlers Schmidt. Als Er-
zahlstimme verschwindet Brambeus mit dem Beginn des Schastra, allerdings
meldet er sich in der Binnenerzihlung mehrfach paratextlich tber FufSnoten zu
Wort, um z.B. die Leserschaft zu ermahnen, nicht daran zu zweifeln, dass hier
eine wortliche Ubersetzung aus dem Mongolischen vorliege.?! Dieser Bekrafti-
gung widersprechen wiederum in der Erganzung zur Binnengeschichte die Ent-
larvung des ,Lama Brambeus“ als Ligner und die konstatierte Gefihrlichkeit
falscher Ubersetzungen.

Indem sich die ,,Ubersetzung aus dem Mongolischen® insgesamt als reine
Fiktion erweist, die keine reale Vorlage tibertragt, greift sie ein Thema der ein
Jahr zuvor erschienenen Erzihlung Eine wissenschafiliche Reise zur Bireninsel
(Ucenoe putesestvie na Medvezij Ostrov) aus den Phantastischen Reisen auf, in der
die durch Brambeus angefertigte Ubersetzung von an einer sibirischen Hohlen-
wand gefundenen agyptischen Hieroglyphen die ausladende, in der Zeit vor
der Sintflut spielende Binnengeschichte darstellt. Die Inschrift, die Brambeus
und dem ihn begleitenden deutschen Wissenschaftler zuerst als sensationelle
Entdeckung gilt, wird zum Schluss als blof zufillige Gesteinsbildung in Form
kristallisierter Stalagmiten und damit als inhaltslos entzaubert; Brambeus’
Ubersetzung bleibt nicht mehr als ein Produkt der Phantasie.’*2

Nebst einer Interpretation als Reflexion tiber Wahrheitsgehalt und Authenti-
zitat von Texten und die Vertrauenswiirdigkeit von Ubersetzungen lesen sich
Die Abenteuer einer Revisions-Seele zusatzlich auch als Satire auf Birokratie
(Chormuzda gebietet tiber einen Verwaltungsapparat zur Organisation der See-
lenwanderung), die Rangtabelle (die Seele strebt nach sozialem Aufstieg), den
Wissenschafts- und Literaturbetrieb oder, Gogol’ vorausnehmend, auf das zeit-
genossische System zur Administration der leibeigenen ,Seelen® durch periodi-
sche Zihlungen (,Revisionen®). Der Titel der Erzahlung deutet letzteres schon
an, zudem fihrt Chormuzda ein Revisionsregister (revidskaja skazka) aller See-
len des Universums®3 und die erzahlende Seele nimmt zum Schluss den Kor-
per eines flichtigen russischen Bauern an.

591 Vgl. ebd., S. 15.

392 Vgl. fiir eine ausfiihrliche Analyse dieser Erzihlung Grob 2017, S. 363-369.

393 Vgl. Senkovskij 1858, Bd. 3, S.68. Die Toten Seelen weisen bemerkenswerterweise in
ihrem vollstindigen Titel (PochoZdenija Citikova, ili mertvye dusi) denselben Abenteuer-
begriff (pochoZdenija) mit der Assoziation eines Schelmenromans auf, wie er auch Bram-

244

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie bereits angetont, dient die dankende Nennung Isaak Jakob Schmidts im
Vorwort nicht blof§ der (instabilen) Konstruktion von Textauthentizitat, son-
dern verweist auf die Hauptquelle, von der Senkovskij die buddhistische Motiv-
struktur der Erzihlung bezieht. Zwar findet sich kein konkretes Werk Schmidts
angegeben, verschiedene textliche Parallelen deuten aber auf das Frihwerk For-
schungen im Gebuete der dlteren religiosen, politischen und literarischen Bildungsge-
schichte der Volker Mittel-Asiens, vorziiglich der Mongolen und Tibeter (1824). Be-
sonders klar sticht dies dort heraus, wo Schmidt den Einfluss der ,soroastri-
schen Religion® auf den ,,Jamaischen Buddhaimus“ bespricht:

LIch rede hier von dem Reiche der DREI UND DREISSIG TAGRI auf der Scheitelfli-
che des Berges SSUMER (Meru, Ssumeru der Indier) und von [...] CHORMUSDA, dem
Vornehmsten derselben und ihrem Beherrscher. Wer entdeckt hier nicht sogleich den
ORMUSD, richtiger HORMUSD oder EHORA MESDAO des Send-Awesta, und die
dreissig Amschaspands und Iseds, oder nach den Jeschts Sadés gleichfalls DREI UND
DREISSIG AMSCHASPANDS, auf dem Gipfel des Weltberges ALBORDSH? Wir fin-
den Chormusda und die drei und dreissig Tigri in fast allen Schriften der Mongolen,
auch ofter [...] Chormisda oder Chormesda geschrieben; er ist nach ihnen der Schutz-
geist der Erde : die grossen Monarchen, Weltherrscher und Séhne des Himmels sind
seine S6hne oder Emanationen. Er schiitzt die Religion des Buddha, von dem er sich
tbrigens selbst belehren lasst und ihn weit tGber sich erkennt. Sogar sind er und seine
Tagri noch dem Ortschilang unterworfen [...].5%4

Chormuzda und seine Helfer Tegri aus der Erzihlung sind in diesem Aus-
schnitt ebenso wiedererkennbar wie der von ihnen bewohnte Berg Elburdz,
der, sei es einer Ungenauigkeit oder Eklektizismus geschuldet, in der iranischen
Variante (,Albordsh®) rezipiert wird. Auf den Ortschilang, den Schmidt schon
einige Seiten vor dem oben zitierten Ausschnitt als ,Geburtswechsel“ definiert,
bezieht sich Brambeus’ Erzahlung erstmals in der zweiten Rahmenhandlung
als ,grofSes Geheimnis des oréilan und chubil’gan® und danach an weiteren Stel-
len.?S Der Wunsch der Seele, als Hund wiedergeboren zu werden, verdankt
sich ebenso offensichtlich dem Schmidt’schen Vorbild, wo zu lesen ist, die
mongolischen Volker zeigten eine ,vorzigliche Achtung gegen den Hund*®, der
nach den Menschen als ,edelstes Geschopf* und somit als ,,edelste Thiergeburt®
gelte, wovon aber der indische Buddhismus nichts wisse.>”¢ Schlieflich kann
auch die behauptete literarische Gattung der ,Ubersetzung® — das Schastra —
mit einer Passage aus den Forschungen in einen Zusammenhang gebracht wer-

beus’ Erzdhlung kennzeichnet, nur dass Gogol’ damit nicht die Erlebnisse einer Seele,
sondern des ,Seelenkaufers¢ Citikov benennt.

394 Schmidt 1824, S. 148. Hervorhebungen im Original. Die Riickfiihrung Qormusdas auf
den iranischen Ahura-Mazda wird auch von der gegenwirtigen Forschung vertreten,
vgl. das Lemma Qormusda tenggeri in Schmalzriedt/Haussig 2004, S. 1026.

595 Vgl. Senkovskij 1958, Bd. 3, S. 6 und Schmidt 1824, S. 139. Die zweite in der Erzihlung
verwendete Form chubil’gan taucht bei Schmidt z.B. als ,chubilghanisch wiedergebo-
ren® auf (S. 172).

396 Vgl. Schmidt 1824, S. 147.

245

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den. Der Erzihler der zweiten Rahmenhandlung, also des Schastra iiber die Seele
des Lama Megedetaj-Korcin-Ugeljuk(i, fuhrt sich ein mit den Worten: ,,Zu dieser
Zeit der Zeiten habe ich, der siindige Mergen-Sain, dies gehort® (,B onoe Bpemst
U3 BpeMeH, s, rpettHblit Mepren-Caus, cisiman tak®).>”” Die Entsprechung dieses
Anfangssatzes bei Schmidt lautet: ,Solches habe ich zu einer Zeit gehort.“?8
Die Eingangsformel bezieht sich dort allerdings auf das Genre des Sutra und
nicht des Schastra, welches Schmidt erst einige Zeilen spéter einfiihrt. Es steht
auch hier im Raum, ob es sich um eine nachlassige Lektiire Senkovskijs oder
einen bewusst eklektischen, zur literarischen Form also durchaus passenden
Vorgang handelt. Bemerkenswert scheint an dieser Stelle vielmehr, dass
Schmidts explizite Skepsis beztglich der ,Authenticitat® vieler Sutren und
Schastren’” das die Brambeus’sche Erzihlung kennzeichnende Unterlaufen
einer wissenschaftsformigen Ubersetzung durch eine literarische ,Fehliberset-
zung‘ gewissermaflen im Voraus rechtfertigt.

In der Summe ist es der Erzahlung Die Abenteuer einer Revisions-Seele nicht
darum zu tun, ein schlissiges Bild des Buddhismus zu rekonstruieren — zu se-
lektiv erfolgt die Ubernahme einschlagiger Informationen. Zwar kann
Schmidts genanntes Werk mit grofSer Wahrscheinlichkeit als die aufSertextliche
wissenschaftliche Quelle der Buddhismus-Motivik identifiziert werden, jedoch
figt sich die Auswahl der einzelnen Motive nicht zu einer Ubertragung von
Schmidts (frithem) Buddhismusverstandnis in eine literarische Form zusam-
men, sondern dient in erster Linie dazu, den narrativen Rahmen einer metafik-
tionalen Aussageform und verschiedener satirischer Themen zu setzen. Der
Buddhismus erweist sich denn auch nicht als der letzteren primares Ziel, son-
dern als ihr Medium. Gleichwohl dirfen der Hinweis auf Schmidt und die
durch ihn inspirierten Elemente der Erzahlung durchaus auch als Literaturhin-
weis und Sachinformation ernst genommen werden. Fir den hier analysierten
Fall einer literarischen Rezeption des Buddhismus gilt somit auch, was Grob in
Bezug auf Eine wissenschaftliche Reise zur Bareninsel feststellt:

,Denn jenseits der schwierigen Frage nach dem konkreten Objekt der Satire ist es of-
fensichtlich, dass der Text sich bemiiht, auf parodistisch-amiisante Weise die angespro-
chenen wissenschaftlichen Themen mithilfe der Literatur — und dies ist eine wirkliche
Neuerung - in eine breitere Offentlichkeit zu tragen. Unweigerlich, auch wenn das
vermutlich nicht einmal die primire Intention war, verschiebt sich damit aber auch
der herrschende ,romantische‘ Literaturbegriff. Insbesondere deutet sich hier eine ge-
waltige Umschichtung in der Bewertung des literarischen Diskurses und des Astheti-
schen an, das sich zwar noch nicht von seiner gesellschaftlich-kulturellen Relevanz ver-
abschiedet, das sich aber nicht mehr um sein eigenes Zentrum - die ,Poesie* — bewegt,

397 Senkovskij 1858, Bd. 3, S. 5.
398 Schmidt 1824, S. 168.
399 Vgl. ebd., S. 168f.

246

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern tendenziell eine Hilfsfunktion fiir als relevanter geltende Diskursbereiche an-
nimmt.“6%0

Legt man diese Entwicklungstendenz zugrunde, so darf als folgerichtig gelten,
dass in ihrem Zuge auch der noch relativ ,neue’ Wissensgegenstand ,Buddhis-
mus* literarisch verarbeitet wird.

Senkovskij befasst sich rund ein Jahrzehnt nach der Publikation der Abenteu-
er etner Revisions-Seele noch einmal literarisch mit der Seelenwanderung. Die
lange, ebenfalls unter dem Namen Brambeus veroffentlichte Erzahlung Mikeri-
ja. Nil-Lilie (Mikerija. Nil’skaja-Lilja, 1845) handelt in einem altagyptischen Sze-
nario und tragt, dies zeigt der Untertitel an, auf den ersten Blick wiederum
ein ,wissenschaftliches‘ Isignium: Ubersetzung eines alten agyptischen, auf der
Brust einer Mumie in den Katakomben von Theben gefundenen Papyrus (Perevod
drevnego egipetskogo papirusa, najdennogo na grudi odnoy mumii v fivskich katakom-
bach).®*' Es handelt sich bei dieser Papyrusrolle angeblich um die von einem
Priester verfasste Beschreibung des Lebens der Prinzessin Mikerija (Beiname:
Nil-Lilie), die deren Mumie bei der Bestattung beigegeben wurde. Die formale
Gestaltung als Ubersetzung von Hieroglyphen kniipft an die Binnengeschichte
der Erzahlung Eine wissenschaftliche Reise zur Bdreninsel an und bricht wie diese
unvermittelt ab, da der Papyrus nicht vollstindig tberliefert sei, wie eine Fufi-
note erklirt.®2 Eine Besonderheit dieser satirischen Erzahlung liegt darin, dass
sie durchgangig mit Illustrationen bebildert ist, die sich optisch an altagypti-
sche Darstellungen anlehnen und den Text tiber weite Strecken, wenn nicht zu
einem Vorlaufer des russischen Comics, so doch zu einer Bildergeschichte wer-
den lassen.’®> Der narrative Hauptpart, der erzihlt, wie ein gewitzter Dieb
Reichtimer aus der Schatzkammer des Pharaos stiehlt und nach verschiedenen
Demonstrationen seiner Listigkeit schliefSlich die Gunst des Herrschers ge-
winnt und die Prinzessin Mikerija heiraten darf, geht bis auf die Namen und
wenige Abweichungen direkt auf eine von Herodot berichtete Episode zu-
rick.®4 Bevor aber die eigentliche Handlung — die Lebensgeschichte Mikerijas
- in Gang gesetzt wird, erfolgt tiber ca. zwanzig Druckseiten eine durch ,wis-

600" Grob 2017, S. 369f.

601 yg]. Senkovskij 1858, Bd. 5, S. 171-270.

602 Zur Kontextualisierung der Erzihlungen Eine wissenschafiliche Reise zur Bareninsel und
Mikerzja im Rahmen von Senkovskijs Agypten-Rezeption vgl. Pedrotti, Louis: ,,Senkovs-
kij’s Baron Brambeus and the Rosetta Stone®. In: Flier, Michael S.; Karlinsky, Simon
(Hrsg.): Language, Literature, Linguistics. In Honor of Francis J. th'zﬁeld on his Seventieth
Birthday. Berkeley (CA): Berkeley Slavic Specialties 1987, S. 178-191.

Hier sei darauf hingewiesen, dass das Pseudonym ,Brambeus‘ sich vermutlich von einer
populdren russischen Bildergeschichte aus dem Bereich der sog. Lubok-Gattung herlei-
tet, vgl. Grob 2017, S.262. Diese mutmafliche Vorlage wird auch unter dem Lemma
Brambeus im 6. Bd. des EL erwihnt (S. 532), wobei die Erginzung folgt, dass ein zeitge-
nossischer Schriftsteller sich seit 1833 dieses Namens bediene (vgl. hierzu auch Kap.
3.1.5,Fn. 137).

604 vgl. Hdt. I, 121.

603

247

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senschaftliche* Funoten des ,Ubersetzers® begleitete Einleitung in die agypti-
sche Religion resp. die ,agyptische Weisheit* (egipetskaja mudrost’), die hier
nicht eingehend analysiert werden kann. Ein Aspekt verdient allerdings Erwah-
nung: Als wesentliches Element der agyptischen Religion erscheint die Seelen-
wanderung (dusepereselenie) — auch diesbeztglich ist eine Beeinflussung durch
Herodot wahrscheinlich®” —, auf deren Vermeidung die Lebensfihrung der
Agypter ausgerichtet ist. Der biografische Papyrus dient genau diesem Zweck,
denn die ,religionskundliche® Einleitung endet mit der Bitte an Osiris, die mu-
mifizierte Prinzessin unter Berticksichtigung ihrer verzeichneten Taten vor der
Pein der Seelenwanderung zu bewahren.®% Als Ziel der Uberwindung der See-
lenwanderung gibt der Papyrustext des Priesters die Vereinigung mit dem ,al-
lerreinsten Wesen des Osiris“ an und in einer Funote legt der ,Ubersetzer* die-
se Vorstellung explizit als Entsprechung der buddhistischen Vereinigung mit
dem ,Wesen der Weltseele® aus.®”” Die Seelenwanderung stellt hier also das
analytische Konzept eines komparatistischen (transhistorischen) Blicks auf die
yheidnische® Religionsgeschichte, der sich in den Fuflnoten anhand weiterer
Vergleichsmomente fortsetzt.

Mit Vladimir Ignat’evi¢ Sokolovskij (1808-1839) tritt in der Literatur der
1830er-Jahre eine weitere Figur in Erscheinung, die metafiktionale Reflexionen
mit buddhistischen Motiven verbindet und tiber das Medium Literatur wissen-
schaftliche Inhalte popularisiert. Der in Sibirien geborene und ab dem zehnten
Lebensjahr in St. Petersburg aufgewachsene Autor galt zu Lebzeiten als durch-
aus bekannter Dichter, nach seinem frithen Tod geriet er aber in eine Verges-
senheit, die bis heute andauert. Seine nur in groben Ziigen bekannte, durch
chronische Krankheit, politische Verfolgung aufgrund einer Nahe zu den Deka-
bristen, Haft und Verbannung gepragte Biografie, die mit dem Ableben im
kaukasischen Stawropol endet, weist eine beachtliche literarische Produktivitit
aus.®%® Die 1833 publizierten Erzdhlungen eines Sibiriers (Rasskazy sibirjaka) ste-
chen dabei durch ihre nicht gleich auf den ersten Blick ersichtliche Beschafti-
gung mit dem ,Sagjamunismus® aus dem Gesamtoeuvre heraus, welches sich
ansonsten stark durch biblische Themen gepragt zeigt. Das hier in Betracht ste-
hende Werk ist in fiinf kurze, jeweils als ,,Erzahlung® uberschriebene Abschnit-
te unterteilt, die jedoch nicht eigenstindige Texte unter dem Dach einer Samm-
lung présentieren, sondern die Kapitel einer einzigen Erzihlung bilden. Die
Genrebezeichnung verhilft allerdings nicht zu einer klaren Einordnung, denn

605 vgl. Hdt. I, 123.

606 Vgl. Senkovskij 1858, Bd. 5, S. 192f.

07 Vgl. ebd., S. 189f.

608 Eine neuere Anthologie zu russischen Schriftstellern, die mit dem Kaukasus in einer
Verbindung stehen, versammelt nicht nur einige Werke Sokolovskijs, sondern auch Ar-
beiten zu seiner Biografie. Zu letzterer vgl. ,Issledovanija, posvjas¢ennye V. I. Sokolovs-
komu®. In: §apovalov, V. A, §tajn, K. E. (Hrsg.): Opal’nye: Russkie pisateli otkryvajut Kav-
kaz. Antologija v 3 t., Bd. 2. Stavropol’: Izd-vo SGU 2011, S. 245-284.

248

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in formaler Hinsicht kennzeichnen den Text staindige Wechsel zwischen Prosa
und Versen sowie ein ereignisarmer Plot. Die formale Doppelstruktur spiegelt
sich in einer inhaltlichen Doppelung in Gestalt zweier bestandig alternierender
Erzahlstringe, die sich beide aber nicht auf eine der formalen Textgattungen
beschrinken, sondern sich sowohl tiber die Prosa wie die Versabschnitte erstre-
cken. Der sich namentlich nicht zu erkennen gebende Ich-Erzahler wendet sich
im ersten Strang an eine, wie sich herausstellt, erdachte Geliebte, der er seine
hymnische Verehrung entgegenbringt. Es ist dieselbe ,entziickende Katin’ka“,
der er im zweiten Strang in teils wissenschaftlichem, teils literarisch-ironischem
Ton die Grundlagen des ,Glaubens“ der Mongolen schildert. Beide Strange
tberblenden sich zwar immer wieder, ohne aber inhaltlich ineinander uberzu-
gehen. Zu einer solchen Verschmelzung kommt es nur ansatzweise dort, wo
der Erzihler, nachdem er auf die buddhistische Seelenwanderung hingewiesen
hat, sich selber als in der Liebe wiedergeboren bezeichnet. Er legt seine Wieder-
geburt im lingsten zusammenhangenden Versabschnitt dar, der in romisch
nummerierte Abschnitte gegliedert ist und sich wie ein fir sich genommenes
Poem gibt.®” Mit der buddhistischen Wiedergeburt hat die Wiedergeburt in
der Liebe allerdings nur das Wort gemein. Am Schluss der Erzihlung ermahnt
der Erzihler seinen Diener Moisej zur Nachtruhe, damit Katin’ka nicht ge-
weckt werde. Moisej hingegen weify mit dem Verweis nichts anzufangen, hat er
doch im Verlauf des Abends keine Frauenstimme vernommen, sondern nur
diejenige seines Herrn. Fir den Erzihler deutet dies lediglich auf die dumpfe
Unfihigkeit seines Dieners hin, die ,geheiligte Erscheinung® der Geliebten
wahrnehmen zu kénnen. 610

Abgesechen vom gemeinsamen Motiv der Wiedergeburt verhalten sich die
beiden Erzihlstrainge eher wie Fremdkorper zueinander. Die Erlduterung des
»Glaubens“ der Mongolen erfolgt scheinbar grundlos und ohne narrative Not-
wendigkeit. Thr Anlass liegt einzig in der Bekanntschaft des Erzahlers mit
einem ,geschatzten Orientalisten® (,01MH MHOYTCHHBII MOWH 3HAKOMeLl-
opuenranuct®), von dem er ein Heft mit einschligigen Aufzeichnungen zum
Geschenk erhalten hat. Der Erzahler erinnert sich zwar nicht mehr eindeutig,
ob ihn der Orientalist um die Veroffentlichung dieser Notizen gebeten hat, be-
tont aber, dies spiele eigentlich keine Rolle und sowieso liebe er Uberraschun-
gen.®"! Wie in den Abenteuern einer Revisions-Seele wird hier die philologische
Kompetenz einem vermittelnden Experten zugewiesen, denn der Erzahler der
Erzihlungen eines Sibiriers gesteht ein: ,Ich kann etwa so gut Mongolisch wie
Konig Salomon [...] Franzosisch konnte® (,,51 cTonbko ke 3Hal0 O-MOHTOJICKH,
ckosbko 1apb ConomoH [...] 3Han mo-¢ppaniysckn®).62 Und wie in der Bram-

699 Vg, Sokolovskij, V. I: ,Rasskazy sibirjaka“ (1833). In: ebd., S. 90-118, hier S. 115-117.
610 ygl. ebd., S. 117.

611 Vgl. ebd., S. 93f.

¢12 Ebd., S. 94.

— =

249

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beus-Erzahlung legt die Nennung des Orientalisten die Fahrte zu einer realen
aufertextlichen wissenschaftlichen Quelle. Verrit Senkovskij nur den Namen
Schmidts, aber nicht das betreffende Werk, so verhilt es sich bei Sokolovskij
umgekehrt. Den Text begleiten sechs knappe Erlauterungen mit Worterklarun-
gen, deren Setzung willkiirlich erscheint, da eine weitaus groflere Zahl von
Exotismen mit einem Kommentar hatte versehen werden koénnen. Drei der Er-
lauterungen fihren anonym die Publikation Reise nach China durch die Mongo-
lei in den Jabren 1820 und 1821 (Putesestvie v Kitaj crez Mongolyju v 1820 1 1821
godach) an. Dieses Buch kann unschwer Egor Fedorovi¢ Timkovskij (1790-1875)
zugeordnet werden, der wihrend des im Titel genannten Zeitraums als Gesand-
ter die Russische Geistliche Mission nach Peking begleitet hatte. Der dritte und
letzte Band des 1824 erschienenen Reiseberichts enthilt eine tber siebzig
Druckseiten lange Darstellung des ,,Glaubens® der Mongolen und eine Lebens-
beschreibung Buddha Sakyamunis, die eindeutig die Hauptinformationsgrund-
lage fiir Sokolovskijs Erzihlung stellt, wie sich an zahlreichen tibernommenen
Motiven erweisen ldsst. Timkovskijs (und damit auch Sokolovskijs) Buddhis-
musbild ist ,vorbuddhistisch‘, d.h., es greift noch nicht auf den Buddhismusbe-
griff zuriick, sondern kennt nur den ,lamaschen® resp. ,Sigemunischen Glau-
ben® (lamajskaja vera, sigemunianskaja vera), fiur den zwar der Religionsbegriff
schon zihlt, der aber dennoch im althergebrachten Heiden-Paradigma (vgl.
Kap. 7.1) als , Idolatrie“ (idolopoklonstvo) klassifiziert wird. Timkovskijs Wissens-
stand gestaltet sich zwar differenziert und detailliert aus und vermittelt ein
durchaus wohlwollendes Interesse an der Kuriositit der beschriebenen ,heidni-
schen Verirrung® (jazyceskoe zabluzdenie), die hinsichtlich ihrer Moral- und Zi-
vilisierungsfunktion gar eine positive Wertung erhilt, operiert aber gleichwohl
noch in einem polytheistischen Modus dhnlich demjenigen, der sich oben am
Beispiel Dzulijanis erlautert findet (vgl. Kap. 7.1). So gilt etwa Buddha (resp.
mongol. Burchan) als Name verschiedener Gottheiten und als Heiligenepithe-
ton.¢"3 Timkovskijs Beschreibung des ,Sigemunischen Glaubens“ kommt somit
wissenshistorisch betrachtet alter daher als Schmidts Buddhismusverstindnis,
das im gleichen Jahr mit der Publikation der Forschungen im Gebiete der dlteren
religiosen, politischen und literdrischen Bildungsgeschichte der Volker Mittel-Asiens
seinen ersten groffen Auftritt vollzieht. In aisthetischer Perspektive hingegen
hat Timkovskij Schmidt etwas voraus, denn sein Werk bebildert den religions-
historischen Gehalt mit Zeichnungen und macht ihn damit sinnlich erlebbar.
So bietet sich z.B. nach dem Deckblatt und noch vor der Angabe des vollstindi-
gen Titels und des Verlags die gravierte Abbildung einer Skulptur ,Sigemunis*

613 Vgl. Timkovskij, E. F.: Putesestvie v Kitaj érez Mongoliju v 1820 i 1821 godach, Bd. 3.
Sanktpeterburg: V tipografii Medicinskogo departamenta Ministerstva vnutrennich del
1824, S. 359-365.

250

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dar (vgl. Abb. 2), die in Nachahmung einer in der Kaiserlichen Offentlichen Bi-
bliothek in St. Petersburg aufbewahrten vergoldeten Buddha-Figur entstand.¢'4

Sokolovskijs Verarbeitung des Buddhismus, der bei ihm, in der Wortform
gegeniber Timkovskij leicht abweichend, ,$agjamunischer Glaube® (Sagiamuni-
anskaja vera) oder ,,Sagjamunismus“ (Sagjamunizm) heifSt, kann grob in drei
Einheiten unterteilt werden. Die erste (in der zweiten Erzahlung) blickt auf die
Entstehung des Buddhismus in Indien und die Ubernahme durch die Mongo-
len, die zweite (in der dritten und vierten Erzihlung) behandelt die mongoli-
sche Mythologie und Kosmologie und die dritte (in der finften Erzihlung)
weit weniger ausfthrlich die Seelenwanderung. Ein anschaulicher Eindruck des
stilistischen Wechsels zwischen Versen und Prosa lasst sich aus derjenigen Pas-
sage gewinnen, die Sagja-Munis Ausfahrten aus seinem Palast erzihlt, wihrend
derer er mit dem Leid der Welt konfrontiert wird und daraus zu der seine Leh-
re begriindenden Erkenntnis gelangt:

LJhm schien es da,/Dass wir unter vier Ubeln/Schicksalhaft zu leiden verdammt
sind:/Die Geburt ist das erste Ubely/Krankbeiten unser zweites Ubel:/Wie stark sie uns
doch plagen,/Indem sie die ganze Freude des Lebens vergiften!/Wie beschwerlich sind
doch die Tage/Wenn du gramvoll auf dem Bett liegst/Und wartest: — da kindigt sich
ein neuer Tag an,/Er wird mir Trost bringen;/Nun ist er angebrochen - doch erneut
das Gleiche!../Du bittest um den Tod — doch kommt er nicht!/Noch hast du nicht alle
Leiden kennengelernt/Auf dem dornigen Feld deiner Priffung,/Und das Alter mit der
schweren Biirde der Jahre,/Das traurige, halblebendige,/Ist das dritte Ubel der Welt:/
Alle Tage bis ans Grab sind gezihlt,/Die Tore in die Ungewissheit sind gedffnet,/Und
die vergangenen Verluste/Sind wir zu betrauern verurteilt.../O! Wenn sich doch das
Leben erneuerte,/Um die gewesene Lebensspanne noch einmal zu leben!/Doch da ist
der Tod gekommen — und dich hat/Das vierte Ubel ereilt.

So dachte Sagja-Muni, der nicht wie wir vom erhabenen geistigen Licht durchschienen
war, und deshalb benannte er Geburt, Krankheiten, Alter und Tod als die vier leidbrin-
genden Wahrheiten. Nachdem er den Abgrund der Unmoral, in dem er langsam zu-
grunde ging, in seiner ganzen schrecklichen Bloe gesehen hatte, lief er seinen Palast
hinter sich zurtick und verschrieb sich fir immer dem Einsiedlertum. Seinen Korper
auszehrend, verbrachte er den restlichen Teil seines Lebens in der Einodde als Vorbild
der Tugendhaftigkeit. In dieser Zeit stellte er die Hauptregeln seiner Lehre auf [...].”

»EMy Kazanoch Toraa,/dro mel mon 4erbippMs Oemamu/OOpedensl cTpagath CyapbaMu:/
Pooicoenve — niepBast 6enay/Bonesnu nam Oena Bropast:/Kak cuibHO MydaT Hac oHH,/Bcro
paznocth xu3Hu orpasisisa!l/Kak yromutenshsl Te JqHE,/Koraa B Tocke sexkuinb Ha joxe/U
XKJICIIb: — BOT HOBBIH JieHb TIpuieT,/OH MHE oTpaxy npuHecet;/[IpuxoauT 3aBTpa — CHOBa
To xe!../Tol mpocuib cMepTH — cMepT Het!/Ellie He Bee ThI 3HAN cTpagaHbs/B TepHucTom
noste uctbiTaubst,/ cmapocme, ¢ Tspxkoit Homreit siet,/IledanbHast, momyxusast,/Ects Tpe-
Tust 6ena mupekasi:/Bee quu 10 rpoba courensr,/OTBEpCThI B HEM3BECTHOCTD ABepH,/ M MBI,

614 Wie ein angehingter Brief erklirt, hatte Timkovskij die Zeichnungen bei der Kaiserli-
chen Akademie der Kinste in Auftrag gegeben. Der vom Prisidenten der Kunstakade-
mie verfasste Brief enthalt zusitzlich Erlauterungen zur (vermuteten) Bedeutung des
Mantras om mani-padme hitm. Zur Erklirung der Sakyamuni-Abbildung vgl. ebd. im An-
hang: ,,Ob-jasnenie gravirovannych dosok k pismu o molitve lamaitov* (unpaginiert).

251

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MuHYBIIHE notepr/OniakuBaTh ocyx/aeHsl.../O! eciu 6 u3Hb BO30OHOBMIIACK,/YTOO TIE-
pexuTh cBOM Bek Obu1oi!/Ho cmepme mpunuia — u Hax Toboii/bena yerBepras cBepuiu-
1ach.

Tak ayman Ilars-MyHH, He 03apEHHbIH, Kak Mbl, BBICOKUM JTyXOBHBIM CBETOM, U OTOMY
pooicOeHue, boae3HU, CIAapocnib N cMepmb OH Ha3bIBAl YeThIPbMs O€/ICTBCHHBIMH HCTHHA-
MH. YBHJEB BO BCEll y)KaCHOM ee HaroTe Ty Oe31IHY pas3BpaTa, B KOTOPOH OH MOrudai, oH
OCTaBHJI CBOM JBOpELl U HaBceraa oOpex ceds 3aTBOPHUUECTBY. M3HYpsst TEI0, OH IpoBel
B IIyCThIHE OCTaJIbHYIO YacTh XM3HM CBOCH, Kak oOpasel nobpozxerenu. B 310 Bpems on
COCTABHII TIIABHBIE MPABIIIA CBOETO YUeHH [...].“615

Sokolovskij entlehnt die Einsicht in die vier Ubel und die Entsagung vom Pa-
lastleben vermutlich direkt aus der in Timkovskijs Reisebericht enthaltenen Le-
bensbeschreibung Sakyamunis, wo es heif3t:

,Voller Gram verktndete er, dass die vier Stufen des menschlichen Elends, namlich:
Geburt, Alter, Krankheiten und Tod, alle Annehmlichkeiten seines Lebens aus dem
Grund vergifteten, dass sie unumganglich seien und kein Sterblicher dabei Abhilfe
schaffen konne.“

,»C TprcKOpOreM OOBSIBHII, YTO YETHIPE CTETICHH YEeJIOBEYECKOTo OeICTBHSA, UMEHHO: POXK-
JICHHE, CTapOCTh, OOJIE3HW U CMEPTh OTPABIISAIOT BCE YJOBOJILCTBUS €TI0 JKH3HH, IO TOMH
IPUYMHE, YTO OHU HEMHHYEMBbl 1 HUKAKOW CMEPTHBIN HE MOXKET B TOM nomous, “616

Teilweise literarisiert Sokolovskij also die hier nur auszugsweise zitierte Vorla-
ge, indem er sie, unter Beibehaltung einiger Ausdriicke wie z.B. der Vergiftung
des Lebens, in Lyrik Gbertragt, und teilweise reformuliert er die Sprache des
Originals in eigener Prosa. Dieses Vorgehen wiederholt sich dort, wo die Rede
in der dritten und vierten Erzahlung auf die Kosmologie (mirozdanie) und das
zugehorige mythologische Personal kommt. Wiederum lassen sich die einzel-
nen Elemente und die mongolischen Begriffe auf entsprechende Passagen bei
Timkovskij zuriickfihren. Dazu zihlen auch die aus den Abenteuern einer Revi-
stons-Seele und von Schmidt her bekannten Motive des Weltberges E/burd?
(hier in der als Sjummer wiedergegebenen mongolischen Variante), Chormuzdas
(hier Churmusta) und der Tegri (hier Tengeri).6\7

Insofern die buddhistische Motivik der Erzdhlungen eines Sibiriers keine spezi-
fische narrative Aufgabe fiir den anderen Erzahlstrang erfiillt — so vermochte
die an Katin’ka gerichtete Liebeshymne ohne Weiteres fiir sich allein dazuste-
hen — und auch auf sich selber bezogen kaum eine narrative Handlung gene-
riert, akzentuiert sich ihre darstellende und wissensvermittelnde Funktion.
Denn Sokolovskijs Buddhismus-Rezeption gerat auch nicht zur faszinierten An-
eignung in einer Poetik des Exotischen. So grenzt sich der Erzihler z.B., wie in
obigem Zitat geschen, von der Lehre Sagja-Munis mit Verweis auf ein ,Wir*

615 Sokolovskij 2011, S. 100 (Hervorhebungen im Original).
616 Timkovskij 1824, S. 414.
617 Vgl. Sokolovskij 2011, S. 101-113 und Timkovskij 1824, S. 365-379.

252

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ab, das als christlich gefarbt gelesen werden kann,®'® und auch sonst oszilliert
die Sprache zwischen wissenschaftsformiger, distanzierter Beschreibung und
ironisierender Ungebundenheit. Der Text verschliefSt sich stellenweise gar ex-
plizit einer Interpretation des Dargestellten und zieht sich auf eine Position der
blofen Vermittlung zuriick. So berichtet der Erzahler, ihm seien einige aus
dem Chinesischen tibersetzte Ausziige aus der mongolischen Geschichte zuhan-
den gekommen, denen zufolge der chinesische ,,Fo-Glaube® (vera foevskaja) mit
dem ,Sagjamunischen Glauben® von der Lehre her identisch sei und sich nur in
der auflerlichen Erscheinung der Rituale von ihm unterscheide. Hierauf folgt
die lakonische Feststellung: ,Ob Sie diesen Ausziigen glauben wollen oder
nicht, geht mich tberhaupt nichts an® (,XoTure i BbI WK HE XOTUTE IOBEPUTH
5THM OTPBIBKaM, 3TO COBEpIICHHO He Moe neno”).6” Ebenso weigert sich der Er-
zahler, auf die Erfindung der mongolischen Schrift im Detail einzugehen, da
dies zu weit vom Thema wegfithre und der interessierte Leser sich sowieso sel-
ber informieren konne, indem er alle seit dem Jahr 1815 erschienenen russi-
schen Zeitschriften durchlese.?® Noch deutlicher als im Fall Senkovskijs, bei
dem die buddhistischen Motive eindeutig zur narrativen Konstruktion beitra-
gen, lasst sich daher in den Erzihlungen eines Sibiriers der Versuch einer tber die
Literatur transportierten Verbreitung eines zeitgenossisch neu aufkommenden
wissenschaftlichen Gegenstandes und damit eine Selbstwahrnehmung der Lite-
ratur als Medium der Orientalistik beobachten. Auf eine solche Hilfestellung
war Timkovskijs dreibandiger Reisebericht Gibrigens nicht unbedingt angewie-
sen, stief§ dieser doch nach seiner Veroffentlichung auf breite Resonanz in
Russland und vermittels Ubersetzungen auch in Westeuropa.*! Dartiber hinaus

618 Das lyrische Gegenstiick zur mongolischen Kosmologie findet sich iibrigens in Soko-
lovskijs biblischer Nachdichtung Welthau — Versuch eines geistlichen Gedichts (Mirozdanie
— Opyt duchovnogo stichotvorenija, 1832), welche die sieben Tage der Schépfung zum Ge-
genstand hat.

Sokolovskij 2011, S. 98. Vgl. hierzu Bi¢urins Zapiski o Mongoliz, wo mit Bezug auf chine-
sische Quellen von der Aufspaltung der Buddhisten aus einer urspringlichen Einheit in
die ,,Sekten® der ,,Foisten® in China und der ,Lamas® in Tibet und der Mongolei die Re-
de ist. Der wesentliche Unterschied dieser Sekten bestehe nicht in der Lehre, sondern in
den Ritualen des Gottesdienstes und der auflerlich sichtbaren Lebensweise (Bicurin
1828, Bd. 1, S. 193). Timkovskij scheint tiberdies fiir die Abfassung seines Reiseberichts
mehrfach auf Materialien und Informationen Bicurins zurtickgegriffen zu haben, vgl.
Chochlov, A. N.: ,Duchovnaja missija v Pekine i nacalo rossijskogo mongolovedenija
(putesestvija i trudy N. Ja. Bicurina)“. In: Valeev, R. M.; Kul’ganek, I. V. (Hrsg.): Mongo-
loved O. M. Kovalevskij: biografija i nasledie (1801-1878). Kazan’: Alma-Lit 2004, S. 9-42,
hier S.21, und Walravens, Hartmut (Hrsg.): Iakinf Bicurin. Russischer Monch und Sinolo-
ge. Eine Biobibliographie. 1988 (ohne Verlagsangabe), S.34. Walravens’ Bibliografie
fihrt, gestttzt auf russische Sekundarliteratur, die Seitenzahlen der Bicurin zugeschrie-
benen Abschnitte aus Timkovskijs Werk an. Diese sind allerdings nicht eindeutig und
vermdgen im Abgleich mit dem Original Bi¢urins Beitrige nicht prézise zu identifizie-
ren.

620 Vgl. Sokolovskij 2011, S. 98.

621 Vgl. Kim; Sastitko 1990, S. 152.

619

253

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tragt die Buddhismus-Thematik in der Gesamtschau wesentlich zur metafiktio-
nalen Selbstbeobachtung des Textes bei, die sich nicht nur aus dem Hinweis
auf den Orientalisten als realen Informanten speist, sondern sich auch in textin-
ternen Anspielungen duffert, so etwa wenn der Erzahler eine frihere Aussage
wiederholt und dabei die entsprechende Seitenzahl nennt, wenn er tber die
Notwendigkeit eines Vorwortes und eines ,Anfangens beim Anfang* nachdenkt
oder angesichts fremdsprachlicher Namensvarianten diejenigen Versionen aus-
wahlt, die angenehmer klingen.6?2

Inwiefern Senkovskijs und Sokolovskijs besprochene Erzahlungen sich im
Fahrwasser der Genese eines zeitgenossischen religionskundlichen Wissensge-
genstandes bewegen, haben die vorangehenden Erlduterungen nun vielfach
aufgewiesen. Bewertet man sie in literaturhistorischer Perspektive, so gesellen
sie sich nicht nur der zeittypischen metafiktionalen Tendenz bei, sondern rei-
hen sich ebenso in die Ahnengalerie der Literarisierung des Buddhismus ein.
Mag der literarische Reiz des Buddhismus etwa fiir Lev Tolstoj oder Ivan Bunin
durchaus anders gelagert sein, so driangt sich zumindest mit Blick auf die Ge-
genwartsliteratur die Frage auf, ob nicht beispielsweise die Buddhismusrezepti-
on Viktor Pelevins einige der literarischen Funktionen, die bei Senkovskij und
Sokolovskij zutage getreten sind, in (post-)moderner Variation wiederholt.623

622 ygl. Sokolovskij 2011, S. 94-96, 98, 106.

623 Zu Tolstojs und Bunins Beschiftigung mit dem Buddhismus vgl. Balasubramanian,
Radha: ,Buddhismus®. In: George, Martin; Herlth, Jens; Miinch, Christian; Schmid, Ul-
rich (Hrsg.): Tolstoj als theologischer Denker und Kirchenkritiker. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2014, S. 575-581; Tagaverdieva, Z. R.: ,Buddizm v tvorc¢estve I. A. Bunina®.
In: Innovacionnaja nauka Nr. 6 (2015), S. 169-173. Eine aktuelle Darstellung der Rezepti-
on des Buddhismus in der russischen Literatur am Ende des 19. und zu Beginn des 20.
Jahrhunderts findet sich auferdem bei Bernjukevi¢ 2018, wobei zu beachten ist, dass
diese Studie ihrer Selbstdeklaration zufolge den Fokus nicht primér auf literaturwissen-
schaftliche Aspekte, sondern auf die Verwendung buddhistischer philosophischer Ideen
im literarischen Schaffen legt, mithin also der Frage nachgeht, welche Rolle die Litera-
tur bei der Vermittlung (fremdkultureller) philosophischer Ideen spiele (vgl. S.4). Un-
tersucht werden neben Tolstoj und Bunin auch Dmitrij Mamin-Sibirjak, Konstantin
Bal’'mont, Velimir Chlebnikov, Innokentij Annenskij und Maksimilian Volosin. Von
Relevanz ist im hier gegebenen Zusammenhang insbesondere, dass diese Publikation
verschiedentlich auf den Wissenstransfer zwischen der wissenschaftlichen Buddhologie
und der Literatur eingeht. Einen Einblick in Pelevins literarische Verarbeitung des Bud-
dhismus bietet schlieSlich de la Fortelle, Anastasia: ,La quéte bouddhiste et I’ésthetique
postmoderniste russe: le cas de Viktor Pelevin®. In: Etudes de lettres 296 (2014, = L orien-
talisme des marges: éclairages a partir de I'Inde et de la Russie), S. 367-377.

254

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vi - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i
Wren iy

BAA PP EABH O Wmembr’

L, on mﬂ!mx, A’Muﬂl [T

Abbildung 2: Sigemuni, Skulptur.

Aus: Timkovskij, E. F.: Putesestvie v Kitaj rez Mongoliju v 1820 i 1821 godach, Bd. 3. Sanktpe-
terburg: V tipografii Medicinskogo departamenta Ministerstva vnutrennich del 1824.

255

- am 23.01.2026, 05:17:06. - [©—


https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 05:17:06. /e



https://doi.org/10.5771/9783956507847-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1 Russland ,entdecktʻ den Buddhismus
	7.2 Schmidts Petersburger „Buddhaismus“ und die Gottesfrage
	7.3 Gnosis und Naturansicht: Schmidt als vergleichender Religionsforscher
	7.4 Kovalevskijs Kazaner Karriere
	7.5 Buddhismusbegriff im Sprachlabor
	7.6 Buddhismus im Dienst der Metafiktionalität: frühe Literarisierungen bei Senkovskij und Sokolovskij

