3. Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls
oder Jesus essen

VORBEMERKUNG

Das christliche Abendmahl ist zu einem der wirkungsmichtigsten Kultursym-
bole der westlichen Welt geworden. Das frugale Mahl, das dabei von Bedeutung
ist — Brot und Wein -, setzt den asketischen Geschmack der platonisch-stoischen
Magerkiiche fort und radikalisiert ihn. Entsprechend erfihrt die Nachwelt aus
den Berichten der Jiinger Jesu nicht viel tiber das, was an diesem »Griindungs-
akt des Christentums«' wirklich gegessen wurde. Und wir werden sehen, dass
da mehr als Brot und Wein aufgetischt war. Ein sittigendes Mahl bildet ein un-
ersetzbares, religionsstiftendes Fundament des christlichen Glaubens. Das Essen
ist ein wenig bedachtes, aber duferst zentrales und vielleicht sogar das entschei-
dende Thema in einer der verbreitetsten Religionen der Welt, deren Mahl-Philoso-
phie einen entsprechenden globalen Einfluss auf die menschliche Esskultur aus-
uibt. Mit Blick auf die grofe Bedeutung des Essens fiir die christliche Theologie
spricht der Religionsphilosoph Ludwig Feuerbach in seiner Auseinandersetzung
mit dem Wesen des Christentums deshalb von einer Gastrotheologie. (Siehe II.4)
Die Gastrotheologie des christlichen Glaubens hat die Genealogie des didtmo-
ralischen Denkens mafgeblich beeinflusst. Deutlicher als in der philosophischen
Erndhrungslehre bei Platon, Aristoteles und Seneca tritt in der Gastrotheologie
von Jesus und Augustinus jene >gestorte< Denkweise hervor, welche das Essen
zwar thematisiert, jedoch nur um es als etwas Unwertes und dem Menschen
Unwiirdiges zu degradieren. Bei dem buchstiblichen Hokuspokus dieser Gas-
trotheologie? ist das Gute des Essens symbolisch allgegenwirtig, weil ihm real

1 | B6hme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl, 140f.

2 | Der Erzbischof John Tillotson bezeichnet in seinem Discourse against Transsubstan-
tiation die magisch-mystische Annahme der eucharistischen Abendmahllehre, dass Jesus
sichin das Brotverwandle und dieser Laib sein Leib sei¢, hoc est corpus, als theologischen
hocuspocus, was sich davon ableite. Vgl. Tillotson, Discourse against Transsubstantiation,
35.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

140

Ethik des Essens

keine ethische bzw. religiése Bedeutung zugesprochen wird; weil der christlichen
Abendmabhllehre das abendliche Mahl an sich nicht heilig ist.

Ausgehend von ihrem Begriinder Jesus von Nazareth sind zwei gegenliufige
Grundziige der christologischen Philosophie nachzuzeichnen: Einerseits begriin-
det die christliche Theologie den Glauben an ein symbolisches Essen. Dieser gast-
rotheologische Symbolismus miindet in einem >eucharistischen« Verstindnis der
Abendmabhlpraxis, bei der das Essen nur sinnhafter Zeichentriger ist. Insofern
muss es nicht wundern, wenn sich der Protestant Hegel, ein profunder Kenner
der Materie, kaum an der eucharistischen Reduktion des Essens auf eine blofle
Symbolfunktion stort und sich stattdessen in seiner frithen Abhandlung zum Geist
des Christentums ausschliefRlich mit dem Brot und Wein als »mystischen Objekten«
beschiftigt.®

Doch Hegel versucht immerhin aus einem sikularisierten Selbstverstindnis
heraus — und das gilt erst recht fiir Feuerbach, Nietzsche und die folgende Inter-
pretation — den philosophischen Geist des christlichen Abendmahls zu destillieren.
Insofern bemiiht sich die Religionskritik der Philosophen um die Aufklirung der
heillosen Kryptik des >Heiligen Abendmahls<. Andererseits lisst eine religionskri-
tische Aufklirung der lebenspraxischen Form* der frithchristlichen Mahlkultur er-
kennen, in welchem Mafle Jesu Tischgemeinschaften einen wesentlichen Grund-
zug einer gastrosophischen Ethik aufweisen, die das Essen und das Mahl als das
hochste Gut heiligt oder, philosophisch gesprochen, gut heifit.

Es wird sich dartiber hinaus zeigen, dass die christliche Abendmahlpraxis ein
komplexes, synkretistisches Gemisch aus diversen Sinnbeziigen ist: Das judische
Passahmahl, die archaischen Opferrituale, die griechischen Mysterienkulte, die ro-
mischen Gastmihler, das philosophische Symposienwesen, naturreligiése Frucht-
barkeitsfeiern — all diese Mahlkulte der Antike beeinflussen das christliche Herren-
mahl und sind als sozialutopische, opfertheoretische und ebenso alltagspraxische
wie gesellschaftspolitische Implikationen in dessen Mahltheologie eingegangen.
Gewohnlich jedoch werden diese vielseitigen Einfliisse nicht mitgedacht und da-
durch ein mystifizierendes Abendmahlverstindnis im Sinne des >Mysteriums der
Eucharistie< gefordert. Denkt man jedoch diese >weltlichen< Einfliisse mit, eréffnet
sich ein unter religiosem Vorzeichen blofd verworrener, kryptogastrosophischer
Sinn eines heiligen Abendmabhls, dessen Heiligkeit gar nicht so geheimnisvoll ist.

3 | Vgl. Hamacher, Pleroma.

4 | Wahrend»Praxis«gewdhnlich mit>Handeln«gleichgesetzt wird und das Praktische (prak-
tisch sein etc.) im weitesten Sinne von allem Theoretischen abgegrenzt wird, verstehe ich
unter»>Praxis<im Sinne einer Praxologie ein (praxisches) Tatig-Sein, eine tatige Seinsweise.
Entsprechend meint Lebenspraxis« den Vollzug, in Form von bestimmten Tétigkeiten bzw.
auf eine bestimmte Tatigseinsweise zu leben. Ich greife hier auf Ausfiihrungen zuriick, die
ich an anderen Stellen zum Konzept der Praxologie (und ihrer Abgrenzung zur Praxeologie
Bourdieus und anderen Praxistheorien) entwickelt habe; vgl. Lemke, Freundschaft, 82-86;
Lemke, Was ist Praxologie?

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Wobei es einer solchen religionsgastrosophischen Interpretation der Heilig-
keit des Mahls weder darum geht, die >urspriingliche Wahrheit des Christentums«
zu Tage fordern zu wollen noch darum, die christliche Didtmoral durch gastro-
sophisches Gedankengut zu >reformierenc. Diese religionsgastrosophische Re-
formation des Christentums wird gegenwirtig von einigen Theologen ernsthaft
erwogen und zur Angelegenheit eines gesamtkirchlichen Reflexionsprozesses er-
klart, der sich den verdnderten religiosen, philosophischen und soziokulturellen
Bedingungen der Gegenwart stellt. Explizit wird »die Frage nach dem gustativen
Element in der Liturgie«’ aufgeworfen und an eine ethische Wiederbelebung des
Heiligen Abendmabhls als einer alltiglich kultivierten Mahlpraxis gedacht.®

Stattdessen soll hier an den Anfingen der Abendmahlpraxis des frithen
Christentums herausgearbeitet werden, wie Jesus selbst jenes Mysterium einer
Theophagie, eines christlichen Gott-Essens seinsetzt¢, um in der Konkurrenz mit
den andersgldubigen und den philosophischen, hellenistisch-rémischen Mahl-
gemeinschaften der Zeit die eigene Mahlpraxis mit einer eigenen, spezifischen
Mahllehre auszustatten (um ihr einen christlichen Sinn zu verleihen). Aufler-
dem wird anhand von Paulus’ stheologischer Lésung« der Probleme der Korinther
Mahlgemeinde nachzuzeichnen sein, wie eine eucharistische Abendmahllehre
die reale Mahlgemeinschaft auflést und das wirkliche Essen und Trinken verges-
sen macht. Das Essen und Trinken, das seitdem im Mittelpunkt der kirchlichen
Liturgie des Heiligen Abendmabhls steht, vergeistigt sich gemif der paulinischen
Christologie zu nicht mehr als symbolischem Brot und symbolischen Wein — de-
ren undurchschauter Gehalt von einer Moral des Essens lebt, welche ohne Glau-
ben, ohne ein christliches credo quia adsurdum, nicht denkbar ist.

DAs LETZTE MAHL DES HERRN

Im Sinne einer ersten phinomenologischen Anniherung an das Heilige Abend-
mahl ist zunichst festzustellen, dass im Mittelpunkt der biblischen Beschreibung
dieses letzten Mahls, welches am Vorabend der Kreuzigung Jesu stattfindet, jene
mysteriose Rede steht — die so genannte >Einsetzungsformel« oder Konsekration
—, mit der Jesus das gemeinsame Abendessen im Kreise seiner Jiinger bedenkt.
Das Evangelium des Matthius berichtet iiber die allgemein bekannten Ereignis-
se. »Wihrend des Mahls nahm Jesus das Brot und sprach den Lobpreis; dann
brach er das Brot, reichte es den Jiingern und sagte: >Nehmt und esst; das ist mein
Leib«. Dann nahm er den Kelch, sprach das Dankgebet und reichte ihn den Jiin-
gern mit den Worten: >Trinkt alle daraus; das ist mein Blut, das Blut des Bundes,
das fiir viele vergossen wird zur Vergebung der Siinden.««’

5 | Fuchs, Mahlkultur, 219.
6 | Vgl.Hake, Eucharistische GastfreundschaftalsWegzurvollen Abendmahlsgemeinschaft
7 | Matthaus, 26-28.

14,02.2026, 11:55:04.

141


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

142

Ethik des Essens

Die Tatsache, dass die Erinnerungen des Jiingers Lukas zu diesem Abend et-
was anders ausfallen — ndmlich so, dass dieses Essen und Trinken nicht der Ver-
gebung der Siinden diene, sondern es um Jesus zu gedenken getan wird® — sei
hier bereits als erster Hinweis auf die Undeutlichkeit des Sinns der Abschiedsrede
markiert.? Die kulturgeschichtliche Vertrautheit mit diesem legendiren Ereignis
macht es schwer, sich das ganze Ausmafl ihres Inhaltes vor Augen zu fiithren.
Denn von auflen und unbefangen betrachtet, prisentiert die Abendmahlszene die
bemerkenswerte Vorstellung, dass der Christ sich seines Gottes, also des hochs-
ten Guten, iiber Essen und Trinken vergewissert. Durch das Theologem einer
sheiligen Kommunion« nimmt das Mahlhalten nicht nur eine fundamentale Be-
deutung in der Christologie ein. Im Verlaufe der Geschichte des Christentums
wird das letzte Mahl, als so genannte sEucharistiefeier<, sogar zu dem zentralsten
liturgischen Element dieses Glaubens.™

Dementsprechend hat das Zweite Vatikanische Konzil verkiindet, dass das
Abendmahl »Quelle und Hohepunkt des ganzen christlichen Lebens« sei. Und
weiter: »Die heiligste Eucharistie enthilt ja das Heilsgut der Kirche in seiner gan-
zen Fiille, Christus selbst, unser Osterlamm und das lebendige Brot.«!' Bis heute
ist innerhalb des romisch-katholischen Gottesdienstes die Eucharistie der sakra-
mentale Akt, bei dem eine mysteriése Vereinigung (Kommunion) von Mensch
und Gott durch die Einverleibung von Wein und Brot stattfinden soll. In den
Worten von Johannes Paul II: »Die Kirche lebt von der Eucharistie. Diese Wahr-
heit driickt nicht nur eine alltigliche Glaubenserfahrung aus, sondern enthilt
zusammenfassend den Kern des Mysteriums der Kirche [...] Die Kirche lebt vom
eucharistischen Christus. Von ihm wird sie genihrt.«!

Die Glaubenswahrheit einer solchen wundersamen Nahrung durch die eben-
so geheimnisvolle Wesensverwandlung von Brot in den Leib Christi beziehungs-
weise von Jesus in einen Laib Brot bildet den theologischen Kern der so genann-
ten Transsubstantiationslehre. Der ideengeschichtliche Ursprung des Glaubens
an eine solche Transsubstantiation liegt vermutlich bei Paschasius Radbertus.
Dessen im Jahre 831 erschienene Abhandlung De Sacramento Corporis et Sangui-
nis Christi behauptet, dass Brot und Wein wirklich und wahrlich in Leib und Blut

8 | Lukas 22,19.

9 | Weitere Berichte sprechen vom Genuss des christlichen Abendmabhls als »eine Erinne-
rung an seine Wunder schaffend« (Ps 111,4); oder als die »Verkiindung seines Todes« (1 Kor
11,26) als Beweis seiner>herrlichen Existenz..

10 | Vgl. Josuttis und Martin, Das heilige Essen; Hilberath und Sattler, Vorgeschmack.
Ansétze zu einer Kulturgeschichte des Abendmahls bieten u.a.: Neumann, Geschmack-
Theater; Horisch, Brot und Wein.

11 | Il. Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution liber die Kirche Lumen gentium
(11) und das Dekret iiber Dienst und Leben der Priester Presbyterorum ordinis (5).

12 | Johannes Paul ll, Enzyklika Ecclesia de Eucharistia.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Christi transsubstanzieren.”® Diese Annahme einer geheimnisvollen Verwand-
lung wurde auf dem 4. Laterankonzil 1215 zum Dogma erhoben und 1551 durch
das >Konzil von Trient im Dekret {iber das Sakrament der Eucharistie< bekriftigt
und gilt, wie eben erwihnt, bis heute als offizielle Glaubenswahrheit. Sie besagt:
»Durch die Konsekration des Brotes und Weines geschieht eine Verwandlung der
ganzen Substanz des Brotes in die Substanz des Leibes Christi, unseres Herrn,
und der ganzen Substanz des Weines in die Substanz seines Blutes.« (Kap. 4)

Aus diesen metaphysischen >Gottesbeweis< entstehen die fundamentalen Fra-
gen und Irritationen, die tiber Jahrhunderte hinweg die Theologen und Philoso-
phen beschiftigen. Beispielsweise von welchem Zeitpunkt an Jesus im Brot ist;
ob er stiirzt, wenn Brotkrumen achtlos auf den Boden fallen, oder ob Gott beim
Kauen leidet." Selbst nach Jahrhunderten des theologischen Disputs iiber den
Sinn des Letzten Abendmahls bekommt die katholische Christologie den harten
Brocken dieser Mysterienlehre immer noch nicht verdaut.” Trotzdem vertritt die
heute giiltige kirchliche Lehrmeinung mit der Transsubstantiationslehre weiter-
hin den Glauben an ein mysterioses Gott-Essen, wonach der Heilige Geist in den
sinnfilligen Dingen der Abendmahlspeise real gegenwirtig ist und mithin die
Teilnehmenden an der Eucharistiefeier durch das Essen und Trinken ihrem Gott
teilhaftig werden.

Die Unklarheit, wie diese Teilhabe, diese Epiphanie des Géttlichen im Ku-
linarischen, zu denken sei, beherrscht die lange Geschichte der religiosen Un-
einigkeit der Christen. Seit der Reformation gibt es unter ihnen keine von allen
Konfessionen gleichermaflen anerkannte Interpretation der Eucharistie. Wih-
rend die Dogmatik in der orthodoxen, katholischen, anglikanischen und lutheri-
schen Kirche lehrt, dass im Brot und Wein Christus mit seinem Leib und seinem
Blut real gegenwirtig ist und mithin die Teilnehmenden am Abendmahl durch
das Essen und Trinken leiblich an Christus Anteil bekommen, wird diese Real-
prisenz-Transsubstantiation von protestantischen Christen weiterhin bestritten.
Diese interpretieren die Wesensverwandlung, die in der Eucharistie durch das
Essen Gottes stattfindet, als ein reines Symbol: Christus »ist« nicht real prisent im
Brot, vielmehr ist die Einverleibung des Brotes die gleichnishafte Annahme der
christlichen Botschaft (durch die reale Aufnahme von Symbolbrot). Fiir diese so
genannten Symboliker — im Unterschied zu den oben genannten Metabolikern —
hat das Essen im Abendmahl den Wert und Sinn eines Zeichens.

Im Kontext einer ernihrungsphilosophischen Betrachtung ist dieser alte Dis-
put der christlichen Theologie von keinem Interesse. Denn wie auch immer es
sich mit dem metabolischen oder symbolischen Verstindnis der Heiligen Kom-
munion verhalten mag, beide Hauptstromungen des christologischen Denkens
sind sich in einem Punkt einig. Dass ndmlich beim christlichen Abendmahl in

13 | Vgl. Rubin, Corpus Christi.
14 | Vgl. Coveney, Food, Morals and Meaning, 46.
15 | Vgl. Slenczka, Realprédsenz und Ontologie.

14,02.2026, 11:55:04.

143


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

144

Ethik des Essens

jedem Fall nur symbolisch gegessen wird und das Kulinarische an sich (Lebens-
mittel, Kochkunst, Geschmacksreflexion, Kiiche, Genuss, Einkauf, Anbau usw.)
nicht von Bedeutung ist: Man trifft sich nicht, um zu speisen und gemeinsam
gutes Essen zu genieflen, sondern um dem >himmlischen Gott« zu >dienenc.

Deshalb gentigt dem gustus mysticus des christlichen Glaubens allemal die
symbolische Speise: trockenes Brot, ein Schliickchen Wein; wenn nicht noch we-
niger: kiinstliche Brotoblaten und unechter Wein.'® Die theologische Entwertung
des Essens zum Zeichentriger verbindet sich aufs effektivste mit dem platoni-
schen Idealismus, der das Essen als mogliche Praxisform einer Ethik des guten
Lebens entwertet. Durch die >Heiligkeit< einer solchen Symbolnahrung und zei-
chenhaften Kost hat die christliche Abendmahllehre ganz mafigeblich mit zu den
kulturellen Grundlagen fiir die gegenwirtige Esskultur beigetragen, weil sie das
reale Essen vergessen macht. Sie nihrt eine fromme Einstellung, die bereit ist,
sich blof} mit einer geheimen Botschaft des Essens zufrieden zu geben, anstatt
sich fiir den wahren Gehalt der Speisen zu interessieren und anstelle einer sym-
bolischen Mahlzeit ein wirklich gutes Mahl zu heiligen.V

Zugespitzt gesagt: Ohne die religiose Opferbereitschaft, sich vor allem sym-
bolisches Essen und — wahrlich — kiinstliche Zusitze einzuverleiben, wire die
gegenwirtige Esskultur kaum denkbar. Eine Kultur des Essens, die mehr von
phantastischen Zeichen und imaginiren Bedeutungen lebt und lieber an »kuli-
narische Codes«'® glaubt, als gastrosophische Wahrheiten zu ergriinden. Diesen
buchstiblich wundervollen Mehrwert des Essens als Zeichentriger bringt Jesu
gastrotheologischer Symbolismus ins Spiel, der sowohl in der Magie seiner Spei-
sewunder als auch in der Theologie seiner mysterissen Nahrungsmetaphorik
seingesetzt« wird; und der nicht zuletzt den didtmoralischen Sinn der christlichen
Abendmabhllehre aufklirt.

16 | Vgl. Seifert, Panis Angelorum.

17 | Freilich machen sich semiologische Esskulturtheorien diese christlichen Hintergrin-
de zunutze. (Vgl. Karmasin, Die geheime Botschaft unserer Speisen; Douglas, Deciphe-
ring a Meal) Mit dem Ausspruch »Jede Nahrung ist ein Symbol« hat Jean-Paul Sartre nicht
zuletzt auch nolens volens ein »Bekenntnis« seiner christlichen Diatmoral abgelegt. (Vgl.
Onfray, Der Bauch der Philosophen) Um so bedauerlicher erscheint daher der Versuch von
Gerhard Neumann, unter dem Sartreschen Vorzeichen, eine neue Kulturwissenschaft des
Essens zu begriinden. Vgl. Neumann, »Jede Nahrung ist ein Symbol‘.

18 | Karmasin, Die geheime Botschaft unserer Speisen, 17.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

GASTROTHEOLOGISCHE SYMBOLIK

Jesu Speisewunder haben fiir das frithe Christentum nachweislich religions-
stiftende Effekte. Der Genuss von irgendwie herbeigezauberten, aber leckeren
Mahlzeiten wird von ersten Christen nicht als Stinde und gefihrliche Verfehlung
problematisiert, wie spiter beispielsweise beim Kirchenvater Augustinus. Insbe-
sondere im Einsatz von kulinarischen Mitteln bestitigt sich das ilteste und am
weitesten verbreitete Jesus-Bild, welches die biblische und auRerbiblische Uber-
lieferung bietet — des Religionsstifters als eines »Wundertiters«.” Aus einschli-
gigen Berichten des Neuen Testaments geht hervor, dass die Speise- und Heil-
wunder von einigen (Leichtgldubigen) tatsichlich als tibermenschliche Beweise
der >Existenz Gottes< verstanden wurden. Jesus’ Wunderkiiche macht sich die
Tatsache zunutze, dass bereits das Alte Testament das Speisewunder als >glaub-
wiirdiges Zeichen< des >himmlischen Vaters< benutzt. Aus dem traditionellen
Selbstverstindnis einer solchen gastrotheologischen Symbolik heraus stellt das
judische Volk den jungen Wanderprediger aus Nazareth, der behauptet >Christus«
zu sein, der gesandte Sohn Gottes und Heiland der Menschheit, entsprechend zur
Rede. »Was tust du denn fiir ein Zeichen, auf dass wir sehen und glauben dir?
Was wirkst du? Unsre Viter haben Manna gegessen in der Wiiste, wie geschrie-
ben steht: »Er gab ihnen Brot vom Himmel zu essen.«*

Die Israeliten erwarten eine gottliche Kostprobe der christlichen Kulinarik.
Dieser Erwartung wird Jesus mit seinen Speisewundern entsprechen. Bevor eini-
ge Geheimnisse dieser tibermenschlichen Zauberkiiche aufgeklirt werden, sind
kurz die Ereignisse des angesprochenen Wiistenmahls in Erinnerung zu rufen.
Denn es wird oft ein markanter Teil der Geschichte ausgelassen und vergessen,
dass man schon damals — wie dann beim Heiligen Abendmahl auch — nicht nur
himmlisches Brot und Manna isst. Womit also fiitterte der Himmlische Vater sei-
ne Kinder? Die ganze Gemeinde der Israeliten wanderte durch die Wiiste auf der
Suche nach dem gelobten Land. »Es war der fiinfzehnte Tag des zweiten Monats
nach ihrem Auszug aus Agypten«?, als die Abgemagerten und Ermiideten murr-
ten, weil sie hungerten. Und ihr Zweifel wuchs, ob es richtig war, aus Agypten
zu fliegen, wo sie »an den Fleischtopfen saffen und Brot genug zu essen hatten.«
(Ebd., 16, 3)

Dieses Aufruhr seines kulinarisch verwhnten Volkes vernahm der Herr und
versprach darauthin dem Mose, »Brot vom Himmel regnen« zu lassen, so dass
das Volk wieder genug zu essen habe und zufrieden sei. Diese frohe Botschaft ver-
kiindeten Mose und Aaron allen Israeliten mit den Worten: »Heute Abend sollt
ihr erfahren, dass der Herr euch aus Agypten gefiihrt hat und morgen werdet ihr
die Herrlichkeit des Herrn schauen. (16,7) Indessen beschert der Herr noch ganz

19 | Lang 1998, 323.
20 | Johannes 6, 31.
21 | Exodus 16,1.

14,02.2026, 11:55:04.

145


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

andere Kostproben einer géttlichen Kiiche. Aus einer Wolke lisst er Mose wissen:
»Sag ihnen: Am Abend werdet ihr Fleisch zu essen haben, am Morgen werdet ihr
satt sein von Brot und ihr werdet erkennen, dass ich der Herr, euer Gott, bin.« (16,12)
So steht es geschrieben, dass an diesem Abend das Lager von Wachteln »bedeckt«
wurde. Am Morgen legte sich eine Schicht von Tau rings um das Lager und als sich
die Tauschicht gehoben hatte, lag auf dem Wiistenboden »etwas Feines, Knuspri-
ges, fein wie Reif auf der Erde«. (16,14) Die angesichts dieses Wunders irritierten
Israeliten fragten sich, was dies sei. Da sagte Mose zu ihnen: »Das ist das Brot, das
der Herr euch zu essen gibt.« Dieses Brot, welches das Volk Israel Manna nannte,
war »weif wie Koriandersamen und schmeckte wie Honigkuchen.« (16,31)%
Schon in dieser Geschichte deutet sich an, dass das gottfromme Denken bei
der Rede von himmlischem Brot« auf alle Fille Symbolbrot meint und weit mehr
im Sinn hat als blof trockenes Brot — zum Beispiel den >herrlichen< Genuss von
feinem Honigkuchen oder knusprigen Wachteln.? Aber was ist schon dieses Brot
gemessen an Jesu zauberhaften Kochkunst, mittels deren Hilfe er glaubwiirdige
Zeichen bietet, damit das Volk ihm abnimmt, dass er wahrlich Gottes Sohn sei: Die
Speisewunder, die er angeblich bei verschiedenen Anlidssen bewirkt, lassen sich —
bei aller unfreiwilligen Ironie in der Sache —im wahrsten Sinne als geschmackvolle
Gottesbeweise und imponierend volksnahe Kostproben dafiir verstehen, dass er >ein
Heiland« sei, den Gott, der Schopfer, zur Rettung der Menschheit geschickt habe.
Dessen Speisewunder sollen das wohlgefillige Zeichen in Umlauf bringen, dass
dieser junge Wanderprediger die alttestamentlichen Wundergaben zu tiberbie-
ten vermag. Und tatsichlich gelingt es Jesus mithilfe seiner zauberhaften Volks-
kiiche, dass »seine Jiinger an ihn glaubten«.?* Die erste herrliche Offenbarung
von diesem gottlichen Wirken ist die wundersame Verwandlung von Wasser in
»guten Wein, so dass die Hochzeit zu Kana doch noch zu einem Vergniigen wer-
den konnte. (Vgl. ebd., 2,1-12) Johannes erinnert sich: »Das ist das erste Zeichen,
das Jesus tat, geschehen zu Kana in Galilda, und offenbarte seine Herrlichkeit.«
Ein dhnliches gastrotheologisches Zeichen seiner Herrlichkeit setzt Jesus bei der
Speisung der Fiinftausend ein (ebd., 6,1-14), wo er mit dem Wunder beeindruckt,
aus urspriinglich »fiinf Gerstenbroten und zwei Fischen« die vielen hungrigen
Schaulustigen, die unerwartet gekommen waren, zu sittigen. Diese essen sich

22 | Der Esskulturforscher Heckmann erldutert in diesem Zusammenhang: »Man nimmt
heute an, dass das biblische Manna nichts anderes als die Exkrettropfen zweier Schild-
lausarten war, die hgufig auf den Tamariskenstauden zu finden sind. Die ausgeschiedenen
Tropfen sind sirupartig und durchsichtig. In der Sonne trocknen sie zu erbsengrofien Kor-
nern von milchweifier, dann hellgelber bis bréunlicher Farbe und fallen ab. Sie schmecken
nach Honig und kdnnen unbeschrénkt aufgewahrt werden. Man sammelt sie auf der Sin-
aihalbinsel und benutzt sie als Gewiirz fiir verschiedene Speisen und Geb&ck.« Vgl. Heck-
mann, Die Freud des Essens, 208

23 | Vgl. Berger, Manna, Mehl und Sauerteig.

24 | Johannes 2,11.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

nicht nur herrlich satt; Christus iiberbietet einen Geschmack der Notwendigkeit
durch eine géttliche Fiille und einen paradiesischen Uberfluss: Seine Jiinger kén-
nen nach der Verkostigung der Fiinftausend noch »zwolf Kérbe« mit Brocken von
den Resten der iibrig gebliebenen Gerstenbrote fiillen.

Diese {ippigen Kostproben eines wundervollen Erfiilltseins als reale Erfah-
rung einer gottlichen Seinsfiille haben die gewiinschte Wirkung, dass die Men-
schen anfangen, tatsichlich an Jesus zu glauben. »Da nun die Menschen das Zei-
chen sahen, das Jesus tat, sprachen sie: Das ist wahrlich der Prophet, der in die
Welt kommen soll.« (Ebd., 6,14) Die weiteren Reaktionen auf diese kulinarischen
Offenbarungen des christlichen Gottes belegen diese allgemeine Begeisterung.
Denn die so gliicklich erfiillten und gut gesattigten Menschen, die sich freilich zu
diesem Zeitpunkt Jesus gegeniiber noch — das ist angesichts einer zweitausend
Jahre wihrenden Wirkungsgeschichte des Christentums als Religion zu betonen
— als einer historischen Person verhalten (die sich eben erst als Religionsstifter zu
beweisen hat), wollen diesen bewundernswerten Speisemagier und >-Megagastro-
nomc« als Wohltiter konsequenterweise zu ihrem Kénig erheben. (Vgl. ebd., 6,14)

Die nahe liegende (aber, wie wir wissen, letztlich falsche) Deutung, dass der
christliche Gott ein weiser Gott des Bauches sei, dessen Giite sich mitunter darin
zeige, dass er den Menschen ein seliges Wohlleben bereite, wird von Jesus selbst
genihrt. Wiederholt frohlockt er, dass in Gottes Konigreich auf die Glaubigen eine
reichhaltige und weinselige Tafelgemeinschaft warte. Tatsdchlich ist der Wunsch
des jiidischen Volkes, Jesus in der Folge seiner »Versorgungskompetenz< zu ihrem
Oberhaupt zu machen, nicht ungewohnlich, insofern damals Brotspeisungen und
Korngaben bewihrte Strategien der Herrschaftslegitimation waren. Besonders in
Notzeiten machte sich der Herrscher beim Volk auf diese Weise beliebt.?® Der Re-
ligionsstifter scheint sich mit seinen 6ffentlichen und 6ffentlichkeitswirksamen
Speisewundern diese tibliche und populire Praktik zu nutze gemacht zu haben.

Ein Grund dafiir, warum die christliche Ethik trotz der groRe Bedeutung des
Essens nicht zu einer gastrosophischen Entwicklung der abendlindischen Ess-
kultur beigetragen hat, ist leicht ausgemacht: Jesus setzt seine von unheilvollem
Hunger befreienden, geschmackvollen Mahlzeiten nur symbolisch und strate-
gisch ein, um unter den Menschen, die gerade an das Gute eines kulinarisch
erfiillten Wohllebens glauben, Anhinger fiir seinen Glauben zu gewinnen, einen
Glauben, der letztlich paradoxerweise eine didtmoralische Geringschitzung und
Entwertung des Essens (als konstitutive Komponente eines guten, menschenwiir-
digen Lebens) begriindet. Der Sohn des christlichen Gottes lehrt andere >héhere<
Werte und Heiligtiimer; er will seine Speisungen als Zeichen richtig verstanden
wissen. »Wahrlich, wahrlich ich sage euch: Thr suchet mich nicht darum, dass ihr
Zeichen gesehen habt, sondern dass ihr von dem Brot gegessen habt und seid satt

25 | Seit Caesar waren die urspringlich privaten Korngaben dem Princeps vorbehalten,
um zu verhindern, dass sich ein anderer als der Kaiser als Retter und Wohltéter des Volkes
gerieren konnte. Brotgaben waren nurim Namen des Kaisers erlaubt.

14,02.2026, 11:55:04.

147


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

geworden.«* So erklirt sich der weitere Verlauf der Ereignisse: Statt dem Wunsch
des Volkes nachzukommen und sich als wohltitiger Konig im Hier und Jetzt an-
gesichts des Elends der Welt anzunehmen und alle Hungrigen dieser Erde mit
einer gleichen kulinarischen Fiille des Lebens zu beschenken — »entwich er auf
den Berg, er selbst allein.« (Ebd., 6,15)

Sogar die anschlieRende Bergpredigt, die bei dieser Gelegenheit in Erinne-
rung zu rufen ist, ist von missverstindlichen, kryptogastrosophischen Reden
geprigt. Jesus verheifdt dort denjenigen wohltuende Sittigung, die es wahrlich
verdient hitten: »Selig sind, die da hungert und diirftet nach der Gerechtigkeit;
denn sie sollen satt werden.«?” Auch dieses Manna einer besseren Welt der Ge-
rechtigkeit bleibt aus und die schénen Versprechungen erweisen sich angesichts
des unzihligen Unrechts als blofle Zeichen fiir eine andere >hohere Gerechtig-
keit<, obwohl Jesus diesen Hunger, wie jeden anderen Hunger, abschaffen und als
Wundertiter alle satt werden lassen konnte.

Zu der rein instrumentellen Haltung gegeniiber der kulinarischen Reali-
tat passt auch, dass der Heiland zwar gerne mit mysteriosen Fertiggerichten die
hungrige Menge imponiert. Aber dariiber, dass >der Herr« wirklich selbst kocht,
ist nichts bekannt — keine sonderlich frohe Botschaft. So wundert es nicht, wenn
der Antichrist Nietzsche darauf besteht, dass das Abendmabhl, das er gutheift und
Zarathustra lehren lisst, selbst zubereitet ist. (Siehe II.5) Selbst noch das Alte Tes-
tament bewahrt eine Ahnung von der Heiligkeit der kulinarischen Praxis als einer
herrlichen, méinnlichen Tugend. Dort werden »sanfte« Minner wie Jakob erwihnt,
die Hausarbeit machen und am Herd stehen. Beispielsweise kocht Jakob dem er-
folglosen und ausgehungerten Jiger Esau ein Linsengericht mit Brot.” Bei anderer
Gelegenheit wird dieser untadelige Hausmann seinem feinschmeckerischen Vater
die gewiinschten zwei »guten Ziegenbockchen« zur Speise servieren. (Ebd., 27,
9)* Mit anderen Worten: Wie einige der alten Griechen, so wussten unter den
alten Judenchristen einige Herren selbst zu kochen und diese gottliche Kunst zu
leben.*

26 | Johannes 6,26.

27 | Matthaus 5,6.

28 | 1. Mose 25,29.

29 | Freilich hilft in dieser Szene Jakobs flirsorgliche Mutter Rebekka aus. Letztlich ist sie
es, die sich in die Kiiche stellt, um das Wildbret fir den Vater zuzubereiten. Aber dieser
Sachverhaltist - wenigstens ware dies als gut gemeinte Mutmaung vorstellbar - kein zwin-
gender Beleg fiir die ansonsten offenkundigen traditionellen Geschlechterrollen der altte-
stamentlichen Welt, sondern eventuell dem Umstand geschuldet, dass Jakob Vegetarier
war und sich daher weigerte, dieses blutige Gericht zu kochen.

30 | Vgl. Hutt und Klein, Einfach Géttlich.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

EXTRABEILAGE: DAS THERAPEUTENMAHL

Hier ist an eine historische Entwicklungslinie des Platonismus zu erin-
nern, die parallel zur Jesusbewegung fortlduft und in der die didtmora-
lische Asketik der antiken Philosophen in Form des frithen Ménchtums
religiés radikalisiert wird. Die von Philon von Alexandrien verfasste
Schrift De Vita Contemplativa gilt in diesem Zusammenhang als die
erste judische Theologie, die stark von griechischer Philosophie beein-
flusst ist. Mit dem Bildungsgut der klassischen Antike bestens vertraut
hilt Philon, der »jidische Platon¢, dennoch am Glauben seiner Viter mit
unbedingter Treue fest. So geht es ihm darum, den Sinn der alttestamen-
tarischen Schriften mit philosophisch-rhetorischen Mitteln allegorisch
auszulegen. Im Mittelpunkt dieser Allegorese steht indessen keine Gas-
trotheologie, sondern der platonische Aufstieg der von allem Sinnlichen
gereinigten Seele zum Weltlogos, zu Gott. Bei dieser sinnlich-weltlichen
Abmagerung und theologischen Vergeistigung wird das Essen folglich
nicht symbolisch behandelt, sondern strikt mit Blick auf das asketische
(didtmoralische) Ideal problematisiert.

Dazu beschreibt Philon eine jiidisch-christliche Urgemeinde in Agyp-
ten, die Therapeuten, deren kontemplative Lebensform erkennbar das
Lebensideal der heidnischen Philosophen variiert.*® Die Frommigkeit
ihrer religiésen Lebensmoral®? idealisiert Philon dahingehend, dass sie
besonderen Wert auf eine anorektische Selbstbeherrschung gegeniiber
dem Essen legen: Mahlzeiten werden nur nach Sonnenuntergang ein-
genommen, bei einigen sogar nur alle drei oder sechs Tage — sie leben,
wie die Zikaden, von Luft (§34f); zum gemeinsamen wochentlichen
Sabbatmahl gibt es Brot, Salz, Hysop und Wasser (§36f.). Neben dieser
asketischen Kiiche kommt der Mahlfeier namens Pannychis bei den
Therapeuten grofle Bedeutung zu. Sie findet alle 49 bzw. 50 Tage statt;
zum Mahl gibt es wieder nichts anderes als die tibliche, auch auf jeg-
liche Fleischspeise verzichtende Magerkost aus Brot, Salz und Hysop,
sowie fiir die Mehrheit kaltes, fiir dltere Mitglieder gewirmtes Wasser
(§73f.). Weibliche Mitglieder nehmen an dem Mahl teil, allerdings haben
sie sich getrennt von den Minnern zu lagern (§ 67-69). Philon definiert

31 | Am Anfang seiner Schrift stellt Philon das asketisch-kontemplative Leben (die vita
contemplativa) der Therapeuten dervita activa der Essener, einer philosophisch-religiésen
Bewegung, die sich einer praktischen Ethik verpflichtet fiihiten, gegeniiber. Dies ist hier
insofern von Belang, als Jesus aufgrund seiner Taufe durch Johannes (der der Essener-
Sekte zugeordnet wird) eher unter dem Einfluss dieser aktiven Praxisethik stand als unter
dem der platonischen Ideale solcher religiosen Bewegungen wie den Therapeuten - mit der
moglichen Konsequenz einer entsprechend gegenséatzlichen Haltung zum Essen.

32 | Philon von Alexandrien, De Vita Contemplativa, § 2.

14,02.2026, 11:55:04.

149


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

150

Ethik des Essens

und verteidigt diese Mahlfeier in ausfiihrlicher Abgrenzung von ande-
ren hellenistischen, speziell den »philosophischen Mihlern« (§40-63).
Sicherlich nicht ohne polemische Ubertreibungen tritt in seiner Schilde-
rung der Symposien der Philosophen, darunter und allen voran Sokrates,
eine interessante Wahrheit zutage, die erahnen lisst, in welchem Mafe
das platonische (didtmoralische) Symposienverstindnis iiber deren wah-
re Realitit hinwegtiduscht: Bei den philosophischen Mahlfeiern komme
es zu Exzessen durch Genuss von unvermischtem Wein und zum Streit
unter den angetrunkenen Mahlteilnehmern; es werde {ibertriebener
Luxus von groflen Speisezimmern, vielen und reichen Geschirren, von
ausgesucht hiibschen und aufreizend frisierten und gekleideten Sklaven,
von Unmengen von Backwerk und Speisen zur Schau gestellt und nach
dem Mahl ende alles zwangsliufig in ziigelloser Sauferei.

Ausdriicklich kritisiert Philon Xenophons Symposion wegen der Fléten-
spieler, Tanzer, Gaukler und Spafmacher, die die >niederen Triebe« er-
regten; Platons Symposion wird wegen der Eros-Thematik geriigt, weil sie
sich mit homosexuellen Regungen und Liebesverhiltnissen beschiftige.
All diese schimpflichen Eigenschaften der philosophischen Gastmihler
wiirde die wirklich asketische Mahlfeier der Therapeuten nicht aufwei-
sen (§ 64-89). Die von den Griechen blofS idealisierte vita contemplativa
einer rein geistigen Selbsterfiillung wird in der klosterdhnlichen Lebens-
form des frithen Monchtums und deren essistenziellen Selbstkasteiung
real. Aber nicht nur im Vergleich zu den asketischen Idealen der pla-
tonischen Philosophie, sondern auch gegeniiber den spiteren Kirchen-
vitern erweisen sich die Therapeuten als mustergiiltige Didtmoralisten:
Gemessen an der Willensstirke ihrer anorektischen Mentalitit eines
rigorosen Fastens >im Geiste Gottes< wirkt die Tatsache (auf die nidher
einzugehen sein wird), dass Augustinus die unbeherrschte Genussgier
als eine unabédnderbare Folge »der Erbsiinde« rechtfertigt, geradezu wie
eine Gotteslisterung.

BROTRHETORIK ODER JESUS DAS BRoT

Nicht nur in der populdren Form von Speisewundern nutzt Jesus das Essen blof3
symbolisch — wohlgemerkt als Zeichen fur Géttliches, fiir das hochste Gut. Er
tut sich auch damit leicht, mittels einer Mahlmetaphorik die eigene Gotteslehre
Anderen zu unterbreiten. Mit dem Einsatz dieser Mahlmetaphorik werden die
bereits angesprochenen Missverstindnisse beziiglich des wahren Sinns seiner
Gotteslehre bewusst in Kauf genommen. Jesus macht von solcher Wortwunder-
Zukost exzessiven Gebrauch; er fullt und wiirzt seine Reden mit Mahlmetaphern,
um ihre Botschaften seinem Publikum auf diese Art schmackhaft zu machen.
Zweifellos ist der spektakulirste Einsatz dieser rhetorischen Ubertragung des

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

gastrosophischen Logos (Essen als etwas an sich Gutes, Genieflbares) in die
christliche Gastrotheologie die im Kontext des Abendmahls ausgesprochene Eu-
charistie, dass er, wie Brot (»dies ist mein Leib...« etc.), etwas Genieflbares sei.

Fiir ein philosophisches, also religionskritisches Verstindnis der christlichen
Abendmahllehre ist besonders die Tatsache relevant, dass die mysteriése Tisch-
rede, die Jesus wihrend seines letzten Mahls vor seinen Jiingern hilt, im Kontext
eines hiufigeren Gebrauchs solcher Mahlmetaphorik steht. Nicht erst bei dem
denkwiirdigen Ereignis des letzten Abends vor seiner Hinrichtung, sondern auch
vorher schon wihlt der Religionsstifter in vielen anderen Situationen eine Brot-
rhetorik, mittels derer er seine Theologie lehrt. Beispielsweise erwidert er bei
einer Wanderung wihrend einer Rast seinen zahlreichen Anhingern, die ihm
einen Imbiss anbieten, zuriickweisend: »Ich lebe von einer Speise, die ihr nicht
kennt.«* Ein ungliubiger Geist oder ein einfaches Gemiit kénnte darin die in
ihrer mutwilligen Rhetorik wichtigtuerische Ankiindigung eines neuen Rezeptes
sehen wollen. Doch der Wundertiter aus Nazareth meint es ernst und kniipft die
subtile Allegorie an: »Meine Speise ist es, den Willen dessen zu tun, der mich ge-
sandt hat, und sein Werk zu vollenden.« (Ebd., 4,34)

Noch stirker als an dieser Stelle macht die folgende Formulierung greifbar,
in welchem Mafle sich Jesus der platonischen Poesie einer »Seelennahrung« und
des logozentrischen Ideals einer »wahren Anfiillung« durch das »Sein des Geis-
tes« bedient (wogegen, wie bei Platon, der Genuss von Nahrungsmitteln »nichts«
bedeutet). Also spricht der theistische Platoniker: »Wahrlich, wahrlich ich sage
euch: Mose hat euch nicht das Brot vom Himmel gegeben, sondern mein Vater
gibt euch das rechte Brot vom Himmel.« (Ebd., 6,32) An dieser Passage wird deut-
lich, dass die Brotworte, die gewshnlich mit dem Mysterium des eucharistischen
Abendmahls in Verbindung gebracht werden, sogar in Nicht-Mahlsituationen
zum Einsatz kommen. Gerade dann, wenn die kontextuelle Referenz zwischen
wirklichem Essen und (gastro)theologischen Reden, wenn die situative Prisenz
von Brot und »Brot«-Worten fehlt,* tritt der rhetorische, nimlich der bewusst
mystifizierende Sinn der Mahlmetaphorik deutlich hervor.

Zumindest fillt es Ungldubigen nicht schwer, in Jesu Brotreden die Zeichen-
funktion des Essens zu erkennen: Unter dem »rechten Brot« versteht Jesus of-
fensichtlich nicht das wirkliche Brot, vielmehr setzt der gastrotheologische Diit-

33 | Johannes 4,31.

34 | Die Einsetzungsformel der Eucharistie macht sich die situative Prdsenz von Brot und
Wort deiktisch - in dem unbestimmten Deutewort »dies« (...ist mein Leib) - bewusst zu nut-
ze. Denn was hier »dies« bedeutet (dieses Brot, diese Geste des Gebens; dies antizipierte
Opfer des eigenen Lebens oder dies geopferte Getreide, dies Produkt der Backkunst oder
dgl.), bleibt dadurch offen und ebenso undeutlich wie die vieldeutige Rede von »mein Leib«
(meine metaphorisch beschriebene Lehre, meine Lehre der Heiligkeit des Essens, mein
Leib als ein gottlicher, naturreligiéser Erdleib, mein Leib in Form der Mahlgemeinschaft
oder dgl.).

14,02.2026, 11:55:04.

151


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

152

Ethik des Essens

moralist das echte Brot — das Essen — blof§ symbolisch ein, um es gegeniiber dem
»Brot vom Himmel« — der Verheiflung eines himmlischen Lebens und géttlicher
Speisen — zu einer unbedeutenden und verginglichen Speise herabzusetzen. So
ist die »wahre Nahrung« nicht das Heiligtum realer Backwerke, vielmehr soll das
erfiillte, gute Leben ausschliellich das sein, was jenen Glaubenshunger sittigt,
den Jesu Brotworte allererst anregen. »Denn dies ist das Brot Gottes, das vom
Himmel kommt und gibt der Welt das Leben.« (Joh 6,33)

Mit Blick auf die spitere Dimonisierung des Kulinarischen durch die Kir-
chenviter kann man sich klarmachen: In der Gastrotheologie Christi bleibt die
Verfluchung des Essens aus, die — der augustinischen Erbsiindenlehre zufolge
— der paradiesische Siindenfall tiber die Lust der Leckerbissen verhingt. Die fro-
he Botschaft, die Jesus verkiindet, bietet etwas Anderes, etwas wahrhaft Frohlo-
ckendes — sie soll dem Volk schmecken. Und er will alle, die an ihn glauben und
bereit sind, seine Kost anzunehmen und sich einzuverleiben, sogar noch besser
bewirten, als es schon die jiidischen Viter vor ihm taten. »Eure Viter haben Man-
na gegessen in der Wiiste und sind gestorben. Dies ist das Brot, das vom Himmel
kommt, auf dass, wer davon isset, nicht sterbe.« (Ebd., 6,49) Wie seine Speise-
wunder, so macht Jesus auch mit >diesen< magischen Wortbroten — trotz deren
offenkundig metaphorischen Rhetorik — viele seiner Hérer auf das himmlische
Paradies begierig: Wieder zieht er viel Bewunderung auf sich.

Johannes berichtet tiber die unmittelbare Reaktion, die solche gastrotheolo-
gische Reden bei den Anwesenden hervorrufen. »Da sprachen sie zu ihm: Herr,
gib uns allewege solch Brot.« (Ebd., 6,34) Freilich klingt in dieser Forderung der
gesunde Menschenverstand der Anwesenden durch, die dabei an echtes Brot den-
ken, wie im Wunsch des Vaterunsers (»unser tiglich Brot gib uns heute«), bei
dem die Sorge um die tigliche Nahrung und um gut erfiilltes Sein noch durch
den Pleonasmus von »tiglich« und »heute« verstirkt wird. Wahrscheinlich wird
bei dieser lebensfrohen Essbegierde sogar auch an jenes Manna-gleich sittigende
»fette Brot« gedacht, wie es damals in der Wiiste vom Himmel geregnet sein soll,
das sich freilich, wie wir bereits sahen, aus weit mehr als nur aus Brot zusammen-
setzte — nimlich aus allerlei Siiflem und Knusprigem.

Es zeigt sich, dass das »himmlische Brot«, von dem Jesus in vielen Situatio-
nen auferhalb des Kontextes eines gemeinschaftlichen Mahls spricht, einen noch
deutlich metaphorischen Sinn aufweist. Doch lisst sich daran studieren, dass der
Wanderprediger und Sprachkiinstler weit raffinierter mit trophischen Tropen
arbeitet und seine Rede subtiler wiirzt als der Bauchredner Platon. Verschiedene
rhetorische Techniken kreieren ein allenthalben verwirrendes Sinngemisch, das
Feuerbach dazu bewegt, in diesem Zusammenhang von einer »Sophistik«*® zu
sprechen: Erstens wird ein semantisches Gleichnis durch eine bedeutungslogi-
sche Gleichsetzung erzeugt — Jesus verkorpert seine geistvollen Reden, gleich wie
Brot eine Verkérperung von materiellen Stoffen ist. Auflerdem, zweitens, hat >Je-

35 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 368.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

sus« eine allegorische Bedeutung, sofern sein »Leib« (seine lebendige, leibhaftige
Person) sinnbildlich seinen >Geist« (seine Religion, seine Lehre) meint. Dariiber
hinaus, drittens, basiert die Brotmetaphorik auf einer Synekdoche: >Brot< steht
fur das Ganze seiner Worte, >dieses Brot« ist das pars pro toto fiir sein Leben
und Wirken. Schlieflich, viertens, werden diese rhetorischen Zutaten noch mit
einer Metonymie vermischt: Der Wanderprediger »>gibt« den Menschen >etwas<
zu verstehen, das sie wie Speisen >annehmenc« und >verinnerlichen« sollen. So ge-
sprochen, »essenc sie seine Worte, wie er selbst (in diesem metonymischen Sinne)
von Gottes Willen als einer >Speise« geistig »gendhrt« wird und von ihr >lebt<, weil
Jesus aus diesem Glauben seine geistige Kraft schopft und darin sein religioses
Leben besteht.

Aus einer solchen Backkunst und raffinierten Begriffskiiche entstehen seine
Worte. »Ich bin das Brot des Lebens. Wer zu mir kommt, den wird nicht hungern;
und wer an mich glaubt, den wird nimmermehr diirften.«*® An sich betrachtet,
ist die gastrotheologische Symbolik dieser Reden nur rhetorisch und sophistisch,
gewissermaflen kryptogastrosophisch (das Essen als Zugang zum Goéttlichen,
héchsten Guten) und gar nicht mal mystisch: Jesus unterbreitet seinem Umfeld,
dass sein Gott auch sittigt und tigliches Brot gibt, das am Leben erhilt und ein
wohliges Erfiilltsein verspricht. Doch sind diese Labsal verheiflenden Worte nur
Drogen, nimlich Futter fiirs Volk, das elendig hungert und davon angelockt wird.
In Wirklichkeit >sittigt diese Speise« nicht, wie Brot sittigt (denn sie verfolgt nicht
wirklich das Gute, die Ernihrungsverhiltnisse der Menschen zu verbessern).
Sein Brot, Jesu Lehre, ist ungeniefbar und fiir die didtmoralische Heiligkeit sei-
ner Speisen sind die wirklichen Mahlzeiten wertlos oder, genauer, nur von Wert
als blof3e Zeichentrager.

CHRISTOLOGISCHE MYSTIFIZIERUNG

Eine bewusste Mystifizierung der Gastrotheologie findet dann statt, wenn Jesus
sich selbst ohne ersichtliche Metaphorik als Brot bezeichnet und einfach sagt:
»Ich bin das lebendige Brot, vom Himmel gekommen.« (Joh. 6,51 Am letzten
Abend, wo nur seine treuen und ihm ergebenen Jiinger versammelt und keine

36 | Johannes, 6,35. Die gleiche Metaphorik gilt fiir das Trinken, wie beispielsweise aus
der Geschichte am Jakobbrunnen hervorgeht. Dort (Joh 4,13-15) fragt die Samariterin:
»Bist du etwa grofier als unser Vater Jakob, der uns den Brunnen gegeben und selbst daraus
getrunken hat, wie seine Séhne und seine Herden? Jesus antwortete ihr: Wer von diesem
Wasser trinkt, wird wieder Durst bekommen; wer aber von dem Wasser trinkt, das ich ihm
geben werde, wird niemals mehr Durst haben; vielmehr wird das Wasser, das ich ihm gebe,
in ihm zur sprudelnden Quelle werden, deren Wasser ewiges Leben schenkt. Da sagte die
Frau zu ihm: Herr, gib mir dieses Wasser, damit ich keinen Durst mehr habe und nicht mehr
hierher kommen muss, um Wasser zu schopfen.«

14,02.2026, 11:55:04.

153


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

154

Ethik des Essens

kritischen Geister oder Unglidubige anwesend sind, wird eine solche mystische
Rede selbstverstindlich »aufgenommen«< und >geschluckt«. Dass dies ansonsten
keineswegs so selbstverstindlich ist, sondern im Gegenteil solche unbegreiflich-
geheimnisvollen, iiberverniinftigen Worte auf Unverstindnis stoflen, ist uns
uberliefert. Denn im Widerspruch zur eucharistischen Tischrede wihrend des
letzten Abendmahls verlduft beispielsweise die Gesprichssituation, in der Jesus
bei seiner Rast auf dem Weg nach Galilda von zahlreichen Anhidngern, aber auch
von (noch) ungliubigen und skeptischen Neugierigen umgeben ist, durchaus an-
ders. Seine wunderlichen Worte fithren dann schnell zu heftigen Reaktionen.
»Da murrten die Juden dariiber, dass er sagte: Ich bin das Brot, das vom Himmel
gekommen ist.« (Ebd., 6,41)

Was passiert hier: Die Anwesenden nehmen den augenscheinlichen Unsinn
solcherlei unglaubwiirdiger Anmaflungen nicht hin. Sie geben vielmehr zu be-
denken, Jesus sei nicht vom Himmel gekommen und nicht Sohn eines Gottes,
sondern als Mensch, als leiblicher Sohn von Joseph und Maria, »des Vater und
Mutter wir kennen« (ebd., 6,42), geboren. Um diese bodenstindige Skepsis vor-
zutragen und einen begriindeten Unglauben zu empfinden, muss man offen-
sichtlich kein tiberzeugter Religionskritiker und Antichrist sein und wie Nietz-
sche bekennen, »dass ich wenige Biicher mit solchen Schwierigkeiten lese wie die
Evangelien.«”’ Sogar ein moderater Religionsphilosoph wie Karl Jaspers notiert,
Jesu Angehdérige »hielten ihn fiir wahnsinnig«.*® Doch Jesus lisst sich von sol-
chem Irrglauben nicht beeindrucken und vertritt weiter das Unglaubliche eines
realen Brot-Ichs sowie die Forderung, man maége ihn essen.

»Ich bin das Brot des Lebens. [...] Wer von diesem Brot essen wird, der wird
leben in Ewigkeit. Und das Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch, welches
ich geben werde fiir das Leben der Welt.«** Indessen ist an diesen Formulierun-
gen der gleichnishafte Sinn der Rede, derer sich Jesus bedient und die auch in
der Einsetzungsformel des Abendmahls wieder vorkommt, immer noch greifbar.
Und weil er kein Brot, sondern lebendiges Fleisch ist, kann das >Brots, das er ver-
kérpert und wirklich als Opfer hingibt, auch nichts anderes sein als sein Fleisch.
Wenn er sein Fleisch, sein physisches Leben, fiir »das Leben der Welt« opfert,
dann nicht damit es gegessen werden sollte, wie man Brot oder Fleisch als geop-
ferte Natur verspeist. Nicht als >Speiseopfer< opfert sich Jesus, vielmehr opfert er
das eigene Leben, um der Welt ein glaubhaftes Zeichen fiir das christliche Leben
zu geben, gleich wie Brot und Fleisch geopfert werden, um den Menschen sicht-
bar ihr physisches Leben zu geben. In einer solchen, strikt metaphorischen Rede
lasst sich sinnbildlich von Jesus als Brot oder Jesus als Osterlamm sprechen und
ein kryptogastrosophisch sinnvolles Bild des hochsten Guten »einsetzen<, um den
christlichen Gott symbolisch zu veranschaulichen.

37 | Nietzsche, Der Antichrist, 6, 199.
38 | Jaspers, Die maigebenden Menschen, 174.
39 | Johannes 6,47-51.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Trotzdem suggeriert eine solche Mahlmetaphorik die mysteriése Vorstellung,
dass Jesus, wenn er sagt, er sei Brot und er gebe sogar sein Fleisch den Anderen
zu essen, dies wirklich so meint. Die mystifizierenden Worte des Religionsstifters
16sen regelmifig grofle Aufregung, ja Empoérung, aus angesichts ihres gottlosen
Geistes. »Da zankten die Juden untereinander und sprachen: Wie kann der uns
sein Fleisch zu essen geben?« (Joh. 6,52) Trotz der vehementen Ablehnung seiner
unglaubwiirdigen Rede insistiert Jesus auf die Wahrheit seiner Worte und kon-
frontiert sein beunruhigtes Umfeld mit der unglaublichen Erwiderung: »Wahr-
lich, wahrlich ich sage euch: Werdet ihr nicht essen das Fleisch des Menschen-
sohnes und trinken sein Blut, so habt ihr kein Leben in euch. Wer mein Fleisch
isst und mein Blut trinkt, hat das ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken
am Letzten Tag. Denn mein Fleisch ist die rechte Speise, und mein Blut ist der
rechte Trank. Wer mein Fleisch isset und trinket mein Blut, der bleibt in mir und
ich in ihm.« (Ebd., 6,56)

Man stof3t hier auf den absoluten Rohzustand von Jesu Gastrotheologie: Thr
wortlicher Sinn fordert zum Kannibalismus auf. Im Unterschied zum fraglosen
Verlauf des letzten Abendmahls und der offiziellen Doktrin der Eucharistie der
christlichen Kirche, die diesen wortlichen Sinn wohlweislich zur Glaubenswahr-
heit eines »Mysteriums« entschirft, fithrt die spektakulire Aufforderung, ihn,
Jesus zu essen, unter den Anhingern — jedenfalls damals noch — zu allgemei-
ner Enttduschung und offener Gegenrede. »Viele nun seiner Jiinger, die das hor-
ten, sprachen: Das ist eine harte Rede; wer kann sie horen?« (Ebd., 6,60) We-
gen solcher unerhort harten, pro-anthropophagen Reden sprechen Antichristen
wie Nietzsche von den »barbarischen Begriffen und Werten« des Christentums.
Dass die Bibel mit all ihren »harten Reden« und Ungereimtheiten, Grausambkei-
ten, Verwirrungen, Phantasien, Geschichtsklitterungen, Filschungen etc. kaum
in allem umstandslos als »das Wort« und die »Offenbarung Gottes« aufgefasst
werden sollte, ist heute jedenfalls in der wissenschaftlichen Religionskritik un-
bestritten.*

40 | Vgl. Luidemann, Der grofRe Betrug; Flamm, Die Orientierungsnot der Christen.

14,02.2026, 11:55:04.

155


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

156

Ethik des Essens

EXTRABEILAGE: ANSTIFTUNG Zzum KANNIBALISMUS

Versteht man Jesu Mahltheologie wértlich, weil man an dessen mysti-
sche Wahrheit nicht glauben mag, hat sie zwangsliufig die Bedeutung
einer Anstiftung zu kannibalischen Untaten. Wenn Jesus sich in das Brot
(oder in die Hostie) verwandelt und wirklich in dem gegenwirtig wire,
was die Herrenmahlteilnehmer essen, dann verzehren sie Fleisch von
einem Menschen. Freilich bricht eine Religion, die das theophage Motiv
des Gott-Essens ins Kannibalische wendet, mit dem elementarsten Tabu
der menschlichen Zivilisation.! Wenn behauptet wurde, der christliche
Gottesdienst sei ein »heiliges Spiel« (Lang), dann wird in diesem Zusam-
menhang erkennbar: Jesu Essensmetaphorik spielt tatsichlich mit dem,
was der tiberlieferten Menschheitsmoral hoch und heilig ist. Denn die
mysteriose Gastrotheologie seiner Reden spielen mit dem moralischen
Ideal, das dem traditionellen jiidischen Glauben wirklich heilig ist.

Dass Kannibalismus eine heillose Stinde ist, wird in der Bibel vielfach
thematisiert. Kénig Ben Hadad, der sich dafiir ausspricht, dass die jun-
gen S6hne in seinem Reich wihrend einer Hungersnot aufgegessen wer-
den, wird am Ende selbst durch sein Volk getétet.”* AufRerdem ist es das
Verwerflichste schlechthin, wenn Frauen »ihre Leibesfrucht essen, ihre
sorgsam gehegten Kinder«.® Ein ausbrechender Kannibalismus dient
auch als Drohung angesichts gottfeindlicher Lebenspraktiken. »Und
wenn ihr daraufhin noch immer nicht auf mich hért und mir immer
noch feindlich begegnet, begegne ich euch im Zorn und ziichtige euch
siebenfach fiir eure Siinden. Ihr esst das Fleisch eurer S6hne und T6ch-
ter«.** Vor diesem Hintergrund haben die Worte des Paulus einen scha-
len Beigeschmack, wenn er sagt: »Du sollst deinen Nichsten lieben wie
dich selbst! Wenn ihr euch aber untereinander beifst und fresst, so seht
zu, dass ihr nicht einer vom andern aufgefressen werdet.«*

Indessen hat dieses makabre Spiel mit dem Kannibalismus auch einen
tieferen Sinn. In der Antizipation seiner unmittelbar bevorstehenden
Kreuzigung beugen Jesu Opferreden dem nahe liegenden Erschrecken
gegeniiber einem Gott vor, der Menschenopfer will. Denn im krassen
Unterschied zu anderen Religionen, in denen Opfergaben gewohnlich
irgendwelche symbolischen Dinge oder Nahrungsmittel, wie Brote und
Getreide oder eventuell auch Tiere, den Gottheiten dargebracht werden,
um sie fiir das Wohl der Menschen giitig zu stimmen, will der Vater im

41 | Vgl. Schulte, Die grausame Wahrheit der Bibel.
42 | 2. Buch der Kdnige, 6, 24-7,20.

43 | Klagelieder, 2,20.

44 | 3. Mose 26,27-29.

45 | Paulus, Brief an die Galater 5,15.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Himmel und der Herrscher iiber allem seinen Sohn als Speiseopfer. Die
am Tage nach dem letzten Mahl stattfindende grausame Szene der Kreu-
zigung, bei der ein Mensch aufgespiefdt wird, versteht sich als Opfermahl
fiir eine Menschen toten-lassende Gottheit: Jesus stirbt stellvertretend
fur die ganze Menschheit, damit Gott im Tausch gegen diese geopferte
Gabe ihr die Stinden vergibt.

Das apokryphe Evangelium des Jiingers Philipp spricht diese eher mons-
trose als mysteriose Moglichkeit ausdriicklich an: »Gott ist ein Men-
schenfresser. Aus diesem Grund werden Menschen ihm geopfert. Vor
den Menschenopfern wurden Tiere geopfert, da jene, fiir die sie geopfert
wurden, keine Gotter waren.«*® Dass die Gastrotheologie einer eucharis-
tischen Kommunion, die die bevorstehende Kreuzigung des Fleisches
Jesu als Opfermahl mit dem Speiseopfer beim Abendmahl assoziiert,
mit archaischen Vorstellungen eines Menschenopfers >spielt, hebt auch
Sigmund Freud hervor. Freud weist in seiner Analyse des christlichen
Abendmahls die Imitation altertiimlicher Totemmahlzeiten nach.” Mit
solchen religionsgeschichtlichen Hintergriinden lisst sich selbst noch
der mystische Sinn ihrer Mahltheologie auf einen profanen Sinn zuriick-
fihren. So muss bezogen auf den Stellenwert, den die christliche Abend-
mahllehre in der Genealogie des ernihrungsphilosophischen Diskurses
einnimmt, weder an eine heilige Transsubstantiation geglaubt noch mit
einem heillosen Kannibalismus gespielt werden, damit (sich gleich zei-
gen wird) die didtmoralisch verzerrte, kryptogastrosophische Heiligkeit
des Abendmahls verstindlich wird.

DER SINN DER TISCHREDE

Wie kommt es, dass nicht weit mehr Christen und solche, die sich dem Gebot
verpflichtet fithlen, den Nichsten zu lieben, statt ihn zu essen, dhnlich heftigen
Anstofl an der besagten harten Rede genommen haben, wie Christi Zuhorer von
einst? Damals jedenfalls entscheiden sich die Anwesenden fiir den wortlichen
Sinn der Worte des »Herrn, mit der verstindlichen Folge, dass sich »daraufhin
viele Jinger zuriickzogen« und sich im Unglauben an die barbarischen Wahrhei-
ten dieses wunderlichen Wanderpredigers abwandten und fortan »nicht mehr mit
ihm umherwanderten«.”® Dieser anfingliche Mitgliederverlust hitte das Ende
der jungen christlichen Religionsgemeinschaft bedeuten kénnen — gibe es nicht
mysterienhungrige Barbaren, die die monstrése Anthropophagie des wortlichen

46 | Das Philippus-Evangelium, Spruch 50, 62,35-63,5; vgl. Gaffron, Studien zum kopti-
schen Philippusevangelium

47 | Vgl. Freud, Totem und Tabu, 43.

48 | Johannes 6,66.

14,02.2026, 11:55:04.

157


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

Sinns des Herrenmahls nicht wahrhaben wollen; gibe es nicht gastrotheologi-
sche Kannibalen, die stattdessen lieber an das Mysteriése glauben, dass man mit
Jesus ist, indem man blof} symbolisch isst und dies, wie wir feststellen mussten,
nicht ohne duflerst bedenkliche Zusitze und reichlich raffinierte Geschmacks-
verstirker.

Solchen »Armen im Geiste«®, fiir die es zum Gliick, wie es geschrieben steht,
»das himmlische Reich« gibt, schmeckt harte Rede gut wie hartes Brot. Man
muss hier durchaus keinen polemischen Ton heraushéren, auch wenn so klingt.
Es sind die Fakten, die hier sprechen: Nachdem anfinglich viele Menschen von
dem (Speise-)Wundertiter aus Nazareth begeistert waren, blieben als Folge seiner
mysteriosen Mahlmetaphorik nur noch eine kleine Gruppe von Anhingern iibrig
— bekanntlich genau zwolf an der Zahl. Diese zwdlf >Jiinger< werden mit ihren
verschriftlichten Erinnerungen an Jesus, die uns als das Neue Testament tiberlie-
fert sind, zur Geniige beweisen, dass sie wirklich kritiklos und erlésungsbegierig
alles schluckten, was >ihr Meister< ihnen in den Mund legte.>® Insbesondere die
Abendmahl-Abschiedsrede ruft in ihren Berichten keine vergleichbare Verwir-
rung, Verdrgerung und Verweigerung hervor, die, wie sich zeigte, Jesus durchaus
entgegengebracht wurde, wenn er seine unglaubwiirdigen Reden den Menschen
unterbreiten wollte, die nicht nur glaubenshungrig waren, sondern sich vom (Re-
prisentanten des) hochsten Guten auch wirklich besseres Essen wiinschten.

Demgegeniiber waren die Jiinger mit einem symbolischen Verstindnis der
christlichen Mahlgemeinschaft zufrieden und sie murrten auch angesichts der
Vorstellung eines Menschenopfers nicht. Dass also am letzten Abend der Corpus
Christi nur noch aus den treuen Gefihrten bestand, ist ein Sachverhalt, der fiir
den widerspruchslosen Verlauf des Mahls von fundamentaler Bedeutung ist. So
kann der Religionsstifter auch — und erst recht an diesem Abend — von seinem
gastrotheologischen Symbolismus und seinen mystifizierenden Brotzusitzen Ge-
brauch machen. Mit dem entscheidender Unterschied, dass in dieser ungewthn-
lichen Mahlsituation, die unter dem Vorzeichen seines Todes am nichsten Tag
stattfindet, die Zeichensprache der Speisemetaphorik mit einem realistischen
und glaubhaften Zeichen verbunden ist. Denn das Mahlopfer, das im physischen
Leben der Jiinger fortlebt, kann tatsichlich fiir den Sachverhalt stehen, dass Jesus
sich selbst (sein Leben) in dieser Situation glaubwiirdig opfert, damit er im christ-
lichen Leben seiner Mitmenschen und deren Religiésitit fortlebt.

49 | Matthdus 5,3.

50 | Selbstnoch das Auferstehungsmysterium stehtim Zeichen des Brotes: Der Auferstan-
dene offenbart sich in Gestalt eines Fremden (vgl. Markus 16,9-12), dem Markus und Lukas
bei einem Abendmahl begegnen, das sie in einem Gasthaus auf ihrem Weg iiber das Land
in Emmaus einnehmen. »Als er mitihnen zu Tische war, nahm er das Brot, brach und gab es
ihnen. Da wurden ihnen die Augen aufgetan, und sie erkannten ihn; er aber entschwand vor
ihnen.« Vgl. Lukas 24,13-35.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Als ein reales Gastmahl betrachtet und ganz unabhingig von der anschliefRen-
den T6tung unterscheidet sich das christliche Abendmahl von den heidnischen
Abendmihlern zunichst nur durch eine eigenwillige Modifikation der Tischre-
de. Denn bei der hellenistisch-romischen Mahlpraxis war zu Beginn des Essens
eine Gotterakklamation tiblich, sodann widmete man sich den Speisen (deipnon),
um abschlieffend, mit Ausklang im Trinkgelage (symposion), einen Schluck un-
gemischten Weins fiir die guten Geister (agathon daimon) zu opfern. Dabei kam
es zu einer Mahlabschlusslibation als einer Art Nachtischgebet.”' Diese Dank-
sagung oder Eulogie der heidnischen Mahltheologie modifiziert Jesus durch das
christologische Spezifikum seines Nachtischgebets, eben der so genannte Eucha-
ristie. Seither tiberstrahlt die eucharistische Tischrede des Abendmabhls alle ande-
ren Aspekte dieses Mahls.

Zwar ist in dieser ideellen Ausrichtung auf die Tischrede, auf den Logos statt
auf das Essen beziehungsweise auf das Reden nach dem Essen, wiederum eine
Nihe zum platonischen Symposion zu erkennen. Im spezifischen Unterschied
aber zur eucharistischen Tischrede Jesu dienen die Reden beim philosophischen
Mabhl keiner verwirrenden Rhetorik, die das Heilige >herbeiredet«. Den philoso-
phischen Abendmihlern ist das philosophische Gespriche und die geistreiche
Unterhaltung der Mahlteilnehmer heilig, das héchste Gut. Die Tischreden verkor-
pern die reale Prisenz dieser Heiligkeit; sie sind das wahre Gute eines geistigen
Menschseins und guten Lebens zu Tische. Gerade eine alltiglich gelebte Geistig-
keit von freien und ebenso heiteren wie anregenden Tischgesprichen wird der
religionskritische Aufklirer Immanuel Kant als das hochste Gute lobpreisen: Die
»Humanitit einer guten Tischgesellschaft«, die Kant als Gastrosoph gutheifdt, ist
durch und durch unchristlich. Denn im diametralen Gegensatz dienen in der
Christologie des Heiligen Abendmahls sowohl die Rede als auch das Zusammen-
sein und das Essen anderen, symbolischen Zwecken.

Jesus’ eucharistische Tischrede will ein Weltbild schmackhaft machen, bei
dem die Mahlfeier und geistreiche Tischgespriche keine wirkliche Bedeutung
fur die ethische Lebenspraxis haben — und das, wie sich gleich zeigen wird, trotz
deren realen Heiligkeit in der liturgischen Praxis von Jesu eigenen wirklichen
Mahlgemeinschaften. Also sprach Jesus an diesem Abend die bei vielen dhnli-
chen Gelegenheiten eingesetzten Worte: »Nehmet, esset, dies ist mein Leib, der
fur euch gegeben wird...«

Indessen ist fiir den Religionsstifter das letzte Mahl die letzte Gelegenheit,
um der eigenen »christlichen Mahlgemeinschaft« durch eine entsprechende
Mabhltheologie eine spezifische Identitit zu verleihen. Denn die Tatsache, dass
sich die korporale Identitit dieser neuen religiésen Bewegung wesentlich einer
Aneignung der antiken Mahlkultur verdankt, bringt die ideologische Notwen-
digkeit mit sich, sich gegen die multikulturelle und multireligiése Konkurrenz
innerhalb der hellenistischen Gesellschaft zu positionieren. Gerade in dieser Aus-

51 | Vgl. Klinghardt, Mahlgemeinschaft.

14,02.2026, 11:55:04.

159


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

160

Ethik des Essens

einandersetzung, das zeigt die paulinische Abendmahllehre besonders deutlich,
schirft das Urchristentum das eigene theologische Profil. Was aber besagt diese
urchristliche Mahlphilosophie und warum kommt sie nicht ohne Geheimnisse,
nicht ohne ein Mysterium, aus? Man bekommt es hier mit dem unlésbaren Pro-
blem zu tun, dass Jesus selber keine systematische Philosophie der Mahlgemein-
schaft vorgelegt hat, die den konkreten Sinn und den ethischen Zweck seiner
Mahlpraxis erklirt: Darum bleibt der Geist des christlichen Abendmabhls fiir im-
mer undeutlich.

Im Prinzip jedoch eignete sich die Situation des letzten Mahls besonders gut
fur die Sinngebung und Identititsstiftung einer spezifisch christlichen Mahl-
gemeinschaft, weil durch die kontextuellen Beziige eines gemeinsamen Essens
Jesus’ tiblichen Brotworte und mithin die metaphorischen Implikationen sei-
ner Gastrotheologie realer erscheinen als in anderen Situationen. Er wird sich
selbst tags drauf als glaubwiirdiges Zeichen fiir die Existenz eines himmlischen
Uber-Lebens der Menschen wirklich opfern — ganz so, wie in der Situation einer
abendlichen Mahlzeit das physische Leben all dessen, was sie essen, wirklich ge-
opfert werden muss, damit sie in ihrer irdischen Existenz tiberleben. Und wie sich
schlieRlich das getstete Speise- oder Mahlopfer in ihrem physischen Uberleben
tatsdchlich transsubstanziiert, indem das Einverleibte in einem metabolischen
Sinne im Menschen aufersteht, so wird im christlichen Glauben der Menschen
an ein Leben nach dem Tode, den die Anwesenden bei diesem Mahl aufgefordert
werden (mit) anzunehmen, auch der get6tete Jesus in einem religiésen Sinne auf-
erstehen, sofern die Junger auch in Zukunft und in anderen Mahlsituationen an
Jesus glauben und ein entsprechendes christliches Leben erfiillen.

Die performative Vermittlung der Wahrheit der christlichen Hoffnung auf
eine solche kiinftige Auferstehung kann sich auf die real prisente Tatsache stiit-
zen, dass Jesus, indem er den Menschen bzw. in dieser Situation ganz konkret
seinen Jiingern das Brot reicht, wirklich ihr kiinftiges Heil ist, weil sie so den na-
henden Tod durch Verhungern tiberleben und, durch ihn gesittigt und erfillt,
den kommenden Morgen wieder auf(er)stehen werden. Mit dem Mahl, was auch
immer dabei oder danach geredet wird, wird das metabolische Geheimnis einer
solchen kiinftigen Auferstehung angenommen und verinnerlicht. Wenn also der
heilige Ignatius von Antiochien das Mahlopfer als »Medizin der Unsterblichkeit,
Gegengift gegen den Tod« preist, dann hat dies ganz reale Griinde. Religionsgas-
trosophisch ausgedriickt: Wer das Mahlopfer und das tdglich Brot annimmt, der
wird bis an das Ende aller Tage nicht den Hungertod sterben und sein irdisches
Leben als tagtigliches Zeichen fiir diese seine reale Unsterblichkeit begreifen
konnen.

Indessen gibt diese quasi-gastrosophische Interpretation nicht den christo-
logischen Sinn wieder, den Jesus mit seiner eucharistischen Abendmahllehre
verbunden wissen wollte. So verlangt die christliche Mahlphilosophie fiir ihre
Glaubenswahrheit einer kiinftigen Auferstehung als Beweis fiir die Existenz
eines himmlischen Lebens ein anderes, eigenes Zeichen und ein anderes, eigenes

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Opfer. Dieses Opfer muss also zwangsldufig etwas anderes sein als die geopferte
Speise und das verspeiste Opfer; aber es muss dartiber hinaus auch — angesichts
der letzten Gelegenheit, ein glaubwiirdiges Zeichen zu geben — ein anderes und
glaubwiirdigeres Zeichen sein als blofRe (Brot-)Worte. Was aber ist der spezifische
Eigensinn des Opfers, den Jesus beim letzten Abendmahl einsetzen kann?

Dies ist sein realer Opfertod, der im Kontext des gemeinsamen Essens als Op-
fermahl prisent ist. Jesus opfert sich selbst (sein Leib, sein Fleisch) wie ein Lamm
— namlich eigens als religiéser Ersatz fiir das traditionelle Lammopfer. So steht
es geschrieben: »Christus ist ein fiir allemal in das Heiligtum hineingegangen,
nicht mit dem Blut von Bécken und jungen Stieren, sondern mit seinem eige-
nen Blut«.’? Deutet man das Mysterium, den geheimnisvollen Sinn der spezifisch
christlichen Abendmahllehre auf diese Weise und sogar in Anlehnung an Jesus’
moralische Ablehnung des traditionellen Tieropfers, ist sein Selbstopfer nicht nur
ein symbolisches Zeichen der Siihne fiir eine stindhafte Menschheit, wie es in der
Offenbarung heifdt. »Die Rettung kommt von unserem Gott, der auf dem Thron
sitzt, und von dem Lamm!«>?

Wenn, wie Ludwig Feuerbach behauptet, das wahre (mythologische) Geheim-
nis des religiosen Speiseopfers ist, die »Gotter zu speisen«, indem ihnen Speisen
wie beispielsweise Limmer geopfert werden, dann besteht gemiR dieser religions-
gastrosophischen Interpretation das wahre Mysterium des Opfers Jesu daran, das
reale Speiseopfer an eine Gottheit zu sein, die im Gehorsam »bis zum Tod«** nach
solchem Menschenopfer verlangt. Den Glauben daran vorausgesetzt, lebt ein an-
thropophager Gott, der dieses Unheil mit einer geheimnisvollen Auferstehung
und einer spirituellen Unsterblichkeit im himmlischen Heiligtum >belohnt«.
Und in der Tat spricht vieles dafiir, dass Jesus’ mysteriése Tischrede wahrend des
letzten Mahls sich entsprechende archaisch-heidnische Mythologien eines Gott-
Essens synkretistisch zueigen machte. Indessen geht die im christlichen Abend-
mahl herbeigeredete Einheit von Essen und Gott, von Jesus als Lamm, als Brot,
als Blut usw. und Gottheiten, die dergleichen speisen, sogar einem spekulativen
Dialektiker (und glaubigen Protestanten) wie Hegel zu weit. Fiir ihn steht aufler
Zweifel, dass eine solche Einheit und iberhaupt die Idee eines Gott-Essens und
das ganze gastrotheologische Gerede, in das Reich der Phantasie gehoren. Denn:
»Dem Glauben ist der Geist gegenwirtig, dem Sehen und Schmecken das Brot
und der Wein; es gibt keine Vereinigung fiir sie.«>

Der Idealist Hegel gibt sich keiner Illusion hin. Die geistige Speise, die Jesus
in seiner Abschiedsrede wihrend des letzten Nachtmahls auftischt, bleibt fiir im-
mer ungeniefibar. Man kann den absoluten oder den Heiligen Geist nicht essen,
mag man nach ihm noch so begierig sein. Diesen Hunger, den Glaubenshunger,

52 | Brief an die Hebréder 9,11-12.

53 | Die Offenbarung des Johannes 7,10.

54 | Paulus, Brief an die Philipper 2,8.

55 | Hegel, Der Geist des Christentums, 467.

14,02.2026, 11:55:04.

161


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

162

Ethik des Essens

kann echtes Brot nicht befriedigen. Zwar lebt der Mensch, wie der Idealist und
jeder Didtmoralist sagt, nicht vom Brot allein — von »himmlischem Brot« (Hegel)
aber, auch wenn es frisch von oben herunter regnet oder es Jesus heifit, lebt die
Menschheit ewig nicht, ja gar nicht. »Darums, so Hegels Kritik an der eucha-
ristischen Abendmabhllehre, »schwebt dies Essen zwischen einem Zusammen-
essen der Freundschaft und einem religiosen Akt, und dieses Schweben macht es
schwer, seinen Geist deutlich zu bezeichnen.« (Ebd., 463) Daher macht, so glaubt
Hegel zumindest, die mysteriose Tischrede Jesu zuletzt sogar seine anwesenden
Freunde ein wenig unzufrieden, denn nach einer »echten religiésen Handlung«
wire »die ganze Seele befriedigt« gewesen. Statt einer solchen spirituellen Befrie-
digung sei jedoch »nach dem Nachtmahl der Junger ein Kummer« entstanden,
weil etwas Goéttliches versprochen worden war, das sich durch das Essen nicht
erfiillte. Stattdessen sei die Verheiflung, wie echtes Brot und echter Wein, »im
Munde zerronnen.« (Ebd., 468)

Ganz anders als Jesus agierte Sokrates, der Freundschaft als eine zentrale Pra-
xis des guten Zusammenlebens und des tiglichen Gesprichs wertschitzte. Sok-
rates wihlte an seinem letzten Abend, der sich im Gefingnis zutrug und nicht
im Privaten stattfand und folglich kein feierliches Abschiedsmahl bot, vor seiner
Selbstaufopferung — seiner Hinrichtung zum Tode, blof} weil seine Lehre angeb-
lich die Jugend verderbe und er, dieser Typ, statt an die iiblichen Gottheiten zu
glauben, einen eigenen philosophischen Eudimonismus populir machte — der
Philosoph wihlte bekanntlich schlichte und tréstende Worte des Abschieds, um
die Trauer seiner Freunde zu besinftigen und als Zeichen der Stringenz (und der
demokratischen Rechtschaffenheit) seiner Ethik eines guten Lebens, die zu guter
Letzt die humane Kunst eines guten Sterbens beinhaltet.

Das Mysterium der Eucharistiefeier besteht offenbar darin, dass Jesus dieses
letzte Mahl mit einer eigenttiimlich schwebenden Theologie versieht, die »héher
ist denn alle Vernunft«.>® Auch zum Beginn des 21. Jahrhunderts verkiindet der ir-
dische Vertreter des christlichen Gottes: »Die Eucharistie ist wirklich mysterium
fidei, ein Geheimnis, das unser Denken iibersteigt und das nur im Glauben erfafit
werden kann.«*” Doch trotz der Unglaubwiirdigkeit von Speisewundern und dem
insgeheim schwebenden Sinn des Herrenmahls verbirgt sich in den Brotworten
Jesu — ganz gleich, ob sie als realprisente oder symbolische >Vermihlung Got-
tes< verstanden werden — eine Benedictio mensae, eine kryptische Segnung und
Heiligsprechung des Essens, wenigstens von Brot und Wein — und Fleisch. Diese
kryptogastrosophische Benediktion des Mahls steht im deutlichen Kontrast zu
der patristisch-christlichen Malediktion eines Chrysostomos und einer dogmati-
schen Dimonisierung des Essgenusses als einer Siinde des Fleisches durch die
spiteren Kirchenheiligen.

56 | Paulus, Brief an die Philipper 4,7.
57 | Johannes Paul ll, Ecclesia de Eucharistia, 15.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Ebenso liegt der metaphorischen Ubertragung des Essens ins Reden keine
gestindnispraktische Diskursivierung eines durch und durch vollmundigen Ge-
nusslebens zugrunde, wie bei Augustinus. Auch findet bei dem jidischen Wan-
derprediger Jesus keine bauchrednerische Idealisierung von Genusserfahrungen
statt wie bei dem griechischen Philosophen Platon. Wihrend bei der platonischen
Nahrungsmetaphorik und seinen Reden von der »wahren Anfiillung« (Platon)
eine unbewusste Sublimierung am Werk zu sein scheint, die von einer selbst
auferlegten Asketik zeugt, fiihrt Jesus bewusst und duflerst raffiniert ein Essen
voller Geheimnisse und symbolischer Botschaften im Munde, um — glaubwiir-
dig zu sein. Seine didtmoralische Gastrotheologie ist durchweg zeichenhaft und
symptomatisch fiir eine religios verstellte, kryptische, von sich selbst entfremdete
Gastrosophie.

Das, was die Heilige Schrift von Jesus’ (-offizieller<) Einstellung zum Essen
berichtet, lisst wenig Zweifel dariiber aufkommen, dass das Essen an sich als
nichts Heiliges angesehen wird und der Mahlpraxis kein ethischer Wert zu-
kommt. Stattdessen dienen das Essen und die Mahlgemeinschaft als Zeichen
einer gottlichen Wahrheit, die iiber sie mystisch hinausweist. Ein solches Sym-
bolessen, das von der eucharistischen Abendmahllehre begriindet wird, liuft im
wahrsten Sinne auf eine substanzielle Virtualisierung des wirklichen Essens und
eine symbolische Marginalisierung des alltiglichen Mahls hinaus. Dieser kuli-
narische Symbolismus erméglicht eine Glaubenshaltung, eine christliche Moral
des Essens, die sich dann mit Hostien, mit sakramentalen Speisesimulationen
zufrieden gibt. Die didtmoralische Weisheitslehre des Christentums umgibt sich
mit einer iippigen Kulinarik, die sich selbst abschaftt.

So ist es eine Sache, dass Symbolnahrung etwas schmackhaft macht, was
offenbar, nur fiir sich genommen, nicht schmeckt. Eine andere Sache aber ist
es, dass dieser Symbolismus die Sache selbst kostet: Er macht das reale Essen
vergessen. Genossen wird nicht der Wohlgeschmack der aufgetischten Speisen
und die wohlige Sittigung in guter Gesellschaft — die Christen iiben in ihrem
Gottesdienst, also in ebenjenen Praktiken, die ihrem Heiligsten gewidmet sind,
Verzicht auf diesen Genuss. (Was fiir die Alltagspraxis ihres Lebens selbstver-
stindlich nicht heif’t, sie wiirden dem Gott des Bauches keinen hingebungsvollen
und tibereifrigen Dienst erweisen wollen, wie der heilig gesprochene Augustinus
— stellvertretend fiir viele tibergewichtige Christen — beichtet.) IThre didtmorali-
sche Uber-Vernunft will nicht an den Heilsweg einer gastrosophischen Vernunft
und an die heidnische, sokratische Eudidmonie, an das Gliick eines kulinarischen
Wohllebens glauben. Glaubige Christen sind per se gastrosophische Atheisten —
Antigastrosophen oder eben blof gottfromme Gastrotheologen.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

MAHLETHISCHE KONTEXTUALISIERUNG DES LETZTEN MAHLS

Neben den gastrotheologischen Implikationen und Vieldeutigkeiten der Eucha-
restiefeier ist in einem weiteren Schritt die reale Praxis der urchristlichen Mahl-
gemeinschaft niher zu klaren. Dazu ist es unerlisslich, die ausschnitthafte Szene
des letzten Mahls in einem grofleren historischen Kontext zu verorten und aus
einer ideengeschichtlichen Perspektive das Abendmahl zunichst auf die in der
antiken Welt verbreiteten, kulturellen Praktiken von Gastmihlern und Mahlfei-
ern zuriickzubeziehen.*® Mit einer solchen gastrosophischen Kontextualisierung
jenes gemeinsamen Essens, zu welchem Jesus und seine Freunde das letzte Mal
zusammenkommen, nihert man sich einer profanen Heiligkeit auch des christ-
lichen Abendmahls.®® Dazu sind zunichst zwei kultische Typen von Mahlfeiern
in Erinnerung zu rufen: das jiidische Passahfest und die heidnischen Opfermys-
terien.

Gewohnlich wird das christliche Abendmahl mit der judischen Kultfeier des
Passahmahls in Beziehung gebracht. Ausdriicklich erwihnen Lukas und Mar-
kus das »Paschamahl« als dufleren Anlass von Jesu letztem Mahl. Entsprechend
der liturgischen Tradition dieser jiidischen Feier dient das Mahl als Zeichen und
Medium religiés begriindeter Gemeinschaft. Das traditionelle Passahmahl wird
mit symbolischen Speisen als Gedichtnismahl zelebriert, das an die Befreiung
des Volkes Israels aus der dgyptischen Knechtschaft erinnert: »Dieser Tag soll
euch ein Gedenktag sein, und ihr sollt ihn zu Ehren Jahwes festlich begehen.
Von Geschlecht zu Geschlecht sollt ihr ihn als eine immerwihrende Einrichtung
feiern.«*°

Das Mahl besteht aus ungesduertem Brot (weil der plotzliche Aufbruch aus
Agypten den Teig nicht mehr aufgehen lie), mit bitteren Kriutern und salzigem
Wasser, weil die dgyptische Gefangenschaft bitter und trinenreich war. Aufler-
dem wird Lammfleisch gegessen, weil sein Blut an Turpforten versprengt das
Volk Gottes vor dem tédlichen Zugriff des Wiirgeengels bewahren sollte: Der re-
ligionsgeschichtliche Ursprung dieses blutigen Kults ist nicht in der archaisch-
religiésen Tradition der Speiseopfer zu suchen, sondern in einem alten Hirten-
ritus aus der Zeit vor der Sesshaftwerdung der israelitischen Stimme. Bevor die
Nomaden mit ihren Herden von den Winterweiden in der Steppe aufbrachen, um
auf die Sommerweiden am Rand des Kulturlandes iiberzuwechseln, versuchten
sie durch ein Tieropfer die unheilvollen Michte abzuwehren, die Mensch und Tier
auf der Wanderung Gefahr bringen kénnten. Zu dieser kultischen Feier gehorte
ein besonderes Blutritual an den Zeltpfosten, das Verzehren ungesiuerten Brotes
und die Marschbereitschaft der Stimme.

58 | Vgl. Klinghardt, Gemeinschaftsmahl.
59 | Vgl. Nielsen and Nielsen, Meals in a social Context.
60 | Exodus 12,16-20.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Obwohl diese urspriingliche Bedeutung des Passahs verloren gegangen ist,
setzten die Israeliten es fort. Freilich in einem ginzlich anderen Sinn: Indem das
Ursprungsszenario nach Agypten verlagert wird, wird es narrativer Bestandteil
der Heilsgeschichte.®® Und so begegnet es uns im Alten Testament. Von Bedeu-
tung ist dabei, dass der reale Genuss der Speisen und die Erinnerung an den eins-
tigen Auszug aus Agypten und damit die Uberwindung eines unfreien Lebens
im judischen Passahmahl gleichzeitig gegenwirtig sind. Acht Tage lang feierte
Jerusalem zu Zeiten Christi das jihrliche Festessen. Das heifdt, dass wesentli-
che Elemente der jiidischen Mahlfeier bilden den rituellen Hintergrund fiir Je-
sus’ Abendmahl. Dennoch nimmt Jesus einschneidende Verinderungen an der
traditionellen Mahltheologie vor, indem er sich unter anderem der heidnischen
Sprache des Opfers bedient und durch die mysteriésen Worte seiner Tischrede
archaische Mysterienkulte nachahmt.

Die Zusammenhinge zwischen dem christlichen Abendmahl und griechi-
schen Mysterienritualen macht insbesondere das Evangelium des Griechenchris-
ten Johannes deutlich. Denn Johannes trennt die Abendmahlpraxis Jesu von dem
rituellen Kontext des jiidischen Gottesdienstes ab. In dieser (allgemein anerkann-
ten) Version hat das letzte Abendmahl vor dem eigentlichen Sabbatmahl des Pas-
sahfestes stattgefunden, so dass Jesu Opfertod am darauf folgenden Tag gleich-
zeitig mit der Schlachtung des Osterlamms eintritt und es tatsichlich zu einer
realen Uberkreuzung der Hingabe seines Leibes und Blutes mit dem Speiseopfer
kommt.®* Auch wegen dieser bewussten Vorverlegung ist das letzte Abendmahl
keineswegs ein »schlichtes Passahmahl«.®* Der wahre Grund des Essens lisst
sich dann nicht auf den traditionellen Anlass judenchristlicher Mahlfeier zuriick-
fuhren, sondern beruht in der programmatischen Absicht Jesu, dem gemeinsa-
men Mabhl einen eigenen Sinn zu geben.

Neben dem inszenatorisch raffiniert gewihlten Zeitpunkt lassen weitere
Einzelheiten erkennen, wie das letzte Mahl, das Jesus mit seinen Freunden ab-
hilt, von einer opferrituellen Mahltheologie umrahmt wird.** Hinsichtlich die-
ser Eigenwilligkeit vertritt Jochen Hoérisch die Auffassung, dass zumindest die
johanneische Abendmahllehre »sich bemiiht, Christus und Dionysus einander
anzunihern, ja zu verbriidern«.®> So gesehen, variiert Jesus’ Opfermahl das grie-

61 | Vgl. Seifert, Brotin der Bibel.

62 | Dazu erldutert Jochen Horisch: »Wenn Johannes Jesus so bewusst aus dem Bild- und
VerheiBungsraum des Passahfestes exiliert, [...] so hat dies einen aufregenden, bis heute
immer wieder exegetisch heruntergespielten Hintergrund, den erst Hegel, Holderlin und
Schelling wieder entschieden aufgedeckt haben: Ganz offenbar ist Johannes darum be-
miht, Jesus jiidischen Kontexten zu entwenden, um sein Sakrament griechischen Mysteri-
entraditionen anverwandeln zu kdnnen.« Vgl. Horisch, Brot und Wein, 58.

63 | H. Bohme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl, 140.

64 | Vgl. Sodling, Das Mahl des Herrn, 147.

65 | Horisch, Brot und Wein, 58.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

166

Ethik des Essens

chisch-archische Motiv einer sakramentalen Vereinigung mit dem Gott. Dafiir
versucht die mystische Dramaturgie der >heiligen Kommunion« die griechischen
Mysterienkulte zu christianisieren, insbesondere den Kult um den Gott Dionysos
— dem Sohn der Goéttin der Fruchtbarkeit und der Friichte, Demeter —, der sich
den Menschen opfert.

Um den liturgischen Sinn der christlichen Mahlpraxis zu erkliren, ist neben
der jidischen Passahmahltradition daher auch an diese heidnischen Praktiken
zu erinnern. Die dionysischen Mysterienkulte sind Beispiele fiir die interkultu-
relle Verbreitung von archaischen Vorstellungen und Riten einer oralen Einverlei-
bung Gottes und seiner irdischen Inkarnationen.®® Diese Opferriten verarbeiten
die elementare Erfahrung, dass das Leben des einen das T6ten anderen Lebens
erfordert; dass der Mensch sein eigenes Leben einem von Gott bzw. der Natur ge-
gebenen anderen Leben verdankt, das fiir ihn geopfert werden muss und in ihm
wieder zu neuem Leben »aufersteht<. Dartiber hinaus sind »die Wiederholung von
Passion und Opfer des Gottessohnes, der Mord, die Zerreiffung und der Verzehr
des Leibes des Stellvertreters [auch] die Garantie fuir Erntefiille, Fruchtbarkeit und
Erneuerung«.” Solche stellvertretende Opfer in Menschengestalt sind in der alt-
griechischen Mythologie eben Dionysos oder Orpheus und Prometheus. An diese
heidnischen Urspriinge der mythologischen Symbolik des christlichen Abend-
mahls erinnernd, tiberredet sich Hartmut Bshme zu dem Schluss: »Nicht gerade
bereitwillig gesteht man zu, dass das Essen eines Gottessohnes in vielen Religio-
nen praktiziert wurde und wird. Es handelt sich bei diesem Griindungsakt des
Christentums um ein durchaus synkretistisches Phinomen.«%

TEMPELREINIGUNG UND SUBSTITUTION DES TIEROPFERS

Dementsprechend werden reale erndhrungsethische Motive bei Jesus nicht im
Kontext des Abendmabhls, sondern in vielen anderen Situationen seines Lebens
und Wirkens greifbar. Beispielsweise im Zusammenhang mit seiner legendi-
ren Tempelreinigung, die den lebensweltlichen (und kryptogastrosophischen)
Hintergrund seiner Gastrotheologie erahnen lassen. Bekanntlich ruft diese Pro-
testaktion des jungen Wanderpredigers jene Konfrontation mit der Jerusalemer
Priesterschaft hervor, welche schlieflich in seiner Verurteilung und Hinrichtung
enden wird. Der Hintergrund der Tempelreinigung ist die vehemente Kritik Jesu
an der damals geldufigen Verfahrensweise der so genannten >Privatopfer<. Dazu
wurde als Dank fiir eine von Gott erwiesene Wohltat (fiir Genesung von Krank-
heit, gliickliche Heimkehr von langer Reise und dergleichen) ein Lamm oder eine
Ziege zum Tempel gebracht, um das Tier dort von den Priestern schlachten zu

66 | Vgl. Kott, Gott-Essen; Zeller, Geddchtnis des Leidens.
67 | Kott, Gott-Essen, 210.
68 | H. Bohme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl, 140.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

lassen. Diese Schlachtung, die im Inneren der Tempelanlage, dem Schlachthof,
stattfindet und unter Ausschluss der allgemeinen Offentlichkeit nur von den als
Schlachter professionalisierten Hohepriestern vorgenommen wird, ist als >Gottes-
ehrung« die eigentliche Opferhandlung. Nach dieser rituellen Opferung wird die
Opfergabe, nimlich das Fleisch des geschlachteten Tieres, in einer anschlieRen-
den Mahlfeier mit Familienmitgliedern, Freunden und Gisten verspeist.

Was Jesus an dieser traditionellen jiidischen Opferpraxis ablehnt, ist nicht die
denkbar blasphemische Tatsache des gemeinsamen Mahls als einem wesentlichen
Bestandteil des Gottesdienstes. Er kritisiert daran vielmehr, dass das Volk von
einer aktiven Beteiligung an der Opferdarbietung im Tempel, die den Priestern
vorbehalten bleibt, ausgeschlossen wiirde und dadurch keine eigene Beteiligung
an der spirituellen Gottesehrung der Priester moglich sei.®” Die Anteilnahme der
Gldubigen beschrinkt sich darauf, ein Opfertier zu kaufen, um es dann bei den
Hohepriestern zur Schlachtung abzuliefern. Doch nicht alleine die Tatsache, dass
die religiose Opferhandlung so nichts weiter verlangt als eine Kaufhandlung, ruft
Jesus’ Widerstand hervor. Dartiber hinaus wendet sich seine Rebellion dagegen,
dass dieser wenig gottesfromme Opferhandel auch noch im Tempelhof, einem
Gott geweihten Ort, stattfindet. Mit anderen Worten: Jesus setzt sich fiir eine ra-
dikale Verinderung des iiblichen Privat-Opfermahls (und mithin einer zentralen
Praktik des damaligen religiésen Lebens) ein.

Die Abschaffung des lithurgischen Tieropfers wird verbunden mit einer Verla-
gerung des Opfermahls von der Tempelanlage ins private Wohnhaus sowie einer
Veralltiglichung der rituellen Mahlfeier zu einer tiglichen Mahlpraxis. Wobei
diese Verinderung die Substitution des Tieropfers durch andere symbolische Op-
fergaben zur Folge hat, wenn bzw. weil nicht allen jeden Tag frisch geschlachtetes
Fleisch zur Verfiigung steht. Freilich verschiebt sich so der Sinn des Opfermahls
ganz grundlegend. Denn urspriinglich wird das Tier Gott als Speiseopfer darge-
boten — um es letztlich aber selbst zu verspeisen. Das >religiése Speiseopfer< oder
>Opfermahl« dient im Wesentlichen der menschlichen Mahlfeier, bei der nicht
auf den Genuss von Tierfleisch verzichtet wird, zur Rechtfertigung und spirituel-
len Entschuldigung des Tétens von unschuldigen Tieren.

Der Rebell Jesus stellt eine andere Opfergabe als das traditionelle Tieropfer
in den Mittelpunkt seiner Mahltheologie: Er plidiert fiir ein fleischloses oder zu-
mindest unblutiges Mahl, namlich fiir die Opferung von Brot und Wein als sym-
bolischer Fleischersatz. Indessen entstellt die symbolische Opfergabe von Brot
und Wein statt Fleisch und Blut den (kulinarischen) Sinn der urspriinglichen
Mabhlfeier. (Uber die Uneindeutigkeit seiner Haltung zur vegetarischen Ethik
wird zuriickzukommen sein.) Weder ersetzen das zeichenhafte Opfer von Brot
und Wein die Mahlfeier als einem Fest des Essens noch dient ihre Symbolik der
Veranschaulichung des Mahlrituals als einem echten Gottesdienst. So kommt
dem neuen, christlichen Opfermahl lediglich der symbolische Sinn zu, auf einen

69 | Vgl. Lang, Heiliges Spiel, 241ff.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

168

Ethik des Essens

neuen christlichen Gott zu verweisen (dessen Sohn zu sein, Jesus alle glauben
machen will).

Dennoch bleibt hier festzuhalten: Die urchristliche Mahlethik Jesu macht
durch eine Veralltiglichung der Opferhandlung jedem Gliubigen bei jeder Mahl-
zeit moglich, Gott zu ehren, weil es dazu weder eines Priesters und eines Tempels
noch des Fleisches bedarf. Indem Jesus den Verzehr von Brot und Wein zu einem
Opfermahl erklirt, setzt er fiir das Fleischopfer das Brot und fir das an den Fuf
des Altars gegossene Blut den Wein ein. Die missverstindlichen Worte der Eu-
charistie »Das ist mein Leib...« und »Das ist mein Blut...« haben dann den recht
eindeutigen Sinn, Brot und Wein als unblutigen und allen verfiigbaren Ersatz fiir
das Tieropfer heilig zu sprechen. Diese neue Mahlpraxis, die der eucharistischen
Abendmabhllehre eine gastrosophisch relevante (mahlethische) Bedeutung ver-
leiht, fiihrt Jesus zunichst im engsten Freundeskreis ein; er praktiziert sie aber
auch offentlich und beweist so, »dass er mit der Priesterschaft seiner Zeit keinen
Kompromif3 einzugehen bereit war.« (Ebd.)

HELLENISTISCH-ROMISCHE TISCHGEMEINSCHAFTEN

Es lisst sich eine beachtliche Prisenz von Situationen in den Berichten des Neuen
Testaments ermitteln, die Jesu Mahlpraxis dokumentieren: So finden sich in den
Evangelien zwolf Gastmahl-Geschichten (in denen dreiffig Wunder erwihnt wer-
den); ein Fiinftel des Lukasevangeliums befasst sich mit den Mahlgemeinschaf-
ten Jesu und seinen Gastmahlgleichnissen; neun von zehn Erwihnungen des
Verbs essen (gr. esthiein) stehen in Beziehung zu Jesus und seiner urchristlichen
Mahlpraxis.”” Wird das Abendmahl und dessen Heiligkeit derart kontextualisiert,
dass es in den grofseren Zusammenhang einer Alltiglichkeit der Mahlpraxis ge-
stellt wird, dann wird deutlich, dass sich Jesus auch die Tradition der rémischen
Speisevereine und Vereinsmihler zunutze macht, die zeitgleich insbesondere Se-
necas Kritik hervorrufen. Denn das Neue der urchristlichen Mahlpraxis steht,
genauer betrachtet, in einer Kontinuitit zu den ilteren hellenistischen Tischge-
meinschaften.

Die kulturgeschichtliche Kontinuitit besteht zunichst in dem Sachverhalt,
dass sich Jesus das Mahlritual als Element des Alltagslebens zueigen macht. So
finden Vereinsmihler und Tischgemeinschaften in der antiken Welt nicht nur zu
auferalltiglichen Feier- und Gedenkanlissen statt, sondern als eine besondere
Form der alltiglichen Vergemeinschaftung einer mahlethischen Lebenspraxis.
Hinsichtlich eines dergestalt kultivierten Lebens beinhaltet die Alltiglichkeit ge-
meinsam eingenommener Mahlzeit freilich weder jeden Essakt noch die Notwen-
digkeit, dass jeden Tag die Hauptmahlzeit mit Anderen geteilt werden muss. Die
antike Mahlkultur basiert lediglich auf der Tatsache, dass das Mahl, d.h. das Es-

70 | Vgl. Bolyki, Jesu Tischgemeinschaften, 1.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

sen in Gemeinschaft mit Anderen, die mafgebliche Sitte und, auf das Ganze aller
gegessenen Hauptmahlzeiten gesehen, auch die formbestimmende Essgewohnheit
ist.

In diesem Sinne ist die Mahlpraxis von Jesu Tischgemeinschaften ihrer Form
nach eine alltigliche, dabei aber eine hochst spezielle Erscheinung der hellenis-
tischen Esskultur und deren philosophischen Gastmahle. Denn Tischgemein-
schaften und Vereinsmihler, besonders des Roms zu Lebzeiten Jesu, bieten die
einzige subkulturelle Form einer auflerfamilidren und nichtstaatlichen, freien
Vergemeinschaftung von Gleichgesinnten. Aufgrund der hierarchischen Sozial-
strukturen ist ein Gemeinschaftsleben jenseits des traditionellen Familienlebens
und der 6ffentlichen Institutionen der Stadt nur »in der Tischgemeinschaft einer
zum Mahl versammelten Gruppe moglich und dementsprechend nur hier kon-
kret erfahrbar«.”

Mit anderen Worten: Ein von den vorherrschenden Machtstrukturen sozialer
Integration abweichendes, anderes und egalitires Gemeinschaftsleben ist in der
hellenistisch-rémischen Gesellschaft — und dementsprechend auch in den frih-
christlichen Gemeinden des ersten und zweiten Jahrhunderts — grundsitzlich ein
Mahlgemeinschaftsleben; soziale Gruppen existieren in Form eines gemeinsa-
men Essens. Deshalb muss sich die Etablierung einer neuen Gruppe, wie bei-
spielsweise die um Jesus, zwangsliufig als Etablierung einer neuen Mahlgemein-
schaft erweisen. Entsprechend verkorpert die zustande gekommene (mathethisch
erfullte) Gegenwart einer solchen Tischgemeinschaft die lebenspraxische Realitit
dieser neuen Gemeinde und vereinsmifligen Korperschaft: der Corpus Christi
als >Kirche Gottes< ist im Abhalten des gemeinsamen Mahls real prisent. Das
Essen, das Zustandekommen der Mahlsituation, verwandelt die beteiligten Men-
schen in eine Gemeinschaft im Geiste ihres Gottes.

Die Anwesenden erfahren also eine reale Wesensverwandlung, indem sie im
Mabhlritual zu Christen werden und ihr Christsein im Mahlhalten kundtun. Die
Gemeinschaft erlebt und genieflt in der allabendlichen Mahlpraxis die physische
Erfillung ihres sozialen Kérpers — »so sind wir viele ein Leib, dieweil wir alle
eines Brotes teilhaftig sind«, wie der Kirchenbegriinder Paulus seiner Gemeinde
klarmacht.”?

Dass das gemeinschaftliche Abhalten von Mahlzeiten heilig ist, in dem gastro-
sophischen Sinne, dass dadurch einem hochsten Guten entsprochen wird, hingt
unmittelbar mit dem normativen Wert der realen Form dieser Vergemeinschaf-
tung zusammen: Weil die Tischgemeinschaft die praxische Verwirklichung einer
freien und gleich berechtigten Vergemeinschaftung verkérpert, ist ihr Zustande-

71 | Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 524.

72 | Kor. 16-18. Die gastrosophische Tatsache, dass die reale Prdsenz »des Brotess, des
geteilten Essens, im synekdochischen Sinn das Dasein eines gemeinsamen Lebens ist,
begegnet bereits bei Pythagoras. Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen
VIl 35.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

170

Ethik des Essens

kommen an sich schon ein konkret-utopischer Vorschein der Méglichkeit eines
anderen, besseren (Zusammen-)Lebens und einer gerechteren Welt angesichts
gesellschaftlicher Verhiltnisse eines ungerechten und unfreien Lebens, welches
sozialen Herrschaftsstrukturen und materiellen Néten, vor allem dem Hunger-
leiden, unterworfen ist. Jesu Tischgemeinschaften verwirklichen diese praktische
Sozialethik dadurch, dass an seinem Tisch soziale Ungleichheit und politische
Ausgrenzung abgeschafft wird: Christus isst mit gesellschaftlich Ausgegrenz-
ten — »Er gibt sich mit Siindern ab und isst sogar mit ihnen.« (Lk 15, 1-2) — als
glaubwiirdiges Zeichen dafiir, dass er sich fiir Gerechtigkeit und eine bessere
Welt einsetzt. Er lisst unterschiedslos alle, die willig sind, an seiner >christlichenc«
Mahlgemeinschaft teilhaben.

Folglich sieht Hegel einen liturgischen Sinn dieser Mahlpraxis ganz richtig
darin, »Mahl der Liebe« zu sein, insofern »das gemeinsame Nachtessen Jesu und
seiner Jiinger an sich schon ein Akt der Freundschaft« darstellt.”® So erklirt sich
auch die Tatsache, warum Jesus das Mahl nur mit seinen Freunden feiert und
sich den gesellschaftlichen Gepflogenheiten widersetzt, die Mahlfeiern traditio-
nellerweise fir die familidre Hausgemeinschaft vorsehen. Als vollwertige Mitglie-
der dieser Mahlgemeinschaft erfahren die Beteiligten im Vollzug des Mahls - in
ihrem Gott-Essen — ein christliches Leben. Entsprechend werden diese Freundes-
oder Liebesmahle von den ersten Christen als Agapen bezeichnet, um sich von
den Symposien der Philia, den heidnisch-philosophischen Gastmihlern, chris-
tologisch abzugrenzen. Aber mahlpraxisch unterscheiden sich die Abendmahle
der frithen Christen nicht von den Mahlfeiern der anderen Tischgemeinschaften
und Speisevereinen der antiken Kultur. Insofern ist auch in diesem Punkt Hegels
Interpretation des Abendmahls zuzustimmen: »Der Zuschauer, der ihre Freund-
schaft nicht gekannt und die Worte Jesu nicht verstanden hitte, hitte nichts ge-
sehen, als das Austeilen von etwas Brot und Wein und das Geniefsen derselben.«
(Ebd., 464) In diesem Sinne hat die christliche Mahlgemeinschaft, die mit dem
letzen Abendmahl lediglich ein jihes und tragisches Ende findet, in der voréster-
lichen Jesusbewegung einen alltagspraxischen Charakter.

Letztlich kann der christlichen Eucharestiefeier — entgegen der mysteriosen
Undeutlichkeit ihres gastrotheologischen Geistes — sogar ein kryptogastrosophi-
scher Sinn abgerungen werden. Jedenfalls bietet eine gastrosophische Interpreta-
tion ein profanes Verstindnis fiir das Mysterium, wie Christus im Brot sein kann.
Die Deutworte »Dies ist mein Leib« beziehen sich dann auf die zustande gekom-
mene Mahlgemeinschaft, die den Geist des Christentums verkérpert, sein realer
sozialutopischer Leib ist. Und indem das freundschaftliche Mahl alltaglich prak-
tiziert und als reale Erfiillung eines christlichen Lebens kultiviert wird, kommt
dem Essen der religios-ethische Wert zu, wirklich heilig zu sein. Die Heiligkeit
des Abendmabhls erklirt sich dann daraus, dass es eine Liebe ist, die durch den
Magen geht. Diese heute geldufige Redewendung trifft fiir kein Essen mehr zu als

73 | Hegel, Der Geist des Christentums, 463 und 468.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

fur Jesu Mahlpraxis, die — als eine kryptogastrosophische Dimension seiner Re-
ligionslehre — am gravierendsten von dem historischen Christentum und dessen
didtmoralischem Selbstverstindnis abweicht und am deutlichsten eine Nihe zur
sokratisch-epikureischen Tradition des gastrosophischen Hedonismus erkennen
lisst (die noch ausfithrlich darzustellen sein wird).

DIE FOLGENREICHE GABE GETEILTEN ESSENS

In welchem Mafle die urchristlichen Mahlgemeinschaften den Grundzug einer
sokratisch-epikureischen Mahlethik aufweisen, die — im Unterschied zu Platons
diitmoralischem Verstindnis des Symposions — nicht nur der Gemeinschaft,
sondern auch dem eigentlichen Mahl, dem Essen als einem Gut, eine ethische
Bedeutung beimisst, ldsst sich an der Tatsache ablesen, dass auch Jesus den Akt
des gerechten Teilens in den kultischen Mittelpunkt des gemeinsamen Speisens
stellt. Im letzten Abendmahl setzt der Religionsstifter ein solches >briiderliches«
Teilen bewusst in Szene: Er gibt seinen Becher, er teilt, er »bricht das Brot«, damit
jeder etwas davon bekommt.

Das gerechte Teilen und die austeilende Gerechtigkeit des Gebens bilden neben
der freien und gleichberechtigten Vergemeinschaftung einen weiteren ethischen
Faktor der Tischgemeinschaft und begriindet in diesem Guten ebenfalls eine
profane Heiligkeit der Mahlpraxis. Die eucharistischen Worte Jesu reflektieren
das gerechte Geben und Teilen in der ausgesprochenen Mitteilung (»Nehmet und
esset...«). Sie artikulieren die Realitit von konvivialen Verhiltnissen der sozialen
Gleichheit und materiellen (alimentiren) Verteilungsgerechtigkeit, so dass nicht
jeder seine eigene Portion fiir sich, sondern allen Gleiches gegeben ist und alle
aus Einem essen. Mit Hegel ist festzuhalten, dass zwar schon die Anwesenheit
der Freunde eine neue Gemeinschaft stiftet, aber »noch verkniipfender ist das fei-
erliche Essen vom gleichen Brote, das Trinken aus dem gleichen Kelche; auch dies
ist nicht blofles Zeichen der Freundschaft, sondern ein Akt, eine Empfindung der
Freundschaft selbst, des Geistes der Liebe.« (Ebd., 464) Neben diesem Bezug auf
das verkniipfende Band eines geteilten Seins, als eines vertrauten Rituals antiker
Freundschaftsethik, aktiviert Jesus dartiber hinaus in der ausgesprochenen Gabe
und in der zeremoniellen Ubergabe des Brotes das duflerst profane und wirksame
Prinzip des verpflichtenden Austausches, eines welchselseitigen Tauschens, das
wiederum ein Bestandteil der alltiglichen Praktiken des rémischen Rechts der
damaligen Zeit ist.

Wie der Kulturanthropologe Marcel Mauss zeigt, basiert die antike Okonomie
der Gabe und die hellenistisch-romischen »Briuche des Gabentausches, wo Per-
sonen und Sachen miteinander verschmelzen« (Ebd., 94), auf der Vorstellung,
dass der Sache —in diesem Fall: dem Brot — folglich eine personale und normative
oder >Besessenheit< erwirkende Kraft innewohnt. Diese ethische Kraft begriindet

14,02.2026, 11:55:04.

171


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

172

Ethik des Essens

die rechtliche Verpflichtung zur Gegengabe™, so »dass die feierliche Ubergabe
einer shingegebenen« Sache ein Rechtsband schafft.« (Ebd., 99) Indem Jesus das
Brot an seine Junger austeilt und davon spricht, dass er es »hingibt«, schafft er
eine Verpflichtung zur Gegengabe und veranschaulicht den zwingenden Tausch-
charakter eines »neuen Bundes«, den seine Jiinger mit ihm eingehen. Wenn er
— als existenzielles Zeichen und als Beweis, dass aus ihm die Wahrheit (seines)
Gottes spricht —tags drauf sein Leben gibt, so wie er an dem letzten Abend vor sei-
nem Tod den Anwesenden das Brot gibt, dann tibernehmen die Empfinger dieser
Gabe im Tausch die Pflicht zur Erwiderung: und zwar in Form ihres Glaubens an
Gott als Gegengabe zum angenommenen Essen. Allerdings sind das Vertrauen
auf freundschaftliche Treue und rechtliche Traditionen des Gabentausches nichts
speziell Christliches noch viel weniger verbirgt sich darin ein Mysterium. Viel-
mehr zeigt sich darin erneut der rémisch-heidnische Kontext der christlichen
Mabhlpraxis, die sich in dieser Hinsicht als eine duferst tibliche — allerdings fiir
religiése Zweck instrumentalisierte — Erscheinungsform des damaligen Gaben-
handels erweist.

SATTIGENDE SPEISEN UND ERINNERUNGEN AN DEN
PARADIESISCHEN GENUSS

Schlieflich ist fiir eine gastrosophische Interpretation des Heiligen Abendmahls
die Tatsache hervorzuheben, dass es sich dabei um die Gabe und das Teilen von
Essen handelt. Der Grund des letzten Mahls wie aller anderen gemeinsam ab-
gehaltenen Mahle ist nicht zuletzt, was das didtmoralische Selbstverstindnis der
christlichen Theologie jedoch vergessen macht, die erfiillte und genossene Sitti-
gung der Beteiligten. Dass die christlichen Agapemahle durchaus etwas mit gétt-
lichem Sattwerden und herrlichem Genuss zu tun hatten, wird unmittelbar bei
den bereits kurz angesprochenen zahlreichen Speisewundern greifbar, die Jesus
vollbringt, um geniigend Nahrung auszuteilen, wo wirklicher Hunger herrscht
und der leere Magen aus Menschen elendige Wesen macht. Aber auch die Kiiche
des letzten Mahls, zu dem Jesu l4dt, prisentiert eine solche tippige Gerechtigkeit
und Seinfiille.

So wissen wir von seinem Freund und Jiinger Markus, dass es gar nicht so as-
ketisch zuging, wie es die Didtmoral der eucharistischen Abendmahllehre wahr-

74 | Dazu Mauss: »Die Sachen sind nicht jene leblosen Objekte, als welche sie das ju-
stinianische und unser eigenes Recht verstehen.« Zunchst sind sie ein Teil des Eigenen,
der Familie«. Dabei umfasst, wie Mauss hervorhebt, »die rémische familia sowohl die res
wie die personae.« Dazu ist zu bemerken, »dass je weiter wir in das Altertum zuriickgehen,
desto mehr das Wort familia die res bezeichnet, aus denen sie besteht, sogar bis hin zu
Nahrung und Lebensunterhalt« Vgl. Mauss, Die Gabe., 98; zum Aspekt der Besessenheit:
Darmann, Von Derrida iiber Mauss zu Jean Laplanche.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

haben will. Die Eucharestiefeier findet in einem grofRen Raum im Obergeschoss
eines Stadthauses statt, der »fiir das Festmahl hergerichtet und mit Polstern aus-
gestattet ist.«’> Das Mahl der Freunde ist ein typisches Gelage: Man sitzt nicht zu
Tisch, sondern nimmt wie die Romer an Tafelliegen Platz. (Vgl. Lukas 22, 17) Fiir
eine gewisse kulinarische Uppigkeit oder wenigstens dafiir, dass das Mahl satt
macht, spricht auferdem die Tatsache, dass nicht blof} Brot und Wein als symbo-
lische Speiseopfer zum Einsatz kommen. Bezeichnenderweise bleibt in der be-
kannteren Uberlieferung meist der verspeiste Lammbraten unerwihnt, den sich
der Herr ausdriicklich wiinschte: »Mich hat herzlich verlangt, dies Passahlamm
mit euch zu essen, ehe ich denn leide.«’ Zum Braten gibt es auch Zukost und
andere Sittigungsbeilagen. So berichtet der Apostel Markus, dass »Schiisseln«”
auf dem Tisch stehen — voll von bitteren Kriutern, eingetaucht in Fruchtmus.

Vermutlich handelt es sich dabei um Endivie, Chicoree und Léwenzahn, wozu
das Fruchtmus als Kontrast einen siiRen Geschmack beisteuert.”® In der Folge
einer kulturgeschichtlichen Rezeption, die das asketische Ideal und die Stindhaf-
tigkeit der kulinarischen Geliiste ins Zentrum des christlichen Glaubens stellt, ist
in Vergessenheit geraten, dass dieser Religion urspriinglich der gastrosophische
Gedanke einer Gliickseligkeit des physisch-kulinarischen Wohllebens keines-
wegs fremd ist. Nicht nur im Neuen Testament gibt es einiges zu essen; schon
in der Ursprungsmythologie des biblischen Glaubens bildet das »paradiesische«
Gliick eines bequemen Versorgtseins und ebenso mithelosen Sattseins ein zent-
rales Motiv. Daran sei kurz erinnert.

EXTRABEILAGE: DER GOTTLICHE GENUSS
VERBOTENER FRUCHTE

Das Gottesgeschopf, so will es bekanntlich die alttestamentliche Erzih-
lung von der Entstehung der Welt, lebte einst in einem gut gepflegten
»Garten« in »Edenc, dessen Friichte dem Menschengeschlecht eine un-
beschwerte Erndhrung gewihrten. Alles oder — um die verhingnisvol-
le Einschrinkung nicht zu unterschlagen — beinahe alles war dazu be-
stimmt, von Adam und Eva gegessen und genossen zu werden. »Gott der
Herr« lief in diesem mythischen Schlaraffenland allerlei Biume aus der
Erde wachsen, die »lustig anzusehen und gut zu essen« waren. Aufler-
dem gedieh »der Baum des Lebens mitten im Garten und der Baum der
Erkenntnis des Guten und Bosen«. Weiter heifdt es in der Genesis: »Gott
der Herr gebot dem Menschen und sprach: Du sollst essen von allerlei

75 | Markus 14, 15.

76 | Lukas 22,15.

77 | Markus 14, 20.

78 | Vgl. Stauffer, Jesus, Gestalt und Geschichte.

14,02.2026, 11:55:04.

173


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

174

Ethik des Essens

Biumen im Garten, aber von dem Baum der Erkenntnis des Guten und
Bosen sollst du nicht essen; denn welches Tages du davon issest, wirst du
des Todes sterben.«”® Ungliubige und kritische Geister kénnten geneigt
sein, darin die freundliche Stimme eines um das Heil der Menschen
besorgten Erndhrungsratgebers zu horen. Denn in der Tat sind manche
Nahrungsmittel gesundheitlich hochst bedenklich. Indessen verliuft die
Geschichte, die da geschrieben steht, anders — fabelhafter.

So lebt auch in diesem Garten, wie in jedem anderen, Kleingetier. In
diesem Fall aber kann das Getier auch reden. So will eine Schlange
Evas Speiseplan wissen. Zu den aufschlussreichen historischen Hinter-
griinden fiir die Bedeutung der Schlange als einer mythogastrosophi-
schen Gottheit erinnert Meyer-Abich: »Die historische Identifikation der
Schlange lautet, dass der Jahwist durch die — am Hofe Salomos entstan-
dene - Stindenfallgeschichte eigentlich eine religionspolitische Kritik da-
ran iiben wollte, dass Salomo der Tochter Pharaos, die er geheiratet hatte,
zuviel Einfluss gewihrte. Fiir den Jahwisten war das ein Argernis, weil
die Ko6nigin ihrerseits auf die 4gyptische Gottin Renenutet horte, welche
fuir die menschlichen Grundbediirfnisse (Nahrung und Kleidung) sorgte
und in Gestalt einer Schlange verehrt wurde.«*

Die auffillig fromme Antwort, die Eva auf die Frage der Schlange gibt,
lasst ihr Verstindnis der gottlichen Erndhrungslehre erkennen. »Wir es-
sen von den Friichten der Biume im Garten; aber von den Friichten des
Baumes mitten im Garten hat Gott gesagt: Esset nicht davon, riithret’s
auch nicht an, dass ihr nicht sterbet.« Eva gibt die Worte Gottes ohne Wi-
derspruch wieder und scheint mit der vorgegebenen begrenzten Rohkost
zufrieden zu sein. Aber die listige Schlange weifl es besser und klirt da-
ritber auf, dass der Grund des Speiseverbotes nicht die gesundheitliche
Unvertriglichkeit sei. »Da sprach die Schlange zum Weibe: Thr werdet
mitnichten des Todes sterben.« Die Problematik scheint nicht in der un-
bekannten und zu fiirchtenden toxischen Wirkung der Friichte dieses
Baums zu stecken. Tatsichlich sieht die Schlange den wahren Grund fiir
die Erndhrungsvorschriften ganz woanders. »Gott weify, dass, welches
Tages ihr davon esset, so werden eure Augen aufgetan, und werdet sein
wie Gott und wissen, was gut und bése ist.«

Mit der Eréffnung, dass die Menschheit durch den Genuss von bestimm-
ten Friichten die gottliche Weisheit in der Erkenntnis des Guten und
Schlechten erlangen konnte, nimmt der biblische Text eine fundamen-
tale Korrektur gegeniiber der vorangegangenen Passage der Genesis vor.
Denn in der vorangegangenen Passage der Genesis wird die Gotteseben-
bildlichkeit der Menschen mit dem Auftrag einer anthropozentrischen

79 | 1. Mose 2,15-17.
80 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 55.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 175

Herrschaft iiber die Natur beschrieben (»...machet euch die Erde unter-
tan und herrschet iber die Fische im Meer und iiber die Vogel unter
dem Himmel und iiber alles Getier, das auf Erden kriecht.«®! In unserer,
daran anschliefenden, zeitlich aber ilteren Passage kommt es zu einer
potentiellen Vergotterung der Menschheit nicht durch eine program-
matische Naturbeherrschung, sondern durch das mégliche — mithin
im Obst oder in anderen lustig anzusehenden, wohlschmeckenden und
klug machenden Friichten steckende — eigene Wissen vom Guten und
Schlechten. In dem Mafe, wie die Menschen selbst dariiber bestimmen
und nachdenken, was gut und schlecht ist, werden sie sein wie Gott. Und
Eva beginnt zu tiberlegen — und zu essen.

Die Heilige Schrift dokumentiert diesen denkwiirdigen Moment der
menschlichen Selbstbefreiung aus einer unvordenklichen Unmiindig-
keit. »Und das Weib schaute an, dass von dem Baum gut zu essen wire
und dass er lieblich anzusehen und ein lustiger Baum wire, weil er klug
machte; und sie nahm von der Frucht und aff und gab ihrem Mann auch
davon, und er af.« Bekanntlich bestimmt der Umstand, dass der Appe-
tit auf Wohlschmeckendes michtiger war als der geforderte Gehorsam
gegeniiber dem Sittengesetz, den weiteren Fortgang dieses Mythos vom
Schicksal der Kinder Gottes, die sich als ziigellose Schleckerméiuler einer
Todstinde schuldig machen.

Doch kann an dieser Stelle fiir den wahren Verlauf der Ereignisse hervor-
gehoben werden: Tatsichlich fallen die Schlaraffen nicht auf der Stelle
tot um. Die Schlange behilt recht: Gott hat die Friichte falsch gekenn-
zeichnet. So erkennen die wissbegierigen Menschen und die ersten
miindigen Verbraucherin, dass auch angeblich nicht zum Verzehr ge-
eigneten Friichte geniefbar sind und auch noch lieblich anzusehen sind
und obendrein klug machen. Die physische Folge und die moralische
Wirkung dieser Kost ist bemerkenswert: Das Menschengeschlecht wird
Gott gleich, weil es weifs, was gut und bose ist, angefangen beim Es-
sen. Diese Vergétterung einer gastrosophischen, ethischen Menschheit
verdankt sich aber keiner rigorosen Naturbeherrschung, sondern ihrem
guten Geschmack.

Dass der Ursprung der gottlichen Weisheit und des moralischen Er-
kenntnisvermégens, der Vernunft der Menschen, unmittelbar im Zu-
sammenhang mit dem feinen Unterscheidungssinn fiir den guten und
schlechten Geschmack der Dinge steht, zeigt sich in der urspriinglichen
Doppelbedeutung des griechischen Begriffs sophia, der sowohl Weisheit
bzw. Vernunft als auch Geschmack meint (worauf der Altphilologe Nietz-
sche wieder aufmerksam machen wird). Die >Siindes, von irgendwie ver-
botenen Friichten zu naschen, hat alles andere als problematische Folgen

81 | 1. Mose 1,28.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

176

Ethik des Essens

fur die Menschheit: Namlich die Geburt ihrer moralischen Existenz, die
Miindigkeit der Menschen, zwischen gut und schlecht unterscheiden zu
konnen und in diesem urgastrosophischen Vermégen eine Géttlichkeit
oder Gottesebenbildlichkeit zu erreichen. Dieses Essen(wissen) und die-
se menschliche Selbst-Erfiillung machen sich keiner Unmifigkeit und
keiner unverniinftigen Véllerei schuldig.

Indessen verliuft die herkémmliche, didtmoralische Interpretation der
Ereignisse im Garten Eden anders. Das Essen der verboten gut schme-
ckenden und gar nicht so gefihrlichen Frucht kommt aus der theologi-
schen Sicht einem unter Strafe stehenden Gesetzesbruch gleich: einem
schuldhaften Abfall von Gott durch kulinarische Stinden. Der asketische
Geist des Alten Testaments belastet das Essen mit einer Schuld, die sach-
lich mit dem Essensgenuss nichts zu tun hat, die dadurch jedoch diesen
Genuss ideologisch (antigastrosophisch) entwertet — obwohl die darin
verarbeiteten kulinarischen Erfahrungen durchaus einen gastrosophi-
schen Geist erkennen lassen.

Um abzuwenden, dass das wissbegierige und genusssiichtige Paar
auch noch vom Baum des Lebens kostet und so eventuell auch noch in
den unglaublichen Genuss eines ewigen Lebens kommt, wodurch das
Menschengeschlecht sich vollends mit Gott gleichstellte, vertreibt der
Weltherrscher die in Siinde Gefallenen aus dem Paradies. Diese Ver-
treibung aus dem géttlichen Paradies geschieht nicht ohne die allgemei-
nen Ernihrungsbedingungen nachhaltig zu verschlechtern durch den
biblischen Fluch auf das essistenzielle Schicksal der Menschheit: »Im
Schweifse deines Angesichts muss du dein tdgliches Brot verdienen...«.
Allerdings birgt selbst noch dieser reale Fluch eine gastrosophische
Chance. Denn dadurch, dass die Menschen ihre Biaume selber anbauen
und pflegen, und weil als Resultat einer solchen menschenméglichen
Kultur auf den Feldern und Ackern nicht nur »Kraut, Dornen und Dis-
teln«® wachsen, konnten sie ihre Ernihrungslage kiinftig verntinftig
gestalten — gerade weil sie wissen, dass mit ihrer Hilfe, mittels einer
gottesgleichen Agrikultur, auch Gutes wachsen kann, das schon ist, gut
schmeckt und klug macht. Doch in den realen Genuss der géttlichen Fiil-
le einer solchen Vernunft kommt nur eine gastrosophische Menschheit.
Obgleich auch die jiidisch-christliche Gastrotheologie mit der Geschich-
te vom >Stindenfall eines schlechten Essens« das kollektive Begehren auf
einen kulinarischen Selbstgenuss keineswegs aus ihrer Vorstellungswelt
verbannt hat. Weil ihr »fortan« der paradiesische Zustand eines Schla-
raffenlands in diesem Leben nicht linger einlosbar schien, beharrt die
judisch-christliche Moral gleichwohl auf dessen spitere Erfiillung. Aller-
dings erst nach der Erlésung von diesem irdischen, menschlichen, allzu

82 | 1. Mose 1,18.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

menschlichen Schicksal und der Wiedererlangung einer rundum gliick-
lichen Fertigkiiche in Gottes himmlischem Gasthaus.

So entwerfen die Propheten des Alten Testaments Wunschbilder einer
phantastischen Véllerei, die ohne viel Arbeit (des Anbaus und der Zube-
reitung) verfiigbar ist. In diesen religiosen Traumbildern wird Wirklich-
keit, was die Kinder Israels auf ihrer Wiistenwanderung im Land Kanaan
suchten — »ein Land, worin Milch und Honig fliet«.®* Aus diesem utopi-
schen Land des kulinarischen Wohllebens bringen Moses’ Kundschafter
angeblich eine Weintraube mit, an der zwei Minner zu tragen haben.®
Nach rabbinischer Uberlieferung wird die Erde ihre Giiter von selber
und in einer jede Vorstellungskraft sprengenden Fruchtbarkeit bieten.
»Wasser werden in der Wiiste hervorbrechen, Biche im diirren Lande
[...]«.% In diesem Geiste verbindet noch der neutestamentliche Glaube
die Tragik des letzten Abendmahls mit der frohlockenden Verheiffung
einer zukiinftigen Erneuerung der Mahlgemeinschaft im himmlischen
Paradies.

Deswegen weifl sich der Heiland und Weinliebhaber Jesus beim letz-
ten Mahl iiber die leidvolle Tatsache, dass es mit dem geselligen Wein-
trinken bald eine Ende hat, hinwegzutrésten. Den Kelch in der Hand
verkiindet er seinen Tafelfreunden die, weifd Gott, frohe Botschaft einer
zukiinftigen Weinseligkeit: »Von jetzt an werde ich nicht mehr von der
Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich mit euch
von neuem davon trinke im Reich meines Vaters.«®® Die Verkiindigung
einer Teilhabe an der géttlichen Mahlgemeinschaft ist fester Bestandteil
der christlichen Prophetie: »Und ich will euch das Reich bescheiden, wie
mir’s mein Vater beschieden hat, dass ihr essen und trinken sollt an mei-
nem Tische in meinem Reich und sitzen auf Stithlen«.®” Spiter werden
von den Glaubensanhingern dieser mythogastrosophischen Wunschbil-
der eines vertagten kulinarischen Genusslebens, beispielsweise in den

83 | 2. Moses 3, 8.

84 | 4. Moses 12.

85 | Jesaja 35,6. Am Tag der Aussaat wird schon geerntet, auch die Baume des Waldes
werden Friichte tragen, die Erde wird sogar von selber Brot, wollene Gewander und Wein
hervorbringen. Uber die Endzeit wird prophezeit: »Es werden Tage kommen, an denen Wein-
stdcke wachsen, die 10000 Ranken haben und jede Ranke hat 10000 Zweige und jeder
Zweig hat 10000 Sprossen und jeder Sprof hat 10000 Triebe und jeder Trieb hat 10000
Trauben und an jeder Traube sind 10000 Beeren und jede Beere gibt, ausgeprefit, fiinfund-
zwanzig Quart Wein. Und wenn einer der Heiligen eine Traube anriihrt, so wird eine andere
Traube rufen: Ich bin besser, nimm mich; preise durch mich den Herrn.« Vgl. Antilegomena,
150.

86 | Matthaus 26,29.

87 | Lukas 22,29-30.

14,02.2026, 11:55:04.

177


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

178

Ethik des Essens

frithchristlichen sibyllinischen Weissagungen tiber die Endzeit, weiter
proklamiert. Die Erde bringe dann »viel mehr noch Friichte hervor als
jetzt. Quellen voll siiflen Weins und weifser Milch und von Honig wird
sie hervorsprudeln lassen«.®®

NEUE TISCHSITTEN, VEGETARISCHE SPEISEGEBOTE, WOHLFEILES
VOM FLEISCHMARKT

Als weiterer Indiz fiir das kryptogastrosophische Wesen der urchristlichen Mahl-
praxis ist die Tatsache anzufiithren, dass sich Jesus ausdriicklich von der traditio-
nellen Morallehre der jiidischen Speisevorschriften abgrenzt. Der Religionsstifter
widersetzt sich unter anderem den Glaubenssitzen der althergebrachten Tisch-
sitten. Beispielsweise entkriftet Jesus, wie Matthidus berichtet, die Ermahnung,
dass seine Jiinger sich vor dem Essen entgegen der alten Gebote die Hinde nicht
waschen wiirden®®, mit den belehrenden Worten: »Was zum Munde eingeht, das
verunreinigt den Menschen nicht; sondern was zum Munde ausgeht, das ver-
unreinigt den Menschen.« Weil der eigentliche Dreck der Welt nicht durch das
Essen in den Mund gelangt (was spiter der Kirchenvater Chrysostomus behaup-
ten wird, um das Essen schlecht zu reden), weil vielmehr umgekehrt der Dreck
der Welt aus dem Mund kommt (nimlich durch solche verunreinigenden Reden
uiber das Essen), gilt fiir Jesus: »Mit ungewaschenen Hinden essen verunreinigt
den Menschen nicht.« (Ebd., 15,17-20) Fiir den damals nicht ungewohnlichen Fall
von Einladungen durch anders- oder nichtgliubige Gastgeber sieht Paulus die
Méglichkeit, statt dem Essvergniigen aus religiéser Uberzeugung von vorneher-
ein fern zu bleiben, nicht weiter dariiber nachzudenken, sondern unbekiimmert
und gewissenlos mit zu schlemmen. »So aber jemand von den Unglidubigen euch

88 | Hennecke/Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 518. Diese Schlaraffen-
landphantasien verweisen nicht nur auf das Mythogastrosophische der antiken Erzahlung
vom Goldenen Zeitalter; sie beeinflussen auch ihrerseits das zeitgendssische utopische
Denken. Im alten Rom (um 170 n. Chr.) taucht eine Vermischung dieser Traditionen bei dem
syrischen Literaten Lukian auf. In seinen »Wahren Geschichten« berichtet der Satiriker von
einer Reise auf die Insel der Gliickseligen. Auf dem Eiland weht ein siiff duftender Wind,
in ihrer Mitte erhebt sich eine prachtig anzusehende Stadt und drumherum gedeiht die
schonste Naturlandschaft. Dreizehn mal jéhrlich kann man dort ernten; jeden Monat tragen
die Rebstdcke reife Weintrauben. An den Getreidehalmen wéchst frisch gebackenes Brot,
und kristallene Bdume tragen Schalen verschiedenen Inhalts. Becher lassen sich pfligen,
die sogleich mit Wein voll laufen. 365 Wasserquellen gibt es, sieben Milch fiihrende Stro-
me und acht Flisse mit Honig. Auf andere lateinische Autoren, wie Ovid, Horaz und insbe-
sondere Senecas Zeitgenosse Petronius, auf dessen opulentes Schlaraffenlandgemalde
bereits eingegangen wurde, sei hier erinnert.

89 | Matthaus 15,1.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

ladet und ihr wollt hingehen, so esset alles, was euch vorgetragen wird, und for-
schet nicht, auf dass ihr das Gewissen verschonet.«*°

Bereits die urchristliche Gastrotheologie lisst den Gliubigen ein grofles Aus-
mafd an — freilich leicht missbriuchlicher — Selbstauslegung der Stindhaftigkeit
des eigenen Essgenusses. Zumindest lautet der kulinarische Imperativ einfach
und in seinem Grundsatz keineswegs auf eine asketische Moral verpflichtend:
»Ihr esset nun oder trinket oder was ihr tut, so tut es alles zu Gottes Ehre.« (Ebd.,
10,31) Ein Spezifikum der christlichen Ernidhrungslehre betrifft das uneindeutige
Verhiltnis zur Frage des Fleischessens und Tieropfers. Es herrscht keine Eindeu-
tigkeit dartiber, ob tatsichlich beim letzten Mahl, wie oben erwihnt, und auch
sonst Lamm verspeist wurde oder anderes Fleisch oder ob Jesus nur vegetarisch
afl und sich statt von geopferten Tieren von schmackhaften Fleischersatz und
entsprechender Symbolkost erniihrte.! Fiir den Fall einer tierethisch unkorrekten
Geschmacksvorliebe hitte sich Jesus (ausnahmsweise) auf ehrwiirdige Vorbilder
berufen und in dieser Hinsicht mit dem traditionellen Brauchtum des Tieropfers
und Fleischessens konform gehen koénnen. So gilt der letzte Wunsch des alten
Isaak, des Vaters von Jacob und Esau, einem solchen Genuss. Dem iltesten Sohn
er6ffnet er die eindringliche Bitte: »So nimm nun deine Gerite, Kécher und Bo-
gen, und geh aufs Feld und fange mir ein Wildbret und mache mir ein Essen, wie
ich’s gerne habe, und bringe mir’s herein, dass ich esse, dass dich meine Seele
segne, ehe ich sterbe.«”

Jedenfalls scheint Jesus zur Ermoglichung der urchristlichen Mahlpraxis
den Diidtvorschriften des jidischen Kashrut darin zu widersprechen, dass er je-
des einschrinkende Speiseverbot durch einen liberalen Grundsatz ersetzt, der
erlaubt, dass mit gutem Gewissen alles gegessen werden darf und mithin eine
vegetarische Lebensweise in der christlichen Erndhrungsmoral keine Pflicht ist.
In diesem Sinne meint Paulus den Korinther Christen raten zu kénnen: »Alles,
was feil ist auf dem Fleischmarkt, das esset, und forschet nicht, auf das ihr das
Gewissen verschonet.« (1Kor 10,25) Diese karnivore Gewissenlosigkeit und christ-
liche Omniphagie hat sich zur allgemein giiltigen Lehrmeinung entwickelt und
bis heute gehalten.”

Gleichwohl ist auch die gegenteilige Auffassung immer wieder stark gemacht
worden, dass Jesu Liebesethik und Gerechtigkeitsmoral auch eine vegetarische

90 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 10,27.

91 | Beispielsweise wird vermutet, dass bei der Speisung der Fiinftausend statt Fischen
ersatzweise Weintrauben genossen wurden. Vgl. Székely, Friedensevangelium der Essener.
92 | 1. Mose 27,3-4.

93 | Freilich hat sich der Streit mit Petrus, den Paulus offen der Heuchelei bezichtigt, an
der Frage nach dem Fleischkonsum in der christlichen Erndhrungs- bzw. Mahllehre entziin-
det. Zuletzt dufiert sich Paulus (Galaterbrief 2) stolz dartber, im Widerspruch zu Petrus’
vegetarischer Ethik das christliche Gewissen von Bedenken gegeniiber dem Fleischessen
zu»befreien.

14,02.2026, 11:55:04.

179


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

180

Ethik des Essens

Ernihrungsweise als konsequente Befolgung eines friedlichen Umgangs mit Tie-
ren impliziere.”* Auch die erwihnte opfertheoretische und mahlpraxische Substi-
tution von Fleisch durch Brot (bzw. Blut durch Wein) unterstiitzt diese Annahme.
In diesem Fall wiirde sich der urchristliche Vegetarismus in jene philosophische
Tradition einer pathozentrischen Tierethik und holistischen Naturethik stellen,
die auf die Pythagoreer zuriickgeht und unter anderen auch in der Person Platon
einen prominenten Vertreter hat. Dass Jesus ein Vegetarier war und eine fleisch-
lose Diit lehrte, wird von den Verfechtern dieser Interpretation durch den Verweis
auf die aramdische Urfassung des Friedensevangeliums der Essener begriindet,
worin ausfiihrlich strenge Ernihrungs- und Lebensregeln vorgetragen werden.”

Dem Bericht dieses apokryphen Evangeliums zufolge habe Christus das
Fleischessen und Tieropfer verboten und eine strikte Pflanzenkost gepredigt:
»Aber ich sage Euch, tétet weder Mensch noch Tier, noch die Nahrung, die Euer
Mund aufnimmt. Denn wenn Ihr lebendige Nahrung esst, wird sie Euch beleben,
aber wenn Thr Eure Nahrung tétet, wird Euch die tote Nahrung ebenfalls téten.
Denn Leben kommt nur von Leben, und vom Tod kommt immer nur Tod. Denn
alles, was Eure Nahrung totet, tétet auch Euren Korper. Und alles, was Eure Kor-
per totet, totet auch Eure Seelen. Und Eure Korper werden, was Eure Nahrung
ist, so wie Euer Geist das wird, was Eure Gedanken sind. Esst darum nichts, was
Feuer oder Frost oder Wasser zerstort hat. Denn gekochte, gefrorene und verfaul-
te Nahrung wird Euren Korper ebenso verbrennen, erfrieren und verfaulen las-
sen.«”® Dariiber hinaus sollen von ihm die Worte stammen: »Denn wahrlich, ich
sage Euch, von einer Mutter stammt alles, was auf Erden lebt. Darum totet jeder,
der t6tet, auch seinen Bruder. [...] Denn wahrlich, ich sage Euch, der, der totet,
totet sich selbst, und wer vom Fleisch erschlagener Tiere isst, isst vom Kérper
des Todes. Denn in seinem Blut wird jeder Tropfen ihres Blutes sich in Gift ver-
wandeln, in seinem Atem ihr Atem zu Gestank, ihr Fleisch zu Beulen, in seinen
Knochen ihre Knochen zu Kalk, in seinen Eingeweiden ihre Eingeweide zu Ver-
fall, in seinen Ohren ihre Ohren zu wachsigem Belag. Und ihr Tod wird sein Tod
werden. [...] Gehorcht darum den Worten Gottes: Seht, ich habe Euch alle Pflan-
zen der ganzen Erde, die Samen tragen, gegeben, und alle Biume mit Friichten,
die Samen bringen, zu Eurer Speise [...] auch die Milch von allem, was sich bewegt
und auf der Erde lebt, soll Speise fiir Euch sein.« (Ebd., 47f.) Der Idee einer kalten
Kiiche entsprechend gibt er auch ein Rezept fiir die Zubereitung von »Brot ohne
Feuer«. (Ebd., 53)

Dieser »unbekannte Jesus«< wird in jiingster Vergangenheit von der so genann-
ten Okotheologie und auch im Kontext naturphilosophischer Bemiithungen zu

94 | Vgl. Knorzer, Toten und Fressen.

95 | Vgl. Székely, Das Friedensevangelium der Essener; Weidinger, Die Apokryphen; Zieg-
ler/Gruber, Das Ur-Evangelium - was Jesus wirklich sagte.

96 | Vgl. Székely, Das Friedensevangelium der Essener, 5f.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

einer holistischen Umweltethik als »Erdensohn« neu entdeckt.”” Der »&kologi-
sche Jesus« (Franz Alt) predige nicht die alttestamentarische Naturbeherrschung,
sondern im Gegenteil er lehre, archaische Naturvergétterungen aufgreifend, ein
pantheistisches Gaia-Denken. Aus der Perspektive eines solchen 6kologisch refor-
mierten Christentums ldsst sich der eucharistische Transsubstantiationsgedanke
ebenso naturethisch wie unmystisch reformulieren: Gott, das heifdt die vergét-
terte, in ihrem Eigenwert respektierte, geheiligte Natur und ihre Pflanzen- und
Tierwelt etc. erfihrt in Jesus Christus, in der Verkdrperung dieses Erdensohns
(und Teils der Natur) und in dessen vegetarischen Worten, eine Menschwerdung:
mit ihm kommt der Logos einer Versshnung des Menschen mit der Natur in die
Welt, nimlich die Vernunft einer nicht nur sozialen, sondern auch &kologischen
Friedensethik.

Freilich begegnet uns Jesus in der offiziellen Fassung des Neuen Testaments
nicht als radikaler Vegetarier und Naturethiker, sondern als ein Heiland, der
Fleisch isst und Fisch goutiert und sich selbst zum Osterlamm erklirt; der in
harten Reden sogar seine Mitmenschen dazu bringen will, sein Fleisch zu essen.
Mehr als Jesu mutmafllicher Vegetarismus hat, wie wir wissen, dieser obskure
Kannibalismus als Spezifikum der christlichen Abendmahltheologie von sich Re-
den gemacht. An der widerspriichlichen Haltung gegeniiber der Frage des Fleisch-
essens oder des Fleischverzichts scheint Jesus, wie sich zeigt, zwar beispielswei-
se Sokrates (oder Nietzsche) zu dhneln. Anders aber als der weise Grieche, der
Fleisch isst und weif3, dass er in diesem Fall das moralisch Richtige nicht zu tun
weifl und der einen solchen Selbstwiderspruch (»ich weif}, dass ich nicht weif3«)
als ein philosophisches Dilemma betrachtet, das dem Volksmund besonders ge-
fallt — im Gegensatz zu Sokrates hat der junge Wanderprediger aus Nazareth mit
einer widerspriichlichen Lehre offenbar keine expliziten moraltheoretischen Pro-
bleme.

So tritt an der inhaltlichen Unklarheit, ob Jesus einen pythagoreisch-pantheis-
tischen Vegetarismus predigt oder eine karnivore Allesfresserei und ob die Trans-
substantiationslehre, wenn sie nicht im Sinne eines kosmischen und trophischen
Metabolismus aufgefasst wird, nicht sogar einer magischen Anthropophagie hul-
digt, erneut jener »undeutliche Geist« (Hegel) des Christentums zutage, der Jesu
Gastrotheologie insgesamt beherrscht.

97 | Vgl. Alt, Der dkologische Jesus; Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie; H. Bbhme,
Transsubstantiation und symbolisches Mahl.

14,02.2026, 11:55:04.

181


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

182

Ethik des Essens

JESUS DER EPIKUREER

Sieht man einmal von dem undeutlichen Geist der urchristlichen Theologie ab
und auch davon, was nun genau bei Jesu Abendmihlern genossen wurde, bleibt
doch eine fundamentale Wahrheit bestehen. Namlich die Tatsache, dass sich die
Heiligkeit des Abendmahls auf das tigliche Sittigungsmahl beziehen lisst, in-
sofern es fiir das physische Uberleben der Gemeinschaft und mithin des reli-
giosen Lebens (auch) der Christen sorgt. Wenn Jesus beim letzten Mahl seine
Freunde unterweist, das gemeinsame Essen zum Anlass zu nehmen, an ihn zu
denken, dann ist das Abendmahl als ein Gedichtnismahl nicht so zu verstehen,
dass die Christen gelegentlich (einmal die Woche wihrend der Eucharistiefeier
in der sonntiglichen Messe), an die Worte des Herrn denken sollen. Statt fiir das
Gedenken der Worte des Herrn den dufderlichen Anstof eines Kirchenbesuchs
zu bediirfen, um die Glaubigen an ihr Christsein zu erinnern, bietet die tigliche
Mabhlpraxis den tiglichen Anlass, sich das hochste Gute bewusst zu werden und
sich dariiber bewusst zu sein, dass das Kultivieren eines gemeinschaftlichen Es-
sens bedeutet, den mahlgemeinschaftsstiftenden Geist Jesu zu leben.

Der mdgliche Sinn der urchristlichen Abendmahllehre ist dann nicht in der
Vergegenwirtigung eines Abwesenden zu suchen, sondern ist die Reflexion
auf den ethischen Gehalt dieser >Gott« (dem, religios verklirten, gastrosophisch
hochsten Guten) dienenden Alltagspraxis. In der Gegenwart dieses Essens und
Trinkens — und nicht nur in symbolischem Brot und Wein — wird die sinnlich-
kérperliche Einheit der Menschen (des physischen Lebens der Mahlteilnehmer)
mit dem erfiillten Heil oder Wohlleben erfahren. So verwundert es wenig, wenn
spater selbst der Antichrist Nietzsche nicht zégert, sich auf die urchristliche
Mahlpraxis zu beziehen, um seiner Lehre vom »hoheren Menschen« einen »ge-
niisslichen Korper« zu geben. Und so gesehen, wird auch die ketzerische Nihe
zwischen Jesus und namentlich Epikur, dem gastrosophischen Religionsstifter
eines Gottes des vollen Bauches, nachvollziehbar und nicht zuletzt der Hedonis-
mus-Vorwurf, Jesus sei ein »Fresser und Weinsiufer«®, in seiner ganzen Brisanz
und vertrackten Wahrheit verstindlich.

Aber mehr ideelle Nihe als zu Epikurs Lehre vom Gott des Bauchs und mehr
noch als zum heidnischen Kultus des Weingottes Dionysos beweist Jesus eine ge-
wisse gastrosophische Weisheit darin, dass er wie Sokrates kein personifiziertes
Musterbeispiel fiir jene Tugend einer mifligen Lebensweise abgibt, welche die as-
ketische und tendenziell magersiichtige Moral der traditionellen Diitheiligen vor-
schreibt. Da ist einmal Jesus’ bewusst ausweichende Antwort auf die Frage, war-

98 | Umgekehrt weist Nietzsche allerdings auch auf die geistige Verwandtschaft zwischen
Jesus und Epikur und Epikur als ersten Christen hin. Mit Blick auf das weltfliichtige Erl6-
sungsideal der epikureischen Ataraxie sieht er im »Epicureismuse, trotz dessen »grossen
Zuschuss von griechischer Vitalitdt und Nervenkraft«, schon die Ziige einer »Erlésungs-
Lehre des Heidentums«. Vgl. Nietzsche, Ecce Homo 6, 201.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

um seine Anhinger nicht fasten.”® Dass er wenig von den frommen Fastpraktiken
und einer heiligen Anorexie hilt, belegt zum anderen die Tatsache, warum seine
vierzig Fastentage in der Wiiste eine einmalige und unfreiwillige Enthaltsamkeit
blieben und weniger eine bewusste Selbstabtétung des stindigen Fleisches waren.
Auch tibernimmt er nicht die Diit von Johannes dem Tiufer, der bekanntlich nur
von Heuschrecken und wildem Honig zehrt.'*° In dieser Abweichung vom mager-
stichtigen Ideal spiegelt sich Jesu Kritik an den gesellschaftlich vorherrschenden
Sittengesetzen, ihren moralischen Zwingen und soziokulturellen Konventionen
wider. Oder mit Karl Jaspers gesprochen: »Jesu Verhalten erregte {iberall Anstof:
Er geht zu den Gastmihlern. Er lisst eine Frau Ol verschwenden, seine Fiile zu
salben. Er spricht mit Dirnen und rechtfertigt die gliaubige Stinderin: >denn sie
hat viel geliebt«.«'™ In diesem anstofRigen Lebenswandel des Religionsstifters ist
nicht zuletzt der Grund fiir die tiefe Verunsicherung gegeniiber den Glaubens-
sitzen eines wahren Christenseins zu vermuten, die hinsichtlich der richtigen
Ernihrungspraxis in den lautstarken Beteuerungen und aggressiven Selbstrecht-
fertigungen der spiteren Kirchenviter zum Vorschein kommt. Jedenfalls driickt
sich bereits in der neutestamentlichen Verurteilung derjenigen, deren »Gott der
Bauchc sei, als »Feinde Christi«!® eine weit sittenstrengere Abwehr einer gastro-
sophischen Gliickslehre aus als in den tiblichen Invektiven von Seiten der platoni-
schen und stoischen Diitphilosophen.

Demgegeniiber in Jesus von Nazareth einen (ziemlich kryptischen) Gastro-
sophen — jenen lang verheifenen Menschensohn, der in die Welt gekommen ist,
um seine Weisheit auch darin zu zeigen, dass er »isst und trinkt«'® — zu entde-
cken und die urchristliche Abendmahlpraxis religionskritisch zu dekonstruieren,
er6ffnet einen unerwarteten Einblick in den Ursprung einer Weltreligion, deren
historische Entwicklung mafigeblich zur Ausbreitung einer antigastrosophi-
schen Esskultur beigetragen hat. Gegen das michtige Erbe eines diidtmoralischen
Christentums und deren ebenso wortgewaltigen wie mysteriosen Eucharistiefeier
scheinen >progressive Christen«< neuerdings wieder den Geschmack guten Essens
heilig zu sprechen. So beispielsweise Pater Athanasius Wolff, der freilich immer
noch glaubt, sich dafiir rechtfertigen zu miissen, »warum ein Theologe, wie er,
uiber das Essen predigt«. Aber seine Abendmahllehre lisst nichts an Klarheit zu
wiinschen iibrig. »Uber Gott und Himmel braucht man nicht nur kluge Worte zu
machen, auch ein gelungenes, wohlabgestimmtes Mahl in gemeinsamer Freude
genossen, spricht von Gott und dem Himmel, und dann liegen Kiiche und Sak-
ristei nicht weit voneinander.«*

99 | Vgl. Markus 2, 18f.

100 | Vgl. Matthéus 3,4.

101 | Jaspers, Die mafRgebenden Menschen, 171.
102 | Paulus, Brief an die Philipper 3,18-19.

103 | Matthaus 11,19.

104 | Wolff, Vor-Geschmack des Himmels¢, 60.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Ethik des Essens

VoN DER CHARIS ZUR EUCHARISTIE, VON DER KUCHE zUR KIRCHE

Das nachosterliche Christentum propagiert schlieflich ein strikt antihedonis-
tisches Selbstverstindnis, welches Gott und den Heiligen Geist von der Kiiche
unvers6hnlich entfremdet — wie dies beispielsweise schon bei Paulus der Fall ist,
wenn er schreibt: »Die Speise fordert uns vor Gott nicht: essen wir, so werden wir
darum nicht besser sein; essen wir nicht, so werden wir darum nichts weniger
sein«.”® Auf diese Weise fillt schlechterdings Einiges der urchristlichen Ethik
im buchstiblichen wie im iibertragenen Sinne unter den Tisch. Diese, die Real-
prasenz der Tischgemeinschaft auflésende, eucharistische Abendmahllehre der
paulinischen Tradition fiihrt einen didtmoralischen Feldzug gegen die Heiligkeit
des geteilten Essens und dessen Gaumenfreuden. Bevor abschliefend das pauli-
nische Abendmahlverstindnis an dem konkreten Beispiel der Korinther Mahl-
gemeinde niher zu analysieren sein wird, gilt es noch einmal mit Bezug auf den
vorangegangenen Versuch einer gastrosophischen Dekonstruktion der Mahlge-
meinschaft um Jesus einige Dinge klarzustellen.

Zwar gewinnt das Essen als etwas Gutes in der Philosophie des Predigers aus
Nazareth an systematischer Bedeutung, zwar lebt dessen Gastrotheologie in vie-
lerlei Hinsicht von der Heiligkeit einer Mahlpraxis, trotzdem aber versteht sich
Jesus selber nur als der Prophet »des Reich Gottes im Himmel«. Die Religion,
die er lehrt und als dessen Sprachrohr er sich ausgibt, verkiindet keine philoso-
phisch-profane Ethik eines, im Diesseits zu verwirklichenden, gastrosophisch gu-
ten Lebens. Thre frohe Botschaft ist nicht die frohe Botschaft eines guten Essens.
Weil sich die christliche Gastrotheologie nicht als Gastrosophie (mit dem >christ-
lichen«< Spezifikum eines latenten Vegetarismus) begreift, hat auch das Abend-
mahl, dem dieser Glauben so viel Heiligkeit zuspricht, nicht den Zweck, dem
Gott des Bauches und seiner Weisheit zu dienen. Auf der theoretischen Ebene
des ernihrungsphilosophischen Denkens erfihrt das Essen, die menschliche Es-
sistenz im Ganzen, in der christlichen Religion eine programmatische Degradie-
rung. Deshalb hat Jesus’ Theologie wirkungsmichtig zur Ausbreitung des diit-
moralischen Selbstverstindnisses der abendlindischen Kultur beigetragen. Noch
heute ermahnt das Kirchenoberhaupt »die Kinder Gottes« dazu, das christliche
Abendmahl so zu vollziehen, dass das Essen eine Nebensache bleibt.™¢

Zwar haben die vorgegangenen Erorterungen versucht, diese christlich-mora-
lische Selbstentfremdung als Selbstmissverstindnis des wahren Kerns der Kult-
handlungen aufzukliren und so ein mégliches Verstindnis der urchristlichen
Mabhlpraxis zu entwickeln. Dennoch kann es hier nicht darum gehen, den of-
fenkundigen Sachverhalt, dass das gemeinsame Essen von Anfang an nicht als
der eigentliche Zweck der konvivialen Zusammenkunft verstanden wurde, aus
dem Blick zu verlieren. Das urchristliche Symbol-Essen zeigt sich vor allem darin,

105 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 8,8.
106 | Vgl. Johannes Paul Il, Ecclesia de Eucharistia (10).

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

wie Jesus die konkrete Utopie der Mahlgemeinschaft ins Eschatologische tiber-
hoht und das reale Konvivium einer kulinarisch-hedonistischen Lebenspraxis ins
Theologische einer mystischen communio in christo verklart: Die reale Gegenwart
einer im hochsten Guten, nimlich in einem Abendmahl oder, christologisch
verstanden, in »Christo« vereinten Gemeinschaft wird zu einem Zeichen der
angebrochenen »Gottesherrschaft« gemacht. Die alltidgliche Ethik einer genuss-
vollen Mahlpraxis mutiert zu einer religiosen Symbolik einer »geheimnisvollen
Vermihlung«. Die Heiligkeit des Abendmahls beruht dann darin, lediglich ein
spiritueller Vorgeschmack auf die Tischgemeinschaft mit dem Vater im Himmel
und ein Vorgriff auf die eschatologische Vollendung zu sein.’”” Der Glaube an die
Moglichkeit einer besseren und gerechteren Welt, die sich im realen Zustande-
kommen einer Mahlgemeinschaft als einer freiwilligen, egalisierenden und satt
machenden Vergemeinschaftung aufscheint, soll nicht durch eine weitere gesell-
schaftliche Ausbreitung und eine all-mdhliche Veralltiglichung des Guten der
bereits gegenwirtigen Mahlpraxis im diesseitigen Dasein verwirklicht werden,
sondern erst in einem guten Leben nach und jenseits dieser Welt.

Im eschatologischen Verstindnis des Heiligen Abendmahls verweist das
gemeinsame Essen lediglich auf das Jenseits einer himmlischen Mahlgemein-
schaft, die in der Eucharistie-Rede mystisch beschworen wird. Die mysteriose
Tischrede und Danksagung, die Jesus am letzten Abend hilt, hat folglich nur
noch wenig Ahnlichkeit mit ihren philosophischen Vorgingern, an die sie an-
kntipft. In der sokratischen Tradition (siehe II.1) verkorpern die geteilten Mihler
und Symposien (als Vorschein einer vollkommenen Welt, in deren erfiillte Gegen-
wart sich ein soziales und kulinarisches Wohlergehen verwirklicht, dessen Gliick
konkret erfahren und praktiziert wird) eine Konvivialitit und Humanitit, die die
griechische Weisheit in dem Begriff der Charis einfing. Die christliche Mahltheo-
logie ersetzt die alltagspraktische Ethik dieser Charis durch die religiose Symbolik
der Eucharistie.

Die KORINTHER MAHLGEMEINSCHAFT UND DIE PAULINISCHE
AUFLOSUNG DER TAFELRUNDE

In welchem Mafle der theologische Symbolismus der christlichen Diitmoral den
gastrosophischen Kern der urchristlichen Mahlgemeinschaft verstellt, 1isst sich an
der Abendmabhllehre des einflussreichsten (dreizehnten) Jiingers Jesu studieren.
An der paulinischen Christologie kann man erkennen, wie die urspriingliche all-
tagliche Abendmabhlpraxis durch die kirchliche Eucharistiefeier, bei der das Essen
auf einen symbolischen (Hostien-)Imbiss abmagert, ersetzt wird. Mit Paulus setzt
die historische Entwicklung ein, die zu einer christlichen Esskultur fiihrt, welcher

107 | Sdding, Das Mahl des Herrn, 157.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

186

Ethik des Essens

nur symbolische Mahlzeiten heilig sind und die sich die geheime Botschaft der
Speisen einverleibt, ohne an deren gastrosophische Wahrheit zu denken.

Der eigentliche Anlass fiir Paulus’ Abendmahlanweisungen, die im Jahre 54
nach Christi Tod entstehen, sind offene »Spaltungen«!® in der Gemeinde der Ko-
rinther Christen, die der Kirchenvater einige Zeit vorher gegriindet hatte. Der
Konflikt unter den Korinthern belegt zunichst einmal die Existenz des frithen
Christentums in Form von Mahlgemeinschaften.’”® Paulus beschreibt die inner-
halb des Korinther Mahlvereins auftretenden Konflikte folgendermafien: »Was
ihr bei euren Zusammenkiinften tut, ist keine Feier des Herrenmahls mehr.
Denn so man das Abendmahl halten soll, nimmt ein jeglicher sein eigenes zuvor
ein, und dann hungert der eine, wihrend der andere schon betrunken ist.«® Mit
anderen Worten, das Problem, mit dem es die christliche Gemeinde zu tun hat,
sind ungleiche Erndhrungs- und Versorgungsverhiltnisse. Statt zusammenzu-
kommen, um im Geiste des gemeinsamen Gottes gemeinsam zu essen, kom-
men manche schon satt und betrunken zur Zusammenkunft, wihrend andere
mit leeren Magen kommen und (bei ausbleibender Mahlzeit) hungern miissen.
Der Grund fiir die paulinische Kritik an dieser Situation, an diesen Spaltungen,
scheint die Missbilligung privat eingenommener Mahl zu sein.

>Christenc< sollen miteinander essen, um als eine eigene Glaubensgemein-
schaft, nimlich als die >Kirche Christis, gelten zu konnen. Niemand soll vor dem
Treffen speisen, um dann zu einem Mahl zusammenzukommen, bei dem nicht
gegessen wird oder das nicht satt machen wiirde.® Diese Forderung entspricht
den iblichen Voraussetzungen des bereits angesprochenen mahlgesellschaftli-
chen Vereinswesens in der antiken Welt. Insofern wire das Korinthermahl ein
ganz normales hellenistisches Mahl. Paulus’ Kritik an den Korinther Christen
zielt indes auf die Verfehlung, dass bei ihren Zusammenkiinften soziale Un-
gleichheit und Hunger bei gleichzeitiger Ubersittigung herrscht. Erbost iiber ein
solches unchristliches Verhalten der reichen Mitbriider gibt der Kirchengriinder
zu bedenken: »Wollt ihr jene demtitigen, die nichts haben?« (1Kor 11,22)

Gerade weil das Christsein vom Sein eines geteilten Mahllebens abhingt und
in dieser Art von Gottesdienst besteht, verursacht der Sachverhalt, dass die Mahl-
zeit unter den Anwesenden nicht gerecht geteilt wird und mithin die Wohlha-
benden und Saturierten diejenigen, die nichts haben und hungern, durch dieses
Verhalten »demiitigenc, sozialen Spannungen. Dies als ein Unrecht zu erfahren,
bestitigt den sozialethischen Kern der Mahlpraxis (eines gemeinsam geteilten Es-
sens und Miteinanders). Dann rithrt die Spaltung innerhalb der Korinther Mahl-
gemeinschaft daher, dass die Armen und einfachen Leute sich diese Hybris der

108 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,18.

109 | Vgl. Lampe, Das korinthische Herrenmahl im Schnittpunkt hellenistisch-romischer
Mahlpraxis und paulinischer Theologica Crucis.

110 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,21-22.

111 | Vgl. Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult, 291ff.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Saturierten nicht gefallen lassen.™ Tatsichlich ist auch die urspriingliche Wort-
bedeutung von Hybris >sich auf Kosten anderer zu iiberfiillen<.!® Der Kritik an
der Hybris einer solchen sozialen Ungleichheit im gemeinsamen Christensein
scheint sich Paulus anzuschliefen, wenn er die egoistische Véllerei der reichen
Mitglieder nicht nur als beschimend, sondern explizit als »Verachtung der Ge-
meinde Gottes« tadelt."*

Hier gilt es sich zu vergegenwirtigen, dass bei ungleichem Status der Mahl-
teilnehmer die Problematik einer sozialen Ungleichheit zwischen gesellschaftlich
Besser- und Schlechtergestellten im antiken Symposienwesen von Anfang an viru-
lent ist und die sozialutopische Substanz der Mahlpraxis permanent in Frage steht.
(Siehe II.1) Im vorliegenden Fall sind die soziookonomischen Ungleichverhiltnis-
se besonders stark, weil die Korinther Gemeinde sich aus Menschen unterschied-
lichster Herkunft und sozial ungleichen Rangs, von Vollbiirgern bis zu Sklaven
ebenso wie von GroRgrundbesitzern bis zu Tagelshnern, zusammensetzt.'®

Vor diesem Hintergrund lisst sich die Ursache fiir die Spaltungen in der friih-
christlichen Kirchengemeinde genauer fassen: Fiir das Zustandekommen einer
von praktizierter Nichstenliebe geprigten Mahlgemeinschaft hitte der wohlha-
bende Korinther einen Speisekorb (epidosima) mitzubringen, der nicht nur fur
ihn alleine bestimmt ist, sondern der auch denen, die weniger oder gar nichts
zu essen haben, zugute kommt. Ein materiell ausgleichendes Teilen der Genuss-
giiter kann — die vorherrschenden ungerechten und falschen Lebensverhiltnisse
verindernd — die Gleichheit unter den Mahlgemeindemitgliedern, als Ideal des
guten Lebens in einer anderen Gesellschaft, herstellen. Demnach wiirde eine
Schlichtung der Konflikte innerhalb der Korinther Kommune auf eine Umver-
teilungsforderung hinauslaufen, die gemeinschaftsstiftende Kraft einer sozialen
Gerechtigkeit und die emanzipatorische Giite einer konvivialen Seinsfiille zu res-
tituieren. Der Kirchenvater Paulus wihlt eine solche gastrosophische Mahlethik
jedoch nicht.1

112 | Matthaus 11,19 und Lukas 7,34.

113 | Vgl. Baudy, Metaphorik der Erflllung, 17.

114 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,22.

115 | Vgl. Hallb&ck, Sacred meal and social meeting.

116 | Klinghardt schlagt vor, die paulinische Abendmahllehre - die schlieflich in der An-
weisung mindet: »Meine lieben Brider, wenn ihr zusammenkommt, zu essen, so wartet
aufeinander.« (1Kor 11,33) - gastrosophisch zu interpretieren, weil das griechische ek-
déchestai, das Paulus an dieser Stelle verwende, nicht nur die Bedeutung von aufeinander
»warten, sondern auch den gerechtigkeitsethischen Sinn habe, sich einander»gastlich an-
nehmen«. Dann liefle sich tatsachlich sagen, »Paulus argumentiert hier wie der xenophon-
tische Sokrates.« (Klinghardt, Mahlgemeinschaft, 299) Indessen spricht alles gegen diese
Interpretation.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

188

Ethik des Essens

AUFL6SUNG DER MAHLGEMEINSCHAFT DURCH DIE EUCHARISTIE

Der Kirchenvater Paulus wihlt eine andere Strategie, mit sozialer Ungleichheit als
fundamentalem Hindernis fur eine ethisch begriindete Mahlgemeinschaft um-
zugehen. Er schafft die Gemeinschaftsmahle als einer wesentlichen Praxisform
der >Kirche Christi< einfach ab. Er predigt: »Wer Hunger hat, soll zu Hause essen;
sonst wird euch die Zusammenkunft zum Gericht.«!” Entsprechend ermahnt
Paulus den wohlhabenden Teil der Korinther Christgliubigen, das gegentiber den
Armen und Hungerleidern unverschimte und unchristliche Tafelvergniigen vor
den Zusammenkiinften abzuhalten, so dass jeder Mensch ein Doppelleben fiih-
ren kann: ein vor-christliches und (ohnehin zeitweise) ein symbolisch-christli-
ches Dasein. In dieser schizophrenen Entzweiung spiegelt sich gleichsam Paulus’
eigenes >Doppelleben«< wider', das sich Augustinus wiederum fiir die eigene Dop-
pelmoral zunutze machen wird. (Siehe I.5) Paulus baut auf dieser Verdopplung
des Lebens und Essens die eigene Abendmahllehre auf und schligt den reichen
Korinthern vor: »Habt ihr aber nicht Hiuser, da ihr essen und trinken koénnt?«
(1Kor, 11,22) Mit dieser Anweisung zur zeitlichen Vorverlegung und priventiven
Privatisierung des Essens und Trinkens leitet Paulus die eucharistische Abend-
mahllehre ein, so dass das Abendmahl von einem Sittigungsmahl zu einem Sym-
bolmahl umgedeutet wird. Freilich kann sich der Kirchengriinder dabei auf die
von Jesus bei dem letzten Mahl gehaltene Abschiedsrede beziehen. Die paulini-
sche Christologie setzt diese argumentativ ein, um die Mahlpraxis in einem rein
symbolischen Sinne als ein Gedichtnisritual zu definieren, bei dem das Essen
und Trinken lediglich den Wert von Erinnerungsstiitzen und Verweisungstri-
gern haben. »Jesus, der Herr, nahm in der Nacht, in der er ausgeliefert wurde,
Brot, sprach das Dankgebet, brach das Brot und sagte: Das ist mein Leib fiir euch.
Tut dies zu meinem Gedichtnis! Ebenso nahm er nach dem Mahl den Kelch und
sprach: Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blut. Tut dies, sooft ihr daraus
trinkt, zu meinem Gedichtnis! Denn sooft ihr von diesem Brot esst und aus dem
Kelch trinkt, verkiindet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt.« (Ebd., 11,24-26)
Der Sinn und Zweck des gemeinsamen Tafelns soll nicht es selbst sein, viel-
mehr lisst Paulus den Akt des Essens hinter dessen Zeichenhaftigkeit zurtick-
treten, mit der unausweichlichen Folge, dass die Mahlzeit zum Merkmal verarmt:
Das christliche (Zusammen-)Sein besteht in einer >inneren Ubereinstimmungs,
nimlich in dem blof8 »im Geiste« geteilten (aber nicht im Alltag und in einem
gesittigten Corpus Christi wirklich geteilten) Glauben an >das Reich Gott<. Die-
ser Glaube entwertet nicht nur die Leiblichkeit der Glaubigen bzw. die leibliche
Essistenz des Menschen zu etwas theologisch Unbedeutendem; er beinhaltet da-
ritber hinaus einen fundamentalen Gegensatz zwischen dem Heiligen und dem
Kulinarischen. Paulus findet klare Worte: »Das Reich Gottes ist nicht Essen und

117 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,33f.
118 | Vgl. Hildebrand, Saulus Paulus: Ein Doppelleben.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

Trinken, sondern Gerechtigkeit und Friede und Freude in dem heiligen Geiste.
Wer darin Christo dient, der ist Gott gefillig und den Menschen wert.«!

Mehr noch als das Missverstindnis des christlichen Sinns der gemeinsamen
Mahlpraxis seitens der Reichen richtet sich die paulinische Philosophie gegen die
Hungrigen und sozial Schwachen unter seinen Briidern, die das Essen des Cor-
pus Christi vor allem deshalb wollen, um ihre leeren Biuche zu fiillen und durch
die Teilnahme an der abendlichen Mahlzeit ihre von viel Arbeit ermiideten Krif-
te neu zu beleben. Paulus nimmt den armen Hungerleidern und Habenichtsen
diesen im wahrsten Sinne kostbaren Glauben. Die, die glauben, das Christsein
bestiinde darin, zusammen zu kommen, um sich herrlich satt zu essen, lieRen
es an einer wahrhaft christlichen Moral fehlen: Denn sie dRen »unwiirdig«'?,
wenn sie die Gemeinschaft nur aufsuchten, um durch die mitgebrachten Speisen
ihren Hunger zu vertreiben und blofl dem Gott des Bauches zu huldigen. Der Kir-
chengriinder redet dem »Korinther Haufen« ins Gewissen, dass das wahre Reich
Gottes nicht Essen und Trinken sei und Christo zu dienen nicht heifle, die Kirche
wie eine Kiiche aufzusuchen, lediglich um sich »den Leib des Herrn« in dessen
natiirlichen Gestalt einzuverleiben. »Denn welcher unwiirdig isst und trinkt, der
isst und trinkt sich selber zum Gericht, damit, dass er nicht unterscheidet den
Leib des Herrn. Darum sind unter euch auch viele Schwache und Kranke, und
nicht wenige sind schon entschlafen.« (Ebd., 11,28-30)

Um mit diesem unchristlichen Verhalten nicht den Arger der reichen Korin-
ther zu erregen, scheint Paulus die tragfihige Schlichtungsmoglichkeit darin zu
sehen, die gottesdienliche Vergemeinschaftung vom kommunalen Sittigungs-
mahl, d.h. den christlichen Geist vom alltiglichen Hunger, zu trennen. Mit
dieser theologischen Konfliktlésungsstrategie wird jeder Anlass zu Kritik und
Aufbegehren seitens der sozialen Schwachen und Hungrigen entkriftet und un-
gerechtfertigt. Paulus ist an keiner gesamtgesellschaftlichen Losung interessiert;
er denkt an keinen sozialen Ausgleich zwischen den Christen und den Gemein-
demitgliedern auflerhalb der kirchlichen Versammlungen. Er zielt ausschliefllich
auf die Vermeidung von Spaltungen wihrend dieser Gesellschaft. Die Mahlge-
meinschaft bleibt nur als Zeichenfunktion erhalten: Ein simuliertes Mahl, ein
nur symbolisch gehaltvoller Imbiss ist leicht bei der Hand und kann von jedem
gleichermaflen >gegessen< werden, weil das >christliche Abendmahl« weder sit-
tigen noch schmecken soll. Durch diese eucharistische Abendmahlmoral wird
schlieflich das paulinische Anliegen einer konfliktfreien Behauptung und Kon-
solidierung des Christentums als Kirche fiir die Zukunft wahrscheinlicher. Die
geschichtliche Entwicklung sowie die Tatsache, dass heute tatsichlich Paulus,
und nicht Jesus, als der eigentliche Griinder der christlichen Kirche gilt, belegt
diesen >Erfolg«.

119 | Paulus, Brief an die Rémer 14,17-18.
120 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,27.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

190

Ethik des Essens

Durch die historische Ausbreitung der christlichen Kultur und ihrer Eucha-
ristiefeier hat das symbolische Abendmahlverstindnis maf3geblich zur Durchset-
zung eines didtmoralischen Denkens beitragen kénnen. Wie deutlich wurde, fillt
dabei manches Gutes unter den Tisch. Obwohl die Tischgemeinschaft fiir die ur-
christliche Abendmahlpraxis von grundlegender Bedeutung ist, kehrt die pauli-
nische Abendmahllehre nicht den ethischen (gast-freundschaftlichen) Aspekt des
Teilens hervor, der dem konkret utopischen Vorschein eines besseren Lebens (von
gerechteren Ernihrungsverhiltnissen und sozialer Gleichheit) zugrunde liegt,
der aber auch eine umfassende Gesellschaftskritik zur Konsequenz hitte. Statt
eine Mahlpraxis der solidarischen Liebe, statt die korporierte Identitit einer Aga-
pegemeinschaft einzuklagen, lduft die theologische Antwort, die der Kirchenva-
ter gibt, auf die krassen Gegensitze der Lebensbedingungen der Christgliubigen
hinaus — erméglicht und gerechtfertigt durch eine didtmoralische Christologie.

Mit der Abendmahlfeier wird die Hauptsache des Gottesdienstes, der liturgi-
sche Sinn der christlichen Zusammenkunft, in das Ritual des Sakramentemp-
fangs verlegt, so dass die Mahlzeit selbst zur Nebensache schrumpft. Gleichzeitig
stellt dadurch die ungleiche Verteilung der Lebenschancen kein Problem mehr
dar, wie insgesamt die Welt der kirchlichen Rituale und Sakramente von der Welt
der alltiglichen Lebenspraxis der Gldubigen abstrahiert. Die Mahlgemeinschaft
entspricht nicht linger einer Praxis des geteilten Essens, das alle sittigt und auch
alles auftischt, was zu einer allabendlichen Hauptmahlzeit gehért. Nach der pau-
linischen Vorstellung einer christlichen Kirche, die mit den Interessen der Rei-
chen und den romischen Herrschaftsverhiltnissen in Einklang steht, soll sich
das Christsein mit dem parallelen Fortbestehen einer sozialen Ungleichheit der
Ernihrungs- und Lebensverhiltnisse der Gottgliubigen vereinbaren lassen. Die
christliche Mahlgemeinschaft soll einzig und allein in der gemeinsam abgehal-
tenen Eucharistie bestehen, die — in Form eines Kriimels Symbolbrot und eines
Schliickchens Symbolwein »zum metaphorischen Zitat des Essens«'! ausgehshlt
—nur eine im Geiste eingebildete, spirituelle Gemeinschaft vereint.

Die Einheit des Christentums, die diese virtuelle Vergemeinschaftung erlaubt,
sieht iiber die gesellschaftlichen Verhiltnisse hinweg, die die Menschen im rea-
len Alltagsleben untereinander spalten, so dass einige weiter in Uberfiille leben
(kénnen), wihrend die meisten anderen (deswegen) hungern. Diese affirmative
Theologie macht den machtbewussten Staatstheoretiker Paulus zum realen, poli-
tischen Begriinder des historischen Christentums.'?? In seiner Staatslehre passt
er das Christentum dem Imperium Romanum an. Er erklirt, dass die Christen
der Obrigkeit dieser Welt zu gehorchen habe, da diese von Gott eingesetzt, an-
geordnet und »Gottes Dienerin« sei.!”® In dieser machtpolitischen Begriindung
kommt der paulinischen Abendmahllehre eine zentrale Bedeutung zu. Sie kann

121 | Kleber, Mafregeln des kldsterlichen Essens, 243.
122 | Vgl. Taubes, Die politische Theologie des Paulus.
123 | Romerbrief 13.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

sich sowohl den gastrotheologischen Symbolismus von Jesus als auch die gut ein-
gefithrte Antikulinarik des rémischen Stoizismus zunutze machen, die gleichzei-
tig radikalisiert wird: Die paulinische Diitmoral verbindet den asketischen Sinn
eines richtigen Essens nicht mehr mit Senecas (ohnehin schon mageren, aber im-
merhin sittigenden) Kost von trockenem Schwarzbrot und verwissertem Wein,
stattdessen wird nur noch an kiinstliche Mahlzeiten geglaubt. Die paulinische
Abendmahltheologie predigt die kulinarische Armut eines gustus mysticus. Dieser
wahrlich mysteriose, nimlich christliche Geschmack sucht sein Heil nicht darin,
gemeinsam gut zu essen, sondern im rein geistigen Genuss von raffiniert verwan-
delten Werten. Einem solchen Glauben an bedenkenlose Wesensverwandlungen
liegt eine gastrosophisch geschmacklose Vorstellungswelt zugrunde, der es beim
Essen nicht auf die wirklichen Inhalte desselben ankommt, sondern primir dar-
auf, dass es symbolischen Wert hat.

HisTORISCHE ENTWICKLUNG

Durch die beschriebenen Verschiebungen riickt die frithchristliche Mahlkultur
von deren griechisch-romischen Urspriingen, ein Konvivium zu verwirklichen,
bis zur Unkenntlichkeit ab. Freilich zeigt die Tatsache der sozialen Konflikte in-
nerhalb der Mahlgemeinschaft der Korinther Christen, dass die Mahlpraxis zu
dieser Zeit noch weit entfernt ist von einem voll entwickelten sakramentalen Ri-
tual innerhalb eines blof sonntiglichen Messgottesdienstes. Fiir das hellenisti-
sche Christentum bleibt die alltigliche Tischgemeinschaft eine (krypto-gastro-
sophische) Realitit. Aber einundeinhalb Jahrhunderte nach Paulus hat sich dies
grundlegend geindert. In der apostolischen Tradition trennt bereits Hippolyt von
Rom die gewohnlichen Agape-Mahlzeiten kategorisch von der Eucharistie als
einem stilisierten Kult, zu dem nur noch getaufte Christen zugelassen sind.

Am Ende des zweiten Jahrhunderts beschreibt Tertullian zwar immer noch
Praktiken einer Abendmahlkultur.!** Aber die Unterweisungen des Kirchenva-
ters und spitantiken Platonikers Clement von Alexandrien im dritten Jahrhun-
dert reflektieren eine deutliche Trennung der Agape von der Eucharistie. Clement
lehrt mit grofRer Selbstverstindlichkeit, was grofles Erstaunen hervorrufen sollte:
»Wenn sich jemand erdreistet, iiber die Agape mit schamloser Zunge zu spre-
chen, wihrend er ein durch den Geruch von dampfenden Fleisch und Saucen
betérendes Abendmahl front, dann profanisiert er die heilige Agape, das erhabe-
ne und errettende Werk des Herrn, mit diesem Kelch und diesen Suppengaben.
Das eine ist unendlich reich, das andere simple, gewdhnlich und beschrinkt; das
eine ist verfressen, das andere ist frugal; das eine ermutigt zur Irrationalitit, das

andere zur Vernunft.«'*

124 | Vgl. Tertullian, Apologeticum, 39.
125 | Clementvon Alexandrien, Paedagogus, 43.

14,02.2026, 11:55:04.

191


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

192

Ethik des Essens

Mit Clemens konkretisiert sich die fundamentale Transformation der Abend-
mahllehre des frithen Christentums, die sich bei Paulus abzuzeichnen beginnt.
An die Stelle einer gastrotheologischen Reflexion der Mahlpraxis als Gottesdienst
tritt die christologische Problematisierung der alltiglichen Gaumenfreuden. Ent-
sprechend geht Clemens’ Pidagogik duferst detailliert auf Unterweisungen zum
richtigen Verhalten am familidren oder gesellschaftlichen Esstisch ein. In dieser
oralmoralischen Sorge um die Tischsitten nimmt sich Clemens als Vorliufer jener
Benimmliteratur aus, die vor allem in der Renaissance den Zivilisationsprozess
der Neuzeit und der biirgerlichen Esstischsitten vorantreiben wird. Aber nicht
diese Moralisierung des Essens und zwar ausschliefRlich des Tischbenehmens
— wobei im familidren Tischgebet lange Zeit eine letzte, rituell ermiidete und un-
kenntliche Erinnerung an die alltagskulturelle Bedeutung des Abendmabhls fort-
lebt'?® — folgenreicher als die zivilisatorische Moralisierung des Tischbenehmens
war fiir das historische Schicksal der christlichen Mahlgemeinschaft und unserer
Kultur freilich jene zwischen Paulus und Clemens sich vollziehende Mutation der
hellenistisch-romisch geprigten Mahlpraxis zur Symbolik der Eucharistie.

Das theologische Denken wird sich im Laufe des mittelalterlichen Christen-
tums immer weniger fiir das gemeinsame Mahl — weder fiir den Akt noch fiir
die Kost — interessieren. Wihrend die Kirchenviter und christlichen Philoso-
phen zunehmend das Essverhalten und die Genusslust zu problematisieren be-
ginnen, gerit das kirchliche Abendmahl mit dem (konfessionell umstrittenen)
Transsubstantiationsdogma in eine religionsphilosophische Sackgasse. Die im
Verlauf des 9. bis 12. Jahrhunderts gefiihrten scholastischen Debatten zwischen
den so genannten Metabolikern und Symbolikern, die dariiber streiten, ob nun
Christus in Brot und Wein real gegenwirtig sei oder doch blofl symbolisch, fiithrt
zu dem erwihnten Beschluss auf der IV. Lateran-Synode im Jahre 1215, die rea-
le Wesensverwandlung Jesu in das Abendmahlbrot zur offiziellen Wahrheit zu
erkliren. Doch dem Mysterium dieser Glaubensdoktrin geht die gastrotheologi-
sche Verdringung der Mahlpraxis lange voraus. Wihrend es sich bei den friih-
christlichen Gemeinschaftsessen noch um Sittigungsmahle handelt, also um
Tafelsituationen, bei denen man sich wirkliches Essen einverleibt, finden sich im
dritten Jahrhundert nur noch die von der eigentlichen Mahlsituation abgeldsten,
eucharistischen Gottesdienste: »Aus der konkret erfahrbaren Gemeinschaft beim
gemeinsamen Mahl und Symposion, die die Gemeinde als koinon konstituierte,
wurde die eucharistische Kommunionsgemeinschaft, deren Einheit theologisch
nur mehr abstrakt darstellbar war.«'?

An die Stelle der Heiligkeit der allabendlich mit Freunden und Gleichgesinn-
ten geteilten Hauptmahlzeit tritt die Heilige Kommunion durch sakramentale
Speisezeichen und deren Surrogate. »Die Tischgenossenschaft verliert damit
ihren materialen Gehalt, wihrend ihre Form aufgeladen wird; das Bankett ver-

126 | Vgl. Bradley, The Roman family at dinner, 44.
127 | Klinghardt, Mahlgemeinschaft, 534.

14,02.2026, 11:55:04.



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls

fliichtigt sich in diinne Waffeln und zeichenhafte Weinschliickchen.«'*® Bereits
zu der Zeit von Augustinus hat sich die alltagsethische Heiligkeit eines allabend-
lichen Gemeinschaftsmahls in den spirituellen Synkretismus eines archaischen
Opfermahls vergeistigt. Augustinus quittiert diesen Bedeutungsverlust damit,
dass in seinem Hauptwerk, wie wir sehen werden, der Genuss des Abendmahls
nicht weiter als eigenes theologisches Problem erwihnt wird. Freilich lebt auch
bei Augustin eine Erinnerung an Jesu Mahlgemeinschaften fort, wenn die ab-
schlieRenden Worte seiner Bekenntnisse ins Gedichtnis rufen, dass jeder, der »in
Gott« zu sein wiinscht, verlange, sich an Christi Geist zu »sittigen« und dies
eben tut »zusammen mit denen, die hier Mahl halten und sich sittigen.«

Bei den gegenwirtigen Versuchen einiger Theologen, Impulse fiir eine litur-
gische Wiederbelebung der christlichen Mahlpraxis zu setzen und die »eucha-
ristische Gastfreundschaft als Weg zur vollen Abendmahlsgemeinschaft«!?’ zu
denken, wird gleichwohl an der Uber-Vernunft einer Symbolkost festgehalten,
um »die Bedeutung des Essens und Trinkens im Leben der Christen zeichenhaft
auszudriicken«.’*® Dadurch bleibt ein didtmoralisches Denken aufrechterhalten,
wonach es in der christlichen Lehre nicht um den »bloRen Umgang mit der Nah-
rung« (ebd.) gehe. Die gastrosophische Substanz einer guten Mahlkultur wird
weiterhin nicht gewiirdigt; die geteilte Mahlzeit ist nicht ethischer Selbstzweck
und alltagspraxischer Mittelpunkt, sondern bloles Zeichen fiir etwas, was es
selbst nicht sein darf. »Die Zeichenhaftigkeit eines solchen Mahlstils ist vielleicht
der heute angemessene Ausdruck einer Liturgie bei Tisch. Das Mahl kann so
zum Zeichen werden, das iiber sich hinausweist. Essen und Trinken stehen unter
einem Vorbehalt. Sie sind nicht Ziel, sondern Weg; nicht absolut, sondern relativ;
nicht Mitte, sondern Mittel.« (Ebd.) Dementsprechend geniefit der didtmoralische
»Vorbehalt« der paulinischen Mahltheologie bis heute allgemein verbindliche
Giiltigkeit. In den Worten der zeitgenossischen Gastrotheologie erldutert Fuchs:
»Paulus bringt die frohe Botschaft, dass gerade alltigliche Vorginge wie Essen
und Trinken bestimmt und ausgesondert (in biblischem Sprachgebrauch: >gehei-
ligtq) sind zu einem >Tun zum Gedichtnis (des Herrn)< — allerdings nicht das
lediglich zur Erndhrung dienende Essen und Trinken.« (Ebd., 15)

128 | Coveney, Food, Morals and Meaning, 43.
129 | Vgl. Hake, Der Gast bringt Gott herein.
130 | Fuchs, Mahlkultur, 22.

14,02.2026, 11:55:04.

193


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14.02.2028, 1



https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

