
3.	 Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 		
	 oder Jesus essen

Vorbemerkung 

Das christliche Abendmahl ist zu einem der wirkungsmächtigsten Kultursym-
bole der westlichen Welt geworden. Das frugale Mahl, das dabei von Bedeutung 
ist – Brot und Wein –, setzt den asketischen Geschmack der platonisch-stoischen 
Magerküche fort und radikalisiert ihn. Entsprechend erfährt die Nachwelt aus 
den Berichten der Jünger Jesu nicht viel über das, was an diesem »Gründungs-
akt des Christentums«1 wirklich gegessen wurde. Und wir werden sehen, dass 
da mehr als Brot und Wein aufgetischt war. Ein sättigendes Mahl bildet ein un-
ersetzbares, religionsstiftendes Fundament des christlichen Glaubens. Das Essen 
ist ein wenig bedachtes, aber äußerst zentrales und vielleicht sogar das entschei-
dende Thema in einer der verbreitetsten Religionen der Welt, deren Mahl-Philoso-
phie einen entsprechenden globalen Einfluss auf die menschliche Esskultur aus-
übt. Mit Blick auf die große Bedeutung des Essens für die christliche Theologie 
spricht der Religionsphilosoph Ludwig Feuerbach in seiner Auseinandersetzung 
mit dem Wesen des Christentums deshalb von einer Gastrotheologie. (Siehe II.4) 

Die Gastrotheologie des christlichen Glaubens hat die Genealogie des diätmo-
ralischen Denkens maßgeblich beeinflusst. Deutlicher als in der philosophischen 
Ernährungslehre bei Platon, Aristoteles und Seneca tritt in der Gastrotheologie 
von Jesus und Augustinus jene ›gestörte‹ Denkweise hervor, welche das Essen 
zwar thematisiert, jedoch nur um es als etwas Unwertes und dem Menschen 
Unwürdiges zu degradieren. Bei dem buchstäblichen Hokuspokus dieser Gas-
trotheologie2 ist das Gute des Essens symbolisch allgegenwärtig, weil ihm real 

1 | Böhme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl, 140f.

2 | Der Erzbischof John Tillotson bezeichnet in seinem Discourse against Transsubstan-

tiation die magisch-mystische Annahme der eucharistischen Abendmahllehre, dass Jesus 

sich in das Brot verwandle und dieser Laib ›sein Leib sei‹, hoc est corpus, als theologischen 

hocuspocus, was sich davon ableite. Vgl. Tillotson, Discourse against Transsubstantiation, 

35.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens140

keine ethische bzw. religiöse Bedeutung zugesprochen wird; weil der christlichen 
Abendmahllehre das abendliche Mahl an sich nicht heilig ist.

Ausgehend von ihrem Begründer Jesus von Nazareth sind zwei gegenläufige 
Grundzüge der christologischen Philosophie nachzuzeichnen: Einerseits begrün-
det die christliche Theologie den Glauben an ein symbolisches Essen. Dieser gast-
rotheologische Symbolismus mündet in einem ›eucharistischen‹ Verständnis der 
Abendmahlpraxis, bei der das Essen nur sinnhafter Zeichenträger ist. Insofern 
muss es nicht wundern, wenn sich der Protestant Hegel, ein profunder Kenner 
der Materie, kaum an der eucharistischen Reduktion des Essens auf eine bloße 
Symbolfunktion stört und sich stattdessen in seiner frühen Abhandlung zum Geist 
des Christentums ausschließlich mit dem Brot und Wein als »mystischen Objekten« 
beschäftigt.3 

Doch Hegel versucht immerhin aus einem säkularisierten Selbstverständnis 
heraus – und das gilt erst recht für Feuerbach, Nietzsche und die folgende Inter-
pretation – den philosophischen Geist des christlichen Abendmahls zu destillieren. 
Insofern bemüht sich die Religionskritik der Philosophen um die Aufklärung der 
heillosen Kryptik des ›Heiligen Abendmahls‹. Andererseits lässt eine religionskri-
tische Aufklärung der lebenspraxischen Form4 der frühchristlichen Mahlkultur er-
kennen, in welchem Maße Jesu Tischgemeinschaften einen wesentlichen Grund-
zug einer gastrosophischen Ethik aufweisen, die das Essen und das Mahl als das 
höchste Gut heiligt oder, philosophisch gesprochen, gut heißt. 

Es wird sich darüber hinaus zeigen, dass die christliche Abendmahlpraxis ein 
komplexes, synkretistisches Gemisch aus diversen Sinnbezügen ist: Das jüdische 
Passahmahl, die archaischen Opferrituale, die griechischen Mysterienkulte, die rö-
mischen Gastmähler, das philosophische Symposienwesen, naturreligiöse Frucht-
barkeitsfeiern – all diese Mahlkulte der Antike beeinflussen das christliche Herren-
mahl und sind als sozialutopische, opfertheoretische und ebenso alltagspraxische 
wie gesellschaftspolitische Implikationen in dessen Mahltheologie eingegangen. 
Gewöhnlich jedoch werden diese vielseitigen Einflüsse nicht mitgedacht und da-
durch ein mystifizierendes Abendmahlverständnis im Sinne des ›Mysteriums der 
Eucharistie‹ gefördert. Denkt man jedoch diese ›weltlichen‹ Einflüsse mit, eröffnet 
sich ein unter religiösem Vorzeichen bloß verworrener, kryptogastrosophischer 
Sinn eines heiligen Abendmahls, dessen Heiligkeit gar nicht so geheimnisvoll ist. 

3 | Vgl. Hamacher, Pleroma.

4 | Während ›Praxis‹ gewöhnlich mit ›Handeln‹ gleichgesetzt wird und das Praktische (prak-

tisch sein etc.) im weitesten Sinne von allem Theoretischen abgegrenzt wird, verstehe ich 

unter ›Praxis‹ im Sinne einer Praxologie ein (praxisches) Tätig-Sein, eine tätige Seinsweise. 

Entsprechend meint ›Lebenspraxis‹ den Vollzug, in Form von bestimmten Tätigkeiten bzw. 

auf eine bestimmte Tätigseinsweise zu leben. Ich greife hier auf Ausführungen zurück, die 

ich an anderen Stellen zum Konzept der Praxologie (und ihrer Abgrenzung zur Praxeologie 

Bourdieus und anderen Praxistheorien) entwickelt habe; vgl. Lemke, Freundschaft, 82-86; 

Lemke, Was ist Praxologie?

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 141

Wobei es einer solchen religionsgastrosophischen Interpretation der Heilig-
keit des Mahls weder darum geht, die ›ursprüngliche Wahrheit des Christentums‹ 
zu Tage fördern zu wollen noch darum, die christliche Diätmoral durch gastro-
sophisches Gedankengut zu ›reformieren‹. Diese religionsgastrosophische Re-
formation des Christentums wird gegenwärtig von einigen Theologen ernsthaft 
erwogen und zur Angelegenheit eines gesamtkirchlichen Reflexionsprozesses er-
klärt, der sich den veränderten religiösen, philosophischen und soziokulturellen 
Bedingungen der Gegenwart stellt. Explizit wird »die Frage nach dem gustativen 
Element in der Liturgie«5 aufgeworfen und an eine ethische Wiederbelebung des 
Heiligen Abendmahls als einer alltäglich kultivierten Mahlpraxis gedacht.6 

Stattdessen soll hier an den Anfängen der Abendmahlpraxis des frühen 
Christentums herausgearbeitet werden, wie Jesus selbst jenes Mysterium einer 
Theophagie, eines christlichen Gott-Essens ›einsetzt‹, um in der Konkurrenz mit 
den andersgläubigen und den philosophischen, hellenistisch-römischen Mahl-
gemeinschaften der Zeit die eigene Mahlpraxis mit einer eigenen, spezifischen 
Mahllehre auszustatten (um ihr einen christlichen Sinn zu verleihen). Außer-
dem wird anhand von Paulus’ ›theologischer Lösung‹ der Probleme der Korinther 
Mahlgemeinde nachzuzeichnen sein, wie eine eucharistische Abendmahllehre 
die reale Mahlgemeinschaft auflöst und das wirkliche Essen und Trinken verges-
sen macht. Das Essen und Trinken, das seitdem im Mittelpunkt der kirchlichen 
Liturgie des Heiligen Abendmahls steht, vergeistigt sich gemäß der paulinischen 
Christologie zu nicht mehr als symbolischem Brot und symbolischen Wein – de-
ren undurchschauter Gehalt von einer Moral des Essens lebt, welche ohne Glau-
ben, ohne ein christliches credo quia adsurdum, nicht denkbar ist.

Das le t z te Mahl des Herrn

Im Sinne einer ersten phänomenologischen Annäherung an das Heilige Abend-
mahl ist zunächst festzustellen, dass im Mittelpunkt der biblischen Beschreibung 
dieses letzten Mahls, welches am Vorabend der Kreuzigung Jesu stattfindet, jene 
mysteriöse Rede steht – die so genannte ›Einsetzungsformel‹ oder Konsekration 
–, mit der Jesus das gemeinsame Abendessen im Kreise seiner Jünger bedenkt. 
Das Evangelium des Matthäus berichtet über die allgemein bekannten Ereignis-
se. »Während des Mahls nahm Jesus das Brot und sprach den Lobpreis; dann 
brach er das Brot, reichte es den Jüngern und sagte: ›Nehmt und esst; das ist mein 
Leib‹. Dann nahm er den Kelch, sprach das Dankgebet und reichte ihn den Jün-
gern mit den Worten: ›Trinkt alle daraus; das ist mein Blut, das Blut des Bundes, 
das für viele vergossen wird zur Vergebung der Sünden.‹«7 

5 | Fuchs, Mahlkultur, 219.

6 | Vgl. Hake, Eucharistische Gastfreundschaft als Weg zur vollen Abendmahlsgemeinschaft

7 | Matthäus, 26-28.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens142

Die Tatsache, dass die Erinnerungen des Jüngers Lukas zu diesem Abend et-
was anders ausfallen – nämlich so, dass dieses Essen und Trinken nicht der Ver-
gebung der Sünden diene, sondern es um Jesus zu gedenken getan wird8 – sei 
hier bereits als erster Hinweis auf die Undeutlichkeit des Sinns der Abschiedsrede 
markiert.9 Die kulturgeschichtliche Vertrautheit mit diesem legendären Ereignis 
macht es schwer, sich das ganze Ausmaß ihres Inhaltes vor Augen zu führen. 
Denn von außen und unbefangen betrachtet, präsentiert die Abendmahlszene die 
bemerkenswerte Vorstellung, dass der Christ sich seines Gottes, also des höchs-
ten Guten, über Essen und Trinken vergewissert. Durch das Theologem einer 
›heiligen Kommunion‹ nimmt das Mahlhalten nicht nur eine fundamentale Be-
deutung in der Christologie ein. Im Verlaufe der Geschichte des Christentums 
wird das letzte Mahl, als so genannte ›Eucharistiefeier‹, sogar zu dem zentralsten 
liturgischen Element dieses Glaubens.10 

Dementsprechend hat das Zweite Vatikanische Konzil verkündet, dass das 
Abendmahl »Quelle und Höhepunkt des ganzen christlichen Lebens« sei. Und 
weiter: »Die heiligste Eucharistie enthält ja das Heilsgut der Kirche in seiner gan-
zen Fülle, Christus selbst, unser Osterlamm und das lebendige Brot.«11 Bis heute 
ist innerhalb des römisch-katholischen Gottesdienstes die Eucharistie der sakra-
mentale Akt, bei dem eine mysteriöse Vereinigung (Kommunion) von Mensch 
und Gott durch die Einverleibung von Wein und Brot stattfinden soll. In den 
Worten von Johannes Paul II: »Die Kirche lebt von der Eucharistie. Diese Wahr-
heit drückt nicht nur eine alltägliche Glaubenserfahrung aus, sondern enthält 
zusammenfassend den Kern des Mysteriums der Kirche […] Die Kirche lebt vom 
eucharistischen Christus. Von ihm wird sie genährt.«12 

Die Glaubenswahrheit einer solchen wundersamen Nahrung durch die eben-
so geheimnisvolle Wesensverwandlung von Brot in den Leib Christi beziehungs-
weise von Jesus in einen Laib Brot bildet den theologischen Kern der so genann-
ten Transsubstantiationslehre. Der ideengeschichtliche Ursprung des Glaubens 
an eine solche Transsubstantiation liegt vermutlich bei Paschasius Radbertus. 
Dessen im Jahre 831 erschienene Abhandlung De Sacramento Corporis et Sangui-
nis Christi behauptet, dass Brot und Wein wirklich und wahrlich in Leib und Blut 

8 | Lukas 22,19.

9 | Weitere Berichte sprechen vom Genuss des christlichen Abendmahls als »eine Erinne-

rung an seine Wunder schaffend« (Ps 111,4); oder als die »Verkündung seines Todes« (1 Kor 

11,26) als Beweis seiner ›herrlichen Existenz‹.

10 | Vgl. Josuttis und Martin, Das heilige Essen; Hilberath und Sattler, Vorgeschmack. 

Ansätze zu einer Kulturgeschichte des Abendmahls bieten u.a.: Neumann, Geschmack-

Theater; Hörisch, Brot und Wein.

11 | II. Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kirche Lumen gentium 

(11) und das Dekret über Dienst und Leben der Priester Presbyterorum ordinis (5).

12 | Johannes Paul II, Enzyklika Ecclesia de Eucharistia.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 143

Christi transsubstanzieren.13 Diese Annahme einer geheimnisvollen Verwand-
lung wurde auf dem 4. Laterankonzil 1215 zum Dogma erhoben und 1551 durch 
das ›Konzil von Trient im Dekret über das Sakrament der Eucharistie‹ bekräftigt 
und gilt, wie eben erwähnt, bis heute als offizielle Glaubenswahrheit. Sie besagt: 
»Durch die Konsekration des Brotes und Weines geschieht eine Verwandlung der 
ganzen Substanz des Brotes in die Substanz des Leibes Christi, unseres Herrn, 
und der ganzen Substanz des Weines in die Substanz seines Blutes.« (Kap. 4) 

Aus diesen metaphysischen ›Gottesbeweis‹ entstehen die fundamentalen Fra-
gen und Irritationen, die über Jahrhunderte hinweg die Theologen und Philoso-
phen beschäftigen. Beispielsweise von welchem Zeitpunkt an Jesus im Brot ist; 
ob er stürzt, wenn Brotkrumen achtlos auf den Boden fallen, oder ob Gott beim 
Kauen leidet.14 Selbst nach Jahrhunderten des theologischen Disputs über den 
Sinn des Letzten Abendmahls bekommt die katholische Christologie den harten 
Brocken dieser Mysterienlehre immer noch nicht verdaut.15 Trotzdem vertritt die 
heute gültige kirchliche Lehrmeinung mit der Transsubstantiationslehre weiter-
hin den Glauben an ein mysteriöses Gott-Essen, wonach der Heilige Geist in den 
sinnfälligen Dingen der Abendmahlspeise real gegenwärtig ist und mithin die 
Teilnehmenden an der Eucharistiefeier durch das Essen und Trinken ihrem Gott 
teilhaftig werden. 

Die Unklarheit, wie diese Teilhabe, diese Epiphanie des Göttlichen im Ku-
linarischen, zu denken sei, beherrscht die lange Geschichte der religiösen Un-
einigkeit der Christen. Seit der Reformation gibt es unter ihnen keine von allen 
Konfessionen gleichermaßen anerkannte Interpretation der Eucharistie. Wäh-
rend die Dogmatik in der orthodoxen, katholischen, anglikanischen und lutheri-
schen Kirche lehrt, dass im Brot und Wein Christus mit seinem Leib und seinem 
Blut real gegenwärtig ist und mithin die Teilnehmenden am Abendmahl durch 
das Essen und Trinken leiblich an Christus Anteil bekommen, wird diese Real-
präsenz-Transsubstantiation von protestantischen Christen weiterhin bestritten. 
Diese interpretieren die Wesensverwandlung, die in der Eucharistie durch das 
Essen Gottes stattfindet, als ein reines Symbol: Christus ›ist‹ nicht real präsent im 
Brot, vielmehr ist die Einverleibung des Brotes die gleichnishafte Annahme der 
christlichen Botschaft (durch die reale Aufnahme von Symbolbrot). Für diese so 
genannten Symboliker – im Unterschied zu den oben genannten Metabolikern – 
hat das Essen im Abendmahl den Wert und Sinn eines Zeichens. 

Im Kontext einer ernährungsphilosophischen Betrachtung ist dieser alte Dis-
put der christlichen Theologie von keinem Interesse. Denn wie auch immer es 
sich mit dem metabolischen oder symbolischen Verständnis der Heiligen Kom-
munion verhalten mag, beide Hauptströmungen des christologischen Denkens 
sind sich in einem Punkt einig. Dass nämlich beim christlichen Abendmahl in 

13 | Vgl. Rubin, Corpus Christi.

14 | Vgl. Coveney, Food, Morals and Meaning, 46.

15 | Vgl. Slenczka, Realpräsenz und Ontologie.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens144

jedem Fall nur symbolisch gegessen wird und das Kulinarische an sich (Lebens-
mittel, Kochkunst, Geschmacksreflexion, Küche, Genuss, Einkauf, Anbau usw.) 
nicht von Bedeutung ist: Man trifft sich nicht, um zu speisen und gemeinsam 
gutes Essen zu genießen, sondern um dem ›himmlischen Gott‹ zu ›dienen‹. 

Deshalb genügt dem gustus mysticus des christlichen Glaubens allemal die 
symbolische Speise: trockenes Brot, ein Schlückchen Wein; wenn nicht noch we-
niger: künstliche Brotoblaten und unechter Wein.16 Die theologische Entwertung 
des Essens zum Zeichenträger verbindet sich aufs effektivste mit dem platoni-
schen Idealismus, der das Essen als mögliche Praxisform einer Ethik des guten 
Lebens entwertet. Durch die ›Heiligkeit‹ einer solchen Symbolnahrung und zei-
chenhaften Kost hat die christliche Abendmahllehre ganz maßgeblich mit zu den 
kulturellen Grundlagen für die gegenwärtige Esskultur beigetragen, weil sie das 
reale Essen vergessen macht. Sie nährt eine fromme Einstellung, die bereit ist, 
sich bloß mit einer geheimen Botschaft des Essens zufrieden zu geben, anstatt 
sich für den wahren Gehalt der Speisen zu interessieren und anstelle einer sym-
bolischen Mahlzeit ein wirklich gutes Mahl zu heiligen.17 

Zugespitzt gesagt: Ohne die religiöse Opferbereitschaft, sich vor allem sym-
bolisches Essen und – wahrlich – künstliche Zusätze einzuverleiben, wäre die 
gegenwärtige Esskultur kaum denkbar. Eine Kultur des Essens, die mehr von 
phantastischen Zeichen und imaginären Bedeutungen lebt und lieber an »kuli-
narische Codes«18 glaubt, als gastrosophische Wahrheiten zu ergründen. Diesen 
buchstäblich wundervollen Mehrwert des Essens als Zeichenträger bringt Jesu 
gastrotheologischer Symbolismus ins Spiel, der sowohl in der Magie seiner Spei-
sewunder als auch in der Theologie seiner mysteriösen Nahrungsmetaphorik 
›eingesetzt‹ wird; und der nicht zuletzt den diätmoralischen Sinn der christlichen 
Abendmahllehre aufklärt. 

16 | Vgl. Seifer t, Panis Angelorum.

17 | Freilich machen sich semiologische Esskultur theorien diese christlichen Hintergrün-

de zunutze. (Vgl. Karmasin, Die geheime Botschaft unserer Speisen; Douglas, Deciphe-

ring a Meal) Mit dem Ausspruch »Jede Nahrung ist ein Symbol« hat Jean-Paul Sartre nicht 

zuletzt auch nolens volens ein ›Bekenntnis‹ seiner christlichen Diätmoral abgelegt. (Vgl. 

Onfray, Der Bauch der Philosophen) Um so bedauerlicher erscheint daher der Versuch von 

Gerhard Neumann, unter dem Sartreschen Vorzeichen, eine neue Kulturwissenschaft des 

Essens zu begründen. Vgl. Neumann, ›Jede Nahrung ist ein Symbol‘.

18 | Karmasin, Die geheime Botschaft unserer Speisen, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 145

Gastrotheologische Symbolik

Jesu Speisewunder haben für das frühe Christentum nachweislich religions-
stiftende Effekte. Der Genuss von irgendwie herbeigezauberten, aber leckeren 
Mahlzeiten wird von ersten Christen nicht als Sünde und gefährliche Verfehlung 
problematisiert, wie später beispielsweise beim Kirchenvater Augustinus. Insbe-
sondere im Einsatz von kulinarischen Mitteln bestätigt sich das älteste und am 
weitesten verbreitete Jesus-Bild, welches die biblische und außerbiblische Über-
lieferung bietet – des Religionsstifters als eines »Wundertäters«.19 Aus einschlä-
gigen Berichten des Neuen Testaments geht hervor, dass die Speise- und Heil-
wunder von einigen (Leichtgläubigen) tatsächlich als übermenschliche Beweise 
der ›Existenz Gottes‹ verstanden wurden. Jesus’ Wunderküche macht sich die 
Tatsache zunutze, dass bereits das Alte Testament das Speisewunder als ›glaub-
würdiges Zeichen‹ des ›himmlischen Vaters‹ benutzt. Aus dem traditionellen 
Selbstverständnis einer solchen gastrotheologischen Symbolik heraus stellt das 
jüdische Volk den jungen Wanderprediger aus Nazareth, der behauptet ›Christus‹ 
zu sein, der gesandte Sohn Gottes und Heiland der Menschheit, entsprechend zur 
Rede. »Was tust du denn für ein Zeichen, auf dass wir sehen und glauben dir? 
Was wirkst du? Unsre Väter haben Manna gegessen in der Wüste, wie geschrie-
ben steht: ›Er gab ihnen Brot vom Himmel zu essen.‹«20 

Die Israeliten erwarten eine göttliche Kostprobe der christlichen Kulinarik. 
Dieser Erwartung wird Jesus mit seinen Speisewundern entsprechen. Bevor eini-
ge Geheimnisse dieser übermenschlichen Zauberküche aufgeklärt werden, sind 
kurz die Ereignisse des angesprochenen Wüstenmahls in Erinnerung zu rufen. 
Denn es wird oft ein markanter Teil der Geschichte ausgelassen und vergessen, 
dass man schon damals – wie dann beim Heiligen Abendmahl auch – nicht nur 
himmlisches Brot und Manna isst. Womit also fütterte der Himmlische Vater sei-
ne Kinder? Die ganze Gemeinde der Israeliten wanderte durch die Wüste auf der 
Suche nach dem gelobten Land. »Es war der fünfzehnte Tag des zweiten Monats 
nach ihrem Auszug aus Ägypten«21, als die Abgemagerten und Ermüdeten murr-
ten, weil sie hungerten. Und ihr Zweifel wuchs, ob es richtig war, aus Ägypten 
zu fliegen, wo sie »an den Fleischtöpfen saßen und Brot genug zu essen hatten.« 
(Ebd., 16, 3) 

Dieses Aufruhr seines kulinarisch verwöhnten Volkes vernahm der Herr und 
versprach daraufhin dem Mose, »Brot vom Himmel regnen« zu lassen, so dass 
das Volk wieder genug zu essen habe und zufrieden sei. Diese frohe Botschaft ver-
kündeten Mose und Aaron allen Israeliten mit den Worten: »Heute Abend sollt 
ihr erfahren, dass der Herr euch aus Ägypten geführt hat und morgen werdet ihr 
die Herrlichkeit des Herrn schauen«. (16,7) Indessen beschert der Herr noch ganz 

19 | Lang 1998, 323.

20 | Johannes 6, 31.

21 | Exodus 16,1.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens146

andere Kostproben einer göttlichen Küche. Aus einer Wolke lässt er Mose wissen: 
»Sag ihnen: Am Abend werdet ihr Fleisch zu essen haben, am Morgen werdet ihr 
satt sein von Brot und ihr werdet erkennen, dass ich der Herr, euer Gott, bin.« (16,12) 
So steht es geschrieben, dass an diesem Abend das Lager von Wachteln »bedeckt« 
wurde. Am Morgen legte sich eine Schicht von Tau rings um das Lager und als sich 
die Tauschicht gehoben hatte, lag auf dem Wüstenboden »etwas Feines, Knuspri-
ges, fein wie Reif auf der Erde«. (16,14) Die angesichts dieses Wunders irritierten 
Israeliten fragten sich, was dies sei. Da sagte Mose zu ihnen: »Das ist das Brot, das 
der Herr euch zu essen gibt.« Dieses Brot, welches das Volk Israel Manna nannte, 
war »weiß wie Koriandersamen und schmeckte wie Honigkuchen.« (16,31)22 

Schon in dieser Geschichte deutet sich an, dass das gottfromme Denken bei 
der Rede von ›himmlischem Brot‹ auf alle Fälle Symbolbrot meint und weit mehr 
im Sinn hat als bloß trockenes Brot – zum Beispiel den ›herrlichen‹ Genuss von 
feinem Honigkuchen oder knusprigen Wachteln.23 Aber was ist schon dieses Brot 
gemessen an Jesu zauberhaften Kochkunst, mittels deren Hilfe er glaubwürdige 
Zeichen bietet, damit das Volk ihm abnimmt, dass er wahrlich Gottes Sohn sei: Die 
Speisewunder, die er angeblich bei verschiedenen Anlässen bewirkt, lassen sich – 
bei aller unfreiwilligen Ironie in der Sache – im wahrsten Sinne als geschmackvolle 
Gottesbeweise und imponierend volksnahe Kostproben dafür verstehen, dass er ›ein 
Heiland‹ sei, den Gott, der Schöpfer, zur Rettung der Menschheit geschickt habe. 
Dessen Speisewunder sollen das wohlgefällige Zeichen in Umlauf bringen, dass 
dieser junge Wanderprediger die alttestamentlichen Wundergaben zu überbie-
ten vermag. Und tatsächlich gelingt es Jesus mithilfe seiner zauberhaften Volks-
küche, dass »seine Jünger an ihn glaubten«.24 Die erste herrliche Offenbarung 
von diesem göttlichen Wirken ist die wundersame Verwandlung von Wasser in 
»guten Wein«, so dass die Hochzeit zu Kana doch noch zu einem Vergnügen wer-
den konnte. (Vgl. ebd., 2,1-12) Johannes erinnert sich: »Das ist das erste Zeichen, 
das Jesus tat, geschehen zu Kana in Galiläa, und offenbarte seine Herrlichkeit.« 
Ein ähnliches gastrotheologisches Zeichen seiner Herrlichkeit setzt Jesus bei der 
Speisung der Fünftausend ein (ebd., 6,1-14), wo er mit dem Wunder beeindruckt, 
aus ursprünglich »fünf Gerstenbroten und zwei Fischen« die vielen hungrigen 
Schaulustigen, die unerwartet gekommen waren, zu sättigen. Diese essen sich 

22 | Der Esskultur forscher Heckmann erläuter t in diesem Zusammenhang: »Man nimmt 

heute an, dass das biblische Manna nichts anderes als die Exkrettropfen zweier Schild-

lausarten war, die häufig auf den Tamariskenstauden zu finden sind. Die ausgeschiedenen 

Tropfen sind sirupartig und durchsichtig. In der Sonne trocknen sie zu erbsengroßen Kör-

nern von milchweißer, dann hellgelber bis bräunlicher Farbe und fallen ab. Sie schmecken 

nach Honig und können unbeschränkt aufgewahrt werden. Man sammelt sie auf der Sin-

aihalbinsel und benutzt sie als Gewürz für verschiedene Speisen und Gebäck.« Vgl. Heck-

mann, Die Freud des Essens, 208

23 | Vgl. Berger, Manna, Mehl und Sauerteig.

24 | Johannes 2,11.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 147

nicht nur herrlich satt; Christus überbietet einen Geschmack der Notwendigkeit 
durch eine göttliche Fülle und einen paradiesischen Überfluss: Seine Jünger kön-
nen nach der Verköstigung der Fünftausend noch »zwölf Körbe« mit Brocken von 
den Resten der übrig gebliebenen Gerstenbrote füllen. 

Diese üppigen Kostproben eines wundervollen Erfülltseins als reale Erfah-
rung einer göttlichen Seinsfülle haben die gewünschte Wirkung, dass die Men-
schen anfangen, tatsächlich an Jesus zu glauben. »Da nun die Menschen das Zei-
chen sahen, das Jesus tat, sprachen sie: Das ist wahrlich der Prophet, der in die 
Welt kommen soll.« (Ebd., 6,14) Die weiteren Reaktionen auf diese kulinarischen 
Offenbarungen des christlichen Gottes belegen diese allgemeine Begeisterung. 
Denn die so glücklich erfüllten und gut gesättigten Menschen, die sich freilich zu 
diesem Zeitpunkt Jesus gegenüber noch – das ist angesichts einer zweitausend 
Jahre währenden Wirkungsgeschichte des Christentums als Religion zu betonen 
– als einer historischen Person verhalten (die sich eben erst als Religionsstifter zu 
beweisen hat), wollen diesen bewundernswerten Speisemagier und ›Megagastro-
nom‹ als Wohltäter konsequenterweise zu ihrem König erheben. (Vgl. ebd., 6,14) 

Die nahe liegende (aber, wie wir wissen, letztlich falsche) Deutung, dass der 
christliche Gott ein weiser Gott des Bauches sei, dessen Güte sich mitunter darin 
zeige, dass er den Menschen ein seliges Wohlleben bereite, wird von Jesus selbst 
genährt. Wiederholt frohlockt er, dass in Gottes Königreich auf die Gläubigen eine 
reichhaltige und weinselige Tafelgemeinschaft warte. Tatsächlich ist der Wunsch 
des jüdischen Volkes, Jesus in der Folge seiner ›Versorgungskompetenz‹ zu ihrem 
Oberhaupt zu machen, nicht ungewöhnlich, insofern damals Brotspeisungen und 
Korngaben bewährte Strategien der Herrschaftslegitimation waren. Besonders in 
Notzeiten machte sich der Herrscher beim Volk auf diese Weise beliebt.25 Der Re-
ligionsstifter scheint sich mit seinen öffentlichen und öffentlichkeitswirksamen 
Speisewundern diese übliche und populäre Praktik zu nutze gemacht zu haben. 

Ein Grund dafür, warum die christliche Ethik trotz der große Bedeutung des 
Essens nicht zu einer gastrosophischen Entwicklung der abendländischen Ess-
kultur beigetragen hat, ist leicht ausgemacht: Jesus setzt seine von unheilvollem 
Hunger befreienden, geschmackvollen Mahlzeiten nur symbolisch und strate-
gisch ein, um unter den Menschen, die gerade an das Gute eines kulinarisch 
erfüllten Wohllebens glauben, Anhänger für seinen Glauben zu gewinnen, einen 
Glauben, der letztlich paradoxerweise eine diätmoralische Geringschätzung und 
Entwertung des Essens (als konstitutive Komponente eines guten, menschenwür-
digen Lebens) begründet. Der Sohn des christlichen Gottes lehrt andere ›höhere‹ 
Werte und Heiligtümer; er will seine Speisungen als Zeichen richtig verstanden 
wissen. »Wahrlich, wahrlich ich sage euch: Ihr suchet mich nicht darum, dass ihr 
Zeichen gesehen habt, sondern dass ihr von dem Brot gegessen habt und seid satt 

25 | Seit Caesar waren die ursprünglich privaten Korngaben dem Princeps vorbehalten, 

um zu verhindern, dass sich ein anderer als der Kaiser als Retter und Wohltäter des Volkes 

gerieren könnte. Brotgaben waren nur im Namen des Kaisers erlaubt.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens148

geworden.«26 So erklärt sich der weitere Verlauf der Ereignisse: Statt dem Wunsch 
des Volkes nachzukommen und sich als wohltätiger König im Hier und Jetzt an-
gesichts des Elends der Welt anzunehmen und alle Hungrigen dieser Erde mit 
einer gleichen kulinarischen Fülle des Lebens zu beschenken – »entwich er auf 
den Berg, er selbst allein.« (Ebd., 6,15) 

Sogar die anschließende Bergpredigt, die bei dieser Gelegenheit in Erinne-
rung zu rufen ist, ist von missverständlichen, kryptogastrosophischen Reden 
geprägt. Jesus verheißt dort denjenigen wohltuende Sättigung, die es wahrlich 
verdient hätten: »Selig sind, die da hungert und dürftet nach der Gerechtigkeit; 
denn sie sollen satt werden.«27 Auch dieses Manna einer besseren Welt der Ge-
rechtigkeit bleibt aus und die schönen Versprechungen erweisen sich angesichts 
des unzähligen Unrechts als bloße Zeichen für eine andere ›höhere Gerechtig-
keit‹, obwohl Jesus diesen Hunger, wie jeden anderen Hunger, abschaffen und als 
Wundertäter alle satt werden lassen könnte. 

Zu der rein instrumentellen Haltung gegenüber der kulinarischen Reali-
tät passt auch, dass der Heiland zwar gerne mit mysteriösen Fertiggerichten die 
hungrige Menge imponiert. Aber darüber, dass ›der Herr‹ wirklich selbst kocht, 
ist nichts bekannt – keine sonderlich frohe Botschaft. So wundert es nicht, wenn 
der Antichrist Nietzsche darauf besteht, dass das Abendmahl, das er gutheißt und 
Zarathustra lehren lässt, selbst zubereitet ist. (Siehe II.5) Selbst noch das Alte Tes-
tament bewahrt eine Ahnung von der Heiligkeit der kulinarischen Praxis als einer 
herrlichen, männlichen Tugend. Dort werden »sanfte« Männer wie Jakob erwähnt, 
die Hausarbeit machen und am Herd stehen. Beispielsweise kocht Jakob dem er-
folglosen und ausgehungerten Jäger Esau ein Linsengericht mit Brot.28 Bei anderer 
Gelegenheit wird dieser untadelige Hausmann seinem feinschmeckerischen Vater 
die gewünschten zwei »guten Ziegenböckchen« zur Speise servieren. (Ebd., 27, 
9)29 Mit anderen Worten: Wie einige der alten Griechen, so wussten unter den 
alten Judenchristen einige Herren selbst zu kochen und diese göttliche Kunst zu 
leben.30

26 | Johannes 6,26.

27 | Matthäus 5,6.

28 | 1. Mose 25,29.

29 | Freilich hilf t in dieser Szene Jakobs fürsorgliche Mutter Rebekka aus. Letztlich ist sie 

es, die sich in die Küche stellt, um das Wildbret für den Vater zuzubereiten. Aber dieser 

Sachverhalt ist – wenigstens wäre dies als gut gemeinte Mutmaßung vorstellbar – kein zwin-

gender Beleg für die ansonsten offenkundigen traditionellen Geschlechterrollen der altte-

stamentlichen Welt, sondern eventuell dem Umstand geschuldet, dass Jakob Vegetarier 

war und sich daher weigerte, dieses blutige Gericht zu kochen. 

30 | Vgl. Hutt und Klein, Einfach Göttlich.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 149

E x tr abeil age: Das Ther apeutenmahl

Hier ist an eine historische Entwicklungslinie des Platonismus zu erin-
nern, die parallel zur Jesusbewegung fortläuft und in der die diätmora-
lische Asketik der antiken Philosophen in Form des frühen Mönchtums 
religiös radikalisiert wird. Die von Philon von Alexandrien verfasste 
Schrift De Vita Contemplativa gilt in diesem Zusammenhang als die 
erste jüdische Theologie, die stark von griechischer Philosophie beein-
flusst ist. Mit dem Bildungsgut der klassischen Antike bestens vertraut 
hält Philon, der ›jüdische Platon‹, dennoch am Glauben seiner Väter mit 
unbedingter Treue fest. So geht es ihm darum, den Sinn der alttestamen-
tarischen Schriften mit philosophisch-rhetorischen Mitteln allegorisch 
auszulegen. Im Mittelpunkt dieser Allegorese steht indessen keine Gas-
trotheologie, sondern der platonische Aufstieg der von allem Sinnlichen 
gereinigten Seele zum Weltlogos, zu Gott. Bei dieser sinnlich-weltlichen 
Abmagerung und theologischen Vergeistigung wird das Essen folglich 
nicht symbolisch behandelt, sondern strikt mit Blick auf das asketische 
(diätmoralische) Ideal problematisiert. 
Dazu beschreibt Philon eine jüdisch-christliche Urgemeinde in Ägyp-
ten, die Therapeuten, deren kontemplative Lebensform erkennbar das 
Lebensideal der heidnischen Philosophen variiert.31 Die Frömmigkeit 
ihrer religiösen Lebensmoral32 idealisiert Philon dahingehend, dass sie 
besonderen Wert auf eine anorektische Selbstbeherrschung gegenüber 
dem Essen legen: Mahlzeiten werden nur nach Sonnenuntergang ein-
genommen, bei einigen sogar nur alle drei oder sechs Tage – sie leben, 
wie die Zikaden, von Luft (§ 34f.); zum gemeinsamen wöchentlichen 
Sabbatmahl gibt es Brot, Salz, Hysop und Wasser (§ 36f.). Neben dieser 
asketischen Küche kommt der Mahlfeier namens Pannychis bei den 
Therapeuten große Bedeutung zu. Sie findet alle 49 bzw. 50 Tage statt; 
zum Mahl gibt es wieder nichts anderes als die übliche, auch auf jeg-
liche Fleischspeise verzichtende Magerkost aus Brot, Salz und Hysop, 
sowie für die Mehrheit kaltes, für ältere Mitglieder gewärmtes Wasser 
(§ 73f.). Weibliche Mitglieder nehmen an dem Mahl teil, allerdings haben 
sie sich getrennt von den Männern zu lagern (§ 67-69). Philon definiert 

31 | Am Anfang seiner Schrif t stellt Philon das asketisch-kontemplative Leben (die vita 

contemplativa) der Therapeuten der vita activa der Essener, einer philosophisch-religiösen 

Bewegung, die sich einer praktischen Ethik verpflichtet fühlten, gegenüber. Dies ist hier 

insofern von Belang, als Jesus aufgrund seiner Taufe durch Johannes (der der Essener-

Sekte zugeordnet wird) eher unter dem Einfluss dieser aktiven Praxisethik stand als unter 

dem der platonischen Ideale solcher religiösen Bewegungen wie den Therapeuten – mit der 

möglichen Konsequenz einer entsprechend gegensätzlichen Haltung zum Essen.

32 | Philon von Alexandrien, De Vita Contemplativa, § 2.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens150

und verteidigt diese Mahlfeier in ausführlicher Abgrenzung von ande-
ren hellenistischen, speziell den »philosophischen Mählern« (§ 40-63). 
Sicherlich nicht ohne polemische Übertreibungen tritt in seiner Schilde-
rung der Symposien der Philosophen, darunter und allen voran Sokrates, 
eine interessante Wahrheit zutage, die erahnen lässt, in welchem Maße 
das platonische (diätmoralische) Symposienverständnis über deren wah-
re Realität hinwegtäuscht: Bei den philosophischen Mahlfeiern komme 
es zu Exzessen durch Genuss von unvermischtem Wein und zum Streit 
unter den angetrunkenen Mahlteilnehmern; es werde übertriebener 
Luxus von großen Speisezimmern, vielen und reichen Geschirren, von 
ausgesucht hübschen und aufreizend frisierten und gekleideten Sklaven, 
von Unmengen von Backwerk und Speisen zur Schau gestellt und nach 
dem Mahl ende alles zwangsläufig in zügelloser Sauferei.
Ausdrücklich kritisiert Philon Xenophons Symposion wegen der Flöten-
spieler, Tänzer, Gaukler und Spaßmacher, die die ›niederen Triebe‹ er-
regten; Platons Symposion wird wegen der Eros-Thematik gerügt, weil sie 
sich mit homosexuellen Regungen und Liebesverhältnissen beschäftige. 
All diese schimpflichen Eigenschaften der philosophischen Gastmähler 
würde die wirklich asketische Mahlfeier der Therapeuten nicht aufwei-
sen (§ 64-89). Die von den Griechen bloß idealisierte vita contemplativa 
einer rein geistigen Selbsterfüllung wird in der klosterähnlichen Lebens-
form des frühen Mönchtums und deren essistenziellen Selbstkasteiung 
real. Aber nicht nur im Vergleich zu den asketischen Idealen der pla-
tonischen Philosophie, sondern auch gegenüber den späteren Kirchen-
vätern erweisen sich die Therapeuten als mustergültige Diätmoralisten: 
Gemessen an der Willensstärke ihrer anorektischen Mentalität eines 
rigorosen Fastens ›im Geiste Gottes‹ wirkt die Tatsache (auf die näher 
einzugehen sein wird), dass Augustinus die unbeherrschte Genussgier 
als eine unabänderbare Folge ›der Erbsünde‹ rechtfertigt, geradezu wie 
eine Gotteslästerung.

Brotrhe torik oder Jesus das Brot

Nicht nur in der populären Form von Speisewundern nutzt Jesus das Essen bloß 
symbolisch – wohlgemerkt als Zeichen für Göttliches, für das höchste Gut. Er 
tut sich auch damit leicht, mittels einer Mahlmetaphorik die eigene Gotteslehre 
Anderen zu unterbreiten. Mit dem Einsatz dieser Mahlmetaphorik werden die 
bereits angesprochenen Missverständnisse bezüglich des wahren Sinns seiner 
Gotteslehre bewusst in Kauf genommen. Jesus macht von solcher Wortwunder-
Zukost exzessiven Gebrauch; er füllt und würzt seine Reden mit Mahlmetaphern, 
um ihre Botschaften seinem Publikum auf diese Art schmackhaft zu machen. 
Zweifellos ist der spektakulärste Einsatz dieser rhetorischen Übertragung des 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 151

gastrosophischen Logos (Essen als etwas an sich Gutes, Genießbares) in die 
christliche Gastrotheologie die im Kontext des Abendmahls ausgesprochene Eu-
charistie, dass er, wie Brot (»dies ist mein Leib…« etc.), etwas Genießbares sei.

Für ein philosophisches, also religionskritisches Verständnis der christlichen 
Abendmahllehre ist besonders die Tatsache relevant, dass die mysteriöse Tisch-
rede, die Jesus während seines letzten Mahls vor seinen Jüngern hält, im Kontext 
eines häufigeren Gebrauchs solcher Mahlmetaphorik steht. Nicht erst bei dem 
denkwürdigen Ereignis des letzten Abends vor seiner Hinrichtung, sondern auch 
vorher schon wählt der Religionsstifter in vielen anderen Situationen eine Brot-
rhetorik, mittels derer er seine Theologie lehrt. Beispielsweise erwidert er bei 
einer Wanderung während einer Rast seinen zahlreichen Anhängern, die ihm 
einen Imbiss anbieten, zurückweisend: »Ich lebe von einer Speise, die ihr nicht 
kennt.«33 Ein ungläubiger Geist oder ein einfaches Gemüt könnte darin die in 
ihrer mutwilligen Rhetorik wichtigtuerische Ankündigung eines neuen Rezeptes 
sehen wollen. Doch der Wundertäter aus Nazareth meint es ernst und knüpft die 
subtile Allegorie an: »Meine Speise ist es, den Willen dessen zu tun, der mich ge-
sandt hat, und sein Werk zu vollenden.« (Ebd., 4,34) 

Noch stärker als an dieser Stelle macht die folgende Formulierung greifbar, 
in welchem Maße sich Jesus der platonischen Poesie einer »Seelennahrung« und 
des logozentrischen Ideals einer »wahren Anfüllung« durch das »Sein des Geis-
tes« bedient (wogegen, wie bei Platon, der Genuss von Nahrungsmitteln »nichts« 
bedeutet). Also spricht der theistische Platoniker: »Wahrlich, wahrlich ich sage 
euch: Mose hat euch nicht das Brot vom Himmel gegeben, sondern mein Vater 
gibt euch das rechte Brot vom Himmel.« (Ebd., 6,32) An dieser Passage wird deut-
lich, dass die Brotworte, die gewöhnlich mit dem Mysterium des eucharistischen 
Abendmahls in Verbindung gebracht werden, sogar in Nicht-Mahlsituationen 
zum Einsatz kommen. Gerade dann, wenn die kontextuelle Referenz zwischen 
wirklichem Essen und (gastro)theologischen Reden, wenn die situative Präsenz 
von Brot und »Brot«-Worten fehlt,34 tritt der rhetorische, nämlich der bewusst 
mystifizierende Sinn der Mahlmetaphorik deutlich hervor. 

Zumindest fällt es Ungläubigen nicht schwer, in Jesu Brotreden die Zeichen-
funktion des Essens zu erkennen: Unter dem »rechten Brot« versteht Jesus of-
fensichtlich nicht das wirkliche Brot, vielmehr setzt der gastrotheologische Diät-

33 | Johannes 4,31.

34 | Die Einsetzungsformel der Eucharistie macht sich die situative Präsenz von Brot und 

Wort deiktisch – in dem unbestimmten Deutewort »dies« (…ist mein Leib) – bewusst zu nut-

ze. Denn was hier »dies« bedeutet (dieses Brot, diese Geste des Gebens; dies antizipier te 

Opfer des eigenen Lebens oder dies geopfer te Getreide, dies Produkt der Backkunst oder 

dgl.), bleibt dadurch offen und ebenso undeutlich wie die vieldeutige Rede von »mein Leib« 

(meine metaphorisch beschriebene Lehre, meine Lehre der Heiligkeit des Essens, mein 

Leib als ein göttlicher, naturreligiöser Erdleib, mein Leib in Form der Mahlgemeinschaft 

oder dgl.).

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens152

moralist das echte Brot – das Essen – bloß symbolisch ein, um es gegenüber dem 
»Brot vom Himmel« – der Verheißung eines himmlischen Lebens und göttlicher 
Speisen – zu einer unbedeutenden und vergänglichen Speise herabzusetzen. So 
ist die »wahre Nahrung« nicht das Heiligtum realer Backwerke, vielmehr soll das 
erfüllte, gute Leben ausschließlich das sein, was jenen Glaubenshunger sättigt, 
den Jesu Brotworte allererst anregen. »Denn dies ist das Brot Gottes, das vom 
Himmel kommt und gibt der Welt das Leben.« (Joh 6,33) 

Mit Blick auf die spätere Dämonisierung des Kulinarischen durch die Kir-
chenväter kann man sich klarmachen: In der Gastrotheologie Christi bleibt die 
Verfluchung des Essens aus, die – der augustinischen Erbsündenlehre zufolge 
– der paradiesische Sündenfall über die Lust der Leckerbissen verhängt. Die fro-
he Botschaft, die Jesus verkündet, bietet etwas Anderes, etwas wahrhaft Frohlo-
ckendes – sie soll dem Volk schmecken. Und er will alle, die an ihn glauben und 
bereit sind, seine Kost anzunehmen und sich einzuverleiben, sogar noch besser 
bewirten, als es schon die jüdischen Väter vor ihm taten. »Eure Väter haben Man-
na gegessen in der Wüste und sind gestorben. Dies ist das Brot, das vom Himmel 
kommt, auf dass, wer davon isset, nicht sterbe.« (Ebd., 6,49) Wie seine Speise-
wunder, so macht Jesus auch mit ›diesen‹ magischen Wortbroten – trotz deren 
offenkundig metaphorischen Rhetorik – viele seiner Hörer auf das himmlische 
Paradies begierig: Wieder zieht er viel Bewunderung auf sich. 

Johannes berichtet über die unmittelbare Reaktion, die solche gastrotheolo-
gische Reden bei den Anwesenden hervorrufen. »Da sprachen sie zu ihm: Herr, 
gib uns allewege solch Brot.« (Ebd., 6,34) Freilich klingt in dieser Forderung der 
gesunde Menschenverstand der Anwesenden durch, die dabei an echtes Brot den-
ken, wie im Wunsch des Vaterunsers (»unser täglich Brot gib uns heute«), bei 
dem die Sorge um die tägliche Nahrung und um gut erfülltes Sein noch durch 
den Pleonasmus von »täglich« und »heute« verstärkt wird. Wahrscheinlich wird 
bei dieser lebensfrohen Essbegierde sogar auch an jenes Manna-gleich sättigende 
»fette Brot« gedacht, wie es damals in der Wüste vom Himmel geregnet sein soll, 
das sich freilich, wie wir bereits sahen, aus weit mehr als nur aus Brot zusammen-
setzte – nämlich aus allerlei Süßem und Knusprigem.

Es zeigt sich, dass das »himmlische Brot«, von dem Jesus in vielen Situatio-
nen außerhalb des Kontextes eines gemeinschaftlichen Mahls spricht, einen noch 
deutlich metaphorischen Sinn aufweist. Doch lässt sich daran studieren, dass der 
Wanderprediger und Sprachkünstler weit raffinierter mit trophischen Tropen 
arbeitet und seine Rede subtiler würzt als der Bauchredner Platon. Verschiedene 
rhetorische Techniken kreieren ein allenthalben verwirrendes Sinngemisch, das 
Feuerbach dazu bewegt, in diesem Zusammenhang von einer »Sophistik«35 zu 
sprechen: Erstens wird ein semantisches Gleichnis durch eine bedeutungslogi-
sche Gleichsetzung erzeugt – Jesus verkörpert seine geistvollen Reden, gleich wie 
Brot eine Verkörperung von materiellen Stoffen ist. Außerdem, zweitens, hat ›Je-

35 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 368.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 153

sus‹ eine allegorische Bedeutung, sofern sein ›Leib‹ (seine lebendige, leibhaftige 
Person) sinnbildlich seinen ›Geist‹ (seine Religion, seine Lehre) meint. Darüber 
hinaus, drittens, basiert die Brotmetaphorik auf einer Synekdoche: ›Brot‹ steht 
für das Ganze seiner Worte, ›dieses Brot‹ ist das pars pro toto für sein Leben 
und Wirken. Schließlich, viertens, werden diese rhetorischen Zutaten noch mit 
einer Metonymie vermischt: Der Wanderprediger ›gibt‹ den Menschen ›etwas‹ 
zu verstehen, das sie wie Speisen ›annehmen‹ und ›verinnerlichen‹ sollen. So ge-
sprochen, ›essen‹ sie seine Worte, wie er selbst (in diesem metonymischen Sinne) 
von Gottes Willen als einer ›Speise‹ geistig ›genährt‹ wird und von ihr ›lebt‹, weil 
Jesus aus diesem Glauben seine geistige Kraft schöpft und darin sein religiöses 
Leben besteht. 

Aus einer solchen Backkunst und raffinierten Begriffsküche entstehen seine 
Worte. »Ich bin das Brot des Lebens. Wer zu mir kommt, den wird nicht hungern; 
und wer an mich glaubt, den wird nimmermehr dürften.«36 An sich betrachtet, 
ist die gastrotheologische Symbolik dieser Reden nur rhetorisch und sophistisch, 
gewissermaßen kryptogastrosophisch (das Essen als Zugang zum Göttlichen, 
höchsten Guten) und gar nicht mal mystisch: Jesus unterbreitet seinem Umfeld, 
dass sein Gott auch sättigt und tägliches Brot gibt, das am Leben erhält und ein 
wohliges Erfülltsein verspricht. Doch sind diese Labsal verheißenden Worte nur 
Drogen, nämlich Futter fürs Volk, das elendig hungert und davon angelockt wird. 
In Wirklichkeit ›sättigt diese Speise‹ nicht, wie Brot sättigt (denn sie verfolgt nicht 
wirklich das Gute, die Ernährungsverhältnisse der Menschen zu verbessern). 
Sein Brot, Jesu Lehre, ist ungenießbar und für die diätmoralische Heiligkeit sei-
ner Speisen sind die wirklichen Mahlzeiten wertlos oder, genauer, nur von Wert 
als bloße Zeichenträger.

Christologische Mystifizierung

Eine bewusste Mystifizierung der Gastrotheologie findet dann statt, wenn Jesus 
sich selbst ohne ersichtliche Metaphorik als Brot bezeichnet und einfach sagt: 
»Ich bin das lebendige Brot, vom Himmel gekommen.« (Joh. 6,51) Am letzten 
Abend, wo nur seine treuen und ihm ergebenen Jünger versammelt und keine 

36 | Johannes, 6,35. Die gleiche Metaphorik gilt für das Trinken, wie beispielsweise aus 

der Geschichte am Jakobbrunnen hervorgeht. Dort (Joh 4,13-15) fragt die Samariterin: 

»Bist du etwa größer als unser Vater Jakob, der uns den Brunnen gegeben und selbst daraus 

getrunken hat, wie seine Söhne und seine Herden? Jesus antwortete ihr: Wer von diesem 

Wasser trinkt, wird wieder Durst bekommen; wer aber von dem Wasser trinkt, das ich ihm 

geben werde, wird niemals mehr Durst haben; vielmehr wird das Wasser, das ich ihm gebe, 

in ihm zur sprudelnden Quelle werden, deren Wasser ewiges Leben schenkt. Da sagte die 

Frau zu ihm: Herr, gib mir dieses Wasser, damit ich keinen Durst mehr habe und nicht mehr 

hierher kommen muss, um Wasser zu schöpfen.«

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens154

kritischen Geister oder Ungläubige anwesend sind, wird eine solche mystische 
Rede selbstverständlich ›aufgenommen‹ und ›geschluckt‹. Dass dies ansonsten 
keineswegs so selbstverständlich ist, sondern im Gegenteil solche unbegreiflich-
geheimnisvollen, übervernünftigen Worte auf Unverständnis stoßen, ist uns 
überliefert. Denn im Widerspruch zur eucharistischen Tischrede während des 
letzten Abendmahls verläuft beispielsweise die Gesprächssituation, in der Jesus 
bei seiner Rast auf dem Weg nach Galiläa von zahlreichen Anhängern, aber auch 
von (noch) ungläubigen und skeptischen Neugierigen umgeben ist, durchaus an-
ders. Seine wunderlichen Worte führen dann schnell zu heftigen Reaktionen. 
»Da murrten die Juden darüber, dass er sagte: Ich bin das Brot, das vom Himmel 
gekommen ist.« (Ebd., 6,41) 

Was passiert hier: Die Anwesenden nehmen den augenscheinlichen Unsinn 
solcherlei unglaubwürdiger Anmaßungen nicht hin. Sie geben vielmehr zu be-
denken, Jesus sei nicht vom Himmel gekommen und nicht Sohn eines Gottes, 
sondern als Mensch, als leiblicher Sohn von Joseph und Maria, »des Vater und 
Mutter wir kennen« (ebd., 6,42), geboren. Um diese bodenständige Skepsis vor-
zutragen und einen begründeten Unglauben zu empfinden, muss man offen-
sichtlich kein überzeugter Religionskritiker und Antichrist sein und wie Nietz-
sche bekennen, »dass ich wenige Bücher mit solchen Schwierigkeiten lese wie die 
Evangelien.«37 Sogar ein moderater Religionsphilosoph wie Karl Jaspers notiert, 
Jesu Angehörige »hielten ihn für wahnsinnig«.38 Doch Jesus lässt sich von sol-
chem Irrglauben nicht beeindrucken und vertritt weiter das Unglaubliche eines 
realen Brot-Ichs sowie die Forderung, man möge ihn essen. 

»Ich bin das Brot des Lebens. […] Wer von diesem Brot essen wird, der wird 
leben in Ewigkeit. Und das Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch, welches 
ich geben werde für das Leben der Welt.«39 Indessen ist an diesen Formulierun-
gen der gleichnishafte Sinn der Rede, derer sich Jesus bedient und die auch in 
der Einsetzungsformel des Abendmahls wieder vorkommt, immer noch greifbar. 
Und weil er kein Brot, sondern lebendiges Fleisch ist, kann das ›Brot‹, das er ver-
körpert und wirklich als Opfer hingibt, auch nichts anderes sein als sein Fleisch. 
Wenn er sein Fleisch, sein physisches Leben, für »das Leben der Welt« opfert, 
dann nicht damit es gegessen werden sollte, wie man Brot oder Fleisch als geop-
ferte Natur verspeist. Nicht als ›Speiseopfer‹ opfert sich Jesus, vielmehr opfert er 
das eigene Leben, um der Welt ein glaubhaftes Zeichen für das christliche Leben 
zu geben, gleich wie Brot und Fleisch geopfert werden, um den Menschen sicht-
bar ihr physisches Leben zu geben. In einer solchen, strikt metaphorischen Rede 
lässt sich sinnbildlich von Jesus als Brot oder Jesus als Osterlamm sprechen und 
ein kryptogastrosophisch sinnvolles Bild des höchsten Guten ›einsetzen‹, um den 
christlichen Gott symbolisch zu veranschaulichen. 

37 | Nietzsche, Der Antichrist, 6, 199.

38 | Jaspers, Die maßgebenden Menschen, 174.

39 | Johannes 6,47-51.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 155

Trotzdem suggeriert eine solche Mahlmetaphorik die mysteriöse Vorstellung, 
dass Jesus, wenn er sagt, er sei Brot und er gebe sogar sein Fleisch den Anderen 
zu essen, dies wirklich so meint. Die mystifizierenden Worte des Religionsstifters 
lösen regelmäßig große Aufregung, ja Empörung, aus angesichts ihres gottlosen 
Geistes. »Da zankten die Juden untereinander und sprachen: Wie kann der uns 
sein Fleisch zu essen geben?« (Joh. 6,52) Trotz der vehementen Ablehnung seiner 
unglaubwürdigen Rede insistiert Jesus auf die Wahrheit seiner Worte und kon-
frontiert sein beunruhigtes Umfeld mit der unglaublichen Erwiderung: »Wahr-
lich, wahrlich ich sage euch: Werdet ihr nicht essen das Fleisch des Menschen-
sohnes und trinken sein Blut, so habt ihr kein Leben in euch. Wer mein Fleisch 
isst und mein Blut trinkt, hat das ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken 
am Letzten Tag. Denn mein Fleisch ist die rechte Speise, und mein Blut ist der 
rechte Trank. Wer mein Fleisch isset und trinket mein Blut, der bleibt in mir und 
ich in ihm.« (Ebd., 6,56) 

Man stößt hier auf den absoluten Rohzustand von Jesu Gastrotheologie: Ihr 
wörtlicher Sinn fordert zum Kannibalismus auf. Im Unterschied zum fraglosen 
Verlauf des letzten Abendmahls und der offiziellen Doktrin der Eucharistie der 
christlichen Kirche, die diesen wörtlichen Sinn wohlweislich zur Glaubenswahr-
heit eines »Mysteriums« entschärft, führt die spektakuläre Aufforderung, ihn, 
Jesus zu essen, unter den Anhängern – jedenfalls damals noch – zu allgemei-
ner Enttäuschung und offener Gegenrede. »Viele nun seiner Jünger, die das hör-
ten, sprachen: Das ist eine harte Rede; wer kann sie hören?« (Ebd., 6,60) We-
gen solcher unerhört harten, pro-anthropophagen Reden sprechen Antichristen 
wie Nietzsche von den »barbarischen Begriffen und Werten« des Christentums. 
Dass die Bibel mit all ihren »harten Reden« und Ungereimtheiten, Grausamkei-
ten, Verwirrungen, Phantasien, Geschichtsklitterungen, Fälschungen etc. kaum 
in allem umstandslos als »das Wort« und die »Offenbarung Gottes« aufgefasst 
werden sollte, ist heute jedenfalls in der wissenschaftlichen Religionskritik un-
bestritten.40

	

40 | Vgl. Lüdemann, Der große Betrug; Flamm, Die Orientierungsnot der Christen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens156

E x tr abeil age: Anstif tung zum K annibalismus

Versteht man Jesu Mahltheologie wörtlich, weil man an dessen mysti-
sche Wahrheit nicht glauben mag, hat sie zwangsläufig die Bedeutung 
einer Anstiftung zu kannibalischen Untaten. Wenn Jesus sich in das Brot 
(oder in die Hostie) verwandelt und wirklich in dem gegenwärtig wäre, 
was die Herrenmahlteilnehmer essen, dann verzehren sie Fleisch von 
einem Menschen. Freilich bricht eine Religion, die das theophage Motiv 
des Gott-Essens ins Kannibalische wendet, mit dem elementarsten Tabu 
der menschlichen Zivilisation.41 Wenn behauptet wurde, der christliche 
Gottesdienst sei ein »heiliges Spiel« (Lang), dann wird in diesem Zusam-
menhang erkennbar: Jesu Essensmetaphorik spielt tatsächlich mit dem, 
was der überlieferten Menschheitsmoral hoch und heilig ist. Denn die 
mysteriöse Gastrotheologie seiner Reden spielen mit dem moralischen 
Ideal, das dem traditionellen jüdischen Glauben wirklich heilig ist. 
Dass Kannibalismus eine heillose Sünde ist, wird in der Bibel vielfach 
thematisiert. König Ben Hadad, der sich dafür ausspricht, dass die jun-
gen Söhne in seinem Reich während einer Hungersnot aufgegessen wer-
den, wird am Ende selbst durch sein Volk getötet.42 Außerdem ist es das 
Verwerflichste schlechthin, wenn Frauen »ihre Leibesfrucht essen, ihre 
sorgsam gehegten Kinder«.43 Ein ausbrechender Kannibalismus dient 
auch als Drohung angesichts gottfeindlicher Lebenspraktiken. »Und 
wenn ihr daraufhin noch immer nicht auf mich hört und mir immer 
noch feindlich begegnet, begegne ich euch im Zorn und züchtige euch 
siebenfach für eure Sünden. Ihr esst das Fleisch eurer Söhne und Töch-
ter«.44 Vor diesem Hintergrund haben die Worte des Paulus einen scha-
len Beigeschmack, wenn er sagt: »Du sollst deinen Nächsten lieben wie 
dich selbst! Wenn ihr euch aber untereinander beißt und fresst, so seht 
zu, dass ihr nicht einer vom andern aufgefressen werdet.«45 
Indessen hat dieses makabre Spiel mit dem Kannibalismus auch einen 
tieferen Sinn. In der Antizipation seiner unmittelbar bevorstehenden 
Kreuzigung beugen Jesu Opferreden dem nahe liegenden Erschrecken 
gegenüber einem Gott vor, der Menschenopfer will. Denn im krassen 
Unterschied zu anderen Religionen, in denen Opfergaben gewöhnlich 
irgendwelche symbolischen Dinge oder Nahrungsmittel, wie Brote und 
Getreide oder eventuell auch Tiere, den Gottheiten dargebracht werden, 
um sie für das Wohl der Menschen gütig zu stimmen, will der Vater im 

41 | Vgl. Schulte, Die grausame Wahrheit der Bibel.

42 | 2. Buch der Könige, 6, 24-7,20.

43 | Klagelieder, 2,20.

44 | 3. Mose 26,27-29.

45 | Paulus, Brief an die Galater 5,15.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 157

Himmel und der Herrscher über allem seinen Sohn als Speiseopfer. Die 
am Tage nach dem letzten Mahl stattfindende grausame Szene der Kreu-
zigung, bei der ein Mensch aufgespießt wird, versteht sich als Opfermahl 
für eine Menschen töten-lassende Gottheit: Jesus stirbt stellvertretend 
für die ganze Menschheit, damit Gott im Tausch gegen diese geopferte 
Gabe ihr die Sünden vergibt.
Das apokryphe Evangelium des Jüngers Philipp spricht diese eher mons-
tröse als mysteriöse Möglichkeit ausdrücklich an: »Gott ist ein Men-
schenfresser. Aus diesem Grund werden Menschen ihm geopfert. Vor 
den Menschenopfern wurden Tiere geopfert, da jene, für die sie geopfert 
wurden, keine Götter waren.«46 Dass die Gastrotheologie einer eucharis-
tischen Kommunion, die die bevorstehende Kreuzigung des Fleisches 
Jesu als Opfermahl mit dem Speiseopfer beim Abendmahl assoziiert, 
mit archaischen Vorstellungen eines Menschenopfers ›spielt‹, hebt auch 
Sigmund Freud hervor. Freud weist in seiner Analyse des christlichen 
Abendmahls die Imitation altertümlicher Totemmahlzeiten nach.47 Mit 
solchen religionsgeschichtlichen Hintergründen lässt sich selbst noch 
der mystische Sinn ihrer Mahltheologie auf einen profanen Sinn zurück-
führen. So muss bezogen auf den Stellenwert, den die christliche Abend-
mahllehre in der Genealogie des ernährungsphilosophischen Diskurses 
einnimmt, weder an eine heilige Transsubstantiation geglaubt noch mit 
einem heillosen Kannibalismus gespielt werden, damit (sich gleich zei-
gen wird) die diätmoralisch verzerrte, kryptogastrosophische Heiligkeit 
des Abendmahls verständlich wird.

Der Sinn der Tischrede

Wie kommt es, dass nicht weit mehr Christen und solche, die sich dem Gebot 
verpflichtet fühlen, den Nächsten zu lieben, statt ihn zu essen, ähnlich heftigen 
Anstoß an der besagten harten Rede genommen haben, wie Christi Zuhörer von 
einst? Damals jedenfalls entscheiden sich die Anwesenden für den wörtlichen 
Sinn der Worte des »Herrn«, mit der verständlichen Folge, dass sich »daraufhin 
viele Jünger zurückzogen« und sich im Unglauben an die barbarischen Wahrhei-
ten dieses wunderlichen Wanderpredigers abwandten und fortan »nicht mehr mit 
ihm umherwanderten«.48 Dieser anfängliche Mitgliederverlust hätte das Ende 
der jungen christlichen Religionsgemeinschaft bedeuten können – gäbe es nicht 
mysterienhungrige Barbaren, die die monströse Anthropophagie des wörtlichen 

46 | Das Philippus-Evangelium, Spruch 50, 62,35-63,5; vgl. Gaffron, Studien zum kopti-

schen Philippusevangelium

47 | Vgl. Freud, Totem und Tabu, 43.

48 | Johannes 6,66.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens158

Sinns des Herrenmahls nicht wahrhaben wollen; gäbe es nicht gastrotheologi-
sche Kannibalen, die stattdessen lieber an das Mysteriöse glauben, dass man mit 
Jesus ist, indem man bloß symbolisch isst und dies, wie wir feststellen mussten, 
nicht ohne äußerst bedenkliche Zusätze und reichlich raffinierte Geschmacks-
verstärker. 

Solchen »Armen im Geiste«49, für die es zum Glück, wie es geschrieben steht, 
»das himmlische Reich« gibt, schmeckt harte Rede gut wie hartes Brot. Man 
muss hier durchaus keinen polemischen Ton heraushören, auch wenn so klingt. 
Es sind die Fakten, die hier sprechen: Nachdem anfänglich viele Menschen von 
dem (Speise-)Wundertäter aus Nazareth begeistert waren, blieben als Folge seiner 
mysteriösen Mahlmetaphorik nur noch eine kleine Gruppe von Anhängern übrig 
– bekanntlich genau zwölf an der Zahl. Diese zwölf ›Jünger‹ werden mit ihren 
verschriftlichten Erinnerungen an Jesus, die uns als das Neue Testament überlie-
fert sind, zur Genüge beweisen, dass sie wirklich kritiklos und erlösungsbegierig 
alles schluckten, was ›ihr Meister‹ ihnen in den Mund legte.50 Insbesondere die 
Abendmahl-Abschiedsrede ruft in ihren Berichten keine vergleichbare Verwir-
rung, Verärgerung und Verweigerung hervor, die, wie sich zeigte, Jesus durchaus 
entgegengebracht wurde, wenn er seine unglaubwürdigen Reden den Menschen 
unterbreiten wollte, die nicht nur glaubenshungrig waren, sondern sich vom (Re-
präsentanten des) höchsten Guten auch wirklich besseres Essen wünschten. 

Demgegenüber waren die Jünger mit einem symbolischen Verständnis der 
christlichen Mahlgemeinschaft zufrieden und sie murrten auch angesichts der 
Vorstellung eines Menschenopfers nicht. Dass also am letzten Abend der Corpus 
Christi nur noch aus den treuen Gefährten bestand, ist ein Sachverhalt, der für 
den widerspruchslosen Verlauf des Mahls von fundamentaler Bedeutung ist. So 
kann der Religionsstifter auch – und erst recht an diesem Abend – von seinem 
gastrotheologischen Symbolismus und seinen mystifizierenden Brotzusätzen Ge-
brauch machen. Mit dem entscheidender Unterschied, dass in dieser ungewöhn-
lichen Mahlsituation, die unter dem Vorzeichen seines Todes am nächsten Tag 
stattfindet, die Zeichensprache der Speisemetaphorik mit einem realistischen 
und glaubhaften Zeichen verbunden ist. Denn das Mahlopfer, das im physischen 
Leben der Jünger fortlebt, kann tatsächlich für den Sachverhalt stehen, dass Jesus 
sich selbst (sein Leben) in dieser Situation glaubwürdig opfert, damit er im christ-
lichen Leben seiner Mitmenschen und deren Religiösität fortlebt. 

49 | Matthäus 5,3.

50 | Selbst noch das Auferstehungsmysterium steht im Zeichen des Brotes: Der Auferstan-

dene offenbart sich in Gestalt eines Fremden (vgl. Markus 16,9-12), dem Markus und Lukas 

bei einem Abendmahl begegnen, das sie in einem Gasthaus auf ihrem Weg über das Land 

in Emmaus einnehmen. »Als er mit ihnen zu Tische war, nahm er das Brot, brach und gab es 

ihnen. Da wurden ihnen die Augen aufgetan, und sie erkannten ihn; er aber entschwand vor 

ihnen.« Vgl. Lukas 24,13-35.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 159

Als ein reales Gastmahl betrachtet und ganz unabhängig von der anschließen-
den Tötung unterscheidet sich das christliche Abendmahl von den heidnischen 
Abendmählern zunächst nur durch eine eigenwillige Modifikation der Tischre-
de. Denn bei der hellenistisch-römischen Mahlpraxis war zu Beginn des Essens 
eine Götterakklamation üblich, sodann widmete man sich den Speisen (deipnon), 
um abschließend, mit Ausklang im Trinkgelage (symposion), einen Schluck un-
gemischten Weins für die guten Geister (agathon daimon) zu opfern. Dabei kam 
es zu einer Mahlabschlusslibation als einer Art Nachtischgebet.51 Diese Dank-
sagung oder Eulogie der heidnischen Mahltheologie modifiziert Jesus durch das 
christologische Spezifikum seines Nachtischgebets, eben der so genannte Eucha-
ristie. Seither überstrahlt die eucharistische Tischrede des Abendmahls alle ande-
ren Aspekte dieses Mahls. 

Zwar ist in dieser ideellen Ausrichtung auf die Tischrede, auf den Logos statt 
auf das Essen beziehungsweise auf das Reden nach dem Essen, wiederum eine 
Nähe zum platonischen Symposion zu erkennen. Im spezifischen Unterschied 
aber zur eucharistischen Tischrede Jesu dienen die Reden beim philosophischen 
Mahl keiner verwirrenden Rhetorik, die das Heilige ›herbeiredet‹. Den philoso-
phischen Abendmählern ist das philosophische Gespräche und die geistreiche 
Unterhaltung der Mahlteilnehmer heilig, das höchste Gut. Die Tischreden verkör-
pern die reale Präsenz dieser Heiligkeit; sie sind das wahre Gute eines geistigen 
Menschseins und guten Lebens zu Tische. Gerade eine alltäglich gelebte Geistig-
keit von freien und ebenso heiteren wie anregenden Tischgesprächen wird der 
religionskritische Aufklärer Immanuel Kant als das höchste Gute lobpreisen: Die 
»Humanität einer guten Tischgesellschaft«, die Kant als Gastrosoph gutheißt, ist 
durch und durch unchristlich. Denn im diametralen Gegensatz dienen in der 
Christologie des Heiligen Abendmahls sowohl die Rede als auch das Zusammen-
sein und das Essen anderen, symbolischen Zwecken. 

Jesus’ eucharistische Tischrede will ein Weltbild schmackhaft machen, bei 
dem die Mahlfeier und geistreiche Tischgespräche keine wirkliche Bedeutung 
für die ethische Lebenspraxis haben – und das, wie sich gleich zeigen wird, trotz 
deren realen Heiligkeit in der liturgischen Praxis von Jesu eigenen wirklichen 
Mahlgemeinschaften. Also sprach Jesus an diesem Abend die bei vielen ähnli-
chen Gelegenheiten eingesetzten Worte: »Nehmet, esset, dies ist mein Leib, der 
für euch gegeben wird…« 

Indessen ist für den Religionsstifter das letzte Mahl die letzte Gelegenheit, 
um der eigenen ›christlichen Mahlgemeinschaft‹ durch eine entsprechende 
Mahltheologie eine spezifische Identität zu verleihen. Denn die Tatsache, dass 
sich die korporale Identität dieser neuen religiösen Bewegung wesentlich einer 
Aneignung der antiken Mahlkultur verdankt, bringt die ideologische Notwen-
digkeit mit sich, sich gegen die multikulturelle und multireligiöse Konkurrenz 
innerhalb der hellenistischen Gesellschaft zu positionieren. Gerade in dieser Aus-

51 | Vgl. Klinghardt, Mahlgemeinschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens160

einandersetzung, das zeigt die paulinische Abendmahllehre besonders deutlich, 
schärft das Urchristentum das eigene theologische Profil. Was aber besagt diese 
urchristliche Mahlphilosophie und warum kommt sie nicht ohne Geheimnisse, 
nicht ohne ein Mysterium, aus? Man bekommt es hier mit dem unlösbaren Pro-
blem zu tun, dass Jesus selber keine systematische Philosophie der Mahlgemein-
schaft vorgelegt hat, die den konkreten Sinn und den ethischen Zweck seiner 
Mahlpraxis erklärt: Darum bleibt der Geist des christlichen Abendmahls für im-
mer undeutlich.

Im Prinzip jedoch eignete sich die Situation des letzten Mahls besonders gut 
für die Sinngebung und Identitätsstiftung einer spezifisch christlichen Mahl-
gemeinschaft, weil durch die kontextuellen Bezüge eines gemeinsamen Essens 
Jesus’ üblichen Brotworte und mithin die metaphorischen Implikationen sei-
ner Gastrotheologie realer erscheinen als in anderen Situationen. Er wird sich 
selbst tags drauf als glaubwürdiges Zeichen für die Existenz eines himmlischen 
Über-Lebens der Menschen wirklich opfern – ganz so, wie in der Situation einer 
abendlichen Mahlzeit das physische Leben all dessen, was sie essen, wirklich ge-
opfert werden muss, damit sie in ihrer irdischen Existenz überleben. Und wie sich 
schließlich das getötete Speise- oder Mahlopfer in ihrem physischen Überleben 
tatsächlich transsubstanziiert, indem das Einverleibte in einem metabolischen 
Sinne im Menschen aufersteht, so wird im christlichen Glauben der Menschen 
an ein Leben nach dem Tode, den die Anwesenden bei diesem Mahl aufgefordert 
werden (mit) anzunehmen, auch der getötete Jesus in einem religiösen Sinne auf-
erstehen, sofern die Jünger auch in Zukunft und in anderen Mahlsituationen an 
Jesus glauben und ein entsprechendes christliches Leben erfüllen. 

Die performative Vermittlung der Wahrheit der christlichen Hoffnung auf 
eine solche künftige Auferstehung kann sich auf die real präsente Tatsache stüt-
zen, dass Jesus, indem er den Menschen bzw. in dieser Situation ganz konkret 
seinen Jüngern das Brot reicht, wirklich ihr künftiges Heil ist, weil sie so den na-
henden Tod durch Verhungern überleben und, durch ihn gesättigt und erfüllt, 
den kommenden Morgen wieder auf(er)stehen werden. Mit dem Mahl, was auch 
immer dabei oder danach geredet wird, wird das metabolische Geheimnis einer 
solchen künftigen Auferstehung angenommen und verinnerlicht. Wenn also der 
heilige Ignatius von Antiochien das Mahlopfer als »Medizin der Unsterblichkeit, 
Gegengift gegen den Tod« preist, dann hat dies ganz reale Gründe. Religionsgas-
trosophisch ausgedrückt: Wer das Mahlopfer und das täglich Brot annimmt, der 
wird bis an das Ende aller Tage nicht den Hungertod sterben und sein irdisches 
Leben als tagtägliches Zeichen für diese seine reale Unsterblichkeit begreifen 
können. 

Indessen gibt diese quasi-gastrosophische Interpretation nicht den christo-
logischen Sinn wieder, den Jesus mit seiner eucharistischen Abendmahllehre 
verbunden wissen wollte. So verlangt die christliche Mahlphilosophie für ihre 
Glaubenswahrheit einer künftigen Auferstehung als Beweis für die Existenz 
eines himmlischen Lebens ein anderes, eigenes Zeichen und ein anderes, eigenes 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 161

Opfer. Dieses Opfer muss also zwangsläufig etwas anderes sein als die geopferte 
Speise und das verspeiste Opfer; aber es muss darüber hinaus auch – angesichts 
der letzten Gelegenheit, ein glaubwürdiges Zeichen zu geben – ein anderes und 
glaubwürdigeres Zeichen sein als bloße (Brot-)Worte. Was aber ist der spezifische 
Eigensinn des Opfers, den Jesus beim letzten Abendmahl einsetzen kann? 

Dies ist sein realer Opfertod, der im Kontext des gemeinsamen Essens als Op-
fermahl präsent ist. Jesus opfert sich selbst (sein Leib, sein Fleisch) wie ein Lamm 
– nämlich eigens als religiöser Ersatz für das traditionelle Lammopfer. So steht 
es geschrieben: »Christus ist ein für allemal in das Heiligtum hineingegangen, 
nicht mit dem Blut von Böcken und jungen Stieren, sondern mit seinem eige-
nen Blut«.52 Deutet man das Mysterium, den geheimnisvollen Sinn der spezifisch 
christlichen Abendmahllehre auf diese Weise und sogar in Anlehnung an Jesus’ 
moralische Ablehnung des traditionellen Tieropfers, ist sein Selbstopfer nicht nur 
ein symbolisches Zeichen der Sühne für eine sündhafte Menschheit, wie es in der 
Offenbarung heißt. »Die Rettung kommt von unserem Gott, der auf dem Thron 
sitzt, und von dem Lamm!«53 

Wenn, wie Ludwig Feuerbach behauptet, das wahre (mythologische) Geheim-
nis des religiösen Speiseopfers ist, die »Götter zu speisen«, indem ihnen Speisen 
wie beispielsweise Lämmer geopfert werden, dann besteht gemäß dieser religions-
gastrosophischen Interpretation das wahre Mysterium des Opfers Jesu daran, das 
reale Speiseopfer an eine Gottheit zu sein, die im Gehorsam »bis zum Tod«54 nach 
solchem Menschenopfer verlangt. Den Glauben daran vorausgesetzt, lebt ein an-
thropophager Gott, der dieses Unheil mit einer geheimnisvollen Auferstehung 
und einer spirituellen Unsterblichkeit im himmlischen Heiligtum ›belohnt‹. 
Und in der Tat spricht vieles dafür, dass Jesus’ mysteriöse Tischrede während des 
letzten Mahls sich entsprechende archaisch-heidnische Mythologien eines Gott-
Essens synkretistisch zueigen machte. Indessen geht die im christlichen Abend-
mahl herbeigeredete Einheit von Essen und Gott, von Jesus als Lamm, als Brot, 
als Blut usw. und Gottheiten, die dergleichen speisen, sogar einem spekulativen 
Dialektiker (und gläubigen Protestanten) wie Hegel zu weit. Für ihn steht außer 
Zweifel, dass eine solche Einheit und überhaupt die Idee eines Gott-Essens und 
das ganze gastrotheologische Gerede, in das Reich der Phantasie gehören. Denn: 
»Dem Glauben ist der Geist gegenwärtig, dem Sehen und Schmecken das Brot 
und der Wein; es gibt keine Vereinigung für sie.«55 

Der Idealist Hegel gibt sich keiner Illusion hin. Die geistige Speise, die Jesus 
in seiner Abschiedsrede während des letzten Nachtmahls auftischt, bleibt für im-
mer ungenießbar. Man kann den absoluten oder den Heiligen Geist nicht essen, 
mag man nach ihm noch so begierig sein. Diesen Hunger, den Glaubenshunger, 

52 | Brief an die Hebräer 9,11-12.

53 | Die Offenbarung des Johannes 7,10.

54 | Paulus, Brief an die Philipper 2,8.

55 | Hegel, Der Geist des Christentums, 467.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens162

kann echtes Brot nicht befriedigen. Zwar lebt der Mensch, wie der Idealist und 
jeder Diätmoralist sagt, nicht vom Brot allein – von »himmlischem Brot« (Hegel) 
aber, auch wenn es frisch von oben herunter regnet oder es Jesus heißt, lebt die 
Menschheit ewig nicht, ja gar nicht. »Darum«, so Hegels Kritik an der eucha-
ristischen Abendmahllehre, »schwebt dies Essen zwischen einem Zusammen-
essen der Freundschaft und einem religiösen Akt, und dieses Schweben macht es 
schwer, seinen Geist deutlich zu bezeichnen.« (Ebd., 463) Daher macht, so glaubt 
Hegel zumindest, die mysteriöse Tischrede Jesu zuletzt sogar seine anwesenden 
Freunde ein wenig unzufrieden, denn nach einer »echten religiösen Handlung« 
wäre »die ganze Seele befriedigt« gewesen. Statt einer solchen spirituellen Befrie-
digung sei jedoch »nach dem Nachtmahl der Jünger ein Kummer« entstanden, 
weil etwas Göttliches versprochen worden war, das sich durch das Essen nicht 
erfüllte. Stattdessen sei die Verheißung, wie echtes Brot und echter Wein, »im 
Munde zerronnen.« (Ebd., 468) 

Ganz anders als Jesus agierte Sokrates, der Freundschaft als eine zentrale Pra-
xis des guten Zusammenlebens und des täglichen Gesprächs wertschätzte. Sok-
rates wählte an seinem letzten Abend, der sich im Gefängnis zutrug und nicht 
im Privaten stattfand und folglich kein feierliches Abschiedsmahl bot, vor seiner 
Selbstaufopferung – seiner Hinrichtung zum Tode, bloß weil seine Lehre angeb-
lich die Jugend verderbe und er, dieser Typ, statt an die üblichen Gottheiten zu 
glauben, einen eigenen philosophischen Eudämonismus populär machte – der 
Philosoph wählte bekanntlich schlichte und tröstende Worte des Abschieds, um 
die Trauer seiner Freunde zu besänftigen und als Zeichen der Stringenz (und der 
demokratischen Rechtschaffenheit) seiner Ethik eines guten Lebens, die zu guter 
Letzt die humane Kunst eines guten Sterbens beinhaltet.

Das Mysterium der Eucharistiefeier besteht offenbar darin, dass Jesus dieses 
letzte Mahl mit einer eigentümlich schwebenden Theologie versieht, die »höher 
ist denn alle Vernunft«.56 Auch zum Beginn des 21. Jahrhunderts verkündet der ir-
dische Vertreter des christlichen Gottes: »Die Eucharistie ist wirklich mysterium 
fidei, ein Geheimnis, das unser Denken übersteigt und das nur im Glauben erfaßt 
werden kann.«57 Doch trotz der Unglaubwürdigkeit von Speisewundern und dem 
insgeheim schwebenden Sinn des Herrenmahls verbirgt sich in den Brotworten 
Jesu – ganz gleich, ob sie als realpräsente oder symbolische ›Vermählung Got-
tes‹ verstanden werden – eine Benedictio mensae, eine kryptische Segnung und 
Heiligsprechung des Essens, wenigstens von Brot und Wein – und Fleisch. Diese 
kryptogastrosophische Benediktion des Mahls steht im deutlichen Kontrast zu 
der patristisch-christlichen Malediktion eines Chrysostomos und einer dogmati-
schen Dämonisierung des Essgenusses als einer Sünde des Fleisches durch die 
späteren Kirchenheiligen. 

56 | Paulus, Brief an die Philipper 4,7.

57 | Johannes Paul II, Ecclesia de Eucharistia, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 163

Ebenso liegt der metaphorischen Übertragung des Essens ins Reden keine 
geständnispraktische Diskursivierung eines durch und durch vollmundigen Ge-
nusslebens zugrunde, wie bei Augustinus. Auch findet bei dem jüdischen Wan-
derprediger Jesus keine bauchrednerische Idealisierung von Genusserfahrungen 
statt wie bei dem griechischen Philosophen Platon. Während bei der platonischen 
Nahrungsmetaphorik und seinen Reden von der »wahren Anfüllung« (Platon) 
eine unbewusste Sublimierung am Werk zu sein scheint, die von einer selbst 
auferlegten Asketik zeugt, führt Jesus bewusst und äußerst raffiniert ein Essen 
voller Geheimnisse und symbolischer Botschaften im Munde, um – glaubwür-
dig zu sein. Seine diätmoralische Gastrotheologie ist durchweg zeichenhaft und 
symptomatisch für eine religiös verstellte, kryptische, von sich selbst entfremdete 
Gastrosophie.

Das, was die Heilige Schrift von Jesus’ (›offizieller‹) Einstellung zum Essen 
berichtet, lässt wenig Zweifel darüber aufkommen, dass das Essen an sich als 
nichts Heiliges angesehen wird und der Mahlpraxis kein ethischer Wert zu-
kommt. Stattdessen dienen das Essen und die Mahlgemeinschaft als Zeichen 
einer göttlichen Wahrheit, die über sie mystisch hinausweist. Ein solches Sym-
bolessen, das von der eucharistischen Abendmahllehre begründet wird, läuft im 
wahrsten Sinne auf eine substanzielle Virtualisierung des wirklichen Essens und 
eine symbolische Marginalisierung des alltäglichen Mahls hinaus. Dieser kuli-
narische Symbolismus ermöglicht eine Glaubenshaltung, eine christliche Moral 
des Essens, die sich dann mit Hostien, mit sakramentalen Speisesimulationen 
zufrieden gibt. Die diätmoralische Weisheitslehre des Christentums umgibt sich 
mit einer üppigen Kulinarik, die sich selbst abschafft. 

So ist es eine Sache, dass Symbolnahrung etwas schmackhaft macht, was 
offenbar, nur für sich genommen, nicht schmeckt. Eine andere Sache aber ist 
es, dass dieser Symbolismus die Sache selbst kostet: Er macht das reale Essen 
vergessen. Genossen wird nicht der Wohlgeschmack der aufgetischten Speisen 
und die wohlige Sättigung in guter Gesellschaft – die Christen üben in ihrem 
Gottesdienst, also in ebenjenen Praktiken, die ihrem Heiligsten gewidmet sind, 
Verzicht auf diesen Genuss. (Was für die Alltagspraxis ihres Lebens selbstver-
ständlich nicht heißt, sie würden dem Gott des Bauches keinen hingebungsvollen 
und übereifrigen Dienst erweisen wollen, wie der heilig gesprochene Augustinus 
– stellvertretend für viele übergewichtige Christen – beichtet.) Ihre diätmorali-
sche Über-Vernunft will nicht an den Heilsweg einer gastrosophischen Vernunft 
und an die heidnische, sokratische Eudämonie, an das Glück eines kulinarischen 
Wohllebens glauben. Gläubige Christen sind per se gastrosophische Atheisten – 
Antigastrosophen oder eben bloß gottfromme Gastrotheologen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens164

Mahle thische Konte x tualisierung des le t z ten Mahls

Neben den gastrotheologischen Implikationen und Vieldeutigkeiten der Eucha-
restiefeier ist in einem weiteren Schritt die reale Praxis der urchristlichen Mahl-
gemeinschaft näher zu klären. Dazu ist es unerlässlich, die ausschnitthafte Szene 
des letzten Mahls in einem größeren historischen Kontext zu verorten und aus 
einer ideengeschichtlichen Perspektive das Abendmahl zunächst auf die in der 
antiken Welt verbreiteten, kulturellen Praktiken von Gastmählern und Mahlfei-
ern zurückzubeziehen.58 Mit einer solchen gastrosophischen Kontextualisierung 
jenes gemeinsamen Essens, zu welchem Jesus und seine Freunde das letzte Mal 
zusammenkommen, nähert man sich einer profanen Heiligkeit auch des christ-
lichen Abendmahls.59 Dazu sind zunächst zwei kultische Typen von Mahlfeiern 
in Erinnerung zu rufen: das jüdische Passahfest und die heidnischen Opfermys-
terien.

Gewöhnlich wird das christliche Abendmahl mit der jüdischen Kultfeier des 
Passahmahls in Beziehung gebracht. Ausdrücklich erwähnen Lukas und Mar-
kus das »Paschamahl« als äußeren Anlass von Jesu letztem Mahl. Entsprechend 
der liturgischen Tradition dieser jüdischen Feier dient das Mahl als Zeichen und 
Medium religiös begründeter Gemeinschaft. Das traditionelle Passahmahl wird 
mit symbolischen Speisen als Gedächtnismahl zelebriert, das an die Befreiung 
des Volkes Israels aus der ägyptischen Knechtschaft erinnert: »Dieser Tag soll 
euch ein Gedenktag sein, und ihr sollt ihn zu Ehren Jahwes festlich begehen. 
Von Geschlecht zu Geschlecht sollt ihr ihn als eine immerwährende Einrichtung 
feiern.«60 

Das Mahl besteht aus ungesäuertem Brot (weil der plötzliche Aufbruch aus 
Ägypten den Teig nicht mehr aufgehen ließ), mit bitteren Kräutern und salzigem 
Wasser, weil die ägyptische Gefangenschaft bitter und tränenreich war. Außer-
dem wird Lammfleisch gegessen, weil sein Blut an Türpforten versprengt das 
Volk Gottes vor dem tödlichen Zugriff des Würgeengels bewahren sollte: Der re-
ligionsgeschichtliche Ursprung dieses blutigen Kults ist nicht in der archaisch-
religiösen Tradition der Speiseopfer zu suchen, sondern in einem alten Hirten-
ritus aus der Zeit vor der Sesshaftwerdung der israelitischen Stämme. Bevor die 
Nomaden mit ihren Herden von den Winterweiden in der Steppe aufbrachen, um 
auf die Sommerweiden am Rand des Kulturlandes überzuwechseln, versuchten 
sie durch ein Tieropfer die unheilvollen Mächte abzuwehren, die Mensch und Tier 
auf der Wanderung Gefahr bringen könnten. Zu dieser kultischen Feier gehörte 
ein besonderes Blutritual an den Zeltpfosten, das Verzehren ungesäuerten Brotes 
und die Marschbereitschaft der Stämme. 

58 | Vgl. Klinghardt, Gemeinschaftsmahl.

59 | Vgl. Nielsen and Nielsen, Meals in a social Context.

60 | Exodus 12,16-20.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 165

Obwohl diese ursprüngliche Bedeutung des Passahs verloren gegangen ist, 
setzten die Israeliten es fort. Freilich in einem gänzlich anderen Sinn: Indem das 
Ursprungsszenario nach Ägypten verlagert wird, wird es narrativer Bestandteil 
der Heilsgeschichte.61 Und so begegnet es uns im Alten Testament. Von Bedeu-
tung ist dabei, dass der reale Genuss der Speisen und die Erinnerung an den eins-
tigen Auszug aus Ägypten und damit die Überwindung eines unfreien Lebens 
im jüdischen Passahmahl gleichzeitig gegenwärtig sind. Acht Tage lang feierte 
Jerusalem zu Zeiten Christi das jährliche Festessen. Das heißt, dass wesentli-
che Elemente der jüdischen Mahlfeier bilden den rituellen Hintergrund für Je-
sus’ Abendmahl. Dennoch nimmt Jesus einschneidende Veränderungen an der 
traditionellen Mahltheologie vor, indem er sich unter anderem der heidnischen 
Sprache des Opfers bedient und durch die mysteriösen Worte seiner Tischrede 
archaische Mysterienkulte nachahmt.

Die Zusammenhänge zwischen dem christlichen Abendmahl und griechi-
schen Mysterienritualen macht insbesondere das Evangelium des Griechenchris-
ten Johannes deutlich. Denn Johannes trennt die Abendmahlpraxis Jesu von dem 
rituellen Kontext des jüdischen Gottesdienstes ab. In dieser (allgemein anerkann-
ten) Version hat das letzte Abendmahl vor dem eigentlichen Sabbatmahl des Pas-
sahfestes stattgefunden, so dass Jesu Opfertod am darauf folgenden Tag gleich-
zeitig mit der Schlachtung des Osterlamms eintritt und es tatsächlich zu einer 
realen Überkreuzung der Hingabe seines Leibes und Blutes mit dem Speiseopfer 
kommt.62 Auch wegen dieser bewussten Vorverlegung ist das letzte Abendmahl 
keineswegs ein »schlichtes Passahmahl«.63 Der wahre Grund des Essens lässt 
sich dann nicht auf den traditionellen Anlass judenchristlicher Mahlfeier zurück-
führen, sondern beruht in der programmatischen Absicht Jesu, dem gemeinsa-
men Mahl einen eigenen Sinn zu geben. 

Neben dem inszenatorisch raffiniert gewählten Zeitpunkt lassen weitere 
Einzelheiten erkennen, wie das letzte Mahl, das Jesus mit seinen Freunden ab-
hält, von einer opferrituellen Mahltheologie umrahmt wird.64 Hinsichtlich die-
ser Eigenwilligkeit vertritt Jochen Hörisch die Auffassung, dass zumindest die 
johanneische Abendmahllehre »sich bemüht, Christus und Dionysus einander 
anzunähern, ja zu verbrüdern«.65 So gesehen, variiert Jesus’ Opfermahl das grie-

61 | Vgl. Seifer t, Brot in der Bibel.

62 | Dazu erläuter t Jochen Hörisch: »Wenn Johannes Jesus so bewusst aus dem Bild- und 

Verheißungsraum des Passahfestes exilier t, […] so hat dies einen aufregenden, bis heute 

immer wieder exegetisch heruntergespielten Hintergrund, den erst Hegel, Hölderlin und 

Schelling wieder entschieden aufgedeckt haben: Ganz offenbar ist Johannes darum be-

müht, Jesus jüdischen Kontexten zu entwenden, um sein Sakrament griechischen Mysteri-

entraditionen anverwandeln zu können.« Vgl. Hörisch, Brot und Wein, 58.

63 | H. Böhme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl, 140.

64 | Vgl. Södling, Das Mahl des Herrn, 147.

65 | Hörisch, Brot und Wein, 58.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens166

chisch-archische Motiv einer sakramentalen Vereinigung mit dem Gott. Dafür 
versucht die mystische Dramaturgie der ›heiligen Kommunion‹ die griechischen 
Mysterienkulte zu christianisieren, insbesondere den Kult um den Gott Dionysos 
– dem Sohn der Göttin der Fruchtbarkeit und der Früchte, Demeter –, der sich 
den Menschen opfert. 

Um den liturgischen Sinn der christlichen Mahlpraxis zu erklären, ist neben 
der jüdischen Passahmahltradition daher auch an diese heidnischen Praktiken 
zu erinnern. Die dionysischen Mysterienkulte sind Beispiele für die interkultu-
relle Verbreitung von archaischen Vorstellungen und Riten einer oralen Einverlei-
bung Gottes und seiner irdischen Inkarnationen.66 Diese Opferriten verarbeiten 
die elementare Erfahrung, dass das Leben des einen das Töten anderen Lebens 
erfordert; dass der Mensch sein eigenes Leben einem von Gott bzw. der Natur ge-
gebenen anderen Leben verdankt, das für ihn geopfert werden muss und in ihm 
wieder zu neuem Leben ›aufersteht‹. Darüber hinaus sind »die Wiederholung von 
Passion und Opfer des Gottessohnes, der Mord, die Zerreißung und der Verzehr 
des Leibes des Stellvertreters [auch] die Garantie für Erntefülle, Fruchtbarkeit und 
Erneuerung«.67 Solche stellvertretende Opfer in Menschengestalt sind in der alt-
griechischen Mythologie eben Dionysos oder Orpheus und Prometheus. An diese 
heidnischen Ursprünge der mythologischen Symbolik des christlichen Abend-
mahls erinnernd, überredet sich Hartmut Böhme zu dem Schluss: »Nicht gerade 
bereitwillig gesteht man zu, dass das Essen eines Gottessohnes in vielen Religio-
nen praktiziert wurde und wird. Es handelt sich bei diesem Gründungsakt des 
Christentums um ein durchaus synkretistisches Phänomen.«68 

Tempelreinigung und Substitution des Tieropfers

Dementsprechend werden reale ernährungsethische Motive bei Jesus nicht im 
Kontext des Abendmahls, sondern in vielen anderen Situationen seines Lebens 
und Wirkens greifbar. Beispielsweise im Zusammenhang mit seiner legendä-
ren Tempelreinigung, die den lebensweltlichen (und kryptogastrosophischen) 
Hintergrund seiner Gastrotheologie erahnen lassen. Bekanntlich ruft diese Pro-
testaktion des jungen Wanderpredigers jene Konfrontation mit der Jerusalemer 
Priesterschaft hervor, welche schließlich in seiner Verurteilung und Hinrichtung 
enden wird. Der Hintergrund der Tempelreinigung ist die vehemente Kritik Jesu 
an der damals geläufigen Verfahrensweise der so genannten ›Privatopfer‹. Dazu 
wurde als Dank für eine von Gott erwiesene Wohltat (für Genesung von Krank-
heit, glückliche Heimkehr von langer Reise und dergleichen) ein Lamm oder eine 
Ziege zum Tempel gebracht, um das Tier dort von den Priestern schlachten zu 

66 | Vgl. Kott, Gott-Essen; Zeller, Gedächtnis des Leidens.

67 | Kott, Gott-Essen, 210.

68 | H. Böhme, Transsubstantiation und symbolisches Mahl, 140.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 167

lassen. Diese Schlachtung, die im Inneren der Tempelanlage, dem Schlachthof, 
stattfindet und unter Ausschluss der allgemeinen Öffentlichkeit nur von den als 
Schlachter professionalisierten Hohepriestern vorgenommen wird, ist als ›Gottes-
ehrung‹ die eigentliche Opferhandlung. Nach dieser rituellen Opferung wird die 
Opfergabe, nämlich das Fleisch des geschlachteten Tieres, in einer anschließen-
den Mahlfeier mit Familienmitgliedern, Freunden und Gästen verspeist. 

Was Jesus an dieser traditionellen jüdischen Opferpraxis ablehnt, ist nicht die 
denkbar blasphemische Tatsache des gemeinsamen Mahls als einem wesentlichen 
Bestandteil des Gottesdienstes. Er kritisiert daran vielmehr, dass das Volk von 
einer aktiven Beteiligung an der Opferdarbietung im Tempel, die den Priestern 
vorbehalten bleibt, ausgeschlossen würde und dadurch keine eigene Beteiligung 
an der spirituellen Gottesehrung der Priester möglich sei.69 Die Anteilnahme der 
Gläubigen beschränkt sich darauf, ein Opfertier zu kaufen, um es dann bei den 
Hohepriestern zur Schlachtung abzuliefern. Doch nicht alleine die Tatsache, dass 
die religiöse Opferhandlung so nichts weiter verlangt als eine Kaufhandlung, ruft 
Jesus’ Widerstand hervor. Darüber hinaus wendet sich seine Rebellion dagegen, 
dass dieser wenig gottesfromme Opferhandel auch noch im Tempelhof, einem 
Gott geweihten Ort, stattfindet. Mit anderen Worten: Jesus setzt sich für eine ra-
dikale Veränderung des üblichen Privat-Opfermahls (und mithin einer zentralen 
Praktik des damaligen religiösen Lebens) ein. 

Die Abschaffung des lithurgischen Tieropfers wird verbunden mit einer Verla-
gerung des Opfermahls von der Tempelanlage ins private Wohnhaus sowie einer 
Veralltäglichung der rituellen Mahlfeier zu einer täglichen Mahlpraxis. Wobei 
diese Veränderung die Substitution des Tieropfers durch andere symbolische Op-
fergaben zur Folge hat, wenn bzw. weil nicht allen jeden Tag frisch geschlachtetes 
Fleisch zur Verfügung steht. Freilich verschiebt sich so der Sinn des Opfermahls 
ganz grundlegend. Denn ursprünglich wird das Tier Gott als Speiseopfer darge-
boten – um es letztlich aber selbst zu verspeisen. Das ›religiöse Speiseopfer‹ oder 
›Opfermahl‹ dient im Wesentlichen der menschlichen Mahlfeier, bei der nicht 
auf den Genuss von Tierfleisch verzichtet wird, zur Rechtfertigung und spirituel-
len Entschuldigung des Tötens von unschuldigen Tieren. 

Der Rebell Jesus stellt eine andere Opfergabe als das traditionelle Tieropfer 
in den Mittelpunkt seiner Mahltheologie: Er plädiert für ein fleischloses oder zu-
mindest unblutiges Mahl, nämlich für die Opferung von Brot und Wein als sym-
bolischer Fleischersatz. Indessen entstellt die symbolische Opfergabe von Brot 
und Wein statt Fleisch und Blut den (kulinarischen) Sinn der ursprünglichen 
Mahlfeier. (Über die Uneindeutigkeit seiner Haltung zur vegetarischen Ethik 
wird zurückzukommen sein.) Weder ersetzen das zeichenhafte Opfer von Brot 
und Wein die Mahlfeier als einem Fest des Essens noch dient ihre Symbolik der 
Veranschaulichung des Mahlrituals als einem echten Gottesdienst. So kommt 
dem neuen, christlichen Opfermahl lediglich der symbolische Sinn zu, auf einen 

69 | Vgl. Lang, Heiliges Spiel, 241ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens168

neuen christlichen Gott zu verweisen (dessen Sohn zu sein, Jesus alle glauben 
machen will). 

Dennoch bleibt hier festzuhalten: Die urchristliche Mahlethik Jesu macht 
durch eine Veralltäglichung der Opferhandlung jedem Gläubigen bei jeder Mahl-
zeit möglich, Gott zu ehren, weil es dazu weder eines Priesters und eines Tempels 
noch des Fleisches bedarf. Indem Jesus den Verzehr von Brot und Wein zu einem 
Opfermahl erklärt, setzt er für das Fleischopfer das Brot und für das an den Fuß 
des Altars gegossene Blut den Wein ein. Die missverständlichen Worte der Eu-
charistie »Das ist mein Leib…« und »Das ist mein Blut…« haben dann den recht 
eindeutigen Sinn, Brot und Wein als unblutigen und allen verfügbaren Ersatz für 
das Tieropfer heilig zu sprechen. Diese neue Mahlpraxis, die der eucharistischen 
Abendmahllehre eine gastrosophisch relevante (mahlethische) Bedeutung ver-
leiht, führt Jesus zunächst im engsten Freundeskreis ein; er praktiziert sie aber 
auch öffentlich und beweist so, »dass er mit der Priesterschaft seiner Zeit keinen 
Kompromiß einzugehen bereit war.« (Ebd.) 

Hellenistisch-römische Tischgemeinschaf ten

Es lässt sich eine beachtliche Präsenz von Situationen in den Berichten des Neuen 
Testaments ermitteln, die Jesu Mahlpraxis dokumentieren: So finden sich in den 
Evangelien zwölf Gastmahl-Geschichten (in denen dreißig Wunder erwähnt wer-
den); ein Fünftel des Lukasevangeliums befasst sich mit den Mahlgemeinschaf-
ten Jesu und seinen Gastmahlgleichnissen; neun von zehn Erwähnungen des 
Verbs essen (gr. esthiein) stehen in Beziehung zu Jesus und seiner urchristlichen 
Mahlpraxis.70 Wird das Abendmahl und dessen Heiligkeit derart kontextualisiert, 
dass es in den größeren Zusammenhang einer Alltäglichkeit der Mahlpraxis ge-
stellt wird, dann wird deutlich, dass sich Jesus auch die Tradition der römischen 
Speisevereine und Vereinsmähler zunutze macht, die zeitgleich insbesondere Se-
necas Kritik hervorrufen. Denn das Neue der urchristlichen Mahlpraxis steht, 
genauer betrachtet, in einer Kontinuität zu den älteren hellenistischen Tischge-
meinschaften. 

Die kulturgeschichtliche Kontinuität besteht zunächst in dem Sachverhalt, 
dass sich Jesus das Mahlritual als Element des Alltagslebens zueigen macht. So 
finden Vereinsmähler und Tischgemeinschaften in der antiken Welt nicht nur zu 
außeralltäglichen Feier- und Gedenkanlässen statt, sondern als eine besondere 
Form der alltäglichen Vergemeinschaftung einer mahlethischen Lebenspraxis. 
Hinsichtlich eines dergestalt kultivierten Lebens beinhaltet die Alltäglichkeit ge-
meinsam eingenommener Mahlzeit freilich weder jeden Essakt noch die Notwen-
digkeit, dass jeden Tag die Hauptmahlzeit mit Anderen geteilt werden muss. Die 
antike Mahlkultur basiert lediglich auf der Tatsache, dass das Mahl, d.h. das Es-

70 | Vgl. Bolyki, Jesu Tischgemeinschaften, 1.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 169

sen in Gemeinschaft mit Anderen, die maßgebliche Sitte und, auf das Ganze aller 
gegessenen Hauptmahlzeiten gesehen, auch die formbestimmende Essgewohnheit 
ist. 

In diesem Sinne ist die Mahlpraxis von Jesu Tischgemeinschaften ihrer Form 
nach eine alltägliche, dabei aber eine höchst spezielle Erscheinung der hellenis-
tischen Esskultur und deren philosophischen Gastmahle. Denn Tischgemein-
schaften und Vereinsmähler, besonders des Roms zu Lebzeiten Jesu, bieten die 
einzige subkulturelle Form einer außerfamiliären und nichtstaatlichen, freien 
Vergemeinschaftung von Gleichgesinnten. Aufgrund der hierarchischen Sozial-
strukturen ist ein Gemeinschaftsleben jenseits des traditionellen Familienlebens 
und der öffentlichen Institutionen der Stadt nur »in der Tischgemeinschaft einer 
zum Mahl versammelten Gruppe möglich und dementsprechend nur hier kon-
kret erfahrbar«.71 

Mit anderen Worten: Ein von den vorherrschenden Machtstrukturen sozialer 
Integration abweichendes, anderes und egalitäres Gemeinschaftsleben ist in der 
hellenistisch-römischen Gesellschaft – und dementsprechend auch in den früh-
christlichen Gemeinden des ersten und zweiten Jahrhunderts – grundsätzlich ein 
Mahlgemeinschaftsleben; soziale Gruppen existieren in Form eines gemeinsa-
men Essens. Deshalb muss sich die Etablierung einer neuen Gruppe, wie bei-
spielsweise die um Jesus, zwangsläufig als Etablierung einer neuen Mahlgemein-
schaft erweisen. Entsprechend verkörpert die zustande gekommene (mathethisch 
erfüllte) Gegenwart einer solchen Tischgemeinschaft die lebenspraxische Realität 
dieser neuen Gemeinde und vereinsmäßigen Körperschaft: der Corpus Christi 
als ›Kirche Gottes‹ ist im Abhalten des gemeinsamen Mahls real präsent. Das 
Essen, das Zustandekommen der Mahlsituation, verwandelt die beteiligten Men-
schen in eine Gemeinschaft im Geiste ihres Gottes. 

Die Anwesenden erfahren also eine reale Wesensverwandlung, indem sie im 
Mahlritual zu Christen werden und ihr Christsein im Mahlhalten kundtun. Die 
Gemeinschaft erlebt und genießt in der allabendlichen Mahlpraxis die physische 
Erfüllung ihres sozialen Körpers – »so sind wir viele ein Leib, dieweil wir alle 
eines Brotes teilhaftig sind«, wie der Kirchenbegründer Paulus seiner Gemeinde 
klarmacht.72

Dass das gemeinschaftliche Abhalten von Mahlzeiten heilig ist, in dem gastro-
sophischen Sinne, dass dadurch einem höchsten Guten entsprochen wird, hängt 
unmittelbar mit dem normativen Wert der realen Form dieser Vergemeinschaf-
tung zusammen: Weil die Tischgemeinschaft die praxische Verwirklichung einer 
freien und gleich berechtigten Vergemeinschaftung verkörpert, ist ihr Zustande-

71 | Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 524.

72 | Kor. 16-18. Die gastrosophische Tatsache, dass die reale Präsenz ›des Brotes‹, des 

geteilten Essens, im synekdochischen Sinn das Dasein eines gemeinsamen Lebens ist, 

begegnet bereits bei Pythagoras. Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen 

VIII 35.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens170

kommen an sich schon ein konkret-utopischer Vorschein der Möglichkeit eines 
anderen, besseren (Zusammen-)Lebens und einer gerechteren Welt angesichts 
gesellschaftlicher Verhältnisse eines ungerechten und unfreien Lebens, welches 
sozialen Herrschaftsstrukturen und materiellen Nöten, vor allem dem Hunger-
leiden, unterworfen ist. Jesu Tischgemeinschaften verwirklichen diese praktische 
Sozialethik dadurch, dass an seinem Tisch soziale Ungleichheit und politische 
Ausgrenzung abgeschafft wird: Christus isst mit gesellschaftlich Ausgegrenz-
ten – »Er gibt sich mit Sündern ab und isst sogar mit ihnen.« (Lk 15, 1-2) – als 
glaubwürdiges Zeichen dafür, dass er sich für Gerechtigkeit und eine bessere 
Welt einsetzt. Er lässt unterschiedslos alle, die willig sind, an seiner ›christlichen‹ 
Mahlgemeinschaft teilhaben. 

Folglich sieht Hegel einen liturgischen Sinn dieser Mahlpraxis ganz richtig 
darin, »Mahl der Liebe« zu sein, insofern »das gemeinsame Nachtessen Jesu und 
seiner Jünger an sich schon ein Akt der Freundschaft« darstellt.73 So erklärt sich 
auch die Tatsache, warum Jesus das Mahl nur mit seinen Freunden feiert und 
sich den gesellschaftlichen Gepflogenheiten widersetzt, die Mahlfeiern traditio-
nellerweise für die familiäre Hausgemeinschaft vorsehen. Als vollwertige Mitglie-
der dieser Mahlgemeinschaft erfahren die Beteiligten im Vollzug des Mahls – in 
ihrem Gott-Essen – ein christliches Leben. Entsprechend werden diese Freundes- 
oder Liebesmahle von den ersten Christen als Agapen bezeichnet, um sich von 
den Symposien der Philia, den heidnisch-philosophischen Gastmählern, chris-
tologisch abzugrenzen. Aber mahlpraxisch unterscheiden sich die Abendmahle 
der frühen Christen nicht von den Mahlfeiern der anderen Tischgemeinschaften 
und Speisevereinen der antiken Kultur. Insofern ist auch in diesem Punkt Hegels 
Interpretation des Abendmahls zuzustimmen: »Der Zuschauer, der ihre Freund-
schaft nicht gekannt und die Worte Jesu nicht verstanden hätte, hätte nichts ge-
sehen, als das Austeilen von etwas Brot und Wein und das Genießen derselben.« 
(Ebd., 464) In diesem Sinne hat die christliche Mahlgemeinschaft, die mit dem 
letzen Abendmahl lediglich ein jähes und tragisches Ende findet, in der voröster-
lichen Jesusbewegung einen alltagspraxischen Charakter. 

Letztlich kann der christlichen Eucharestiefeier – entgegen der mysteriösen 
Undeutlichkeit ihres gastrotheologischen Geistes – sogar ein kryptogastrosophi-
scher Sinn abgerungen werden. Jedenfalls bietet eine gastrosophische Interpreta-
tion ein profanes Verständnis für das Mysterium, wie Christus im Brot sein kann. 
Die Deutworte »Dies ist mein Leib« beziehen sich dann auf die zustande gekom-
mene Mahlgemeinschaft, die den Geist des Christentums verkörpert, sein realer 
sozialutopischer Leib ist. Und indem das freundschaftliche Mahl alltäglich prak-
tiziert und als reale Erfüllung eines christlichen Lebens kultiviert wird, kommt 
dem Essen der religiös-ethische Wert zu, wirklich heilig zu sein. Die Heiligkeit 
des Abendmahls erklärt sich dann daraus, dass es eine Liebe ist, die durch den 
Magen geht. Diese heute geläufige Redewendung trifft für kein Essen mehr zu als 

73 | Hegel, Der Geist des Christentums, 463 und 468.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 171

für Jesu Mahlpraxis, die – als eine kryptogastrosophische Dimension seiner Re-
ligionslehre – am gravierendsten von dem historischen Christentum und dessen 
diätmoralischem Selbstverständnis abweicht und am deutlichsten eine Nähe zur 
sokratisch-epikureischen Tradition des gastrosophischen Hedonismus erkennen 
lässt (die noch ausführlich darzustellen sein wird).

Die folgenreiche Gabe ge teilten Essens 

In welchem Maße die urchristlichen Mahlgemeinschaften den Grundzug einer 
sokratisch-epikureischen Mahlethik aufweisen, die – im Unterschied zu Platons 
diätmoralischem Verständnis des Symposions – nicht nur der Gemeinschaft, 
sondern auch dem eigentlichen Mahl, dem Essen als einem Gut, eine ethische 
Bedeutung beimisst, lässt sich an der Tatsache ablesen, dass auch Jesus den Akt 
des gerechten Teilens in den kultischen Mittelpunkt des gemeinsamen Speisens 
stellt. Im letzten Abendmahl setzt der Religionsstifter ein solches ›brüderliches‹ 
Teilen bewusst in Szene: Er gibt seinen Becher, er teilt, er »bricht das Brot«, damit 
jeder etwas davon bekommt. 

Das gerechte Teilen und die austeilende Gerechtigkeit des Gebens bilden neben 
der freien und gleichberechtigten Vergemeinschaftung einen weiteren ethischen 
Faktor der Tischgemeinschaft und begründet in diesem Guten ebenfalls eine 
profane Heiligkeit der Mahlpraxis. Die eucharistischen Worte Jesu reflektieren 
das gerechte Geben und Teilen in der ausgesprochenen Mitteilung (»Nehmet und 
esset…«). Sie artikulieren die Realität von konvivialen Verhältnissen der sozialen 
Gleichheit und materiellen (alimentären) Verteilungsgerechtigkeit, so dass nicht 
jeder seine eigene Portion für sich, sondern allen Gleiches gegeben ist und alle 
aus Einem essen. Mit Hegel ist festzuhalten, dass zwar schon die Anwesenheit 
der Freunde eine neue Gemeinschaft stiftet, aber »noch verknüpfender ist das fei-
erliche Essen vom gleichen Brote, das Trinken aus dem gleichen Kelche; auch dies 
ist nicht bloßes Zeichen der Freundschaft, sondern ein Akt, eine Empfindung der 
Freundschaft selbst, des Geistes der Liebe.« (Ebd., 464) Neben diesem Bezug auf 
das verknüpfende Band eines geteilten Seins, als eines vertrauten Rituals antiker 
Freundschaftsethik, aktiviert Jesus darüber hinaus in der ausgesprochenen Gabe 
und in der zeremoniellen Übergabe des Brotes das äußerst profane und wirksame 
Prinzip des verpflichtenden Austausches, eines welchselseitigen Tauschens, das 
wiederum ein Bestandteil der alltäglichen Praktiken des römischen Rechts der 
damaligen Zeit ist. 

Wie der Kulturanthropologe Marcel Mauss zeigt, basiert die antike Ökonomie 
der Gabe und die hellenistisch-römischen »Bräuche des Gabentausches, wo Per-
sonen und Sachen miteinander verschmelzen« (Ebd., 94), auf der Vorstellung, 
dass der Sache – in diesem Fall: dem Brot – folglich eine personale und normative 
oder ›Besessenheit‹ erwirkende Kraft innewohnt. Diese ethische Kraft begründet 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens172

die rechtliche Verpflichtung zur Gegengabe74, so »dass die feierliche Übergabe 
einer ›hingegebenen‹ Sache ein Rechtsband schafft.« (Ebd., 99) Indem Jesus das 
Brot an seine Jünger austeilt und davon spricht, dass er es »hingibt«, schafft er 
eine Verpflichtung zur Gegengabe und veranschaulicht den zwingenden Tausch-
charakter eines »neuen Bundes«, den seine Jünger mit ihm eingehen. Wenn er 
– als existenzielles Zeichen und als Beweis, dass aus ihm die Wahrheit (seines) 
Gottes spricht – tags drauf sein Leben gibt, so wie er an dem letzten Abend vor sei-
nem Tod den Anwesenden das Brot gibt, dann übernehmen die Empfänger dieser 
Gabe im Tausch die Pflicht zur Erwiderung: und zwar in Form ihres Glaubens an 
Gott als Gegengabe zum angenommenen Essen. Allerdings sind das Vertrauen 
auf freundschaftliche Treue und rechtliche Traditionen des Gabentausches nichts 
speziell Christliches noch viel weniger verbirgt sich darin ein Mysterium. Viel-
mehr zeigt sich darin erneut der römisch-heidnische Kontext der christlichen 
Mahlpraxis, die sich in dieser Hinsicht als eine äußerst übliche – allerdings für 
religiöse Zweck instrumentalisierte – Erscheinungsform des damaligen Gaben-
handels erweist. 

Sät tigende Speisen und Erinnerungen an den 
par adiesischen Genuss

Schließlich ist für eine gastrosophische Interpretation des Heiligen Abendmahls 
die Tatsache hervorzuheben, dass es sich dabei um die Gabe und das Teilen von 
Essen handelt. Der Grund des letzten Mahls wie aller anderen gemeinsam ab-
gehaltenen Mahle ist nicht zuletzt, was das diätmoralische Selbstverständnis der 
christlichen Theologie jedoch vergessen macht, die erfüllte und genossene Sätti-
gung der Beteiligten. Dass die christlichen Agapemahle durchaus etwas mit gött-
lichem Sattwerden und herrlichem Genuss zu tun hatten, wird unmittelbar bei 
den bereits kurz angesprochenen zahlreichen Speisewundern greifbar, die Jesus 
vollbringt, um genügend Nahrung auszuteilen, wo wirklicher Hunger herrscht 
und der leere Magen aus Menschen elendige Wesen macht. Aber auch die Küche 
des letzten Mahls, zu dem Jesu lädt, präsentiert eine solche üppige Gerechtigkeit 
und Seinfülle. 

So wissen wir von seinem Freund und Jünger Markus, dass es gar nicht so as-
ketisch zuging, wie es die Diätmoral der eucharistischen Abendmahllehre wahr-

74 | Dazu Mauss: »Die Sachen sind nicht jene leblosen Objekte, als welche sie das ju-

stinianische und unser eigenes Recht verstehen.« Zunächst sind sie ein Teil des Eigenen, 

der ›Familie‹. Dabei umfasst, wie Mauss hervorhebt, »die römische familia sowohl die res 

wie die personae.« Dazu ist zu bemerken, »dass je weiter wir in das Alter tum zurückgehen, 

desto mehr das Wort familia die res bezeichnet, aus denen sie besteht, sogar bis hin zu 

Nahrung und Lebensunterhalt« Vgl. Mauss, Die Gabe., 98; zum Aspekt der Besessenheit: 

Därmann, Von Derrida über Mauss zu Jean Laplanche. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 173

haben will. Die Eucharestiefeier findet in einem großen Raum im Obergeschoss 
eines Stadthauses statt, der »für das Festmahl hergerichtet und mit Polstern aus-
gestattet ist.«75 Das Mahl der Freunde ist ein typisches Gelage: Man sitzt nicht zu 
Tisch, sondern nimmt wie die Römer an Tafelliegen Platz. (Vgl. Lukas 22, 17) Für 
eine gewisse kulinarische Üppigkeit oder wenigstens dafür, dass das Mahl satt 
macht, spricht außerdem die Tatsache, dass nicht bloß Brot und Wein als symbo-
lische Speiseopfer zum Einsatz kommen. Bezeichnenderweise bleibt in der be-
kannteren Überlieferung meist der verspeiste Lammbraten unerwähnt, den sich 
der Herr ausdrücklich wünschte: »Mich hat herzlich verlangt, dies Passahlamm 
mit euch zu essen, ehe ich denn leide.«76 Zum Braten gibt es auch Zukost und 
andere Sättigungsbeilagen. So berichtet der Apostel Markus, dass »Schüsseln«77 
auf dem Tisch stehen – voll von bitteren Kräutern, eingetaucht in Fruchtmus. 

Vermutlich handelt es sich dabei um Endivie, Chicoree und Löwenzahn, wozu 
das Fruchtmus als Kontrast einen süßen Geschmack beisteuert.78 In der Folge 
einer kulturgeschichtlichen Rezeption, die das asketische Ideal und die Sündhaf-
tigkeit der kulinarischen Gelüste ins Zentrum des christlichen Glaubens stellt, ist 
in Vergessenheit geraten, dass dieser Religion ursprünglich der gastrosophische 
Gedanke einer Glückseligkeit des physisch-kulinarischen Wohllebens keines-
wegs fremd ist. Nicht nur im Neuen Testament gibt es einiges zu essen; schon 
in der Ursprungsmythologie des biblischen Glaubens bildet das »paradiesische« 
Glück eines bequemen Versorgtseins und ebenso mühelosen Sattseins ein zent-
rales Motiv. Daran sei kurz erinnert.

E x tr abeil age: Der göt tliche Genuss  
verbotener Früchte

Das Gottesgeschöpf, so will es bekanntlich die alttestamentliche Erzäh-
lung von der Entstehung der Welt, lebte einst in einem gut gepflegten 
»Garten« in »Eden«, dessen Früchte dem Menschengeschlecht eine un-
beschwerte Ernährung gewährten. Alles oder – um die verhängnisvol-
le Einschränkung nicht zu unterschlagen – beinahe alles war dazu be-
stimmt, von Adam und Eva gegessen und genossen zu werden. »Gott der 
Herr« ließ in diesem mythischen Schlaraffenland allerlei Bäume aus der 
Erde wachsen, die »lustig anzusehen und gut zu essen« waren. Außer-
dem gedieh »der Baum des Lebens mitten im Garten und der Baum der 
Erkenntnis des Guten und Bösen«. Weiter heißt es in der Genesis: »Gott 
der Herr gebot dem Menschen und sprach: Du sollst essen von allerlei 

75 | Markus 14, 15.

76 | Lukas 22,15.

77 | Markus 14, 20.

78 | Vgl. Stauffer, Jesus, Gestalt und Geschichte.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens174

Bäumen im Garten, aber von dem Baum der Erkenntnis des Guten und 
Bösen sollst du nicht essen; denn welches Tages du davon issest, wirst du 
des Todes sterben.«79 Ungläubige und kritische Geister könnten geneigt 
sein, darin die freundliche Stimme eines um das Heil der Menschen 
besorgten Ernährungsratgebers zu hören. Denn in der Tat sind manche 
Nahrungsmittel gesundheitlich höchst bedenklich. Indessen verläuft die 
Geschichte, die da geschrieben steht, anders – fabelhafter. 
So lebt auch in diesem Garten, wie in jedem anderen, Kleingetier. In 
diesem Fall aber kann das Getier auch reden. So will eine Schlange 
Evas Speiseplan wissen. Zu den aufschlussreichen historischen Hinter-
gründen für die Bedeutung der Schlange als einer mythogastrosophi-
schen Gottheit erinnert Meyer-Abich: »Die historische Identifikation der 
Schlange lautet, dass der Jahwist durch die – am Hofe Salomos entstan-
dene – Sündenfallgeschichte eigentlich eine religionspolitische Kritik da-
ran üben wollte, dass Salomo der Tochter Pharaos, die er geheiratet hatte, 
zuviel Einfluss gewährte. Für den Jahwisten war das ein Ärgernis, weil 
die Königin ihrerseits auf die ägyptische Göttin Renenutet hörte, welche 
für die menschlichen Grundbedürfnisse (Nahrung und Kleidung) sorgte 
und in Gestalt einer Schlange verehrt wurde.«80

Die auffällig fromme Antwort, die Eva auf die Frage der Schlange gibt, 
lässt ihr Verständnis der göttlichen Ernährungslehre erkennen. »Wir es-
sen von den Früchten der Bäume im Garten; aber von den Früchten des 
Baumes mitten im Garten hat Gott gesagt: Esset nicht davon, rühret’s 
auch nicht an, dass ihr nicht sterbet.« Eva gibt die Worte Gottes ohne Wi-
derspruch wieder und scheint mit der vorgegebenen begrenzten Rohkost 
zufrieden zu sein. Aber die listige Schlange weiß es besser und klärt da-
rüber auf, dass der Grund des Speiseverbotes nicht die gesundheitliche 
Unverträglichkeit sei. »Da sprach die Schlange zum Weibe: Ihr werdet 
mitnichten des Todes sterben.« Die Problematik scheint nicht in der un-
bekannten und zu fürchtenden toxischen Wirkung der Früchte dieses 
Baums zu stecken. Tatsächlich sieht die Schlange den wahren Grund für 
die Ernährungsvorschriften ganz woanders. »Gott weiß, dass, welches 
Tages ihr davon esset, so werden eure Augen aufgetan, und werdet sein 
wie Gott und wissen, was gut und böse ist.« 
Mit der Eröffnung, dass die Menschheit durch den Genuss von bestimm-
ten Früchten die göttliche Weisheit in der Erkenntnis des Guten und 
Schlechten erlangen könnte, nimmt der biblische Text eine fundamen-
tale Korrektur gegenüber der vorangegangenen Passage der Genesis vor. 
Denn in der vorangegangenen Passage der Genesis wird die Gotteseben-
bildlichkeit der Menschen mit dem Auftrag einer anthropozentrischen 

79 | 1. Mose 2,15-17.

80 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 55.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 175

Herrschaft über die Natur beschrieben (»…machet euch die Erde unter-
tan und herrschet über die Fische im Meer und über die Vögel unter 
dem Himmel und über alles Getier, das auf Erden kriecht.«81 In unserer, 
daran anschließenden, zeitlich aber älteren Passage kommt es zu einer 
potentiellen Vergötterung der Menschheit nicht durch eine program-
matische Naturbeherrschung, sondern durch das mögliche – mithin 
im Obst oder in anderen lustig anzusehenden, wohlschmeckenden und 
klug machenden Früchten steckende – eigene Wissen vom Guten und 
Schlechten. In dem Maße, wie die Menschen selbst darüber bestimmen 
und nachdenken, was gut und schlecht ist, werden sie sein wie Gott. Und 
Eva beginnt zu überlegen – und zu essen. 
Die Heilige Schrift dokumentiert diesen denkwürdigen Moment der 
menschlichen Selbstbefreiung aus einer unvordenklichen Unmündig-
keit. »Und das Weib schaute an, dass von dem Baum gut zu essen wäre 
und dass er lieblich anzusehen und ein lustiger Baum wäre, weil er klug 
machte; und sie nahm von der Frucht und aß und gab ihrem Mann auch 
davon, und er aß.« Bekanntlich bestimmt der Umstand, dass der Appe-
tit auf Wohlschmeckendes mächtiger war als der geforderte Gehorsam 
gegenüber dem Sittengesetz, den weiteren Fortgang dieses Mythos vom 
Schicksal der Kinder Gottes, die sich als zügellose Schleckermäuler einer 
Todsünde schuldig machen. 
Doch kann an dieser Stelle für den wahren Verlauf der Ereignisse hervor-
gehoben werden: Tatsächlich fallen die Schlaraffen nicht auf der Stelle 
tot um. Die Schlange behält recht: Gott hat die Früchte falsch gekenn-
zeichnet. So erkennen die wissbegierigen Menschen und die ersten 
mündigen Verbraucherin, dass auch angeblich nicht zum Verzehr ge-
eigneten Früchte genießbar sind und auch noch lieblich anzusehen sind 
und obendrein klug machen. Die physische Folge und die moralische 
Wirkung dieser Kost ist bemerkenswert: Das Menschengeschlecht wird 
Gott gleich, weil es weiß, was gut und böse ist, angefangen beim Es-
sen. Diese Vergötterung einer gastrosophischen, ethischen Menschheit 
verdankt sich aber keiner rigorosen Naturbeherrschung, sondern ihrem 
guten Geschmack. 
Dass der Ursprung der göttlichen Weisheit und des moralischen Er-
kenntnisvermögens, der Vernunft der Menschen, unmittelbar im Zu-
sammenhang mit dem feinen Unterscheidungssinn für den guten und 
schlechten Geschmack der Dinge steht, zeigt sich in der ursprünglichen 
Doppelbedeutung des griechischen Begriffs sophia, der sowohl Weisheit 
bzw. Vernunft als auch Geschmack meint (worauf der Altphilologe Nietz-
sche wieder aufmerksam machen wird). Die ›Sünde‹, von irgendwie ver-
botenen Früchten zu naschen, hat alles andere als problematische Folgen 

81 | 1. Mose 1,28.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens176

für die Menschheit: Nämlich die Geburt ihrer moralischen Existenz, die 
Mündigkeit der Menschen, zwischen gut und schlecht unterscheiden zu 
können und in diesem urgastrosophischen Vermögen eine Göttlichkeit 
oder Gottesebenbildlichkeit zu erreichen. Dieses Essen(wissen) und die-
se menschliche Selbst-Erfüllung machen sich keiner Unmäßigkeit und 
keiner unvernünftigen Völlerei schuldig. 
Indessen verläuft die herkömmliche, diätmoralische Interpretation der 
Ereignisse im Garten Eden anders. Das Essen der verboten gut schme-
ckenden und gar nicht so gefährlichen Frucht kommt aus der theologi-
schen Sicht einem unter Strafe stehenden Gesetzesbruch gleich: einem 
schuldhaften Abfall von Gott durch kulinarische Sünden. Der asketische 
Geist des Alten Testaments belastet das Essen mit einer Schuld, die sach-
lich mit dem Essensgenuss nichts zu tun hat, die dadurch jedoch diesen 
Genuss ideologisch (antigastrosophisch) entwertet – obwohl die darin 
verarbeiteten kulinarischen Erfahrungen durchaus einen gastrosophi-
schen Geist erkennen lassen. 
Um abzuwenden, dass das wissbegierige und genusssüchtige Paar 
auch noch vom Baum des Lebens kostet und so eventuell auch noch in 
den unglaublichen Genuss eines ewigen Lebens kommt, wodurch das 
Menschengeschlecht sich vollends mit Gott gleichstellte, vertreibt der 
Weltherrscher die in Sünde Gefallenen aus dem Paradies. Diese Ver-
treibung aus dem göttlichen Paradies geschieht nicht ohne die allgemei-
nen Ernährungsbedingungen nachhaltig zu verschlechtern durch den 
biblischen Fluch auf das essistenzielle Schicksal der Menschheit: »Im 
Schweiße deines Angesichts muss du dein tägliches Brot verdienen…«. 
Allerdings birgt selbst noch dieser reale Fluch eine gastrosophische 
Chance. Denn dadurch, dass die Menschen ihre Bäume selber anbauen 
und pflegen, und weil als Resultat einer solchen menschenmöglichen 
Kultur auf den Feldern und Ackern nicht nur »Kraut, Dornen und Dis-
teln«82 wachsen, könnten sie ihre Ernährungslage künftig vernünftig 
gestalten – gerade weil sie wissen, dass mit ihrer Hilfe, mittels einer 
gottesgleichen Agrikultur, auch Gutes wachsen kann, das schön ist, gut 
schmeckt und klug macht. Doch in den realen Genuss der göttlichen Fül-
le einer solchen Vernunft kommt nur eine gastrosophische Menschheit. 
Obgleich auch die jüdisch-christliche Gastrotheologie mit der Geschich-
te vom ›Sündenfall eines schlechten Essens‹ das kollektive Begehren auf 
einen kulinarischen Selbstgenuss keineswegs aus ihrer Vorstellungswelt 
verbannt hat. Weil ihr »fortan« der paradiesische Zustand eines Schla-
raffenlands in diesem Leben nicht länger einlösbar schien, beharrt die 
jüdisch-christliche Moral gleichwohl auf dessen spätere Erfüllung. Aller-
dings erst nach der Erlösung von diesem irdischen, menschlichen, allzu 

82 | 1. Mose 1,18.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 177

menschlichen Schicksal und der Wiedererlangung einer rundum glück-
lichen Fertigküche in Gottes himmlischem Gasthaus. 
So entwerfen die Propheten des Alten Testaments Wunschbilder einer 
phantastischen Völlerei, die ohne viel Arbeit (des Anbaus und der Zube-
reitung) verfügbar ist. In diesen religiösen Traumbildern wird Wirklich-
keit, was die Kinder Israels auf ihrer Wüstenwanderung im Land Kanaan 
suchten – »ein Land, worin Milch und Honig fließt«.83 Aus diesem utopi-
schen Land des kulinarischen Wohllebens bringen Moses’ Kundschafter 
angeblich eine Weintraube mit, an der zwei Männer zu tragen haben.84 
Nach rabbinischer Überlieferung wird die Erde ihre Güter von selber 
und in einer jede Vorstellungskraft sprengenden Fruchtbarkeit bieten. 
»Wasser werden in der Wüste hervorbrechen, Bäche im dürren Lande 
[…]«.85 In diesem Geiste verbindet noch der neutestamentliche Glaube 
die Tragik des letzten Abendmahls mit der frohlockenden Verheißung 
einer zukünftigen Erneuerung der Mahlgemeinschaft im himmlischen 
Paradies. 
Deswegen weiß sich der Heiland und Weinliebhaber Jesus beim letz-
ten Mahl über die leidvolle Tatsache, dass es mit dem geselligen Wein-
trinken bald eine Ende hat, hinwegzutrösten. Den Kelch in der Hand 
verkündet er seinen Tafelfreunden die, weiß Gott, frohe Botschaft einer 
zukünftigen Weinseligkeit: »Von jetzt an werde ich nicht mehr von der 
Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich mit euch 
von neuem davon trinke im Reich meines Vaters.«86 Die Verkündigung 
einer Teilhabe an der göttlichen Mahlgemeinschaft ist fester Bestandteil 
der christlichen Prophetie: »Und ich will euch das Reich bescheiden, wie 
mir’s mein Vater beschieden hat, dass ihr essen und trinken sollt an mei-
nem Tische in meinem Reich und sitzen auf Stühlen«.87 Später werden 
von den Glaubensanhängern dieser mythogastrosophischen Wunschbil-
der eines vertagten kulinarischen Genusslebens, beispielsweise in den 

83 | 2. Moses 3, 8.

84 | 4. Moses 12.

85 | Jesaja 35,6. Am Tag der Aussaat wird schon geerntet, auch die Bäume des Waldes 

werden Früchte tragen, die Erde wird sogar von selber Brot, wollene Gewänder und Wein 

hervorbringen. Über die Endzeit wird prophezeit: »Es werden Tage kommen, an denen Wein-

stöcke wachsen, die 10000 Ranken haben und jede Ranke hat 10000 Zweige und jeder 

Zweig hat 10000 Sprossen und jeder Sproß hat 10000 Triebe und jeder Trieb hat 10000 

Trauben und an jeder Traube sind 10000 Beeren und jede Beere gibt, ausgepreßt, fünfund-

zwanzig Quart Wein. Und wenn einer der Heiligen eine Traube anrührt, so wird eine andere 

Traube rufen: Ich bin besser, nimm mich; preise durch mich den Herrn.« Vgl. Antilegomena, 

150.

86 | Matthäus 26,29.

87 | Lukas 22,29-30.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens178

frühchristlichen sibyllinischen Weissagungen über die Endzeit, weiter 
proklamiert. Die Erde bringe dann »viel mehr noch Früchte hervor als 
jetzt. Quellen voll süßen Weins und weißer Milch und von Honig wird 
sie hervorsprudeln lassen«.88

Neue Tischsit ten, vege tarische Speisegebote, Wohlfeiles 
vom Fleischmark t

Als weiterer Indiz für das kryptogastrosophische Wesen der urchristlichen Mahl-
praxis ist die Tatsache anzuführen, dass sich Jesus ausdrücklich von der traditio-
nellen Morallehre der jüdischen Speisevorschriften abgrenzt. Der Religionsstifter 
widersetzt sich unter anderem den Glaubenssätzen der althergebrachten Tisch-
sitten. Beispielsweise entkräftet Jesus, wie Matthäus berichtet, die Ermahnung, 
dass seine Jünger sich vor dem Essen entgegen der alten Gebote die Hände nicht 
waschen würden89, mit den belehrenden Worten: »Was zum Munde eingeht, das 
verunreinigt den Menschen nicht; sondern was zum Munde ausgeht, das ver-
unreinigt den Menschen.« Weil der eigentliche Dreck der Welt nicht durch das 
Essen in den Mund gelangt (was später der Kirchenvater Chrysostomus behaup-
ten wird, um das Essen schlecht zu reden), weil vielmehr umgekehrt der Dreck 
der Welt aus dem Mund kommt (nämlich durch solche verunreinigenden Reden 
über das Essen), gilt für Jesus: »Mit ungewaschenen Händen essen verunreinigt 
den Menschen nicht.« (Ebd., 15,17-20) Für den damals nicht ungewöhnlichen Fall 
von Einladungen durch anders- oder nichtgläubige Gastgeber sieht Paulus die 
Möglichkeit, statt dem Essvergnügen aus religiöser Überzeugung von vorneher-
ein fern zu bleiben, nicht weiter darüber nachzudenken, sondern unbekümmert 
und gewissenlos mit zu schlemmen. »So aber jemand von den Ungläubigen euch 

88 | Hennecke/Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen, 518. Diese Schlaraffen-

landphantasien verweisen nicht nur auf das Mythogastrosophische der antiken Erzählung 

vom Goldenen Zeitalter; sie beeinflussen auch ihrerseits das zeitgenössische utopische 

Denken. Im alten Rom (um 170 n. Chr.) taucht eine Vermischung dieser Traditionen bei dem 

syrischen Literaten Lukian auf. In seinen ›Wahren Geschichten‹ berichtet der Satiriker von 

einer Reise auf die Insel der Glückseligen. Auf dem Eiland weht ein süß duftender Wind, 

in ihrer Mitte erhebt sich eine prächtig anzusehende Stadt und drumherum gedeiht die 

schönste Naturlandschaft. Dreizehn mal jährlich kann man dort ernten; jeden Monat tragen 

die Rebstöcke reife Weintrauben. An den Getreidehalmen wächst frisch gebackenes Brot, 

und kristallene Bäume tragen Schalen verschiedenen Inhalts. Becher lassen sich pflügen, 

die sogleich mit Wein voll laufen. 365 Wasserquellen gibt es, sieben Milch führende Strö-

me und acht Flüsse mit Honig. Auf andere lateinische Autoren, wie Ovid, Horaz und insbe-

sondere Senecas Zeitgenosse Petronius, auf dessen opulentes Schlaraffenlandgemälde 

bereits eingegangen wurde, sei hier erinnert. 

89 | Matthäus 15,1.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 179

ladet und ihr wollt hingehen, so esset alles, was euch vorgetragen wird, und for-
schet nicht, auf dass ihr das Gewissen verschonet.«90 

Bereits die urchristliche Gastrotheologie lässt den Gläubigen ein großes Aus-
maß an – freilich leicht missbräuchlicher – Selbstauslegung der Sündhaftigkeit 
des eigenen Essgenusses. Zumindest lautet der kulinarische Imperativ einfach 
und in seinem Grundsatz keineswegs auf eine asketische Moral verpflichtend: 
»Ihr esset nun oder trinket oder was ihr tut, so tut es alles zu Gottes Ehre.« (Ebd., 
10,31) Ein Spezifikum der christlichen Ernährungslehre betrifft das uneindeutige 
Verhältnis zur Frage des Fleischessens und Tieropfers. Es herrscht keine Eindeu-
tigkeit darüber, ob tatsächlich beim letzten Mahl, wie oben erwähnt, und auch 
sonst Lamm verspeist wurde oder anderes Fleisch oder ob Jesus nur vegetarisch 
aß und sich statt von geopferten Tieren von schmackhaften Fleischersatz und 
entsprechender Symbolkost ernährte.91 Für den Fall einer tierethisch unkorrekten 
Geschmacksvorliebe hätte sich Jesus (ausnahmsweise) auf ehrwürdige Vorbilder 
berufen und in dieser Hinsicht mit dem traditionellen Brauchtum des Tieropfers 
und Fleischessens konform gehen können. So gilt der letzte Wunsch des alten 
Isaak, des Vaters von Jacob und Esau, einem solchen Genuss. Dem ältesten Sohn 
eröffnet er die eindringliche Bitte: »So nimm nun deine Geräte, Köcher und Bo-
gen, und geh aufs Feld und fange mir ein Wildbret und mache mir ein Essen, wie 
ich’s gerne habe, und bringe mir’s herein, dass ich esse, dass dich meine Seele 
segne, ehe ich sterbe.«92 

Jedenfalls scheint Jesus zur Ermöglichung der urchristlichen Mahlpraxis 
den Diätvorschriften des jüdischen Kashrut darin zu widersprechen, dass er je-
des einschränkende Speiseverbot durch einen liberalen Grundsatz ersetzt, der 
erlaubt, dass mit gutem Gewissen alles gegessen werden darf und mithin eine 
vegetarische Lebensweise in der christlichen Ernährungsmoral keine Pflicht ist. 
In diesem Sinne meint Paulus den Korinther Christen raten zu können: »Alles, 
was feil ist auf dem Fleischmarkt, das esset, und forschet nicht, auf das ihr das 
Gewissen verschonet.« (1Kor 10,25) Diese karnivore Gewissenlosigkeit und christ-
liche Omniphagie hat sich zur allgemein gültigen Lehrmeinung entwickelt und 
bis heute gehalten.93

Gleichwohl ist auch die gegenteilige Auffassung immer wieder stark gemacht 
worden, dass Jesu Liebesethik und Gerechtigkeitsmoral auch eine vegetarische 

90 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 10,27.

91 | Beispielsweise wird vermutet, dass bei der Speisung der Fünftausend statt Fischen 

ersatzweise Weintrauben genossen wurden. Vgl. Székely, Friedensevangelium der Essener.

92 | 1. Mose 27,3-4.

93 | Freilich hat sich der Streit mit Petrus, den Paulus offen der Heuchelei bezichtigt, an 

der Frage nach dem Fleischkonsum in der christlichen Ernährungs- bzw. Mahllehre entzün-

det. Zuletzt äußert sich Paulus (Galaterbrief 2) stolz darüber, im Widerspruch zu Petrus’ 

vegetarischer Ethik das christliche Gewissen von Bedenken gegenüber dem Fleischessen 

zu ›befreien‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens180

Ernährungsweise als konsequente Befolgung eines friedlichen Umgangs mit Tie-
ren impliziere.94 Auch die erwähnte opfertheoretische und mahlpraxische Substi-
tution von Fleisch durch Brot (bzw. Blut durch Wein) unterstützt diese Annahme. 
In diesem Fall würde sich der urchristliche Vegetarismus in jene philosophische 
Tradition einer pathozentrischen Tierethik und holistischen Naturethik stellen, 
die auf die Pythagoreer zurückgeht und unter anderen auch in der Person Platon 
einen prominenten Vertreter hat. Dass Jesus ein Vegetarier war und eine fleisch-
lose Diät lehrte, wird von den Verfechtern dieser Interpretation durch den Verweis 
auf die aramäische Urfassung des Friedensevangeliums der Essener begründet, 
worin ausführlich strenge Ernährungs- und Lebensregeln vorgetragen werden.95 

Dem Bericht dieses apokryphen Evangeliums zufolge habe Christus das 
Fleischessen und Tieropfer verboten und eine strikte Pflanzenkost gepredigt: 
»Aber ich sage Euch, tötet weder Mensch noch Tier, noch die Nahrung, die Euer 
Mund aufnimmt. Denn wenn Ihr lebendige Nahrung esst, wird sie Euch beleben, 
aber wenn Ihr Eure Nahrung tötet, wird Euch die tote Nahrung ebenfalls töten. 
Denn Leben kommt nur von Leben, und vom Tod kommt immer nur Tod. Denn 
alles, was Eure Nahrung tötet, tötet auch Euren Körper. Und alles, was Eure Kör-
per tötet, tötet auch Eure Seelen. Und Eure Körper werden, was Eure Nahrung 
ist, so wie Euer Geist das wird, was Eure Gedanken sind. Esst darum nichts, was 
Feuer oder Frost oder Wasser zerstört hat. Denn gekochte, gefrorene und verfaul-
te Nahrung wird Euren Körper ebenso verbrennen, erfrieren und verfaulen las-
sen.«96 Darüber hinaus sollen von ihm die Worte stammen: »Denn wahrlich, ich 
sage Euch, von einer Mutter stammt alles, was auf Erden lebt. Darum tötet jeder, 
der tötet, auch seinen Bruder. […] Denn wahrlich, ich sage Euch, der, der tötet, 
tötet sich selbst, und wer vom Fleisch erschlagener Tiere isst, isst vom Körper 
des Todes. Denn in seinem Blut wird jeder Tropfen ihres Blutes sich in Gift ver-
wandeln, in seinem Atem ihr Atem zu Gestank, ihr Fleisch zu Beulen, in seinen 
Knochen ihre Knochen zu Kalk, in seinen Eingeweiden ihre Eingeweide zu Ver-
fall, in seinen Ohren ihre Ohren zu wachsigem Belag. Und ihr Tod wird sein Tod 
werden. […] Gehorcht darum den Worten Gottes: Seht, ich habe Euch alle Pflan-
zen der ganzen Erde, die Samen tragen, gegeben, und alle Bäume mit Früchten, 
die Samen bringen, zu Eurer Speise […] auch die Milch von allem, was sich bewegt 
und auf der Erde lebt, soll Speise für Euch sein.« (Ebd., 47f.) Der Idee einer kalten 
Küche entsprechend gibt er auch ein Rezept für die Zubereitung von »Brot ohne 
Feuer«. (Ebd., 53)

Dieser ›unbekannte Jesus‹ wird in jüngster Vergangenheit von der so genann-
ten Ökotheologie und auch im Kontext naturphilosophischer Bemühungen zu 

94 | Vgl. Knörzer, Töten und Fressen.

95 | Vgl. Székely, Das Friedensevangelium der Essener; Weidinger, Die Apokryphen; Zieg-

ler/Gruber, Das Ur-Evangelium – was Jesus wirklich sagte.

96 | Vgl. Székely, Das Friedensevangelium der Essener, 5f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 181

einer holistischen Umweltethik als »Erdensohn« neu entdeckt.97 Der »ökologi-
sche Jesus« (Franz Alt) predige nicht die alttestamentarische Naturbeherrschung, 
sondern im Gegenteil er lehre, archaische Naturvergötterungen aufgreifend, ein 
pantheistisches Gaia-Denken. Aus der Perspektive eines solchen ökologisch refor-
mierten Christentums lässt sich der eucharistische Transsubstantiationsgedanke 
ebenso naturethisch wie unmystisch reformulieren: Gott, das heißt die vergöt-
terte, in ihrem Eigenwert respektierte, geheiligte Natur und ihre Pflanzen- und 
Tierwelt etc. erfährt in Jesus Christus, in der Verkörperung dieses Erdensohns 
(und Teils der Natur) und in dessen vegetarischen Worten, eine Menschwerdung: 
mit ihm kommt der Logos einer Versöhnung des Menschen mit der Natur in die 
Welt, nämlich die Vernunft einer nicht nur sozialen, sondern auch ökologischen 
Friedensethik. 

Freilich begegnet uns Jesus in der offiziellen Fassung des Neuen Testaments 
nicht als radikaler Vegetarier und Naturethiker, sondern als ein Heiland, der 
Fleisch isst und Fisch goutiert und sich selbst zum Osterlamm erklärt; der in 
harten Reden sogar seine Mitmenschen dazu bringen will, sein Fleisch zu essen. 
Mehr als Jesu mutmaßlicher Vegetarismus hat, wie wir wissen, dieser obskure 
Kannibalismus als Spezifikum der christlichen Abendmahltheologie von sich Re-
den gemacht. An der widersprüchlichen Haltung gegenüber der Frage des Fleisch-
essens oder des Fleischverzichts scheint Jesus, wie sich zeigt, zwar beispielswei-
se Sokrates (oder Nietzsche) zu ähneln. Anders aber als der weise Grieche, der 
Fleisch isst und weiß, dass er in diesem Fall das moralisch Richtige nicht zu tun 
weiß und der einen solchen Selbstwiderspruch (»ich weiß, dass ich nicht weiß«) 
als ein philosophisches Dilemma betrachtet, das dem Volksmund besonders ge-
fällt – im Gegensatz zu Sokrates hat der junge Wanderprediger aus Nazareth mit 
einer widersprüchlichen Lehre offenbar keine expliziten moraltheoretischen Pro-
bleme. 

So tritt an der inhaltlichen Unklarheit, ob Jesus einen pythagoreisch-pantheis-
tischen Vegetarismus predigt oder eine karnivore Allesfresserei und ob die Trans-
substantiationslehre, wenn sie nicht im Sinne eines kosmischen und trophischen 
Metabolismus aufgefasst wird, nicht sogar einer magischen Anthropophagie hul-
digt, erneut jener »undeutliche Geist« (Hegel) des Christentums zutage, der Jesu 
Gastrotheologie insgesamt beherrscht. 

97 | Vgl. Alt, Der ökologische Jesus; Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie; H. Böhme, 

Transsubstantiation und symbolisches Mahl.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens182

Jesus der Epikureer

Sieht man einmal von dem undeutlichen Geist der urchristlichen Theologie ab 
und auch davon, was nun genau bei Jesu Abendmählern genossen wurde, bleibt 
doch eine fundamentale Wahrheit bestehen. Nämlich die Tatsache, dass sich die 
Heiligkeit des Abendmahls auf das tägliche Sättigungsmahl beziehen lässt, in-
sofern es für das physische Überleben der Gemeinschaft und mithin des reli-
giösen Lebens (auch) der Christen sorgt. Wenn Jesus beim letzten Mahl seine 
Freunde unterweist, das gemeinsame Essen zum Anlass zu nehmen, an ihn zu 
denken, dann ist das Abendmahl als ein Gedächtnismahl nicht so zu verstehen, 
dass die Christen gelegentlich (einmal die Woche während der Eucharistiefeier 
in der sonntäglichen Messe), an die Worte des Herrn denken sollen. Statt für das 
Gedenken der Worte des Herrn den äußerlichen Anstoß eines Kirchenbesuchs 
zu bedürfen, um die Gläubigen an ihr Christsein zu erinnern, bietet die tägliche 
Mahlpraxis den täglichen Anlass, sich das höchste Gute bewusst zu werden und 
sich darüber bewusst zu sein, dass das Kultivieren eines gemeinschaftlichen Es-
sens bedeutet, den mahlgemeinschaftsstiftenden Geist Jesu zu leben. 

Der mögliche Sinn der urchristlichen Abendmahllehre ist dann nicht in der 
Vergegenwärtigung eines Abwesenden zu suchen, sondern ist die Reflexion 
auf den ethischen Gehalt dieser ›Gott‹ (dem, religiös verklärten, gastrosophisch 
höchsten Guten) dienenden Alltagspraxis. In der Gegenwart dieses Essens und 
Trinkens – und nicht nur in symbolischem Brot und Wein – wird die sinnlich-
körperliche Einheit der Menschen (des physischen Lebens der Mahlteilnehmer) 
mit dem erfüllten Heil oder Wohlleben erfahren. So verwundert es wenig, wenn 
später selbst der Antichrist Nietzsche nicht zögert, sich auf die urchristliche 
Mahlpraxis zu beziehen, um seiner Lehre vom »höheren Menschen« einen »ge-
nüsslichen Körper« zu geben. Und so gesehen, wird auch die ketzerische Nähe 
zwischen Jesus und namentlich Epikur, dem gastrosophischen Religionsstifter 
eines Gottes des vollen Bauches, nachvollziehbar und nicht zuletzt der Hedonis-
mus-Vorwurf, Jesus sei ein »Fresser und Weinsäufer«98, in seiner ganzen Brisanz 
und vertrackten Wahrheit verständlich. 

Aber mehr ideelle Nähe als zu Epikurs Lehre vom Gott des Bauchs und mehr 
noch als zum heidnischen Kultus des Weingottes Dionysos beweist Jesus eine ge-
wisse gastrosophische Weisheit darin, dass er wie Sokrates kein personifiziertes 
Musterbeispiel für jene Tugend einer mäßigen Lebensweise abgibt, welche die as-
ketische und tendenziell magersüchtige Moral der traditionellen Diätheiligen vor-
schreibt. Da ist einmal Jesus’ bewusst ausweichende Antwort auf die Frage, war-

98 | Umgekehrt weist Nietzsche allerdings auch auf die geistige Verwandtschaft zwischen 

Jesus und Epikur und Epikur als ersten Christen hin. Mit Blick auf das weltflüchtige Erlö-

sungsideal der epikureischen Ataraxie sieht er im »Epicureismus«, trotz dessen »grossen 

Zuschuss von griechischer Vitalität und Nervenkraft«, schon die Züge einer »Erlösungs-

Lehre des Heidentums«. Vgl. Nietzsche, Ecce Homo 6, 201.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 183

um seine Anhänger nicht fasten.99 Dass er wenig von den frommen Fastpraktiken 
und einer heiligen Anorexie hält, belegt zum anderen die Tatsache, warum seine 
vierzig Fastentage in der Wüste eine einmalige und unfreiwillige Enthaltsamkeit 
blieben und weniger eine bewusste Selbstabtötung des sündigen Fleisches waren. 
Auch übernimmt er nicht die Diät von Johannes dem Täufer, der bekanntlich nur 
von Heuschrecken und wildem Honig zehrt.100 In dieser Abweichung vom mager-
süchtigen Ideal spiegelt sich Jesu Kritik an den gesellschaftlich vorherrschenden 
Sittengesetzen, ihren moralischen Zwängen und soziokulturellen Konventionen 
wider. Oder mit Karl Jaspers gesprochen: »Jesu Verhalten erregte überall Anstoß: 
Er geht zu den Gastmählern. Er lässt eine Frau Öl verschwenden, seine Füße zu 
salben. Er spricht mit Dirnen und rechtfertigt die gläubige Sünderin: ›denn sie 
hat viel geliebt‹.«101 In diesem anstößigen Lebenswandel des Religionsstifters ist 
nicht zuletzt der Grund für die tiefe Verunsicherung gegenüber den Glaubens-
sätzen eines wahren Christenseins zu vermuten, die hinsichtlich der richtigen 
Ernährungspraxis in den lautstarken Beteuerungen und aggressiven Selbstrecht-
fertigungen der späteren Kirchenväter zum Vorschein kommt. Jedenfalls drückt 
sich bereits in der neutestamentlichen Verurteilung derjenigen, deren »Gott der 
Bauch« sei, als »Feinde Christi«102 eine weit sittenstrengere Abwehr einer gastro-
sophischen Glückslehre aus als in den üblichen Invektiven von Seiten der platoni-
schen und stoischen Diätphilosophen. 

Demgegenüber in Jesus von Nazareth einen (ziemlich kryptischen) Gastro-
sophen – jenen lang verheißenen Menschensohn, der in die Welt gekommen ist, 
um seine Weisheit auch darin zu zeigen, dass er »isst und trinkt«103 – zu entde-
cken und die urchristliche Abendmahlpraxis religionskritisch zu dekonstruieren, 
eröffnet einen unerwarteten Einblick in den Ursprung einer Weltreligion, deren 
historische Entwicklung maßgeblich zur Ausbreitung einer antigastrosophi-
schen Esskultur beigetragen hat. Gegen das mächtige Erbe eines diätmoralischen 
Christentums und deren ebenso wortgewaltigen wie mysteriösen Eucharistiefeier 
scheinen ›progressive Christen‹ neuerdings wieder den Geschmack guten Essens 
heilig zu sprechen. So beispielsweise Pater Athanasius Wolff, der freilich immer 
noch glaubt, sich dafür rechtfertigen zu müssen, »warum ein Theologe, wie er, 
über das Essen predigt«. Aber seine Abendmahllehre lässt nichts an Klarheit zu 
wünschen übrig. »Über Gott und Himmel braucht man nicht nur kluge Worte zu 
machen, auch ein gelungenes, wohlabgestimmtes Mahl in gemeinsamer Freude 
genossen, spricht von Gott und dem Himmel, und dann liegen Küche und Sak-
ristei nicht weit voneinander.«104

99 | Vgl. Markus 2, 18f.

100 | Vgl. Matthäus 3,4.

101 | Jaspers, Die maßgebenden Menschen, 171.

102 | Paulus, Brief an die Philipper 3,18-19.

103 | Matthäus 11,19.

104 | Wolf f, ›Vor-Geschmack des Himmels‹, 60.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens184

Von der Charis zur Eucharistie, von der Küche zur Kirche

Das nachösterliche Christentum propagiert schließlich ein strikt antihedonis-
tisches Selbstverständnis, welches Gott und den Heiligen Geist von der Küche 
unversöhnlich entfremdet – wie dies beispielsweise schon bei Paulus der Fall ist, 
wenn er schreibt: »Die Speise fördert uns vor Gott nicht: essen wir, so werden wir 
darum nicht besser sein; essen wir nicht, so werden wir darum nichts weniger 
sein«.105 Auf diese Weise fällt schlechterdings Einiges der urchristlichen Ethik 
im buchstäblichen wie im übertragenen Sinne unter den Tisch. Diese, die Real-
präsenz der Tischgemeinschaft auflösende, eucharistische Abendmahllehre der 
paulinischen Tradition führt einen diätmoralischen Feldzug gegen die Heiligkeit 
des geteilten Essens und dessen Gaumenfreuden. Bevor abschließend das pauli-
nische Abendmahlverständnis an dem konkreten Beispiel der Korinther Mahl-
gemeinde näher zu analysieren sein wird, gilt es noch einmal mit Bezug auf den 
vorangegangenen Versuch einer gastrosophischen Dekonstruktion der Mahlge-
meinschaft um Jesus einige Dinge klarzustellen. 

Zwar gewinnt das Essen als etwas Gutes in der Philosophie des Predigers aus 
Nazareth an systematischer Bedeutung, zwar lebt dessen Gastrotheologie in vie-
lerlei Hinsicht von der Heiligkeit einer Mahlpraxis, trotzdem aber versteht sich 
Jesus selber nur als der Prophet »des Reich Gottes im Himmel«. Die Religion, 
die er lehrt und als dessen Sprachrohr er sich ausgibt, verkündet keine philoso-
phisch-profane Ethik eines, im Diesseits zu verwirklichenden, gastrosophisch gu-
ten Lebens. Ihre frohe Botschaft ist nicht die frohe Botschaft eines guten Essens. 
Weil sich die christliche Gastrotheologie nicht als Gastrosophie (mit dem ›christ-
lichen‹ Spezifikum eines latenten Vegetarismus) begreift, hat auch das Abend-
mahl, dem dieser Glauben so viel Heiligkeit zuspricht, nicht den Zweck, dem 
Gott des Bauches und seiner Weisheit zu dienen. Auf der theoretischen Ebene 
des ernährungsphilosophischen Denkens erfährt das Essen, die menschliche Es-
sistenz im Ganzen, in der christlichen Religion eine programmatische Degradie-
rung. Deshalb hat Jesus’ Theologie wirkungsmächtig zur Ausbreitung des diät-
moralischen Selbstverständnisses der abendländischen Kultur beigetragen. Noch 
heute ermahnt das Kirchenoberhaupt »die Kinder Gottes« dazu, das christliche 
Abendmahl so zu vollziehen, dass das Essen eine Nebensache bleibt.106 

Zwar haben die vorgegangenen Erörterungen versucht, diese christlich-mora-
lische Selbstentfremdung als Selbstmissverständnis des wahren Kerns der Kult-
handlungen aufzuklären und so ein mögliches Verständnis der urchristlichen 
Mahlpraxis zu entwickeln. Dennoch kann es hier nicht darum gehen, den of-
fenkundigen Sachverhalt, dass das gemeinsame Essen von Anfang an nicht als 
der eigentliche Zweck der konvivialen Zusammenkunft verstanden wurde, aus 
dem Blick zu verlieren. Das urchristliche Symbol-Essen zeigt sich vor allem darin, 

105 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 8,8.

106 | Vgl. Johannes Paul II, Ecclesia de Eucharistia (10).

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 185

wie Jesus die konkrete Utopie der Mahlgemeinschaft ins Eschatologische über-
höht und das reale Konvivium einer kulinarisch-hedonistischen Lebenspraxis ins 
Theologische einer mystischen communio in christo verklärt: Die reale Gegenwart 
einer im höchsten Guten, nämlich in einem Abendmahl oder, christologisch 
verstanden, in »Christo« vereinten Gemeinschaft wird zu einem Zeichen der 
angebrochenen »Gottesherrschaft« gemacht. Die alltägliche Ethik einer genuss-
vollen Mahlpraxis mutiert zu einer religiösen Symbolik einer ›geheimnisvollen 
Vermählung‹. Die Heiligkeit des Abendmahls beruht dann darin, lediglich ein 
spiritueller Vorgeschmack auf die Tischgemeinschaft mit dem Vater im Himmel 
und ein Vorgriff auf die eschatologische Vollendung zu sein.107 Der Glaube an die 
Möglichkeit einer besseren und gerechteren Welt, die sich im realen Zustande-
kommen einer Mahlgemeinschaft als einer freiwilligen, egalisierenden und satt 
machenden Vergemeinschaftung aufscheint, soll nicht durch eine weitere gesell-
schaftliche Ausbreitung und eine all-mähliche Veralltäglichung des Guten der 
bereits gegenwärtigen Mahlpraxis im diesseitigen Dasein verwirklicht werden, 
sondern erst in einem guten Leben nach und jenseits dieser Welt. 

Im eschatologischen Verständnis des Heiligen Abendmahls verweist das 
gemeinsame Essen lediglich auf das Jenseits einer himmlischen Mahlgemein-
schaft, die in der Eucharistie-Rede mystisch beschworen wird. Die mysteriöse 
Tischrede und Danksagung, die Jesus am letzten Abend hält, hat folglich nur 
noch wenig Ähnlichkeit mit ihren philosophischen Vorgängern, an die sie an-
knüpft. In der sokratischen Tradition (siehe II.1) verkörpern die geteilten Mähler 
und Symposien (als Vorschein einer vollkommenen Welt, in deren erfüllte Gegen-
wart sich ein soziales und kulinarisches Wohlergehen verwirklicht, dessen Glück 
konkret erfahren und praktiziert wird) eine Konvivialität und Humanität, die die 
griechische Weisheit in dem Begriff der Charis einfing. Die christliche Mahltheo-
logie ersetzt die alltagspraktische Ethik dieser Charis durch die religiöse Symbolik 
der Eucharistie. 

Die Korinther Mahlgemeinschaf t und die paulinische 
Auflösung der Tafelrunde

In welchem Maße der theologische Symbolismus der christlichen Diätmoral den 
gastrosophischen Kern der urchristlichen Mahlgemeinschaft verstellt, lässt sich an 
der Abendmahllehre des einflussreichsten (dreizehnten) Jüngers Jesu studieren. 
An der paulinischen Christologie kann man erkennen, wie die ursprüngliche all-
tägliche Abendmahlpraxis durch die kirchliche Eucharistiefeier, bei der das Essen 
auf einen symbolischen (Hostien-)Imbiss abmagert, ersetzt wird. Mit Paulus setzt 
die historische Entwicklung ein, die zu einer christlichen Esskultur führt, welcher 

107 | Söding, Das Mahl des Herrn, 157.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens186

nur symbolische Mahlzeiten heilig sind und die sich die geheime Botschaft der 
Speisen einverleibt, ohne an deren gastrosophische Wahrheit zu denken. 

Der eigentliche Anlass für Paulus’ Abendmahlanweisungen, die im Jahre 54 
nach Christi Tod entstehen, sind offene »Spaltungen«108 in der Gemeinde der Ko-
rinther Christen, die der Kirchenvater einige Zeit vorher gegründet hatte. Der 
Konflikt unter den Korinthern belegt zunächst einmal die Existenz des frühen 
Christentums in Form von Mahlgemeinschaften.109 Paulus beschreibt die inner-
halb des Korinther Mahlvereins auftretenden Konflikte folgendermaßen: »Was 
ihr bei euren Zusammenkünften tut, ist keine Feier des Herrenmahls mehr. 
Denn so man das Abendmahl halten soll, nimmt ein jeglicher sein eigenes zuvor 
ein, und dann hungert der eine, während der andere schon betrunken ist.«110 Mit 
anderen Worten, das Problem, mit dem es die christliche Gemeinde zu tun hat, 
sind ungleiche Ernährungs- und Versorgungsverhältnisse. Statt zusammenzu-
kommen, um im Geiste des gemeinsamen Gottes gemeinsam zu essen, kom-
men manche schon satt und betrunken zur Zusammenkunft, während andere 
mit leeren Magen kommen und (bei ausbleibender Mahlzeit) hungern müssen. 
Der Grund für die paulinische Kritik an dieser Situation, an diesen Spaltungen, 
scheint die Missbilligung privat eingenommener Mahl zu sein. 

›Christen‹ sollen miteinander essen, um als eine eigene Glaubensgemein-
schaft, nämlich als die ›Kirche Christi‹, gelten zu können. Niemand soll vor dem 
Treffen speisen, um dann zu einem Mahl zusammenzukommen, bei dem nicht 
gegessen wird oder das nicht satt machen würde.111 Diese Forderung entspricht 
den üblichen Voraussetzungen des bereits angesprochenen mahlgesellschaftli-
chen Vereinswesens in der antiken Welt. Insofern wäre das Korinthermahl ein 
ganz normales hellenistisches Mahl. Paulus’ Kritik an den Korinther Christen 
zielt indes auf die Verfehlung, dass bei ihren Zusammenkünften soziale Un-
gleichheit und Hunger bei gleichzeitiger Übersättigung herrscht. Erbost über ein 
solches unchristliches Verhalten der reichen Mitbrüder gibt der Kirchengründer 
zu bedenken: »Wollt ihr jene demütigen, die nichts haben?« (1Kor 11,22) 

Gerade weil das Christsein vom Sein eines geteilten Mahllebens abhängt und 
in dieser Art von Gottesdienst besteht, verursacht der Sachverhalt, dass die Mahl-
zeit unter den Anwesenden nicht gerecht geteilt wird und mithin die Wohlha-
benden und Saturierten diejenigen, die nichts haben und hungern, durch dieses 
Verhalten »demütigen«, sozialen Spannungen. Dies als ein Unrecht zu erfahren, 
bestätigt den sozialethischen Kern der Mahlpraxis (eines gemeinsam geteilten Es-
sens und Miteinanders). Dann rührt die Spaltung innerhalb der Korinther Mahl-
gemeinschaft daher, dass die Armen und einfachen Leute sich diese Hybris der 

108 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,18.

109 | Vgl. Lampe, Das korinthische Herrenmahl im Schnittpunkt hellenistisch-römischer 

Mahlpraxis und paulinischer Theologica Crucis.

110 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,21-22.

111 | Vgl. Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult, 291ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 187

Saturierten nicht gefallen lassen.112 Tatsächlich ist auch die ursprüngliche Wort-
bedeutung von Hybris ›sich auf Kosten anderer zu überfüllen‹.113 Der Kritik an 
der Hybris einer solchen sozialen Ungleichheit im gemeinsamen Christensein 
scheint sich Paulus anzuschließen, wenn er die egoistische Völlerei der reichen 
Mitglieder nicht nur als beschämend, sondern explizit als »Verachtung der Ge-
meinde Gottes« tadelt.114 

Hier gilt es sich zu vergegenwärtigen, dass bei ungleichem Status der Mahl-
teilnehmer die Problematik einer sozialen Ungleichheit zwischen gesellschaftlich 
Besser- und Schlechtergestellten im antiken Symposienwesen von Anfang an viru-
lent ist und die sozialutopische Substanz der Mahlpraxis permanent in Frage steht. 
(Siehe II.1) Im vorliegenden Fall sind die sozioökonomischen Ungleichverhältnis-
se besonders stark, weil die Korinther Gemeinde sich aus Menschen unterschied-
lichster Herkunft und sozial ungleichen Rangs, von Vollbürgern bis zu Sklaven 
ebenso wie von Großgrundbesitzern bis zu Tagelöhnern, zusammensetzt.115 

Vor diesem Hintergrund lässt sich die Ursache für die Spaltungen in der früh-
christlichen Kirchengemeinde genauer fassen: Für das Zustandekommen einer 
von praktizierter Nächstenliebe geprägten Mahlgemeinschaft hätte der wohlha-
bende Korinther einen Speisekorb (epidosima) mitzubringen, der nicht nur für 
ihn alleine bestimmt ist, sondern der auch denen, die weniger oder gar nichts 
zu essen haben, zugute kommt. Ein materiell ausgleichendes Teilen der Genuss-
güter kann – die vorherrschenden ungerechten und falschen Lebensverhältnisse 
verändernd – die Gleichheit unter den Mahlgemeindemitgliedern, als Ideal des 
guten Lebens in einer anderen Gesellschaft, herstellen. Demnach würde eine 
Schlichtung der Konflikte innerhalb der Korinther Kommune auf eine Umver-
teilungsforderung hinauslaufen, die gemeinschaftsstiftende Kraft einer sozialen 
Gerechtigkeit und die emanzipatorische Güte einer konvivialen Seinsfülle zu res-
tituieren. Der Kirchenvater Paulus wählt eine solche gastrosophische Mahlethik 
jedoch nicht.116

112 | Matthäus 11,19 und Lukas 7,34.

113 | Vgl. Baudy, Metaphorik der Er füllung, 17.

114 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,22.

115 | Vgl. Hallbäck, Sacred meal and social meeting.

116 | Klinghardt schlägt vor, die paulinische Abendmahllehre – die schließlich in der An-

weisung mündet: »Meine lieben Brüder, wenn ihr zusammenkommt, zu essen, so wartet 

aufeinander.« (1Kor 11,33) – gastrosophisch zu interpretieren, weil das griechische ek-

déchestai, das Paulus an dieser Stelle verwende, nicht nur die Bedeutung von aufeinander 

›warten‹, sondern auch den gerechtigkeitsethischen Sinn habe, sich einander ›gastlich an-

nehmen‹. Dann ließe sich tatsächlich sagen, »Paulus argumentier t hier wie der xenophon-

tische Sokrates.« (Klinghardt, Mahlgemeinschaft, 299) Indessen spricht alles gegen diese 

Interpretation.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens188

Auflösung der Mahlgemeinschaf t durch die Eucharistie

Der Kirchenvater Paulus wählt eine andere Strategie, mit sozialer Ungleichheit als 
fundamentalem Hindernis für eine ethisch begründete Mahlgemeinschaft um-
zugehen. Er schafft die Gemeinschaftsmahle als einer wesentlichen Praxisform 
der ›Kirche Christi‹ einfach ab. Er predigt: »Wer Hunger hat, soll zu Hause essen; 
sonst wird euch die Zusammenkunft zum Gericht.«117 Entsprechend ermahnt 
Paulus den wohlhabenden Teil der Korinther Christgläubigen, das gegenüber den 
Armen und Hungerleidern unverschämte und unchristliche Tafelvergnügen vor 
den Zusammenkünften abzuhalten, so dass jeder Mensch ein Doppelleben füh-
ren kann: ein vor-christliches und (ohnehin zeitweise) ein symbolisch-christli-
ches Dasein. In dieser schizophrenen Entzweiung spiegelt sich gleichsam Paulus’ 
eigenes ›Doppelleben‹ wider118, das sich Augustinus wiederum für die eigene Dop-
pelmoral zunutze machen wird. (Siehe I.5) Paulus baut auf dieser Verdopplung 
des Lebens und Essens die eigene Abendmahllehre auf und schlägt den reichen 
Korinthern vor: »Habt ihr aber nicht Häuser, da ihr essen und trinken könnt?« 
(1Kor, 11,22) Mit dieser Anweisung zur zeitlichen Vorverlegung und präventiven 
Privatisierung des Essens und Trinkens leitet Paulus die eucharistische Abend-
mahllehre ein, so dass das Abendmahl von einem Sättigungsmahl zu einem Sym-
bolmahl umgedeutet wird. Freilich kann sich der Kirchengründer dabei auf die 
von Jesus bei dem letzten Mahl gehaltene Abschiedsrede beziehen. Die paulini-
sche Christologie setzt diese argumentativ ein, um die Mahlpraxis in einem rein 
symbolischen Sinne als ein Gedächtnisritual zu definieren, bei dem das Essen 
und Trinken lediglich den Wert von Erinnerungsstützen und Verweisungsträ-
gern haben. »Jesus, der Herr, nahm in der Nacht, in der er ausgeliefert wurde, 
Brot, sprach das Dankgebet, brach das Brot und sagte: Das ist mein Leib für euch. 
Tut dies zu meinem Gedächtnis! Ebenso nahm er nach dem Mahl den Kelch und 
sprach: Dieser Kelch ist der Neue Bund in meinem Blut. Tut dies, sooft ihr daraus 
trinkt, zu meinem Gedächtnis! Denn sooft ihr von diesem Brot esst und aus dem 
Kelch trinkt, verkündet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt.« (Ebd., 11,24-26) 

Der Sinn und Zweck des gemeinsamen Tafelns soll nicht es selbst sein, viel-
mehr lässt Paulus den Akt des Essens hinter dessen Zeichenhaftigkeit zurück-
treten, mit der unausweichlichen Folge, dass die Mahlzeit zum Merkmal verarmt: 
Das christliche (Zusammen-)Sein besteht in einer ›inneren Übereinstimmung‹, 
nämlich in dem bloß ›im Geiste‹ geteilten (aber nicht im Alltag und in einem 
gesättigten Corpus Christi wirklich geteilten) Glauben an ›das Reich Gott‹. Die-
ser Glaube entwertet nicht nur die Leiblichkeit der Gläubigen bzw. die leibliche 
Essistenz des Menschen zu etwas theologisch Unbedeutendem; er beinhaltet da-
rüber hinaus einen fundamentalen Gegensatz zwischen dem Heiligen und dem 
Kulinarischen. Paulus findet klare Worte: »Das Reich Gottes ist nicht Essen und 

117 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,33f.

118 | Vgl. Hildebrand, Saulus Paulus: Ein Doppelleben.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 189

Trinken, sondern Gerechtigkeit und Friede und Freude in dem heiligen Geiste. 
Wer darin Christo dient, der ist Gott gefällig und den Menschen wert.«119

Mehr noch als das Missverständnis des christlichen Sinns der gemeinsamen 
Mahlpraxis seitens der Reichen richtet sich die paulinische Philosophie gegen die 
Hungrigen und sozial Schwachen unter seinen Brüdern, die das Essen des Cor-
pus Christi vor allem deshalb wollen, um ihre leeren Bäuche zu füllen und durch 
die Teilnahme an der abendlichen Mahlzeit ihre von viel Arbeit ermüdeten Kräf-
te neu zu beleben. Paulus nimmt den armen Hungerleidern und Habenichtsen 
diesen im wahrsten Sinne kostbaren Glauben. Die, die glauben, das Christsein 
bestünde darin, zusammen zu kommen, um sich herrlich satt zu essen, ließen 
es an einer wahrhaft christlichen Moral fehlen: Denn sie äßen »unwürdig«120, 
wenn sie die Gemeinschaft nur aufsuchten, um durch die mitgebrachten Speisen 
ihren Hunger zu vertreiben und bloß dem Gott des Bauches zu huldigen. Der Kir-
chengründer redet dem »Korinther Haufen« ins Gewissen, dass das wahre Reich 
Gottes nicht Essen und Trinken sei und Christo zu dienen nicht heiße, die Kirche 
wie eine Küche aufzusuchen, lediglich um sich »den Leib des Herrn« in dessen 
natürlichen Gestalt einzuverleiben. »Denn welcher unwürdig isst und trinkt, der 
isst und trinkt sich selber zum Gericht, damit, dass er nicht unterscheidet den 
Leib des Herrn. Darum sind unter euch auch viele Schwache und Kranke, und 
nicht wenige sind schon entschlafen.« (Ebd., 11,28-30) 

Um mit diesem unchristlichen Verhalten nicht den Ärger der reichen Korin-
ther zu erregen, scheint Paulus die tragfähige Schlichtungsmöglichkeit darin zu 
sehen, die gottesdienliche Vergemeinschaftung vom kommunalen Sättigungs-
mahl, d.h. den christlichen Geist vom alltäglichen Hunger, zu trennen. Mit 
dieser theologischen Konfliktlösungsstrategie wird jeder Anlass zu Kritik und 
Aufbegehren seitens der sozialen Schwachen und Hungrigen entkräftet und un-
gerechtfertigt. Paulus ist an keiner gesamtgesellschaftlichen Lösung interessiert; 
er denkt an keinen sozialen Ausgleich zwischen den Christen und den Gemein-
demitgliedern außerhalb der kirchlichen Versammlungen. Er zielt ausschließlich 
auf die Vermeidung von Spaltungen während dieser Gesellschaft. Die Mahlge-
meinschaft bleibt nur als Zeichenfunktion erhalten: Ein simuliertes Mahl, ein 
nur symbolisch gehaltvoller Imbiss ist leicht bei der Hand und kann von jedem 
gleichermaßen ›gegessen‹ werden, weil das ›christliche Abendmahl‹ weder sät-
tigen noch schmecken soll. Durch diese eucharistische Abendmahlmoral wird 
schließlich das paulinische Anliegen einer konfliktfreien Behauptung und Kon-
solidierung des Christentums als Kirche für die Zukunft wahrscheinlicher. Die 
geschichtliche Entwicklung sowie die Tatsache, dass heute tatsächlich Paulus, 
und nicht Jesus, als der eigentliche Gründer der christlichen Kirche gilt, belegt 
diesen ›Erfolg‹. 

119 | Paulus, Brief an die Römer 14,17-18.

120 | Paulus, 1. Brief an die Korinther 11,27.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens190

Durch die historische Ausbreitung der christlichen Kultur und ihrer Eucha-
ristiefeier hat das symbolische Abendmahlverständnis maßgeblich zur Durchset-
zung eines diätmoralischen Denkens beitragen können. Wie deutlich wurde, fällt 
dabei manches Gutes unter den Tisch. Obwohl die Tischgemeinschaft für die ur-
christliche Abendmahlpraxis von grundlegender Bedeutung ist, kehrt die pauli-
nische Abendmahllehre nicht den ethischen (gast-freundschaftlichen) Aspekt des 
Teilens hervor, der dem konkret utopischen Vorschein eines besseren Lebens (von 
gerechteren Ernährungsverhältnissen und sozialer Gleichheit) zugrunde liegt, 
der aber auch eine umfassende Gesellschaftskritik zur Konsequenz hätte. Statt 
eine Mahlpraxis der solidarischen Liebe, statt die korporierte Identität einer Aga-
pegemeinschaft einzuklagen, läuft die theologische Antwort, die der Kirchenva-
ter gibt, auf die krassen Gegensätze der Lebensbedingungen der Christgläubigen 
hinaus – ermöglicht und gerechtfertigt durch eine diätmoralische Christologie. 

Mit der Abendmahlfeier wird die Hauptsache des Gottesdienstes, der liturgi-
sche Sinn der christlichen Zusammenkunft, in das Ritual des Sakramentemp-
fangs verlegt, so dass die Mahlzeit selbst zur Nebensache schrumpft. Gleichzeitig 
stellt dadurch die ungleiche Verteilung der Lebenschancen kein Problem mehr 
dar, wie insgesamt die Welt der kirchlichen Rituale und Sakramente von der Welt 
der alltäglichen Lebenspraxis der Gläubigen abstrahiert. Die Mahlgemeinschaft 
entspricht nicht länger einer Praxis des geteilten Essens, das alle sättigt und auch 
alles auftischt, was zu einer allabendlichen Hauptmahlzeit gehört. Nach der pau-
linischen Vorstellung einer christlichen Kirche, die mit den Interessen der Rei-
chen und den römischen Herrschaftsverhältnissen in Einklang steht, soll sich 
das Christsein mit dem parallelen Fortbestehen einer sozialen Ungleichheit der 
Ernährungs- und Lebensverhältnisse der Gottgläubigen vereinbaren lassen. Die 
christliche Mahlgemeinschaft soll einzig und allein in der gemeinsam abgehal-
tenen Eucharistie bestehen, die – in Form eines Krümels Symbolbrot und eines 
Schlückchens Symbolwein »zum metaphorischen Zitat des Essens«121 ausgehöhlt 
– nur eine im Geiste eingebildete, spirituelle Gemeinschaft vereint. 

Die Einheit des Christentums, die diese virtuelle Vergemeinschaftung erlaubt, 
sieht über die gesellschaftlichen Verhältnisse hinweg, die die Menschen im rea-
len Alltagsleben untereinander spalten, so dass einige weiter in Überfülle leben 
(können), während die meisten anderen (deswegen) hungern. Diese affirmative 
Theologie macht den machtbewussten Staatstheoretiker Paulus zum realen, poli-
tischen Begründer des historischen Christentums.122 In seiner Staatslehre passt 
er das Christentum dem Imperium Romanum an. Er erklärt, dass die Christen 
der Obrigkeit dieser Welt zu gehorchen habe, da diese von Gott eingesetzt, an-
geordnet und »Gottes Dienerin« sei.123 In dieser machtpolitischen Begründung 
kommt der paulinischen Abendmahllehre eine zentrale Bedeutung zu. Sie kann 

121 | Kleber, Maßregeln des klösterlichen Essens, 243.

122 | Vgl. Taubes, Die politische Theologie des Paulus.

123 | Römerbrief 13.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 191

sich sowohl den gastrotheologischen Symbolismus von Jesus als auch die gut ein-
geführte Antikulinarik des römischen Stoizismus zunutze machen, die gleichzei-
tig radikalisiert wird: Die paulinische Diätmoral verbindet den asketischen Sinn 
eines richtigen Essens nicht mehr mit Senecas (ohnehin schon mageren, aber im-
merhin sättigenden) Kost von trockenem Schwarzbrot und verwässertem Wein, 
stattdessen wird nur noch an künstliche Mahlzeiten geglaubt. Die paulinische 
Abendmahltheologie predigt die kulinarische Armut eines gustus mysticus. Dieser 
wahrlich mysteriöse, nämlich christliche Geschmack sucht sein Heil nicht darin, 
gemeinsam gut zu essen, sondern im rein geistigen Genuss von raffiniert verwan-
delten Werten. Einem solchen Glauben an bedenkenlose Wesensverwandlungen 
liegt eine gastrosophisch geschmacklose Vorstellungswelt zugrunde, der es beim 
Essen nicht auf die wirklichen Inhalte desselben ankommt, sondern primär dar-
auf, dass es symbolischen Wert hat.

Historische Ent wicklung

Durch die beschriebenen Verschiebungen rückt die frühchristliche Mahlkultur 
von deren griechisch-römischen Ursprüngen, ein Konvivium zu verwirklichen, 
bis zur Unkenntlichkeit ab. Freilich zeigt die Tatsache der sozialen Konflikte in-
nerhalb der Mahlgemeinschaft der Korinther Christen, dass die Mahlpraxis zu 
dieser Zeit noch weit entfernt ist von einem voll entwickelten sakramentalen Ri-
tual innerhalb eines bloß sonntäglichen Messgottesdienstes. Für das hellenisti-
sche Christentum bleibt die alltägliche Tischgemeinschaft eine (krypto-gastro-
sophische) Realität. Aber einundeinhalb Jahrhunderte nach Paulus hat sich dies 
grundlegend geändert. In der apostolischen Tradition trennt bereits Hippolyt von 
Rom die gewöhnlichen Agape-Mahlzeiten kategorisch von der Eucharistie als 
einem stilisierten Kult, zu dem nur noch getaufte Christen zugelassen sind. 

Am Ende des zweiten Jahrhunderts beschreibt Tertullian zwar immer noch 
Praktiken einer Abendmahlkultur.124 Aber die Unterweisungen des Kirchenva-
ters und spätantiken Platonikers Clement von Alexandrien im dritten Jahrhun-
dert reflektieren eine deutliche Trennung der Agape von der Eucharistie. Clement 
lehrt mit großer Selbstverständlichkeit, was großes Erstaunen hervorrufen sollte: 
»Wenn sich jemand erdreistet, über die Agape mit schamloser Zunge zu spre-
chen, während er ein durch den Geruch von dampfenden Fleisch und Saucen 
betörendes Abendmahl frönt, dann profanisiert er die heilige Agape, das erhabe-
ne und errettende Werk des Herrn, mit diesem Kelch und diesen Suppengaben. 
Das eine ist unendlich reich, das andere simple, gewöhnlich und beschränkt; das 
eine ist verfressen, das andere ist frugal; das eine ermutigt zur Irrationalität, das 
andere zur Vernunft.«125 

124 | Vgl. Ter tullian, Apologeticum, 39.

125 | Clement von Alexandrien, Paedagogus, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens192

Mit Clemens konkretisiert sich die fundamentale Transformation der Abend-
mahllehre des frühen Christentums, die sich bei Paulus abzuzeichnen beginnt. 
An die Stelle einer gastrotheologischen Reflexion der Mahlpraxis als Gottesdienst 
tritt die christologische Problematisierung der alltäglichen Gaumenfreuden. Ent-
sprechend geht Clemens’ Pädagogik äußerst detailliert auf Unterweisungen zum 
richtigen Verhalten am familiären oder gesellschaftlichen Esstisch ein. In dieser 
oralmoralischen Sorge um die Tischsitten nimmt sich Clemens als Vorläufer jener 
Benimmliteratur aus, die vor allem in der Renaissance den Zivilisationsprozess 
der Neuzeit und der bürgerlichen Esstischsitten vorantreiben wird. Aber nicht 
diese Moralisierung des Essens und zwar ausschließlich des Tischbenehmens 
– wobei im familiären Tischgebet lange Zeit eine letzte, rituell ermüdete und un-
kenntliche Erinnerung an die alltagskulturelle Bedeutung des Abendmahls fort-
lebt126 – folgenreicher als die zivilisatorische Moralisierung des Tischbenehmens 
war für das historische Schicksal der christlichen Mahlgemeinschaft und unserer 
Kultur freilich jene zwischen Paulus und Clemens sich vollziehende Mutation der 
hellenistisch-römisch geprägten Mahlpraxis zur Symbolik der Eucharistie. 

Das theologische Denken wird sich im Laufe des mittelalterlichen Christen-
tums immer weniger für das gemeinsame Mahl – weder für den Akt noch für 
die Kost – interessieren. Während die Kirchenväter und christlichen Philoso-
phen zunehmend das Essverhalten und die Genusslust zu problematisieren be-
ginnen, gerät das kirchliche Abendmahl mit dem (konfessionell umstrittenen) 
Transsubstantiationsdogma in eine religionsphilosophische Sackgasse. Die im 
Verlauf des 9. bis 12. Jahrhunderts geführten scholastischen Debatten zwischen 
den so genannten Metabolikern und Symbolikern, die darüber streiten, ob nun 
Christus in Brot und Wein real gegenwärtig sei oder doch bloß symbolisch, führt 
zu dem erwähnten Beschluss auf der IV. Lateran-Synode im Jahre 1215, die rea-
le Wesensverwandlung Jesu in das Abendmahlbrot zur offiziellen Wahrheit zu 
erklären. Doch dem Mysterium dieser Glaubensdoktrin geht die gastrotheologi-
sche Verdrängung der Mahlpraxis lange voraus. Während es sich bei den früh-
christlichen Gemeinschaftsessen noch um Sättigungsmahle handelt, also um 
Tafelsituationen, bei denen man sich wirkliches Essen einverleibt, finden sich im 
dritten Jahrhundert nur noch die von der eigentlichen Mahlsituation abgelösten, 
eucharistischen Gottesdienste: »Aus der konkret erfahrbaren Gemeinschaft beim 
gemeinsamen Mahl und Symposion, die die Gemeinde als koinon konstituierte, 
wurde die eucharistische Kommunionsgemeinschaft, deren Einheit theologisch 
nur mehr abstrakt darstellbar war.«127 

An die Stelle der Heiligkeit der allabendlich mit Freunden und Gleichgesinn-
ten geteilten Hauptmahlzeit tritt die Heilige Kommunion durch sakramentale 
Speisezeichen und deren Surrogate. »Die Tischgenossenschaft verliert damit 
ihren materialen Gehalt, während ihre Form aufgeladen wird; das Bankett ver-

126 | Vgl. Bradley, The Roman family at dinner, 44.

127 | Klinghardt, Mahlgemeinschaft, 534.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Zur Heiligkeit des abendlichen Mahls 193

flüchtigt sich in dünne Waffeln und zeichenhafte Weinschlückchen.«128 Bereits 
zu der Zeit von Augustinus hat sich die alltagsethische Heiligkeit eines allabend-
lichen Gemeinschaftsmahls in den spirituellen Synkretismus eines archaischen 
Opfermahls vergeistigt. Augustinus quittiert diesen Bedeutungsverlust damit, 
dass in seinem Hauptwerk, wie wir sehen werden, der Genuss des Abendmahls 
nicht weiter als eigenes theologisches Problem erwähnt wird. Freilich lebt auch 
bei Augustin eine Erinnerung an Jesu Mahlgemeinschaften fort, wenn die ab-
schließenden Worte seiner Bekenntnisse ins Gedächtnis rufen, dass jeder, der »in 
Gott« zu sein wünscht, verlange, sich an Christi Geist zu »sättigen« und dies 
eben tut »zusammen mit denen, die hier Mahl halten und sich sättigen.«

Bei den gegenwärtigen Versuchen einiger Theologen, Impulse für eine litur-
gische Wiederbelebung der christlichen Mahlpraxis zu setzen und die »eucha-
ristische Gastfreundschaft als Weg zur vollen Abendmahlsgemeinschaft«129 zu 
denken, wird gleichwohl an der Über-Vernunft einer Symbolkost festgehalten, 
um »die Bedeutung des Essens und Trinkens im Leben der Christen zeichenhaft 
auszudrücken«.130 Dadurch bleibt ein diätmoralisches Denken aufrechterhalten, 
wonach es in der christlichen Lehre nicht um den »bloßen Umgang mit der Nah-
rung« (ebd.) gehe. Die gastrosophische Substanz einer guten Mahlkultur wird 
weiterhin nicht gewürdigt; die geteilte Mahlzeit ist nicht ethischer Selbstzweck 
und alltagspraxischer Mittelpunkt, sondern bloßes Zeichen für etwas, was es 
selbst nicht sein darf. »Die Zeichenhaftigkeit eines solchen Mahlstils ist vielleicht 
der heute angemessene Ausdruck einer Liturgie bei Tisch. Das Mahl kann so 
zum Zeichen werden, das über sich hinausweist. Essen und Trinken stehen unter 
einem Vorbehalt. Sie sind nicht Ziel, sondern Weg; nicht absolut, sondern relativ; 
nicht Mitte, sondern Mittel.« (Ebd.) Dementsprechend genießt der diätmoralische 
»Vorbehalt« der paulinischen Mahltheologie bis heute allgemein verbindliche 
Gültigkeit. In den Worten der zeitgenössischen Gastrotheologie erläutert Fuchs: 
»Paulus bringt die frohe Botschaft, dass gerade alltägliche Vorgänge wie Essen 
und Trinken bestimmt und ausgesondert (in biblischem Sprachgebrauch: ›gehei-
ligt‹) sind zu einem ›Tun zum Gedächtnis (des Herrn)‹ – allerdings nicht das 
lediglich zur Ernährung dienende Essen und Trinken.« (Ebd., 15)

128 | Coveney, Food, Morals and Meaning, 43.

129 | Vgl. Hake, Der Gast bringt Gott herein.

130 | Fuchs, Mahlkultur, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434369-005 - am 14.02.2026, 11:55:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

