
91

Schluss 

Die Sprache ist eine Institution, meint Henri-Jacques Stiker1 in sei-
ner Kulturgeschichte der Behinderung. Die Analyse ihres Ge-
brauchs macht die Sprache und das, was sie hervorbringt, sichtbar 
– als Teil der Möglichkeiten und Grenzen der Sprache der Analyse 
selbst. Aber das alles ist viel schöner in Hans Christian Andersens 
Märchen „Des Kaisers neue Kleider“ festgehalten. Es handelt vom 
Spiel um Nacktheit und Verhüllung, und stellt gewissermaßen ein 
Nachwort zur erkenntniskritischen Absicht der Differenztheorie 
dar. 

Vor vielen Jahren lebte ein Kaiser, der so ungeheuer viel auf neue Klei-
der hielt, dass er all sein Geld dafür ausgab, um recht geputzt zu sein. 
Er kümmerte sich nicht um seine Soldaten, kümmerte sich nicht um 
Theater und liebte es nicht, in den Wald zu fahren, außer um seine neu-
en Kleider zu zeigen. Er hatte einen Rock für jede Stunde des Tages, 
und ebenso wie man von einem König sagte, er ist im Rat, so sagte man 
hier immer: „Der Kaiser ist in der Garderobe!“ (Andersen, 2004, o.S.) 

So also beginnt das Märchen um des Kaisers neue Kleider. Nichts 
scheint vorzuliegen, als eine kaiserliche Macke. Doch eines Tages 
zogen zwei Betrüger in die Stadt. Sie gaben sich für Weber aus 
und behaupteten, dass sie die schönsten Kleider fertigen könnten, 
die über die Schönheit hinaus die Eigenschaft besäßen, für jeden 

1 „Le langage est une institution“ (Stiker 1997: 157). 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004 - am 14.02.2026, 15:51:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINE THEORIE DER BEHINDERUNG

92

unsichtbar zu sein, der für sein Amt nichts tauge oder einfach 
„unverzeihlich dumm sei“ (ebd.). Diese Vorstellung reizte den 
Kaiser: Er könnte von nun an Schein und Sein voneinander unter-
scheiden und Untauglichkeit und Dummheit der Menschen ent-
hüllen. Der Kaiser stellte die angeblichen Weber ein, belieferte sie 
mit Gold und Stoff und freute sich auf den Anblick der neuen 
Kleider. Obwohl voller Zuversicht und Selbstvertrauen, dass er 
genügend kompetent sein werde, die Kleider zu sehen, schickte er 
seine besten Männer zum Test: Sie sollten ihm von den Kleidern 
berichten, denn ihnen werden sie nicht verborgen bleiben. Frei-
lich: Es gab nichts zu sehen, denn die Weber steckten sich Stoff 
und Gold in die eigene Tasche und webten nichts, was eben nie-
mand mehr erkennen konnten. Wenn die Dummen und Untaugli-
chen nichts sahen, so lag das an ihrer Dummheit; wenn die Klu-
gen und Tauglichen nichts bemerkten, so lag das an ihrer nun e-
ben enthüllten Dummheit. Niemand weiß, dass es nichts zu sehen 
gibt, außer den Leserinnen und Lesern des Märchens und den Be-
trügern selbst, die die Möglichkeit, zwischen Schein und Sein zu 
unterscheiden, als betrügerische Position eingeführt haben. So 
kam es, wie es kommen musste: Die tauglichen Männer wollten 
nicht der Dummheit bezichtigt werden und berichteten dem Kai-
ser von der unglaublichen Pracht der Kleider. Keiner von Ihnen 
getraute sich, sich über die betrügerische Diskursordnung hin-
wegzusetzen; nur das Vertrauen in den Gebrauch ihres eigenen 
Verstandes hätte diesen Sprung möglich gemacht und den Betrug 
als Betrug entlarven können. Stattdessen verhüllten sie ihre ver-
meintliche Enthüllung mit einer Lüge, die den Betrug verdeckte. 
Bald schon wusste die ganze Stadt von der Schönheit der neuen 
Kleider und da wollte sich auch der Kaiser nicht mehr länger auf 
die Folter spannen lassen und betrat den Raum der Weber: 

„Was!“ dachte der Kaiser; „ich sehe gar nichts! Das ist ja schrecklich! Bin 
ich dumm? Tauge ich nicht dazu, Kaiser zu sein? Das wäre das Schreck-
lichste, was mir begegnen könnte.“ „Oh, es ist sehr hübsch“, sagte er; 
„es hat meinen allerhöchsten Beifall!“ und er nickte zufrieden und be-
trachtete den leeren Webstuhl; er wollte nicht sagen, dass er nichts se-
hen könne (ebd., o.S.). 

Auch der Kaiser, durch die vermeintliche Beweislast seiner taugli-
chen Männer zusätzlich unter Druck gesetzt, traute seinen Augen 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004 - am 14.02.2026, 15:51:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS

93

nicht: denn was bedeuteten sie ihm schon, jetzt, da ihr Sehen des 
Nichts ihn demaskierte und dazu zwang, eine Maske aufzusetzen, 
die sein ganzes Gefolge demselben Ritual unterzog? So blieb der 
Betrug unbemerkt und die Weber arbeiteten bei Kerzenlicht durch 
die ganze Nacht hindurch in Erwartung des Festtages; und alle, 
die nicht blind waren, konnten sehen, dass da gearbeitet wurde – 
es hatte ja Licht. So kam der Festtag und die Weber kleideten den 
Kaiser in Nichts. Seine Nacktheit würde nur für ihn existieren, 
musste der Kaiser wohl denken. Alle anderen ließen ihn glauben, 
er hätte prächtige Kleider an. Dies war nicht böser Wille, eher die 
Scham vor der eigenen Dummheit, deren Eingeständnis sie isolie-
ren und stigmatisieren würde. So blieb der Betrug am Sitz des 
Kaisers unbemerkt und weil niemand gerne entlarvt wird, jubelte 
ihm auch die Menschenmenge entgegen und staunte über die 
Pracht der Kleider. 

„Aber er hat ja gar nichts an!“ sagte endlich ein kleines Kind. „Hört die 
Stimme der Unschuld!“ sagte der Vater; und der eine zischelte dem an-
dern zu, was das Kind gesagt hatte. „Aber er hat ja gar nichts an!“ rief 
zuletzt das ganze Volk. Das ergriff den Kaiser, denn das Volk schien 
ihm recht zu haben, aber er dachte bei sich: „Nun muss ich aushalten.“ 
Und die Kammerherren gingen und trugen die Schleppe, die gar nicht 
da war (ebd., o.S.). 

Ein Kind hat schließlich die wahre Nacktheit gesehen und seine 
Einsicht gegen die öffentliche Meinung gestellt, weil es nicht 
wusste oder nicht akzeptierte, dass galt: Wer nichts sieht, ist blöd. 

Das Problem des Kaisers im Märchen war nicht, dass er Klei-
der über alles liebte und sie ständig wechselte; die Folgen dieses 
Luxus jedenfalls spielen keine Rolle und niemand weiß etwas ü-
ber die eventuelle Vernachlässigung anderer Staatsaufgaben au-
ßer jener der Repräsentation. Das Märchen gewinnt seinen Reiz 
aus der Zusatzeigenschaft der Kleider: der Eigenschaft, zwischen 
Schein und Sein zu diskriminieren. Diese Eigenschaft gründet je-
doch auf Betrug: Die Weber haben sie erfunden und in die Dis-
kurslandschaft eingeführt, um sich zu bereichern. Dabei verwen-
deten sie einen geschickten Schachzug: Alle Menschen haben ihre 
Ideen und Erfahrungen, wie sie Schein und Sein, wie sie die angeb-

lich und die wirklich Dummen unterscheiden können. Sie wissen 
zudem, dass sie sich auch schon getäuscht haben und dass es im-

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004 - am 14.02.2026, 15:51:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINE THEORIE DER BEHINDERUNG

94

mer Menschen gibt, die vielleicht genau umgekehrt urteilen wür-
den. Andernfalls könnte man niemandem mehr vertrauen, dem 
ein anderer nicht vertraut. Die Weber geben nun vor, ein Mittel zu 
haben, um diese Unterscheidung objektiv und allgemeingültig zu 
vollziehen. Das Mittel selbst ist kein Instrument oder Testverfah-
ren, dessen Resultate irgendwie interpretierbar wären. Das Mittel 
ist vorhanden durch sein Nichtvorhandensein, allein durch den 
Zauber des Betrugs: Es existiert in den nicht existierenden Kleidern. 
Diesen wird jedoch die Eigenschaft zugeschrieben, zuverlässig 
zwischen Sein und Schein zu unterscheiden. Das Mittel erlaubt 
also, den Gebrauch der Unterscheidung korrekt zu vollziehen. Der 
Beweis ist einfach: Wer sie sieht, ist klug. Die Möglichkeit der Un-
terscheidung hat sich verselbständigt und erzeugt nun eigene 
Wirkungen. Sie setzt ein kollektives Abwehrdispositiv gegen Ent-
hüllung in Gang, der nur entgeht, wer noch nicht sozialisiert ist 
oder wer sich von außerhalb der Normalitäten der Gesellschaft 
irritieren lässt und auf Erkenntnis durch Überraschung – den ab-
duktiven Schluss – nicht verzichtet. Es genügt offensichtlich nicht, 
auf ein Angebot zur Unterscheidung einzutreten, wenn nicht zu-
sätzlich in Betracht gezogen wird, wie die Unterscheidung ge-
braucht wird. Wenn Schein und Sein zu unterscheiden sind: Was 
sind die Applikationsregeln von Sein im Unterschied zu Schein? 
Die Weber haben viel Schein als Sein verkauft und alle sind dar-
auf eingestiegen, außer das Kind am Straßenrand, das die Norma-
lisierung der Verhältnisse durch eine spontan andere Anwendung 
der Differenz (Nacktheit = Sein; schöne Kleider = Schein) wieder 
einleiten konnte. Mit anderen Worten: Der Gebrauch des Unter-

schieds markiert eine Diskursposition, von der aus Wissen gewonnen 
und Diskurse aufgebaut werden können. Dieses Spiel muss man 
durchschauen, will man dem Diskursangebot nicht blind Folge 
leisten. Die Weber behielten die Spielregeln für sich und maskier-
ten sie durch einen Zirkel: Wir machen schöne Kleider. Nur die 
Klugen können sie sehen, aber nur wer sie sieht, ist klug. Das 
Ganze ist unwahr und wer das durchschaut, ist dumm. Das Kai-
serreich ist auf die Diskursordnung hereingefallen, bis hin zum 
Exhibitionismus. 

Doch die Diskurswirklichkeiten entlang der Differenz von Be-
hinderung/ Nichtbehinderung sind für solche Manöver zu prekär 
und zu fragil. Damit sich die Gesellschaft über die Erfahrung von 
Behinderung als ihr eigener Gegenstand reflexiv erschließen kann, 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004 - am 14.02.2026, 15:51:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHLUSS

95

benötigt sie einen analytischen Horizont, der die Beobachtung der 
Beobachtungen leistet. „Wahrheit“, meint William James, „ist die 
Funktion unserer Urteile, die inmitten der Tatsachen entstehen 
und enden“ (James 1994: 143). Diese Urteile benötigen einen kriti-
schen Diskursraum, wenigstens aber kollegiale Supervision, um 
sie als gesellschaftliche Praxen zu identifizieren. Foucault hat die 
Frage nach der Formierung von Diskursen gestellt, um die Wahr-
heitsspiele, wie er sie nannte, zugänglich zu machen: 

Mon problème est […] de savoir comment les jeux de verité peuvent se 
mettre en place et être liés à des relations de pouvoir […]. Le mot ‚jeu‘ 
peut vous induire en erreur: quand je dis ‚jeu‘, je dis un ensemble de 
règles de production de la vérité“ (Foucault 2001: 1543f).2

Die Idee ist, systematisch zu untersuchen, wie Wahrheiten produ-
ziert und formiert werden (Bublitz 2003a), und diese Untersu-
chung von Anstrengungen zu unterscheiden, selbst die Wahrheit 
(erster Ordnung) sagen zu wollen. Diese Untersuchungen finden 
nicht außerhalb der Gesellschaft statt, aber auch nicht in der Posi-
tion der Weber. Eher ist es das Kind am Straßenrand, das die 
Wahrheitsspiele erst noch lernen muss, das als Symbol für den Ort 
der Beobachtung zweiter Ordnung fungieren könnte: Seine Aus-
sage erschließt überraschend einen alternativen Gebrauch einer 
etablierten Unterscheidung (und nicht etwa eine unvoreinge-
nommene Position). Damit sorgt es für Informationsgewinn und 
Möglichkeiten, andere Welten in der Welt zu denken. 

2 Übersetzung JW: Mein Problem ist […] zu begreifen, wie sich Wahr-
heitsspiele installieren und mit Machtgeflechten verbunden werden 
können […]. Das Wort „Spiel“ könnte Sie zu einem Irrtum verleiten: 
wenn ich „Spiel“ sage, so meine ich ein Insgesamt von Regeln der 
Wahrheitsproduktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004 - am 14.02.2026, 15:51:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839402979-004 - am 14.02.2026, 15:51:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402979-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

