
»nullo modo cogimur aut retenta praescientia dei
tollere voluntatis arbitrium aut retento voluntatis
arbitrio deum (quod nefas est) negare praescium
futurorum« [›wir sind weder zur Annahme ge-
zwungen, durch das Vorherwissen Gottes werde
die Freiheit des Willens aufgehoben, noch zur
Annahme, durch die Freiheit der Entscheidung
werde das Vorherwissen Gottes verneint (was
lästerlich wäre).‹]

Augustinus (De civitate Dei 5,10)

»Die christliche Moral, weil sie ihre Vorschrift (wie
es auch sein muß) so rein und unnachsichtlich
einrichtet, benimmt dem Menschen das Zutrauen,
wenigstens hier im Leben, ihr völlig adäquat zu
sein, richtet es aber doch auch dadurch wiederum
auf, daß, wenn wir so gut handeln, als in unserem
Vermögen ist, wir hoffen können, daß, was nicht
in unserm Vermögen ist, uns anderweitig werde
zu statten kommen, wir mögen nun wissen, auf
welche Art, oder nicht.«

Kant (Kritik der praktischen Vernunft A 230 Fn)

Donata Schoeller Reisch

Enthöhter Gott –
vertiefter Mensch

Zur Bedeutung von Demut, 
ausgehend von Meister Eckhart
und Jakob Böhme

ALBER PHILOSOPHIE BPH
IL
O
SO
PH
IE

Fi
sc
he
r
·
D
ie
G
na
de
nl
eh
re
al
s

›s
al
to
m
or
ta
le
‹d
er
Ve
rn
un
ft
?

A

www.verlag-alber.de

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ALBER PHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über dieses Buch:
Die Erfahrung, daß man als zeitgenössischer Leser von Texten »alter 
Meister« am Begriff der Demut regelrecht abprallt, motiviert die vorlie­
gende Untersuchung. Heute scheint nicht nur das Verhältnis zu diesem 
einstmaligen Kernbegriff der Spiritualität und Ethik verschüttet; auch 
der Versuch, überhaupt zu verstehen, was unter Demut gemeint ist, er­
weist sich als Herausforderung. Ausgangspunkt sind die Werke von Mei­
ster Eckhart und Jakob Böhme. Die Rekonstruktionsarbeit an der Bedeu­
tung von Demut zieht in das Ganze ihrer Philosophien, vor allem in die 
spekulative Dimension ihres Denkens. Dabei begegnet man u. a. einem 
höchst ambivalenten und dynamischen Begriff des Selbst, einem durch 
Demut charakterisierten Gottesgedanken, einer fließenden Beziehung 
zwischen den Positionen Mensch und Gott, und schließlich einem 
menschlichen Verantwortungsprinzip für die Verwirklichung Gottes. 
Als innerer Knoten dieser Zusammenhänge erweist sich die Demut. 
Den Abschluß der Untersuchung bildet ein Blick auf Nietzsche, hinter 
dessen radikaler Demutskritik noch ein anderer Demutsbegriff zu ent­
decken ist, der erstaunlich verwandte Züge trägt zur spekulativen Praxis 
der Demut eines Meister Eckhart oder Jakob Böhme.

As a contemporary reader of texts from »old masters«, one experiences a 
feeling of impenetrability when confronted with the concept of humility 
and this provides the motivation for this study. Today, not only does our 
relation to this former core concept of spirituality and ethics apppear to 
be buried but the attempt to even begin to understand what is meant by 
humility proves to be challenge. The point of embarkation is the works of 
Meister Eckhart and Jakob Böhme. The reconstruction work on the 
meaning of humility proceeds into the entirety of their philosophies; 
above all into the speculative dimensions of their thinking. Here one 
encounters, among other things, a highly ambivalent and dynamic con- 
cept of the self; an idea of God characterized by humility; a fluid relation 
between the positions of man and God; and finally a human principle of 
responsability for the realization of God. The inner node of these rela- 
tions proves to be humility. The conclusion of the study is formed by a 
view of Nietzsche, whose radical critique of humility conceals another 
concept of humility, which contains traits astoundingly related to the 
speculative practice of humility of a Meister Eckhart or a Jakob Böhme.

Die Autorin: Dr. phil. Donata Schoeller Reisch, geb. 1967, Assistentin am 
philosophischen Seminar Zürich. Frühere Veröffentlichung: Gottesge­
burt und Selbstbewußtsein. Denken der Einheit bei Meister Eckhart und 
G.W.F. Hegel (1992).

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Donata Schoeller Reisch 
Enthöhter Gott - vertiefter Mensch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alber-Re/he Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Donata Schoeller Reisch

Enthöhter Gott - 
vertiefter Mensch
Zur Bedeutung der Demut, 
ausgehend von Meister Eckhart 
und Jakob Böhme

Verlag Karl Alber Freiburg/München

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die vorliegende Arbeit wurde von der Philosophischen Fakultät I 
der Universität Zürich im Wintersemester 1997/98 auf Antrag von 
Prof. Dr. H. Holzhey als Dissertation angenommen.

Gedruckt mit Unterstützung der
Paul-Schmitt-Gedächtnisstiftung,
Zürich

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Schoeller Reisch, Donata:
Enthöhter Gott - vertiefter Mensch :
zur Bedeutung der Demut, ausgehend von Meister Eckhart 
und Jakob Böhme / Donata Schoeller Reisch. - 
Freiburg (Breisgau); München : Alber, 1999 

(Alber-Reihe Philosophie)
Zugl.: Zürich, Univ., Diss., 1998 
ISBN 3-495-47923-6

Texterfassung: Autorin

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Alle Rechte vorbehalten - Printed in Germany
© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg/München 1999
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg
Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher
Satzherstellung: SatzWeise, Trier
Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans
Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 1999
ISBN 3-495-47923-6

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Theresa und Silja

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Diese Studie verdankt ihre Entstehung zunächst einmal der Offen­
heit von Herrn Prof. Helmut Holzhey. Er hat die - für das heutige 
philosophische Klima äusserst abgelegene - Themenwahl von An­
fang an unterstützt. Der krisenreiche Prozess des Schreibens war 
Helmut Holzheys Spürsinn ausgesetzt, den Versuch (bzw. die Ver­
suchung) stets zu durchschauen, sich um das eigentliche Problem 
herumschreiben zu wollen. Die Treffsicherheit seiner Kritik schlug 
bei mir buchstäblich ein, insofern sie mein Denken und meine Spra­
che für das Thema freisprengen konnte. Diesem sich einlassenden 
»coaching« ist die vorliegende Arbeit tief verpflichtet.

Verpflichtet ist sie weiterhin auch Prof. Alois Haas, der als Kor­
referent ihr Entstehen begleitet hat. Die Gespräche mit ihm waren 
Quellen der Anregung und Motivation mit der unverzichtbaren Ne­
benwirkung, den manchmal stockenden Mut für das Thema neu in 
Schwung zu bringen.

Neben der akademischen Begleitung danke ich meinem Onkel 
Prof. Johannes Ottow, der als Architekt die Mühen auf sich genom­
men hat, eine philosophische Arbeit nach stilistischen Schönheits­
fehlern zu durchsuchen. Dr. Andreas Schrade und Dr. Birgit Chri­
stensen danke ich für den grossen Freundschaftdienst, die Kapitel 
von zahllosen Flüchtigkeitsfehlern zu befreien. Ich danke weiterhin 
Dr. Rüdiger Schmidt, auf dessen Ermunterung die Beschäftigung mit 
Nietzsche im letzten Kapitel zurückgeht und Prof. Michael Theunis- 
sen, dessen liebenswüridges Interesse für mein Thema mich gestärkt 
hat. Auf ihn geht die Idee zurück, vorliegende Arbeit beim Alber 
Verlag zu veröffentlichen. Schliesslich danke ich Silja Walter (Kloster 
Fahr) für die lebendige Inspiration, die ich in den Gesprächen mit ihr 
erfahren durfte.

Vor allem aber gilt mein Dank meiner Familie. Sie hat die 
Atmosphäre geschaffen, in der vorliegende Arbeit gedeihen konnte. 
Die Strapazen, die ein solches Unternehmen für eine Familie bedeu­
tet, hat die meinige mich nicht spüren lassen. Ich danke an erster 
Stelle Georg für seine fraglose Unterstützung während der ganzen

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 7

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dank

Zeit. Sein Glauben an mein Projekt hat bisweilen meinen eigenen 
ersetzt. Ich danke meinen Töchtern für ihre Geduld mit der so oft 
am Computer sitzenden Mutter. Ich danke meiner eigenen Mutter 
für ihre beflügelnde Anteilnahme.

Hiermit beende ich eine Dankesliste, die ich eigentlich noch gut 
weiter führen könnte. Doch nun zur Sache ...

Zürich, im Mai 1999 Donata Schoeller Reisch

8 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1. Das Problem mit der Demut............................................ 13

I. Zur Dissonanz einer Dissertation über Demut .... 11
II. Näheres zur Motivation............................................... 18

III. Demut und Denken......................................................... 21
IV. Zu den Schwierigkeiten um die Demut......................... 24

1. Gedanken vorweg..................................................... 22
2. Aspekte der ethischen Debatte............................... 28
3. Blick zurück............................................................... 31
4. Andere Ansätze......................................................... 36
5. Theologische Muster............................................... 39

V. Überleitung..................................................................... 44

2. Meister Eckharts einende Demut.................................. 46

I. Annäherungsversuch ..................................................... 44
II. Wieso Demut?............................................................... 60

1. Ein Vergleich ............................................................ 58
2. Empfängliche Tiefe, gebende Höhe......................... 65
3. Seinsmitteilung......................................................... 72
4. Nochmals: Wieso Demut?......................................... 78

III. Über die Schwierigkeit, demütig zu werden ................ 87
1. Was heisst Selbstlosigkeit? ...................................... 85
2. Der bezuglose Bezug des Abgeschiedenen ............. 95
3. Zur Aussichtslosigkeit von selbst, selbstlos zu

werden ..................................................................... 99
4. Demut als »Gotteswerk«......................................... 102

IV. Bereitschaft und Leiden ............................................... 104
1. Bereitschaft ............................................................... 102
2. Leiden ........................................................................ 107
3. Bereitschaft zum Leiden ............................................ 111
4. Warum? ..................................................................... 113

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 9

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

V. Offenbarungsträchtige Demut...................................... 114
1. Deus est intellectus.................................................. 112
2. Offenbarungsentbergung......................................... 118
3. Paradox der Demut.................................................. 122

3. Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut . . . 129

I. Überleitende Bemerkungen ......................................... 127
1. Von Eckhart zu Böhme............................................ 125
2. Einleitendes zur Denkeigenart Böhmes................... 135

II. Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs................... 142
1. Demut als Bedingung eines universalen Denk­

anspruchs .................................................................. 140
2. Spannungsfeld der Demut......................................... 151
3. Weitere Freilegung in Absetzung von Luther .... 155

III. Gefahrenzone Mensch.................................................. 160
1. Ambivalentes Selbst .................................................. 158
2. Imago dei in Demut.................................................. 172
3. Imago irae ohne Demut ............................................ 180
4. Ende der Ichheit als Anfang Gottes: zur Transforma­

tionsleistung der Demut ......................................... 196
IV. Wirklichkeit als Gottesgeschehen...............................  205

1. Einstieg ..................................................................... 203
2. Gottdenken als Selbstdenken ..................................  207
3. Von Einheit zu Eigenheit ......................................... 219
4. Die Empfindlichkeit des Unterschieds...................... 225
5. Von Eigenheit zu Einigkeit ...................................... 231
6. Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottes­

spiels ........................................................................... 239
7. Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade . . 249
8. Abschliessende Überlegung ...................................... 259

10 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

4. Demutsspannung: Zusammenfassende Bemerkungen
Vergleich von Eckhart und Böhme................................... 264

Anhang: Fernes Echo. Nietzsches Verhältnis zur Demut
(Ein Versuch zu Nietzsche mit Eckhart und Böhme) .... 285

I. Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut............. 283
II. Die Demut Zarathustras............................................... 294

III. Parallelen........................................................................ 301
IV. Härte versus Tiefe der Demut...................................... 306
V. Die unüberwindbare Selbst-Überwindung des Willens

zur Macht........................................................................ 315
VI. Demutsdurchbruch ......................................................... 321

Primärquellen und ihre Abkürzungen...................................... 323

Hinzugezogene Literatur............................................................ 326

Personen- und Sachregister ......................................................... 338

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 11

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Das Problem mit der Demut

»Man soll in dieser Zeit nicht demütig sein, Bube! Man soll 
auch nicht demütig sterben. Diese Tugend ist heute unanstän­
dig geworden.«
(Friedrich Dürrenmatt: »Nächtliches Gespräch mit einem ver­
achteten Menschen«, Werkausgabe in dreißig Bänden, Bd. 17, 
1986, 22.)

I. Zur Dissonanz einer Dissertation über Demut

Über Demut zu promovieren mag wie ein auf die Pointe hin kompri­
mierter Witz erscheinen. Inhalt und Form der Arbeit geraten in einen 
unübersehbaren Konflikt wie zwei Farben, die nicht zueinander 
passen. Während das Untersuchte sozusagen die Nichtigkeit des Ich 
propagiert, wirkt seine Untersuchung als Doktorarbeit eben dieser 
entgegen. Die Form der Abhandlung unterläuft in kaum zu verber­
gender Weise das von ihr Behandelte, wird mit einer Dissertation 
bekanntlich nicht gerade die demütige Minderung des Eigenen er­
zielt - ausser vielleicht, man hat unter ihren Strapazen das Selbst 
soweit zur Auflösung gebracht, dass die akademischen Würden, die 
mit ihr verbunden sind, die vielleicht verbesserten Berufschancen, 
der äusserliche Prestigegewinn kein Selbst mehr vorfinden.

Abgesehen von dieser Möglichkeit, liesse sich einräumen, dass 
eine Dissertation auch allein aus Interesse am Gegenstand entstehen 
kann. Aber so entkommt man dem Dilemma ebenfalls nicht. Denn 
das Leiden am Schreiben, das Fixiertsein darauf, die damit verbunde­
ne Ungelassenheit stehen wiederum im Umkehrverhältnis zu einem 
wesentlichen Aspekt des Inhalts der Arbeit: der Gelassenheit, welche, 
wie gezeigt wird, von der Demut untrennbar ist. Das Projekt einer 
Dissertation hierüber fördert nun unglücklicherweise eher Gegentei­
liges zutage: Zustände des Missmuts, Ärger über eigene Unzuläng­
lichkeiten, (Zeit-)Druck, kurzfristige Höhen-, langfristigere Tief­
flüge, in anderen Worten, Gemütsdispositionen, die nicht gerade in 
Harmonie zur beschriebenen Demutsgelassenheit stehen.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 13

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

Eingestandenermassen befindet man sich mit dem Projekt einer 
Dissertation über Demut in einer prekären Lage. Unabhängig der 
Rätsel, die sie einer philosophischen Durchdringung aufgibt, ver­
strickt sie einen bereits, bevor man sich überhaupt mit ihr eingelas­
sen hat. Die Lösung aus ihrer Verstrickung gelingt vermutlich nur 
auf dem Weg der Versöhnung: dass der Über-die-Demut-Schreiben- 
de, von ihr belehrt, schliesslich selbst demütig wird. Dann aber steht 
man erst recht vor einem Zwiespalt. Diesem hat Bernhard von Clair­
vaux bereits vor tausend Jahren Ausdruck verliehen, obwohl er sich 
ihm weit weniger zugespitzt darbot - wollte er doch nicht über De­
mut promovieren, sondern nur einer Bitte eines Mitbruders entspre­
chen: »Wenn ich mit Nutzen von der Demut spräche, fürchtete ich, 
selbst nicht demütig zu erscheinen, oder wenn ich demütig schwieg, 
mich unnütz zu erweisen. Und da ich keinen (der beiden Wege, D. S.) 
für sicher sah, einen von beiden aber einschlagen mußte, zog ich es 
vor, eher mit Dir die Frucht meiner Rede zu teilen, wenn ich könnte, 
als für mich allein im Hafen des Schweigens Sicherheit zu suchen: 
Einerseits habe ich die feste Zuversicht, daß Deine Gebete mich vor 
Stolz bewahren würden, wenn ich vielleicht etwas sagen könnte, was 
Deinen Beifall fände; wenn ich andererseits aber nichts zuwege 
brächte, was Deine Aufmerksamkeit verdiente - und das scheint mir 
wahrscheinlicher -, kann ich über ein Nichts nicht stolz sein.«1

Der glückliche Ausweg, den Bernhard zwischen den ihn bedrän­
genden Möglichkeiten gefunden hat, steht einem heute nicht mehr 
ohne weiteres zur Verfügung: weder kann man sich darauf verlassen, 
dass die begutachtenden Professoren für einen beten, falls das Ge­
schriebene auf »Beifall« stösst, noch kann man die Mühen der Dis­
sertation wirklich mit der Beruhigung auf sich nehmen, dass, falls 
man »nichts zuwege« brächte, immerhin die Gefahr des Stolzes ge­
bannt sei.

Der Ausweg, den Bernhard wählte, bietet sich einem deshalb 
nicht mehr an, weil das Spannungsfeld, in dem er stand, sich entladen 
hat. So wenig man heute im Stolz die ungeheure Gefahr erkennen

1 B. v. Clairvaux, Sämtliche Werke II, 45 (»Metuens aut loquendo utiliter de humilitate, 
ipse humilis non invenire, aut tacendo humiliter, inutilis fieri. Cumque neutram tutam, 
alterutram tamen mihi tenemdam esse conspicerem, elegi potius tibi, si quem possem, 
communicare fructum sermonis, quam tutari me solum portu silentii: simul fiduciam 
habens, si quid forte, quod approbes, dixerim, tui precibus posse non superbire; sin au- 
tem - quod magis puto - nihil tuo studio dignum effecerim, de nihilo superbire non 
posse.« De gradibus humilitatis et superbiae, Opera III, 16, 11-17)

14 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Dissonanz einer Dissertation über Demut

kann, so wenig in der Demut den unumstösslichen Wert. Die oben 
umschriebene Dissonanz zwischen Demut und Dissertation hat sich 
offensichtlich von selbst aufgelöst, weil die Demut für heutiges Emp­
finden ihren Klang verloren hat. Sie wirkt - um im Bild zu bleiben - 
wie ein kaum mehr vernehmbarer Ton vergangener Zeiten, der mei­
stens als eindeutig ausgeleiert wahrgenommen wird. Darum ist das 
Fragwürdige einer Dissertation über die Demut heute nicht mehr der 
latente Selbstwiderspruch dieser Kombination, sondern eher: warum 
man sich überhaupt ein solches Thema wählt2.

Das heutige Demuts-Unverständnis begründet nun gerade das 
Motiv hinter dieser Arbeit. Denn der Relevanzverlust der Demut 
geht einher mit ihrem buchstäblichen Sinnverlust: auch wenn man 
demütig sein wollte, wäre es zweifelhaft, ob man es überhaupt noch 
könnte, weil kaum einer mehr weiss, was Demütigsein eigentlich 
heisst. Die Mühe, dieser vergessenen Bedeutung nachzugehen, 
scheint im Blick auf dasjenige versprechend, was vergessen wurde: 
nämlich Demut im Sinne von »Wurzel«, »Sicherste Schatzkammer«, 
»Haupt«, »Hüterin«, »schönste« aller Tugenden, als »Mutter der 
Weisheit« und »erster Weg« zur Wahrheit3. Diesem verschütteten 
Geheimnis des Demutsbegriffs ein wenig auf die Spur kommen, hat 
sich vorliegende Untersuchung vorgenommen. Insofern leistet das 
prekäre Unternehmen einer Dissertation über Demut dieser einen - 
wenn auch nicht unbedingt demütigen - Dienst, welches Wort ety­
mologischer Bestandteil der Demut ist4, so dass das Undemütige

2 Entsprechendes haben die Reaktionen auf das Thema widergespiegelt. Typisch war ein 
Befremden, das sich exemplarisch artikulierte in Fragen wie »Ist das nicht etwas altmo­
disch?« oder in der Skepsis (eines Ethikers!) »So lange Sie nicht selbst demütig wer­
den!« Aber auch Bemerkungen von der Art »Wie erotisch« oder »Wie süss« mani­
festierten die fast schon komisch zu nennende Relevanzveränderung, die die Demut 
heute erfahren hat. Ebenfalls zu notieren war die Sorte eines nostalgisch-konservativen 
Kommentartyps, der mit emphatischen »Wie schön!«-Bezeugungen Ausdruck gab für 
die romantische Verharmlosung des Begriffs. Ein Psychologiestudent hat die Situation, 
aus unserem Zeitgeist heraus Demut erfassen zu wollen, vielleicht am treffendsten 
quittiert mit dem trockenen Kommentar: »Wie grössenwahnsinnig.«
3 Vgl. D. Mieth, 1986, 73 und V. Cathrein, 1920, 83 f. Cathrein gibt an angegebener 
Stelle eine Quellenübersicht von der Patristik bis zum Mittelalter, die von der überra­
genden Stellung der Demut zeugt.
4 »Zu den Wörtern der frühen christlichen Mission in Oberdeutschland gehört (...) das 
Adjektiv althochdeutsch diomuoti dienstwillige, zu dem das Substantiv althochdeutsch 
diomuoti (mittelhochdeutsch: diemüete, diemuot) dienende Gesinnung, Demute gebil­
det ist. Der zweite Bestandteil ist von dem unter Mut behandelten Wort abgeleitet, der 
erste gehört zum Stamm des unter dienen behandelten Verbs und entspricht got. pius

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 15

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

einer Dissertation über die Demut über die Hintertür eines Dienstes 
an ihr wiederum ein wenig aufgewogen wird.

Die vorliegende Untersuchung hat sich nicht vorgenommen, 
den Gründen der Verblassung und Marginalisierung der Demut 
nachzugehen: Warum die einstmalig fundamentalste aller Tugenden 
in einem erdrutschartigen Wertewandel in die völlige Peripherie ge­
drängt, wie aus der »grandeur (...) inseparable de l'humilite«5 die 
»Hundedemut«6 wurde, oder aus der Überzeugung, dass keine Tu­
gend »notwendiger als die Demut«7 sei, ihr völliges Übergangensein

>Knecht<, steht aber begrifflich eher dem urnordischen Pewar >Gefolgsmann< nahe, so 
daß die Wiedergabe des lateinischen humilitas an einen Begriff des germanischen Ge­
folgschaftswesens anknüpfte.« (»Duden, Das Herkunftswörterbuch.« Mannheim, 
1989). Eine ausführliche Wortgeschichte bietet der Demutsartikel im Wörterbuch von 
Jacob und Wilhelm Grimm. Eine Wortgeschichte im Spektrum der philosophischen und 
theologischen Bedeutung, auch in Berücksichtigung der griechischen und hebräischen 
Tradition, bieten das »Reallexikon für Antike und Christentum« und das »Dictionnaire 
de Spiritualite«. Vgl. hierzu auch K. Thiemes »Wortgeschichte« der Demut, 1906, 
14-43 oder O. Schaffner: »Der Begriff der Demut und seine Geschichte«, 1959, 35-52. 
W. Wackernagel wagt eine ungewöhnliche etymologische Brücke, welche das Wort im 
Eckhartschen (aber auch Böhmeschen) Sinn aufzuschlüsseln sucht. Er weist daraufhin, 
dass Demut, »wenn auch nur mit Vorsicht, als eine Zusammenstellung von >Deus< und 
>Mut< gedeutet werden« könnte. In der entsprechende Fussnote hierzu heisst es: »Wie 
>dienen< und >Dienstag< (Tyrsdag), könnte (...) >Demut< zusammen mit den verwandten 
Formen von deus (deva, teiva, Tiwaz, Teiwaz, Tyr, Tiw, usw.) im Sinne und im Geiste der 
Eckhartschen Demutlehre gedeutet werden.« (In: C. Brinker et al., 1995, 469. Vgl. 
W. Wackernagel in »Revue des Sciences Religieuses«, April 1995, 224) In dem von Her­
mann Paul herausgegebenen »Deutschen Wörterbuch« wird humilitas auf althoch­
deutsch mit »theomuati« wiedergegeben, was sehr an Wackernagels unorthodoxe Lesart 
erinnern lässt. Am Rande sei noch eine kuriose Beobachtung vermerkt, der etymolo­
gisch noch nicht nachgegangen worden zu sein scheint. In der Chassidischen Mystik gibt 
es den Ausdruck »demuth«, der im Sinne eines »Urbildes« als Verbindungsglied alles 
»Unteren« zur göttlichen Sphäre zu verstehen ist (vgl. G. Scholem 1957,126). Scholem 
schreibt: »Die Urbilder stellen eine besondere Sphäre der unkörperlichen, gottnahen 
Existenz dar. (...) Das Urbild ist der tiefste Quell der verborgenen Seelentätigkeit« 
(ebenda. 127). Auch wenn die Wortähnlichkeit nichts als merkwürdiger Zufall ist, so 
kommt die von Scholem gezeichnete Bedeutung von »demuth« dem, was sich Meister 
Eckhart und Jakob Böhme unter dem spekulativen Gehalt der Demut gedacht haben, 
erstaunlich nahe, wie in den entsprechenden Kapiteln zwei und drei zu sehen sein wird.
5 »Dictionnaire de Spiritualite«, 1158.
6 H. Heine, 1979,127. Jeremias Gotthelf diagnostisiziert bereits in seinen Kalenderpre­
digten: »Ein seltsam Wort, man hört es selten mehr, der Zeitgeist hat es verdammt, ein 
Pfaffen- und Aristokratenwort soll es sein, ein Knebel in des Volkes Mund. Nicht 
demütig soll der Mensch sein, sondern selbstbewußt: Selbstbewußtsein erhebt den 
Menschen, Demut erniedrigt ihn, so hallt das neue Feldgeschrei.« (J. Gotthelf, 1986, 61)
7 V. Cathrein, 1920, 85.

16 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Dissonanz einer Dissertation über Demut

in neueren Philosophie-Lexika erfolgen konnte8; dies wären äusserst 
erforschenswerte Fragen, die eines sowohl historischen, soziologi­
schen wie philosophischen Ausgriffs bedürften9.

Das Anliegen der folgenden Seiten beschränkt sich jedoch dar­
auf, dem Sinn und Kontext der Demut dort nachzuspüren, wo ihre 
Rolle noch als zentral gegolten hat; vor allem zu verstehen, warum 
der Wert der Demut einmal so unschätzbar hoch gehandelt worden 
ist. Dafür ist offensichtlich der Horizont zu betrachten, der sie als 
welt- und gottanschauliches Umfeld umgeben hat10. Es soll also um 
den Versuch gehen, eine philosophisch (bzw. spekulativ) begründbare 
Bedeutung dieses Begriffs zu rekonstruieren. Den Rahmen, der be­
schränkend hierfür gewählt werden musste, stellt die Philosophie 
Meister Eckharts und Jakob Böhmes. Für ihre Gedankenmodelle er­
weist sich die Demut als ein Fokus, der die Leitlinien ihres Denkens 
zusammenlaufen lässt. Im Nachskizzieren dieser Linien wird die De­
mut auf ihre Bedeutung für das Ganze hin transparent. Die - bislang 
vernachlässigte11 - Demutsbedeutung beider Denker lässt Tiefen­

8 Vgl. z. B. das »Philosophielexikon«, hg. von A. Hügli und P. Lübcke, das »Lexikon der 
Philosophie« von F. Austeda, 1979, das »Wörterbuch zu Philosophie und Naturwissen­
schaft«, hg. von H. Hörz u.a, 1978, das »Philosophische Wörterbuch«, hg. von W. Brug- 
ger, 1976 und das »Philosophische Wörterbuch«, hg. von G. Klaus u. M. Buhr, 1974. In 
dem von O. Höffe 1977 herausgegebenen Lexikon der Ethik findet sich bezeichnender­
weise unter dem Stichwort Demut nurmehr ein Pfeil zum Begriff »Gott«, wo sie dann 
als »Grundtugend« in knappster Weise Erwähnung findet.
9 Dabei wäre eine Ideengeschichte der Säkularisierung und Aufklärung aufzurollen, die 
handfeste historische Dimension des politischen Missbrauchs der Demut als »erpropte- 
ste Stütze des Despotismus« (K. Thieme, 1906, 9) zu berücksichtigen, letztlich aber auch 
der geschlechtsspezifische Aspekt zu beachten, insofern die Demut im Mittelalter »das 
Bild der Frau mitbestimmt hat« (Lexikon der Mittelalters, III, Sp. 693) und dabei häufig 
auf den Maßstab der Keuschheit reduziert wurde (M. Bernards, 1955, 80). Bezeichnend 
ist, dass Demut im althochdeutschen als Frauenname gepflogen wurde (vgl. »Deutsches 
Wörterbuch«, von Jakob und Wilhelm Grimm, 921).
10 Es geht also nicht um eine möglichst schlanke Demutsdefinition. Davon gibt es 
genügend und genügend unterschiedliche, die bereits in der Tradition zwischen Augu­
stinus und Thomas von Aquin, Spinoza und Kant, Nietzsche und Scheler bis zur Un­
kenntlichkeit variieren. Vernachlässigt werden auch die etymologischen und geschicht­
lichen Wurzeln des Begriffs, die in den genannten Lexika und Veröffentlichungen 
bereits Gegenstand zahlreicher Studien und Vertiefungen geworden sind.
11 Weder der Demutsbegriff Meister Eckharts noch Jakob Böhmes wurden bislang Ge­
genstand einer eigenen Untersuchung. In der Sekundärliteratur zu Jakob Böhme scheint 
die Demut nicht einmal am Rande jemals Gegenstand etwas eingängiger Aufmerksam­
keit geworden zu sein. Bei Eckhart sieht die Lage anders aus, weil der ausgiebigen Er­
forschung, die Eckhart seit den letzten Jahrzehnte geniesst, sein ungewöhnlicher

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 17

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

dimensionen des Begriffs aufscheinen, die dem heutigen Verständnis 
entglitten sind.

II. Näheres zur Motivation

Häufig wurde die Frage gestellt, warum man sich überhaupt so viel 
Mühe macht um einen derart veralteten, den Zeitgeist kaum mehr 
packenden oder fesselnden Begriff. Würde man wenigstens einen 
Abriss über die Entwicklung dieses Wortes liefern, einer Art Ge­
schichte des Aufstiegs und Falls der Demut, so könnte dies immerhin 
noch als ein ideengeschichtlicher Beitrag verbucht werden, als bil­
dende Übersichtsstudie. Warum die Konzentration so fokussieren 
auf die Hochblüte einer Wortbedeutung, die eindeutig vergangen ist? 
Geschieht dies aus rein >archäologischem< Interesse, aus Eifer für eine 
Art geistesgeschichtlicher Ausgrabungsarbeit? Um die Motivation 
hinter dieser Untersuchung offenzulegen, muss eingestanden sein, 
dass es eine ganz persönliche Neugierde war, die zur unzeitgemässen 
Themenwahl führte. Das plötzliche Bemerken, dass man auch bei der 
wiederholten Lektüre von Texten alter »Meister« habituell den Be­
griff der Demut überging, überlas, nicht wahrnahm; die darauffol­
gende Erfahrung, dass auch mit geschärfter Aufmerksamkeit auf 
den Begriff dieser un-fassbar blieb, weil das vage Restverständnis, 
das man als zeitgenössischer Leser dafür mitbringt, nicht genügt, 
um seinen Sinn in den häufig paradoxen Kontexten aufgehen zu las­
sen; das dadurch aufkeimende Bedürfnis, den Schlüssel zu diesem 
Begriff wiederzufinden, um in eine gedankliche Landschaft ein­
zudringen, die heute von der philosophischen Landkarte weitgehend 
verschwunden ist.

Diese Neugierde bzw. das aufkeimende Bedürfnis, ihr nachzuge­
hen, lässt sich jedoch vielleicht auch in einem weiteren Kontext pla­
zieren. Mit Hilfe eines Schlagworts, welches Charles Taylor als »Un-

Demutsbegriff nicht entgehen konnte. A. de Libera hat ein eigenes Büchlein heraus­
gegeben, wo er Texte zur Demut Meister Eckharts zusammenstellt (Paris 1988). Den­
noch findet sich weder darin noch m.E. sonst irgendwo eine gesonderte und vertiefte 
Betrachtung dieses Begriffs, auch nicht in seiner Verortung unter den anderen spiritu­
ellen Hauptbegriffen Meister Eckharts. Eingedenk des zentralen Platzes, welchen die 
Demut in den jeweiligen Gedankengebäuden Eckharts und Böhmes einnimmt, ist ihr 
Übergangensein tatsächlich erstaunlich. Insofern vermochte vorliegende Arbeit eine 
Lücke zu füllen, die zu schliessen sich für die Verfasserin lohnte.

18 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Näheres zur Motivation

behagen an der Moderne« geprägt hat, ist eine heutige Stimmung 
festzumachen, die gerade dem von der Moderne Verdrängten und 
Vergessenen wieder neue Aufmerksamkeit zu schenken bereit ist. 
Hängt dieses »Unbehagen« - wie Taylor analysiert - tatsächlich mit 
der »dunklen Seite des Individualismus« zusammen, mit dem 
»Gefühl, daß eine Verflachung und Verengerung des Lebens statt­
gefunden hat und daß dieser Vorgang mit abnormaler und bedauer­
licher Selbstbezogenheit zusammenhängt«12, so ist das spezifische 
Interesse an einem Wert wie der Demut so unzeitgemäss nicht13: 
nämlich als Ausdruck einer Offenheit für alternative Selbstdeutun­
gen, für andere Ideale des Selbstverhältnisses als diejenigen, die als 
Erbstück einer Subjektphilosophie heute selbst in die Krise geraten 
sind14. Etwas provokativ liesse sich vor diesem Hintergrund sogar 
formulieren, dass der Verruf, in den der Bedeutungskomplex der 
Demut gekommen ist, selbst wiederum fast altmodisch erscheint. Ist 
nämlich das neuzeitliche Subjektdenken, welches ideengeschichtlich 
zweifelsohne am Untergang des Demutswerts beteiligt gewesen ist, 
als eine - mit Axel Beelmann gesprochen - Reaktion auf die »Zumu-

12 C. Taylor, 1995, 10. Nicht nur Philosophen diagnostizieren ein Unbehagen auslösen­
des Übergewicht des sich an den Idealen der Moderne nährenden Ichs, auch Soziologen 
sprechen von »eine(r) Art Egoismus-Epidemie, ein(em) Ich-Fieber«, bei dem fraglich 
sei, ob man ihm »durch Ethik-Tropfen, heiße(n) Wir-Umschläge(n) und tägliche(n) Ein­
redungen auf das Gemeinwohl beikommen kann.« (Beck/Beck-Gernsheim, 1990, 12.) 
Auch von psychologischer Seite wird das Thema auf einer gesellschaftlichen Ebene auf­
gerollt, siehe z.B. Franz Stimmer: »Zur Psychogenese und Soziogenese narzisstischen 
Verhaltens«, Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der Goerres-Gesellschaft, Bd. 16, 
1987. In dieser klaren Studie zeigt Stimmer u.a. auch das hohe soziale Entgegenkom­
men, welches der Narzissmus in der modernen Gesellschaft erfährt.
13 Tatsächlich ist gegenwärtig so etwas wie ein Demuts->comeback< zu notieren, das sich 
neuerdings in der philosophischen Fachliteratur niederschlägt. So läuft zur Zeit eine 
ethische Dikussion im englischen Sprachraum, französische und englische Monogra­
phien mit dem Titelthema der humilitas erscheinen auf dem Markt (N. Richards: »Hu- 
mility«, 1992; »L'Humilite. La grandeur de L'infime« Dinge par G. Lamarche-Vadel, 
1992), Tugendanthologien spriessen hervor, die der Demut einigen Platz einräumen 
(U. Wickert: »Das Buch der Tugenden«, 1995; A. Conte-Spanville: »Ermutigung zum 
unzeitgemässen Leben. Ein kleines Brevier der Tugenden und Werte«, 1996). Gehandelt 
wird sie u. a. auch als ein tauglicher »environmental value«, ein Aktualisierungsversuch, 
der sie ins Zentrum der Umweltdebatte einzubinden trachtet (vgl. G. B. Frasz, 1993).
14 Vgl. dazu z.B. folgende Überblicksliteratur: H. Nagl- Docekal und H. Vetter (Hg.): 
Tod des Subjekts? 1987; M. Frank, G. Raulet und W. von Reijen (Hg.): Die Frage nach 
dem Subjekt, 1988; A. Beelman: »Die Krisis des Subjekts. Cartesianismus, Phänomeno­
logie und Existenzialanalytik unter anthropologischen Aspekten, 1990; W. Welsch: Sub­
jektsein heute, in : Studia philosophica 51,1992,153-182.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 19

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

tung an den Menschen im Umgang mit einem allmächtigen Schöp­
fergott«15 zu begreifen, so führte der dadurch angestossene Emanzi­
pationsversuch der Moderne schliesslich wiederum ins Kreuzfeuer 
der - postmodernen - Kritik16. Diese prangert den »Zentrismus« der 
überkommenen Subjektauffassung an, ihr »machtorientiertes« und 
»autistisches« Wesen, ihre Unfähigkeit, »ein »Anderes« positiv (d. h. 
nicht nur als sein anderes Selbst) mitzudenken«17, ihre Vorstellungen 
des Subjekts als »universale(r) Souverän«, als »Herr und Meister der 
Erscheinungen«18. Gesucht ist heute ein neues Selbstverständnis, 
welches der sensiblen Verantwortlichkeit gegenüber der Umwelt 
und den Anforderungen angesichts des zunehmend pluralen 
menschlichen Zusammenlebens gewachsen ist. Das Ufer, zu dem die­
ser Neuaufbruch unterwegs ist, zeichnet Wolfgang Welsch in Anleh­
nung an Adorno in der Kontrastierung »Starkes versus schwaches 
Subjekt«, wobei gerade die »Schwäche« als Ideal des »neuen Sub- 
jekt(s)« hervorgehoben wird. Dieses stellt Welsch als »Indiz einer 
anderen Stärke« dem »traditionell-starke(n) Subjekt« gegenüber, 
das »allein in seinem beschränkten Horizont stark erschien, aus 
Schwäche sich aber auch auf diesen versteifen musste«19. Der Trend 
einer positiven Umwertung der »Schwäche« erinnert offensichtlich 
an den Topos der Demut20, wobei die neuentdeckten Schwächevor­

15 »Die Zumutung an den Menschen im Umgang mit einem allmächtigen Schöpfergott 
besteht zu großen Teilen darin, sich jener Qualitäten und Fähigkeiten behoben zu sehen, 
die man der Seite des Omnipotenzbegriffs zuschlägt. Und damit ist nicht nur, aber vor 
allem gemeint: die Selbsterhaltung. Die Welt und mit ihr der Mensch rutschen ab zu 
einem Willensakt Gottes, der die Frage nach dessen Warum schon im Ansatz abschnei­
det und seine Exegeten nur noch ein lapidares »Quia voluit« sagen lässt.« (Axel Beel­
mann, 1990, 20) Diese Art der Darstellung des religiösen Grundverhältnisses trifft mit 
seiner Polemik in den Kern der Demut, kann sie in gewisser Weise doch als Expertin der 
Akzeptanz des »Quia voluit« verstanden werden. Doch wie verkürzt und verflacht das 
voluntaristische Gottesverhältnis in dieser Aussage Beelmanns erscheint und dadurch 
auch der implizit damit zusammenhängende, auf Fatalismus reduzierbare Demuts­
begriff, wird später vor allem durch Jakob Böhme sichtbar.
16 Vgl. hierzu überblickshalber z.B. W. Welsch: »Unsere potmoderne Moderne«, 1987 
und Literaturangaben von Fussnote 14.
17 H. Vetter, 1987, 28 u. 42.
18 W. Welsch, 1992, 155.
19 Ebenda, 173, Anm. 65.
20 Vor allem, wenn Welsch das »schwache« Subjekt wie folgt charakterisiert: Es »achtet 
den Unterliegenden, vermutet einen Rechtskern im unrecht Scheinenden, rechnet wirk­
lich mit Andersheit. Es ist führwahr nicht mehr dem identischen, zweckgerichteten, 
männlichenc Charakter des Menschen verpflichtet, an dem Adorno unsere Tradition 
kranken sah.« (Ebenda, 174)

20 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demut und Denken

züge auf grössere Kompetenz im Umgang mit Pluralität zielen21. Die 
Stärke der demütigen Schwäche liegt dagegen - wie später vor allem 
hei Meister Eckhart zu sehen sein wird - im Stichwort der Empfäng­
lichkeit begründet. Diese alte Emphase ist dem »neuen« Schwäche­
vorzug offensichtlich so fern nicht, stellt letzteres doch auch auf 
Durchlässigkeit und Bereitschaft zum Einlassen auf Anderes ah his 
hin zur Selhstüherschreitung22.

III. Demut und Denken

Über Brücken solcherart lässt sich das Thema der Demut zweifellos 
aktualisieren. Gegenüber den - sich nach wie vor auswirkenden - 
Leiden des übergewichtigen und steifgewordenen modernen Sub­
jekts könnte die Demut in postmoderner Neuauflage sogar als hei­
lendes know-how betrachtet werden, welches um eine vergessene 
Möglichkeit der »Leichtigkeit des Ich« weiss: Im Sinne etwa des Hel­
den Ulrich aus Musils »Mann ohne Eigenschaften«, der sagt: »Viel­
leicht gehen wir dann, wenn die falsche Bedeutung, die wir der 
Persönlichkeit geben, verschwindet, in eine neue ein wie in das herr­
lichste Abenteuer«23.

Nutzbar aber lässt sich die Demut für ein solches »Abenteuer« 
nicht machen. Denn das von ihr proklamierte Leichtgewicht des 
menschlichen Selbst hängt an einer Gedankenausrichtung, welche 
der Verfügbarkeit der Demut im Sinne eines neuen Selbsterlebnisses 
gerade entgegenläuft. Ihr Charakter und ihr Grund, so machen Eck­
hart und Böhme überdeutlich, erschliesst sich nur in der ihr eigen­
tümlichen selbstlosen Gerichtetheit. Damit verbunden ist eine Denk- 
weise24, aus der die Bedeutung der Nichtigkeit und Überwindbarkeit 
des Selbst als grenzenlose Chance erwachsen kann. Die angesproche­
ne Denkweise hat mit dem Gewahrwerden der »absoluten Negativi­
tät« menschlichen Daseins zu tun, ohne diese aber, wie Adorno der 
traditionellen Metaphysik vorwirft, erklärend »zu bejahen«25. Ge­

21 Vgl. ebenda, 173.
22 Vgl. ebenda.
23 R. Musil, 1952, 150.
24 In diesem Sinn auch erinnert J. Newman: »One must remember here that Christian 
humility is not cultivated in vacuo. It is one element in a complex world-view and form 
oflife.« (1982,281)
25 1966, 352.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 21

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

genteilig setzt das Demutsdenken das Bewusstsein um menschliches 
Ver-sagen in die Dringlichkeit der Ver-antwortung um. Die Möglich­
keit zu dieser Verantwortung liegt in der Demut, sowohl als Be­
wusstsein desjenigen Menschenmöglichen, welches diese stete Ver­
antwortlichkeit zu veranlassen vermag, als auch im Sinne eines 
Vollzugs, der als lebensentscheidend begriffen worden ist. Insbeson­
dere aufgrund von letzterem führt das ihr Nach-denken in heute 
verschüttete Denkregionen, die die Grenzen einer aufgeklärt-säkula­
ren und rein ethischen Behandlungsart hinter sich lassen26.

Dem Versuch, aus unserer Demutsentfremdung der Demut 
nachzugehen, wird aus diesem Grund das Befremdliche nicht abzu­
streiten sein. Verlangt die Entfaltung des ganzen Volumens der De­
mut doch bereits im Ansatz die riskante Bereitschaft zum Nachvoll­
zug einer Denkweise, die sich als spekulativ im ursprünglichen 
Wortsinn erweisen wird27. Riskant ist diese Bereitschaft, weil sie 
natürlich eine breite und - offensichtlich - unschützbare Angriffs­
fläche derjenigen Kritik bietet, die sich vernünftig an gesetzte 
Grenzen hält. Merkwürdig ist allerdings, dass ausgerechnet ein Phi­
losophieren, das aus der Perspektive einer vernunftkritischen Selbst­
bescheidung als anmassend in seinem grenzenlosen Erkenntnis­
anspruch gelten muss, die Demut herausstellt wie kein anderes: und 
zwar ausgerechnet als Mitte(l) dieses Denkens selbst. Es ist tatsäch­
lich so, dass das sokratische Bekenntnis »Ich weiss, dass ich nichts 
weiss« dem denkerischen Selbstverständnis eines Meister Eckhart 
oder Jakob Böhme völlig entspricht. In Abhebung zu einem kriti­
schen Bekenntnis, das lauten könnte: »Ich weiss, das ich etwas 
weiss«, soll die Aussage über ein spekulatives Demutsbekenntnis 
nicht - mit ironischem Unterton versehen - als Freibrief für zügello­
se Phantasien gemeint sein. Will man es wohlwollend im Sinne sei­
nes eignen Selbstverständnisses auslegen, so wäre eine Form der un­
beschränkten Unvoreingenommenheit vorzustellen, eine gänzliche

26 Vgl. hierzu auch A. Dihle, in: »Reallexikon für Antike und Christentum«, 751 u. 
757 f.
27 »Spekulation bezeichnet zuerst eine bestimmte Stufe und Weise der Gottesbetrach­
tung, die von anderen (cognitio, contemplatio, visio) unterschieden wird. Mit dieser 
Bedeutung eng verbunden, jedoch etymologisch von >speculum< (>Spiegel<) abgeleitet, 
ist die Auslegung von Spekulation als einer spezifischen Erkenntnisform der Reflexion 
(...), in welcher Spiegelndes (Geist, Natur) und Gespiegeltes (Gott) in ein sich gegen­
seitig verdeutlichendes Verhältnis gestellt sind.« (S. Ebbersmeyer: »Spekulation«. In: 
»Historisches Wörterbuch der Philosophie«)

22 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demut und Denken

Loslösung von den im Selbst angesiedelten Fixpunkten vermeint­
licher Gewissheit, um dadurch zu einer radikal geschärften Abnah­
mebereitschaft und Denkempfänglichkeit zu gelangen. Die Frucht­
barkeit einer solchen Haltung - die sich, mit Heidegger gesprochen, 
eben nicht aus dem »Halt« bestimmt28 - hat der letzte grosse Meister 
der spekulativen Denkbewegung in aller Offenheit ausgesprochen - 
Hegel. Für diesen nicht eben bescheidenen Kenner des Absoluten ist 
Demut die Disposition, die es ermöglicht, dem »Begriff« nachzuden­
ken: »Die wahre Demut besteht darin, den Geist in die Wahrheit zu 
versenken, in das Innerste, den Gegenstand allein nur an sich zu 
haben; so verschwindet alles Subjektive, das noch im Empfinden vor­
handen ist«.29 Diese Verbindung von Demut und Spekulation weist 
letztere hinsichtlich einer Charakteristik aus, die häufig übersehen 
wird: nämlich dass sich dieser Denkvollzug gewissermassen als eine 
Form der Rezeptivität begreift; zwar nicht im Sinne eines passives 
Medium, sondern einer Versunkenheit, in der das »ich denke« vom 
zu Denkenden nicht mehr zu unterscheiden ist. Hegel spricht davon, 
»sich dem Leben des Gegenstandes zu übergeben«, so vertieft zu 
sein, dass die mögliche »Übersicht« eines davon zu trennenden 
Standpunktes des Ich nicht mehr möglich ist30. Diese Beschreibung 
hat auffallend ähnliche Züge zur Denkweise, die vor allem Jakob 
Böhme an der Demut festmacht. Erst wenn das Eigene sich so ver­
flüssigt hat, dass es der Denkbewegung sozusagen nicht mehr im 
Wege steht, ist nach ihm die Grenzüberschreitung des spekulativen 
Ausgriffs gültig. Ansonsten denkt nur »Meister Klügling«, dessen 
Ichverhaftung das Denken willkürlich macht.

28 Vgl. 1989, 387.
29 G. W. F. Hegel: »Vorlesungen über die Philosophie der Religion«, 1986, 534. In ähn­
liche Richtung geht auch ein Hinweis Hegels in seinem Vorbegriff der Logik, in dem er 
aufgrund einer Demutsdefinition der Philosophie Hochmut abspricht, d.h. sie eher auf 
der Seite der Demut angesiedelt sein lassen will: »Wenn daher von Demut oder Beschei­
denheit und von Hochmut in Beziehung auf das Philosophieren die Rede ist und die 
Demut oder Bescheidenheit darin besteht, seiner Subjektivität nichts Besonderes von 
Eigenschaft und Tun zuzuschreiben, so wird das Philosophieren wenigstens von Hoch­
mut freizusprechen sein, indem das Denken dem Inhalte nach insofern nur wahrhaft ist, 
als es in die Sache vertieft ist und der Form nach nicht ein besonderes Sein oder Tun des 
Subjekt, sondern eben dies ist, daß das Bewußtsein sich als abstraktes Ich, als von aller 
Partikularität sonstiger Eigenschaften, Zustände usf. befreites verhält und nur das 
Allgemeine tut, in welchem es mit allen Individuen identisch ist.« (»Enzyklopädie der 
philosophischen Wissenschaften«, Vorbegriff Par. 23, 1986, 80)
30 Vergl. »Phänomenologie des Geistes«, Vorrede, 52,1984.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 23

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

Der Demutsgedanke Meister Eckharts und Jakoh Böhmes geht 
freilich üher diese epistemischen Implikationen hinaus. Dieses Wei­
tergehen liesse sich - wieder in Anlehnung an Sokrates - paraphra- 
sieren als: »Ich weiss, dass ich nichts hin.« Der resignative Schein 
dieser Aussage trügt, steht sie doch für Eckhart und Böhme analog 
dem Nichtwissenshekenntnis als Eingangsmöglichkeit zu einer Da­
seinsöffnung, welche sich wiederum als ein Überschreiten vormali­
ger Begrenzungen manifestiert. Darum stehen Demut und Spekula­
tion auf mehreren Ehenen in einem Spannungsverhältnis eigener 
Art. Denn der grenzenlose Ausgriff der Spekulation, der keine Be­
scheidung zu kennen meint, heruft sich auf die Demut nicht nur als 
seine Voraussetzung, sondern auch als seine Folge. Sie stellt jene 
Haltung dar, in der das Denken Meister Eckharts und Jakoh Böhmes 
sich vergegenwärtigen will. Wenn Karl Jaspers, Kierkegaard para- 
phrasierend, den »Philosophen des Systems« vorwirft, sie seien als 
»Mensch wie einer, der ein Schloß haut, aher im Schuppen nehenan 
wohnt: dieses phantastische Wesen leht nicht selhst in dem, was es 
denkt«31 - so lässt sich eine solche Kritik hinsichtlich der Spekulation 
Meister Eckharts und Jakoh Böhmes nicht äussern. Ihr Philosophie­
ren versteht sich keineswegs als Selhstzweck in einem alltagsfernen, 
meta-physischen Raum, sondern gegenteilig: als Weg, um in diesen 
Alltag in ungeteilter Präsenz zu gelangen. Diese, so zeigen Eckhart 
und Böhme auf je unterschiedliche Weise, ermöglicht in voller Weise 
erst die Demut. Sie hedeutet deshalh sowohl den Weg in diese speku­
lative Denkhewegung hinein als auch den Ausweg heraus, um vom 
Denken wieder zum konkreten Dasein zu finden. Dieser Ausweg 
wiederum entspricht dem (Höhen-)Weg dieses Denkens selhst, wel­
cher auch als Entdeckungspfad zur Gegenwart zu hezeichnen wäre. 
Aher dazu später.

IV. Zu den Schwierigkeiten um die Demut

1. Gedanken vorweg

Bevor wir uns diesem Demutsdenken Schritt für Schritt üherlassen, 
scheint es notwendig, wenigstens stichprohenartig den Prohlemherg 
anzuleuchten, welcher sich im philosophischen Diskurs um diesen

31 K. Jaspers, 1987,13.

24 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Begriff gehäuft hat. Dahei sollen auch jene Positionen zur Sprache 
kommen, welche die Fragwürdigkeit der Demut verflachen oder mit 
Unkosten auflösen, die schwer zumuthar sind. Um die (philoso­
phisch-ethischen) Prohleme mit der Demut in den Blick zu hekom- 
men, hietet sich als Ausgangspunkt eine zur Zeit laufende Fachdehat- 
te im anglo-amerikanischen Sprachraum an. Die Skizzierung der 
darin diskutierten Aporien lässt zugleich auch deutlich werden, wie 
erstaunlich wenig diese sich im Verhältnis zur Vergangenheit hewegt 
hahen. Schliesslich sollen auch zwei Versuche gestreift werden, de­
nen es in diesem Jahrhundert um eine Rückgewinnung philosophi­
scher Relevanz der Demut gegangen ist: die Ansätze von Heinrich 
Kanz und Max Scheler. Inshesondere die Demutsauffassung des 
Letztgenannten ist für unsere Untersuchungsrichtung hedeutungs- 
voll. Im Befragen ihrer unausgesprochenen Voraussetzungen legt 
sich nämlich von selhst der Ühergang zu Eckhart und Böhme nahe.

Man könnte meinen, das Prohlematische an der Demut hahe 
vielleicht mit der Uneindeutigkeit ihrer Definition zu tun oder - um 
es mit G. Schlesinger krasser zu formulieren - mit den »unique dif- 
ficulties in explicating the notion of humility«32. Die Schwierigkeit 
liegt aher tiefer: Es ist der Grund, warum man üherhaupt demütig 
sein sollte, der heute (aher auch schon früher) zur Disposition steht. 
Hinsichtlich des Prohlems der Definierharkeit steht die Demut nicht 
allein. Seit Platon weiss man, wie undankhar das Unterfangen ist, 
auch klassische Kardinaltugenden wie Klugheit, Mässigkeit, Tapfer­
keit und Gerechtigkeit definieren zu wollen. Im Unterschied zur De­
mut jedoch ist der Nutzen dieser Tugenden für den einzelnen wie für 
die Gesellschaft noch immer unmittelhar nachvollziehhar. Welchen 
Sinn die Demut hahen soll, dies jedoch ist heute mehr als fraglich 
geworden. Derjenige, der einen solchen (positiven) Sinn spontan for­
mulieren könnte, stellt zweifellos eine Ausnahme dar. Aussagen wie: 
»Demut ist Wahrheit, weil sie den Menschen in ein geordnetes Ver­
hältnis zur höchsten Idee und zum Nächsten hringt«33 wirken in 
ihrer Unhefangenheit veralteter als ihre Entstehungszeit in Disserta­

32 G. Schlesinger, 1994, 252.
33 B. Selung, 1926, 5. Vgl. hierzu auch die erstaunlich ähnliche, kategorische Aus­
sageweise eines Dissertanten knapp zwanzig Jahre später: »Was ist Demut? Demut ist 
Wahrheit. Das will sagen: Demut hesteht darin, dass sich der Mensch so einschätzt, wie 
er in Wirklichkeit ist, was er Gott gegenüher und im Lichte Gottes innerhalh des ganzen 
Kosmos tatsächlich hedeutet.« (1943, 2)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 25

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

tionen noch in den zwanziger und vierziger Jahren dieses Jahrhun­
derts. Regelrecht erstaunlich erscheint aus heutiger Perspektive, dass 
solche Sätze über die Demut in relativ jungen Arbeiten zum Thema 
noch zu finden und unproblematisiert so stehen gelassen worden 
sind.

Die Umwertung der Demut, die Nietzsche im Zuge seiner Um­
wertungen aller Werte zum Teil vollzogen sowie prognostiziert hat, 
ist scheinbar erst nach dem Trauma des »Dritten Reichs« erdrutsch­
artig und dominant ins allgemeine Bewusstsein gelangt. Heute hat 
eine Verknüpfung von »Demut« und »Wahrheit« des Menschen, wie 
oben vollzogen, jegliche Selbstverständlichkeit eingebüsst. Warum 
eigentlich? Man könnte doch meinen, dass gerade der ethische und 
moralische Zusammenbruch, der sich durch die faschistische (auch 
stalinistische) Erscheinung unvorstellbarer Unmenschlichkeit ereig­
net hat, im nachhinein einem Wert wie Demut wieder zu neuer 
Aktualität verholfen hätte. Charakterisiert sie doch in altbewährter 
Weise das Bewusstsein und die Kenntnis um menschliche Abgründe 
und Niedrigkeit. Dass Demut eine solche Revitalisation jedoch nicht 
erlebt hat, hängt vermutlich mit dem Element von Ordnung zusam­
men, welches mit ihr untrennbar verbunden erscheint. Bruno Selung 
rekurriert im obigen Zitat noch ganz selbstverständlich darauf, wenn 
er das »geordnete Verhältnis« erwähnt, in welches die Demut den 
Menschen setzt. Was noch in den zwanziger Jahren als Vorstellung 
von Ordnung recht natürlich mit der Demut in Beziehung gebracht 
werden konnte, hat scheinbar die Generalverwüstung des Zweiten 
Weltkriegs nicht unbeschadet überstanden. Demut ohne diesen Rah­
men eines »geordnete(n) Verhältnis(ses)«, einer »höchste(n) Idee«, 
wo die Katastrophen des Menschlichen irgendwie aufgehoben wären, 
ist in schwer zumutbarer Weise beschnitten. Denn eine ordnungs­
leere Demut, nur mehr im Sinne einer Dauerbesinnung auf - wie 
sich gerade in diesem Jahrhundert gezeigt hat - realexistierende Ab­
gründe des Grauens, zieht ins Bodenlose, in Räume unbegrenzter 
Angst. Warum die gegenwärtige Ethik, die durch zeitgeschichtliche 
Ereignisse doch übersensibilisiert sein sollte für die Schwächen des 
(Un-)Menschlichen, als tragfähigen Ausgangs- (oder Halte)punkt so 
vehement die Stärke des Menschen als Ansatz wählt, mag durch die­
sen Hintergrund mitbegründet sein. Denn, wie der in die Demuts­
debatte involvierte Jay Newman in aller Knappheit formuliert: 
»What point is there in their (humans D. S.) dwelling on what they 
are not and what they cannot do when instead they can be enhancing

26 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

what they are?«34 Es erscheint fast so, als oh Demut huchstählich 
un(er)traghar geworden wäre, gerade weil die Mängel des Mensch­
lichen in diesem Jahrhundert so sehr an Gewicht zugenommen ha- 
hen35, ohne dass dieses zugleich durch eine ühergeordnete Ordnung 
aufwieghar wäre. Zu halten vermag sich der Mensch in dieser Situa­
tion deshalh vermutlich nur noch an das, was halthar erscheint: ein 
starkes, zuverlässiges Selhstideal. Demut als Blick »on what we are 
not« mutet dagegen wie eine Überforderung an, die nirgendwo mehr 
hinzuführen scheint. Dermassen dezidiert jedenfalls hängt die zeit­
genössische Ethik am Ideal des »starken« Selbstbewusstseins und der 
ungetrühten Selhstverwirklichung, dass auf Demut (ohne religiöse 
Implikation) wie auf eine Irritation und Störung des Selhstvollzugs 
rekurriert wird, wie später gezeigt wird.

Die These der Un(er)tragharkeit von Demut in der gegenwärti­
gen conditio humana lässt sich noch von anderer Perspektive verfol­
gen. Gemeint ist der Blickwinkel, der sich aus der naturwissenschaft­
lichen Kenntnis des Universums ergiht. Die Dimensionen, in welche 
diese einführt, vermögen das Gefühl von eigener Bedeutsamkeit dra­
stisch zu relativieren. Heidegger hat die Befindlichkeit, die sich im 
Einlassen darauf einstellen kann, folgend zum Ausdruck gehracht: 
»...was ist dieses (menschliche D. S.) Seiende schon! Stellen wir 
uns die Erde innerhalh der dunklen Maßlosigkeit des Raumes im All 
vor. Vergleichsweise ist sie ein winziges Sandkorn, his zum nächsten 
seiner Größe erstreckt sich ein Kilometer und mehr Leere; auf der 
Oherfläche dieses winzigen Sandkorns leht ein durcheinander krie­
chender, hetäuhter Haufe angehlich kluger Tiere, die für einen Au- 
genhlick das Erkennen erfunden hahen (vgl. Nietzsche, Üher Wahr­
heit und Lüge im außermoralischen Sinne. 1873 Nachlaß). Und was 
ist die zeitliche Erstreckung eines Menschenlehens in der Bahn der 
Zeit von Jahrmillionen? Kaum ein Ruck des Sekundenzeigers, ein 
Atemzug. Innerhalh des Seienden im Ganzen ist kein Rechtsgrund 
zu finden für die Hervorhehung gerade des Seienden, das man 
Mensch nennt und zu dem wir selhst zufällig gehören.«36 Dass trotz 
dieser heute verhreiteten und gekannten Perspektive, aus der der

34 J. Newman, 1982, 277.
35 Im Blick auf dieses kulminierende Gewicht schreiht auch J. Camphell: »In comparison 
with all this, our little stories of achievement seem pitiful. Too well we know what 
hitterness of failure, loss, disillusionment, and ironic unfulfillment galls the hlood of 
even the envied of the world!« (1973, 27f.)
36 Martin Heidegger, 1957, 3.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 27

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

Mensch verschwindend gering und vergänglich zu werden droht, das 
Ideal des ausgeprägten Selhstwertgefühls his in die Alltagskultur 
siegreichen Eingang gefunden hat, ist eigentlich erstaunlich. Im Be­
wusstsein der kosmischen Dimensionen, in denen der Mensch leht, 
hätte doch das Bewusstsein der eigenen, völligen Geringfügigkeit 
viel eher Raum gewinnen können, statt des - in diesem Kontext - 
fast schon tapfer wirkenden Festhaltens am eigenen Selhstwert. Viel­
leicht lässt die heutige - dem Mittelalter so konträre - Hochschät­
zung einer Mentalität, die alles andere denn demütig ist, sich deshalh 
wiederum als gegenläufige Massnahme verstehen gegenüber der Ge­
fahr eines völligen Selhstverlusts angesichts der Masslosigkeit des 
Alls (analog der eigenen Ahgründigkeit), welche den Menschen not­
wendig seine eigene Bedeutung und seinen Wert hochhalten lässt. 
Denn dieser Wert hzw. der Sinn seiner Existenz scheint von niemand 
anders mehr gewährleistet und empfunden werden zu können als 
von ihm selber37. Selhstgeringschätzung im Sinne der Demut dage­
gen kennt heute in der Regel kein göttliches Auffangnetz mehr. Ihr 
sich zu unterziehen ist deshalb ein weit bedrohlicheres Unterfangen 
als zu Zeiten, in denen sich der Mensch - noch im Zentrum des Uni­
versums oder der göttlichen Aufmerksamkeit - die Demut sozusagen 
eher leisten konnte.

2. Aspekte der ethischen Debatte

Darum ist es symptomatisch, dass die heutige, in der englischsprachi­
gen Fachliteratur geführte Diskussion um >humility< vor allem durch 
eines losgetreten worden ist: durch das positive >image<, das diesem 
Begriff in der englischen Sprache nach wie vor anhaftet38. Der Ruf 
der humilitas bildet deshalb gleichsam den Stachel der Debatte als 
Frage, wie ein Wert, welcher den Selbstwert zu mindern trachtet, 
diesem dennoch so gut zu Gesicht steht. Vermag die >humility< den 
Selhstwert unter der Hand gar zu steigern? Ignorierhar jedenfalls ist 
die Gegenläufigkeit von Inhalt und Wirkung der >humility< für die in 
Gang gekommene ethische Diskussion nicht mehr: »Until very re-

37 Vgl. hierzu Hannah Arendt, die zu analysieren versucht, inwiefern die Suche nach 
(Selbst-) Gewissheit, die Descartes schliesslich im Selbstbewusstsein gründet, als eine 
notwendige Reaktion auf die galileischen Entdeckungen zu verstehen ist (H. Arendt, 
1996, vor allem 355-366).
38 »(...)even in our cynical age, we are still impressed when we hear people speak of 
someone's >true humility< «. (J. Newman, 1982, 275). Vgl. auch N. Richards, 1988, 253.

28 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

cently, modern virtue ethics in the secular tradition was largely in­
different or even hostile to the character disposition of >humility<. 
The term for many denotes low self-regard or meekness, and it is 
hard to see what is beneficial to oneself or society as a whole in a 
tendency to dismiss whatever strengths one does have.«39 Diese In­
differenz der modernen Tugendethik hat sich - wenn auch erst seit 
kurzem - deshalb verflüchtigt, weil sich die vertrackte Frage auf­
gedrängt hat, warum »low self-regard« dem eigenen Ansehen, der 
eigenen Bedeutung von Vorteil sein kann. Sie stellt vor ein Problem, 
welches im Rückgriff auf die ethische, säkulare Tradition Fassungs­
losigkeit hervorruft. Vermag doch die von der humilitas geforderte 
Selbstminderung eindeutig als Gefährdung und Schwächung des 
Selbstvertrauens und der Lebenskraft gedeutet werden, wie Shefali 
Panigrahi konstatiert40. Wieso darin eine erstrebenswerte Tugend lie­
gen soll, fragt Norvin Richards offen und repräsentativ für alle betei­
ligten Diskussionsteilnehmer41.

Um diese grundsätzliche Unverständlichkeit des Erstrebenswer­
ten von >humility< ranken sich aber noch zusätzliche Aporien. Zum 
Beispiel die Frage, wie herausragende Persönlichkeiten (»the splendid 
among us«), überhaupt >humble< sein können, wobei gerade ihre hu- 
militas doch besonders sympathisch erscheint. Auf der Grundlage 
eines Selbstbewusstseinsideals, welches sich ehrlich und offen zu sich 
selbst zu bekennen hat, setzt sich die Selbstgeringschätzung der 
Überdurchschnittlichen einem Misstrauen aus, das Verlogenheit, zu­
mindest Selbsttäuschung nahelegt42. Als Versuch einer Verteidi­
gungsmassnahme will es Julia Driver daher sinnvoll erscheinen, 
vom notwendigen »epistemic defect«43 der >humility< auszugehen, 
während Aaron Ben-Ze'ev gegenteilig zu einer Problemverschärfung

39 S. Hare, 1996, 235.
40 S. Panigrahi, 1980, 7.
41 »If (...) being humble means taking a persistently dim view of every particular in 
one's behavior and charakter, it is hard to imagine anyhting more dreary. How could this 
be a virtue, something one should hope to make part of one's personality?« (N. Richards, 
1988, 254).
42 Ebenda 253.
43 J. Driver, 1989, 377. Sie bezeichnet die humility aufgrund dessen auch als »virtue of 
ignorance«, deren hervorstechendes Merkmal es ist, nicht über sich Bescheid zu wissen, 
denn der Satz »I am modest« klingt »odd«, verkehrt er doch implizit seinen Sinn. Auch 
in dieser Hinsicht gilt der »epistemic defect« der humility. Der Inhalt dieser Wortprä­
gung findet sich bereits bei Feuerbach ausgedrückt: »Die wahre Demut ist die, welche 
sich nichts aus sich selbst macht, welche sich so vorkommt, als verstände es sich von

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 29

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

beiträgt in der Frage zur vermeintlichen Ausschliesslichkeit der Tu­
genden »modesty« bzw. »humility« und »honesty«44. Aufbauend auf 
diesen Stolpersteinen spricht Stephen Hare in einem bislang letzten 
Wort zur Debatte vom regelrechten Paradox45, welches >humility< als 
Tugend notwendigerweise darstellt. Dieses besteht für ihn darin, dass 
die Unwissenheit der >humility< über sich selbst mit der gleichzeiti­
gen Selbstüberzeugung (des Demütigen als Demütigen) einhergehen 
muss, aufgrund derer sie allein als Tugend und bewusste moralische 
Position haltbar und ausübbar ist.

Die gegenwärtige Diskussion der Ethiker kreist also - in freilich 
grober Zummenfassung - um Problemkomplexe, die sich in prinzi­
piell zwei Fragestellungen einteilen lässt: einmal derjenigen, die 
Nancy Snow in einer Kapitelüberschrift als »Why be humble?«46 
subsumiert und dabei die Einwände in folgendem Rundumschlag 
vor Augen führt: »Both humbling experiences and the exercise of 
>humility< in actions might be thought to undermine or frustrate 
the exercise in actions of positive traits, such as self-respect, self-con- 
fidence, proper pride, self-esteem, and autonomy, as well as inhibit 
their development, and in so doing, have pervasively negative effects 
on an agent's self-conception and capabilities for effective action.«47; 
zum anderen derjenigen, die man in Anlehnung an Snow als »How 
be humble?« paraphrasieren könnte. Letztere Fragestellung ent­

selbst, daß man demütig ist, welches gar nicht weiß, daß sie Demut, kurz, ein ganz 
natürliches Kind der Freiheit ist.« (1967, Bd. 4, 249)
44 »In the light of the insincerity account one can be modest and sincere only as long as 
one has no significant accomplishments. (In this case one is really not modest since one 
has no accomplishments to hide). The moment one achieves such accomplishments, one 
must change one's character and choose to be either modest or insincere. Yet there are 
empirical examples in which someone is both sincere and modest.« (1993, 235). Wäh­
rend Ben Ze'ev dieses Problem für die >modesty< lösen will, indem er sie als Einschät­
zung des »fundamentally similar worth of all human beings« definiert (ebenda 238), 
scheint ihm der Konflikt hinsichtlich der >humility< unauflösbar, so dass ihre Tugend­
haftigkeit nur von sehr beschränktem, kontextuell abhängigem Wert ist: »In humility 
we lower our worth from its real value. This can be done either deliberately or nondeli- 
berately. In the former case we are insincere about our worth, whereas in the latter case 
we are ignorant of it. Being humble in both senses may be a virtue in those circumstan- 
ces where it promotes social harmony. Its value, however, is instrumental and limited to 
specific circumstances.« (A. Ben Ze'ev, 1993, 240)
45 Schon im Titel ist daraufhingewiesen: »The paradox of moral humility«, 1996, 
235-241.
46 N. Snow, 1995, 211.
47 Ebenda 212.

30 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

springt sozusagen dem Rückstoss, den die Demut an sich seihst er­
fährt. Als Tugend der Geringschätzung hzw. Ignoranz des Eigenen 
und seiner Vorzüge, darf auch sie sich ihrer seihst nicht hewusst sein. 
Wie sie dann jedoch hewusst als Tugend zu praktizieren ist, wird 
gemäss den Kategorien des Ethischen zum unauflösharen Dilemma48.

3. Blick zurück

Bevor auf den Lösungsversuch der zur Zeit laufenden Dehatte auf die 
erste Frage eingegangen werden soll (die zweite erfährt keine 
Lösung), sei ein kurzer Rückhlick gestattet. Dieser vermag zu zeigen, 
wie alt die Einwände auf die Frage nach dem Grund zur Demut sind 
und wie wenig originell auch der Lösungsansatz der englischsprachi­
gen Diskussion dazu ausfällt. Zunächst zu den Einwänden. Explizit 
finden sie sich hereits hei Friedrich Nietzsche49 und David Hume50 
formuliert. Ihre Wurzeln aher reichen in die heginnende Neuzeit im 
symptomatischen Urteil eines Denkers, der sich dem cartesianischen 
Neuaufhruch zutiefst verpflichtet fühlt: Baruch de Spinoza. Er 
spricht in seiner Ethik eine - gegenüher mittelalterlichem Denken - 
höchst provozierende Neudefinition der humilitas aus: Die »von der 
Idee unserer Schwachheit hegleitete Traurigkeit wird Demut ge­
nannt; die Freude hingegen, die aus der Betrachtung unserer selhst 
entspringt, heißt Selhstliehe oder Zufriedenheit mit sich selhst«51. 
Infolgedessen wird sie hei ihm auch nicht als Tugend, sondern in aller 
Selhstverständlichkeit als »Affekt« geführt52. Ihr Wert löscht sich aus

48 Die gleiche Essenz des Paradoxen der Demut findet sich auch von Andre Comte- 
Sponville ausgedrückt: »Il semhle que l'humilite soit une vertu contradictoire, qui ne 
pourrait se justifier que par sa propre ahsence, ou valoir qu'a ses depens. >Je suis tres 
humhlec autocontradiction performative. >Je manque d'humilitec c'est un premier pas 
vers elle.« (In: G. Lamarche-Vadel, 1992, 64)
49 Auf Nietzsches Demutskritik wird im letzten Kapitel dieser Arheit eigens eingegan­
gen, so dass er hier nur erwähnt sein soll.
50 U.a. in seinen »Enquiries concerning Human Understanding and concerning the 
Principles of Morals«: »(...) for what reason are they (monkish virtues like humility 
D. S.) everywhere rejected hy men of sense, hut hecause they serve to no manner of 
purpose; neither advance a man's fortune in the world, nor render him a more valuahle 
memher of society; neither qualify him for the entertainment of company, nor increase 
his power of self-enjoyment? We ohserve, on the contrary, that they cross all these 
desirahle ends« (D. Hume, 1986, Par. 219).
51 B. Spinoza, Ethik, Dritter Teil, Fünfundfünfzigster Lehrsatz.
52 Ehenda, Dritter Teil, »Begriffshestimmung der Affekte« Nr. 26.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 31

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

im Blick auf den Vollzug des Selbsterhalts, den Spinoza als Resultat 
seiner Ethik kristallisiert53. Das Revolutionäre dieses Standpunkts 
spiegelt sich sichtlich in der polemischen Kürze, mit der er des alten 
Werts der Demut gedenkt. Von hier aus erscheinen die gegenwärti­
gen Kritiken in ihren ausgefeilten Argumentationsketten schon fast 
wieder zuvorkommend bemüht in ihrem Demutsumgang. Aber auch 
Spinozas kurzer Prozess mit der humilitas ist keine völlige Neu­
erscheinung. Bei genauem Hinsehen lässt sich der Traditionsstrang 
einer vehementen Demutsablehnung noch um einiges weiter zu­
rückverfolgen. Bereits bei Thomas von Aquin fällt die Sammlung 
der kursierenden Gegenargumente zur Demut als Tugend gravierend 
aus. Ihr Hauptherausforderer ist die aristotelische Ethik54, der Tho­
mas im Punkt der Demut mehr entgegenzukommen scheint als sei­
ner angestammten Religion, mit der er sie zu vermitteln trachtet55.

53 Implizit jedoch - so liesse sich argumentieren - ist Spinozas Menschenbild an sich 
demütig, indem nämlich sein Selbstbestand restlos auf Gott zurückgeführt ist: als mo­
dus der Attribute der unendlichen Substanz. Dem Menschen kommt keinerlei Auto­
nomie zu; er ist Ausdruck der einen Substanz, so dass sein Selbstverständnis nach Spi­
noza nur dann adäquat ist, wenn er sich in einer letztlich auf die absolute Substanz 
zurückgehenden Kausalität versteht. Diese totale Anbindung menschlicher Existenz 
ans göttliche Sein entspricht - wie zu sehen sein wird - dem Demutsverständnis von 
Eckhart und Böhme.
54 Über das griechisch-römische Verhältnis zur Demut siehe A. Dihle, in »Reallexikon 
für Antike und Christentum«, 737ff., ders.: »Antike Höflichkeit und christliche De­
mut«, 1952, 169-190; V. Cathrein: »Haben die heidnischen Philosophen die Demut ge­
kannt?«, 1925/26, 283-288. Während beide genannten Autoren die These vertreten, die 
Demut sei etwas dem antiken Geist grundsätzlich Fremdes und Widersprüchliches, das 
eindeutig erst im Christentum in Erscheinung trete und somit die Meinung Augustins 
bestätigen, dass Demut umsonst in den »heidnischen Büchern« gesucht würde (vgl. 
V. Cathrein, 1925/26, 283), machen P. Adnes im »Dictionnaire de Spiritualite« und 
A. Schaffner in seinem Augustinusbuch eine andere Position stark. Ersterer meint vor 
allem aufgrund der antiken Hybris-, Stolz- und Hochmutsverachtung den Schluss zie­
hen zu können: »Il y avait sans doute dans la morale antique des elements qui auraient 
pu donner naissance a un ideal de l'humilite.« (1141). In fast identischer Weise formu­
liert auch Schaffner im Hinblick auf die Haltung des antiken Menschen den Göttern 
gegenüber: »Da und dort hat antikes Denken vorgearbeitet, daß dieses Wort von der 
humilitas mit einem neuen Sinn und Inhalt gefüllt werden konnte im Christentum« 
(1959, 38).
55 Josef Groners Kommentar notiert diesbezüglich sogar den Thomas gemachten Vor­
wurf eines »Verrat(s) am Christlichen« (vgl. Kommentar zu Bd. 21 der »Summa Theo- 
logica«, 501).Auch Groners eigene, apologetisch gehaltene Thomas-Interpretation kon- 
zidiert: »Ein Christ kann sich mit Recht wundern, daß er weit hinter der letzten großen 
Tugend, irgendwo zwischen den »partes potentiales« der Maßhaltung, die »kleine« Tu­
gend Demut findet, wo er doch der Meinung ist, diese Geisteshaltung gehöre ziemlich

32 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Demut nötigt den gewichtigen Scholastiker zu einer Art Spagat zwi­
schen den beiden ihm angelegenen Positionen, wodurch diese eher 
gewaltätig zusammengehalten werden. Durch diese Übung jedoch 
wird die Form vorgeprägt, in der sich auch spätere Versuche, Demut 
im Horizont eines aristotelischen Selbstverwirklichungsideals zu 
denken, einpassen. Aufgrund dessen erscheint die Abhandlung des 
Aquinaten erstaunlich aktuell, sowohl hinsichtlich der Sammlung 
seiner Einwände gegen die Demut wie seiner Antwort darauf. So 
schreibt er etwa: »Keine Tugend steht in Gegensatz zu einer anderen 
Tugend. Doch die Demut ist das Gegenstück von Hochherzigkeit, die 
nach Hohem strebt, die Demut aber ist dem abhold. Also ist Demut 
keine Tugend. Tugend bedeutet >Zurüstung des Vollkommenem 
(Aristoteles). Doch Demut gehört zum Unvollkommenen, daher 
kommt es auch Gott, der niemandem unterworfen werden kann, 
nicht zu, sich zu demütigen. Also ist Demut keine Tugend. Jede mo­
ralische Tugend bezieht sich auf Tätigsein oder Erleidem (Aristote­
les). Doch die Demut wird von Aristoteles weder zu den Tugenden 
gezählt, die im Bereich der Leidenschaften wirken, noch wird sie der 
Gerechtigkeit zugesprochen, die sich auf Tätigkeiten bezieht. Also ist 
sie keine Tugend.«56 Auf dem Hintergrund dieser Argumente wird 
ersichtlich, wie scholastisch im buchstäblichen Sinn sich die gegen­
wärtige Diskussion um die Demut bewegt. Ihre Einwände verlaufen 
nach wie vor auf ähnlichen Bahnen. Auch heute wird die Tugendhaf­
tigkeit der Demut in Frage gestellt aufgrund ihrer vermeintlichen 
Opposition zu anderen Tugenden (zum Beispiel >honesty<), auch 
heute wird sie problematisiert als Zubehör des »Unvollkommenen« 
(»at best a saving grace of the mediocre and at worst an excuse for 
passivitiy towards human wrongs«57), und auch heute ist fraglich, 
wie man die Demut als Tugend überhaupt ausüben könne. Die Ant­
wort, die Thomas von Aquin gibt, hat in erster Linie die Vermittel- 
barkeit der Demut mit der magnanimitas, dem hochherzigen Streben 
nach dem »schwer zu erlangenden Gut«58 im Auge; damit wird das­
jenige Grundsatzbedenken prioritär behandelt, welches sich dem ari­
stotelischen Geist des Selbstverwirklichungsideals verpflichtet. Ist

an den Anfang christlichen Lebens und ohne sie sei ein christliches Leben überhaupt 
nicht möglich.« (Kommentar zu Bd. 22 der »Summa Theologica«, 468)
56 Thomas von Aquin, Summa Theologica, II, IIae, q. 161, art. 1, 3-5.
57 S. Hare, 235.
58 Summa Theologica, II, IIae, q. 161, art. 1, »respondeo«.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 33

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

diese Front geschlichtet, so lösen sich für Thomas auch die übrigen 
Probleme. Seine Schlichtung nun erfolgt erstaunlich einfach. Denn 
er unterlegt dem Streben nach dem »hohen Gut« die Notwendigkeit 
einer »doppelten Tugend«: eine, die den Geist hochherzig dazu an­
treibt, und eine, die ihn »mäßigt und bremst, damit er nicht maßlos 
in die Höhe strebe, und das ist die Aufgabe der Demut«.59 Diese Wir­
kungsweise der Demut als Komplimentär der »Hochherzigkeit« wird 
im darauffolgenden Artikel nochmals bestätigend ausformuliert. Ihr 
ergänzender und leitender Nutzen für unsere »Strebekraft« liegt, so 
führt Thomas näher aus, in ihrer nüchternen Zurückhaltung, »um 
nicht nach Unerreichbarem auszugreifen. Dazu aber ist es notwen­
dig, daß einer seine Schwäche kennt angesichts dessen, was seine 
Möglichkeiten übersteigt. So gehört die Erkenntnis der eigenen 
Schwäche zur Demut wie eine Art Leitregel des Strebens.«60

Dieses Muster einer Demutsapologie erhält in der heutigen De­
batte neuen Glanz. Will man der Demut aus den Aporien, in der man 
sie verstrickt sieht, heraushelfen, so geschieht dies durchweg in den 
von Thomas vorgegebenen Fusstapfen eines Versuchs ihrer Einglie­
derung in die Selbstverwirklichungsethik. Ihrem Legitimations­
zwang wird entsprochen, indem Demut gemäss den Idealen und 
Kategorien dieser Ethik uminterpretiert wird. Dabei wird ein De­
mutsbegriff konzipiert, der stromlinienförmig einem Selbstverwirk­
lichungskonzept einzupassen ist, welches dasjenige des Thomas von 
Aquin jedoch an Bodenständigkeit übertrifft. Denn das »hohe Gut« 
ist hier ausgetauscht mit dem handfesten Begriff des persönlichen 
Erfolgs, für den ein heute akzeptabler Begriff von >humility< sich als 
nützlich zu erweisen hat. Fast einmütig finden sich die oben erwähn­
ten debattierenden Autoren in einer Demutsvision zusammen, die 
sie letztlich als »strategy to attain success«61 auszuweisen trachtet: 
als »happy mean« zwischen Minderwertigkeitsgefühl und Stolz 
(Shefali Panigrahi62), als Ansporn und sogar notwendige Bedingung 
von Selbstrealisation wegen ihres Antriebs zu unnerreichten Idealen 
(Jay Newman63), als Korrektiv von Ambition im Sinne einer rea­
listischen Einschätzung der eignen Leistungsfähigkeit (Norvin Ri­

59 Ebenda.
60 Ebenda, art. 2, »respondeo«.
61 N. Snow, 1995, 214f. Vgl. auch J. Newman, 1982, 282 f., N. Richards, 1988, 259.
62 1980, 8.
63 1982, 283f.

34 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

chards64), schliesslich als neidahhauende und verständnisfördernde 
soziale Fähigkeit (Aaron Ben-Ze'ev65), die als »Schmieröl« (sogar!) 
gesellschaftlichen Friktionen entgegen zu wirken vermag (Julia 
Driver66).

Gegen diese Versuche, humilitas als einen heute akzeptablen 
ethischen Wert zu retten, der sich reibungslos in die vorherrschende 
»ethics of self-realization« eingliedern lässt, spricht die schlichte Er­
wägung, ob das, was auf diese Weise gerettet wird, überhaupt noch 
erkennbare Züge des zu Rettenden trägt. Mit dieser Art der Wieder­
gewinnung scheint vielmehr genau derjenige Überschuss verloren zu 
gehen, welcher die eigentliche Identität von humilitas bzw. Demut 
ausmacht. Mit einiger Berechtigung schreibt Albrecht Dihle in sei­
nem Demutsartikel, dass der Versuch einer Ethisierung der Demut 
notwendig eine Verfremdung beinhalten muss, steht doch die »Ver­
knüpfung von Demut und Menschenwürde, die jeder ethischen Ein­
ordnung der Demut selbstverständlich sein muß, (...) im Gegensatz 
zur völligen Selbstaufgabe des Menschen«67. Dieses schwer verdauli­
che Merkmal erst konstituiert den eigenwilligen Kern des Demuts­
begriffs, welcher dem Commonsense Zugang heute hartnäckig trotzt. 
Weil zeitgenössische Ethiker mit diesem Kern nichts mehr anzufan­
gen wissen, schneiden sie ihn schlichtweg heraus. Übrig bleibt dann 
jedoch nur mehr eine Hülse der ursprünglichen Bedeutung, die sich 
kaum mehr unterscheiden lässt von Formen der praktischen und so­
zialen Klugheit - als Fähigkeit zu nüchterner und kritischer Selbst­
einschätzung, als Weise des verständnisvollen und konkurrenzfreien 
Fremdbezugs. Die »an der Demut entspringende Frage«68 wird mit 
diesem Vorgehen so beantwortet, dass sich ihre Frag-würdigkeit ins­
gesamt auflöst69. Sie löst sich auf, indem der widersinnige Sinn von 
Demut soweit gedreht wird, bis er mühelos in einen gegenwärtigen

64 1988, 258f.
65 1993, 238.
66 1989, 384.
67 »Reallexikon für Antike und Christentum«, 757.
68 A. Schlatter, 1904, 3.
69 Diesen Weg der Auflösung der Fragwürdigkeit bestreitet im Grund genommen auch 
schon Thomas von Aquin, weshalb J. Piepers Behauptung ganz richtig ist: »Von dieser 
(seiner D. S.) Definition her wird man nur schwer begreifen, wieso »Demut« sozusagen 
zu einem Streitbegriff werden konnte« (J. Pieper, 1996, 181). Aber genau dies kenn­
zeichnet auch den Mangel dieser Definition, weil sie es nicht schafft, dem streitbaren 
Umfang des Demutsbegriffs gerecht zu werden. Dazu Jay Newman: »Even St. Thomas 
cannot bridge the gap between St. Benedict's Rule and Book IV of Aristotle's Ethics - or

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 35

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

Sinnraster einzulassen ist. Während die einstmalige Demutsbedeu­
tung die »curvatio«, d. h. die Krümmung auf das Eigene, insgesamt 
zur Auflösung hringen sollte70, will ihre neue Spielart diese Krüm­
mung nur korrigieren. Diese Korrektur aher speist sich aus genau 
demjenigen Motiv, welches es in der ursprünglichen Demut zu über­
winden gilt: dem Eigeninteresse, welches die »neue« humilitas er­
folgsträchtig zu trimmen bestimmt ist. Mit dieser Konsequenz 
mündet die Drehung der Demutsbedeutung letztlich eindeutig in 
eine Verdrehung, die das vollständig »Neue«, welches nach Augusti­
nus mit der Demut »in die Welt kam«71, wieder zum Verschwinden 
bringt.

Worin jedoch liegt dieses »Neue«? Und welcher Grund trägt es?

4. Andere Ansätze

In philosophisch rechtfertigender Absicht wenden sich in der ersten 
Hälfte dieses Jahrhunderts Heinrich Kanz und Max Scheler diesen 
Fragen zu. Sie beide suchen für ihre Demutsergründungen Aufhän­
ger, welche dem Zeitgeist widerstehen können. Kanz will sie als Hal­
tung zu verstehen geben, die unserer Beziehung zu Kunst, Religion, 
Philosophie und Geschichte je schon und notwendig unterliegt72. Er 
bezeichnet diese Haltung als »Seinsdemut«, die sich dadurch charak­
terisiert, dass »der Mensch eben nicht als Herr einem wesensfrem­
den, von ihm auszunützenden Objekt gegenübertritt, sondern in 
geistiger, dienender Einfühlung, in einer Bewegung von seiner Sub­
jektivität weg zum andern, verwandten Geist, der sich als selbständi­
ger selbst mit eigenem Willen öffnen muß, d. h. sich schenken muß. 
Die Tugend, die in sich alle Eigenschaften hat, mit denen der Mensch 
das Erkennen geistiger Weltwirklichkeit vornehmen kann, ist die 
Seinsdemut, deren Berechtigung am deutlichsten dann sich zeigt, 
wenn man die Möglichkeiten des menschlichen Willens kennt, Wert­
urteile zu vergewaltigen, um sich als Herrn aufzuspielen, den Ord­
nungen des Kosmos zu entgehen.«73 So schön diese Erklärung klingt,

between the Jewish view of man and the classical Greek view of man. Shall the »tem- 
perate« inherit the land?« (1982, 280).
70 Vgl. Zitatenquelle in B. Schellenbergers »Einleitung zu Bernhard von Clairvaux«,
1982, 36.
71 Vgl. Zitatenquelle O. Schaffner, 1959, 89.
72 H. Kanz, 1956, 393.
73 Ebenda, 405.

36 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

so schwammig erscheint sie zugleich. Denn was hier beschrieben 
wird, kann auch auf die Haltungen der Einfühlung und Achtung re­
duziert werden. Den Einspruch gegen diese Demut in seinem »sehr 
weiten Verständnis«74, wie Kanz konzidiert, lautet vor allem aber, 
dass auch in diesem Interpretationsversuch ihr sozusagen der Stachel 
gezogen ist. Dieser Eindruck verstärkt sich, wenn Kanz im emphati­
schen Tonfall die Demut auch als »Liebe zum Sein der Wirklich­
keit«75 umschreibt. Nicht die Nähe zur Liebe macht das Süssliche 
der Kanzschen Demut aus, sondern die Unterschlagung jener Zutat, 
die ihr früher unbedingt zugehörte: Denn auch Bernhard von Clair­
vaux stellt die Demut als eine »Speise« auf der »Tafel der Wahrheit« 
neben die Liebe, aber ihren Geschmack schildert er als »das Brot des 
Schmerzes und den Wein der Zerknirschung«76. Wie jedoch lässt sich 
für diese, dem heutigen Empfinden zu bittere Ingredienz der Demut 
überhaupt ein entsprechender Grund gewinnen?

Max Scheler versucht dies zu einem gewissen Grad in seiner 
»Rehabilitierung der Tugend«. Wie sehr die Demut ihm am Herzen 
liegt, ist daran ersichtlich, dass sie an erster Stelle vor allen anderen 
zu rehabilitierenden Tugenden behandelt wird. Er möchte sich dem 
Volumen der Demut gerade in ihrer ethischen Unförmigkeit nähern, 
verkörpert sie doch für ihn »sowohl gegenüber der antiken als der 
modern-bürgerlichen Tugendhaltung die tiefste Paradoxie und die 
stärkste Antithese«77. Diese Paradoxie führt ihn über die »modern­
bürgerliche Tugendhaltung« hinaus in einen Horizont, den er als Er­
fahrungsraum nahezubringen versucht. Mit fast modisch anmuten­
dem Jargon deutet er diesen durch Begriffe wie »Anspannung« und 
»Entspannung«, »Umklammerung« und »Loslassen« an. Mit diesem 
Vokabular will er augenscheinlich die veraltete Sprache der Demut 
vermeiden, um sich gleichsam neutral ihrem Gehalt zu nähern. An­
spannung setzt er für den traditionellen Begriff des Stolzes ein als 
»naturhaftes« Bemühen der »Zentrierung der Welt und der Werte 
auf sein Ich«78. Demut entspricht folglich dem Gegenteil: der Ent­
spannung bzw. dem Loslassen - Haltungen also, die im Zustand der 
Anspannung bekanntlich nicht leicht sind. Ob diese Parallelisierun­

74 Ebenda, 400.
75 Ebenda, 303.
76 B .v. Clairvaux, Sämtliche Werke II, 51 bzw. Opera III, De gradibus humilitatis et 
superbiae, 19, 5 f.
77 M. Scheler, 1919, 17.
78 Ebenda, 27.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 37

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

gen glücklich gewählt sind, soll hier dahingestellt sein. Das Augen­
merk sei allein auf die Pointe gerichtet, die Scheler mit seinen allfäl­
ligen Wortdehnungen zu gestalten versucht. Diese besteht darin, 
dass er die der Demut zugewiesene Entspannung als ein »Wagnis«79 
vermitteln will, das darin besteht, »sich ernstlich in die fürchterliche 
Leere hinauszuschwingen, die jenseits aller Ichbezüglichkeiten, der 
bewußten und halbbewußten gähnt«80. Dieser Akt stellt für Scheler 
den springenden Punkt der Demut dar, von dem er emphatisch be­
hauptet: »Eben darauf kommt es an! Wagt es, euch dankbar darüber 
zu verwundern, daß ihr nicht nicht seid, daß überhaupt Etwas ist - 
und nicht lieber Nichts ist! Wagt es, zu verzichten auf alle eure Ver­
dienste, auf aller Menschen Achtung, - am meisten aber auf eure 
>Selbstachtung< -, auf jeglichen Anspruch, irgendeiner Art von Glück 
>würdig< zu sein und es anders als nur geschenkt aufzufassen.«81

Was steht hinter dieser Pathetik, die Scheler trotz seines Ver­
suchs einer neuen Sprache nicht vermeiden kann? Wieso soll es auf 
ein solches »Wagnis« ankommen? Und wie ist die Leere, in die sich 
das Ich in der Demut hinausschwingen soll, mit dankbarem Verwun­
dern zu verkoppeln? Aufgrund welcher Tatsache schliesslich kann 
sich der Verzicht auf Selbstachtung im Bewusstsein des Beschenkt­
seins niederschlagen? Dem Autor scheint eine direkte Antwort auf 
solche naheliegenden Fragen nicht notwendig. Eine indirekte Ant­
wort jedoch enthält seine Abhandlung in Form einer Ausrichtung, 
die sich über die Grenzmarkierung eines ausschliesslich säkularen 
Philosophierens hinwegsetzt. Gemeint ist der religiöse Horizont, 
der als Sinn des von Scheler beschriebenen Loslassens beansprucht 
ist. Dem Sich-Verlieren in der Demut unterliegt die von Scheler in 
aller Ausdrücklichkeit genannte Möglichkeit eines Sich-Gewinnens 
»in Gott«82.

Demut wird somit in einem religiösen Horizont existentieller 
Prägung angesiedelt: Sie soll einen Gottesbezug veranlassen, welcher 
das Selbstsein insgesamt betrifft. Im Akt des Selbstverlustes wird 
dem Demütigen das Dasein auf so unvergleichliche Weise neu erfahr­
bar, dass Scheler das Einzigartige dieses Geschehens beschreibt als 
»Wiedergeburt und Kraftgewinnung (...) aus einem unendlichen

79 Ebenda, 18.
80 Ebenda.
81 Ebenda.
82 Ebenda, 28.

38 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Kräftereservoir bei restlosem Verzicht auf die eigene Kraft und jede 
kleinste Würdigkeit« darin, so folgert er, liegt »das Ziel, das alle De­
mut, ohne es zu wissen, anstrebt.«83

Was führt zu einer solchen Demutsvision? Welche untergründi­
ge Struktur der Gott-Mensch-Beziehung ist impliziert, dass der rest­
lose Selbstverlust den überschüssigen Gewinn in Gott zu bedeuten 
vermag? Scheler postuliert diese sich in der Demut öffnende Mög­
lichkeit, als ob sie keiner weiteren Begründung bedürfe. Um ihr auf 
die Spur zu kommen, scheint es notwendig zu fragen, woher sein 
Verständnis einer derartigen Gott-Mensch-Beziehung rührt. Dafür 
drängt sich zunächst offensichtlich die theologische Deutung der De­
mut auf. Als Einstieg bietet sich der Trampelpfad eines gängigen 
theologischen Demutsverständnisses an, welcher sich jedoch im Blick 
auf die von Scheler umschriebene Demutsöffnung als Umweg mani­
festieren wird. Dennoch macht dieser Umweg die Richtung erkenn­
bar, in der das Fundament der Schelerschen Intuition zu liegen 
scheint.

5. Theologische Muster

Im Alten Testament bereits findet sich die Verschweissung von 
demütiger Selbstminderung und -erhöhung84. Ins Zentrum der Be­
achtung gelangt sie im Neuen Testament durch die mehrfache Her­
vorhebung der demütigen Gesinnung durch Jesus, die in der Selbst­
aussage kulminiert: »Lernet von mir, denn ich bin sanftmütig und 
demütig von Herzen« (Mt. 11,29)85. Obwohl die Demut Jesu eine 
ungelöste theologische Frage aufgibt, die bereits zwischen Augusti­
nus, Bernhard von Clairvaux und Thomas von Aquin zu variierenden 
Standpunkten geführt hat86, steht somit die Stellung der Demut als

83 Ebenda, 29.
84 »(...) und wenn du mich demütigest, machst du mich groß« (Psalmen 18, 36. Vgl. 
hierzu auch Jesus Sirach 1,27 u. 4,6). Zum Bedeutunsspektrum der Demut im Alten 
Testament siehe z.B. K. Thieme, 1906, 34ff. oder O. Schaffner, 1959, 45 ff. Zur Bedeu­
tung der Demut im Judentum allgemein schreibt G. Schlesinger: »In Judaism, humility 
is regarded as the most highly cherished human trait. The idea that this particular cha- 
racteristic is the noblest of all virtues may be traced back as far as the Bible.« (1994, 251)
85 Vgl. hierzu die einlässlichen Reflexionen A. Schlatters, 1904. Eine eingehende Ana­
lyse dieser Aussage mit Querverweisen auf andere, damit zusammenhängende Schrift­
stellen bietet Theodor Haering, 1922.
86 Für Augustinus war die Demut Jesu das Zeichen, dass die Gottheit selbst sich »zur 
tiefsten Niedrigkeit und Schwachheit« herabneigt, herabgezogen durch das »Gewicht

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 39

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

zentrales Kennzeichen des »Neuen Bundes« fest: mit dem Christen­
tum ist zugleich die »tapeinosophrosyne« als neue Kardinaltugend 
gehören87. In der Lehre des Augustinus wird ihre Bedeutung »als 
Grundhaltung (...) des Christen«88 endgültig verfestigt und als un- 
trennhar von der christlichen Erlösungsshotschaft ausgewiesen. Trotz 
ihrer Omnipräsenz in seinen Schriften89, hat der Kirchenlehrer kein 
eigenes Werk üher die humilitas verfasst. So lässt sich auf der Grund­
lage unzähliger Belegstellen wiederum ein weites, unterschiedliches 
Spektrum der Demutsauffassungen auf Augustinus zurückführen. 
Dieses darzustellen würde den vorgegehenen Rahmen sprengen. 
Wichtig erscheint jedoch ein daraus hervorgegangenes, fast klassisch

der Liehe« (O. Schaffner giht hierzu eine Zitatenühersicht aus dem gesamten Augusti- 
nischen Werk, 1959, inshesondere 102-105). Auch für Bernhard von Clairvaux gestattet 
der Demutshinweis Christi die Durchsicht auf eine entsprechende Charakteristik Got­
tes, die er mit der Andeutung hegründet, dass Gott die Barmherzigkeit »gelernt« hahe 
durch einen Demutsakt: denn Gott »stieg voll Mitleid dorthin hinah, wohin jene elend 
gestürzt waren. Er wollte an sich erfahren, was jene durch ihr Handeln gegen sich selhst 
zu Recht erlitten (...) nicht, um mit den Elenden elend zu hleihen, sondern um, harm­
herzig geworden, die Elenden zu hefreien. Barmherzig geworden, sage ich, ist er nicht 
aufgrund jenes Erharmens, das er in seinem Zustand der Glückseligkeit von Ewigkeit 
her hatte, sondern das er durch Vermittlung des Elends in unserer Natur fand.« (Sämt­
liche Werke, II, 63, »(...)descendens et ipse misericorditer, quo illi ceciderant miserahi- 
liter. Voluit experiri in se, quod illi faciendo contra se merito paterentur, non simili 
quidem curiositate, sed mirahili caritate: non ut miser cum miseris remaneret, set ut 
misericors factus miseros liheraret. Factus, inquam, misericors, non illa misericordia, 
quam felix manens hahuit ah aeterno, sed quam mediante miseria reperit in hahitu 
nostro«. De gradihus humilitatis et superhiae, Opera III, 25,18-24). Dementgegen strei­
tet Thomas von Aquin Demut als Prädikat Gottes, wie hereits ersichtlich wurde, dezi­
diert ah. Denn »Demut gehört zum Unvollkommenen, daher kommt es auch Gott, der 
niemandem unterworfen werden kann, nicht zu sich zu demütigen« (Summa Theologi- 
ca, II, IIae, q 161, Art 1, 4.) Die Demut Jesu hezieht sich für ihn demnach nur auf seine 
angenommene, menschliche Natur (vgl. hierfür ehenda, »ad quartum«.) Als sehr lesens­
wertes Beispiel der fortgehenden Diskussion in diesem Jahrhundert empfiehlt sich die 
konzentrierte Schrift von A. Schlatter: »Die Demut Jesu: Ihre Deutungen und Missdeu­
tungen«, 1904.
87 Tapeinosophrosyne ist die griechische Übersetzung von Demut. Zur Entstehung die­
ser neuen Kardinaltugend siehe »Reallexikon für Antike und Christentum« 748f., auch 
»Dictionnaire de Spiritualite« 1146ff.
88 O. Schaffner, 1959, 210. »Demut ist für Augustin nicht einfachhin eine Tugend nehen 
den anderen, sondern die Voraussetzung aller Tugenden, die ohne sie in ihr Gegenteil 
verkehrt werden; sie ist vor allem die unerläßliche menschliche Bedingung für Empfang 
und Bewahrung der Gnade« (T. Ring, Kommentar zu Augustinus' »Schriften gegen die 
Pelegianer«, Bd. III, 1991, 247) Siehe hierzu auch »Reallexikon für Antike und Chri­
stentum« 735 ff.
89 Vgl. Thomas Ring, ehenda 247; O. Schaffner, 1959, 74.

40 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

zu bezeichnendes theologisches Deutungsschema - freilich nur skiz­
zenhaft - aufzurollen. Die Abhandlung des Moraltheologen Viktor 
Cathrein soll hierfür als grobe Leitlinie dienen. In ihr finden sich die 
typischen Argumente und Positionen exemplarisch versammelt, wel­
che auch das Vulgärverständnis einer religiös motivierten Demut tief 
geprägt haben. Zur Notwendigkeit der Demut schreibt Cathrein zu­
sammenfassend: »An sich betrachtet, ist das Klein- und Geringsein 
und ebenso das Streben, sich in den Grenzen der Kleinheit und Ge­
ringfügigkeit zu halten, nichts Gutes und Erstrebenswertes, wohl 
aber kann es gut und begehrenswert sein, wenn man es betrachtet, 
insofern es dem Menschen nach seiner Natur und seiner Stellung 
zum Schöpfer angemessen ist oder entspricht. Der Mensch erkennt, 
daß er aus sich nichts ist als Armseligkeit und Sünde, und daß es ihm 
deshalb gebührt, sich in den Grenzen seiner Kleinheit zu halten.«90 
Diese Haltung nun »bewirkt« - so Cathrein wörtlich - »schon hie- 
nieden die Eintracht und den Frieden zwischen Gott und den Men­
schen«91.

Der Demut ist somit Grund und Wirkung zugewiesen: Ersterer 
besteht in der Sündigkeit des Menschen, deren Erbschaft seine Stel­
lung vor Gott markiert, letztere in der Befriedung des darob erzürn­
ten Schöpfers. Die Bedingung der Möglichkeit sowohl des sündigen 
Geschöpfs wie des zornigen Schöpfers ist die geschenkte Freiheit, die 
der Mensch missbraucht, in dem er die Prüfung Gottes nicht bestan­
den hat. Durch die freie Tat des Menschen sind »Sünde und Tod«92, 
Verderben insgesamt in die Welt gebracht. Demut ist deshalb gleich­
bedeutend mit einem Schuldbekenntnis universalster Art, welches 
die Rollen zwischen Gott und Mensch in drastischer Gegensätzlich­
keit festlegt: »Alles Gute sowohl in der Ordnung der Natur als in der 
Ordnung der Gnade« kommt von Gott, vom Menschen »nur die 
Sünde mit ihren Folgen.«93 Dieser der Demut unterlegten Aufteilung 
entspricht die von ihr empfohlene Haltung vor Gott. Mit der mora­
lischen »Niedrigkeit« des Mensch muss das Bewusstsein der »Arm­
seligkeit und Sünde« einhergehen, der Geringschätzung alles Men­
scheneigenen. Denn - so auch lesen wir bei O. Schaffner -: »Was der

90 1920, 55.
91 Ebenda, 101.
92 Ebenda, 43.
93 Ebenda, 26 f.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 41

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

Mensch sich hinzu erwarb als sein Eigentum, war die Sünde.«94 Aus­
gangspunkt dieser Demutslehre ist also ein Gottesbezug, der sich 
einzig und allein negativ niederschlägt: in der menschlichen Abir­
rung davon. Von den göttlichen Vor-gaben ist nichts mehr vorhanden 
als nur ihr Fehlen im »Elend der Sünde«95. Demut ist das Bekenntnis 
dieser conditio humana im Hinblick Gottes, deren Wirkung als Be­
friedung Gottes und darauffolgende Erlösung propagiert wird. Völlig 
ernst gemeint ist der Ausdruck des Theologen S. Carlson, der den 
Mensch aus dieser Demutssicht heraus als »repair job of God«96 be­
zeichnet.

N. Berdjajew hat den Ungereimtheiten einer derartigen Position 
mit dem Begriff der »Komödie« sarkastischen Ausdruck verliehen. 
Das Humoreske eines so vorgestellten Gottesverhältnisses besteht 
darin, dass der Mensch - als Geschöpf Gottes - auf einer Strafbank 
sitzt, die wiederum nur von Gott geschnitzt sein kann. Ist der 
Mensch das »aus Nichts« geschaffene Werk eines allmächtigen und 
allwissenden Gottes, wie die Demutslehre voraussetzt, so ist die oben 
geschilderte Situation letztlich nichts anders als ein Spiel Gottes mit 
sich selbst: »Die Komödie oder das Spiel Gottes mit sich selber be­
steht hier darin, daß Gott, den Menschen mit der Freiheit ausstat­
tend, in seiner Allwissenheit ja doch um alle Folgen dieser Freiheit 
wußte - um Sünde, Böses, kosmische Qual und Leiden, ewige Ver­
derbnis und ewige höllische Qualen einer unbestimmten und offen­
bar ungeheuren Anzahl von ihm zum Wohle erschaffener Wesen. 
Der Mensch erweist sich als nichtiges Spielzeug, das seine Freiheit 
von außen erhält und dem zugleich eine das Maß seiner Kräfte über­
steigende Verantwortung auferlegt wird. Er ist groß nur in seinem 
Fall. (...) Die Soteriologie der traditionellen theologischen Systeme 
läßt sich leicht ausdeuten als eine unwürdige Korrektur Gottes an 
dem von ihm begangenen Fehler, die zugleich die Form eines Straf­
prozesses annimmt.«97

Es ist also eine der Theologie immanente Perspektive, aus der 
die Demutsdeutung obiger Art sich ins Karikaturhafte zu verzerren 
droht. Denn die von ihr gezeichnete Sündhaftigkeit als wesentliches 
Merkmal des menschlichen Gottesbezugs hat einen Bumerangeffekt

94 O. Schaffner, 1959, 178.
95 Ebenda, 98.
96 S. Carlson, 1953, 26.
97 N. Berdjajew, 1932/33, 323.

42 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Schwierigkeiten um die Demut

auf das darin implizierte Gottesbild selbst. Ihr Demutswurf lässt letz­
teres nicht unbeschadet hinsichtlich seiner wesentlichsten Charakte­
ristiken der Göttlichkeit: Allwissenheit und Vollkommenheit - vor 
allem aber auch Liebe. Im Hinblick auf diese erscheint die »Komödie« 
Berdjajews als ein Stück besonders schwarzen Humors.

Aber auch in der Sichtweise, die sich nur auf die expliziten Prä­
missen dieser Demutssicht einlässt, ist ein innerer Riss kaum zu ver­
bergen. Nicht müde werden nämlich die Demutdeuter obiger Schule 
in der Beschwörung der »totalen Abhängigkeit«98 des Menschen vor 
Gott, der sich mit Paulus fragen muss: »Was hast du, das du nicht 
empfangen?« (1 Kor. 4,7)99. Alles als Gnade, »freies Geschenk« Got­
tes zu betrachten (»Dasein, Körperkräfte und Geistesgaben«100), lässt 
aber die Frage als unvermeidbar erscheinen, woher dann das ver­
meintliche Eigentum des Menschen, welches in der Sünde besteht, 
kommen soll. Die Voraussetzung des uneingeschränkten mensch­
lichen Empfängern all dessen, was er ist, entzieht dem Sprechen von 
einem sündigen Eigentum des Menschen die Grundlage.

Wie sehr diese Demutslehre vollends ins Lavieren gerät, wird 
sichtbar in ihren Interpretationsversuchen der Demut Jesu. Diese 
stellt einen Stolperstein dar, um den sie nur mit Mühe und Not her­
um kommt101.

98 Vgl. O. Schaffner, 1959, 178.
99 Ebenda.
100 Ebenda.
101 Mit sauberen Trennungen innerhalb des Wesens Christi trachtet Cathrein das Pro­
blem zu bewältigen. Denn offensichtlich mag der Grund der Demut des Gottessohns 
nicht im sündigen Menschsein liegen. Eingedenk dessen plädiert Cathrein für eine 
Zweiteilung des Göttlichen und Menschlichen in Jesus, welches dann wiederum unter­
schieden wird vom gewöhnlich Menschlichen, insofern es nicht sündig sei, aber dennoch 
begrenzt - dies sei dann der hinreichende Grund der jesuanischen Demut. Die fragliche 
Plausibilität der Argumentation soll wörtlich wiedergegeben werden: »Christus ist Gott 
und Mensch zugleich. Die zweite Person der Gottheit besitzt die göttliche Natur von 
Ewigkeit her, die menschliche hat sie in der Zeit aus Maria, der Jungfrau, angenommen. 
Nach seiner göttlichen Natur kann Christus nicht demütig sein. Demut üben kann nur 
der Unvollkommene, Beschränkte, weil nur er über das ihm gebührende Maß von 
Größe hinausstreben kann. Gott aber ist nach seiner Natur der unendlich Große und 
Vollkommene, über den hinaus keine Größe mehr möglich ist. Christus ist jedoch auch 
Mensch, wahrer Mensch, in allem uns ähnlich geworden mit Ausnahme der Sünde, und 
als Mensch, nach der angenommenen menschlichen Natur, konnte, ja mußte er demütig 
sein. Denn das Gesetz der Demut reicht so weit als die vernünftige Geschöpflichkeit, 
weil diese notwendig den Begriff allseitiger Beschränktheit und Abhängigkeit in sich 
schliesst.« (1920, 69)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 43

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Problem mit der Demut

Gerade der Blick auf die Demut Jesu gestattet jedoch eine andere 
Öffnung zum Thema, die A. Schlatter im Hinweis auf die »Verbun­
denheit«102 stark gemacht hat. Letztere steht, so will Schlatter zeigen, 
im Zentrum der Beziehung zwischen Gott und Mensch, so wie Jesu 
sie gelebt und gelehrt hat. Auf dieser Grundlage vermag die Frage des 
Paulus - »Was hast du, das du nicht empfangen?« - wiederum Aus­
gang der Demutsbegründung zu sein. Diesmal jedoch mit fast gegen­
sätzlicher Pointierung. Nicht der Abfall des Menschen von Gott, son­
dern - gegenteilig - die von Gott nicht abzusondernde Stellung des 
Menschen stellt hier das Demutsmotiv. Nicht die Sünde als mensch­
liches Eigentum, dessen Ursprung unerklärlich ist, sondern die Ver- 
fehltheit des Eigentumsdenkens als solches speist ihre Einstellung; 
positiv formuliert: die Unmöglichkeit, einen von Gott zu trennenden 
Selbstbestand des Menschen zu denken. Nicht die unterschiedlichen 
Relationen der Gott-Mensch-Relation (des kleinen bzw. sündigen 
Menschen im Verhältnis zum unermesslichen und guten Gott) be­
stimmen ihren Akt, sondern das Bewusstsein der Relation - sprich 
Beziehung - als solcher. Deshalb zielt dieses Demutsverständnis 
nicht auf Selbstbeschränkung oder auf beharrliches Kleinhalten, son­
dern auf die gelebte »Offenheit für das Geheimnis«103, in der ein 
Geschehen des universalen Bezugs erfahrbar gemacht werden will. 
Die Realisierung dieser Offenheit setzt Demut deshalb voraus, weil 
die Gefahr des Verschlusses bzw. Ausschlusses dieses Bezugs vor al­
lem in einem gesichtet wird: in der möglichen Selbstverstellung im 
Fokus auf das Eigene.

V. Überleitung

Von hier aus lässt sich wieder eine Brücke zurück zu Scheler schla­
gen. Seine Demutsintuition, die einen Überschlag von Selbstverlust 
in Selbstgewinn zum Ausdruck bringt, lässt ein hintergründiges Mo­
tiv der zuletzt skizzierten Art vermuten. Ein Verweis auf William 
James bekräftigt dies. Scheler zitiert folgenden Abschnitt aus der 
Schlussbetrachtung des »Pluralistischen Universums«: »Luther war 
der erste Moralist, der die Kruste dieser ganzen naturalistischen 
Selbstgenügsamkeit wirksam durchbrach, wobei er annahm (und dar-

102 A. Schlatter, 1904, 79ff.
103 M. Heidegger, 1959, 26.

44 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überleitung

in hatte er möglicherweise recht), daß dies schon Paulus getan hätte. 
Die religiöse Erfahrung des Luther'schen Typus führt zum Bankrott 
aller unserer naturalistischen Prinzipien und Maßstähe: sie zeigt, 
man ist nur stark, wenn man schwach ist. Man kann nicht nur von 
Stolz oder Selhstgenügsamkeit lehen. Es giht ein Lehen, in dessen 
Lichte alle natürlich hegründeten und landläufigen sittlichen Bewer­
tungen, Vortrefflichkeiten und der Selbstschutz unseres Charakters 
als etwas äußerst kindisches erscheinen. Ehrlich seinen eingehildeten 
Stolz aufgehen und auf die Hoffnung verzichten, aus eigener Kraft 
gut sein zu können, das ist die einzige Pforte zu den tieferen Berei­
chen des Kosmos.«104

Was die Stärke der Schwäche mit den erwähnten »tieferen Be­
reichen des Kosmos« zu tun hat, das zeigt nehen Luther (und Paulus) 
auf vielleicht systematischste Weise ein anderer: Meister Eckhart. Er 
versucht eine Haltung nahezuhringen, die an keinem Halt im Eignen 
haftet, und ehen dadurch die eigenen Grenzen zu durchschlagen ver­
mag. Jakoh Böhme hringt nach ihm aus unterschiedlicher Perspektive 
die Entdeckung der Möglichkeiten einer solchen Haltung vor. Beide 
jedoch postulieren nicht nur die eröffnende Tiefe einer Demut, die 
neue Erfahrungshereiche erschliesst. Sie ergründen auch das Wesen 
des Menschlichen auf eine solche Möglichkeit hin. Menschliches 
Sein und Wollen sehen sie in ein heziehungshaftes Urereignis invol­
viert, welches letztlich die Grundlage der Demut stellt, diese aher 
wiederum zu seiner Offenlegung hedarf. Dieser grossartige Zirkel 
einer Demutsdeutung führt in Gedankentwürfe hei Eckhart und 
Böhme, denen zu folgen sich lohnt. Sie stellen menschliche Selhst- 
verständnisse dar, die heute weitgehend verschwundene Denk- und 
Lehensräume aufscheinen lassen.

Ein fernes (auch verzerrtes) Echo ihres Demutsdenkens an der 
Epochenschwelle zur Gegenwart sei als ahschliessende Betrachtung 
angehängt. Es tönt ausgerechnet hei demjenigen Denker nach, der 
vordergründig als schärfster Demutskritiker hekannt ist: Friedrich 
Nietzsche.

104 Scheler, 1919, 29 hzw. W. James, 1994,196.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 45

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Meister Eckharts einende Demut

»(...)dieweil ein Selbst haben, ein Selbst sein das größte, das 
unendliche Zugeständnis ist, welches dem Menschen gemacht 
ist, zugleich aber der Ewigkeit Forderung auf ihn.«
(Sören Kierkegaard »Krankheit zum Tode«, Abschnitt 1, C, 
letzter Satz.1

I. Annäherungsversuch

Nachdem man bei der Wiederentdeckung Eckharts im 19. Jahrhun­
dert zuerst vermeinte, man habe es mit einer »ganz beziehungslosen 
Gestalt zu tun, mit einer Art Meteor, der vom Himmel gefallen ist«1, 
ging die Forschung mit Eifer und Fleiss daran, diesen scheinbaren 
Himmelskörper zu entmystifizieren und zu erden. Man erkannte, 
dass Eckhart als höchst erfolgreicher Ordensmann2 und Magister 
der Universität Paris mitten im Spannungsfeld der geistigen Kräfte 
stand, die seine Zeit prägten. Triumphierend konnte Heinrich Denifle 
eine erste Zäsur der Eckhartforschung setzen durch seine These, Eck­
hart sei nichts anderes als ein wirrer Scholastiker3. Als Reaktion de­
rer, die sich trotz Denifles minutiös an Thomas von Aquin angelehn­
ter Untersuchung mit seinem Forschungsergebnis nicht zufrieden 
gaben, wurde u. a. eine alte - seit Eckharts Lebzeiten bestehende4 - 
Perspektive der Betrachtung wieder verdeutlicht: Meister Eckhart, 
der Mystiker5. Käte Oltmanns stand in der ersten Hälfte dieses Jahr-

1 L. Cognet, 1980,11.
2 Vgl. etwa K. Ruh, 1989, Kapitel 2: »Eine steile Gelehrten- und Ämterlaufbahn«.
3 Vgl. H. Denifle, 1886, 417-652. 672-682.
4 Vgl. A. M. Haas, 1989, 185.
5 Vgl. hierfür exemplarisch z.B. H. Ebeling: »Meister Eckharts Mystik«, 1941. Ebeling 
versucht, wenn auch noch in expliziter Anerkennung von Denifles Ansatz, über diesen 
hinauszugehen. Für die Gewinnung eines »Gesamtbild(es)« von Eckhart scheint es ihm 
notwendig seine mystischen Motive zu kristallisieren im Rückgang auf neuplatonische 
Wurzeln eines Plotin, Proklus und Eriugena. Zur Entwicklung der Positionswechsel in

46 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annäherungsversuch

Hunderts mehr oder minder allein, Meister Eckhart jenseits der 
Kategorisierungen als Denker zu begegnen und ihn in seinem geisti­
gen Umfeld als höchst originellen Philosophen zu identifizieren6. 
Heute ist der vielfältige Humus, aus dem heraus Eckhart wirkte und 
dachte, weiter umgegrahen7. Je mehr man weiss, desto mehr jedoch 
fällt die Möglichkeit der Kategorisierharkeit Eckharts wieder dahin: 
ihre scheinbar letzte ungestürmte Bastion, nämlich dass Eckhart ein 
Mystiker sei, wurde in den letzten Jahren von der sogenannten Bo- 
chumer Schule um Kurt Flasch heftig und diskussionsanregend in 
Frage gestellt8. Die kontroversen Forschungsansätze um Eckhart hie-

der EckHartforscHung vgl.: K. Oltmanns, 1957, 15-56; I. Degenhardt, 1967; E. v. Brak- 
ken, 1972, 33-40; E. Waldschütz, 1978, 248-277; W. Malte Fues, 1981, 60ff.
6 K. Oltmanns, 1957 (1. Auflage 1937).
7 Es ist vor allem das Verdienst von Studien jüngerer Zeit, in sorgfältiger Ausführlich­
keit der philosophischen Erbschaft Eckharts nachzugehen. Besonders hervorzuheben ist 
das grosse Buch von Rainer Manstetten, der über Thomas von Aquin hinaus eine direk­
te Gegenüberstellung des eckhartschen und aristotelischen Menschenbilds leistet, auch 
die Spuren eines der Hauptbegriffe Eckharts - die Abgeschiedenheit - über Paulus bis zu 
Aristoteles verfolgt (vgl. 1993, 470ff. und 540ff.). Auch die im gleichen Jahr veröffent­
lichte Eckhart Monographie von Peter Reiter versucht im weiten Ausgriff die Denkräu­
me Eckharts auszuleuchten mit einem starken Akzent auf den platonischen und neupla­
tonischen Einfluss (vgl. Teil 2, 1993). Über Eckharts enge Verbundenheit mit dieser 
Tradition vgl. auch J. Koch »Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus im Mit­
telalter« (in: W. Beierwalters, 1969). L Cognet bietet seinerseits einen breit gefächerten 
und bündigen Überblick, indem auch die Beginen-Mystik als Einflussfaktor nicht uner­
wähnt bleibt (»Meister Eckhart und seine Vorläufer«, 1980, 11ff.). Kurt Flasch hat eine 
weitere Lücke geschlossen, indem er auf die enge Beziehungen zwischen Meister Eck­
hart und seinen Zeitgenossen Meister Dietrich hingewiesen hat (vgl. K. Flasch, 1984).
8 Vgl. K. Flasch, 1988, »Meister Eckhart - Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu 
retten«, 94-111. In dem Überblicksartikel »Was ist Mystik« von Alois Haas (in: K. Ruh 
(Hg.), 1986, 319-342) wird deutlich, wie problematisch wiederum das pauschale Spre­
chen von einem »mystischen Strom« ist, dass es eine weitgespannte und nicht zu ing- 
norierende Diskussion mit unterschiedlichen Schulen vor allem auch im amerikani­
schen Raum dazu zu beachten gilt (etwa die Perennialisten und Konstruktivisten, vgl. 
hierzu auch A. M. Haas' systematische Auslegungen in »Mystik als Aussage« 1996, 
insbesondere 29 ff.). Ohne eine hinreichend abgesicherte Position in dieser Auseinander­
setzung beziehen zu können, soll zur Debatte um Eckharts »Mystik« dennoch ein Ge­
danke beigesteuert sein. Warum sich Meister Eckhart selbst nie explizit auf mystische 
Erfahrung bezieht - hier nämlich setzt Flasch an, die Dimension des Mystischen bei ihm 
in Frage zu stellen - hängt m. E. mit einer Haltung zusammen, die seiner Grundüber­
zeugung entspricht: nämlich die mystische Unio nicht als Sonderzustand, sondern als 
Kern des Menschseins zu begreifen. Diese Haltung artikuliert sich - indirekt aber deut­
lich - im Traktat über die Abgeschiedenheit. Dort bemerkt er, dass die Authentizität von 
Marias Abgeschiedenheit gerade darin bestand, dass sie diese nie von sich aussagte (vgl.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 47

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

ten jedoch - durch ihre kenntnisreiche Positionierung des Meisters 
und der gleichzeitig betriebenen Relativierung dieser Positionierung 
- den Vorteil, dass man sich wieder mit gewisser Gelassenheit nur 
auf Meister Eckhart selbst konzentrieren darf. Die neuen Unschar­
fen, die sich aufgrund der immer vermehrenden Forschung um Eck­
hart ergeben, lassen den gezielten Blick auf das Phänomen Eckhart - 
vielleicht sogar wie auf einen vom Himmel gefallenen »Meteor« - 
wieder fruchtbar erscheinen.

Damit ist die Vorgehensweise dieser Untersuchung angedeutet. 
In ihr ist das Augenmerk ausschliesslich auf Eckharts Lehre konzen­
triert, wie sie sich im deutschen und lateinischen Werk niederschlägt, 
um so in einer systematischen Durchdringung seinem Demutsbegriff 
näherzukommen9.

Ein nicht historisierender Zugang zu Eckhart birgt speziell für 
unser Thema einen eigenen Reiz. Der unvorbereitete, zeitgenös­
sische Leser kann nämlich in der Begegnung mit Eckharts Demuts­
begriff überraschende Erfahrungen machen. Er kann sogar Momente 
aufrichtiger Verwirrung erleben. Einmal deshalb, weil dieser De­
mutsbegriff auf nichts Bestimmtes gerichtet ist, weder auf eine Got­
tesfigur noch auf den Mitmenschen, noch auf die nicht menschlichen 
Mitgeschöpfe. Zum anderen, weil dieser Demutsbegriff einen kon­
tinuierlich in Widersprüchlickeiten zu verwickeln scheint. Verfolgt 
man Eckharts Begriff der Demut, so steht man alsbald in einem Netz 
von Verhältnissen, die sich auf ersten Blick gegenseitig ausschliessen. 
Dennoch - dies lässt sich eindeutig feststellen - Eckharts Denken der

VA, 439, 18f., Mhd. ebenda 438,16f.) Da man - so Eckhart - in der Abgeschiedenheit 
zum »Höchsten gelangt«, wo das »Erkennen erkenntnislos«, die »Liebe liebelos« und 
das »Licht finster« wird (vgl. VA, 455, 8f., Mhd. ebenda454, 8f.), beinhaltet derZustand 
Abgeschiedenheit fraglos die Merkmale der unio mystica. Wenn nun Marias Authenti­
zität in ihrem Vermögen der abgeschiedenen Gottesverbundenheit - in diesem emmi­
nenten Sinne! - nach Eckhart darin besteht, darüber nicht zu sprechen, so setzte Eckhart 
sicherlich den gleichen Masstab auch an sich. Damit wirkt er auch - bewusst oder unbe­
wusst - der Fixierbarkeit seiner selbst und seiner Lehre auf Schlagworte (wie z.B. My­
stiker!) entgegen, geht es ihm doch in erster Linie um nichts anderes als eine radikale 
und unverstellte Offenheit - »Empfänglichkeit« des Menschen, wie im folgenden dar­
zustellen sein wird.
9 Die einzige, mir bekannte Sonderuntersuchung des Demutsbegriffs bei Meister Eck­
hart findet sich in Joachim Theisens kurzer und konzentrierter Analyse der Pr. 22 des 
Deutschen Werks. Darin deutet Theisen auf zehn Seiten den fundamentalen Charakter 
von Eckharts Demutsbegriff an mit besonderer Berücksichtigung der in ihm enthalte­
nen augustinischen Motive (vgl. 1990, 392-402).

48 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annäherungsversuch

Demut speist sich ausschliesslich aus dem Gotteshezug10, so wie er 
diesen versteht. Diese Feststellung jedoch hilft wenig weiter. Denn 
das menschliche Verhältnis zu Gott ist hei Eckhart in einer Weise 
gefasst, die für heutige - aher auch damalige11 - Auffassung kaum 
unmittelbar einsichtig ist. Es führt in unvertraute Zusammenhänge, 
in ungewohnte Konzepte des Selbst- und Welthezugs. Im Kern dieser 
Zusammenhänge sitzt die Demut, so dass die Suche danach in Eck­
harts Denken als Ganzes zieht. Gängige Demutsvorstellungen und 
Interpretationsraster werden im Laufe dieser Suche recht drastisch 
über den Haufen geworfen. Der Augenblick, an dem man sich einge­
stehen muss, dass man eigentlich keine Ahnung mehr hat, was Eck­
hart unter Demut wohl meinen kann, vermag zur fruchtharen Krisis 
geraten!

Wie unumgänglich und zentral Demut für den Gotteshezug ist, 
dies soll gleich zu Beginn im Eckhartschen Originalton zum Aus­
druck kommen. Und zwar durch ein Zitat, dessen Aussagedichte kei­
ne schonende Einführung hietet, sondern einen eher ahrupt auf Zu­
sammenhänge stossen lässt, die zunächst undurchschauhar wirken. 
Eckhart predigt: »Die Sonne entspricht Gott: das höchste Teil seiner 
unergründlichen Tiefe antwortet auf das Allerniedrigste in der Tiefe 
der Demut. Ja, der demütige Mensch braucht darum nicht zu bitten, 
sondern er kann wohl gehieten, denn die Höhe der Gottheit kann es

10 Um das Wort Gott für die Weise, wie Eckhart es denkt, offenzuhalten, sollte man 
versuchen, es wie in Anführungszeichen gesetzt aufzunehmen. Diese Distanzierung 
scheint im Sinne Eckharts deshalb angebracht, weil der Ausdruck Gott mit soviel Vor­
stellungen behaftet ist, die sich eben vor das Einlassen darauf, was Gott bei Eckhart 
meint, stellen. Eckhart prägt diesbezüglich sogar ausdrücklich den Begriff der »Entbil- 
dung« als Reinigungsprozess der von Gott trennenden (Gottes-)Bilder (vgl. hierzu die 
einlässlichen Ausführungen von W. Wackernagel, 1991, oder eine Kurzfassung des The­
mas vom selben Autor in Diogenes, Nr. 162, 1993, 77-99). In diesem Kontext lässt sich 
auch die viel zitierte Aussage des Meisters plazieren, dass der Mensch Gott bitten sollte, 
»dass er mich >Gottes< quitt mache.« (DW, Pr. 52, 561, 19f., »daz er mich ledic mache 
gotes« Ebenda, 560, 16f.))
11 Auch zu seiner Zeit war, Eckhart zu verstehen, keineswegs Selbstverständlichkeit. So 
bezeugt nicht nur der von seinem Schüler Tauler gemachte Hinweis auf den »liebens­
werten Meister«, der nicht verstanden wird: »Er sprach aus dem Blickwinkel der Ewig­
keit, ihr aber fasst es der Zeitlichkeit nach auf.« (J. Tauler, 1978, Pr. 15, 103) Auch Ge­
dichte von Nonnen, denen Meister Eckhart predigte, drücken bewunderndes 
Unverständnis aus: »Ich wil iu sagen maere, sprach eine nonne guot, Uns kumment 
predigaere, das fröwet sich min muot, Der wise meister Eckhart wil uns von nihte sagen, 
Der daz nicht enverstat, der mac ez gote klagen.« (Zitiert bei K. Ruh, 1989, 12f.; vgl. 
hierfür auch ders., 1984, 192.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 49

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

auf nichts anderes ahsehen als auf die Tiefe der Demut; denn der 
demütige Mensch und Gott sind Eins und nicht Zwei. Dieser demüti­
ge Mensch ist Gottes so gewaltig, wie er seiner seihst gewaltig ist; 
und alles das Gute, das in allen Engeln und in allen Heiligen ist, das 
ist alles sein Eigen, so wie es Gottes Eigen ist. Gott und dieser 
demütige Mensch sind ganz Eins und nicht Zwei; denn, was Gott 
wirkt, das wirkt auch er, und was Gott will, das will auch er, und was 
Gott ist, das ist auch er: ein Lehen und ein Sein. Ja, hei Gott! wäre 
dieser Mensch in der Hölle, Gott müßte zu ihm in die Hölle, und die 
Hölle müßte für ihn ein Himmelreich sein. Er (Gott) muss dies not­
wendig tun, er würde gezwungen dazu, es tun zu müssen; denn da ist 
dieser Mensch das göttliche Sein, und das göttliche Sein ist dieser 
Mensch. Denn hier geschieht in der Einheit Gottes und des demüti­
gen Menschen der Kuß, denn die Tugend, die da Demut heisst, die ist 
eine Wurzel im Grunde der Gottheit, darein sie gepflanzt ist, auf dass 
sie ihr Sein allein in dem ewigen Einen hat und nirgends anderswo. 
Ich sagte zu Paris in der Schule, dass alle Dinge vollendet werden 
würden im recht demütigen Menschen. Und darum sage ich, dass 
dem recht demütigen Menschen nichts schaden noch ihn heirren 
kann«12.

Worte wie diese machen ohne viele weitere Worte klar, wie un- 
heholfen ein zeitgenössischer Leser dem Demutshegriff Meister Eck­
harts gegenüher steht und wie wenig spontan das angesprochene Ver­
hältnis zu verstehen ist, welches in der Demut gegehen erscheint.

12 DW, Pr. 15, 175, 11f. (»Die sine antwurtend got nach sinem höchsten tail in siner 
grundlosen tieffi in siner tieffen der demuetikait. Ja, der demuetig mentsch hedarf dar 
umh nit hitten, sunder er mag im wol gehieten. wan die hoehi der gothait kan es anders 
nit an gesehen denn in der tieffen der demuetikait; wan der demuetig mentsch vnd got 
sind ain vnd nit zwai. Dirre demuetig mentsch ist gottes also gewaltig, als er sin selhs 
gewaltig ist; vnd alles das guot, das in allen engeln vnd in allen hailgen ist, das ist alles 
sin aigen, als es gottes aigen ist. Got vnd dirre demuetig mentsch sind alzemal ain vnd 
nit zwai; wan was got wurket, das wurket och er, vnd was got wil, das wil och er, vnd was 
got ist, das ist och er: ain lehen vnd ain wesen. Ja hi got: waer dirre mentsch in der hell, 
got muest zuo im in die hell, vnd die hell muest im ain himelrich sin. er muoss dis von 
not tuon, er wurdi hezwungen dar zuo, das er es tuon muesti; wan da ist dirre mentsch 
goetlich wesen, vnd goetlich wesen ist dirre mentsch. wan hie so geschiht von der aini- 
kait gottes vnd von dem demuetigen mentschen der kuss. wan die tugend, die da haisset 
demuetikait, du ist ain wurtzel in dem grund der gothait, dar in si gepflantzet ist, das si 
allain ir wesen in dem ewigen ain hat vnd niena anderswa. Jch sprach ze paris in der 
schuol, das aellu ding sond volhracht werden in dem reht demuetigen mentschen. vnd 
darumh sprich ich, das dem reht demuetigen mentschen enkain ding geschaden mag 
noch geirren mag.« Ehenda, 174,10f.)

50 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annäherungsversuch

Überwältigt, aber nicht einsichtig steht man vor der beeindruckend 
gezeichneten »Gottesgewalt« des Demütigen und weiss nicht, was 
diese zu bedeuten hat. In seiner Einheit mit Gott, seiner Fähigkeit, 
»alle Dinge« zu vollenden, wirkt der Demütige Eckharts zunächst 
wie eine mittelalterliche Version des Typus Übermensch. So wenig 
eingängig dieses triumphale Bild des Demütigen wirkt, so wenig ver­
ständlich ist aber auch die damit einhergehende Rede von einer 
»Gottheit«, in deren »Wurzel« die Demut sitzt: als ob uns mit dem 
verblassten Bild der Demut auch das dazugehörige Gottesbild fremd 
und ungewohnt geworden ist. Gottesvorstellungen heute - soweit 
diese noch existent sind - haben gewöhnlich etwas mit Allmacht oder 
mit unendlicher Schöpferkraft zu tun. Vielleicht auch noch mit Liebe. 
Mit Demut in der Regel jedenfalls nichts.

Das Zitat kann an dieser Stelle nur unkommentiert stehen blei­
ben. Jeder Versuch einer Interpretation wäre verfrüht. Das Motiv, 
warum es hier bereits angeführt ist, ist schlicht: zu zeigen, dass es 
sich lohnt, dem Demutsbegriff bei Meister Eckhart nachzugehen. 
Die angeführte Predigtpassage soll neugierig machen auf den Inhalt 
eines Wortes, das heute gemeinhin einen schwächlichen, wenn nicht 
schlechten Klang hat: »Wo von Demut die Rede ist, wittert man den 
Geist der Knechtschaft und Unterwerfung, der Unfähigkeit zu 
Selbstbehauptung«13. Bei Eckhart scheint sich gegenteilig mit diesem 
Begriff eine ungeheure - fast ungeheuerliche - Kraft anzukündigen. 
Erst zum Schluss des vorliegenden Kapitels wird es möglich sein, 
dieser Aussage besser gerüstet zu begegnen und sich eine Ahnung 
von den angedeuteten Zusammenhängen zuzutrauen. Untergründig 
wird dieses dichte Zitat als lockere Leitlinie durch die Untersuchung 
führen, so dass Abschnitte daraus immer wieder begegnen werden.

Schon die erste Kenntnisnahme des Kontexts, der mit Eckharts 
Demutsbegriff verbunden ist, lässt die Frage notwendig erscheinen, 
wie und von wo man eine Annäherung dazu ansteuern kann. Als 
Einstieg bietet sich zunächst ein Umweg an, auf dem sich zeigt, wie 
wenig weit konventionelle Ansätze der Demutsdeutung kommen. Im 
sensibilisierten Wissen um die Sackgassen auf der Spur nach Eck­
harts Demutsverständnis, wird die Aufmerksamkeit gleichsam un­
verstellter, um auch jene Wegweiser zu entdecken, die ansonsten 
leicht übersehbar sind. Als Sackgassen werden sich in erster Linie

13 R. Manstetten, 1993, 523.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 51

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

diejenigen Auslegungen von Demut erweisen, welche auf einem 
Gott-Mensch-Verhältnis allzu anthropomorphen Musters beruhen.

Beginnen wir aber mit Naheliegendem, nämlich der etymolo­
gisch motivierten Bedeutung des Wortes, welche auf das Dienen ver­
weist. Daran ist häufig die Vorstellung des Demütigen als desjenigen 
festgemacht, der sein Dasein als Ganzes in den Dienst am Anderen, 
allen voran dem göttlichen Anderen stellt. Obwohl das Dienen ein 
Kernbegriff der monastischen Spiritualität darstellt14, warnt Meister 
Eckhart davor. In eindeutig provokativer Absicht sagt er sogar, der 
gottgefällige, nämlich »gerechte« Mensch, - der, wie später zu zeigen 
sein wird, gleichbedeutend mit dem Demütigen ist - »dient weder 
Gott noch den Kreaturen, denn er ist frei; und je näher er der Gerech­
tigkeit ist, um so mehr ist er die Freiheit selbst.«15 Damit nicht genug, 
Eckhart wird noch radikaler und predigt: »Der ungerechte Mensch 
dient der Wahrheit, es sei ihm lieb oder leid, und dient der ganzen 
Welt und allen Kreaturen und ist ein Knecht der Sünde.«16 Das Ideal, 
welches der Gerechte und in gleicher Weise auch der Demütige ver­
körpern, schliesst nach Eckhart demnach das Dienen um irgend je­
mands oder irgend etwas willen aus. Sogar der gezielte Dienst an der 
»Wahrheit« scheint so wertlos wie das Bedienen der Welt und der 
Kreaturen, d.h. nicht nur wertlos, sondern falsch. Derjenige, der sein 
Dasein in den Dienst für etwas stellt, sei dies auch die Idee Gottes, 
stellt es auf das Falsche, wird in seinem wenn auch gut gemeinten 
Willen zu nichts anderem als zum »Knecht«, und zwar zum »Knecht 
der Sünde«. Das sind starke Worte. Sie weisen streng davon ab, sich 
und sein Dasein vor Gott nur im Kontext des Dienstes zu verstehen. 
Hat die Demut bei Eckhart dennoch einen so ausgezeichneten Wert 
im Gottesverhältnis, wie das Anfangszitat schildert, so muss man 
sich ihr zweifellos auf anderem Weg nähern.

Eine weitere (im vorigen Kapitel bereits erwähnte) herkömm­
liche Weise, den Demutsbegriff zu fassen, geht von der Geringwer­
tigkeit des Menschen vor der Allmacht und Vollkommenheit eines 
Schöpfergottes aus. In Anbetracht der Schwäche und moralischen

14 Vgl. hierzu H. U. von Balthasar, »Die grossen Ordensregeln«, 1974.
15 DW, Pr. 28, 321, 2f. (»der gerehte mensche endienet weder gote noch den creaturen, 
wan er ist vri; und ie er der gerehticheit n^her ist, ie me er diu vriheit selber ist und ie 
me er diu vriheit ist.« Ebenda, 320, 2f.)
16 Ebenda, 321,10f. (»Der ungerehte mensche der dienet der wärheit, ez si im liep oder 
leit, und dienet aller der werlt und allen creaturen und ist ein kneht der sünde.« Ebenda,
320,10f.)

52 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annäherungsversuch

Verfehltheit des Menschen vor einem omnipotenten Gott wird De­
mut im religiösen Kontext bestimmt als »eine Grundhaltung des 
Menschen, der seine Abhängigkeit von und Schuldhaftigkeit vor 
Gott er- und anerkennt«17. Betrachtet man nun Eckharts Aussagen 
zum Verhältnis von Gott und Mensch, so scheint diese Charakteri­
sierung der Demut nicht korrespondieren zu können. In einer deut­
schen Predigt beispielsweise erklärt der Meister seinen Zuhörern: 
»Gott (hat) dich ihm völlig gleich und als ein »Bild« seiner selbst 
geschaffen. Aber »ihm gleich« weist auf ein Fremd- und auf ein Ent­
ferntsein hin. Nun (aber) gibt es zwischen dem Menschen und Gott 
weder Fremd- noch Entferntsein; und deshalb ist er (Mensch) ihm 
(Gott) nicht gleich; er ist ihm vielmehr völlig ebenbildlich und das­
selbe, was er (Gott) ganz und gar ist.«18 Diese Worte stellen ein Pa­
radigma der Gott-Mensch-Beziehung auf, in der eine menschliche 
Grundhaltung vor Gott als Schuldhaftigkeit kaum Sinn machen 
kann. Vielmehr scheinen Eckharts Worte zu einer Gesinnung 
grösstmöglicher und unverstellter Vertrautheit zu »Gott« aufzufor­
dern, dem der Mensch nicht nur ebenbildlich ist - er sei sogar dassel­
be, was Gott »ganz und gar ist«. Demnach kann das menschliche Ver­
hältnis zu Gott, wenn man so sagen kann, als so intim eingeschätzt 
werden wie das eigene Selbstverhältnis und das Vertrauen zu Gott als 
so spontan und unmittelbar wie das Selbstvertrauen. Der Vorstellung 
eines göttlichen Richters, vor dem der Mensch seine Schuld »er- und 
anerkennen« muss, wirken diese Worte entschieden entgegen. Allein 
die darin implizierte Vorstellung von Distanz und Unterschiedenheit 
zwischen Gott und Mensch erscheint im Kontext Eckharts unhaltbar.

Aber auch die andere oben enthaltene Variante, Demut mani­
festiere die Abhängigkeit des Menschen vor Gott, wird durch Eckhart 
aus den Fugen gehoben. Häufig spricht er in seinem Werk gar vom 
gegenteiligen Verhältnis. So beteuert er zum Beispiel: »Gottes Natur, 
sein Sein und seine Gottheit hängen daran, dass er in der Seele wir­
ken muss.«19 In herausfordernder Beiläufigkeit wird somit das ge­
meinhin Undenkbare ausgesprochen, dass göttliches Wesen - ge-

17 P. Dinzelbacher, Wörterbuch der Mystik, 1989, 103.
18 DW, Pr. 77, 145, 14f. (»so hat got dich im alzemäle glich gemachet und ein bilde sin 
selbes. Aber >im gliche wiset ein vremde und ein verre. Nu enist zwischen dem menschen 
und gote noch vremde noch verre; und dar umbe enist er im niht glich, mer: er ist mit im 
alzemäle glich und daz selbe, daz er alzemäle ist.« Ebenda, 144, 11 f.)
19 Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 26, 271 (Diese Predigt soll im noch nicht veröffentlichten 
vierten Band der kritischen Ausgabe enthalten sein).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 53

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

wohnlich als das schlechthin Autonome, niemals Abhängige gefasst - 
in seiner »Natur«, seinem »Sein« und seiner »Gottheit« daran »hän­
ge«, in der Seele wirken zu müssen! Die Bedeutung der Demut im 
Sinne einseitiger menschlicher Abhängigkeit von Gott hebt sich da­
durch auf, wird höchstens zu einer reduktionistischen Sicht auf ein 
Gesamtverhältnis, welches, so deutet der Meister an, auch aus einer 
Gegenseite besteht: der Bedürftigkeit des Schöpfers nach seinem 
Geschöpf, das seinerseits das Wesen des Schöpfers erst begründet.

Soweit lässt sich deshalb schliessen, dass es nicht Faktoren wie 
»Schuldhaftigkeit« oder einseitige »Abhängigkeit« sein können, die 
die Haltung der Demut für den Gottesbezug unablässig machen. Was 
aber macht sie dann notwendig? Die Unabdingbarkeit der Demut 
nämlich ist nicht zu bezweifeln. Man kann sogar sagen, sie ist nach 
Eckhart Bedingung schlechthin für die Verbindung mit dem Göttli­
chen: vermag doch - so Eckhart wörtlich - »Gott nicht zu wirken als 
im Grund der Demut; denn je tiefer in der Demut, um so empfäng­
licher Gottes«20.

Aufgrund der bislang bekanntgewordenen Segmente Eckhart- 
schen Denkens, können solche Aussagen sich in Stolpersteine ver­
wandeln. Die Fragen springen einen dabei regelrecht an. Wieso näm­
lich muss der Mensch - als Gott »ebenbildlich«, gewisserweise sogar 
identisch - im »Grunde der Demut« sein, damit Gott in ihm wirke? 
Noch erstaunlicher aber: wie kann es sein, dass Gott, dessen Gottheit 
angeblich daran »hängt«, im Menschen - seinem ihm gleichen Werk 
- zu wirken, dies nur im »Grund der Demut« vermag? Was nach 
Meister Eckhart einerseits in aller Notwendigkeit gegeben zu sein 
scheint, dass nämlich Gott in seinem Werk wirken müsse, wird von 
ihm andererseits an eine Bedingung, und zwar an die Demut, 
geknüpft.

Eckhart löst Spannungen wie diese nirgends explizit auf; eher 
scheint er sie noch steigern zu wollen. So heisst es etwa wiederum 
in einer Predigt: »Wisset nun, dass Gott die Seele so stark liebt, dass 
es ein Wunder ist. Wenn man es Gott nähme, die Seele zu lieben, so 
nähme man ihm sein Leben und sein Sein, oder man tötete Gott, 
wofern man so etwas sagen dürfte; denn eben jene gleiche Liebe, 
mit der Gott die Seele liebt, die ist sein Leben.«21 Der Mensch, der

20 DW, Pr. 55, 599, 21f. (»Also enmac got niht würken dan in dem grunde der demuot; 
wan ie tiefer in der demuot, ie enpfenclicher gotes.« Ebenda 598, 16f.)
21 DW, Pr. 69, 45, 13 f. (»Nu wizzet, daz got die sele als krefticliche minnet, daz ez

54 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annäherungsversuch

sich eines solchen Ausmasses göttlicher Liehe gewiss sein darf, dass 
Meister Eckhart an anderer Stelle noch zusetzt: »Ich will Gott nie­
mals dafür danken, dass er mich lieht, denn er kann's gar nicht lassen, 
oh er wolle oder nicht, seine Natur zwingt ihn dazu«22 - dieser von 
Gott notwendig geliehte Mensch also wird zugleich helehrt, dass für 
den Gotteshezug äusserste »Ahgeschiedenheit« Bedingung sei, wel­
che zugleich »vollkommene Demut« voraussetze, denn nur so kom­
me der Mensch »in die Nähe der Gottheit.«23

Die Gott-Mensch-Beziehung im Eckhartschen Sinn strahlt des- 
halh ein schwer umgängliches Spannungsfeld ah: Einerseits hetont 
Eckhart die Wucht göttlicher Liehe zum Menschen, die ihn in den 
direktesten Gotteshezug zu versetzen scheint; andererseits stellt er 
die Demut als eiserne Bedingung jeder Gottesnähe vor. Diese heiden 
Aussage hehindern in ihrer Gegenläufigkeit die Möglichkeit eines 
unmittelbaren Verstehens. Warum nämlich hedarf göttliche Liehe 
der Demut? Scheint doch Demut sowohl die Unmittelharkeit des Lie- 
hesverhältnisses unter »Gleichen« zu stören, als auch die hezeugte 
göttliche Notwendigkeit zu liehen zu unterminieren, sofern diese an 
eine Bedingung geknüpft wird.

Allein diese wenigen Beispiele machen deutlich, wie wenig 
spontan die Bedeutung der Demut im Gottesverhältnis Eckhartscher 
Prägung zu verstehen ist. Die Selhstverständlichkeit der Demuts- 
hedingung wird durch ehen das, was sie hedingt, zerschlagen: nämlich 
eine Gottesheziehung, die gerade nicht im demutsgehietenden Gefäl­
le von geschöpflicher Unvollkommenheit zu schöpferischer Voll­
kommenheit zu hegreifen ist. Mit kühnen Formulierungen möchte 
der mittelalterliche Meister von dieser Vorstellungsweise ahhringen 
und zu einem Denken der unmittelharsten Nähe zwischen Gott und 
Mensch veranlassen, die dem Demutsgehot entgegenzulaufen 
scheint; dieses aher verhlüffenderweise ühergangslos folgen lässt. 
Ein weiteres Predigtheispiel führt diese merkwürdige Folge krass 
vor Augen. Eckhart erklärt dort: »Als Gott alle Kreaturen geschaffen 
hatte, waren sie so geringwertig und so eng, dass er sich in ihnen

wunder ist. Der daz gote hen^me, daz er die sele niht enminnete, der hen^me im sin 
lehen und sin wesen, oder er tote got, oh man daz sprechen sölte; wan diu selhe minne, 
da mite got die sele minnet, daz ist sin lehen« Ehenda, 44, 12f.)
22 DW, Pr. 73, 97, 33 f. (»Ich enwil des gote niemer gedanken, daz er mich minnet, wan 
er enmac ez niht gelazen, er welle oder enwelle, sin nature twinget in dar zuo.« Ehenda, 
96, 31 f.)
23 VA, 459, 16.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 55

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

nicht regen konnte. Die Seele jedoch machte er sich so gleich und so 
ehenhildlich, auf dass er sich der Seele gehen könne; denn was er ihr 
sonst gähe, das achtet sie für nichts (!). Gott muss mir sich selhst so 
zu eigen gehen, wie er sich selhst gehört, oder aher mir wird (über­
haupt) nichts zuteil.«24 Diese gottförmige Seele aher, die jede gött­
liche Gahe als nichts zu erachten herechtigt ist, solange sich »Gott« 
ihr nicht selhst giht, muss zugleich - so Eckhart wenige Zeilen später 
- »notwendig unten sein in rechter Demut. Und wisset in Wahrheit: 
Wer nicht völlig unten ist, dem wird auch nichts zuteil, und er emp­
fängt auch nichts.«25

Ahschnitte wie diese machen endgültig klar, dass es keinen di­
rekten Ausweg aus dem hermeneutischen Prohlem giht, welches sich 
im Umgang mit der Demut stellt. Angesichts dessen kann man aher 
mit Gadamer sagen, »daß es im allgemeinen erst die Erfahrung des 
Anstoßes ist, den wir an einem Text nehmen - sei es, daß er keinen 
Sinn ergiht, sei es, daß sein Sinn mit unserer Erwartung unvereinhar 
ist -, die uns einhalten und auf das mögliche Anderssein des Sprach- 
gehrauchs achten läßt«26. Gerade die Unhekümmertheit, mit der Eck­
hart das von uns empfundene Spannungsfeld im Kontext der Demut 
stehen lässt, fordert zu gesteigerter Achtsamkeit gegenüher dem 
Charakter seiner Sprache und seiner Bilder auf. Wie unterschiedlich 
die Konnotationen sind, die in seinen Wortgehräuchen mitspielen, 
wird zum Beispiel gerade an der Betrachtung der Diktion »Unten- 
sein-in-rechter-Demut« deutlich. Denn hier spielt das »Untensein« 
nicht, wie eine konventionelle Demutsdeutung vermuten liesse, auf 
ein Geringheits-, Schuld- oder Ahhängigkeitsgefühl des Menschen 
vor Gott an. Dies will Eckhart dezidiert klarstellen: »Ich dachte neu­
lich darüher nach, oh ich von Gott etwas nehmen oder hegehren woll­
te. Ich will es mir sehr wohl üherlegen, denn wenn ich von Gott 
(etwas) nehmen würde, so wäre ich unter Gott wie ein Knecht und

24 DW, Pr. 4, 53 f., 33 f. (»Do got alle creäturen geschuof, do wären sie so sn\ode und so 
enge, daz er sich niht dar inne heregen mohte. Doch machte er im die sele so glich und so 
ehenm^zic, uf daz er sich der sele gegehen möhte; wan swaz er ir anders g^he, des 
enahtet si niht. Got muoz mir sich selher gehen als eigen, als er sin selhes ist, oder mir 
enwirt niht noch ensmecket mir niht.« Ehenda, 52f.,29f.)
25 DW, Pr. 4, 55, 34f. (»von not unden sin in rehter demüeticheit. Und wizzet daz in der 
währheit: der alzemäle niht unden ist, dem enwirt ouch nihtes niht noch enpf^het ouch 
niht« Ehenda, 54, 29 f.)
26 H. G. Gadamer, 1990, 272.

56 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annäherungsversuch

er im Geben wie ein Herr. So aber soll es mit uns nicht sein im ewigen 
Leben.«27

Eckharts Forderung des Unten-Seins lässt sich demnach nicht als 
angemessenes Verhalten gegenüber einer göttlichen Überlegenheit 
auslegen, etwa im Sinne des Knechts, der durch seine Demut den 
bestehenden Rangunterschied zum Herrn zu quittieren hat. Was 
aber kann und will dann das demütige Unten im menschlichen Bezug 
zu Gott überhaupt ausdrücken? Die Frage spitzt sich weiterhin da­
durch zu, dass Meister Eckhart, trotz seines Beharrens auf dem 
gottförmigen Wesen des Menschen, im Traktat »Vom edlen Men­
schen« die Natur des Menschseins insgesamt aus der Demut herlei­
tet. Über etymologische Brücken von homo, humus zu humilitas er­
klärt er: »>Mensch< in der eigenen Bedeutung des Wortes im 
Lateinischen bedeutet in einem Sinne den, der sich mit allem, was er 
ist und was sein ist, unter Gott beugt und fügt und aufwärts Gott 
anschaut, nicht das Seine, das er hinter, unter, neben sich weiss. Dies 
ist volle und eigentliche Demut; diesen Namen hat er von der Er­
de.«28

Neben der scheinbaren Dissonanz, in der eine solche Aussage 
zur beteuerten Gottebenbildlichkeit der Seele steht, ist auch der Ein­
druck kaum zu verwehren, dass sich Eckhart hier selbst widerspricht. 
Gegenüber der vormaligen Abweisung der Vorstellung, wie ein 
Knecht unter Gott zu sein, wird nun verblüffenderweise das Beugen 
»unter« Gott zur eigentlichen Bestimmung des Menschen deklariert.

Schaut man sich diese Erklärung des demütigen Wesens des 
Menschen jedoch noch einmal genauer an, so lässt Ungewohntes bei 
der Charakterisierung des Runterbeugens aufhorchen. Denn dieses 
wird merkwürdigerweise nicht dahingehend präzisiert, dass der 
Mensch sich hinter und unter Gott, sondern dass er das Seine hinter, 
unter und neben sich weiss! Somit verschiebt sich die Pointe der De­
mut massgeblich. Dabei wird eine Verständlichkeitsgrenze zugemu­

27 DW, Pr. 6, 85, 3lf. (»Ich gedähte niuweliche, ob ich von gote iht nemen wölte oder 
begern. Ich wil mich harte wol beräten, wan dä ich von gote w^re nemende, dä w^re ich 
under gote als ein kneht und er als ein herre an dem gebenne. Also ensuln wir niht sin in 
dem ewigen lebene.« Ebenda, 84, 28 f.)
28 VeM, 327,lf. (»Mensche in der eigenschaft sines namen in dem latine meinet in einer 
wise den, der sich alzemäle under got neiget und vüeget, allez, daz er ist und daz sin ist, 
und ufwert got aneschouwet, niht daz sin, daz er hinder im, nider im, bi im weiz. Daz ist 
volliu und eigeniu demüeticheit; den namen hät er von der erden.« Ebenda 326, If.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 57

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

tet, die an zenbuddhistische Paradoxe erinnert29: der Demütige - so 
Meister Eckhart - weiss das Seine unter sich. Diese Auslegung 
scheint regelrecht mit eingefahrenen Deutungsmustern zu spielen, 
um in der Abwandlung des gewohnten Schemas völlig Ungewohntes 
zum Ausdruck zu bringen. Üblicherweise gilt doch der Hochmütige 
als jemand, der sich über dem Anderen (auch dem göttlichen Ande­
ren im Falle Luzifers) weiss (oder wissen will), der Demütige dagegen 
als jemand, der sich unter dem Anderen weiss (oder wissen will). 
Gemäss Meister Eckhart trifft auf den im Gottesbezug Demütigen 
weder das eine noch das andere zu: er ist weder über noch unter 
dem Anderen, sondern - indem er das Seine unter sich weiss - über 
dem Seinen. Diese rätselhafte Folgerung wird durch die darauffol­
genden Sätze bekräftigt. Dort heisst es: »Wenn man >Mensch< sagt, 
so bedeutet dieses Wort auch etwas, was über die Natur, über die Zeit 
und über alles, was der Zeit zugekehrt ist oder nach Zeit schmeckt, 
erhaben ist, und das gleiche sage ich auch mit Bezug auf Raum und 
Körperlichkeit.«30 Das Über-dem-Seinen-Sein des auf Gott gerichte­
ten Demütigen betrifft somit alles, was natürliches, menschliches 
Selbstverständnis ausmacht hinsichtlich seiner Natur-, Zeit-, Raum­
und Körperbezogenheit. Der »eigentlich« Demütige, so liesse sich im 
Sinne Eckharts deshalb zusammenfassen, ist nicht in dem Seinen, 
auch nicht wegen des Seinen »unter« Gott, sondern erst in der Un­
abhängigkeit von dem Seinen, das er unter und hinter sich gelassen 
hat.

Resümierbar ist deshalb zunächst, dass Meister Eckharts De­
mutsbegriff vorgefertigte Verständnisbahnen allein durch diese be­
schränkte Auswahl von Zitaten durchkreuzt. Aufgebrochen erscheint 
die gewöhnliche Rahmenbedingung der Demut, in der sich ein Ich im 
Bezug auf ein (göttliches) Anderes unwürdiger und geringwertiger 
weiss. Eckharts schillernder Verweis auf das »Unten-Sein« in »rech­
ter Demut« bzw. »Unter-Gott-Sein« entzieht sich der unmittelbar 
damit hervorgerufenen Vorstellung. Seine Wendungen scheinen 
vielmehr mit festgefahrenen Vorstellungen zu jonglieren, insofern

29 Zur Beziehung Eckharts mit dem Zen-Buddhismus vgl. etwa: A. M. Haas, 1984, 
527-569. In der Anmerkung 30 seines Textes findet sich ein kleiner Literaturüberblick 
zum Verhältnis von Eckhart und der zenbuddhistischen Spiritualität, der Studien so­
wohl der japanischen wie der europäischen Forschung berücksichtigt.
30 VeM, 327, 7f. (»Ouch meinet daz wort, so man sprichet mensche, etwaz, daz über 
nature ist, über zit ist und über allez daz, daz ze der zit geneiget oder nach zit smacket, 
und daz selbe spriche ich ouch von stat und von liphafticheit.« Ebenda, 326, 6f.)

58 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annäherungsversuch

der Zustand des »Unten-Seins« unter der Hand als ein Geschehen der 
Erhöhung gekennzeichnet wird.

Aus dieser Unfixierharkeit ist wohl noch am ehesten ein erstes 
Resultat unserer umwegigen Annäherung zu fassen, das man so um- 
schreihen könnte: Wohingegen sich in der Demut ühlicherweise ein 
statischer Unterschied zwischen mir und einem Anderen nieder­
schlägt, so dass die Demut der Ausdruck einer fixierten Relation ist, 
vermag Meister Eckharts Demut die fixierte und statische Relation 
geradezu zu verflüssigen. Denn im »Unten-Sein« dieser Demut 
scheint die Seele zugleich ihr Unten-Sein als festgelegtes - »knechti­
sches« -Unter-Gott-Sein üherwunden zu hahen. Man kann sogar so­
weit gehen, die Demut als Geschehen der regelrechten Umkehrung 
der Verhältnisse von hoch und tief, ohen und unten zu hezeichnen. 
Entsprechendes findet sich auch in seinen »Reden der Unterweisung« 
direkt ausgeführt, wo es heisst, dass die »höchste Höhe der Erhöhung 
im tiefen Grund der Verdemütigung (liegt)«31. Diese Möglichkeit der 
Umwandlung, die dem Eckhartschen Demutshegriff eignet, dreht 
noch ein weiteres Merkmal des herkömmlichen Demutsverständnis­
ses um. Denn während ühlicherweise der demütige Bezug auf - sogar 
- »unendlichen Ahstand« verweist32, heht Meister Eckharts Demut 
diesen gegenteilig völlig auf. Damit ist keine ühertriehene Formulie­
rung gewählt. In der hereits zitierten Zentralpassage aus Predigt 15 
sagt Eckhart ja wortwörtlich: »Der demütige Mensch und Gott sind 
Eins und nicht Zwei. Dieser demütige Mensch ist Gottes so gewaltig, 
wie er seiner selhst gewaltig ist; und alles das Gute, das in allen En­
geln und in allen Heiligen ist, das ist alles sein Eigen, so wie es Gottes 
Eigen ist. Gott und dieser demütige Mensch sind ganz Eins und nicht 
Zwei; denn, was Gott wirkt, das wirkt auch er, und was Gott will, das

31 DW, RdU, 421, 30f. (»diu hrehste hrehe der hocheit liget in dem tiefen grunde der 
demüeticheit« Ehenda, 420, 26f.). Vgl. ehenfalls: »Amice, ascende superius. Sed non 
ascendunt nisi humiles. Non enim ascendit, nisi qui in imo est.« (LW, Serm., 622, 9f.). 
Oder : »Das festeste Fundament, worauf diese Vollkommenheit (die Ahgeschiedenheit) 
stehen kann, das ist Demut; denn wessen Natur hier in der tiefsten Niedrigkeit kriecht, 
dessen Geist fliegt empor in das Höchste der Gottheit« (VA, 459, 11f., »Daz vesteste 
fundament, dar uf disiu volkomenheit gestän mac, daz ist demüeticheit, wan swelhes 
nature hie kriuchet in der tiefsten niderkeit, des geist vliuget uf in daz hrehste der 
gotheit« Ehenda, 458,10f.).
32 Als Selhsterkenntnis, »in der das Letzte und Tiefste üher die Ahhängigkeit und Be­
grenztheit des Menschen, üher den unendlichen Ahstand, seine Ungleichwertigkeit und 
Unzulänglichkeit im Hinhlick auf Gott, auf den sich die Demut in erster Linie hezieht, 
ausgesagt ist« (C. Knülle, 1943, 4).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 59

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

will auch er, und was Gott ist, das ist auch er: ein Lehen und ein 
Sein.«33

Diese hereits hekannte Passage scheint nun aher auch den Weg 
zu weisen, dem unsere weitere Annäherung an Eckharts Demuts­
hegriff folgen sollte. Die darin enthaltene, ausdrückliche Ver- 
schränktheit von Meister Eckharts Gottes- und Demutshegriff legt 
nahe, dass es keinen Sinn macht, sich dem Begriff der Demut unah- 
hängig vom Gotteshegriff zu nähern, welcher - gemäss ohiger Aus­
sage - seinerseits nur üher die Demut zugänglich erscheint. Eckharts 
Demut qualifiziert sich üher seinen Gotteshegriff und dieser üher die 
Demut - denn der Demütige ist mit Gott »eins« -, so dass es müssig 
wäre, weiterhin das eine ohne das andere zu untersuchen. Ein Aus­
weg aus den angedeuteten Aporien soll deshalh üher den doppelten 
Ausgriff seines Gottes- und Demutsdenkens versucht werden, in der 
Hoffnung, dass aufgrund ihrer unlösharen Verschränktheit sich die 
Bedeutung der Demut und der Grund ihrer Notwendigkeit im Ge­
samtkontext zeigen kann.

II. Wieso Demut?

1. Ein Vergleich

Bevor wir uns wieder auf diesen Weg hegehen, sei jedoch noch inne­
gehalten. Ein eingeschohener Vergleich soll dazu dienen, von unserer 
heutigen Lage aus noch ein hesseres Bewusstsein für die Eigenart 
dieses Demutsdenkens zu erlangen. Mit Hilfe einer zeitgenössischen, 
d. h. durch und durch kontextfremden, Gegenüherstellung kann 
nämlich die radikale Andersartigkeit von Eckharts Fundierung der 
Demut schärfer noch vor Augen treten. Als Bezugspunkt für diesen

33 DW, Pr. 15, 175, 17 f. (»Der demuetig mentsch vnd got sind ain vnd nit zwai. Dirre 
demuetig mentsch ist gottes also gewaltig, als er sin selhs gewaltig ist; vnd alles das guot, 
das in allen engeln vnd in allen hailgen ist, das ist alles sin aigen, als es gottes aigen ist. 
Got vnd dirre demuetig mentsch sind alzemal ain vnd nit zwai; wan was got wurket, das 
wurket och er, vnd was got wil, das wil och er, vnd was got ist, das ist och er: ain lehen 
vnd ain wesen.« Ehenda, 174, 14f.) In Pr. 55 scheint die Quintessenz dieser Aussage in 
einem Satz zusammengefasst. Dort heisst es einfach und direkt: »Je mehr der Mensch in 
den Grund rechter Demut versenkt wird, um so mehr wird er versenkt in den Grund 
göttlichen Seins.« (DW, Pr. 55, 599, 27f., »le me der mensche in den grunt rehter demu- 
ot gesenket wirt, ie me er gesenket wirt in den grunt götliches wesens.« Ehenda, 598,
22f.)

60 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

Vergleich bietet sich Norvin Richards Buch zur »Humility«34 an. 
Darin wird, wie bereits erwähnt, der Versuch unternommen, eine 
Apologie der Humilitas zu verfassen, die den säkularen Boden nicht 
verlässt und dem Commonsense unmittelbar einleuchten soll. Aus­
gangspunkt seiner Untersuchung ist die - aus heutiger Ethikperspek­
tive - merkwürdige Bewunderung, die nach wie vor demjenigen ge­
zollt wird, der ohne einsehbaren Grund >humble< ist. Norvin 
Richards erklärt sich diese Bewunderung, indem er >humility< als 
Fähigkeit der relativierungsfähigen Selbstwahrnehmung deutet. Er 
bringt die Essenz dieser Wahrnehmungsweise auf folgende Formel: 
»having oneself in perspective«35. Die Humilitas - so Richards - ver­
anlasst die entsprechende Person, sich und ihre Leistung in einem 
Vergleichsbezug zu Anderen, sie Übertreffenden zu sehen. Daraus 
ergibt sich ein Vorteil, den Richards als sinnvollen Grund der Bewun­
derung vermutet. Er besteht wesentlich in der Möglichkeit zur 
Selbstproportionierung oder -perspektivierung, die das entsprechen­
de Individuum vor Illusionen und Enttäuschungen schützt. Hat man 
eine realistische Einschätzung seiner charakterlichen Fähigkeiten, 
seiner Talente, seiner Energie erlangt und akzeptiert, so lebt sich 
zweifellos reibungsloser, realitätsnäher, offener und anerkennungs­
bereiter. Diese einsehbaren Vorzüge bewegen sich also auf einer le­
benspraktischen Ebene, die spontan zugänglich ist. Sie überzeugen in 
der Weise einer Selbst-Versicherung, welche den schmerzhaften 
Sturz aus wackeligen Höhen überbewerteter Ego-Einschätzung ver­
meiden soll.

Versucht man nun Meister Eckharts Gründe für seine Hoch­
schätzung der Demut ausfindig zu machen, so fällt zunächst auf, dass 
er solche nirgends direkt nennt. Weiterhin fällt auf, dass die Demut 
bei ihm nichts mit einem Vergleichsakt zu tun hat, der für die säku­
lare Begründung eines Richards so im Vordergrund steht. Die Demut 
ist nie als Folge eines Vergleichs des Eigenen mit Anderen, auch dem 
göttlichen Anderen dargestellt. Blickt man dagegen auf den Akt, wel­
chen die Eckhartsche Demut auslösen soll, so ist die gesunde Selbst­
relativierung, um die es bei einem säkularen Demutsverständnis in 
der Spielart von Norvin Richards geht, nicht einmal ein schwacher 
Abglanz dessen, auf was es Meister Eckhart anzukommen scheint: 
»denn vollkommene Demut«, so Eckhart, »geht auf ein Vernichten

34 N. Richards, 1992.
35 Vorwort, XII.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 61

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

des eigenen Selbst aus.«36 Hier nun kommt eine moderne, säkulare 
Demutsapologie nicht mehr mit. Humilitas als »getting oneself in 
perspective« hat ja zu ihrem Ziel keinesfalls die Vernichtung des 
Selbst, was immer das auch zu bedeuten hat, sondern gegenteilig, 
die Stabilisierung und Sicherung des Selbst vor den Gefahren der 
Selbstüberschätzung. Aber genau diese von Richards stark gemachte 
mögliche Selbststärkung durch die humility wirkt wiederum matt 
gegenüber der Folge, die für Eckhart mit der Demut zusammenhängt. 
Über denjenigen, der in ihr sein Selbst im Eckhartschen Sinn 
(worüber später zu sprechen sein wird) »vernichtet« hat, sagt der 
Meister: »Ein solcher Mensch »kommt reicher wieder heim« als er 
»ausgegangen« war. Wer so aus sich selbst »ausgegangen« wäre, der 
würde sich selbst im eigentlicheren Sinne wiedergegeben. Und alles, 
was er in der Mannigfaltigkeit gelassen hat, das wird ihm allzumal 
wieder zuteil in der Einfältigkeit, denn er findet sich selbst und alle 
Dinge im gegenwärtigen Nun der Einheit. Und wer so »ausgegan­
gen« wäre, der käme viel edler wieder heim, als er »ausgegangen« 
war. Ein solcher Mensch lebt nun in einer ledigen Freiheit und in 
einer lautern Entblößtheit, denn er braucht sich keiner Dinge zu un­
terwinden noch anzunehmen, wenig noch viel; denn alles, was Gottes 
Eigen ist, das ist sein Eigen.«37

Der Horizont, der durch obige Aussage angesprochen ist, hebt 
Eckharts Demutsbegriff offensichtlich in aller Schärfe ab von einer 
modern begründeten und charakterisierten humilitas im Sinne eines 
Richards. Während diese humility einem sozialen Vergleichsnetz 
entspringt und das entsprechende Individuum in diesem Netz sichern 
soll38, löst sich der Demütige Eckharts in seiner »Vernichtung« als

36 DW, VA, 437, 30f. (»wan volkomeniu demüeticheit gät uf ein vernihten sin selbes.« 
Ebenda, 436,27f.)
37 DW, Pr. 15,173, 32 f. (»Dirre mentsch kumet richer wider hain, denn er us gegangen 
was. Der alsus usgegangen waere sin selbes, der soelti im selber aigenlicher wider geben 
werden. vnd aellu ding, als er su gar gelassen hat in der manigualtikait, das wirt im 
alzemal wider in der ainualtikait, wan er sich selber vnd aellu ding in dem gegenwurti- 
gen nu der ainikait vindet. vnd der alsus usgegangen waere, der kaem vil adelicher hain, 
denn er us gegangen was. Dirre mentsch lebt nu in ainer ledigen frihait vnd in ainer 
lutern bloshait, wan er enhat sich enkainer ding ze vnderwinden noch an ze nemende 
lutzel noch vil; wan alles das gottes aigen ist, das ist sin aigen.« Ebenda, 172, 31f.)
38 Somit entspricht Richards auch der Stossrichtung der z.Z. florierenden ethischen 
Schule der sog. Kommunitaristen. Für sie kennzeichnen gerade die Bindungen die Iden­
tität der Person: »Was bin ich, wenn ich von meiner Familie, meinen Freunden, Kollegen 
und meiner Heimat abstrahiere? Nichts. Das »ungebundene Selbst« taugt nicht einmal

62 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

Fixpunkt - wie es scheint - aus jeder Relation heraus. In seinem 
»Ausgang« aus sich selbst sichert er gerade nicht seine Stellung in 
einem wie auch immer gearteten äusserlich wie innerlichen Bezugs­
system. Er »lässt« nach Eckhart vielmehr seine Beziehung zur »Man­
nigfaltigkeit« insgesamt. Das umfasst sowohl die innere (in Form von 
Talenten, Interessen, Emotionen usw.) wie die äussere Mannigfaltig­
keit, was in anderen Worten nichts anderes heisst, als dass er sein 
Selbstverständnis von individuellen und äusserlich vorgegebenen 
Koordinaten abhängt. Doch auf was hängt er es dann? Meister Eck­
hart würde wahrscheinlich schmunzelnd antworten: »auf nichts«. 
Und doch führt diese Aus- bzw. Auflösung aus dem Netz der Bezie­
hungen zu inneren und äusseren Gegebenheiten, auf dem das Selbst- 
und auch Selbstwertgefühl einer Person ruht, nicht - wie der Com- 
monsense meinen würde - in die haltlose Leere und blanke Sinn­
losigkeit. Im Gegenteil, der Selbstverlust schlägt bei Eckhart um in 
einen neuen Reichtum; die vermeintliche Leere vermittelt nicht nur 
Halt, sondern erfüllt auch mit Selbstsein »eigentlicheren Sinn(s)«. 
Dieses neue, eigentliche Selbstsein ist nun wiederum so charakteri­
siert, dass aus Norvin Richards Perspektive der Sinn der humilitas - 
als »getting oneself in perspective« - nicht krasser über den Haufen 
geworfen werden könnte. Denn Eckhart expliziert die Freiheit und 
Ledigkeit dieses eigentlicheren Selbst, das nichts besonderes mehr 
bedarf, wie bereits erwähnt, so: »alles, was Gottes Eigen ist, das ist 
sein Eigen.«

Bevor man sich diese Aussage vergegenwärtigt, sollte klar­
gestellt sein, dass sie nicht als eine Folge auf die Demut zu interpre­
tieren ist. Eckhart möchte explizit davon abbringen zu meinen, dass 
das »Erniedrigen eines sei und das Erhöhen ein anders«39. Die Demut 
ist nicht Mittel zum Zweck oder Durchgangsstation zu einer an­
schliessenden Veränderung in oben angedeuteter Weise, sondern in 
der Demut geschieht ein Identitätswandel, der im vor-demütigen Zu­
stand unvorstellbar, vor allem masslos undemütig erschiene: nämlich 
dass Menschliches und Göttliches zusammenfällt - Gottes »Eigen« 
wird des demütigen Menschen »Eigen«. D. h. Gott holt den Demüti­

als Gedankenexperiment.« (Zitiert aus der Zusammenfassung des »kommunitaristi- 
schen Gipfels« (Genf) in »Die Zeit«: »Die gute Gesellschaft«. Von Nikolaus Piper, 
12.7.1996, 36)
39 DW, RdU, 421, 29. (»niht daz diz nidern einez si und daz erhöhen ein anderz« Ebenda
420,25f.).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 63

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

gen nicht aus sich heraus zu sich aus einem demütigen »Unten« in 
ein göttliches »Oben«, sondern in der Demut ist der Mensch aus sich 
heraus in Gott gesetzt, zugleich aber auch Gott aus seiner unend­
lichen Entfernung heraus in den Menschen40. Demnach veranlasst 
die Demut nicht nur eine Erhöhung des Menschen, sondern - und 
diese Konsequenz spricht Eckhart in heller Freude über die gelungene 
Formulierung aus - auch einen « >enthöhte(n) Gott<, was mir so gut 
gefiel«, wie Eckhart gesteht, »dass ich es in mein Buch schrieb.«41

Das Geschehen, das die Demut verursacht, deutet sich aufgrund 
solcher Worte als ein Geschehen der Zusammenführung an: Der aus­
ser- und oberhalb des Menschen gesetzte Gott wird in der Demut 
innerhalb des Menschen ent-deckt; und das demütige Ich wird sich 
auf Gott hin transparent. Das ist ein denkwürdiger Schluss, weil die 
erhabene Gottesferne, die auf vorgestellten Eigenschaften wie Voll­
kommenheit, Allmächtigkeit, Ewigkeit usf. beruht, demnach auf 
einen vor- oder nicht demütigen Zustand zurückführbar erscheint, 
was unmittelbar wie eine völlige Verkehrung der Verhältnisse anmu­
tet. Gilt doch im herkömmlichen Sinn derjenige als demütig, der die 
eigene Distanz und Diskrepanz zu Gott aufgrund seiner »Schuldhaf­
tigkeit« oder »Abhängigkeit« nur allzu deutlich weiss und hervor­
streicht; bei Eckhart jedoch wäre dieses Bestehen auf und Verharren 
in Distanz zu Gott eindeutig nicht als demütig zu werten, denn in der 
Demut - so predigt er in aller Dezidiertheit - wird der Mensch »ver­
senkt in den Grund göttlichen Seins«42.

Auf die Frage »Wieso Demut?« könnte aufgrund dieser Aus­
sagen eine erste Antwort lauten: Demut hat rückführende Funktion 
zum Göttlichen. Demut bietet sozusagen die Möglichkeit - mit 
Schelling zu sprechen -, den Übergang vom Endlichen zum Unend­
lichen zu schaffen43. Diesen Schluss bestätigt Eckhart in aller Expli-

40 In Eckharts Worten heisst dies: »Geh' völlig aus dir selbst heraus um Gottes willen, so 
geht Gott völlig aus sich selbst heraus um deinetwillen. Wenn diese beiden heraus­
gehen, so ist das, was da bleibt, ein einfaltiges Eins.« (DW, Pr. 5b, 73,16h, »Ganc din 
selbes alzemäle uz durch got, so gät got alzemäle sin selbes uz durch dich. Da disiu zwei 
uzgänt, swaz dä blibet, daz ist ein einvaltigez ein.« Ebenda, 73, 14f.) Vgl. hierzu auch 
Wolfgang Wackernagels Bemerkungen »zur Dynamik dieser »gotteserfüllten und ge­
sinnten« humilitas« (in: C. Brinker et al., 1995, 469).
41 DW, Pr. 14, 169, 28f. (»ind sprycht also vyle as inthoeget got, dat myr also wayle 
behagede, dat ich it in myn bioch schryff.« Ebenda, 168, 24f.)
42 DW, Pr. 55, 599, 28f.
43 Vgl. F. Schelling, Philosophische Briefe über Dogmatismus und Kritizismus, Siebter 
Brief.

64 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

zitheit. In einer seiner lateinischen Predigten heisst es in Form einer 
bündigen Zusammenfassung: »Demut ist der Weg des Menschen zu 
Gott.«44 Dabei bleibt aber unklar, wieso der Demut dieser Verbin­
dungscharakter zukommt, und auch (und wichtiger noch), was diese 
Rückführung oder dieser Übergang von Mensch zu Gott überhaupt 
zu bedeuten hat. Um sich diesen Fragen zu stellen, ist es nun 
endgültig nötig, das Verhältnis näher zu betrachten, in dem Gott 
und Mensch gemäss Eckharts Spekulation zueinander stehen. Diese 
Frage wiederum verweist jedoch unweigerlich auf die Demut, ist sie 
doch der ausgezeichnete Modus dieser Beziehung und qualifiziert 
zugleich die Essenz dessen, was Eckhart mit »Gott« und »Mensch« 
im Sinn hat. Wir befinden uns also in einem Fragezirkel, der wieder 
auf die Demut zurückführt. Deshalb ist nirgendwo anders anzuset­
zen als bei obiger Frage: Wieso kann die Demut Mensch und Gott 
zusammenführen? Im Nachspüren dieser Fragestellung sollte das 
Verhältnis von Mensch und Gott und die Bedeutung dieser Begriffe 
von selbst in den Blick rücken.

2. Empfängliche Tiefe, gebende Höhe

Wie bereits erwähnt, führt Eckhart nirgends explizit den Grund der 
Notwendigkeit von Demut an. An einer seltenen Stelle jedoch findet 
sich ihre Wirkungsweise angesprochen, die in aller Einfachheit so 
umschrieben wird: »Meine Demut gibt Gott seine Gottheit«45. Die 
Aussage wird in derselben Predigt noch mit folgenden Worten unter­
mauert: »Gottes Höhe (liegt) an meiner Niedrigkeit: wo ich mich 
erniedrigte, da würde Gott erhöht.«46 Diese Erklärung kann nun in 
der Tat erstaunen, scheint sie doch quer zu allem bisher Gesagten zu 
stehen. Liess die Charakterisierung der Demut vormals gerade Ge­
genteiliges vermuten, nämlich die Zusammenführung von Gott und 
Mensch: Demut als Weg zu Gott, der Demütige als »eins« mit Gott. 
Der eigentümliche Charakter der Demut ist im Sinne eines simulta­
nen Geschehens der menschlichen Erhöhung und göttlichen Ent- 
höhung zum Ausdruck gekommen, als eine Art des Zusammen- 
mündens der vormalig getrennten Entitäten Gott und Mensch.

44 LW IV, Serm. 75, 78 (»Humilitatis quasi via hominis ad deum.« Ebenda.)
45 DW, Pr. 14,171, 31 (»myne oitmodicheit geit gode syne gotheit.« Ebenda, 170, 27f.)
46 DW, Pr. 14,169, 22f.(»jch dachte zu nachte, godes hoicheit lege an myner nederheit; 
dar ich mych nederde, dair wirt got erhoeget.« (Ebenda, 168, 20f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 65

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Obige Sätze nun erwecken unmittelbar den Eindruck, als ob die De­
mut gegenteilig Unterschiedenheit zu schaffen habe: Die Demut soll 
Gott seine Gottheit geben, und die eigene Niedrigkeit soll göttliche 
Höhe konstituieren. Ein streifender Blick könnte hier sogar eine Art 
Relativitätstheorie zwischen Gott und Mensch vermuten47: die eige­
ne »Kleinheit« steht in Relation zur »Grösse« Gottes und umge­
kehrt. Der Mensch fühlt sich umso geringer, je mehr er sich der 
Göttlichkeit Gottes bewusst wird und die Göttlichkeit Gottes tritt 
umso mehr hervor, wenn im Verhältnis dazu der Mensch sich gering 
fühlt.

Spätestens bei solchen Gedanken muss man zugeben, dass man 
sich auf einem Holzweg befindet, denn die Ansicht eines solcher- 
massen äusserlichen und formalen Verhältnisses zwischen Gott und 
Mensch kann man angesichts kaum eines Abschnittes von Eckharts 
Werk durchbringen. Um die Schwierigkeit der oben angeführten 
Sätze zu lösen, muss man daher erst ausfindig machen, was »Nied­
rigkeit« eigentlich bedeuten soll bzw. auf was es Eckhart dabei abge­
sehen hat. Dabei stösst man unweigerlich auf einen Komplementär­
ausdruck zur Niedrigkeit oder Tiefe, der von ausschlaggebender 
Bedeutung ist: den Begriff der Empfänglichkeit48. Den Kontexten 
nach zu schliessen, handelt es sich hier für Eckhart um einen 
Schlüsselbegriff des menschlichen Gottesbezugs. Er ist massgebend 
beteiligt an der Qualifikation der demütigen »Tiefe« oder »Niedrig­
keit«: nicht als Minderwertigkeitsgefühl, als Wissen um die eigene 
Kleinheit oder Mangel an Selbstrespekt etc., sondern als Bedingung 
des Empfangens. »Wer von oben her empfangen will - so Eckhart - 
der muss notwendig unten sein in rechter Demut. Und wisset in 
Wahrheit: Wer nicht völlig unten ist, dem wird auch nichts zuteil, 
und er empfängt auch nichts.«49

47 In dieser Richtung verläuft N. Hartmanns Ansatz einer Demutsdefinition: Sie misst 
nach ihm »das eigene Sein an der Vollkommenheit, so wie sie diese versteht, als Gott­
heit, als sittliches Ideal, oder als erhabenes Vorbild. Die Unerreichbarkeit gibt ein Di­
stanzgefühl, das erdrückt und erhebt zugleich, ersteres als Gefühl der eigenen Nichtig­
keit, letzteres als Gefühl direkten Bezogenseins auf das überragend Grosse.« (1933,433)
48 Die Wortfeldanalyse, die L. Völker an der »enpfenclicheit« durchführt, bezeugt eben­
falls, dass dieser Begriff vom Kontext der Demut nicht zu trennen ist, die Völker - wenn 
auch nur streifend -explizit in den unmittelbaren Bedeutungsbereich der Empfänglich­
keit plaziert (1964, 54).
49 DW, Pr. 4, 55, 33 f. (»swer von oben wil enpfähen, der muoz von not unden sin in 
rehter demüeticheit. Und wizzet daz in der wärheit: der alzemäle niht unden ist, dem 
enwirt ouch nihtes niht noch enpf^het ouch niht« Ebenda, 54, 28 f.)

66 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

Solche Worte weisen dem Unten-Sein einen spezifischen Sinn 
zu, der »Unten« mit »Oben« in einen Zusammenhang stellt, welcher 
sichtlich nicht auf eine vergleichende Grössenrelation aus ist, son­
dern auf ein Geschehen. Dieses lässt den Sinn des Untenseins klar 
hervortreten: im Verhältnis zum »Oben« wird das »Unten« zum prä­
destinierten Ort, empfangen zu können. Das »Unten« eignet sich im 
Verhältnis zum »Oben« aufgrund seiner, so Eckhart wörtlich, »Emp­
fänglichkeitsanlage«50. Wie plastisch der Meister diese Verbindung 
von demütiger Tiefe und Empfänglichkeitsvermögen vermittelt, zei­
gen folgende Beispiele: »Je tiefer in der Demut, um so empfänglicher 
Gottes. Unsere Meister sagen: Wenn man einen Becher nähme und 
ihn unter die Erde setzte, so könnte er mehr aufnehmen, als wenn er 
auf der Erde stände; wenn es auch so wenig wäre, dass man es kaum 
wahrnehmen könnte, so wäre es doch etwas. Je mehr der Mensch in 
den Grund rechter Demut versenkt wird, um so mehr wird er ver­
senkt in den Grund göttlichen Seins.«51 In fast formelhafter Kürze 
will Eckhart das Verhältnis von der Notwendigkeit der Demutstiefe 
im Verhältnis zur Empfänglichkeit auch in einer lateinischen Predigt 
einprägen: »Die Mathematik (belehrt uns) erstens so: je tiefer ein 
Gefäß ist, um so leichter ist es zu füllen.«52

Diese Bilder zeichnen einen Hintergrund, welcher das Gefälle 
zwischen Gott und Mensch, das sich im herkömmlichen Demuts­
begriff statisch niederzuschlagen pflegt, dynamisiert. Dieser Hinter­
grund erhellt auch die Möglichkeit einer Bewegung der Er- bzw. 
Enthöhung oder Einung, in die der Demütige, wie bemerkt worden 
ist, gerät. Die hintergründige Ordnung, die das Verhältnis zwischen 
Gott und Mensch bei Meister Eckhart trägt, ist demnach sozusagen 
eine flüssige. Wie aber lassen sich angesichts dieses Geschehenscha­
rakters des Gott-Mensch-Verhältnisses obige Aussagen verstehen, 
gemäss denen die Demut Gott seine Gottheit gibt? Wenn Demut

50 Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 57, 434. (Diese Predigt soll im noch nicht veröffentlichten 
vierten Band der kritischen Ausgabe enthalten sein.)
51 DW, Pr. 55, 599, 22f. (»wan ie tiefer in der demuot, ie enpfenclicher gotes. Unser 
meister sprechent: der noch einen kopf n^me und in saste under die erde, er möhte me 
enpfähen, dan ob er stüende obe der erde; aleine sin doch so wenic w^re, daz man ez 
kume geprüeven möhte, doch so w^re ez etwaz. Ie me der mensche in den grunt rehter 
demuot gesenket wirt, ie me er gesenket wirt in den grunt götliches wesens.« (Ebenda, 
598, 17 f.)
52 LW, Serm., 619, 2f. (»Mathematica primo si(c): vas tanto est capacius, quanto inferi- 
us.« (Ebenda, 618, 1f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 67

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Tiefe signalisiert, die sich zum »Empfangen« eignet, dann lässt sich 
aufgrund der befragten Aussage vermuten, dass die Gottheit Gottes 
sich im Geben konstituiert. Eckhart bestätigt dies in ganz direkter 
Weise, indem er erklärt, dass wir Gott nicht bitten müssen, dass er 
gebe, sondern ihn vielmehr loben sollen, »dass er der Natur und des 
Wesens ist, dass er geben muss. Wer aber Gott dies rauben wollte, der 
raubte ihm sein eigenes Sein und sein eigenes Leben.«53

Damit kann nun endgültig die Vorstellungsweise verabschiedet 
werden, welche göttliche Höhe und menschliche Tiefe als ein sich 
gegenseitig bedingendes Grössenverhältnis versteht. Vielmehr gibt 
sich jetzt die »Höhe« Gottes im Verhältnis zur »Tiefe« des Menschen 
als eine Metapher zu verstehen, welche die göttliche Disposition zu 
geben, in ihrem Überschuss und ihrer Unweigerlichkeit darzustellen 
sucht. Je »tiefer« der Mensch, desto mehr kann sich gemäss Eckharts 
Bildern diese göttliche Gebekraft ergiessen und entfalten. Der Unter­
schied also, welcher die Begriffe von »Höhe« und demütiger »Tiefe« 
suggeriert, stellt vornehmlich auf unterschiedliche Vollzüge ab, die 
in aller Ausschliesslichkeit aufeinander bezogen sind. Das demütige 
Sein unterscheidet sich vom göttlichen darin, dass es das empfangen­
de ist, wobei dieser Unterschied nur aus dem Bezug lebt, in dem der 
Demütige zum Göttlichen als dem Gebenden steht - und vice versa. 
Dieser aufeinander abgestimmte Bezug könnte gemäss Eckharts Me­
taphern direkter und unmittelbarer nicht sein, indem das Empfangen 
des Demütigen zum Geben Gottes im Verhältnis von Tiefe zu Höhe 
steht. Meister Eckhart, der üblicherweise von allen Bildern und bild­
lichen Stützen im Gottesverhältnis entwöhnen möchte54, greift in 
dieser Hinsicht mit Vorliebe auf plastischste Vorstellungen zurück, 
um die Zwangsläufigkeit dieses Zusammenhangs zu erklären. So 
drückt er den in der Demut gegebenen Zugang Gottes zum Beispiel 
mit der Gewissheit einer Naturgesetzmässigkeit aus, denn »das Al­
leroberste fließt in das Niederste«55. Aufgrund dieses unentrinn­

53 DW, Pr. 26, 303, 7f. (»Ich spriche, daz ich got niht biten enwil, daz er mir gebe; ich 
enwil in ouch niht loben, umbe daz er mir gegeben hat, sunder ich wil in biten, daz er 
mich wirdic mache ze enpfahenne, und wil in loben, daz er der nature ist und des wesens, 
daz er geben muoz.« (Ebenda, 302, 3f.)
54 Vgl. W. Wackernagel, 1991.
55 DW, Pr. 14, 167, 13f. (»dat alre ouerste dat vloyst in dat nederste«. Ebenda, 166, 12) 
Unzählig sind die Beispiele, in denen Eckhart diesen Zusammenhang als zwingend be­
kundet. Hier ein paar weitere Beispiele: In der deutschen Predigt 48 heisst es über den 
Demütigen: »Dieser Mensch hat die unterste Stätte bezogen, und in diesen Menschen

68 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

baren Bezugs zwischen dem demütigen und dem göttlichen Sein 
zieht Eckhart den Schluss, der dem in diesen Kontext Uneingeweih­
ten wieder wie das schiere Gegenteil einer Demutscharakterisierung 
Vorkommen muss: »Der wahrhaft demütige Mensch braucht Gott 
nicht zu bitten, er kann Gott gebieten, denn die Höhe der Gottheit 
hat es auf nichts anderes abgesehen als auf die Tiefe der Demut.«56

In der sich eröffneten Möglichkeit, solche Aussagen auf ein Hin­
tergrundsgeschehen zu durchschauen, drängt sich nun aber eine er­
neute Frage auf. Unklar nämlich bleibt, was dieses »Geben« Gottes 
eigentlich zu bedeuten hat. In anderen Worten: was empfängt die 
zum Empfangen so prädestinierte Tiefe des Demütigen? Es zeigt sich 
bald, dass eine solche Frage an Meister Eckharts Texte heranzutragen 
mit der Hoffnung auf eine direkte Antwort genauso illusorisch ist 
wie das Unterfangen, eine auf den ersten Blick eingängige Antwort 
auf die Frage: »Wieso Demut?« zu erwarten. Aber genau diese 
Schwierigkeit kann sich wiederum als Möglichkeit der Öffnung er­
weisen, weil man gezwungen ist, einer Denkbewegung zu folgen, an 
der das - sich in eingefahrenen Bahnen gern haltende - Verstehens­
vermögen ansonsten leicht vorbei zieht. Indem sich die Antwort Eck­
harts auf die Frage, was der Demütige empfängt, dem unmittelbaren 
Blick sperrt, kann es diesen sozusagen umleiten zu ungewohnten 
Anschauungsweisen. Zunächst sollen deshalb wieder die Unwegbar- 
keiten angedeutet werden, die einem auf der Suche nach der Antwort 
auf obige Frage begegnen.

Der Demütige in Eckharts Sinn scheint realisiert zu haben, was

muss sich Gott ganz und gar ergiessen, oder - er ist nicht Gott.« (DW, Pr. 48, 505, 20f., 
Mhd.: Ebenda, 504, 20f.) Entsprechend erklärt er in Predigt 75: »Unter allen Kreaturen 
liebet er (Gott) eine nicht mehr als die andere; denn soweit eine jegliche weit ist, (ihn) zu 
empfangen, so weit ergiesst er sich in sie.« (DW, Pr. 75, 117, 25f., Mhd.: Ebenda, 116, 
20f.) Formulierungen, die die Demut mit einem Ereignis des »Fliessens« und »Ausgies- 
sens« Gottes in Verbindung bringen, finden sich über das ganze Predigtwerk Eckharts 
verteilt. So heisst es zum Beispiel auch in Predigt 81: »Deshalb heisst der (Prophet) ihn 
(den Heiligen Geist) ein »Rauschen« wegen seines schnellen Ausflusses, denn er fliesst 
so füllig in die Seele, wie sie in Demut ausgebrochen ist und sich zum Aufnehmen 
geweitet hat.« (DW, Pr. 81, 167, 15 f., Mhd.: Ebenda, 166, 13f.) Oder: »Wenn sich der 
Mensch demütigt, kann Gott in seiner eigenen Güte sich nicht enhalten, sich in den 
demütigen Menschen zu senken und zu giessen, und dem allergeringsten teilt er sich 
am allermeisten mit und gibt sich ihmvöllig.« (Pr. 22,261,26f., Mhd.: Ebenda, 260, 23 f.) 
56 DW, Pr. 14, 169, 6f. ( »Der geware oitmodege mynsche der in darff got neit byden, 
hey mach gode gebeden, want de hoede der gotheit in suit neyt anders an den de doifde 
der oitmoedicheit .« Ebenda, 168, 5 f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 69

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

eine vom Meister gern zitierte Augustinische Losung besagt: »Gieß 
aus, auf dass du erfüllt werdest«57. Der Ausdruck der »Tiefe« der 
Demut entspricht hinsichtlich Empfängnisträchtigkeit dem von Eck­
hart ebenfalls gern empfohlenen »Leer-Sein«58. Der Mensch, der 
empfangen will, muss nach Augustinus und Eckhart sich erst entlee­
ren, um erfüllt zu werden. Um zu verstehen, was mit »Entleerung« 
gemeint ist, sei zugleich das Erfülltwerden in den Blick genommen. 
Unmittelbar drängt sich nämlich die fast zwangsläufige Vorstellung 
auf, dass die augustinische Losung impliziert, dass auf Leere kon­
sekutiv die (Er-)Füllung folgt, als ob die eine Füllung, die »entleert« 
wurde, durch eine andere ersetzt würde. Diese Vorstellung nun wird 
durch Eckhart hartnäckig gestört. Und zwar dadurch, dass er das 
»Leersein« oder auch die »Armut« - ein Ausdruck, der Analoges be­
deutet wie die Leere oder Tiefe59 - nicht als Mittel zum Zweck, son­
dern sozusagen als Selbstzweck darstellt. Leersein, Tiefsein oder 
Armsein sind keine Übergangsstadien zu einem vermeintlichen Voll­
oder Hochsein. Systematisch macht Eckhart den Gedanken einer 
konsekutiven Folge von arm zu reich, tief zu hoch, leer zu voll zu­
nichte. So sagt er zum Beispiel über die Armut: »Der Mensch erringt 
mit dieser Armut, was er ewig gewesen ist und immerfort bleiben 
wird. Allhier ist Gott eins mit dem Geiste, und das ist die äußerste 
Armut, die man finden kann.«60 Die Armut, die sich aufgrund ihrer 
Fähigkeit zum Empfangen auszeichnet, wird somit emphatisch als 
ein Ziel in sich selbst ausgewiesen. Der Mensch wird in dieser »äus- 
sersten« Armut, was er »ewig gewesen ist« - und zwar »eins« mit 
Gott. Bevor man sich dieser Aussage in ihrem vollen Umfang über­

57 BgT, 261, 17 f. (»giuz üz, daz du ervüllet werdest«, Ebenda, 260,13f.)
58 In seiner Vorliebe zur griffigen Zusammenfassung heisst es diesbezüglich im BgO: 
»Alles, was aufnehmen und empfänglich sein soll, das soll und muss leer sein.« (DW, 
BgO, 261, 20f. »allez, daz nemen sol und enpfenclich sin, daz sol und muoz bloz sin.« 
Ebenda, 260,16f.) Eine andere, ähnliche Zusammfassung lautet: »Leer sein aller Kreatur 
ist Gottes voll sein, und voll sein aller Kreatur ist Gottes leer sein.« (DW, VA, 443, 27f. 
»l^re sin aller creatüre ist gotes vol sin, und vol sin aller creatüre ist gotes l^re sin.« 
Ebenda, 442, 25f.)
59 L. Völkers Wortfeldanalysen stellen den weiteren, traditionell ausgesteckten Hori­
zont dieser Verschränktheit der Begriffen »armuot«, auch »blozheit« etc. in Eckharts 
»Terminologie der mystischen Bereitschaft« dar, vgl. 1964, 30 ff. Zum Zusammenhang 
von Demut und Leere vgl. auch A. M. Haas, 1979, 27.
60 DW, Pr. 52, 563, 20f. (»der mensche erkrieget mit dirre armuot, daz er ewicliche ist 
gewesen und iemerme bliben sol. Alhie ist got einz mit dem geiste, und daz ist diu 
n^hste armuot, die man vinden mac.« Ebenda, 562, 19 f.)

70 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

haupt stellen kann (was hier noch nicht möglich ist), soll nur daran 
erinnert werden, dass Eckhart eine ähnliche Pointe auch im Verhält­
nis von »hoch« und »tief« in dem uns bereits bekannten Satz formu­
liert, wonach die »höchste Höhe der Erhöhung im tiefsten Grund der 
Verdemütigung« liegt. Und ähnlichem begegnet man auch hinsicht­
lich der Wendung des Leerseins und seinem Bezug zur damit ver­
sprochenen »Füllung«. Auch diesbezüglich möchte Eckhart dieselbe 
paradoxe Lektion beibringen, indem er sagt: Soll das leer gewordene 
Herz »Bereitschaft haben zum Allerhöchsten, so muss es auf einem 
reinen Nichts stehen, und darin liegt auch die größte Möglichkeit, die 
sein kann. Da nun das abgeschiedene Herz auf dem Höchsten steht, 
so muss dies auf dem Nichts sein, denn in dem liegt die größte Emp- 
fänglichkeit«61. Dieser Satz besagt ebenfalls, dass die Leere oder das 
Nichts nicht abgelöst werden durch dasjenige, was empfangen wird, 
sondern dass im Zustand der Leere, in dem An-nichts-Halten bzw. 
Auf-nichts-Stehen, die »größte Möglichkeit« liegt. Warum? Hier 
nun gibt Eckhart klar einen Grund an: »Denn in dem liegt die größte 
Empfänglichkeit.«

Worte wie diese zielen darauf, eine Wende in der Denkrichtung 
auszulösen. Langsam beginnt zu dämmern, dass wahrscheinlich die 
Fragestellung eine falsche ist, dass es gar nicht darauf ankommt, was 
der Demütige empfängt, sondern dass er empfängt. D. h. dass der 
Demütige derjenige ist, der um sein Empfangen weiss, der empfan­
gend ist. Der darum weiss, dass alles, was (er) ist, empfangen ist62. 
Dass er sich selbst nichts zuschreiben kann und dass in diesem Sich- 
selbst-nichts-Zuschreiben zugleich die Möglichkeit liegt, alles, was er 
dennoch ist, als empfangen zu betrachten. Warum aber kann dies die 
Haltung des Demütigen sein? Weil sie - so sagt Eckhart - durch den 
Gottesbegriff selbst impliziert ist. Lässt man sich genuin auf Gott als 
Gott ein, so ist die Demut als Wissen um das eigene Sein als emp­

61 DW, VA, 453, 2f. (»Sol daz herze bereitschaft haben uf daz aller hrehste, so muoz ez 
stän uf einem blozen nihte, und dar inne ist ouch diu groeste mügelicheit, diu gesin mac. 
Wan nu daz abegescheiden herze stät uf dem hrehsten, daz muoz sin uf dem nihte,wan 
dä ist diu grreste enpfenclicheit inne.« Ebenda, 452,1f.)
62 Diesen Schluss legt auch folgendes Zitat aus Meister Eckharts Traktaten nahe: »Dar­
um klage nicht, klage vielmehr nur darüber, dass du noch klagst und kein Genügen 
findest; darüber allein magst du klagen, dass du noch zuviel hast. Denn wer rechten 
Sinnes wäre, der empfinge im Darben ebenso wie im Haben.« (RdU, 23, 431, 8f. »Dar 
umbe enklage nihtes, dan daz klage aleine, daz du noch klagest und daz dich niht ben- 
üeget; daz maht du aleine klagen, daz du ze vil häst. Wan dem reht w^re, der nxme als 
in darbenne als in habenne.« Ebenda, 430, 7f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 71

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

fangenes die einzig angemessene Haltung. Denn Gott ist nach 
Meister Eckhart - und diese Definition scheint im Kontext seines 
Demutshegriffs in seiner hochgradig »praktischen« Relevanz auf - 
das Sein: »Das Sein ist Gott seinem Wesen nach. Von ihm also und 
ihm allein empfangen alle Dinge Sein.«63

3. Seinsmitteilung

Diese These »esse est deus« gehört zu den herausragenden Zentral­
thesen Eckharts. Sie formuliert für jenen den Grundsatz, »hei dem 
seine Metaphysik und seine Schriftauslegung ihren Anfang nahmen 
und auf den alle wesentlichen Gedanken sich zurückheziehen lies-

63 LW I, Prol.gen., 164, 21f. Auch im Kommentar zum Buch der Weisheit heisst es in 
unzweifelhafter Deutlichkeit: »Gott ist aher ganz und gar Sein und wirkt in den Ge­
schöpfen durch das Sein und insofern er das Sein ist. (Deus autem se toto est esse et 
operatur in creaturis per ipsumesse et suh ratione esse.)« (LW II, Exp. lihr. Sap., 343, 23). 
In einer lateinischen Predigt macht Eckhart sogar den Vorschlag, den Ausdruck »Gott« 
mit »Sein« auszutauschen: »So möge zum Beispiel der Name Gott, von dem wir ehen 
predigen, durch einen andern ersetzt werden. nennen wir ihn das Sein, welches der eine 
Gott ist. Es steht fest, dass vom Sein selhst alle Dinge sind. Gleichermassen sind durch 
das Sein alle Dinge und im Sein sind alle Dinge. Was nämlich ausserhalh des Seins ist, 
das ist sicherlich nichts.« (LW, Serm., 575,13f. »Verhi gratia varietur nomen dei, de quo 
nohis sermo. Dicamus esse, quod unus est deus. Constat quod ah ipso esse sunt omnia. 
Similiter per esse sunt omnia et in esse sunt omnia. Quod enim extra esse est, utique 
nihil est.« Ehenda, 574, 11 f.). Diese seinsmässige Ahhängigkeit von Geschöpf zum 
Schöpfer konstituiert - so arheitet B. Mojsisch in detaillierter Analyse heraus - die 
Eckhartsche »Analogielehre« (vgl. 1983, 51 ff.). Natürlich muss an dieser Stelle erwähnt 
sein, dass Eckhart in seinen Quaestio Parisiensis seinen herühmten Widerruf macht, 
indem er Gott eher als »Erkennen« denn als »Sein« verstanden wissen will: »Drittens 
zeige ich, dass ich nicht mehr der Meinung hin, dass Gott erkennt, weil er ist; sondern, 
weil er erkennt, deshalh ist er, in der Weise, dass Gott Intellekt und Erkennen ist und das 
Erkennen selhst die Grundlage seines Seins ist.«(LW, Quaest., 543, 29f., »Tertio ostendo 
quod non ita videtur mihi modo, ut quia sit, ideo intelligat, sea quia intelligit, ideo est, 
ita quod deus est intellectus et intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius 
esse)« (Ehenda, 542, 23f.) Aher für unseren Kontext spielt dieser »Widerruf« keine 
verändernde Rolle, weil Eckhart das Verhältnis zwischen Gott und Mensch hzw. Gott 
und der Schöpfung auch in seiner Definition als Erkennen nicht wandelt: so wie vorher 
das Sein, ist nun das Erkennen wirkende Ursache aller Dinge, auch des Seins: »Drittens 
unterstelle ich, dass hier unsere Vorstellungskraft versagt. Es unterscheidet sich nämlich 
unser Wissen vom Wissen Gottes, weil das Wissen Gottes Ursache der Dinge ist (quia 
scientia dei est causa rerum), während unser Wissen von den Dingen verursacht ist. (...) 
Gott aher ist die Ursache alles Seins. Folglich ist das Sein seinem Wesen nach nicht in 
Gott. Willst du aher das Erkennen Sein nennen, so hahe ich nichts dagegen (Et si tu 
intelligere velis vocare esse, placet mihi).«(LW, Quaest, 549,12f.)

72 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

sen«64. Aus diesem Grund war diese Kernthese als Ausgangspunkt 
seines »Opus Propositionum« geplant, jenem ersten Teil seines 
»Opus Tripartitum«, welches grösstenteils unvollständig gehliehen 
ist. Die Seinsthese jedoch entfaltet Eckhart hereits in ihren Umrissen 
in den Vorworten zum Gesamtwerk wie zum geplanten Werk der 
Thesen. Das Ungewöhnliche und für seine Zeit Befremdliche65 dieses 
Grundsatzes liegt darin, dass er sich von der Spielart einer rein scho­
lastischen These deutlich ahheht, indem keine Aussage üher Gott, 
sondern üher das Sein gemacht wird: »Üher das Sein wird gesagt, es 
sei Gott«66. Die spannungsgeladene Kopula dieses Satzes hindet das 
Sein zwar an die Gottesdimension, diese jedoch wiederum an das 
Sein67. Eckhart hezieht seine Position selhst explizit aus der philoso­
phisch-theologischen Tradition - er nennt Johannes von Damaskus, 
Aristoteles, Parmenides, Melissus, Avicenna68. Vor allem jedoch sieht 
er seine These gestützt durch die Selhsthezeichnung Gottes nach Ex­
odus 3,14: »Ich hin, der ich hin und der da ist«69. In Anhetracht der 
Bedeutung, welche diese Bihelstelle für das Denken des Meisters hat, 
spricht Karl Alhert als Kennzeichnung der Eckhartschen Denkaus­
richtung von »Exodusmetaphysik«70.

Es soll hier aher nicht auf den Hintergrund, den Argumenta- 
tionsaufhau und die Bedeutungsschattierungen des Grundsatzes »es­
se est deus« eingegangen werden; in weitem Umfang hestehen dazu 
vielseitige Untersuchungen. Karl Alhert und Rainer Manstetten ha- 
hen üher das Thema eigene Monographien verfasst71. Hier soll es 
allein um den Versuch der Darlegung gehen, wie durch die Seinsthe­
se das Verhältnis zwischen Gott und Mensch getragen wird und da­
durch Eckharts Demutskonzept hegründet und in seiner Konsistenz 
mit dem Gesamtzusammenhang hervortreten lässt.

Wenn Gott das »Sein« ist, dann hesteht der Schöpfungsakt nach

64 R. Manstetten, 1993, 50. Vgl. hierzu auch Karl Alhert, 1976.
65 R. Manstetten, 1993, 55 f.
66 K. Alhert, 1976, 38.
67 Vgl. hierzu die gedankenreiche Analyse von Rainer Manstetten, 1993, inshesondere 
im ersten Teil, Kap. 1, 4,1993.
68 Vgl. LWI, Prol. op. prop., 168, 5 f.
69 Vgl. ehenda.
70 K. Alhert, 1976, 49.
71 K. Alhert, 1976, R. Manstetten 1993. Zum Argumentationsaufbau und zur Eigenart 
dieser These »esse est deus« orientieren auch A. M. Haas, 1989,172ff., K. Flasch, 1986, 
407ff., B. Mojsisch, 1983, 44ff.; K. Oltmanns, 1957, 35ff.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 73

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Eckhart in einer »Mitteilung des Seins (creatio est collatio esse)«72. 
Wem (oder was) jedoch das »Sein« mitgeteilt« werde, ist eine äus- 
serst verfängliche Frage. Wird es dem Nicht-Göttlichen, sprich dem 
Nicht-Sein mitgeteilt? Albert stellt den Eckhartschen Begriff der 
Seinsmitteilung in eine Linie mit dem Grundsatz der »creatio ex 
nihilo«73 . Dies erscheint zunächst fragwürdig. Denn wenn das Sein 
als Gott - als das Un-endliche - gefasst ist, wo und wie besteht da 
noch die Möglichkeit für Nicht-Sein74? Eckhart äussert sich dazu in 
zweideutiger Manier. Er schreibt zum Beispiel: »Schöpfung ist Mit­
teilung des Seins, und man braucht nicht hinzuzufügen: >aus nichts<, 
denn vor dem Sein ist nichts. Es steht aber fest, dass vom Sein und 
von ihm allein, von nichts anderem, das Sein den Dingen mitgeteilt 
wird (...) Also ist es Gott und er allein - denn er ist das Sein -, der da 
schafft oder geschaffen hat.«75 Der lapidare Satz »vor dem Sein ist

72 LW, Prol. gen, 477, 27.
73 K. Albert, 1976, 43. Auf der gleichen Linie interpretiert auch R. Hauke, der beide 
Grundgedanken bereits in einer Überschrift verbindet: »Creatio ex nihilo als collatio
esse« (1986, 30ff.).
74 Scholem, der zeigt, dass die Formel »creatio ex nihilo« ihren Ursprung im Judentum 
hat und von dort aus auf Christentum und Islam übergegangen ist, bringt ihre Grund­
interpretation in der »orthodoxen« Theolgoie aller drei Religionen auf folgende Grund­
aussage: »Die Rede von der Schöpfung aus Nichts ist für sie der Ausdruck der absoluten 
Freiheit des Schöpfers, der imstande ist, ein Sein zu setzen, das nicht er selber ist. Gott 
vermag, was keinem menschlichen oder angelischen Wesen vergönnt ist: Er schafft aus 
dem reinen Nichts.« (1957, 55). Im Anschluss daran jedoch wird sogleich das oben an­
gesprochene Problem thematisiert, welches - so Scholem - die Formel zur radikal »pa­
radoxen Losung« mutiert. Sie tritt nach ihm in folgendem Gedankengang hervor: »Gott 
hat die Freiheit, ein Sein hervorzurufen, das nicht er selber ist. Was könnte paradoxer 
sein als dies? Denn wie kann, wenn es Gott gibt, es irgendein Sein geben, das nicht in 
ihm selber enthalten ist? Aber die Losung von der Schöpfung aus Nichts scheint eben 
gerade von vornherein darauf angelegt zu sein, eine solche Allumfassung des Seins in 
Gott selbst, eine pantheistische Wendung des Schöpfungsbegriffs, auszuschließen« 
(Ebenda, 59). Nach Scholem sind es diese Problemkomplexe, welche schliesslich zu einer 
mystischen »Umdeutung« der Formel geführt haben. Eine Tendenz, die wiederum in 
allen drei monotheistischen Religionen feststellbar ist (vgl. ebenda, 66 f.) und im Chri­
stentum offenbar durch Johannes Scotus Erigena initiiert worden ist (vgl. ebenda, 72). 
Die Umdeutung, die Scholem in groben Zügen exemplarisch charakterisiert, lässt sich in 
Eckharts Gedankenengang, wie im folgenden zu sehen sein wird, wiedererkennen: »Die 
Schöpfung aus Nichts, wie sie immer wieder in mystischen Traditionen auftaucht, ist die 
Schöpfung aus Gott selbst. Es ist genau das, was die Lehre aller Orthodoxien aus­
zuschließen schien. Das Nichts, das die Schöpfung bedingt, das ist er selbst. Die Freiheit, 
aus der er schafft, bezieht sich auf ihn selbst und nicht auf etwas, was außerhalb von ihm 
liegt.« (Ebenda 68)
75 LW, Prol. gen., 477, 27 f. (»creatio est collatio esse, nec oportet addere »ex nihilo«,

74 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

nichts« ist offensichtlich zweifach auszulegen: einmal ist er so zu 
verstehen, dass vor dem Sein das Nichts ist - welche Formulierung 
in sich bereits einen blanken Widerspruch birgt, indem das Nichts 
seiend gemacht wird, wobei man genau in diejenigen Fallen tappt, in 
die man - so Heidegger - notgedrungen durch das »Ungewöhnliche« 
im Fragen und Sprechen über das Nichts geführt wird76. Zum ande­
ren kann der Satz auch im Sinne von Parmenides gedeutet werden, 
dass ausser Sein nichts ist, d.h. dass »vor« dem Sein nur Sein sein 
kann. Nun gibt es Äußerungen von Eckhart, die eindeutig die zweite 
Interpretation nahezulegen scheinen. In seiner Interpretation zum 
Genesiswort »Im Anfang hat Gott Himmel und Erde geschaffen« 
schreibt er beispielsweise: »Das Sein aber ist der Anfang und zuerst 
von allem; vor ihm und ausser ihm ist nichts. Das aber ist Gott. Er hat 
also alles im Anfang, das heisst in sich selbst geschaffen. Er hat näm­
lich alles im Sein geschaffen, welches der Anfang und Gott selbst ist. 
Hier ist zu bemerken, dass Gott alles, was er schafft, wirkt oder tut, in 
sich selbst wirkt oder tut. Denn was außerhalb Gottes ist und was 
außerhalb Gott wird, ist und wird außerhalb des Seins. Ja, es wird 
überhaupt nicht, denn des Werdens Grenze ist das Sein (...) Man darf 
sich also nicht die falsche Vorstellung machen, als hätte Gott die Ge­
schöpfe aus sich herausgesetzt oder als hätte er außerhalb seiner in 
einer Art Unbegrenztem und Leerem geschaffen. Das Nichts nimmt 
ja nichts auf und kann weder Träger für etwas noch Begrenzung oder 
Ziel für irgendwelches Wirken sein.«77

Mit solchen Erklärungen scheint sich Eckhart explizit gegen die 
Auffassungsweise der »creatio ex nihilo« als Interpretation seiner 
These von der Schöpfung als Seinsmitteilung zu stellen. Wenn das 
Sein als Gott gefasst ist, so scheint der Schöpfungsakt als Seinsmit­
teilung auf eine Art Selbstmitteilung hinauszulaufen. Gott oder das

quia ante esse est nihil. Constat autem quod ab esse et ipso solo, nullo alio, confertur esse 
rebus (...) Igitur deus et ipse solus, cum sit esse, creat sive creavit.« Ebenda, 476, 22f.)
76 M. Heidegger, 1943, Sf.
77 LW, Prol. gen., 479, 3f. (»Esse autem principium est et primo omnium, ante quod 
nihil et extra quod nihil. Et hoc est deus. Igitur creavit omnia in principio, id est in se 
ipso. Creavit enim omnia in esse, quod es principium, et est ipse deus. Ubi notandum 
quod omne quod deus creat, operatur vel agit, in se ipso operatur vel agit. Quod enim 
extra deum est et quod extra deum fit, extra esse est et fit. Sed nec fit quidem, quia ipsius 
fieri terminus est esse (...)Non ergo falso imaginandum est quasi deus proiecerit crea- 
turas vel creaverit extra se in quodam infinito seu vacuo. Nihil enim nihil recipit nec 
subiectum esse potest nec terminus esse potest nec finis cuiusquam actionis. Sed si quid 
ponatur in nihilo recipi seu terminari in nihil, non est ens, sed nihil.« Ebenda, 47S,2f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 75

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Sein - so Eckhart - »schafft, wirkt oder tut in sich seihst«. Die 
Möglichkeit einer Seinsmitteilung an »Nichts« wird vom Meister 
ausdrücklich verworfen und als undenkhar ahgetan, denn das Nichts 
»nimmt ja nichts auf«. Soweit stehen die Dinge klar. Dieser Eindruck 
ändert sich leider ahrupt, wenn Eckhart unmittelhar fortfährt: »Also 
schuf Gott alles nicht nach Art anderer Schaffender so, dass es ausser, 
nehen und jenseits von ihm hestünde, sondern er rief es aus dem 
Nichts, das heisst aus dem Nichtsein, zum Sein, dass es in ihm finden, 
empfangen und hahen sollte.«78 Dieser Satz wirft den Interpreten 
offensichtlich völlig aus der Bahn: Eckhart scheint dem zuvor Darge­
legten zu widersprechen, ohne dahei mit der Wimper zu zucken. In 
der ersten Hälfte des Zitats legt der Meister eine Selhstmitteilung, 
eine Selhstschaffung des Seins nahe: Gott wirke und schaffe in sich 
selhst, wohei er auf die Unmöglichkeit der Aufnahmefähigkeit des 
Nichts verweist. Im darauffolgenden Ahschnitt nun folgert Eckhart 
in der Art einer Zusammenfassung genau das Gegenteil: Nun ruft 
Gott »aus dem Nichts«, aus dem »Nichtssein« zum Sein.

Spätestens hier würde ein vernunftkritischer oder sprachanaly- 
tischer Leser kopfschüttelnd zu hedenken gehen, was man sich auch 
anderes erwartet hahe, als dass man zwischen dem Sein und dem 
Nichts ins Schlittern gerate, wenn man sich als Interpretin in so 
hodenlose Gefilde vortraue. Denn der Begriff des Seins als Gottes­
definition, den man in Ahsetzung zum Nichts zu fassen sucht, ist ja 
selhst »reine Unhestimmtheit und Leere«, letztlich »in der Tat 
Nichts« - wie Hegel schon feststellt79, oder Nietzsche - etwas ärger­
licher - der »letzte Rauch der verdunstenden Realität«80. D. h. der 
Ausdruck »Mitteilung des Seins« ist durch seine Allgemeinheit und 
grenzenlose Weite so unfass- und unhestimmhar wie der Ausdruck 
einer »creatio ex nihilo«. Oh der Ausgangspunkt nun als »Sein« oder 
als »Nichts« gefasst ist, ist deshalh letztlich eine fruchtlose Frage; 
eine Frage zudem, auf die es Meister Eckhart in erster Linie gar nicht 
anzukommen scheint. Auf was es ihm m. E. jedoch ankommt, ist 
hauptsächlich durch einen Begriff gesetzt: nämlich den Begriff der 
Mitteilung und der Implikation, die darin enthalten ist. Diese ist im

78 Ehenda, 479, 28f. (»Creavit ergo deus omnia non ut starent extra se aut iuxta se et 
praeter se ad modum aliorum artificum, sed vocavit ex nihilo, ex non esse scilicet, ad 
esse, quod invenirent et acciperent et haherent in se.« Ehenda, 478, 20f.)
79 »Wissenschaft der Logik«, 1. Buch, 1. Ahschnitt, 1. Kapitel, A.
80 F. Nietzsche, KSA 6, 76.

76 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

letzten Nebensatz des obigen Zitats angesprochen, wo es heisst, Gott 
habe ins Sein gerufen, auf »dass es (das Gerufene) in ihm finden, 
empfangen und haben sollte.« Dieser kurze Satz scheint die Quint­
essenz dessen zu formulieren, auf was der Ausdruck der Seinsmittei­
lung aus ist, dass es nämlich wesentlich um ein Verhältnis geht. In­
dem die Dinge entstehen, entsteht zugleich ein Verhältnis, ein 
Ur-Bezug, indem sie stehen, sobald sie sind. Weil sie durch »Mittei­
lung« des Seins sind, sollen sie das Sein »finden, empfangen und 
haben«. Schöpfung als Seinsmitteilung gefasst, bedeutet demnach 
auch, dass Schöpfung kein einmaliges, sondern ein unaufhörliches 
Geschehen ist, denn das Verhältnis, das mit jedem Entstehen zugleich 
entsteht, speist wiederum das Entstehen: Das Sein (oder Gott) teilt 
sich mit, auf dass es empfangen werde (das heisst nicht einmal, son­
dern allgemein). In anderen Worten: Das durch die Mitteilung Ent­
standene ist auf Empfangen der Mitteilung aus. Dieses Gesetz, das im 
Begriff der Seinsmitteilung enthalten und von Eckhart explizit for­
muliert wird, beläuft sich auf ein in sich selbst speisendes, schöpferi­
sches Urgeschehen, indem der schöpferische Akt durch jede Schöp­
fung neu aktiviert wird. Anders formuliert, die Mitteilung Gottes 
oder des Seins teilt sozusagen die ewige Nachfrage nach sich selbst 
mit. Der Schöpfungsakt als »Mitteilung« gefasst, setzt demnach ins 
Ursprungsgeschehen eine Art Gesetzmässigkeit des aufeinander be­
zogenen Mitteilens und Empfangens, welches sich gegenseitig je neu 
konstituiert.

Diese Gedankengänge bieten ein exemplarisches Beispiel der 
Eigenart Eckhartscher Denkweise, der bisweilen eine »Tendenz zum 
Eklektizismus« vorgeworfen wird81. Die Unbekümmertheit, mit der 
er gewisse Probleme und unterschiedliche Meinungen aufgreift, um 
sie dann manchmal unbefriedigend auf sich beruhen zu lassen, mag 
einem solchen Vorwurf Vorschub leisten. Dabei übersieht man je­
doch, dass gewisse klassische Themen vom Meister nur deshalb auf­
gegriffen erscheinen, um ihnen eine ganz spezifische Wendung zu 
geben, die sie in die eigene Stossrichtung bringen, welche von un­
erschütterlicher Konsequenz ist82. Im Beispiel des Demutsbegriffs

81 P. Reiter, 1993, 9.
82 Entsprechend charakterisiert B. Mojsisch Eckharts Verhältnis zur aristotelisch-tho- 
mistischen Tradition: »Es wird sich zeigen, wie er (Eckhart) nicht nur das aristotelisch- 
thomistische Denken weiterdenkt, nicht nur Transpositionen von durch Autoritäten 
verbürgten Sentenzen in seine Theorie vornimmt, ohne auf den entsprechenden Kon­
text dieser Sentenzen zu achten, sondern sogar Theoreme zur Explikation so verwendet,

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 77

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

tritt diese unausweichlich hervor: Die Deutung der Demut in den 
deutschen Predigten als bewusste Disposition des »Empfangens« be­
kommt im Lateinischen Werk ihren erweiternden und gründenden 
Horizont. Indem Schöpfung als »Mitteilung des Seins« gefasst ist 
mit der ausgesprochenen Implikation, dass diese »Mitteilung« auf 
»Empfang« aus ist, wird Demut eingebettet in eine göttliche oder 
seinsmässige Gesetzmässigkeit. Indem der Mitteilungsinhalt im 
»allgemeinsten Begriff«83 des »Seins« als Synonym Gottes gefasst 
wird, bekommt das »Empfangen« eine unbeschränkte Aktualität 
und eine Bedeutung, die umfassender und grundlegender nicht zum 
Ausdruck gebracht werden könnte.

4. Nochmals: wieso Demut?

Gewappnet mit dem Wissen um diesen Hintergrund, sei der Blick 
nun wieder auf unsere Frage »wieso Demut?« gerichtet. Nun lässt 
sich sagen: Demut begründet sich nach Meister Eckhart dadurch, dass 
der Mensch nur im Zusammenhang mit göttlichem Sein sein kann 
und unabhängig davon undenkbar, »nichts« ist84. Weil der Demütige

dass er nur einen bestimmten Aspekt, der in diesen Theoremen auch angesprochen ist, 
heraushebt und ihn als seiner Absicht zuträglich erweist, dabei aber die spezifische Aus­
sageintention dieser Theoreme unberücksichtig lässt, sie in ihrem ursprünglichen Aus­
sagegehalt geradezu destruiert. Eckhart scheut sich nicht, so zu prozedieren, um in der 
Verknüpfung von Rigorosität und Innovationsfrische seine Absicht deutlich werden zu 
lassen.« (1983, 22). E. Waldschütz arbeitet am Beispiel des Verhältnisses von esse und 
essentia bei Thomas von Aquin den gleichen, unexplizit verändernden Umgang Eck­
harts mit diesen Begriffen heraus (vgl. 1978, 52ff.). Auch A. M. Haas zeigt, wie Eckhart 
in fruchtbarer Weise die »Verflüssigung der (scholastischen) Begrifflichkeit« betreibt in 
einer Gegenüberstellung seiner Konzeption von Selbsterkenntnis mit der von Thomas 
von Aquin (vgl. 1972, 41 ff.).
83 M. Heidegger, 1987, 31.
84 »Alle Kreaturen sind ein reines Nichts. Ich sage nicht, dass sie geringwertig oder 
überhaupt etwas seien: sie sind ein reines Nichts. Was kein Sein hat, das ist nichts. Alle 
Kreaturen haben kein Sein, denn ihr Sein hängt an der Gegenwart Gottes. Kehrte sich 
Gott nur einen Augenblick von allen Kreaturen ab, so würden sie zunichte. Ich habe 
mitunter gesagt, und es ist auch wahr: Wer die ganze Welt zu Gott hinzunähme, der 
hätte nicht mehr, als wenn er Gott allein hätte. Alle Kreaturen haben ohne Gott nicht 
mehr (Sein) als eine Mücke ohne Gott besässe, genau gleich viel, nicht weniger und 
nicht mehr.« (DW, Pr. 4, 53, 18f. »Alle creaturen sint ein luter niht. Ich spriche niht, 
daz sie kleine sin oder iht sin: sie sint ein luter niht. Swaz nihtwesens enhät, daz ist niht. 
Alle creaturen hänt kein wesen, wan ir wesen swebet an der gegenwerticheit gotes. 
Kerte sich got ab allen creaturen einen ougenblik, so würden sie zu nihte. Ich sprach 
etwenne und ist ouch wär: der alle die werlt n^me mit gote, der enh^te niht me, dan ob

78 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

um sein Sein als empfangen weiss und empfangend ist, zeichnet er 
sich durch eine Haltung aus, in der sich das Verhältnis, in dem 
Schöpfer und Geschaffenes zueinander stehen, in akkuratester Weise 
niederschlägt und erfüllt. Er entspricht sozusagen der Ur-Ahsicht der 
Schöpfung; in ihm ist das Schöpfungsgesetz transparent geworden 
hzw. die Grundstruktur des durch Schöpfung als Seinsmitteilung Ge­
setzten. Demut impliziert insofern auch den Zusammenfall von 
Selhsterkenntnis und Gotteserkenntnis: in ihr hat sich der Mensch 
in seiner unhintergehharen, huchstählichen Gegehenheit durch­
schaut. Im hestürzten oder erstaunten Bewusstwerden der mensch­
lichen Selhstungründharkeit - »denn nichts in uns ist von uns, nichts 
also auf eigene Weise«85 -, kann der Mensch sein Sein in der Demut 
als gegehen erfahren. Dadurch erklärt sich auch Eckharts Hinweis in 
einer lateinischen Predigt, dass Gnade »zuerst den Demütigen gege- 
hen (datur autem primo humilihus)«86 ist, ohwohl die Gnade zugleich 
auch als ein allgemeiner »Ausfluß (effluxu)« und »Rückfluß (reflu- 
xu)«87 Gottes heschriehen wird, der »allen« gegehen ist88, wie das 
Sein »umsonst«89. Dennoch ist Gnade den Demütigen »zuerst« gege­
hen, weil ihnen vor allen anderen das Gegehene als gegeben er­
scheint, somit das Gegehene insgesamt als Gnade zum Vorschein 
kommt. Der Demütige weiss, dass »was ich hin, hin ich durch die 
Gnade Gottes (quod sum, sum gratia dei)«90. In diesem Wissen öffnet 
sich der Bezug zur eigenen Seinsursache im weitesten Umfang. Erst 
im Wissen um die eigene Gegehenheit - und zwar nicht im Sinn von 
Heideggers Geworfenheit, welcher Begriff offensichtlich eine ganze 
andere Implikation suggeriert - kann sich nach Eckhart der eigentli­
che Gotteshezug, damit auch der angemessene Gotteshegriff hilden. 
Denn der demütige Mensch erkennt sich mit jeder Faser auf Gott 
gestellt, weil die Vor-stellung Gottes als ausserhalh oder oherhalh 
des Menschen mit Eigenschaften königlicher Erhahenheit hefrachtet 
in sich zusammenfällt. Stattdessen wird Gott als das Grundlegende

er got aleine h^te. Alle creatüren hant niht me ane got, dan ein mücke h^te ane got, 
rehte glich noch minner noch me.« Ehenda, 52,16f.).
85 IW, Serm., 581, 26 (»Nihil enim in nohis est a nohis. Nullum ergo proprie.« Ehenda, 
580, 20f.)
86 IW, Serm., 579, 22.
87 IW, Serm., 603, 27f.
88 Vgl. IW, Serm., 581,2f.
89 IW, Serm., 607, 25 f.
90 Ehenda, 601, 36.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 79

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

offenbar, als die Quelle des Seins, als die im Hier und Jetzt notwen­
dige Speisung des Daseins, welche »unmittelbar, ohne jede fernere 
Vermittlung (geschieht) (...). Denn wie könnte etwas sein, wenn 
zwischen es und das Sein ein Mittleres träte und es folglich draußen, 
gleichsam abseits, außerhalb des Seins stünde?«91.

Durch eben diesen Hintergrund löst sich auch das Enigmatische 
in Eckharts Rede von der »Enthöhung« Gottes, die in der Demut 
passiert: In ihr fällt Gott aus einer vermeintlichen, über den Dingen 
schwebenden Höhe in den Kern aller Existenz. Eckhart sagt dies in 
unvergleichlicher Art und soll deshalb wieder selbst zu Wort kom­
men: »Was oben war, das wurde innen. Du sollst geinnigt werden von 
dir selber in dich selber, auf dass er in dir sei, nicht dass wir etwas 
nehmen von dem, was über uns sei; wir sollen es vielmehr in uns 
nehmen und sollen es nehmen von uns in uns selbst.«92

91 LW I, Prol. op. prop., 173, 13. Diese Ansicht betont Eckhart auch in seiner Genesis­
auslegung. Dort heisst es, »dass alles, was unter Gott ist, sein Sein zwar anderswoher 
und von einem andern hat, und gleichwohl ist nichts so innerlich, so ursprünglich und 
eigen wie gerade das Sein« (LW I, Exp. Libr. Gen., 186, 2.) An späterer Stelle formuliert 
er diesen merkwürdigen Sachverhalt nochmals in bezug auf seine Deutung der Gene­
sisstelle >Am Anfang schuf Gott Himmel und Erdec »das heisst das Oberste und das 
Niederste, folglich alles. Schöpfung aber ist Verleihung des Seins. Das will auch die 
11. These des Proklus sagen: »alles Seiende geht aus der einen ersten Ursache hervor«. 
Und Augustin sagt im 1. Buch seiner Bekenntnisse: »aus keiner anderen Ader strömt 
das Sein und Leben in uns als allein daraus, dass du uns schaffst, o Herr«. Das darf man 
sich aber nicht so vorstellen, als ob das Sein gleichsam von aussen in uns hineinkäme; 
denn Gott ist als die Erstursache allem Seienden zuinnerst, und was er, der Erste und 
Oberte, wirkt oder beeinflusst, ist im höchsten Grad natürlich, angenehm und angemes­
sen«. (LW I, Exp. Libr. Gen., 197, 14) Diese Unmittelbarkeit des Gottesverhältnisses, 
welches sich in der Rede von der Seinsmitteilung oder Seinsverleihung erweisen soll, 
drückt Eckhart auf folgende Weise auch in einer deutschen Predigt aus: »Ich bin des so 
gewiss, wie dass ich ein Mensch bin, dass mir nichts so nahe ist wie Gott. Gott ist mir 
näher, als ich mir selber bin; mein Sein hängt daran, dass mit Gott nahe und gegenwärtig 
ist. So auch ist er es einem Steine und einem Holz, sie aber wissen nichts davon. Wüsste 
das Holz um Gott und erkennte es, wie nahe er ihm ist, so wie der höchste Engel dies 
weiss, so wäre es ebenso selig wie der höchste Engel.« (DW, Pr. 68, 33, 23f. »Ich bin des 
so gewis als, daz ich ein mensche bin, daz mir niht als »nähe« ist als got. Got ist mir 
n^her, dan ich mir selber bin; min wesen hanget dar ane, daz mir got nähe und gegen- 
wertic si. Also ist er ouch einem steine und einem holz, mer: sie enwizzens niht. Weste 
daz holz got und bekente, wie nähe er im ist, als ez der hrehste engel weiz, ez w^re als 
s^lic als der hrehste engel.« Ebenda, 32, 21f.)
92 DW, Pr. 14, 169, 30 (»Dat ouen was, dat wart in. du salt geinneget werden inde van 
dich seluer in dich seluer, dat hey in dir sy neit, dat wir eit nemen van deme, dat bouen 
ons sy; wir solent in ons nemen inde solent neimen van ons in ons seluer.« Ebenda, 168,
28f.)

80 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

Solchen Worten liegt das Verhältnis zugrunde, in dem alles Sei­
ende im Sein hzw. in Gott steht: Indem der Mensch ist, ist er im 
Hinblick auf die Grundlage seiner Existenz nichts anderes als ein 
Empfangender. Was er braucht, braucht er nicht von »wo anders 
her«, sondern empfängt, findet und hat aus dem, woraus er ist. Aus 
dem gleichen Hintergrund speist sich auch die in den deutschen Pre­
digten vorkommende Redeweise vom Zusammenfall der Demuts­
tiefe und Erhöhung, Leere und Erfüllung, Armut und Reichtum: 
Wer sich aus der unbedachten Illusion des Besitzdenkens - gemeint 
ist hier ein gleichsam transzendentales Besitzdenken, das von einem 
Selbstbesitz ausgeht93 - löst und sich in seinem Sein fundamental 
angewiesen weiss auf die Vorgabe des sich je schon mitteilenden 
Seins bzw. Gottes, weiss sich zugleich aus diesem und in diesem 
lebend. So notwendig das Dasein des Demütigen als seins-, d.h. got­
tesabhängig transparent wird, so sehr weiss er zugleich das Sein bzw. 
Gott in sich oder sich in ihm. Mit anderen Worten: Sein Da-sein löst 
sich auf das Göttliche hin auf, indem es sich aus diesem konstituiert 
weiss94. Aufgrund dessen gilt: »Was Gott wirkt, das wirkt der

93 Aus dieser Illusion - dem vermeintlichen Besitz des eigenen Selbsts und Daseins - 
definiert B. Mojsisch den Status des Geschaffenen insgesamt. Da das Geschaffene »die 
Selbstvermittlung des Absoluten nicht erkennt, vermag es sich nur im Besitz des mit­
geteilten Seins zu wähnen, einem Besitz, der durch Besitzlosigkeit ausgezeichnet ist, 
einem Besitz, der zu erkennen gibt, dass er nichts Festes ist, und dessen Dynamik darin 
besteht, von sich selbst wegzuweisen auf das stets neu zu Erwerbende.« (1983, 56). 
Wenn das Geschaffene dieses Grundverhältnis durchschaut hat, nämlich jenes Analo­
gieverhältnis, in dem es untrennbar verbunden ist mit dem Zustrom göttlichen Seins, 
setzt es sich in ein grundsätzlich anderes Verhältnis dazu. Dieses bezeichnet Mojsisch als 
Univozität. »Was dem Analogiedenken verborgen bleibt, wird im Univozitätsdenken 
deutlich: die Selbstvermittlung des Absoluten, der ungeborenen, aber gebärenden Ge- 
rechtikeit.« (Ebenda, 67). Die »typischen Topie« der Univozitätstheorie sind nach 
Mojsisch: »Gleichheit; Selbigkeit der Natur; Ununterschiedenheit des Hervorbringen­
den und Hervorgebrachten mit dem Implikat der Unterschiedenheit.« (Ebenda, 73) Im 
Univozitätsverhältnis erkennt sich der Mensch also als Moment der göttlichen Selbst­
vermittlung. Aufgrund dessen liesse sich in Mojsischer Terminologie sagen, dass in der 
Demut der Übergang aus dem Verhältnis der Analogie zur Univozität geschieht.
94 Entsprechendes kristallisert auch B. Mojsisch aus Eckharts Seinthese: »Die Absolut­
heit des mit Gott identischen Seins ist von Eckhart dadurch zum Ausdruck gebracht 
worden, dass selbst dann, wenn vom Sein der Dinge die Rede ist, dieses Sein der Dinge, 
sofern es Sein ist, das eine Sein ist, da sich bei jeglicher Verschiedenheit das Nichtsein an 
die Stelle des Seins setzt. Die Einheit von causa und causatum ist von Eckhart so streng 
gedacht, dass sie, sofern sie in ihrem Sein genommen werden, uneingeschränkt iden­
tisch sind. Das Sein kann sich von sich selbst nicht trennen.« (1983, 47)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 81

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

demütige Mensch, und was Gott ist, das ist er: ein Lehen und ein 
Sein.«95

Im Hinhlick auf das hislang Gesagte kann nun zu einer vorläufig 
letzten Konsequenz der Demutshegründung Eckharts gelangt wer­
den. Man kann sich ihr so annähern: Weil dem Demütigen der Um­
stand, dass er ist, huchstählich unselhstverständlich geworden ist - 
hat er doch die Selhstungründharkeit seines Selhst eingesehen -, er­
scheint ihm sein eigenes Dasein als frag-würdig. Davon ausgehend 
erscheint es zulässig, im Bezirk der Demut die herühmte, von Hei­
degger als Ausgang der Metaphysik gekennzeichnete Frage anzusie­
deln: »Warum ist üherhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?«96. 
Diese der demütigen Disposition naheliegende Frage findet in der 
Demut zunächst die sozusagen analytisch knappste Antwortvariante: 
nämlich, dass das Seiende ist, weil es Sein empfängt. Analytisch ist 
diese Antwort, weil sie nur die Implikation des sich als gegehen Vor­
findenden ausspricht: Wenn das eigene Sein gegehen ist, so muss es 
gegeben sein. Gemäss Meister Eckhart wäre jedoch die umfassende 
Antwort des Demütigen folgend zu ergänzen: Der Demütige weiss 
nicht nur darum, dass Seiendes ist, weil es Sein empfängt, sondern 
auch, dass Seiendes ist, um Sein zu empfangen. Letzteres ist in der 
göttlichen Qualifikation des Seins als Mitteilung enthalten. Diese

95 DW, Pr. 14,169,13 f. (»wat got wircket, dat wirket der oitmoedege mynsche, inde dat 
got is, dat is hey: eyn leuen inde eyn wessen.« Ehenda, 168,12f.) Hier ist zu hemerken, 
dass dieser Einheitsvollzug, der sich aus dem menschlichen Empfangen statt Besitzen 
ergiht, für Eckhart zugleich den Vollzug des »Gerechten« ausmacht.: »(...) die Gerech­
ten sind im Herrn, weil sie nach nichts außer Gott verlangen oder dürsten; ferner weil 
sie ein Sein, das nicht in Gott ist, nicht als Sein ansehen sondern für nichts erachten und 
auch von ihrem eigenen Sein, Lehen und Wirken (nichts halten), sofern sie nicht in Gott 
und Gott gemäß sind, lehen und wirken (pro nihilo hahent esse quod non in deo est nec 
se ipsos quidquam esse, vivere et operari quod non in deo et secundum deum sunt ...)« 
(LW II, 372, 46). Der Gerechte ist also der, der sich selhst nicht unahhängig von Gott 
weiss und in seinem Selhsthezug sich immer zugleich auf Gott hezieht, ohne den er sich 
für nicht seiend hält. Der Ausdruck »gerecht« legitimiert sich für Eckhart deshalh in 
ganz huchstählicher Weise, insofern derjenige als gerecht hezeichnet wird, der »jedem 
giht, was sein ist (trihuit unicuique quod suum est).« (Ehenda, 387, 59) Ein Mensch, der 
sich selhst nicht »Gott« zuordnet, ist demnach ungerecht, denn er teilt sich etwas (näm­
lich sich selhst) zu, was ihm nicht zusteht und Gott nicht giht, »was Gottes ist.« (Vgl. 
ehenda, 390, 61)
96 M. Heidegger, 1987, 1. Diese Frage entstammt ihrerseits dem Mittelalter. Offenhar 
wurde sie in dieser Form erstmals von Siger von Brahant formuliert. Zur Geschichte 
dieser Grundfrage, die üher Leihniz his zu Siger von Brahant führt, orientiert A. Zim­
mermann, 1965, 141-156.

82 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

Antwort lässt sich auch aus einer anderen Perspektive gewinnen. 
Wenn nämlich das Sein als Ursache alles Seienden als »Gott« gefasst 
ist, so ist die Ursache oder der Ursprung alles Seienden zugleich als 
ihr Ziel - im Sinne der Vollendung - ausgewiesen. Dieser Gedanke 
stellt den Hintergrund, von dem aus Eckhart Vers 1,14 des Buchs der 
Weisheit (»Er hat nämlich geschaffen, damit alles sei«) interpretiert: 
»Wenn man gefragt wird, weshalb Gott alles, nämlich das Weltall, 
schuf, so muß man antworten: daß es sei.«97 Auf die gleiche Pointie- 
rung spielt auch seine Auslegung des Genesissatzes ab: »Im Anfang 
schuf Gott Himmel und Erde«. Eckhart kommentiert dazu: »Gott 
schuf Himmel und Erde im Ursprung, nämlich im Sein oder zum 
Sein und wegen des Seins, das heisst, er schuf sie, auf dass sie sei­
en.«98 (Hervorhebung D. S.) Für den Demütigen ist dieser Schöp­
fungssinn erhellt: indem er sein Dasein aus dem Ursprung - dem 
Sein - gespeist weiss, weiss er sich sogleich im/am »Ziel«. Indem er 
seinsempfangend lebt, lebt er zugleich um des Seins willen, welches 
er als keines Grundes mehr bedürftigen Selbstzweck begreift.

Diese Konsequenz lässt sich aber auch noch von einem etwas 
verschobenen Ausgangspunkt in noch pointierterer Weise erreichen: 
Wenn das Sein Gott als die Ursache alles Seienden ist, so ist - wie 
bereits erwähnt - die »Seinsmitteilung« jener Begriff, welcher das so 
gefasste Sein notwendig qualifiziert. Schon an früherer Stelle ist be­
merkt worden: Wie das geschaffene Dasein über das Empfangen de­
finierbar ist, so das göttliche Sein über das Mitteilen, Geben. In Eck­
harts Sprache: »wie die Geschöpfe ihr Sein haben und ihr Sein oder 
das Sein für sie im Empfangen des Seins besteht, so besteht für Gott 
das Sein im Schenken des Seins.«99 In gleicher Weise redet Eckhart in 
einer bereits angeführten deutschen Predigt davon, dass Gott »der

97 LW II, Exp. libr. Sap., 346, 26 (»si quaeratur quare deus creavit omnia, mundum 
scilicet universum, respondendum: ut essent.« Ebenda). K. Ruh vermerkt hierzu den 
Einfluss des im Mittelalter höchst wirkungsträchtigen Textes »Liber de causis« (das als 
Auszug des Theologischen Lehrbuches von Proklos gilt) auf Meister Eckhart, dessen 
oben angeführte These als implizite Bezugnahme auf die vierte Proposition des Liber 
de Causis verstanden werden kann (vgl. K. Ruh, Bd. II., 1996, 27f.).
98 LW I, Exp. Libr. Gen., 200, 19.
99 LW I, Exp. Libr. Gen., 299, 146. In gleicher Deutlichkeit schreibt Eckhart in einer 
seiner lateinischen Predigten, »dass Gottes Natur, Sein und Leben darin besteht, dass 
er sich selbst mitteilt und dass er sich selbst, sich ganz gibt.« (LW, Serm. VI, 55, 55 
»Adhuc non dic quod dei natura, esse et vita subsistit in se communicando et se ipsum 
se totum dando« Ebenda.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 83

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Natur und des Wesens ist, dass er geben muss«100. Diese Formulie­
rungen lassen nun die Zuspitzung zu, dass die Abhängigkeit der We­
sen von der Mitteilung des Seins Gottes sozusagen der Abhängigkeit 
des göttlichen Wesens von dieser Mitteilung entspricht. In aller 
Explizitheit zieht Eckhart eben dieses radikale Resümee vor seiner 
deutschen Gemeinde: »Davon ist viel die Rede unter den Meistern, 
wie es zugehen könne, dass dieses unbewegliche und dieses unbe- 
rührbare, abgeschiedene Sein (...) der Seele zuteil werden könne, 
und sie sind sehr darum bekümmert, wie die Seele seiner empfäng­
lich werden könne. Ich aber sage, dass seine (Gottes) Gottheit daran 
hängt, sich alledem mitteilen zu können, was seiner empfänglich ist; 
teilte er sich aber nicht mit, so wäre er nicht Gott.«101

Diese Worten lassen die obige Wendung, dass der Demütige ist, 
nicht nur weil er Sein empfängt, sondern auch um Sein zu empfan­
gen, einen Gedankengang weiterziehen. Übersetzt man das Sein wie­
der mit dem Begriff Gott und bedenkt die darin enthaltene Notwen­
digkeit des Gebens, so lässt sich nun formulieren: indem der 
Demütige sein Sein empfängt, empfängt er es nicht nur von Gott, 
sondern auch für Gott. Dabei ist sogar noch zu ergänzen, dass das 
Empfangen des Demütigen Gott so zu geben vermag wie dieser dem 
Menschen: Denn des Menschen Empfangen lässt Gott Gott sein, wie 
Gottes Geben den Menschen Mensch sein lässt. Dieser gewagte 
Schluss ist kein anderer als derjenige, den Eckhart selbst formuliert: 
»Meine Demut gibt Gott seine Gottheit.«102 Diese Aussage, die im 
Vorigen als dem unmittelbaren Verstehen sich entziehende Andeu­

100 Vgl. DW, Pr. 26, 303, 7f.
101 DW, Pr. 73, 95, 17 f. (» Und hie von ist vil rede under den meistern, wie daz zuogän 
müge, daz diz unbewegeliche und diz unberüerliche, abegescheiden wesen gemeine 
müge werden der sele (...) und sint sere hie mite bekümbert, wie es diu sele enpfenclich 
werden müge. Und ich spriche, daz sin gotheit hanget dar ane, daz er sich gemeinen 
müge allem dem, daz sin enpfenclich ist; und engemeinete er sich niht, so enwrere er 
niht got.« Ebenda, 94, 15 f.) Noch radikaler spricht Eckhart in einer anderen Predigt: 
»Gottes Natur ist es, dass er gibt, und sein Sein hängt daran, dass er uns gebe, wenn 
wir unten sind. Sind wir's nicht und empfangen wirts nich, so tun wir ihm Gewalt an 
und töten ihn. Können wir's nicht an ihm selbst tun, so tun wir's doch an uns und soweit 
es uns betrifft. Auf dass du es ihm alles zu eigen gebest, sieh zu, dass du dich in rechter 
Demut unter Gott erniedrigst« (DW, Pr. 4, 57,4f., »Gotes nature ist, daz er gebe, und sin 
wesen swebet dar an, daz er uns gebe, ob wir unden sin. Sin wirs niht noch enpfähen wir 
niht, so tuon wir im gewalt und treten in. Enmügen wirs niht an im getuon, so tuon wirz 
doch an uns, und als verre ez an uns ist. Daz du ez im allez gebest eigenliche, so luoge, 
daz du dich under tuost in rehter demüeticheit under got«, Ebenda, 56, 4f.).
102 DW, Pr. 14,171, 31.

84 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieso Demut?

tung des Grundes zur Frage »Wieso Demut?« erschienen ist, lichtet 
hier ihre Tragweite. Im Hinblick darauf, dass Gott das sich mitteilen­
de Sein ist, lässt der Demütige in seinem Empfangen Gott in zweifa­
cher Weise als Gott offenbar werden: Zum einen, indem er durch sein 
Empfangen Gottes Gottheit zum Ausdruck bringt, die nach Eckhart 
daran hängt, (sich) mitzuteilen. Zum andern, weil das Sein, welches 
der Demütige empfängt, nichts anderes als Gott selbst ist, so dass der 
Demütige im Empfangen Gott (in sich )Gott sein lässt103. Zeichnet 
sich hiermit ein möglicher Zugang zum rätselhaften Ausdruck Eck­
harts im Anfangszitat über die Demut als »Wurzel im Grunde der 
Gottheit« ab? Wenn Demut das Wissen um einen konstitutiven Be­
zug ist, ohne den das betreffende Wesen nicht sein könnte, kann man 
dann aufgrund dieser Deutung auch Eckharts Gott als »demütig«104 
fassen? Ist Demut als »Wurzel in der Gottheit« dann verallgemei­
nernd so zu verstehen, dass sie einen gesamten, die Schöpfung - aber 
auch »Gott« - konstituierenden Bezug bezeichnet? Diese spekulati­
ven Erwägungen führen hier aber zu weit. Zum Schluss des Kapitels 
wird auf sie zurückgekommen.

Auf der Folie des bisher Erörterten lässt sich zusammenfassen, 
dass der Demütige im Empfangen Gott gibt, wie Gott dem Demüti­
gen gibt. Diese Wechselwirkung der grenzenlosen Bezogenheit von 
Geben und Empfangen (grenzenlos, weil das Geben ins Empfangen 
übergeht und vice versa) drückt Eckhart im Beziehungsbild des Va­
ters und Sohnes105 aus. Dieses durchbricht bei ihm den trinitarischen

103 Entsprechend heisst es in einer deutschen Predigt: »Nun begehrt Gott nichts mehr 
von dir, als dass du aus dir selbst ausgehest deiner kreatürlichen Seinsweise nach und 
Gott Gott in dir sein lässt.« (DW, Pr. 5b, 73, 4f. »Nu begert got niht me von dir, wan daz 
du din selbes uzgangest in creatiurlicher wise und läzest got got in dir sin.« Ebenda, 72,
4f)
104 In einem noch nicht veröffentlichten Zitat spricht Eckhart explizit davon, dass 
»Gott« »demütig« ist. Den Kontext stellt die Zurechtweisung eines Meisters, der beredt 
die göttliche Gewalt preist : »Schweig, du lästerst Gott. Gott ist so hoch über allem, was 
wir sprechen können, wäre er nicht so demütig und hätten nicht die Heiligen so gespro­
chen und hätte es Gott nicht von ihnen angenommen, ich getraute mich nicht ihn mit 
Worten zu preisen.« (Zitiert bei K. Ruh, 1989, 59)
105 Besser als das Bild von Vater und Sohn könnte das Beispiel der Mutter-Säuglings­
Beziehung das von Eckhart angesprochene Verhältnis illustrieren! Es vermag eine er­
staunlich anschauliche Analogie zu dieser spekulativen Logik bieten. Denn die Erfüllung 
in der Beziehung (welche normalerweise als Indiz der Ausgewogenheit von Nehmen 
und Geben gilt) kann bei der Mutter zum Säugling nicht daher stammen, dass ihre 
Zuwendung in gleicherweise retourniert wird. Die Erfüllung in dieser Beziehung ent­
steht vielmehr daher, dass ihre Fürsorge und Liebe in aller Unbedingtheit und Unver-

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 85

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Bereich auf das Gottesverhältnis des Demütigen hin, in Anbetracht 
dessen der Meister erklärt: »Gleichviel genügt es dem edlen, demüti­
gen Menschen nicht damit, dass er der eingeborene Sohn ist, den der 
Vater ewig geboren hat: er will auch Vater sein und in dieselbe 
Gleichheit mit der ewigen Vaterschaft eintreten und den gebären, 
von dem ich ewig geboren bin.«106

Bevor diesem Umschlag vom Sohn zum Vater oder vom Demü­
tigen zu Gott weiter nachgegangen wird, sei der Blick zunächst auf 
den Menschen zurückgelenkt, der weder edel noch demütig ist. Die 
Frage, die sich spätestens hier aufdrängt, ist: wie wird der Mensch in 
diesem Sinne demütig? Und warum, wenn die Demut die akkurateste 
Haltung ist, in der sich das Verhältnis zwischen Gott und Mensch 
niederschlägt, ist nicht jeder automatisch demütig? Ja, wieso scheint 
Demut in Eckharts Sinn gegenteilig so schwer zu fallen, dass fast alle 
Bemühungen des Meisters dahinein investiert werden, den Men­
schen auf den Demutsweg zu bringen? Darum soll nun die Schwie­

stelltheit empfangen werden. In der Erfahrung eines solch offenen Aufnehmens kann 
die mütterliche Liebe aufgehen: die Mutter bekommt zurück, indem der Säugling emp­
fängt. Und der Säugling empfängt in kaum anderweitig erfahrbarem Ausmass. Er ist in 
seinem ganzen säuglingshaften Dasein auf die Mutter empfangend hingeordnet, in phy­
sischer wie psychischer Hinsicht. (Die Säuglingsforschung hat gezeigt, dass der Säug­
ling ohne »affektive Zufuhr« Nahrungsaufnahme verweigern kann, dass er - wenn 
psychisch nichts empfängt - seine Empfänglichkeitsbereitschaft insgesamt lebens­
gefährdend blockiert. Vgl. R. A. Spitz, 1967, 289 f. zit bei A. K. Wucherer, 1994, 113. 
Gerade weil die Mutter in dieser Ausschliesslichkeit geben kann, wird sie zur Mutter. 
Deshalb lässt sich formulieren, dass das Dasein der Mutter als Mutter sich dadurch 
konstituiert, dass ihr Dasein konstitutiv wird für das Dasein eines anderen - und zwar 
in einer Weise, die kaum mit einer anderen zwischenmenschlichen Beziehung ver­
gleichbar ist. Denn die Mutter kann in ihrer Person bekanntlich zum Grundnahrungs­
mittel für ihr Kind werden, was offensichtlich in keinem anderen zwischenmensch­
lichen Verhältnis der Fall ist. Auch ist - in der Regel - das mütterliche Geben kein von 
ihr entscheidbarer Akt. Im Moment, da sie Mutter wird, muss sie geben, ohne sich 
erklären zu können, was diese Gebefreudigkeit auf einmal ausgelöst hat. Und bei der 
stillenden Mutter manifestiert sich überdies auch körperlich ein handfester und unaus­
weichlicher Gebezwang. Deshalb ist sowohl das psychische wie das physische Mitteilen 
der Mutter an ihren Säugling notwendig auf Empfang aus. Und indem ihr Geben emp­
fangen wird, erfüllt sich ihr Dasein als Mutter. So lässt sich nicht nur in formaler Weise 
der Schluss ziehen, dass die Mutter, die ihr Kind gebiert, von diesem wiederum als 
Mutter »geboren« wird.
106 DW, Pr. 14, 171, 8f. (»nochtant in genoeget den edelen oitmoedegen mynschen da 
myt neit, dat hey der eynege geboren sun is, den der vader ewenclichen geboren hait, 
hey in wylt och vader syn inde treden in de selue gelicheit der eweger vaderschafft inde 
geberen den, van dem ich (ewen) Ewenclichen geboren byn.« Ebenda, 170, 6f.)

86 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rigkeit der Demut und der Grund dieser Schwierigkeit in den Blick 
genommen werden.

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

III. Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

1. Der Weg von Selbst in Selbstlosigkeit

In einer deutschen Predigt antwortet Eckhart auf die von ihm an 
seine Zuhörer gestellte Frage, »Wie soll man leben?«, mit folgender 
kondensierter Antwort: »Du sollst aus ihm (Gott) sein und sollst für 
ihn sein und sollst nicht aus dir sein und sollst nicht für dich sein und 
sollst niemand zugehören.«107 Hier scheint in aller Komprimiertheit 
die Bedingung enthalten, die ein Leben in Demut, d. h. aus und für 
Gott, möglich macht. Aus und für Gott beinhaltet nicht etwa nur, aus 
und für nichts anderes zu leben, sondern wird dezidiert abhängig 
gemacht davon, nicht aus und für sich selbst zu leben. Das ist der 
ausgewiesene und eigentliche Gegenpol zur demütigen Haltung. Erst 
in zweiter Linie heisst es dann, man soll sich ebenso niemandem (und 
nichts Anderem) zuordnen. Diese Reihenfolge ist für Eckhart zwin­
gend, denn jegliche Bindung hängt für ihn primär an der Selbstbin­
dung; diese ist gemäss dem Meister Bedingung der Möglichkeit jeg­
licher Fremdbindung108. Um also fähig zu sein, aus und für Gott, 
sprich demütig, zu leben, muss man ledig und frei werden von jener 
Fundamentalbindung, die jedes Einzelleben wie eine unausweichli­
che Gravitation auszurichten und zu steuern scheint: der Selbstbezug 
oder das sogenannte gesunde Selbstinteresse. Demut bedingt nichts 
weniger als eine radikale und totale Umstellung der - wie Hegel sa­
gen würde - natürlichen Einstellung. Der vermeintlich unmittelbare 
und unumgängliche Ausgangspunkt eines jeden soll sich auflösen,

107 DW, Pr. 16b, 193, 1f. (»Du solt sin sin und solt im sin und ensolt din niht sin und 
ensolt dir niht sin und ebsolt niemannes sin.« Ebenda, 192, 1f.)
108 »Alle Liebe dieser Welt ist gebaut auf Eigenliebe. Hättest du die gelassen, so hättest 
du die ganze Welt gelassen.« (DW, Pr. 6, 83, 21f. »Alliu minne dirre werlt ist gebuwen 
uf eigenminne. Hütest du die geläzen, so hütest du aldie werlt geläzen.« Ebenda, 82, 
18 f.) Die Entbindung von der Eigenbindung lässt sich demnach allgemein als die 
Möglichkeit der Auslösung aus dem Beziehungsbereich des Geschaffenen bezeichnen: 
»Das Eigene verleugnen, heisst das Geschaffene, heisst dies und das verleugnen. Denn 
das Dies und Das ist Eigenes, ist Geschöpf.« (LW, Serm., 611, 2f. »Abnegatio proprii est 
abnegatio creaturae sive huius et huius. Hoc enim et hoc proprium est, creatura est«, 
Ebenda, 610, 1 f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 87

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

nämlich das Haften am eigenen Seihst109. Das wirkt zunächst un­
denkbar, vor allem undurchführbar. Meister Eckharts Forderung ist 
jedoch in keinerlei Weise mildernd auszulegen110. Man könnte ja 
meinen, dass der Mensch, der nach Eckhart in seinem Sein aus Gott 
gespeist ist, egal wie er lebt, nach dieser Ansichtsweise aus Gott lebt. 
Und da das göttliche Sein daran »hängt«, sich mitzuteilen, der

109 Vgl. hierzu die Studie von A. M. Haas: »>... das Persönliche und Eigene verleugnen^ 
Mystische vernichtigkeit und verworffenheit sein selhs im Geiste Meister Eckharts, in 
A. M. Haas, 1996, 310-336.
110 Die Kompromisslosigkeit, in welcher Eckhart diese Bedingung denkt, deutet sich in 
folgender kleiner Zitatenkostprohe an: »Wo der Mensch in Gehorsam aus seiem Ich 
herausgeht und sich des Seinen entschlägt, ebenda muss Gott notgedrungen hinwieder­
um eingehen; denn wenn einer für sich selbst nichts will, für den muss Gott in gleicher 
Weise wollen wie für sich selbst.« (DW, RdU, 335, 22f.); entsprechend definiert Eckhart 
den guten Willen: »Nun könntest du fragen, wann der Wille ein rechter Wille sei? Dann 
ist der Wille vollkommen und recht, wenn er ohne jede Ich-Bindung ist und wo er sich 
seiner selbst entäussert hat und in den Willen Gottes hineingebildet und -geformt ist. Ja, 
je mehr dem so ist, desto rechter und wahrer ist der Wille.« (DW, RdU, 361, 24f.) 
Eckhart macht die Forderung der Selbstlosigkeit nicht nur als allgemeines Gesetz, son­
dern an allen nur denkbaren konkreten Hinsichten fest: »Der Mensch muss lernen, bei 
allen Gaben sein Selbst aus sich herauszuschaffen und nichts Eigenes zu behalten und 
nichts zu suchen, weder Nutzen noch Lust noch Innigkeit noch Süssigkeit noch Lohn 
noch Himmelreich noch eigenen Willen. Gott gab sich nie noch gibt er sich je in irgend­
einen fremden Willen; nur in seinen eigenen Willen gibt er sich. Wo aber Gott seinen 
Willen findet, da gibt er und lässt er sich in ihn hinein mit allem dem, was er ist. Und je 
mehr wir dem Unsern entwerden, um so wahrhafter werden wir in diesem. Darum ist's 
damit nicht genug, dass wir ein einzelnes Mal uns selbst und alles, was wir haben und 
vermögen, aufgeben, sondern wir müssen uns oft erneuern und uns selber so in allen 
Dingen einfaltig und frei machen.« (DW, RdU, 411, 7 f.) Auch religiöse Akte wie Gebet, 
Fasten, Wachen, Übungen und Kasteiungen, die im Zustand der »Ichgebundenheit« 
vollzogen werden, sind in Eckharts Augen wertlos (vgl. DW, Pr. 2, 27, 30f.). »Jegliche 
Ichgebundenheit an irgendwelches Werk, das dir die Freiheit benimmt, in diesem gegen­
wärtigen Nun Gott zu Gebote zu stehen und ihm allein zu folgen in dem Lichte, mit 
dem er dich anweisen würde zum Tun und Lassen, frei und neu in jedem Nun, als ob du 
anders nichts hättest noch wolltest noch könntest: - jegliche Ichgebundenheit oder jeg­
liches vorsätzliche Werk, das dir diese allzeit neue Freiheit benimmt, das heisse ich nun 
ein Jahr.« Mit diesem einen Jahr spielt Eckhart auf die Verzögerung im Vollzug des 
Vollkommenwerdens an (ebenda, 27f., 30f.). Der Verlust dessen, was dem Selbst ir­
gendwie Halt und Stütze gewährt, wird von Eckhart deshalb als positiv gewertet: »Nur 
deshalb lässt der getreue Gott zu, dass seine Freunde oft in Schwachheit fallen, damit 
ihnen aller Halt abgehe, auf den sie sich hinneigen oder stützen könnten. Denn es wäre 
für einen liebenden Menschen eine grosse Freude, wenn er viele und grosse Dinge 
vermöchte, sei's im Wachen, im Fasten oder in anderen Übungen sowie in besonderen, 
grossen und schweren Dingen; dies ist ihnen eine grosse Freude, Stütze und Hoffnung, 
so dass ihnen ihre Werke Halt, Stütze und Verlass sind. (Gerade) das (aber) will unser 
Herr ihnen wegnehmen und will, dass er allein ihr Halt und Verlass sei (...) er soll ihr

88 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch auch schon dadurch, dass er lebt, für Gott lebt. Dem ist aber 
nicht so, laut Eckhart. Richtig - oder mit Eckhart emphatischer 
ausgedrückt - vollkommen zu leben bedeutet nach ihm, dass der 
Mensch, dessen Sein ohnehin ohne sein Zutun empfangen ist, be­
wusst gemäss dieser buchstäblichen Gegebenheit lebt, und zwar nicht 
nur in gewissen Momenten oder in theoretischer Hinsicht, sondern 
so, dass sein ganzes Leben zu einem einzigen, auf den »Mitteilenden« 
hingeordnetes »Empfangen« wird111. Das impliziert, dass Besitzden­
ken insgesamt überwunden werden muss - vor allem seine grund­
legendste und unreflektierteste Spielart: nämlich der Ansatz, sich 
selbst zu besitzen112. Alles, was der Mensch hat, hat er im eigentli­
chen Sinn nach Eckhart nur als kontinuierlich Empfangenes. Um 
wahrhaftig zu haben, muss er empfangend haben, muss er das Haben

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

Halt und Trost sein, sie aber sollen sich als ein reines Nichts erfinden und erachten in all 
den grossen Gaben Gottes. Denn je entblösster und lediger das Gemüt Gott zufällt und 
von ihm gehalten wird, desto tiefer wird der Mensch in Gott versetzt, und um so emp­
fänglicher wird er Gottes in allen seinen kostbarsten Gaben, denn einzig auf Gott soll 
der Mensch bauen.« (DW, RdU, 393, 23f.)
111 »Es scheint allgemein so zu sein, dass kein Geschöpf als solches oder, insofern es dies 
und das ist, für die Gnade oder irgendeine Vollkommenheit, besonders eine allgemeine, 
aufnahmefähig oder -bereit ist, sondern nur insofern es auf Gott hingeordnet und von 
all seiner Beziehung und Rücksicht auf sich oder ein anderes Geschaffenes oder ein Dies 
und Das gelöst und befreit ist. Daher sagt Augustin, die Seele sei nur dadurch, dass sie 
Bild Gottes ist, für ihn empfänglich. Denn das Bild ist als Bild ganz auf das bezogen und 
hingeordnet, dessen Bild es ist, und diese Hinordnung hat es nur zu diesem und zu 
nichts anderem« (LW, Serm., 609,18f. »Ubi notandum quod creatura universaliter non 
videtur esse capax passive sive susceptive gratiae aut cuiusquam perfectionis, communis 
maxime, in quantum creatura sive (in) quantum hoc et hoc, sed solum ut in ordine ad 
deum, circumscripta et exuta ab omni ordine et respectu sui ad se aut ad aliud creatum 
sive ad hoc et hoc. Unde Augustinus dicit quod anima eo quod imago dei est capax. 
Imago enim, in quantum imago, se tota ad illud est, cuius imago est, sive in ordine, quem 
ad illud habet, et ad nihil (aliud).« Ebenda, 608,14f.)
112 U. Kern kristallisiert den natürlich erscheinenden Ausgangspunkt, dass man sich 
selbst besitzt, als dasjenige heraus, was für Eckhart die »Lüge der Kreatur« sei (vgl. 
1994, 21). K. Oltmanns fasst diesbezüglich den philosophischen Hintergrund der Seins­
these ins Auge: »Damit ist auch die Vorstellung einer auf sich bestehenden Vorhanden- 
heit der Kreaturen aufgelöst. Das, was uns als Sein in den Kreaturen begegnet, diese 
zuverlässige, gegenständliche Wirklichkeit, ist da nur ein Schein. Die Kreaturen haben 
das Sein gar nicht als ruhenden Besitz, sondern das Sein ist ein immer neues Geschehen; 
»omnis creature continue accipit esse a deo, et suum esse est in continuo fluxu et fiere« 
(in Sap. Thery IV, S. 385,12f.). Es ist ein Geschehen, das nicht sie selbst aus sich heraus 
erzeugen, sondern das mit ihnen geschieht. Die Kreaturen aus sich selbst heraus, als das, 
was sie sind, sind nichts und können darum in keiner Weise mitwirken an ihrem Sein. 
Ihr Sein ist das Rufen, Denken, Leben Gottes. « (1957,197 f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 89

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

als Empfangen begreifen. Auf alle Taten und andere Beziehungen 
kommt es nicht an113, solange der Mensch sich nicht bewusst in die­
sen Grundbezug stellt.

Wie nun aber gelangt der Mensch dazu, dass er sein Leben aus 
der vermeintlichen Selbstfundierung mit der dazugehörigen Man­
nigfaltigkeit der Beziehungen heraus in diesen Grundbezug stellt? 
Wie kann er Eckharts sehr schlanke Anweisung, »du sollst nicht aus 
dir sein und du sollst nicht für dich sein«, umsetzen? In anderen 
Worten: Wie kann das im Selbstbezug verwurzelte Selbst aus sich 
ausgehen, sich selbst, wie Eckhart sagt, »entwerden«, um ausschliess­
lich aus und für Gott zu sein? Bevor man sich dieser Frage zuwendet, 
wie das Selbst mit dieser ihm aufgetragenen Aufgabe überhaupt um­
gehen kann, soll betrachtet werden, wie Eckhart den Ausgang des 
Selbst aus sich selbst umschreibt.

In den Bemühungen, seine Zuhörer von ihrem hartnäckigen 
Haften am Selbst oder am Eigenen loszueisen, begegnet man immer 
wieder einem Begriff: Entäusserung. So heisst es in exemplarischer 
Weise: »Dafür, dass ich um seinetwillen mich meiner selbst entäuße- 
re, dafür wird Gott mit allem, was er ist und zu bieten vermag, ganz 
und gar mein Eigen sein, ganz so mein wie sein, nicht weniger noch 
mehr.«114 Was heisst Entäusserung? Blickt man auf den Gesamtkon­
text der Eckhartschen Lehre, so gewinnt man den Eindruck, dass sich 
die Bedeutung dieses Begriffs am ehesten über den buchstäblichsten 
Sinn ergibt (und damit ein rares Beispiel einer hochdeutschen Rede­
wendung bietet, die hinsichtlich Ausdruckskraft der mittelhochdeut­
schen (sin selbes üzgän) nicht nachzustehen braucht). Die Buchstäb­
lichkeit der Bedeutung der Entäusserung, die den Menschen vom 
Selbstbezug in den Gottesbezug trägt, wird ersichtlich, wenn man 
sich seine Gottescharakterisierung vor Augen hält: »Es ist Gott und 
allem Göttlichen, insofern es göttlich ist, eigen, innen zu sein und 
zuinnerst zu sein (est inesse et intimum esse)«115. Daraus entsteht 
die buchstäbliche Relevanz der Ent-äusserung: das Selbst muss, um

113 So betont Meister Eckhart auch explizit: »Die Leute brauchten nicht soviel nach­
zudenken, was sie tun sollten; sie sollten vielmehr bedenken, was sie wäre.« (DW, RdU, 
343, 13 f. »Die liute endörften niemer vil gedenken, waz sie t^ten; sie solten aber ge­
denken, waz sie w^ren.« Ebenda, 342, 12 f.)
114 DW, RdU, 425,16 f. (»Wider daz, daz ich min selbes üzgän durch in, dä wider sol got 
mit allem dem, daz er ist und geleisten mac, alzemäle min eigen sin, rehte min als sin, 
noch minner noch mer.« Ebenda, 424, 15f.)
115 LW, Exp. sec. Joh., 519, 33 f.

90 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in den Grundhezug mit dem so gearteten »zuinnersten« Göttli­
chen stellen zu können, seine Beziehungsweise ent-äussern.

Diese Verlagerung nun hetrifft das Seihst als Ganzes. Denn das 
Seihst - so weiss Eckhart schon vor einer explizit gemachten Dialek­
tik Hegelscher Prägung - definiert und versteht sich nur üher den 
Bezug zum Anderen. Darauf hasiert auch die von Eckhart gemachte 
Zusammenfügung von Selhst- und Fremdhindung. Der Selhsthezug 
leht sozusagen aus dem Bezug zum Bereich dessen, was als Nicht- 
Selhst angeschaut wird. Indem das Selhst an sich selhst hängt, hängt 
es zugleich an all dem, was nicht es Selhst ist, es jedoch als Selhst 
ausmacht. Das Selhst hedarf deshalh eines Bereichs des Ausser-Sichs, 
im Verhältnis dazu es sich im Selhsthezug als Selhst ahhehen kann. 
Diese Beziehungsweise nach Aussen hin ist demnach konstitutiv für 
ein natürliches Selhstverständnis. Die Forderung nach Ent-äus- 
serung, um in den Grundhezug mit dem Göttlichen zu gelangen - 
welches als dasjenige gekennzeichnet ist, was »innen« hzw. »zuin­
nerst« ist -, zielt daher letztlich auf diese dem Selhst konstitutiven 
Bezugsweise ah. Will der Mensch gottesempfänglich werden, muss er 
die Denk- und Bezugsweise des Selhsthezugs, der am äusserlichen 
Fremdhezug hängt, üherwinden. Er muss aus der »Eigenlust« - so 
Eckhart - »in sich selhst hinein«116. Dieses »In-sich-selhst-Hinein« 
steht nun paradoxer Weise keinem Aussen gegenüher - das Aussen 
wäre hier vielmehr wiederum die »Eigenlust«, die eines Aussens he­
darf und impliziert, um dagegen Eigenlust zu sein. Um zu verstehen, 
was Eckhart mit In-sich-selhst-Hinein meint, sei auf den schönen, 
hereits zitierten Ausdruck verwiesen, dass der Mensch »geinnigt« 
werden soll117. Das heisst, das jegliche Bezugsweise nach Innen ge­
richtet werden soll, was in anderen Worten impliziert, dass alles als 
Innen verstanden werden kann118. Entäusserung ist demnach als 
Komplementärhegriff der Innigung zu verstehen: für den in Demut

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

116 Vgl. DW, Pr. 75, 121,2 f.
117 Vgl. DW, Pr. 14, 169, 30.
118 »Innen« ist das hetonte Kennzeichen des gesamten göttlichen Bereichs nach Eckhart. 
Dass »Gott« derjenige ist, der allem »zuinnerst« ist, spricht sozusagen die Dimension 
an, in der Göttliches üherhaupt ist. Dies ist nachvollziehhar, weil ausser Gott nach Eck­
hart »nichts« ist; also ist Gott aufgrund seiner Definition dasjenige, was notwendig 
innen ist, denn Gott kann gar nicht in einem Aussen sein. So auch heschreiht Eckhart 
das trinitarische Prinzip: Der »Ausgang« des Vaters in den Sohn »(erfolgt) nach innen, 
einmal weil er geistig ist, sodann weil für Gott nichts draussen ist; ausser ihm ist nichts.« 
(LWIV, Serm. II, 9, 8 »Secundo, quia processus ille est ad intra, tum quia intellectualis, 
tum quia nihil est deo extra; praeter ipsum nihil« Ehenda.) Darum auch ist der gott­

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 91

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

an die Gottesmitteilung Angeschlossenen gibt es kein Aussen mehr. 
Denn Ich, Welt und Gott sind untrennbar geworden. Diese Ein-sicht 
jedoch birgt offensichtlich die Auflösung des Selbst im gewohnten, 
abgrenzbaren Sinn in sich. D. h. Entäusserung als Bedingung der De­
mut - bzw. als Bedingung »aus und für Gott« zu leben - bedeutet 
demnach für das Selbst, welches sich über eine feste Grenze hin zu 
Anderem, ihm Äusserlichen konstituiert, das Ende. Diese Kon­
sequenz hat Eckhart in aller Ausdrücklichkeit vor Augen. So schreibt 
er, wie oben bereits angeführt, in aller Schärfe: »Demut geht auf ein 
Vernichten des eigenen Selbst aus.«119

Diese Schlussfolgerung soll nun in den Horizont der obigen Be­
deutungsanalyse der Demut als »Empfänglichkeitsanlage« gestellt 
werden. Sie wirkt sich offensichtlich in entscheidender Weise darauf 
aus, denn es zeigt sich dadurch, dass das in der Demut »vernichtete« 
Selbst als Empfangendes vom Gebenden nicht zu unterscheiden ist. 
Mit die Rede vom Empfangen und Geben darf sich demnach nicht das 
Bild einstellen, dass das Selbst im Sinne eines abgrenzbaren Emp- 
fangsgefässes ein eigenständiger Posten, ein von Gott unterschiede­
nes, füllbares Objekt wäre, in das er sich als Sein ergiesse. Auch in der 
Beziehung von Empfangen und Geben gilt das Gesetz der Entäusse­
rung: Das eine ist dem anderen nicht äusserlich. Auf genau diesen 
Punkt zielt eine Aussage Eckharts, in welcher er bewusstermassen 
die Verstehenskapazität seiner gegenwärtigen Zuhörer (und auch 
späteren Leser) bis an ihre Grenzen treibt. Sie lautet: »Ein Meister 
sagt: wäre jedes (trennende) Mittel weg zwischen mir und der Mauer, 
so wäre ich an der Mauer, gleichviel wäre ich nicht in der Mauer. So 
(aber) ist es nicht bei geistigen Dingen, denn (bei denen) ist immer 
das eine in dem andern; was da empfängt, das ist (dasselbe), was da 
empfangen wird, denn es empfängt nichts als sich selbst. Dies ist 
schwierig. Wer dies versteht, dem ist genug gepredigt.«120

Worte wie diese fassen ohne viele weitere Worte zusammen,

gemässe Mensch der »inwendige« Menschen, denn »alliu dinc sint den inwendigen 
menschen ein inwendgiu götlichiu wise« (DW V, 277, 2f.).
119 DW, VA, 437, 30f. (»volkomeniu demüeticheit gät uf ein vernihten sin selbes.« 
Ebenda, 436,27f.)
120 DW, Pr. 16a, 183, 1f. (»Een meester sprect: ware alle middel af tusscen mi ende dien 
muer, soe waric ane den muer, nochtan en waric in den muer niet. aldus en eest niet in 
gheesteliken dingen, want dat een es emmer in den anderen; dat daer ontfaet, dat es dat 
daer ontfangen wert, want en ontfaet niet dan he seluen. Dit es subtijl. die dit verstaet, 
he es gnoech ghepredecht.« Ebenda, 182, 1f.)

92 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


warum das Unterfangen, das mit der Demut im Sinne Meister Eck­
harts verbunden ist, schwierig ist. Denn wenn Demut eine Tiefe be­
deutet, in der der Mensch empfänglich wird, so bedeutet dies gemäss 
der obigen Worten zugleich, dass der Mensch in der Demut so emp­
fangen kann, dass, das was empfängt, dasselbe ist wie dasjenige, was 
empfangen wird. Diese Möglichkeit, die unsere gewohnten Denk- 
und Verstehensschemen auf den Kopf stellt, ist in der Rede vom 
demütigen Empfangen enthalten. Sie impliziert eine Beziehung, die 
sich nicht über die uns gleichsam einprogrammierte Trennung eines 
Subjekts von einem Objekt entfaltet, weshalb sie sich auch in der 
Sprache nur so schwer und uneindeutig vermitteln lässt. All dies 
weist daraufhin, dass mit dem Unternehmen, demütig zu werden, 
für Meister Eckhart eine totale und radikale Umstellung unserer 
Grundeinstellung, die sich in unserer Denk- und Bezugsweise nieder­
schlägt, verbunden ist. Dies macht er neben dem Begriff der Entäus- 
serung auch mit dem Ausdruck der »Abgeschiedenheit«121 deutlich, 
über die er einen eigenen Traktat geschrieben hat122. Das Verhältnis 
der Abgeschiedenheit zur Demut wird im Bestreben des Meisters, in 
diesem Traktat vor allem die Abgeschiedenheit hervorzuheben, hier­
archisch dargestellt. So lobt er die Abgeschiedenheit vor anderen 
Tugenden, auch der Demut, jedoch in bezug auf letztere mit Argu­
menten, die die Hierarchisierung nur schwer einsehbar machen, viel­
mehr die Untrennbarkeit von beiden zu bekunden scheinen123. Auf­

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

121 Dieses »zentrale Wort« ist nach der Wortfelduntersuchung von L. Völkers « in der 
voreckhartschen Sprache nicht belegt.« (1964, 19). Dennoch scheint nach ihm der 
Rückschluss erlaubt, dass dieses Wort bereits existiert haben muss aufgrund von Eck­
harts polemischen Anspielungen falsch verstandender Abgeschiedenheit (eben- 
da).Völkers orientiert in seiner Studie auch über den Bezug des Wortsinns vom lateini­
schen Wortgebrauch separare, von dem aus ebenfalls die »umfassende existenzielle 
Bedeutung« (25) des Begriffs herrühren mag (21ff.).
122 Zur Echtheitsfrage dieses Traktats, um die sich eine Diskussion zwischen J. Quint 
und E. Schaefer auf der einen Seite (bejahend), H. Fischer, K. Weiss und K. Ruh auf der 
anderen Seite (verneinend) entspann, vgl. den zusammenfassenden Kommentar des 
Herausgebers J. Quint, DW V, 392. Eine sorgfältige philosophische Analyse zu diesem 
Traktat bietet Erwin Waldschütz, 1978, in seinem IV. Kapitel des ersten Teils sowie im 
gesamten zweiten Teil seines Buches, in dem er u. a. auch andere philosophische Rezep­
tionsversuche der Eckhartschen Abgeschiedenheit vorstellt und untersucht.
123 »Die Meister loben auch die Demut vor vielen anderen Tugenden. Ich aber lobe die 
Abgeschiedenheit vor aller Demut, und zwar deshalb, weil Demut ohne Abgeschieden­
heit, vollkommene Abgeschiedenheit aber nicht ohne vollkommene Demut bestehen 
kann (...) Nun sind allzeit zwei Tugenden besser als eine.«(DW, VA, 437, 26f. »Die 
meister lobent ouch demüeticheit vür vil ander tugende. Aber ich lobe abegescheiden-

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 93

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

grund dessen lässt sich eher mit Erwin Waldschütz folgern, »dass 
Demut ein anderer Name für Abgeschiedenheit sein kann, und um­
gekehrt, nur die Blickwinkel sind verschieden«124. Dennoch ist fest­
zuhalten, dass Meister Eckhart die Demut als Fundament der Abge­
schiedenheit betrachtet. Sie bezeichnet denjenigen Selbstbezug - 
besser gesagt Nicht-Selbstbezug -, der in die Abgeschiedenheit 
mündet. Deshalb sind beide Begriffe kaum zu trennen, vor allem 
erscheint es unmöglich, eine Grenze zu ziehen, wo die Demut endet 
und die Abgeschiedenheit beginnt. Eckharts Begriff der Abgeschie­
denheit ist zentral für seinen Demutsbegriff, weil er - als Zielzustand 
der Demut - diese in entscheidender Weise auszurichten vermag. 
Abgeschiedenheit stellt in aller Reinheit das Grundverhältnis dar, in 
welches demütiges Leben mündet.

heit vür alle demüeticheit, und ist daz dar umbe, wan demüeticheit mac gestän äne 
abegescheidenheit, so enmac volkomeniu abegescheidenheit niht gestän äne volkomene 
demüeticheit () Nu ist alle zit zwo tugende bezzer dan einiu.« Ebenda, 436, 23f.) Zum 
Schluss des Traktats fasst Eckhart diese Zusammengehörigkeit nochmals zusammen, 
welche die Abgeschiedenheit nur mit der Demut und mit sonst keiner der zu Beginn 
des Traktats aufgezählten Tugenden zu haben scheint: »Das festeste Fundament, worauf 
diese Vollkommenheit stehen kann, das ist Demut; denn wessen Natur hier der tiefsten 
Niedrigkeit kriecht, dessen Geist fliegt empor in das Höchste der Gottheit (...). Wer 
daher zu vollkommener Abgeschiedenheit zu kommen begehrt, der trachte nach voll­
kommener Demut, dann kommt er in die Nähe der Gottheit.« (DW, VA, 459, 11f.«Daz 
vesteste fundament,dar uf disiu volkomenheit gestän mac, daz ist demüeticheit, wan 
swelhes nature hie kriuchet in der tiefsten niderkeit, des geist vliuget uf in daz hrehste 
der gotheit (...). Und dä von, swer begert ze komenne zu volkomener abegescheiden­
heit, der stelle näch volkomener demüeticheit, so kumet er in die n^hede der gotheit.« 
Ebenda, 458, 10f.). Angesichts der durch den Traktat selbst also kaum haltbaren Hier- 
achisierung, die Eckhart zwischen Abgeschiedenheit und Demut vornimmt, möchte 
man dem klärenden Wort von Dietmar Mieth zustimmen, der sagt, es gibt »typische 
Haltungsbilder Eckharts« (z.B. Armut, Gelassenheit, Abgeschiedenheit), die je nach 
Kontext unterschiedlich hervorgehoben werden: »Wenn er sichjeweils mit einem dieser 
Haltungsbilder beschäftigt, in den >Reden der Unterweisung«; mit der Demut, im >Buch 
der göttlichen Tröstung«; mit der Gerechtigkeit, in der berühmten Predigt über die 
Armut mit der geistigen Armut, in dem Traktat über die Abgeschiedenheit mit der 
Abgeschiedenheit usw., erklärt er jeweils die gerade verhandelte Tugend für die höchste. 
(...) Der Grund ist einfach: Wo Eckhart einer bestimmten spezifischen Tugend auf den 
Grund geht, wo er sie im Sein nehmen will, verfolgt er sie in Gott zurück, und dann ist 
sie mit Gott identische und »natürlich« allen »realen« Tugenden überlegen«. (in K. Ruh, 
1986, 65)
124 E. Waldschütz, 1978, 212.

94 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der bezuglose Bezug des Abgeschiedenen

Das Konzept der Abgeschiedenheit hei Eckhart meint keine Verhal­
tensweise, in der sich der Mensch von Besitz oder von persönlichen 
Beziehungen in vordergründiger Weise ahscheidet. Sie setzt grund­
sätzlicher an. Denn es geht Eckhart ja nicht darum, trennen zu leh­
ren, sondern gegenteilig, Trennungen überwinden zu lehren. Der 
Mensch, der vermeint, er habe über die Trennung zu gewissen Men­
schen oder Dingen etwas gewonnen, hat die zu überwindende Tren­
nung viel eher vertieft, weil er nach wie vor davon ausgeht, in der 
Sonderung sich selbst oder Gott zu finden. Abgeschiedenheit dage­
gen zielt darauf ab, diese spaltende Denk- und Verhaltensweise ins­
gesamt abzuscheiden. Das bedeutet, dass der Mensch sich weder auf 
die ihm äusserlichen Subjekte oder Objekte gründend bezieht, noch 
in der Abweisung davon auf sich selbst. Abgeschiedenheit in Meister 
Eckharts Sinn meint, von unterschiedenen Stütz-punkten frei zu 
sein, um sich auf das Ungeschiedene zu stellen. Solchermassen steht 
der Abgeschiedene gemäss Eckhart auf dem »Nichts«; nur dann ist er 
fähig, sich in das unmittelbare Geschehen einzulassen, welches er im 
untrennbaren Ineinander von Seinsmitteilung bzw. Seinsempfang als 
Göttliches charakterisiert125. Vollkommene Abgeschiedenheit - so 
Eckhart - »will weder Gleichheit noch Ungleichheit mit irgendeiner 
Kreatur haben noch dies und das: sie will nichts anderes als sein. Dass 
sie aber dies oder das sein möchte, das will sie nicht; denn wer dies 
oder das sein will, der will etwas sein, Abgeschiedenheit hingegen 
will nichts sein.«126 (Hervorhebung D. S.) Abgeschiedenheit will 
»nichts« sein bzw. will nichts »als sein«, weil nur so der Mensch 
»gottförmig« wird127 und damit gemäss der Weise des Gottes- bzw.

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

125 Hierfür sei nochmals das bereits im vorigen Abschnitt angeführte Zitat vervollstän­
digt: Gott »wirkt danach, wie er Bereitschaft und Empfänglichkeit findet. In welchem 
Herzen nun dies oder das ist, da kann in dem »dies oder das« etwas sein, wodurch Gott 
nicht auf das höchste zu wirken vermag. Soll daher das Herz Bereitschaft haben zum 
Allerhöchsten, so muss es auf einem reinen Nichts stehen, und darin liegt auch die 
grösste Möglichkeit, die sein kann. Da nun das abgeschiedene Herz auf dem Höchsten 
steht, so muss dies auf dem Nichts sein, denn in dem liegt die grösste Empfänglichkeit.« 
(DW, VA, 451, 35f.)
126 Ebenda, 439, 8f. (»Volkomeniu abegescheidenheit (...) enwil weder glicheit noch 
unglicheit mit keiner creature haben noch diz noch daz: si enwil niht anders wan sin. 
Daz si aber welle diz oder daz sin, des enwil si niht. Wan swer wil diz oder daz sin, der 
wil etwaz sin, so enwil abegescheidenheit nihtes niht sin.« Ebenda, 438, 7f.)
127 »Diese unbewegliche Abgeschiedenheit bringt den Menschen in die grösste Gleich­

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 95

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Seins- und nicht des Selhsthezugs lebt, welcher sich aus einer Fixie­
rung und Grundunterscheidung speist. Das von Eckhart gern ge­
brauchte Wort der Gottförmigkeit ist natürlich höchst missverständ­
lich, weil es genau nicht in dem Sinn gemeint ist, den es suggeriert, 
nämlich dass man eine gewisse göttliche Form annimmt, um Gott 
gleich zu werden. Gemeint ist vielmehr gegenteilig, gar keiner be­
stimmten Form mehr anzuhängen128. Der Abgeschiedene ist gott­
förmig, weil er der Ungeschiedene ist, weil er sich nicht auf den Un­
terschied, sondern auf den unterschiedlosen Grund alles Seienden 
gründet - d. h. zugleich sich selbst nicht mehr gründet. Erst dann - 
in diesem Zustand, welchen Eckhart Armut nennt - kann sich der 
unterschiedlose Grund von allem offenbaren. In einem bezuglosen

heit mit Gott. Denn dass Gott Gott ist, das hat er von seiner unbeweglichen Abgeschie­
denheit, und von der Abgeschiedenheit hat er seine Lauterkeit und seine Einfaltigkeit 
und seine Unwandelbarkeit.« (Ebenda, 443, 13f. »Disiu unbewegelichiu abegescheiden- 
heit bringet den menschen in die grreste glicheit mit gote. Wan daz got ist got, daz hat er 
von siner unbewegelichen abegescheidenheit, und von der abegescheidenheit hat er sine 
luterkeit und sine einvalticheit und sine unwandelb^rkeit.« Ebenda, 442, 12f.)
128 Entsprechend erklärt Eckhart in seinem Kommentar zum Buch der Weisheit: »Es ist 
zu merken, jedes Geschöpf ist als Geschöpf unterschieden, und folglich für jedes 
Geschöpf, da ja jedes unterschieden ist, ein anderes. Für Gott ist aber nichts ein anderes, 
da er ja das Nichtunterschiedene ist. Das Nichtunterschiedene ist ja nie ein anderes. 
Denn dadurch, daß er ein anderes wäre, wäre er schon ein Unterschiedenes (... omne 
creatum, eo quod creatum, distinctum est, et per consequens alterum omni creato, utpo- 
te omni distincto. Deo autem nihil est alterum, utpote indistinctum. Indistinctum enim 
nunquam est alterum. lam enim esset distinctum eo quod alterum).« (LW II, 379, 52). 
Derjenige Mensch deshalb, der sich nach Eckhart dem Bereich der Unterschiedenheit 
gleichsam entwindet, kann gleich ununterschieden und universal wie Gott sein: »Gott 
ist ungeschieden von allen Dingen. So (auch) soll der Mensch ungeschieden sein von 
allen Dingen, das heißt: daß der Mensch in sich selbst nichts sei und sich seiner selbst 
völlig entäussert habe; so ist er ungeschieden von allen Dingen und ist alle Dinge. Denn 
soweit du in dir selbst nichts bist, so weit bis du alle Dinge und ungeschieden von allen 
Dingen. Darum: soweit du von allen Dingen ungeschieden bist, so weit bist du Gott und 
alle Dinge, denn Gottes Gottheit liegt darin, dass er ungeschieden ist von allen Dingen. 
Daher nimmt der Mensch, der ungeschieden ist von allen Dingen, die Gottheit dort, wo 
Gott selbst seine Gottheit hernimmt« (DW, Pr. 77, 143, 9f. »Also ist got ungescheiden 
von allen dingen. Also sol ouch der mensche ungescheiden sin von allen dingen, daz ist: 
daz der mensche an im selber niht ensi und zemale sin selbes abegegangen si; so ist er 
ungescheiden von allen dingen und ist alliu dinc. Wan, als verre du niht enbist an dir 
selben, als verre bist du alliu dinc und ungescheiden von allen dingen. Dar umbe: als 
verre du ungescheiden bist von allen dingen, als verre bist du got und alliu dinc, wan 
gotes gotheit liget dar ane, daz er ungescheiden ist von allen dingen. Dar umbe: der 
mensche, der ungescheiden ist von allen dingen, der nimet die gotheit, da got selbe sine 
gotheit nemende ist.« Ebenda, 142, 7 f.)

96 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezug sozusagen tritt erst der alles gründende universale Bezug her­
vor. Dieser hezugslose Bezug ist die Empfänglichkeit der Abgeschie- 
denenheit, die auf Demut basiert.

Die Daseinsweise des abgeschiedenen Demütigen oder des 
demütigen Abgeschiedenen ist so in eine göttliche Seinsweise 
gemündet, die gerade dadurch gekennzeichnet ist, dass sich Gott 
nicht mehr kennzeichnen lässt als von der Seele - oder von irgend 
etwas - zu Unterscheidendes129; und dass ebensowenig die Seele eine 
davon abgrenzbare Identität behält130 131. In dieser Unterschiedslosig- 
keit, Gleichheit zu Gott, so Eckhart, ist der Mensch allem Unter­
schiedlichen ungleich geworden, wodurch er zugleich die praktische 
Dimension des Demutsbegriffs verwirklicht: »Wer sind die, die in 
solcher Weise gleich sind? Die nichts gleich sind, die allein sind Gott 
gleich. Göttliches Wesen ist nichts gleich, in ihm gibt es weder Bild 
noch Form. Die Seelen, die in solcher Weise (Gott) gleich sind, denen 
gibt der Vater gleich und enthält ihnen nichts vor. Was der Vater zu 
leisten vermag, das gibt er einer solchen Seele in gleicher Weise, 
fürwahr, wenn sie sich selbst nicht mehr gleicht als einem andern, 
und sie soll sich selbst nicht näher sein als einem andern. Ihre eigene 
Ehre, ihren Nutzen und was immer das Ihre ist, das soll sie nicht 
mehr begehren noch beachten als das eines Fremden. Was immer 
irgend jemandes ist, das soll ihr weder fremd noch fern sein, es sei 
böse oder gut.«131 (Hervorhebung D. S.)

Die Charakterisierung der Demut, die oben als die Haltung um­
schrieben wurde, die bewusst aus und für Gott lebt, muss aufgrund 
dessen im bewusstem Sinne noch vager gehalten werden. Denn diese 
Umschreibung löst zwar die Eigenständigkeit der Seele auf, aber 
stellt Gott in der Statik eines Pfostens als Halte- und Bezugspunkt 
dar. Stattdessen bezeichnet Gott das ganze Geschehen insgesamt, in 
der sich »Sein« unbegrenzbar mitteilt und empfängt - wobei man

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

129 Dieser Gottescharakterisierung entsprechend prägt Nikolaus von Kues später seine 
pointierte Gottesbezeichnung, welche zugleich als Titel eines seiner Hauptwerke ben- 
nent: »De Non-Aliud«. Diese Eckhartsches Gott-Denken gleichsam zusammenfassende 
Formel, geht - wie Beierwaltes vermerkt - über Proklos auf Plotin zurück (vgl. W. Beier- 
waltes, 1980, 27).
130 Um die Differenzlosigkeit zwischen dem demütig Abgeschiedenen und Gott klar­
zumachen, zieht Eckhart sogar folgenden provokanten Umkehrschluss: »So denn sagen 
wir, dass der Mensch so arm dastehen müsse, dass er keine Stätte sei noch habe, darin 
Gott wirken könne. Wo der Mensch Stätte behält, da behält er Unterschiedenheit. Dar­
um bitte ich Gott, dass er mich »Gottes« quitt mache.« (DW, Pr. 52, 561, 16f.)
131 DW, Pr. 6, 83, 10f., Mhd: Ebenda, 82, 9f.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 97

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

redlicherweise sagen darf, dass man hier an die Grenzen - oder viel­
leicht eher an die Entgrenzung - des Denkens stösst, das sich huch- 
stählich nirgendwo mehr festmachen kann132. Bewusst stösst Eckhart 
deshalh auch - ohwohl eine gewisse Art des Erkennens höchsten Stel­
lenwert für ihn hat, wie noch zu sehen sein wird - das Denken, wel­
ches in seinem eigenen Bereich der Analyse und Kategorisierung 
hleihen will (Hegel würde es Verstandesdenken nennen), zurück, in­
dem er das Göttliche als das Nichts133 zu hezeichnen präferiert. Be­
wusst will er damit zu einer Haltung auffordern, die ahlässt von ei­
ner, wenn auch noch so elahorierten, Präfiguration Gottes, um in den 
unmittelbaren Bezug eines göttlichen Lehens einzusteigen, in der 
Gott und Mensch untrennbar werden.

Vor diesem Punkt macht die vorliegende Studie halt. Eckhart 
selbst scheint in seinem Richtungsverweis auf dieses ungetrennte

132 Um die Nähe von Eckharts Denken zum neoplatonischen Gedankengut vor Augen 
zu führen, bietet sich an diesem Punkt eine direkte Konfrontation mit Plotin an. Da­
durch wird ersichtlich, wie verwandt - jedenfalls ihren Formulierungen nach - die Mo­
mente des seelischen Aufstiegs zu Gott hei beiden sind: »Wenn aber dein Geist, weil 
Gott nichts von all diesen Dingen ist, schwankend geworden ist, so versetze dich zu­
nächst selbst in diese Dinge und erhebe dich dann von ihnen zu Gott; schaue aber so, 
dass du dein Denken nicht nach aussen richtest. Denn Gott ist nicht irgendwo, indem er 
sich etwa von einem andern Ort getrennt hätte, sondern ist allgegenwärtig fürjeden, der 
sich mit ihm in Berührung zu setzen vermag, er ist abwesend für jeden, der es nicht 
vermag. Wie man auch hei den andern Dingen unmöglich etwas denken kann, wenn 
man an etwas anderes denkt und sich mit etwas anderem befasst, sondern wie man 
dem Gedachten nichts hinzufügen darf, damit es eben das Gedachte selbst sei, so muss 
man auch hier verfahren, da man, wenn man ein anderes Bild in der Seele hat, unter der 
Wirkung jenes Bildes nicht an Gott denken kann und die Seele, durch jenes Andere 
ergriffen und gebunden vom Gegenteil (dem Nicht-Anderen D. S.) keinen Eindruck zu 
gewinnen vermag. Wie es von der Materie heisst, sie müsse durchaus eigenschaftslos 
sein, wenn sie Formen aller Dinge in sich aufnehmen soll, so, ja in viel höherem Grade, 
muss auch die Seele formlos sein, wenn in ihr kein Hindernis liegen soll für ihre Erfül­
lung und Erleuchtung durch die erste Natur. Wenn dem so ist, dann muss man von allen 
äusseren Dignen ahsehen und nur auf das schauen, was das schlechthin Innere ist (Kur­
siv D. S.); man darf sich durch nichts Äusseres ahlenken lassen, man darf nichts hiervon 
wissen, und zwar zunächst dem Zustand nach, in dem man sich befindet, darauf auch 
den Ideen nach; man darf nicht einmal von sich selbst wissen, um zum Schauen jenes 
Einen, mit dem man eins geworden ist, zu gelangen; man wird dann in eine Art Verkehr 
mit dem Einen treten und darauf auch den anderen Menschen etwas von diesem gött­
lichem Wesen enthüllen können.« (Enneaden VI, Buch 9, Abschnitt 7, Hervorhebung 
D. S.)
133 Minoru Namhara orientiert in seinen Reflexionen zur Vergleichbarkeit des »Nichts« 
in der abendländischen Mystik und im Buddhismus üherhlicksmässig über »die geistige 
Tradition des »Nichts« (...), in der Eckhart eingekettet ist«. (I960,144 u. 154-200)

98 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben die Grenzen zur Lyrik zu überschreiten: »Du sollst ganz dei­
nem >Deinsein< entsinken und in sein >Seinsein< zerfließen, und es 
soll dein >Dein< und sein >Sein< so gänzlich ein >Mein< werden, dass 
du mit ihm ewig erkennest seine ungewordene >Seinsheit< und seine 
unnennbare >Nichtigkeit<.«134

3. Zur Aussichtslosigkeit von selbst, selbstlos zu werden

Um in den unterscheidbaren Bereich zurückzukehren, der einer phi­
losophischen Analyse zuträglich ist, sei der Blick von dieser letzten 
Entfaltung des demütigen Lebens wieder zurück gewendet. Nämlich 
auf die Situation, in der der Mensch vor der Aufgabe (im doppelten 
Sinn) steht, die mit der Demut in Meister Eckharts Sinn verbunden 
ist. Die Frage, die interessiert, ist: Wie kann der nicht demütige 
Mensch die Schwelle zur Demut überhaupt überschreiten? Vielleicht 
ist der Ausdruck der Schwelle sogar noch untertrieben. In Anbetracht 
der Umkrempelung unserer Einstellungen, die mit Demut und den 
sie qualifizierenden Begriffen der Armut, Ledigkeit, Abgeschieden­
heit anvisiert ist, sollte man vielleicht eher von einem Abgrund spre­
chen, welcher den Nicht-Demütigen vom Demütigen trennt. Die 
Schwierigkeiten, die sich für ersteren ergeben, basieren aber nicht 
allein auf der - mit der Demut verbundenen - Umkehrung unserer 
Denk- und Bezugsweise (indem der Selbstbezug sich in Gottes/ 
Seinsbezug auflöst), sondern entstehen mit der Frage, wie und wo 
überhaupt im Projekt der Demut anzusetzen ist. Die Schwierigkeiten 
des Ansatzes, die sich aus der Situation des Undemütigen ergeben,

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

134 DW, Pr. 83,193,11 f. (»Dv solt alzemal entzinken diner dinisheit vnd solt zer fliesen 
in sine sinesheit vnd sol din din vnd sin sin ein min werden als genzlich, da dv mit ime 
verstandest ewiklich sin vngewordene istikeit vnd sin vngenanten nitheit.« Ebenda, 192, 
10f.). Die Verwandtschaft zu Plotin sei an dieser Stelle nochmals betont, denn Plotins 
Beschreibung des Einungsgeschehens scheint Eckharts regelrecht zu erläutern: »Viel­
leicht darf man hierbei nicht einmal von Schauen reden. Was aber das Geschaute anbe­
trifft, wenn man hier überhaupt das Schauende und das Geschaute voneinander unter­
scheiden kann und nicht vielmehr beides als eines bezeichnen muss, was freilich eine 
kühne Behauptung ist, so schaut eigentlich der Schauende nicht in diesem Zustand, 
noch unterscheidet er, noch hat er die Vorstellung von zwei Dingen: Er wird gleichsam 
ein anderer, er hört auf, er selbst zu sein, er gehört sich nicht mehr selbst an; dort ange­
kommen ist er aufgegangen in Gott und ist eins mit ihm geworden, wie ein Mittelpunkt, 
der mit einem andern Mittelpunkt zusammenfällt« (Plotin, Enneaden VI, Buch 9, Ab­
schnitt 10)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 99

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

erinnern an Kierkegaards Begriff des »Ärgernisses«135, das am »Au­
ßerordentlichen«136 des christlichen Menschenbilds Anstoss nimmt. 
Bei Eckhart schlägt sich dieses Ausserordentliche des Menschen­
bildes im Ausserordentlichen eines Anspruchs nieder, der mit or­
dentlichen Motiven, das heisst denen des sogenannt gesunden und 
selbstinteressierten Menschenverstands, nicht nachvollziehbar ist. 
Auch die Möglichkeit des »Sprunges«, den Kierkegaard als einzigen 
Weg in den Glauben veranschlagt137, scheint sich auf die Demut 
schwer übertragen zu lassen: Denn von wo und wie soll das selbst­
bezogene Ich überhaupt abspringen? Der vom Dänen geprägte Aus­
druck des notwendigen »demütigen Muts«138 - ein Ausdruck, der für 
unseren Kontext treffend erscheint schon allein angesichts Meister 
Eckharts Forderung, sich auf das »Nichts« zu stellen, »is begging the 
question«. Denn woher soll der Nicht-Demütige demütigen Mut 
nehmen?

Man könnte die angedeutete Schwierigkeit sogar eine logische 
nennen. Denn was kann den undemütigen Menschen, der »aus sich 
und für sich« lebt, veranlassen, diesen Standpunkt zu verlassen? 
Nichts anderes als Selbstinteresse wohl. Eckhart bietet sogar Ansätze, 
die das Selbstinteresse packen könnten, um dieses aus sich selbst 
herauszuführen. So zum Beispiel sagt er: »Alles Gestürm und aller 
Unfriede kommt allemal vom Eigenwillen, ob man's merke oder 
nicht«139. Der von Unfriede und Gestürm geplagte Eigenwillige

135 Vgl. S. Kierkegaard, 1985, 84f.
136 Ebenda.
137 Hierzu zusammenfassend K. Löwith: »Es ist das zweifelhafte Verdienst von Kierke­
gaard, daß er - gegen Hegels Aufhebung des Glaubens in einem vernünftig-verneh- 
menden Wissen - den Glauben als einen >Sprung< in den Glauben verstanden hat und 
dieser zum Sprung bereiten Leidenschaft der Entscheidung die Verzweiflung zur 
Grundlage gab.« (In M. Theunissen und W. Greve, 1979, 555). Dass die Metapher des 
Sprungs im Kontext der Glaubensentscheidung über Kierkegaard zurückgeht und schon 
bei Heinrich Seuse anzutreffen ist, darüber unterrichtet G. Scholtz, der im Nachgehen 
der Tradition dieser Metapher auch auf das Erbe von Jakobi und Lessing hinweist, wel­
chem der Kierkegaardsche Begriffsgebrauch von Sprung verpflichtet ist. (Vgl. 
G. Scholtz, 1967, 206-237.)
138 S. Kierkegaard, 1985, 84 f.
139 DW, RdU, 413, 4f. (»Al gestürme und unvride kumet zemäle von eigenem willen, 
man merke ez oder enmerke ez niht.« Ebenda, 412, 4f.) Der Eigenwille ist gemeint als 
Willensrichtung, die sowohl vom vermeintlichen Fixpunkt des Selbst ausgeht wie auch 
darauf zielt. Eigenwille impliziert deshalb für Eckhart ein Selbstverständnis, das von 
einem von Gott abgrenzbaren und selbstsuffizienten Selbst ausgeht, wenn auch viel­
leicht nicht in bewusster Weise. Mit diesem »Lassen des Wollens« ist zugleich der grosse

100 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte deshalb motiviert sein, sich seines Eigenwillens zu entledi­
gen, um so seinen Qualen zu entkommen. Einen ähnlichen selbst­
interessierten Ansatz liefert Eckhart, wenn er erklärt, dass »Ich- 
gebundenheit« dem Menschen »die Freiheit benimmt« sowie das 
Vertrauen zu sich und zu Gott140. Auch hier könnte der Ichgebundene 
sich aufmachen, die eigene Ichgebundenheit zu überwinden, in der 
Motivation frei und vertrauend zu werden. Es ist jedoch offenkundig, 
dass diese Ansätze in einen Zirkel führen: Denn sowohl der Friede 
wie die Freiheit der von Eckhart propagierten Selbstlosigkeit werden 
aufgrund von selbstinteressierten Motiven verfolgt - was sich auf 
einen Widerspruch beläuft. Die aus Selbstinteresse angegangene 
Selbstlosigkeit muss sich selbst im Weg stehen. Eckhart hat diese 
Verhaltensweise durchschaut und warnt vor ihr141.

Sich selbst im Blick habend, kann das Unterfangen, von sich 
wegzukommen, nicht gelingen. Der Ansatz muss also ein anderer 
sein. Man könnte zunächst vorschlagen, dass der Nicht-Demütige 
befähigt sein kann, aus sich heraus zu gehen, wenn er nicht sich, 
sondern Gott im Auge hat. Diesen Ansatz scheint Eckhart selbst na­
hezubringen, indem er daraufhinweist: »Der Mensch muss sich dar­
an gewöhnen, in nichts das Seine zu suchen und zu erstreben, viel­
mehr in allen Dingen Gott zu finden und zu erfassen.«142 Doch auch 
dieser Ratschlag erweist sich als problematisch. Wie nämlich kann 
der Mensch sich daran »gewöhnen«, in allem Gott zu »finden« und 
zu »erfassen«? Die Antwort ist bereits im Satz enthalten, obwohl 
seine Konstruktion dies nicht klar ersichtlich werden lässt. Das »viel­
mehr« in der Mitte des Satzes sollte durch ein »um« ersetzt werden, 
denn die Entwöhnung der Angewohnheit, »das Seine zu suchen«, ist 
wiederum eindeutige Bedingung der Gottfindung. Dies steht für Eck­
hart zweifelsfrei fest: »Soll die Seele Gott erkennen, so muss sie sich 
selbst vergessen und muss sich selbst verlieren; denn, erkennte sie 
sich selbst, so erkennte sie Gott nicht; in Gott aber findet sie sich

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

Themenkreis vom Eckhartschen Begriff der Gelassenheit angesprochen, für den auf die 
umfangreiche einlässliche Studie von Adeltrud Bundschuh verwiesen werden soll, 1990, 
insbesondere 153ff.
140 Vgl. DW, Pr. 2, 27, 30f.
141 Vgl. zum Beispiel DW, Pr. 4, 53, Sf.
142 DW, RdU, 409,1f. (»Der mensche sol sich wenen, daz er des sinen in keinen dingen 
niht ensuoche noch enmeine und daz er got in allen dingen vinde und nehme«. Ebenda,
40S, 1f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 101

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

wieder. Indem sie Gott erkennt, erkennt sie sich selber und alle Din­
ge, von denen sie sich geschieden hat, in ihm.«143

Somit ist man jedoch wieder am Anfangspunkt angelangt. Der 
Undemütige steht demnach vor der Aufgabe des Demütigwerdens 
wie vor einem geschlossenen Kreis, in den kein Weg von seiner Po­
sition aus mündet: Er kann von seiner Ausgangslage aus unmöglich 
dem Rat folgen, »nicht das Seine zu suchen«, denn wenn er das 
könnte, wäre er bereits demütig; er kann auch nicht seine Ichgebun- 
denheit überspringen, um sich an »Gott« zu halten, weil dieser nur in 
der Ungebundenheit vom Ich zu fassen ist. Was motiviert ihn, was 
befähigt ihn, in die demütige Armut, in das Nichts der Abgeschie­
denheit zu springen, in der allein der Mensch empfangend wird? An­
satz und Grundlage können weder sein ihm angestammter und 
gewöhnter Selbstbezug sein noch ein Gottesbezug, der im Selbst­
bezug nach Eckhart apriori verunmöglicht ist. Des Meisters Demuts­
gebot kann den Nicht-Demütigen deshalb nicht anders als ärgerlich 
zumuten. Er steht in Anbetracht dessen wie ausserhalb eines un­
durchhaubaren Ringes, der demütige Selbstlosigkeit und Gottes­
kenntnis in Ich-auschliessender-Weise zusammenschweisst.

4. Demut als »Gotteswerk«

Eckhart äussert sich zu diesem Dilemma nicht. Sein Schweigen hier­
zu ist charakteristisch. Es bezeugt jenen Wesenszug, den sein Schüler 
Tauler im viel berufenen Diktum über den »liebenswerten Meister« 
prägt, der »aus dem Blickwinkel der Ewigkeit« gesprochen hat, wes­
halb ein Verstehen aus der Perspektive der Zeitlichkeit nicht möglich 
ist144. Vielleicht kann jedoch genau dieser Hinweis eine Verste­
hensbrücke für unser Problem bieten. Vielleicht lässt sich das Dilem­
ma des Nicht-Demütigen bezüglich der Demut aus der Perspektive 
der »Zeitlichkeit« gar nicht lösen. Die Unbekümmertheit, mit der 
Eckhart obiges Problem des Ansatzes einfach übergeht, lässt schlies- 
sen, dass es aus seiner Perspektive dieses Problem nicht gibt. Und 
wenn es aus seiner Perspektive dieses Problem nicht gibt, so bedeutet

143 DW, Pr. 68, 39, 16f. (»sol diu sele got bekennen, so muoz si ir selber vergezzen und 
muoz sich selber verliesen; wan bekente si sich selber, so enbekente si got niht; mer: si 
vindet sich wider in gote. In dem, als sie got bekennet, so bekennet si sich selben und 
alliu dinc in im, da si sich von gescheiden hat.« (Ebenda, 38, 14f.)
144 Vgl. J. Tauler, 1987, Pr. 15,103.

102 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das, dass obige, von der menschlichen Situation ausgehende Frage 
müssig ist, weil die Perspektive für eine mögliche Antwort auf das 
Problem unangemessen ist. Wahrscheinlich ist es deshalb fruchtlos, 
die Bewegung in die Demut hinein lediglich von menschlicher Seite 
her zu untersuchen, denn damit steuert man einen Zugang der Ein­
seitigkeit, die in der Perspektive Eckharts - sei sie als diejenige der 
Ewigkeit bezeichnet - unzulässig ist. Damit ist nicht gemeint, dass 
nun die Möglichkeit der Demut aus der anderen - sozusagen der 
Gottesperspektive - betrachtet werden soll, sondern vielmehr, dass 
sie nicht in der Trennung dazu gedacht werden kann. Wenn die De­
mut nämlich ein Grundgeschehen offenbart, in dem Mensch und 
Gott nicht gesondert sind, so ergibt sich das volle Bild - auch von 
der Situation dessen, der im undemütigen Zustand noch in vermeint­
licher Trennung zum Gottesgeschehen lebt - dennoch erst im Vorlauf 
auf den »Blickwinkel der Ewigkeit«, in der menschliches und göttli­
ches Sein im Zusammenhang stehen. Das Dilemma, das sich für den 
Menschen in seinem Unterfangen, demütig zu werden, ergibt, ist 
demnach in einen weiteren Kontext zu stellen, nämlich in den Kon­
text eines Gesamtgeschehens, in dem der Mensch je schon eingebun­
den ist. In einfachen Worten gesagt: Das Projekt, demütig zu werden, 
lastet sozusagen nicht auf menschlichen Schultern allein. In diese 
Richtung sind gezielte Aussagen von Meister Eckhart zu deuten, bei­
spielsweise wenn er explizit Stellung bezieht zu seinen Worten, dass 
dem Menschen vor Gott letztlich nur ein Werk bliebe: »(.. .)ein Ver­
nichten seiner selbst. Indessen« - so räumt er ein - »mag dieses Ver­
nichten und Verkleinern seiner selbst auch noch so gross sein, es 
bleibt mangelhaft, wenn Gott es nicht in einem selbst vollendet. 
Dann erst ist die Demut vollkommen genug, wenn Gott den Men­
schen durch den Menschen selbst demütigt; und damit allein wird 
dem Menschen und auch der Tugend Genüge getan und nicht 
eher.«145 Laut diesen Worten muss das Projekt der Demut im Men­
schen explizit durch Gott vollendet sein. Der Ausgang des Menschen 
aus sich selbst, das »Vernichten seiner selbst«, um aus und für Gott 
zu leben, wird von Gott im Menschen und durch ihn hindurch ge­

Über die Schwierigkeit, demütig zu werden

145 DW, RdU, 421, 13 f. (»ein werk blibet im billichen und eigenlichen doch, daz ist: ein 
vernihten sin selbes. Doch ist daz vernihten und verkleinen niemer so groz sin selbes, 
got envolbringe ouch daz selbe in im selber, so gebrichet im. Danne ist diu demüeticheit 
allererst genuoc volkomen, als got den menschen demüetiget mit dem menschen selber, 
und da aleine genüeget den menschen und ouch der tugent und niht e.« Ebenda, 420,
11f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 103

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

wirkt. Nur so sei dem Menschen und der Tugend genüge getan - aber 
auch Gott selbst, wie in Eckharts Sinn hinzugefügt werden muss. 
Denn die Involviertheit Gottes im Demutsprojekt lässt dieses letzt­
lich als Gottes Projekt erscheinen. Diese Folgerung findet sich bei 
Eckhart in aller Klarheit ausgedrückt: »Dass wir uns selbst genom­
men und in Gott versetzt werden, dies ist nicht schwer, denn Gott 
muss es selbst in uns bewirken; ist es doch ein göttliches Werk, der 
Mensch folge nur und widerstehe nicht; er leide (es) und lasse Gott 
wirken«146.

IV Bereitschaft und Leiden

1. Bereitschaft

Bevor wir uns dem letzten Zitat zuwenden, aus dem sich eine Wende 
der Untersuchung andeutet, sei an diesem Punkt die Bedeutung der 
Demut gemäss der bisherigen Untersuchung nochmals zusammen­
gefasst. Die Demut erweist sich in Eckharts Denken als in sich 
schlüssiger Zusammenfall von Gottes- und Selbsterkenntnis. Der 
Demütige begreift sich einerseits in seiner eigenen Bestandlosigkeit, 
Nichtigkeit in der Trennung von Gott; andererseits - indem er sein 
Sein empfangen weiss - weiss er sich als von Gott ungetrennt, denn 
im Sein teilt sich Gott mit. Somit ist der Demütige in seiner Selbst­
losigkeit zugleich der unmittelbar Gotteskundige. Das heisst, sein 
Ausgangspunkt des Selbst löst sich auf, und er gründet sich auf den 
Mitvollzug eines Urgeschehens, welches im Eckhartschen Gottes­
begriff des sich mitteilenden Seins gegeben ist. Der Demütige ist - 
so könnte man sagen - auch derjenige, der die sogenannte Sinnfrage 
für sich gelöst hat. Auf die Frage, »Warum bin ich?«, antwortet der 
Demütige im Sinne Eckharts: »Ich bin, um zu sein«147. Diese Genüg­

146 DW, Pr. 73, 97f., 36 f. (»Daz wir uns selber benomen werden und in got gesetzet 
werden, diz enist niht sw^re, wan got der muoz ez selber würken in uns, wan ez ist ein 
götlich werk, der mensche volge aleine und enwiderstä niht, er lide und läze got 
würken.« Ebenda, 96f., 35f.)
147 Dies ist eine Paraphrasierung der in DW, Pr. 6 gestellten Frage und gegebenen Ant­
wort: »Warum lebst du? - Um des Lebens willen« (81, 25. »(...)war umbe lebest du? 
Umbe leben«, Ebenda, 80, 22f.). Zur Sinnfrage insgesamt bei Meister Eckhart unter­
richtet A. M. Haas in seinem Artikel über die »Mystik als Suche und Findung von 
Sinn«, 1996, 9 ff.

104 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereitschaft und Leiden

samkeit gründet nicht auf Lethargie oder Beschneidung des mensch­
lichen Selhstverständnisses auf das Allerdürftigste. Demut als Le­
benshaltung des bewusstgewordenen Lebens- oder Seinsempfangs, 
welche sich darin genügt, ist nach Eckhart zugleich gebend in einem 
fundamentalen Sinn: Im demütigen Empfangen gibt der Mensch in 
einzig angemessener Weise, wie er gemäss Eckharts Gottesdenken 
überhaupt zu geben vermag. In diesem Empfangen nämlich vollendet 
er das schöpferische Urgeschehen und speist es zugleich, indem er 
Gott sich selbst gibt (im doppelten Sinn), und dadurch die schaffende 
»Seinsmitteilung« wieder ihren Ausgangspunkt nimmt.

Obiges Zitat nun zeugt von einem Perspektivenwechsel, der das 
Projekt der Demut von einer neuen Seite beleuchtet. Diese hat sich 
zwar auch schon in der bisherigen Untersuchung angedeutet - auf­
grund z. B. des Zusammenfalls des Empfangenden mit dem Geben­
den -, aber nun tritt sie in aller Explizitheit hervor. Was bislang als 
die dem Gottesbegriff entsprechende Aufgabe des Menschen be­
schrieben worden ist, wird nun in aller Bestimmtheit als diejenige 
Gottes ausgewiesen. Somit kommt dem Demutsbegriff eine neue Di­
mension zu: Was bisher als eine angemessene menschliche Haltung 
in bezug zu einem metaphysischen Tatbestand gegolten hat, nämlich 
zur Seinsmitteilung Gottes als tragendem Grund alles Seienden, wird 
nun selbst zu einem - dem einzelnen - übergeordneten Geschehen. 
Dass der Mensch in der Demut den je schon gegebenen und ihn tra­
genden Gottesbezug verwirklicht - in der Verlegung seines Bewusst­
seins aus dem Selbstbezug in den Gottesbezug -, erweist sich nun 
selbst sozusagen als eine Rahmenhandlung, in dem jeder je schon 
steht. Denn »dass wir uns selbst genommen und in Gott versetzt 
werden« ist - so Eckhart - »Gottes eigenes Werk«. Die Aufgabe (im 
doppelten Sinn), welche mit dem Begriff der Demut verbunden ist, 
bekommt so metaphysischen Charakter. Und es bleibt natürlich zu 
fragen, was dem Menschen zu tun übrig bleibt, wenn seine Verset­
zung in Gott »Gottes eigenes Werk« sei? Weiterhin ist auch zu fra­
gen, wie dieser Umstand auf den Gottesbegriff selbst reflektiert: Was 
ist dieser Gott, wenn er neben der Umschreibung als Sein, als Ge­
schehen der Seinsmitteilung, zugleich als Rückführer des Menschen 
zu sich selbst charakterisiert wird?

Zunächst sei der ersten Frage nachgegangen. Der Mensch 
scheint durch die Enthüllung, dass seine Versetzung in Gott Gottes 
eigenes Werk sei, der Aufgabe, welche durch die Demut gesetzt ist, 
entmächtigt.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 105

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Je mehr sich deshalb der Horizont des Eckhartschen Demuts­
hegriffs lichtet, desto mehr löst sich die Kategorisierharkeit der De­
mut als Tugend auf. Denn letztlich ist die Haltung der Demut (als 
gelebtes Wissen der eigenen Konstitution durch Gott) und das Ge­
schehen, welches sie impliziert (»Selhstvernichtung« als Auflösung 
der gesonderten Eigen-ständigkeit), nicht vom Menschen zu voll­
enden. Vielmehr unterliegt dieser Haltung ein Prozess, der in erster 
Linie als - vielleicht könnte man sagen - metapsychisch auszuweisen 
ist. Der Anspruch, welchen der Begriff der Demut an den einzelnen 
stellt, verändert sich dadurch gravierend: Es kann nun nicht mehr 
darum gehen, sozusagen von selbst das Selbst aus der Eigenständig­
keit in die Gottdurchlässigkeit zu bringen, welcher Ansatz auch für 
obiges Dilemma verantwortlich zeichnete. Wenn der Demutsbegriff 
überhaupt noch einen Anspruch an den Menschen stellt, so wäre er 
wie folgt zu umschreiben: dass der Mensch dem Geschehen, welches 
Demut bedeutet, Folge leistet - nämlich der als Gottes Werk aus­
gewiesenen »Versetzung in Gott«. Der Demutsanspruch würde dann 
schlussendlich nur auf eines hinauslaufen: dass der Mensch Demut 
zulässt. Genau dies scheint Eckhart andeuten zu wollen, wenn er 
hinsichtlich der menschlichen Verhaltensweise gegenüber dem Got­
tes-Werk sagt: »(...)Der Mensch folge nur und widerstehe nicht; er 
leide (es) und lasse Gott wirken(...)«.

Darum lässt sich folgern, dass obwohl der Mensch durch den 
metaphysischen Rutsch, in welchen der Demutsbegriff geraten ist, 
als sozusagen aktiver Agent des Demutsprojekts entmächtigt er­
scheint, er gemäss Eckhart an ihrer Verwirklichung dennoch beteiligt 
bleibt. Ihm widerfährt seine Hineinversetzung in Gott nicht in der 
Art einer göttlichen Marionette, sondern er ist am Gotteswerk betei­
ligt, indem er es als Geschehen an sich zulassen muss. Hierin steckt 
eine denkwürdige Implikation. Denn damit ist die Möglichkeit ange­
deutet, dass der Mensch durch Nicht-Zulassen Gottes Werk ebenso 
verhindern kann. Dieser Schluss wird von Eckhart kaum je aus­
drücklich gemacht, ausser in seltenen Fällen besorgten Bedenkens 
wie: »Gott wirkt seine ganze Macht aus (...) auf dass die Seele wieder 
zu Gott komme. Und es ist in gewisser Weise beängstigend, dass die 
Seele so oft von dem abfällt, worin Gott seine ganze Macht aus- 
wirkt.«148 Diesem »beängstigenden« Sachverhalt versucht Eckhart 
nicht erklärend beizukommen. Hier scheint eine Grenze dieses spe­

148 DW, Pr. 43, 461, 17f. (»Got würket alle sine maht (...) daz diu sele wider ze gote

106 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereitschaft und Leiden

kulativen Gottdenkers auf, der seine kreative Denkkraft vordringlich 
in die Möglichkeit des göttlichen Einungsprozesses investiert statt in 
die Aufklärung der Möglichkeit des Gegenteils. Eingedenk seiner 
Rolle als Seelsorger und Geistlicher geht es ihm offensichtlich in er­
ster Linie nicht darum, alles verstehhar zu machen, sondern auf die­
jenige Veränderung hinzuwirken, welche die Seele »gottförmig« 
werden lässt. Es wird später Jakoh Böhme sein, der sich auch dem 
gegenteiligen Prohlem stellt und seine Gedanken um die Bedingung 
der seelischen Macht der Verhinderung kreisen lässt. An Eckhart die 
Frage zu richten, wie und warum die Seele sich quer stellen kann zu 
dem, »worin Gott seine ganze Macht auswirkt«, ist deshalh ein diffi­
ziles, vielleicht sogar fruchtloses Unterfangen. Man muss nämlich 
versuchen, diese Möglichkeit gleichsam zwischen den Zeilen seiner 
Spekulation herauszulesen. Vor dem riskanten Versuch, in den Zwi­
schenhereichen seiner Zeilen zu lesen, sollten wir aher noch hei den 
Zeilen selhst, im Bereich von Eckharts ausdrücklicher Lehre hleihen.

2. Leiden

Auf dem jetzigen Stand der Ausführungen hegegnet uns die Demut 
als Gotteswerk, für das der Mensch Bereitschaft aufzuhringen hat. 
Als unumgänglich wird diese Bereitschaft dargestellt, denn, so wie­
derholt Eckhart unentwegt, Gott wirkt »nicht gleich in allen Herzen; 
er wirkt danach, wie er Bereitschaft und Empfänglichkeit findet«149.

Wie nun aher - so sei wiederum nachgefragt - wird der Mensch 
hereit, das göttliche Versetzungsgeschehen der Demut an sich zuzu­
lassen? Hier nun ist der Ort, an dem ein gewisser Begriff seine ganze 
Bedeutung ausspielen kann: das Leiden. Bereits in dem Zitat, welches 
die Aufgahe der Demut als Gotteswerk identifiziert, erscheint das 
Wort wie heiläufig eingeflochten: »der Mensch leide und lasse Gott 
wirken.« Expliziter jedoch wird die Bedeutung des Leidens von Eck­
hart an anderer Stelle gemacht. Am Ende seines Traktats üher die 
Ahgeschiedenheit heisst es: »Nun geht acht, alle Verständigen! Das

kome. Und daz ist eine wis angestlich, daz diu sele so dicke da von vellet, da got alle sine 
maht inne würket.« Ehenda, 460,14f.)
149 DW, VA, 451, 34f. (»so enwürket got niht glich in allen herzen; er würket dar nach, 
als er hereitschaft und enpfenclicheit vindet.« Ehenda, 450, 33 f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 107

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

schnellste Tier, das euch zu dieser Vollkommenheit trägt, ist das Lei­
den.«150

Ein weiterer Hinweis über den Zusammenhang zwischen dem 
Gotteswerk der Demut und dem Leiden findet sich auch in Eckharts 
»Buch der göttlichen Tröstung«. Dort heisst es: »(...) leidet um Got­
tes willen, da es so überaus heilsam und die Seligkeit ist.«151 Buch­
stabiert man diesen Satz gemäss der bisherigen Erörterung aus, so 
liegt es nahe, die Formulierung »um Gottes willen« mit Gottes Werk 
in Verbindung zu bringen. Um Gottes willen geschieht, was dem 
Werk Gottes zugute kommt. Das Werk Gottes aber betrifft die Um­
stellung des menschlichen Selbstbezugs in den Gottesbezug. Aus die­
ser Verdeutlichung lässt sich folgern, dass das Leiden, das sich so 
fruchtbar auswirkt, Leiden an dieser Umstellung sein muss. So fasst 
ebenfalls Alois Haas zusammen: »Dem Menschen ist mithin ein in- 
nigez Werk (»ein inneres Werk« DW V, 39, 8) aufgegeben: Es besteht 
in der kompromißlosen Option für Gott, in der eingeschlossen ist alle 
Verfügbarkeit für alles denkbare Leiden«152.

Diesen Schluss scheint auch eine Passage aus dem lateinischen 
Predigtwerk Eckharts nahezulegen, in der er erklärt, dass die 
menschliche Seligkeit nicht in der »Ähnlichkeit«, sondern in der »Ei­
nung« mit Gott bestehe. Aufgrund dessen fährt er fort: »Die wahre, 
vollkommene und innigste Einigung aber erfordert notwendigerwei­
se in einem von beiden Teilen reines Leiden.«153 Damit erscheint un­
zweifelhaft ausgedrückt, dass der Prozess, durch den die menschliche 
Seele aus sich heraus in Gott versetzt wird, mit einem Leiden ver­
bunden ist, das »rein« ist. »Reines« Leiden liegt auf der gleichen 
Linie wie »heilsames« Leiden und kennzeichnet sich dadurch, dass 
es nicht »dies und das« betrifft, sondern das Selbst als Ganzes in 
seinem Bezug zu Gott154.

150 DW, VA, 459, 4f. (»Nu merket, alle vernünftigen menschen! Daz snelleste tier, daz 
iuch treget ze dirre volkomenheit, daz ist liden.« Ebenda, 458. 4f.)
151 DW, BgO, 301, 29f. (»so lidet durch got, sit ez so grrezliche nütze ist und s^licheit«. 
Ebenda, 300, 24f.)
152 A. M. Haas, 1989, 135. Zu Eckharts Auffassung des Leidens vgl. auch Leopoldine 
Stiehls Untersuchungen, 1954.
153 LW IV, Serm. XI, 110f., 7f. (»Nam beatitudo non tam est similitudo, sed unio, quae 
est terminus similitudinis (...) Unio autemvera, perfecte et intima necessario requiritin 
altero puram passionem.« Ebenda.)
154 Denn so fasst Eckhart seine Grundüberzeugung zusammen: »es scheint allgemein so 
zu sein, dass kein Geschöpf als solches oder, insofern es dies und das ist, für die Gnade 
oder irgendeine Vollkommenheit, besonder eine allgemeine, aufnahmefähig oder-bereit

108 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereitschaft und Leiden

Um »heilsam« und »rein« zu sein muss es den Selhsthezug aus 
seiner Veräusserung und Geschiedenheit in die entäusserte und ab­
geschiedene Demut des Gottesbezugs treiben können. Man kann in 
Meister Eckharts Sinn aber auch umgekehrt sagen: das Leiden kann 
aus dem Selbstbezug treiben, weil dieses in das Leiden treibt, jedoch 
in ein Leiden, was nicht »seligmachend« und »heilsam« ist. Es ist das 
Leiden, das aus einem uneigentlichen Selbstsein entsteht - so lässt 
sich aufgrund eines (bereits angeführten) Kommentars aus Eckharts 
Predigt 15 schliessen, wonach derjenige, der aus sich ausgegangen 
sei, sich selbst im »eigentlicheren Sinne« wiedergegeben werde. Im 
Umkehrschluss bedeutet das, dass der Mensch, der nicht in der Weise 
der Demut aus sich ausgegangen ist, sich in einem weniger eigentli­
chen Sinne gegeben ist. Weniger eigentlich, weil die haftende Vor­
stellung des Eigenen das eigentlich Eigene - nämlich das, was allem 
»zuinnerst« ist - verstellt155. Und weil somit die Unmittelbarkeit des 
Seinsgeschehens, an dem der vollendet Demütige als direkt Emfpan- 
gender angeschlossen ist, sozusagen nur mittelbar zu (er)leben ist. 
Die Uneigentlichkeit und Mittelbarkeit des nicht demütigen Daseins 
können sich nach Eckhart als konkrete Leidensformen auswirken. So 
hängt der verengte, uneigentliche Selbstbezug vom äusserlichen Be­
zug aufs unterschiedliche »Mannigfaltige« ab156, ohne welches das

ist, sondern nur insofern es auf Gott hingeordnet und von all seiner Beziehung und 
Rücksicht auf sich oder ein anderes Geschaffenes oder ein Dies und Das gelöst und 
befreit ist.« (LW, Serm., 609, 18f. »Ubi notandum quod creatura universaliter non vi- 
dentur esse capax passive sive susceptive gratiae aut cuiusquam perfectionis, communis 
maxime, in quantum creatura sive quantum hoc et hoc, sed solum ut in ordine ad deum, 
circumcripta et exuta ab omni ordine et respectu sui ad se aut ad aliud creatum sive ad 
hoc et hoc.« Ebenda, 608, 14f.)
155 Hier sei nochmals Eckharts Grundüberzeugung wiederholt: »Man soll Gott nicht als 
außerhalb von einem selbst erfassen und ansehen, sondern als mein Eigen und als das, 
was in einem ist (...), was das eigene Sein und das eigene Leben in einem ist.« (DW, Pr. 
6, 87,1 f. Hervorhebung D. S. »Man ensol got niht nemen noch ahten uzer im sunder als 
min eigen und daz in im ist (...), daz sin eigen wesen und sin eigen leben ist in im.« 
Ebenda, 85 f. 34f.)
156 Diese nach aussen hin gerichtete Bezugsweise des Selbstbezugs steht für Eckhart 
zweifellos fest, denn - wie bereits angeführt: »Alle Liebe dieser Welt ist gebaut auf 
Eigenliebe. Hättest du die gelassen, so hättest du die ganze Welt gelassen.« (DW, Pr. 6, 
83, 21 f. »Alliu minne dirre werlt ist gebuwen uf eigenminne. Hütest du die geläzen, so 
hütest du al die werlt geläzen.« Ebenda, 82, 18f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 109

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Selbst glaubt, nicht sein zu können, in dessen Abhängigkeit ihm je­
doch Zersplitterung und Entfremdung droht157. Dasjenige Geschöpf, 
das nicht aus dem Gottesbezug lebt, das ins »Innen« und ungeschie­
dene »Einssein« führt, lebt notgedrungen in einem Zustand der 
Fremdheit und Äußerlichkeit. Es steht in seinem Dasein - so Eck­
hart - wie »draußen und außerhalb«, »geschieden und fremd«158.

Die Mittelbarkeit seines Seinsempfangs führt zudem in die Su­
che nach dem darin verdeckten Grund, dem »warum?« seines Lebens, 
wodurch sich der eigentliche Grund um so mehr verstellt, der sich 
nur in der spontanen und offenen Empfänglichkeit, also im Dasein 
des »sunder warumbe«, vermittelt159. Das Leiden am uneigentlichen 
- d. h. zugleich undemütigen - Selbstsein lässt sich deshalb als Leiden 
an einer aufreibenden Haltlosigkeit zusammenfassen. Halt dagegen 
vermag der Mensch nach Eckhart nur im Unbestimmbaren, im »in­
nersten Ungeschiedenen« gewinnen, das allein in »Wahrheit« das 
Seiende zusammen-hält160.

157 Vgl. hierzu die scharfsinnig Analyse der Eckhartschen Position von E. Waldschütz 
1978, 24f.
158 Vgl. LW II, Exp. libr. Sap., 388, 60.
159 Dies ist wiederum ein logisch nachvollziehbares Kennzeichen göttlichen Lebens, 
wenn Gott in sich als Ursprung und Ziel alles Seienden gefasst ist. Derjenige, der in Gott 
und aus Gott lebt, lebt zugleich in und aus dem Grund und dem Ziel alles Seienden, 
welche nirgendwo ausserhalb sich befinden können.Entsprechend erklärt Eckhart, dass 
»Gott, und folglich auch der göttliche Mensch, nicht wegen eines Warum und Weshalb 
wirkt (...), weil alle Wesen aus Gott und durch Gott wirken, was sie in Gott wirken, aber 
auch (weil) Gott selbst alles in sich selbst wirkt. In ihm aber gibt es kein Wegen.« (LW 
IV, Serm. IV, 22, 21. »deus, et per consequens homo divinus, non agit propter cur aut 
quare (...) quia omnia operantur ex deo, per deum, quod in deo, sed et ipse deus omnia 
operatur in se ipso. In ipso autem non est propter.« Ebenda.) Zur Haltung des »sunder 
warumbe« bei Eckhart vgl. die sorgfältige Untersuchung von Adeltrud Bundschuh, 
1990,137 ff.
160 »denn alle Dinge sind in Gott und von ihm, da ausserhalb seiner und ohne in nichts 
ist: denn alle Kreaturen sind etwas Minderwertiges und ein reines Nichts gegen Gott. 
Darum: Was sie in Wahrheit sind, das sind sie in Gott, und darum ist in Wahrheit nur 
Gott allein.« (DW, Pr. 77, 141f., 36f., »wan alliuc dinc sint in gote und von im, wan 
uzwendic im und äne in enist niht in der wärheit: wann alle creaturen sint ein sn\ode 
dinc und ein bloz niht gegen gote. Dar umbe: waz sie sint in der wärheit, daz sint sie in 
gote, und dar umbe ist got aleine in der wärheit« Ebenda, 140f., 26 f.)

110 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereitschaft und Leiden

3. Bereitschaft zum Leiden

Dennoch ist jedes Leiden, welches das Selhstverhältnis aus der Selbs- 
hegrenzung heraus in Gott treibt, nach Eckhart »heilsames«161 Leid. 
Wie jedoch ist dieser Umschlag im Leiden möglich? Denn er ge­
schieht - wie Leidenserfahrungen zur Genüge bestätigen - offen­
sichtlich nicht automatisch. Im Gegenteil scheint Leiden - sei es phy­
sisch oder psychisch - im Regelfall die Bindung an das Selbst in 
schmerzhafter Weise nur zu vermehren und zu fördern. Dieser Sach­
verhalt deutet daraufhin, dass die Bereitschaft, die als menschlicher 
Beitrag der Demut kristallisiert wurde, nicht durch das Leiden ersetzt 
wird. Vielmehr hleiht diese Bereitschaft nach wie vor auch die Bedin­
gung dafür, dass das Leiden wiederum bereit machen kann. Wir be­
finden uns also in einem Zirkel. Die notwendige Bereitschaft zur 
Demut wird durch das Leiden verstärkt und vollendet, jedoch nur, 
wenn der Mensch zu solcherart Leiderfahrung hzw. Leidinterpretati­
on bereit ist. Eckhart schreibt in seinem »Buch der göttlichen 
Tröstungen«: »Alles, was der gute Mensch leiden möchte und zu lei­
den bereit ist und begehrt um Gottes willen, das leidet er tatsächlich

161 Dieser Begriff verweist mit Absicht auf Kierkegaard, dessen Gedanken zur Proble­
matik des Selhstverhältnisses Eckharts Lehre nicht nur entgegenzukommen scheinen, 
sondern regelrecht unterstützen. Kierkegaards Analyse des Selbst als eines Verhältnis­
ses, das sich in einem verzweifelten Missverhältnis befindet, solange es sich in seinem 
Selbstverhältnis nicht bewusst in Gott hält, scheint Eckharts Demutslehre in systemati­
scher Weise am menschlichen Selbst durchzuspielen. Die unterschiedlichen Arten der 
»Verzweiflung«, die sich nach Kierkegaard aus dem Missverhältnis des Selbstverhält­
nisses ergeben, sind für ihn sowohl Indiz menschlicher »Verlorenheit« als auch einzige 
Bedingung zur bewussten Realisierung des eigentlich tragfähigen Selbstverhältnisses: 
»Verzweiflung ist nämlich, eben weil sie ganz und gar dialektisch ist, diejenige Krank­
heit, von der gilt: es ist das grösste Unglück, sie nie gehabt zu haben - eine wahre 
Gottesgabe sie zu bekommen, wiewohl sie die allergefährlichste Krankheit ist, wenn 
man sich von ihr nicht heilen lassen will.« (S. Kierkegaard, 1985, 22). Das Selbstverhält­
nis, das für Kierkegaard als Heilung dieser - wie er sagt - »dialektischen« Verzweiflung 
gilt, scheint Eckharts Demutsverständnis sehr nahe zu kommen: »Folgendes ist nämlich 
die Formel, welche den Zustand des Selbst beschreibt, wenn die Verzweiflung ganz und 
gar ausgetilgt ist: indem es sich zu sich selbst verhält, und indem es es selbst sein will, 
gründet sich das Selbst durchsichtig in der Macht, welche es gesetzt hat.« (Ebenda, 10). 
Liest man zur Beziehung von Selbstverhältnis und Gottesverhältnis bei Kierkegaard 
M. Theunissens Zusammenfassung, so könnte diese ohne Einschränkung auf Eckhart 
übertragbar sein: »Das Gottesverhältnis ist nicht etwas, was neben dem Selbstverhältnis 
als ein Anderes einherliefe; es ist das Innerste des Selbstverhältnisses und dessen Ei­
gentlichkeit.« (1958, 53)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 111

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

vor Gottes Angesicht und um Gottes willen in Gott.«162 (Hervor­
hebung D. S.) Gemeint ist damit wohl, dass es zunächst überhaupt 
darum geht, bereit zu sein, Leiden als um »Gottes willen« anzuer­
kennen. Denn die gewöhnliche Reaktion des Menschen auf Leiden 
ist eindeutige Abwehr, insofern das Leiden jenes Zentrum stört und 
behindert, aus dem heraus gelebt wird: das Selbst. Nichts wird spon­
tan als negativer eingeschätzt als das Leiden. Erst wenn der Mensch 
überhaupt (zu so Ungeheuerlichem!) bereit ist, das Leiden als um 
Gottes willen zu akzeptieren, ist er zugleich bereit, nicht mehr an 
seinem Selbst als Fokus und Mitte des Daseins zu hängen. Hierin 
besteht für Eckhart auch die eigentliche Bedeutung des freiwilligen 
Leidens Christi. »Das Opfer des eigenen Leides zur Ehre Gottes, das 
Jesus Christus vorbildlich für alle darbrachte, die auf das Sohn-Sein 
hinleben, ist das Gegenteil zum Festhalten am eigenen Leid in eigen- 
schaft«.163

Wenn das Leiden nicht mehr bekämpft wird um des Selbst wil­
len, wobei es immer schmerzhafter als Fessel des Selbst ans Selbst 
kettet, sondern in einem Zusammenhang der Auslösung aus den 
Grenzen des Selbst erblickt wird, kann es nach Eckhart »bereit« ma­
chen, sich in »Gott« versetzen zu lassen. Wenn der Mensch also be­
reit ist, das Leiden nicht mehr verzweifelt zu bekämpfen, sondern 
anzunehmen, dann hat er bereits die absolute Vorrangstellung seines 
Selbst aufgegeben. Er lebt dann nicht mehr gemäss dem Gesetz der 
Selbsterhaltung im weitesten Sinne, sondern gemäss einem Zusam­
menhang, welcher das Selbst übersteigt und die Aufhebung dieser 
Selbst-Begrenzung beansprucht. Darum obige Formulierung Eck­
harts, dass der Mensch, der um Gottes willen zu leiden bereit ist, 
bereits »in Gott« leidet; denn er setzt sich dadurch mit seinem Leiden 
in Gott anstatt in sich. Das Leiden bietet sozusagen den Härtetest 
oder die Bewährungsprobe, an der sich die Bereitschaft, gemäss der 
Demutsregel - aus und für Gott, statt aus und für sich selbst - zu 
leben, erweisen muss. Darum ist das Verhältnis zwischen Leiden 
und Demutsbereitschaft auch so zusammenzufassen, dass die Bereit­
schaft zu Leiden bereits identisch ist mit der Bereitschaft, aus sich 
auszugehen.

162 DW, BgO, 303, 8f. (»allez, daz der guote mensche liden wölte und bereit ist und 
begert ze lidenne durch got, daz lidet er vor gotes angesiht und durch got in gote« 
Ebenda, 302, 7f.)
163 R. Manstetten, 1993, 521.

112 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereitschaft und Leiden

4. Warum?

Wenn auch dem Leiden durch die Demut als Gottes Werk ein Sinn­
horizont zu stecken ist, kommt man um das Moment der Bereitschaft 
nicht herum. Dies gibt Anlass zu Fragen. Wieso muss der Mensch 
überhaupt bereit werden, dass die von der Demut implizierte Um­
stellung seines Selbst geschehe? Wieso kann dieses Werk Gottes 
nicht ohne eine solche »Mitwirkung«164 sein? Umgekehrt kann man 
auch fragen: Wieso kann der Mensch überhaupt nicht mitwirken in 
diesem Sinn, wieso ist er nicht je schon bereit, sondern muss dies 
leidverbunden erst werden? Diese Fragen sind schon in ähnlicher 
Weise aufgekommen, als die Demut als bewusstes Leben »aus und 
für Gott« beschrieben wurde. Auch diesbezüglich kann man sich 
wundern, dass der Mensch, der nach Eckhart ohnehin aus und für 
Gott lebt, dies noch unbedingt in demütigem Wissen tun muss bzw. 
nicht ohnehin schon in der Demut lebt. Nun ergibt sich ein ähnliches 
Szenario: Die Versetzung des Menschen aus sich in Gott - welches 
von Eckhart als Gottes Werk bezeichnet wird - muss in Bereitschaft 
dazu geschehen. Beide Kontexte legen deshalb einen gleichen Sach­
verhalt nahe, dass das den Menschen je schon Gründende eine Art 
Anspruch an ihn stellt - den Anspruch nämlich, dass der Mensch 
darum weiss und entsprechend lebt.

Was es mit diesem Anspruch auf sich hat, kann an diesem Punkt 
der Untersuchung näher befragt werden. Im Begriff des Werks Got­
tes ist dafür ein Anhaltspunkt gegeben. Um dem Geschehen der De­
mut angesichts seines Anspruchs zu verstehen, ist es unabdingbar, 
diesen Hinweis zum Werk Gottes nachzugehen. Dieser nämlich führt 
von Eckharts erster Deutung Gottes als Sein über zu einer wesentli­
chen Modifikation. Verkündet wird diese in Eckharts berühmten Wi­
derruf in seinen »Quaestio Parisiensis I«, in dem er in aller Offenheit 
bekennt, »dass ich nicht mehr der Meinung bin, dass Gott erkennt, 
weil er ist; sondern weil er erkennt, deshalb ist er, in der Weise dass 
Gott Intellekt und Erkennen ist und das Erkennen selbst die Grund­
lage seines Seins ist«165.

164 Der Ausdruck des »Mitwirkens« des Menschen findet sich bei Eckhart oft. Ein kurzes 
und prägnantes Beispiel liefert folgender Satz: »Gott und ich, wir sind eins in solchem 
Wirken; er wirkt und ich werde.« (DW, Pr. 6, 87,17f. »Got und ich wir sin ein in disem 
gewürke; er würket, und ich gewirde.« Ebenda, 86,13f.)
165 LW, Quaest., 543, 29f.(»ostendo quod non ita videtur mii modo, ut quia sit, ideo

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 113

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

V. Offenbarungsträchtige Demut

1. Deus est intellectus

Um Eckharts Rede vom Werk Gottes weiter aufzuschlüsseln, ist das 
Eintauchen in diese vervollständigte Perspektive des Gotteshegriffs 
nötig. Um einzusehen, inwiefern der Mensch durch diese Deutung 
hetroffen ist, muss man sich vor Augen halten, dass der »Widerruf« 
die Beziehung von Mensch zu Gott wesentlich qualifiziert, »ohne 
daß das klare Verhältnis zwischen gehendem Gott und empfangen­
dem Menschen auch nur irgendwie getrüht würde«166. Die Einheit, 
die sich aufgrund des Ausdrucks der Seinsmitteilung und des Seins­
empfangs zwischen Gott und dem demütigen Menschen angedeutet 
hat, ist nun aher üher den Begriff des Erkennens zu ergänzen. Dem 
Werk Gottes, der Hineinversetzung des Menschen in Gott, kommt so 
eine weitere erschliessende Dimension zu. Das Wirken Gottes, und 
das damit zusammenhängende (Bereit-) Werden des Menschen sind 
auf der Grundlage eines göttlichen Erkenntnisvollzugs zu hetrachten. 
Wie das gemeint ist, soll wieder durch Eckhart selhst zum Ausdruck 
kommen: »Das Wirken und das Werden (...) ist eins. Wenn der Zim­
mermann nicht wirkt, wird auch das Haus nicht. Wo die Axt ruht, 
ruht auch das Werden. Gott und ich, wir sind eins in solchem Wirken: 
er wirkt, und ich werde. Das Feuer verwandelt in sich, was ihm zu­
geführt wird, und dies wird zu seiner Natur. Nicht das Holz verwan­
delt das Feuer in sich, vielmehr verwandelt das Feuer das Holz in sich. 
So auch werden wir in Gott verwandelt, so dass wir ihn erkennen 
werden, wie er ist. Sankt Paulus sagt: So werden wir erkennen: recht 
ich ihn, wie er mich, nicht weniger und nicht mehr, schlechthin 
gleich.«167

intelligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est intellectus et intelligere et est 
ipsum intelligere fundamentum ipsius esse.« (Ehenda, 542, 22f.)
166 A. M. Haas, 1971, 36. Vgl. zur Komplementarität der heiden Positionen esse est deus 
und deus est intellectus auch K. Flasch 1986, 415f. und die auführliche Untersuchung 
von Annette Wilke, 1995, inshesondere 76-102.
167 DW, Pr. 6, 87, 14f. (»Daz würken und daz werden ist ein. So der zimmerman niht 
enwürket, so enwirt ouch daz hus niht. Da diu harte liget, da liget ouch daz gewerden. 
Got und ich wir sin ein in disem gewürke; er würket und ich gewirde. Daz viur verwan­
delt in sich, swaz im zuogevüeget wirt und wirt sin nature. Daz holz daz verwandelt daz 
viur in sich niht, mer: daz viur verwandelt daz holz in sich. Also werden wir in got 
verwandelt, daz wir in hekennen suln, als er ist. Sant Paulus sprichet: also suln wir

114 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarungsträchtige Demut

Das Wirken Gottes hat als Folge ein Werden, das als Erkennen 
zu bezeichnen ist. Das deutet Eckhart an Hand der Bilder an: der 
Zimmermann wirkt das Haus, das Feuer verwandelt das Holz in sich, 
das Wirken Gottes erzielt eine Verwandlung, »dass wir ihn erkennen 
werden, wie er ist«. Das Medium, in dem diese Verwandlung ge­
schieht, ist als Erkenntnis ausgewiesen: darin sind Gott als Wirken­
der und der Mensch als Werdender eins, so als ob sie in einem Er­
kenntnisvollzug verbunden wären. Die gewirkte Gotteserkenntnis 
im Menschen ist nichts anderes als die Menschenerkenntnis Gottes: 
»So werden wir erkennen: recht ich ihn, wie er mich, nicht weniger 
und nicht mehr.« Zwei unmittelbar getrennt erscheinenden Erkennt­
nisakte werden durch diese Aussage zu einer verbunden; sie sind ver­
eint in der Simultaneität des göttlichen Wirkens und menschlichen 
Werdens, so wie das Feuer das Holz in sich verwandelt, oder das Haus 
durch das Wirken des Zimmermanns entsteht. Man merkt jedoch, 
dass diese Vergleiche hinken. Denn sie vermögen nicht dieselbe Ein­
heit im Wirken und Werden auszudrücken, welche Eckhart im Gott­
Mensch-Verhältnis nahelegt. Das Haus wird nicht zum Zimmer­
mann, das Holz geht nicht restlos im Feuer auf. Doch des Menschen 
Erkennen erkennt durch Gottes Wirken Gott, wie er ist, wie zugleich 
Gott den Menschen erkennt - und beides ist »schlechthin gleich«.

Solche Worte legen nahe, sich von einem unmittelbaren Ver­
ständnis dieses Erkenntnisbegriffs rasch zu distanzieren. Denn dieses 
Erkennen erscheint als eine Wirkkraft, die durch das schlichte Erken­
nen verändert. Die Veränderung besteht in einer Vereinigung, in der 
nicht etwa ein Objekt in einem Subjekt internalisiert wird, sondern 
in der zwei Erkenntnissubjekte zu einem werden. Diese unvorstell­
bare Eigenart göttlichen Erkenntnisvermögens wird sich als bedeut­
sam erweisen, um das Wesen des Eckhartschen Demutsbegriffs um 
eine weitere Schicht freizulegen.

Eckhart selbst betont in seinen Pariser »Quaestiones«, dass an­
gesichts göttlichen Wissens bzw. Erkennens »unsere Vorstellungs­
kraft versagt«.168 Denn, so erklärt er, göttliches Erkennen unterschei­
det sich vom menschlichen, da es die Ursache der Dinge ist, während 
unsere Erkenntnis von den Dingen verursacht wird. Das jedoch ist 
nicht der einzige Unterschied. Göttliches Erkennen ist bei Eckhart

bekennende sin, rehte ich in als er mich, noch minner noch mer, glich bloz.« Ebenda, 86,
11f.)
168 LW, Quaest., 549,11. (»accipio quod hic imaginatio deficit.« Ebenda, 548, 9f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 115

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

zudem in einem aristotelischen Sinne qualifiziert, insofern es durch­
weg Selhsterkennen ist. Aufgrund dieser beiden Merkmale gött­
lichen Erkennens lässt sich zusammenfassen, dass im Erkennen 
Gottes, welches das Sein der Dinge verursacht, Gott sich selbst er­
kennt169. Oder: Im Erkennen seiner selbst zeugt bzw. schafft Gott170.

Diesen Zusammenfall aus Selbsterkenntnis und Zeugungs- bzw. 
Schaffenskraft drückt Eckhart auf der Basis des Johannesprologs in 
der Identität von »Wort« und »Sohn« aus171. Denn das Wort »nennt, 
meldet und verkündet jenes, aus dem es hervorgeht«172, ist als Her­
vorgehendes aber zugleich »Sohn« des Hervorbringenden173, der in 
seiner Identität mit dem Wort wiederum nur den hervorbringt, aus 
dem er hervorgeht.

Eckhart verdeutlicht dieses Verhältnis in seinen berühmten 
Analogien von Vorbild und Abbild, von Gerechtigkeit und Gerech­
tem174. »Der Gerechte ist in der Gerechtigkeit selbst enthalten«175, 
aus der er allein Gerechter sein kann. Zugleich aber ist er Ausdruck 
der Gerechtigkeit, denn »wenn die Gerechtigkeit nicht gerecht mach­
te, würde niemand sie erkennen«176. Ebenso empfängt - so Eckhart 
im Rekurs auf die platonische Ideenlehre - das Abbild sein Sein nur

169 »Im Erkennen ist Gott sich selbst offenbar, im Erkennen verfliesst Gott in sich selber, 
im Erkennen fliesst Gott aus in alle Dinge, im Erkennen schuf Gott alle Dinge. Und gäbe 
es in Gott kein Erkennen, so könnte es die Dreifaltigkeit nicht geben; so wäre auch keine 
Kreatur je ausgeflossen.« (DW, Pr. 80, 161, 14f. »wan an verstantnisse ist got im selben 
offenbare, an verstantnisse vervliuzet got in sich selber, an verstantnisse vliuzet got uz 
in alliu dinc, an verstantnisse schuof got alliu dinc. Und enw^re an gote niht verstant­
nisse, so enmöhte diu drivalticheit niht gesin; so enw^re ouch nie creature uzgevloz- 
zen.« Ebenda, 160,13f.)
170 Deshalb scheint es nach O. Langer angebracht, von dieser »höchste(n) Form des Er­
kennens« nicht als von einem »bloß theoretischen Verhalten« zur sprechen, sondern 
von einer »dynamisch ontologischen Relation.« (In: K. Ruh, 1986,18.)
171 So schreibt Eckhart explizit, »dass der Sohn oder das Wort dasselbe ist, was der Vater 
oder der Ursprung ist.« (LW, Exp. sec. Ioh, 495, 1 »sit id ipsum filius sive verbum, quod 
est pater sive principium« Ebenda, 494, 1. )
172 LW, Exp. sec. Ioh., 493, 8 (»dicens, nuntians et enuntians illud a quo procedit.« Eben­
da, 492, 7 f.) Vgl. hierzu auch LW I, Exp. Libr. Gen, 463.
173 Ebenda, 493, 35 f.
174 Vgl. ersteres ebenda, 501f. Vgl. zweiteres ebenda, 509f. Hier sei nochmals auf die 
Untersuchung von B. Mojsisch, 1983, verwiesen, der das Verhältnis der Univozität dem­
jenigen der Analogie gegenüber stellt (vgl. Kapitel 4) und die Verhältnisse zwischen 
Gerechtigkeit und Gerechtem (65-70), Urbild und Bild (74-81) unter die Lupe nimmt.
175 LW, Exp. sec. Ioh., 501, 21 f. (»iustus praeest in ipsa iustitia« Ebenda, 500, 16.)
176 Ebenda, 501, 26 f. (»Nisi enim iusititia iustificaret, nemo ipsam cognosceret.« Eben­
da, 19 f.)

116 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarungsträchtige Demut

vom Vorbild177, wobei zugleich die Wechselwirkung gilt, »Dass man 
weder das Vorbild ohne das Abbild, noch das Abbild ohne das Vorbild 
denken kann«178.

Diese Verhältnisbeispiele zielen darauf ab, den Zusammenfall 
von Wort- und Sohncharakter in der Hervorbringung Gottes näher­
zubringen: Was aus Gottes Wirkung - in der (Selbst-)Erkenntnis - 
hervorgeht, ist als Hervorgehendes zugleich Selbstaussage Gottes. 
Das betrifft die Schöpfung insgesamt, explizit wird es jedoch im 
Gott-Mensch-Verhältnis, was Eckhart auch in seinen deutschen Pre­
digten verdeutlicht179. So erklärt er zum Beispiel: »Wenn man mich 
fragte, was Gott im Himmel täte, ich würde sagen: er gebiert seinen 
Sohn und gebiert ihn völlig neu und frisch und hat so grosse Lust an 
diesem Tun, dass er sonst nichts tut, als dass er dieses Werk wirkt (...) 
Das Werk ist ihm so eigen, dass niemand als der Vater es zu wirken 
vermag. In diesem Werke wirkt Gott alle seine Werke, und der Hei­
lige Geist hängt darin und alle Kreaturen, denn Gott wirkt dieses 
Werk, das seine Geburt ist, in der Seele; seine Geburt ist sein Werk, 
und die Geburt ist der Sohn. Dieses Werk wirkt Gott im Innersten 
der Seele, und zwar so verborgen, dass weder Engel noch ein Heiliger 
darum weiss, und auch die Seele selbst kann nichts weiter dazu tun 
als es erleiden; es gehört einzig Gott zu.«180 (Hervorhebung D. S.)

177 Vgl. ebenda, 509, 18 f.
178 Ebenda, 511,12f. (»ita ut nec exemplar sine imagine nec imago sine exemplari possit 
intelligi.« Ebenda, 510,10f.)
179 »Alles das, was der ewige Vater lehrt, das ist sein Sein und seine Natur und seine 
ganze Gottheit; das offenbart er uns allzumal in seinem eingeborenen Sohne und lehrt 
uns, dass wir derselbe Sohn seien.« (DW1,193, 8f. »Allez daz, daz der ewige vater leret, 
daz ist sin wesen und sin nature und alliu sin gotheit, daz offenbaret er uns alzemäle in 
sinem eigebornen sune und leret uns, daz wir der selbe sun sin.«). Oder: »Der Vater 
gebiert seinen Sohn im ewigen Erkennen, und ganz so gebiert derVater seinen Sohn in 
der Seele wie in seiner eigenen Natur(...) Wo der Vater seinen Sohn in mir gebiert, da 
bin ich derselbe Sohn und nicht ein anderer; wir sind wohl verschieden im Menschsein, 
dort aber bin ich derselbe Sohn und nicht ein anderer.«(DW I, 72 f., 8 f. »Der vater gebirt 
sinen sun in dem ewigen verstantnisse, und also gebirt der vater sinen sun in der sele als 
in siner eigenen nature (.. .)Dä der Vater sinen sun in mir gebirt, dä bin ich der selbe sun 
und niht ein ander; wir sin wol ein ander an menscheit, aber dä bin ich der selbe sun und 
niht ein ander.«) Vgl. auch LW, Exp. sec Ioh., 501, 8f., LWI, Lib. par. Gen, 518, 50, LWI, 
Exp. libr. Gen, 190, 7.
180 DW, Pr. 31, 349f., 29f. (»der mich vrägete, waz got in dem himel t^te, ich spreche: 
er gebirt sinen sun und gebirt in alzemäle niuwe und vrisch und hät so grozen lust in 
dem werke, daz er anders niht entuot, dan daz er daz werk würket. (...) Daz werk ist im 
so eigen, daz ez nieman gewürken enmac dan der vater. In dem werke würket got alliu 
siniu werk, und der heilige geist hanget dar inne und alle creaturen. Wan got würket daz

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 117

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

2. Offenbarungsentbergung

Diese Worte nun enthüllen den geheimnisvollen Anspruch, der am 
Demutshegriff beobachtet werden kann: dass der Mensch das ihn 
Gründende wissen soll. Was im vorigen Abschnitt als Gotteswerk 
der Hineinversetzung der Seele in Gott zur Darstellung gebracht 
worden ist, bekommt hier seinen klärenden Horizont. Alles Geschaf­
fene, Seinsempfangende ist - so Eckhart - als solches eigentliche 
Selbstaussage Gottes. Denn die Schöpfung als Seinsmitteilung ist ge­
tragen von der göttlichen Selbsterkenntnis, die als Ursache des Sei­
enden zugleich schöpferisch ist, ein Geburtsprozess, in dem nichts 
anderes als Gott selbst sich gebiert. Gottesgeburt findet in der 
Schöpfung statt, jedoch verborgen; und zwar solange verborgen, so­
lange das Geschaffene im Verhältnis zum Schaffenden nicht wie das 
Abbild zum Urbild, der Gerechte zur Gerechtigkeit, der Sohn zum 
Vater bzw. das Wort zum Sprechenden steht. Damit ist folgender 
paradoxer Sachverhalt formuliert: solange das Geschaffene sich nicht 
in seiner göttlichen Identität begreift und somit Gott-transparent 
wird, ist Gott in seiner Offenbarung verborgen. Hieraus entsteht die 
Aufgabe der Demut: Die Verborgenheit Gottes zu entbergen. Sie ver­
mag dies, weil sie die entsprechende Umstellung unseres Selbstver­
ständnisses impliziert. Nur das menschliche Selbstverständnis als 
Moment des göttlichen Selbsterkennens181 ist der taugliche Träger 
der Gotteserkenntnis. Denn in seiner universalen Offenbarung ist 
Gott nirgends in der Weise des gewöhnlichen - d. h. nach aussen auf 
Bestimmtes gerichteten - Erkennens wahr-zunehmen, sondern nur, 
indem der Mensch sich selbst in Gott erkennt oder Gott in sich (je­
denfalls nicht sich allein als Gott!). Dann vermag der Mensch, die 181

werk in der sele, daz sin geburt ist; sin geburt daz ist sin werk, und diu geburt ist der sun. 
Daz werk würket got in dem innigesten der sele und so verborgenliche, daz ez niht 
enweiz engel noch heilige, noch diu sele selber enkan dar zuo niht getuon, dan daz si 
ez lidet; ez gehöret gote aleine zuo.« Ebenda, 348f., 27f.)
181 »Wahrlich, du bist der verborgene Gott (Jes. 45, 15) im Grunde der Seele, wo Gottes 
Grund und der Seele Grund ein Grund sind. Je mehr man dich sucht, um so weniger 
findet man dich. Du sollst ihn suchen so, dass du ihn nirgends findest. Suchst du ihn 
nicht, so findest du ihn.« (DW, Pr. 15, 181, 13f. »w^rlich, du bist der verborgen got im 
grund der sele, da gottes grund vnd der sele grund ain grund ist. So man dich ie me 
suochet, so man dich ie minder vindet. Du solt in suochen, also das du in niena vindest. 
suochest du in nit, so vindest du in.« Ebenda, 180,10f.)

118 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarungsträchtige Demut

»Dinge zu durchbrechen und seinen Gott darin zu ergreifen«182. Die­
ser Durchbruch geschieht, wenn die Seele sich auf der Welt nicht 
mehr wie in einem aussergöttlichen Bereich bewegt, sondern sozusa­
gen ein-bricht, um sich selbst und die Welt als (Innen-)Raum Gottes 
zu begreifen. Wenn die Seele in ihrem Bezugssystem nicht mehr 
»hinausgeht zu äusseren Dingen, so ist sie heimgekommen«183. Die 
Seele erkennt dann, dass sie und alles inwendig getragen ist durch 
einen göttlichen Vollzug, der das Wesen Gottes selbst zum Ausdruck 
bringt. Und sie erkennt auch, dass sie in genau diesem Erkennen am 
göttlichen Geburtsprozess selbst beteiligt ist. Indem sie in der Demut 
sich selbst in aller Unbedingtheit auf Gott zurückführt, wird sie zur 
»Mitwirkerin« Gottes184. So kann nun schliesslich auch der anfäng­
lich kaum durchschaubare Satz einleuchten, »dass alle Dinge voll­
endet werden würden im recht demütigen Menschen«185. Der 
Demütige steht zu Gott im gleichen Verhältnis wie der Sohn zum 
Vater oder das Wort zum göttlichen Sprecher. Er weiss, dass alles, 
was er ist, eigentlich der Vater oder der Sprecher ist. In der Trans­
parenz dieser Relation erst wird die Selbstoffenbarung Gottes offen­
bar186: »Der unermeßliche Gott, der in der Seele ist, der (nur) begreift 
den Gott, der unermeßlich ist. Dort (in der Seele) begreift Gott Gott 
und zeugt Gott sich selbst in der Seele und >bildet< sie nach sich.«187

Führt sich der Mensch mit allem, was er ist, auf Gott zurück, so 
fällt menschliche mit göttlicher Selbsterkenntnis zusammen: Er­
kennt sich der Mensch in Gott, so erkennt sich zugleich Gott als Gott. 
Dahingehend auch die Bedeutung von Eckharts Worten, dass - wenn

182 DW, RdU, 351, 23 f. (»diu dinc durchbrechen und sinen got dar inne nemen « Ebenda, 
350, 22.)
183 DW, Pr. 71, 77,12f. (»Swenne diu sele niht uz engät an diu uzern dinc, so ist sie heim 
komen«, ebenda, 76, 11 f.)
184 »Wenn sie (die Seele) dann so heimkommt und so mit ihm (Gottt) vereint ist, so ist 
sie eine Mitwirkerin.« (DW, Pr. 31, 353, 35f. »Als si nu danne also heim kumet und also 
mit im vereint ist, so ist si ein mitewürkerin.« Ebenda, 352, 31 f.)
185 DW, Pr. 15,175, 34 f. (»das aellu ding sond volbracht werden in dem reht demuetigen 
mentschen.« Ebenda, 174, 31 f.)
186 Diese Gleichsetzung des Demütigen mit dem Sohn ist keine gewagte These, nennt 
doch Eckhart Christus - den »Sohn Gottes« - indirekt den »demütigsten«: denn Maria 
»ist die demütigste unter allen Heiligen, Christus allein ausgenommen.« (LW I, Exp. 
Libr. Gen., 257, 101). Vgl. hierzu auch die Analyse von J. Theisen: »Christus als Lehrer 
der Demut«, in : ders., 1990, 398 ff.
187 DW, Pr. 84, 203, 8 f. (»Der unmezliche got, der in der sele ist, der begrifet den got, der 
unmezlich ist. Da begrifet got got und würket got sich selben in der sele und bildet sie 
nach im.« Ebenda, 202, 7f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 119

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

göttliches Wirken und menschliches Werden eins geworden sind - 
sich Mensch und Gott »schlechthin gleich« erkennen. Das Hervor­
treten dieser Einheit - so erinnert Eckhart unablässig - bedingt je­
doch einer Bereitschaft, nämlich der Bereitschaft zur Demut: »Die 
Seele ist für ein so großes und hohes Gut bestimmt, dass sie darum 
sich bei keiner Weise beruhigen kann, und sie eilt allzeit dazu, dass 
sie über alle Weisen hinaus zu dem ewigen Gute kommt, das Gott ist, 
für das sie geschaffen ist. Hierzu aber ist nicht zu kommen mit Un­
gestüm, wobei sich der Mensch in großer Hartnäckigkeit darauf ver­
steift, dies zu tun oder zu lassen, sondern nur mit Sanftmut und 
treuer Demut und Selbstverleugnung.«188

Die Bedeutung der Demut liegt demnach in nichts geringerem, 
als dass sie als eine Art Medium der Entbergung des in seiner Offen­
barung verborgenen Gottes betrachtet werden kann189.

Wieso jedoch - diese Frage drängt sich einfach auf - bedarf die 
Gottesgeburt sozusagen eines Geburtshelfers? Kann sich Gott nicht 
offener und direkter offenbaren, ohne der »treuen Demut« als Mit­
wirkerin und Vollenderin zu bedürfen? Vielleicht begibt man sich 
mit so einer Frage an die Grenzen des sinnvoll Fragbaren, vor allen 
Dingen vielleicht an die Grenzen dessen, was man Meister Eckhart 
fragen kann. Diese Frage berührt wiederum den Fragenkomplex, der 
im vorigen immer wieder aufgetaucht ist im Sinne des Verwunderns, 
warum die Seele sich überhaupt querstellen kann zum Werk Gottes. 
Dies bedeutet nun gleichviel wie: warum kann sich die Seele über­
haupt nicht in Gott erkennen, oder, warum kann sie keine Bereit­
schaft zur Gottesgeburt aufbringen. Hier lässt sich natürlich zurück­
fragen: was bringt eine solche Frage? Darauf liesse sich antworten:

188 DW, Pr. 62, 659, 5 f. (»Diu sele ist gemachet ze einem so grozen und so hohen guote, 
der umbe enmac si niht geruowen an deheiner wise und ist alle zit ilende, daz si kome 
über alle wise ze dem ewigen guote, daz got ist, da si zuo geschaffen ist. Und her zuo 
enist niht ze komenne mit sturme, daz sich der mensche setze in groze st^ticheit, daz ze 
tuonne oder ze lazenne, wan mit senfticheit in einer getriuwer demüeticheit und verzi- 
hunge sin selbes.« Ebenda, 658, 4f.)
189 So wird auch folgende Aussage von Eckhart verständlich: »Nie hat ein Mensch nach 
irgend etwas so sehr begehrt, wie Gott danach begehrt, den Menschen dahin zu bringen, 
dass er ihn erkenne. Gott ist allzeit bereit, wir aber sind sehr unbereit, Gott ist uns 
»nahe«, wir aber sind ihm fern; Gott ist drinnen, wir aber sind draussen.« (DW, Pr. 68, 
41, 21 f. »Ez enbegerte nie mensche einiges dinges so sere, als got des begert, daz er den 
menschen dar zuo bringe, daz er in bekenne. Got ist alzit bereit, mer: wir sin sere unbe­
reit; got ist uns nahe, mer: wir sin im sere verre; got ist inne, mer: wir sin uze.« Ebenda, 
40, 17f.)

120 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarungsträchtige Demut

Womöglich eine weitere Begründung der Notwendigkeit der Demut, 
in der sich ahzeichnet, dass Offenbarung - so wie Eckhart sie denkt - 
notwendiger Weise die Momente der Gottfremde und seiner Zurück­
nahme bedarf, welche zusammen erst das Geschehen der Demut 
ermöglichen.

Die Suche nach einer möglichen Antwort auf eine so formulier­
te Frage führt einen freilich leicht über Eckhart hinaus zu Hegel, der 
in dieser Hinsicht wie eine klärende Ergänzung zu Eckhart lesbar 
wird190. Denn wo Eckhart den Sohn, die Schöpfung als Wort ewig 
inbegriffen im göttlichen Erkenntnisakt auf der Grundlage des Jo­
hannesevangeliums (»Am Anfang war das Wort, und das Wort war 
bei Gott«) schlechthin postuliert191, legt Hegel die innere Notwendig­
keit des Moments des Andersseins im Selbstbewusstseinsprozess des 
göttlichen Geistes dar. Wenn Gott als das universale Eine und All­
umfassende genommen wird, so bedarf absolutes Selbstbewusstsein 
einer inneren Differenzierung, über die sich der absolute Geist als 
solcher erkennt192.

So würde die Demut einen gleichsam logisch metaphysischen 
Rahmen gewinnen. Sie würde so zum notwendigen Moment der 
Rückführung des göttlichen Erkennens zu sich selbst. Doch gerade 
aus dem Begriff der Demut - und zwar im Sinne der Bereitschaft 
zum Erleiden dieser Rückführung, aus der allein Gottesgeburt ge­
schieht - scheint sich eine Entfernung von Eckharts Gedanken zum 
dialektischen Modell Hegels zu vermitteln. Denn angesichts der Be­
wegung des Hegelschen Geistes hin zu seiner Selbstvollendung 
scheint eine dafür nötige Bereitschaft von seiten des Menschen frag­
lich werden zu können, entsteht doch jedes Moment der Bewegung 
aus dem immanenten dialektischen Gesetz des Geistes selbst. Ande­
rerseits stellt sich genau diese Fragwürdigkeit in der Rede von der 
notwendigen Bereitschaft des Menschen für die Gottesgeburt ebenso

190 Vgl. hierzu: D. Schoeller, 1992.
191 Vgl. LW, Exp. sec. loh., 489f., LWI, Exp. Libr. Gen, 190, 7, LW1, Lib. par. Gen., 518, 
50.
192 ln der Philosophie der Religion heisst es: »Gott ist ein Geist. Dies ist nicht ein Ein­
zelner, sondern ist nur Geist, insofern er sich selbst gegenständich ist und im Anderen 
sich als sich selbst anschaut. (1969, 71); oder: »So wird Gott gefasst, wie er sich zum 
Gegenstand seiner selbst macht und dann der Gegenstand in dieser Unterscheidung 
seiner mit Gott identisch bleibt, Gott sich darin selbst liebt. Ohne diese Bestimmung 
der Dreieinigkeit wäre Gott nicht Geist und Geist leere Wort.« (Ebenda, 38)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 121

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

bei Eckhart ein, gerade aufgrund seiner Gottesumschreibung, nach 
der nichts ausser Gott sein kann.

Deshalb liegt der Schluss nahe, auch das Moment der demütigen 
Bereitschaft als ein letztlich göttliches Moment zu betrachten, wobei 
nicht mehr verstehbar wird, wie sich dann überhaupt ernsthaft noch 
von einer menschlichen Mitwirkung, ja sogar von der Bedingung 
menschlicher Bereitschaft für die Gottesgeburt sprechen lässt (»Gott 
wirkt nur im Grunde der Demut« bzw. »er wirkt danach, wie er Be­
reitschaft und Empfänglichkeit findet«).

3. Paradox der Demut

Solche Überlegungen wirken wie ein Sprengsatz, der die Orientie­
rung zerstäubt, die man sich glücklich durch Eckharts Denken ge­
bahnt zu haben vermeint. Stellt man sich sowohl den Implikationen 
von Eckharts allumfassendem Gottesbegriff wie zugleich den Auffor­
derungen zum demütigen Zu-lassen und Bereitsein für das Gottes­
werk, so steht man gezwungenermassen vor einem Problem. Denn 
einerseits scheint der Eckhartsche Gottesbegriff alles in sich zu absor­
bieren, so dass jede Verhaltensweise des Menschen zu Gott aus einem 
metaphysischen Blickwinkel als göttliches Selbstverhalten zu werten 
ist; andererseits aber scheint dieser Gottesbegriff auf ein quasi dia­
logisches Verhältnis mit dem Menschen regelrecht angewiesen zu 
sein, sonst würden auch Wendungen wie göttliches Geben und Mit­
teilen absurd sein, welche notwendig - gemäss Eckharts Tonfall sogar 
dringlich193 - auf Empfang aus sind.

Aporien solcher Art sind im Nachvollzug Eckharts jedoch nicht 
unbedingt negativ zu werten. Sie können sogar konstruktiv werden, 
indem sie einen immer wieder die Augen öffnen für die Unmöglich­
keit, diesen Denkinhalt in einen linearen, logisch reibungslosen Guss 
zu biegen. Vielmehr kann man, lässt man sich auf Meister Eckhart 
ein, dem Paradox nicht entgehen, weder in einzelnen Formulierun­

193 Vgl. zum Beispiel Aussagen wie diese: Gott »ist es so notwendig, dass er dir gebe, 
dass er es nicht erwarten kann, bis er sich dir als erstes gebe. So vertört ist Gott in seine 
Liebe zu uns, recht als wenn er Himmel und Erde und seine ganze Seligkeit und seine 
ganze Gottheit vergessen und mit nichts zu tun habe als einzig mit mir.« (DW, Pr. 79, 
155, 33 f. »im ist also not, daz er dir gebe, daz er niht erbeiten enmac, bis daz er gebe sich 
selber dir von erste. Also vertretet ist got mit siner minne ze uns, rehte als ob er ver- 
gezzen habe himmelriches und ertriches und aller siner srelicheit und aller siner gotheit 
und niht ze tuonne habe wan aleine mit mir«. Ebenda, 154, 29f.)

122 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarungsträchtige Demut

gen, noch im Gesamten194. Um Eckharts Demutsdenken nicht zugun­
sten einer einseitigen Verstehharkeit auf einige Aspekte (in Aus- 
klammerung des störenden Rests) zu reduzieren, oder in Anhetracht 
der Paradoxie einfach die Schultern zu zucken und den Versuch des 
Nachvollzugs so auf sich heruhen zu lassen, sollte man vielleicht he- 
wusst einen Standpunkt suchen, der flexihel genug ist, sich nicht am 
Paradox zu stossen, und es dennoch nicht zu umgehen. Dieser flexi- 
hle Standort sollte die Bedeutung der Demut hei Eckhart in einer 
Weise zu gründen vermögen, die weder durch das Paradox aus den 
Fugen gehohen wird, noch auf einem zu schmalen Ausschnitt des 
Ganzen heruht. Einen solchen flexihlen Standpunkt gewinnt man 
jedoch nirgends als im Blick auf Eckharts Gottesumschreihungen, 
insofern sie sich gerade dadurch kennzeichnen, Göttliches als 
Geschehen darzustellen. Von wo auch immer man sich Eckharts Got­
teshegriff nähert, wird man in ein heziehungshaftes Geschehen ge­
zogen, schlägt die allumfassende göttliche Einheit in (Selhst-)Unter- 
scheidung (in Sohn oder Wort) oder die (Selhst-)Unterscheidung in 
Einheit (Gottesgehurt) um.

Es scheint aher möglich zu sein, einen Fokus dieses ewig dyna­
mischen Geschehens zu nennen: die Einung. Eckhart spricht in die­
sem Sinne auch von Gott insgesamt als von der »verhorgene(n) 
Einung«195. Dadurch tritt ein hislang vernachlässigtes Synonym Got­
tes ins Blickfeld, das Eckhart nehen dem des Seins und des Erkennens 
stellt: die Liehe196. Liehe impliziert genau die Verhältnisse, welche

194 Zur Bedeutung des Paradoxes im Umfeld Eckhartschen Denkens und Sprechens vgl. 
z.B.: C. Smith, 1987. A. M. Haas, »Das mystische Paradox« und »Üherlegungen zum 
mystischen Paradox«, in: A. M. Haas: »Mystik als Aussage«, 1996.
195 DW, BgO, 265,13 (»verhorgenen einunge«, ehenda, 264,13f.)
196 »Was ist Gottes Liehe? Seine Natur und sein Sein: das ist seine Liehe. Wer Gott 
dessen herauhte, dass er uns lieht, der rauhte ihm sein Sein und seine Gottheit, denn 
sein Sein hängt daran, dass er mich lieht. (...) Bei Gott! Was für ein Wunder ist das? 
Lieht mich Gott mit seiner ganzen Natur - die nämlich hängt daran - so lieht mich Gott 
recht, als hänge sein Werden und sein Sein daran. Gott hat nur eine Liehe: mit ehen 
dieser gleichen Liehe, mit der der Vater seinen eingehorenen Sohn lieht lieht er mich.« 
(Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 46, 371 - diese Predigt soll im noch nicht veröffentlichten vier­
ten Band der kritischen Ausgahe enthalten sein.) Ohwohl Eckharts spekulative Mystik 
häufig einer affektiv ausgerichteten Mystik entgegengesetzt wird, spielt der Begriff der 
Liehe als Gottesumschreihung eine nicht zu unterschätzende Rolle hei ihm. Sie qualifi­
ziert auch massgehlich seinen Begriff des göttlichen Erkennens. Zu diesem Verhältnis 
der Koexistenz der Gewichtungen des Erkennens oder der Liehe in der Deutschen My­
stik im Allgemeinen schreiht Haas: »Ich möchte weder den ganzen Streit um Erkenntnis 
und Liehe noch die im Laufe der Zeit immer deutlicher werdende Tendenz nach einer

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 123

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Meister Eckharts Gotteshegriff enthält: eine Unterscheidung, die auf 
Einheit ahzielt oder eine Einheit, die sich aus dem Unterschied gene­
riert197. Diese Gegenläufigkeit gilt, so sei wiederholt, nicht nur für 
einen innergöttlichen trinitarischen Bereich, denn »alles«, so Eck­
hart, »was unser Herr je tat, das tat er um nichts anderes willen, als 
dass Gott mit uns sei und wir mit ihm eins werden; und darum ist 
Gott Mensch geworden«198 199.

Einung als Kernhegriff dieses Gotteshildes ins Auge zu fassen, 
der sowohl im Modell der Selbsterkenntnis wie der Liehe impliziert 
ist, erscheint für unser Thema hilfreich. Denn hieraus kann eine 
Gründung der Demut erwachsen, die sich durch den Blick auf die 
Totalität des Eckhartschen Gotteshegriffs nicht erschüttern lässt. 
Wenn das Göttliche als ein Geschehen der Einung gefasst wird, dann 
bekommt die Demut nämlich eine universale, sich - sozusagen - auf 
keine Seite heschränkende Gültigkeit. Dann wird sie zu einer Bedin­
gung dieses Geschehens schlechthin. Dieser Schluss ergiht sich nicht 
bloss indirekt. Eckharts eigene Worte legen ihn nahe. So zum Bei­
spiel erklärt er in einer Predigt: »Gott begehrt so sehr danach, dass du 
deiner kreatürlichen Seinsweise nach aus dir selher ausgehest, als oh 
seine ganze Seligkeit daran läge. Nun denn, lieber Mensch, was scha­
det es dir, wenn du Gott vergönnst, dass Gott Gott in dir sei? Geh' 
völlig aus dir selbst heraus um Gottes willen, so geht Gott völlig aus 
sich selbst heraus um deinetwillen. Wenn diese beiden herausgehen, 
so ist das, was da bleibt, ein einfaltiges Eins.«199 (Hervorhebung 
D. S.)

Versöhnung beider hier aufrollen, wichtig ist mir einzig die Grundsätzlichkeit und To­
talität des mystischen Anspruchs im Christentum. Christliche Mystik hat nie darauf 
verzichtet, die höchsten und geistigsten Kräfte des Menschen ganz einzufordern. Es 
wäre eine völlige Verkennung der Sachlage, wenn christliche Mystik auf die Alternative 
von Gefühl und Rationalität festgelegt würde. Selbst dort. wo das eine der beiden 
Vermögen dominiert, ist das andere als Begleitsvehikel erforderlich.« (A. M. Haas, 
1996,18).
197 »Die Liebe hat dies von Natur aus, dass sie von Zweien ausfliesst und entspringt. 
Eins als Eins ergibt keine Liebe. Zwei als Zwei ergibt ebenfalls keine Liebe, Zwei als Eins; 
dies ergibt naturgemässe, drangvolle, feurige Liebe.« (DW, BgO, 265, 2f. »Minne hat 
von ir nature, daz si vliuzet und urspringet von zwein als ein. Ein als ein engibet niht 
minne, zwei als zwei engibet niht minne; zwei als ein gibet von not natiurliche, willicli- 
che, hitzige minne.« Ebenda, 264, 2f. Hervorhebung D. S.)
198 DW, Pr. 74, 147, 9f. (»allez, daz unser herre ie getete, daz entete er niendert umbe, 
dan daz got mit uns si und wir ein mit im werden; und dar umbe ist got mensche 
worden.« Ebenda, 146, 9f.)
199 DW, Pr. 5b, 73, 12 f. (»Got begert des also sere, daz du din selbes uzgangest in crea-

124 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarungsträchtige Demut

Diese Aussage ist bemerkenswert. Denn sie drückt aus, dass 
nicht nur der Mensch sich selbst und seine vermeintliche Trennung 
zu Gott um Gottes willen zu überwinden hat; auch Gott selbst geht, 
so Eckhart, in gleicher Weise aus »sich selbst heraus um deinetwil­
len«, damit »ein einfaltiges Eins« bleibt. Das Geschehen der Einung 
beansprucht also nicht bloss die >Vernichtung< der Differenz von sei­
ten des unterschiedlich Geschaffenen, auch das ununterschiedlich 
Schaffende vollbringt, laut Eckhart, die gleiche Bewegung. In der 
Gegenläufigkeit dieser Entwicklungen erst vermag das »einfaltige 
Eins« hervorzugehen, das Eckhart als Gotteswerk der ewigen »Got­
tesgeburt« oder »Sohnesgeburt« bezeichnet.200

Die erstaunliche Aussage, dass Gott aus »sich selbst« heraus­
geht, ist im Blick auf Eckharts gesamte Lehre vielleicht gar nicht so 
erstaunlich. Ist sie doch als Implikation in seiner Überzeugung ent­
halten, dass Schöpfung als Selbstmitteilung sozusagen Selbstgabe 
des Schöpfers ist. Das heisst, dass sich der Schöpfer selbst in seine 
Schöpfung, in sein Geschöpf be-gibt. Dieses Geschehen, welches in 
Christus offenbar geworden ist, bringt Eckhart ausdrücklich mit De­
mut zusammen. Er schreibt beispielsweise, »dass die liebeträchtige 
Demut Gott dazu brachte, dass er sich in menschliche Natur her­
abneigte«201 (Hervorhebung D. S.). Indem sich Gott in »liebeträchti­
ger Demut« in sein Geschöpf begeben hat, hat er zugleich die 
Möglichkeit gesetzt, dass dieses - wiederum durch Demut! - zum

tiurlicher wise, als ob alliu sin s^licheit dar an lige. Eyä, lieber rmensche, waz schadet 
dir, daz du gote günnest, daz got got in dir si? Ganc din selbes alzemäle uz durch got, so 
gät got alzemäle sin selbes uz durch dich. Dä disiu zwei uzgänt, swaz dä blibet, daz ist ein 
einvaltigez ein.« Ebenda, 72, 11f.) Eine ähnliche Pointe findet sich auch an anderen 
Stellen, z.B. in Predigt 25: »Es ist eine sichere und eine notwendige Wahrheit: Wer 
immer seinen Willen Gott gänzlich hingibt, der fängt Gott und bindet Gott, so dass Gott 
nichts vermag, als was der Mensch will. Wer immer seinen Willen Gott gänzlich auf­
gibt, dem gibt Gott hinwieder seinen Willen so gänzlich und so im eigentlichen Sinne, 
dassGottesWille dem Menschen zu eigen wird.« (287, 9f. »Daz ist ein gewissiu wärheit 
und ein notwärheit: swer sinen willen genzliche gibet gote, der v^het got und bindet 
got, daz got niht enmac, dan daz der mensche wil. Swer gote sinen willen genzliche 
gibet, dem gibet got sinen willen wider als genzliche und als eigenliche, daz gotes wille 
des menschen eigen wirt«, ebenda, 286, 8f.) Oder in Predigt 27: »Je mehr du dich Gott 
hingibst, um so mehr hinwieder gibt Gott sich dir selbst.« (313, 27f., »So du dich gote 
me gibest, so sich got dir selben me widergibet.« Ebenda, 312, 25 f.)
200 Vgl. DW, Pr. 5b, 73, 20 oder Pr. 31, 349, 29f. oder Pr. 43, 461, 1f.
201 VA, 439, 29f. (»daz diu minnebaere demüeticheit got dä zuo brähte, daz er sich 
neigete in menschliche nature«, ebenda, 438, 27f.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 125

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

Schöpfer werde202. Demut wird so gleichsam zu einem universalen 
Wendepunkt der Gottesoffenharung in ihrer Ermöglichung der Be­
wegung Gottes zum Menschen und des Menschen zu Gott. Christus 
verkörpert dasjenige Ereignis, in dem heides zusammentrifft. In ihm 
ist die Einung der Offenharungsentwicklung als Gottesgeburt reali­
siert. Christus ist zum Sohn hzw. Wort Gottes geworden, indem aus- 
schliessich der Vater sich ausdrückt. Dahei hraucht nun kaum mehr 
erwähnt zu werden, dass Christus nach Eckhart kein historischer Ein­
zelfall ist. Er verkörpert vielmehr jene in allen angelegte Möglich­
keit, die in der Schöpfung als Selhstoffenharung Gottes enthalten 
ist203.

Der Eckhartsche Gedanke der Schöpfung als Selhstoffenharung 
impliziert daher eine Bewegung, indem beide Seiten - des Kreatürli- 
chen wie des Göttlichen - »aus sich selhst« herausgehen, um einer 
Einung willen, die in Modellen des Mitteilens/Empfangens, des Er- 
kennens und des Liehens vermittelt wird. Mit einer solchen Betrach­
tung hegiht man sich freilich an den Rand des Denk- und Aus-

202 »Warum ist Gott Mensch geworden? Darum, dass ich als derselhe Gott gehoren 
würde.« (DW, Pr. 29, 333, 9f. »War umhe ist got mensche worden? Dar umhe, daz ich 
got gehorn würde der selhe.« Ehenda, 332, 8f.) Dietmar Mieth formuliert zur damit 
angedeuteten Wechselheziehung der »Menschwerdung Gottes« und »Gottwerdung des 
Menschen«: »Bei Eckhart sind diese Motive wie zwei Seiten einer Münze untrennhar 
zusammengehörig. Die Menschwerdung Gottes ist nichts anderes als die Hineinnahme 
des Menschen in einen innergöttlichen Strukturporzess (...). Man kann diesen einen 
Vollzug von zwei Seiten her hetrachten: aus der >Innerlichkeit< des Menschen und aus 
der >Menschennatur< Christi« (1972, 26). Üher die Traditionslinie dieser »Tauschfor­
mel«, die ihren Ursprung hei Augustinus hat, unterrichtet A. M. Haas 1982, 193 u. 
1989, 49f.
203 »Der Vater gehiert seinen Sohn in der Ewigkeit sich selhst gleich. >Das Wort war hei 
Gott, und Gott war das Wort< (Joh. 1,1): es war dasselhe in derselhen Natur. Noch sage 
ich üherdies: Er hat ihn gehoren aus meiner Seele. Nicht allein ist sie hei ihm und er hei 
ihr als gleich, sondern er ist in ihr; und es gehiert der Vater seinen Sohn in der Seele in 
derselhen Weise, wie er ihn in der Ewigkeit gehiert und nicht anders. Er muss es tun, es 
sei ihm lieh oder leid. Der Vater gehiert seinen Sohn ohne Unterlass, und ich sage mehr 
noch: Er gehiert mich als seinen Sohn und als denselhen Sohn. Ich sage noch mehr: Er 
gehiert mich nicht allein als seinen Sohn; er gehiert mich als sich und sich als mich und 
mich als sein Sein und als seine Natur.« (DW, Pr. 6, 83, 24f., Mhd: ehenda, 82, 21f.). 
A. M. Haas fasst die Stellung Christi im Werk Eckharts so zusammen: »Man würde 
Eckhart unrecht tun, wenn man die Dynamik in seinem christologischen Entwurf unter­
schlagen würde. Es geht ihm nie hloss um ontologische Aussagen, sondern immer auch 
um funktionelle. Seine Christologie ist, im Maße sie mystisch geprägt ist, eine funk­
tionelle Christologie, welche den Ermöglichungsgrund der Gottwerdung des Menschen 
ahgiht, nicht mehr, aher auch nicht weniger.« (1982, 209)

126 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Offenbarungsträchtige Demut

drückbaren. Denn aus dieser Gesamtperspektive tritt wohl am deut­
lichsten das Grundparadoxon dieses Gottdenkens hervor, gemäss 
dem die unvordenkliche göttliche Einheit sich entfaltet in gegenläu­
figen Bewegungen, die wiederum Einheit hervorbringen. Meister 
Eckhart umschreibt gleichsam ein ewiges Geschehen der Unterschei­
dung, dessen Ursprung das Eine, dessen Sinn und Ziel die Gebärung 
des Einen ist. Darum ist auch die Position Gottes, dem schon als ei­
genständiger Begriff Trennung und Unterschiedenheit anhaftet, ge­
nauso vorläufig wie die davon unterschiedene Kreatur204 (worauf 
Eckhart auch in dem erwähnten Gebet, dass wir »Gottes ledig« wer­
den, anspielt). Aber auch ganz direkt spricht Eckhart aus, dass Gott 
sowohl »wird«, wenn die Kreaturen ausfliessen, als auch »entwird«, 
wenn sie wieder in »den Strom und in die Quelle der Gottheit kom­
men«205. Im Offenbarungsgeschehen verändert sich Gott demnach so 
drastisch wie seine Kreatur. Seine Entwicklung erscheint parallel zur 
Aufgabe, die dem Menschen durch den Demutsbegriff gesetzt ist. 
Denn wie die Kreatur aus sich selbst heraus geht in Gott, so geht Gott 
aus sich selbst heraus in die Kreatur, - und darin durch die Demut 
wieder in sich. Das Konzept der Demut wird somit zum Kernelement 
im Denken einer solchen Offenbarungsbewegung, deren Ursprung 
und Ziel als Einung zu bezeichnen ist. Aufgrund dessen wird Gott - 
analog dem Menschen - erst zu dem, was er eigentlich ist, wenn er 
»entwird«. Vielleicht öffnet dieser Gedankengang auch jene Aussage 
Eckharts auf eine spekulative Lesart hin, in der er seiner Gemeinde 
fast lapidar erklärt, dass »Gott nicht zu wirken (vermag) als im 
Grunde der Demut.«206 (Hervorhebung D. S.)

Solche kleinen Mosaiksteine untermauern ein Gesamtbild, in 
dem Demut - so kann man in paradox anmutender Weise formulie­
ren - zum massgeblichen Prinzip dafür wird, dass Schöpfung als 
göttliche Selbstoffenbarung gedacht werden kann. Denn letztere, ob 
sie nun über den Begriff der Selbsterkenntnis, Seinsmitteilung oder 
Liebe gefasst wird, bedarf sowohl der Unterschiedenheit als auch des 
Ausgangs daraus (auch aus einer Ununterschiedenheit, die sich eben 
dadurch vom Unterschiedenen unterscheidet). Aus dieser distanzier­

204 Vgl. hierzu auch die Untersuchung von R. Manstetten: »Das Durchbrechen und die 
Verwandlung Gottes: Ich und Gottheit« (1993, 563 ff. Hervorhebung D. S.)
205 Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 26, 273. (Diese Predigt soll im noch nicht veröffentlichten 
vierten Band der kritischen Ausgabe enthalten sein.)
206 Vgl. DW, Pr. 55, 599, 21 f.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 127

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meister Eckharts einende Demut

ten Gesamtperspektive kommt der Demut jedoch wiederum eine Be­
deutung zu, die sich auch mit einem spontaneren Demutsverständnis 
vermitteln lässt. Denn nun ist deutlich geworden, dass jeder Seins­
zustand, der noch nicht in die Einung gemündet ist, welcher als Got­
tesgehurt den Fokus des Offenharungsgeschehens hildet, sozusagen 
vorläufig, unvollständig, >unvollkommen< ist, seinen eigentlichen 
Wert nur erhält in der Bereitschaft, aus sich auszugehen als Ganzes 
in das Ganze. Demut steht so für ein Schöpfung wie Schöpfer glei­
cherweise hetreffendes Moment, durch das der allumfassende Bezug 
zum einenden Zusammenhang je neu geraten kann. Durch diese Re- 
flexionsehene werden auch jene zu Beginn des Kapitels rätselhaften 
Worte Eckharts endlich durchsichtiger, in denen die nicht üherschätz- 
hare Rolle des Demütigen wie in einem Lohhymnus zum Ausdruck 
gelangt: »Ja, hei Gott! wäre dieser Mensch (der Demütige) in der 
Hölle, Gott müßte zu ihm in die Hölle, und die Hölle müßte für ihn 
ein Himmelreich sei. Er (Gott) muss dies notwendig tun, er würde 
gezwungen dazu, es tun zu müssen; denn da ist dieser Mensch das 
göttliche Sein, und das göttliche Sein ist dieser Mensch. Denn hier 
geschieht in der Einheit Gottes und des demütigen Menschen der 
Kuß, denn die Tugend, die da Demut heisst, die ist eine Wurzel im 
Grunde der Gottheit, darein sie gepflanzt ist, auf dass sie ihr Sein 
allein in dem ewigen Einen hat und nirgends anderswo.«207 (Hervor- 
hehung D. S.) Aufgrund von Demut ist das Seiende mit seinem Sein 
im »ewigen Einen«. Deshalh ist sie eine Wurzel im Grunde der Gott­
heit: Aus ihr wächst die Einheit Gottes je neu.

207 DW, Pr. 15,175, 24f. (»Ja hi got: waer dirre mentsch in der hell, got muest zuo im in 
die hell, vnd die hell muest im ain himelrich sin. er muoss dis von not tuon, er wurdi 
hezwungen dar zuo, das er es tuon muesti; wan da ist dirre mentsch goetlich wesen, vnd 
goetlich wesen ist dirre mentsch. wan hie so geschiht von der ainikait gottes vnd von 
dem demuetigen mentschen der kuss. wan die tugend, die da haisset demuetikait, du ist 
ain wurtzel in dem grund der gotheit, dar in si gepflanzet ist, das si allain ir wesen in 
dem ewigen ain hat vnd niena anderswa.« Ehenda, 174, 21f.)

128 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Jakob Böhmes offenbarende Dynamik 
der Demut

»Nichts ist so schwer zu verstehen wie die Demütigen, Herr. 
Schon bis man sie erkennt, geht es lange. Zuerst habe ich sie 
immer verachtet, bis ich erkannte, daß sie die grossen Meister 
des Sterbens sind.«
(Friedrich Dürrenmatt: »Nächtliches Gespräch mit einem ver­
achteten Menschen«. Werkausgabe in dreißig Bänden, Bd. 17, 
1986, 22).

I. Überleitende Bemerkungen

1. Von Eckhart zu Böhme

Der Wechsel zu Böhme macht überleitende Worte notwendig, nicht 
nur wegen des zeitlichen Sprungs von ca. dreihundert Jahren, der 
zugleich einen Epochenübergang markiert1. Denn, wie schon er­
wähnt, Meister Eckharts Denken ist keineswegs >typisch mittelalter­
lich^ vielmehr offenbart es Züge, die bei Cusanus als Wende in die 
Neuzeit begriffen werden2. Dies mag auch erklären, dass Eckhart -

1 Zur problematischen, aber nach wie vor gängigen Epocheneinteilung vgl. H. B. Gerl 
»Die Problematik der Epochenschwelle« (in H. B. Gerl, 1989). Einige Autoren wollen 
Böhme nicht nur als Denkerfigur an der Epochenschwelle zur Neuzeit, sondern gezielt 
als einen Vertreter der Renaissance-Philosophie verstanden wissen. In diesem Sinn 
schreibt N. Berdjajew: »Er wurzelt noch im Mittelalter, ihm haftet der mittelalterliche 
mystische Realismus an. Aber in ihm brodelt bereits das Blut des Reformations- und 
Renaissancemenschen. Er hat eine renaissancemäßige Einstellung zum kosmischen Le­
ben, zur Natur und ein Selbstbewußstein, das über dem des mittelalterlichen Menschen 
steht. Was den Dynamismus seiner Weltanschauung, sein Interesse für Genesis und 
Werden, sein Gefühl für den Kampf entgegengesetzter Prinzipien und die für ihn 
grundlegende Idee der Freiheit anbelangt, so ist Böhme ein Mensch der Neuzeit« (1932, 
318). Aus ähnlichen Beweggründen zählt auch E. Bloch Böhme unter die Philosophen 
der Renaissance (1972, 69-83). H. B. Gerl findet es ebenfalls fraglos berechtigt, Böhme 
unter die Renaissance-Philosphen aufzunehmen (1989, 85-90). Daneben jedoch wird 
Böhme von zahlreichen auch als Vertreter des »Typus des Barockmenschen« aufgefasst 
(Vgl. G. Bonheims Zusammenfassung, 1992, 50, Anm. 31).
2 Vgl. zum Beispiel W. Schulz, der sein Buch über den »Gott der neuzeitlichen Meta-

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 129

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

obwohl sein Lebensweg einem anerkannten Lebensmuster des 
blühenden Mittelalters entspricht, und er sich in den herrschenden 
Ausdrucksformen seiner Zeit vermittelt - schliesslich als unortho­
doxer Fremdkörper identifiziert und von der berüchtigten päpst­
lichen Bulle »In agro dominico« im Jahre 1329 verurteilt wurde3. So 
untypisch Meister Eckharts Werk die mittelalterliche Scholastik ver­
tritt, so irregulär auch steht Böhmes Denken in der geistigen Land­
schaft seiner Zeit. Beiden gemeinsam zu sein scheint, dass sie einer­
seits zu einem hohen Mass die geistigen Strömungen ihrer Zeit 
reflektieren und verdichten, andererseits aber von den jeweils domi­
nanten Zeitgeistvertretern als anstössig empfunden und abgeurteilt 
worden sind.

In der Figur Jakob Böhmes finden sich zunächst wie bei Eckhart 
typische Variablen der Zeit wieder. Sogar jene Merkmale seines An­
satzes, die sich auf den ersten Blick von Meister Eckhart unterschei­
den, weisen bereits eine andere Epoche aus. Gemeint ist damit nicht 
in erster Linie die damals noch relativ »neue« Konfession Böhmes, 
der Protestantismus, den man stark aus seinen Schriften heraus­
spüren würde. Angesprochen ist eher der dem Mittelalter noch frem­
de Bezug zum Natur-Raum, welcher jedes von Böhmes Werken 
durchdringt4. Sein Naturzugang unterscheidet sich aber wesentlich

physik« (1957) mit Cusanus beginnen lässt, das damit einbrechende »Neue« und die 
Neuzeit Prägende aber explizit mit Meister Eckhart in Verbindung bringt. Schulz er­
blickt den Neuansatz des Cusaners, den er auf Eckhart zurückverfolgt, darin, dass Gott 
»als intelligere und damit als Subjekt im modernen Sinne bestimmt (wird).« (1957, 14) 
Daraus entwickelt sich letztlich, so Schulz, die der Neuzeit eigene Philosophie der Sub­
jektivität, die in Hegel kulminiert: »Hegel bringt diesen modernen Begriff des Subjektes 
in dem bekannten Satz zum Ausdruck, daß alles darauf ankäme, >das Wahre nicht als 
Substanz, sondern eben so sehr als Subjekt aufzufassen und auszudrückenc (...). Aber 
Hegel zieht mit diesem Satz nur die letzte Konsequenz aus dem ihm vorausgehenden 
Denken, denn der Sache nach ist seit dem Beginn der Neuzeit unser moderner Begriff 
der Subjektivität wirksam: das eigentlich Seiende wird gerade nicht mehr als dinglich 
vorhandenes, substantielles Etwas, sondern als geistig-ichhafter Selbstvollzug be­
stimmt. Diese positive Bestimmung Gottes als reine Subjektivität findet sich bei Eck­
hart.« (Ebenda, 15). Zur Bestimmung des Cusaners als Initiationsfigur der Neuzeit vgl. 
auch H. B. Gerl, 1989. Zu Gründen und Hintergründen der Wahl des Cusaners als Figur 
der Epochenschwelle orientiert auch die problematisierende und vielschichtige Analyse 
von H. Blumenberg (1966, 435-523).
3 Zu den Hintergründen der Verurteilung: H. Stirnimann, R. Imbach (Hg.), 1992.
4 Gernot Böhme zählt ihn aufgrund dessen sogar, wenn auch unter gewissen Vorbehal­
ten, zu den »Klassikern der Naturphilosophie« (1989,158-170). G. Haensch macht sei­
nerseits die Eigenart der Mystik Böhmes im Unterschied zur mittelalterlichen Mystik

130 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der quantitativ berechnenden Methodik, die die neuzeitliche 
Wissenschaft im eigentlichen Sinne kennzeichnet. »Er hatte ein 
völlig qualitatives Naturbild, das den äußersten Gegenpol darstellt 
zu der mathematischen Naturwissenschaft seit Gallilei und 
Newton«, so Ernst Bloch.* 5 Mit einem solchen qualitativen Naturbild 
aber steht Böhme nicht allein, sondern repräsentiert wiederum eine 
zu seiner Zeit vorherrschende, durch Paracelsus geprägte, deutsche 
Forscher-Atmosphäre6.

Der eigentliche Ort, an dem Böhme sowohl Kind seiner Zeit ist 
und zugleich enfant terrible, betrifft wohl den auffälligsten epochen­
spezifischen Unterschied zu Meister Eckhart: nämlich den unüber­
sehbaren Sachverhalt, dass in Jakob Böhme kein Kleriker, sondern 
ein Laie über Dinge schreibt und spricht, die gemeinhin zweifellos 
in die Domäne der Theologen gehören7. So typisch diese Erscheinung 
für die Epoche ist, so untypisch ihre Ausprägung bei Böhme. Denn 
Jakob Böhme hat ausser einer rudimentären Schulausbildung keine 
weiteren akademischen Studiengänge durchlaufen. Er erhält sich und 
seine vielköpfige Familie zunächst als Schuster. Sein Denken ver­
dankt sich demnach nicht einer systematischen humanistischen Aus­
bildung; auch die Quellen seiner sonstigen Anregung liegen nach wie 
vor weitgehend im dunkeln8. In der Regel verweist man auf das 
Einwirken von Geistesströmungen unterschiedlicher Art, wobei vor­
nehmlich alchemistische, kabbalistische, paracelsische und weigel- 
sche Einflüsse genannt werden9. Nicht nur dieser aussergewöhnliche

Überleitende Bemerkungen

anhand der unterschiedlichen Rollen, die der Natur darin zukommt, fest (vgl. 1975, 
417f.).
5 E. Bloch, 1984, 72.
6 Vgl. E. Lemper 1976, 347-360, und H. B. Gerl 1989, 71.
7 Zum neuen religiösen Selbstbewusstsein des Laien vgl. die Zusammenfassung und 
den Literaturüberblick von H. B. Gerl (1989, 24 ff.).
8 Schon Böhmes Freund und erster Biograph Abraham von Frankenberg berichtet, dass 
sich Böhmes Wortschatz, so er lateinische oder griechische Fremdworte umfasst und 
Fachausdrücke aus den Bereichen der Medizin, Alchemie oder Philosohie, nicht dem 
»lesen fremder Bücher« verdanke, sondern vor allem der »gepflogene(n) so schrift- als 
mündlichen Kundschaft mit gelehrten Leuten«. (Vita, 16)
9 Zum nach wie vor desolaten Stand der Quellenforschung vgl. G. Bonheim, 1992,11 f. 
und B. Gorceix, 1984, 50. Böhme selbst äussert sich über die Quellen seiner Anregung 
vage bis abfällig. In einer vielzitierten Äusserung in seinem ErstlingswerkAurora heisst 
es etwa: »Ich habe viel hoher Meister Schriften gelesen, in Hoffnung den Grund und die 
rechte Tieffe darinnen zu finden; aber ich habe nichts funden, als einen halb-todten 
Geist, der sich ängstet zur Gesundheit, und kan doch um seiner grossen Schwachheit 
willen nicht zur vollkommenen Kraft kommen.« (Mr, 10, 27.) Nach G. Böhme ist als

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 131

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Ursprung der Böhmeschen Philosophie begründet seine Sonderstel­
lung. Wie Eckhart sitzt auch er zwischen den Stühlen verschiedener 
Identitäten, die sich zwischen Philosophie und Mystik, Theosophie 
und Gnosis bewegen - um nur einige zu nennen10. Entsprechend 
streut sich seine Ausstrahlungskraft, über die man bereits in einem 
philosophischen Nachschlagewerk lesen kann: »Obwohl einer der

»Hauptbildungsquelle« J. Böhmes vor allem die »Luther-Bibel« zu betrachten. Zur Wir­
kungsart sonstiger Einflüsse fasst G. Böhme zusammen: »Neben den Einflüssen der 
Bibel hat man solche aus der mittelalterlichen Mystik, der Kabbala, aus der Alchimie, 
von Paracelsus und Valentin Weigel bei Böhme festgestellt. Diese Einflüsse sind zwar 
deutlich, aber auch unbestimmt. Man kann sie als atmosphärisch bezeichnen: Böhme 
bezieht sich niemals disziplinierte auf Vorgänger oder Traditionen, d. h. durch Zitat und 
Diskussion, sondern er verwandelt sich Terminologien, Lehrstücke, Modelle in höchst 
freier Weise an. Es ist auch anzunehmen, daß er diese Traditionen nur zum Teil durch 
eigene Lektüre aufgenommen hat, zum anderen Teil aus Gesprächen mit gelehrten 
Freunden« (1989, 160f. Vgl. hierzu auch E. Lemper, in: J. Garewicz und A. M. Haas, 
1994, 56f.). Der Bezug zur Alchemie ist schon deshalb naheliegend, weil Böhmes Hei­
matstadt Görlitz in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ein Zentrum des Paracelsis- 
mus war (vgl. E. Lemper, 1970, 347-360 und 1976, 42f.). Böhme selbst möchte aber 
explizit zu verstehen geben, dass er nicht als Alchemist betrachtet werden will (vgl. 
Mr, 22,105). Sein Rückgriff auf alchemistisches Vokabular motiviert sich u. a. vor allem 
dadurch, die eigenen Gedanken in bereits vorherrschenden Denkmodellen zugänglicher 
zu machen. Auch Böhmes Nähe zur Kabbala lässt sich nicht durch eine bestimmte quel- 
lenmässige Anregung festmachen. Hier hält man sich ebenfalls an die inhaltiche Gedan­
kenverwandtschaft, auf die G. Scholem des öfteren mit Nachdruck hingewiesen hat: »Es 
ist unmöglich zu übersehen, daß diese Lehre (des Sohars D. S.), deren faszinierender 
Tiefsinn nicht abzustreiten ist, eine höchst merkwürdige Parallele in den Ideen des gro­
ßen deutschen Theosophen Jakob Boehme (1575-1624) gefunden hat (...). In der Tat ist 
die Lehre Boehmes vom Ursprung des Bösen, die so viel Aufsehen gemacht hat, ganz 
kabbalistisch gedacht. (...) Darüber hinaus kann nun überhaupt gesagt werden, daß 
unter allen christlichen Mystikern Jakob Böhme derjenige ist, dessen Denken gerade in 
seinen originellsten Antrieben die engste Affinität zur Kabbala aufweist. (...) Er hat die 
Welt der Sefiroth, wenn man so sagen darf, von sich aus noch einmal entdeckt. Freilich 
ist denkbar, daß er später, nach seiner Erleuchtung, als er durch gelehrte Freunde einiges 
über Kabbala erfuhr, seine Ideen den kabbalistischen stärker angeglichen hat.« (G. Scho- 
lem, 1957, 259. Vgl. hierzu auch Ders., 1992, 133). Eine frühe, wenn auch ungenaue 
Gegenüberstellung Böhmes und Paracelsus leistet A. Bastian, 1906, 178 ff. Ausführli­
chere Darstellungen in neuerer Zeit bieten z. B. G. Böhme (1989, 121-139), vor allem 
A. Miller-Guinsburg (1980, 96-118). Inhaltliche Brücken zu weigelschem Gedankengut 
zeigen u.a. E. Lemper (vgl. 1976,133 ff.) und S. Wollgast (1988, 713 ff.) auf.
10 »Was war er nun selbst? Mystiker oder paracelsischer Realist? Gnostiker oder Alche­
mist? Visionär oder Philosoph? Dichter oder Denker? Dogmatiker oder Empiriker? 
Christ oder homo religiosus im weitesten Sinn? Pantheist oder Theist? Theosoph oder 
Dialektiker? Voreilig wäre es, derlei Fragen, die sich leicht vermehren ließen, einseitig 
zu beantworten. Widerstehen wir der Versuchung, dann ahnen wir etwas von dem 
Spannungsreichtum dieser Erscheinung.« (H. Grunsky, 1984, 11 f.)

132 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwerstverständlichen Autoren, wirkte er, nicht zuletzt durch seine 
Sprachgewalt, gleichermaßen auf einfache Gemüter wie auf differen­
zierteste Geister, so auf Angelus Silesius, Oetinger, Hamann, 
St. Martin, Schelling (der ihn »eine Wundererscheinung in der 
Geschichte der Menschheit« nannte), Hegel, Goethe, Lichtenherg, 
Novalis, Berdjaev u.a.«11

Überleitende Bemerkungen

11 G. Schischkoff (Hg.): Philosophisches Wörterhuch. Die sonderhare Wirkkraft von 
Böhmes Ausstrahlung führt H. B. Gerl in folgendem Üherhlick vor Augen: »Böhme 
wurde aus einem Schuhmacher zum >philosophus teutonicusc des 17. Jh. Schon diese 
Entwicklung vom einfachen Handwerker zu einem im europäischen Raum weithin ge­
lesenen und his in die Gipfelleistungen der Philosphie des 19. Jh. wirksamen Philoso­
phen ist rätselhaft und mit der gewohnten schulischen Aushildung nicht zu erklären.« 
(H. B. Gerl, 1989, 87). Auch A. Koyre erinnert: »N'ouhlions pas toutefois que F. Schle­
gel, que Lichtenherg, que Tieck Pont proclame Pun des plus grand ecrivain des L'Alle- 
magne.« ( 1970, XV) Ohwohl Böhmes Einfluss auf wesentliche geistesgeschichtliche 
Strömungen unzweifelhaft ist, hat er nie endgültige Aufnahme gefunden in die Reihen 
der klassischen Philosophen: »Boehme was harred from the ranks of the philosophers, 
his works dismissed as the aherrant ramhling of a disordered mind« (R. Brown, 1977, 81. 
Vgl. dazu auch G. Wehr 1994,192). Er findet sich ühlicherweise einem - wie W. Schulz 
treffend formuliert - »Nehenweg des deutschen Philosophierens« zugeordnet, »der seit 
dem Mittelalter nehen dem Hauptweg der Philosophie der Ratio und des Begriffes ein­
herläuft und als »theosophische Naturphilosophie« hezeichnet zu werden pflegt« 
(W. Schulz, 1975,12). Bereits J. Hamherger stellt fest, dass man Böhme zwar üherall in 
die Geschichte der Philosophie aufgenommen fände, »indem man ihn aher nur den 
sogenannten Mystikern oder Theosophen heizählt, will man ihn doch von der Reihe 
der eigentlichen Philosophen ausschließen« (1844, XXVII). Kommentare wie diese deu­
ten zur Genüge die spannungsvolle Rezeptionsgeschichte Böhmes von seiten der soge­
nannten mainstream-Philosophie an, deren Bewunderung für den Görlitzer Denker 
Hand in Hand geht mit einer ahwehrenden Auseinandersetzung, die an Ernsthaftigkeit 
und Systematik meistens zu wünschen ührig lässt. (Vgl. hierzu die vergnüglich zu le­
sende Ahrechnung mit der geisteswissenschaftlichen Forschung, die sich G. Bonheim 
vorgenommen hat in einem Kapitel seines Böhme-Buches mit dem sprechenden Titel 
»Stand der Böhme-Forschung und die Wissenschaftlichkeit ihres Desinteresses«, 1992, 
5-58). Für die gemischte Üherschwenglichkeit der Böhme-Begeisterung legt in neuerer 
Zeit Ernst Bloch Zeugnis ah, der in seinen Vorlesungen üher die »Renaissance-Philoso­
phie« notiert: »Die Antwort Böhmes auf seine Grundfrage: Wie stehen Licht und Fin­
sternis in der argen Welt? war große Grühelei, mit sehr viel trüher Mystik, aher auch 
mit der tiefsinnigsten Dialektik, die es seit Heraklit gah.« (1972, 70. Zum Einfluss 
Böhmes auf Bloch vgl. G. Bonheim, unveröffentlichter Vortrag, 2.5.1993, Görlitz, K. P. 
Steinacker-Berghäuser, 1973). Dieser Mischton aus Bewunderung und Distanzierung 
kennzeichnet die meisten Böhme-Würdigungen. Hegel, der wie Schelling auf Böhme 
durch die Vermittlung von Franz v. Baader gekommen ist (welchem massgehlich die 
idealistische Böhme-Entdeckung zu verdanken ist, hat dieser in seiner Begeisterung 
sogar eine eigene Vorlesungsreihe üher ihn ahgehalten, vgl. Sämtliche Werke, Bd. 13), 
räumt dem Görlitzer erstaunlich viel Platz in seiner Geschichte der Philosophie ein 
(mehr als z. B. Locke oder Hohhes). Seine Behandlung liefert ein exemplarisches Beispiel

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 133

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Das schwer Einzuordnende der Figur und des Werks von Jakoh 
Böhme verstärkt sich noch durch sein eigenes Selhstverständnis. 
Denn er vermittelt seinen Gedankenkosmos nicht etwa nur mit der 
neu aufkommenden Selhstgewissheit des Laien, sondern mit einem

für das wertende Neheneinander in der Auseinandersetzung mit Böhme. Einerseits heht 
Hegel die »größte Tiefe« dieses Mannes hervor, in dem das »Bedürfnis des Spekulati­
ven« nicht zu verkennen sei - eine der höchsten Anerkennung nach Hegelschen Mas- 
stähen (1986, 188f.). Andererseits aher durchsetzt Hegel seine Wiedergahe der Böhme­
schen Philosophie mit seinem expliziten Missfallen an der »rohen« und »harharischen« 
Gedankenform. (»Barharisch« oder »Barharei« findet sich zehn Mal in Hegels Darstel­
lung von Böhmes Philosophie, vgl. 1986, 91 ff.). Zum Verhältnis von Hegel zu Böhme 
vgl. z.B. I. Schüssler, 1965, D. Walsh, 1994, G. Bonheim, 1992, 22ff., K. Alhert, 1986, 
139ff.). Das Verhältnis von Schelling zu Böhme ist hereits zum Thema zahlreicher For- 
schungsarheiten geworden (Vgl. z.B.: F. Brown, 1977 und 1996, G. Bruneder, 1958,
K. Leese, 1927, R. Schneider, 1938, Ernst Benz, 1955). Der Einfluss Böhmes auf Schel- 
lings spätere Werke, inshesondere auf seine Schrift »Üher das Wesen der menschlichen 
Freiheit« ist nicht zu ühersehen, wohei Schelling »ohne gerade Böhme'n zu nennen, 
öfters ganz mit dessen eigensten Worten redet« (J. Hamherger, 1844, XXXIX). Ohwohl 
Schelling hereits früh als »Lohredner Jakoh Böhmes« auftrat (E. Benz, 1955, 29), und 
ohwohl sich in seinem Nachlass ein 30seitiges Exzerpt aus eigener Hand, üherschriehen 
als »Populäre Darstellung des ganzen Systems Jakoh Böhms«, gefunden hat (vgl. hierzu
L. Knatz, in: H. Baumgartner und W. Jakohs, 1996, 297), hat Schelling merkwürdiger 
Weise seinen Bezug zu Böhme nie wirklich explizit gemacht. Ausser üherschwenglichen 
Kommentaren wie: »Man kann nicht umhin, von Jakoh Böhme zu sagen, er sei eine 
Wundererscheinung in der Geschichte der Menschheit und hesonders in der Geschichte 
des deutschen Geistes« (Philosophie der Offenharung, 1974, 123) hlieh es anderen vor- 
hehalten, auf die eindeutige geistige Verwandtschaft Schellings zu Böhme hinzuweisen 
(z.B. auch N. Berdjajew, 1932/33, 330). Eine Bemerkung Schopenhauers hringt diese 
Verwandtschaft hinsichtlich Schellings Freiheitsschrift in etwas hissiger Form zur Be­
achtung: »Es ist fast nur eine Umarheitung von Jakoh Böhmes Mysterium Magnum, in 
welchem sich fast jeder Satz und jeder Ausdruck nachweisen läßt. Warum aher sind mir 
hei Schelling dieselhen Bilder, Formen und Ausdrücke unerträglich und lächerlich, die 
ich hei Jakoh Böhme mit Bewunderung und Rührung lese? - Weil ich erkenne, daß in 
Jakoh Böhme die Erkenntnis der ewigen Wahrheit es ist, die sich in diesen Bildern aus­
spricht. Wäre dieselhe göttliche Erkenntnis in Schelling wirksam gewesen, die in Böhme 
lehte, so hätte sie nach seiner Individualität andere, nach seinem grösseren Verstande 
hessere, d. h. ahstraktere, reinere Ausdrücke gefunden.« (Handschriftlicher Nachlaß III, 
131, zit. hei G. Bruneder 1958, 101, Anm. 21). Im Ühergang zur nachidealistischen Phi­
losophie macht Feuerhach ausgiehig auf den Görlitzer Denker aufmerksam. In fast he- 
geistertem Tonfall heisst es in seiner Zusammenfassung: »Was er namentlich üher das 
Wesen der Begierde, üher die Pein der Leidenschaft, üher die Lust der Freiheit und 
Gemüthsidentiät, den Affect der Affectlosigkeit sagt, ist ehen so tief als wahr, ehen so 
poetisch als ergreifend, weil er empfindet, was er denkt und sagt.« (Sämtliche Werke III, 
177). Dennoch dient Böhme Feuerhach letztlich nur als »lehrreichste(r) und zugleich 
interessanteste(r) Beweis« dafür, dass Metaphysik nichts anderes ist als »esoterische 
Psychologie« (Ehenda).

134 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichsam prophetischen Sendungshewusstsein12. Aufgrund seines 
hochspekulativen Gedankenguts wie der Selhstgewissheit, mit der 
er es vertritt, gerät Böhme ins Kreuzfeuer der prostestantischen Or­
thodoxie13. Die Konfrontation mit den hart gewordenen Positionen 
offizieller Konfessionsvertreter geschieht hei Böhme allerdings nicht 
wie hei Eckhart erst gegen Ende seines Lehens, sondern in Form von 
Verfolgung und Schreihverhot ah seiner ersten verhreiteten Schrift, 
»Morgenröte im Aufgang, genannt Aurora«, im Jahre 161214.

Überleitende Bemerkungen

2. Einleitendes zur Denkeigenart Böhmes

Trotz dieser Gemeinsamkeit ihres - nicht gerade lehenserleichtern­
den - Stigmas der Ungewöhnlichkeit, hedeutet der Ühergang von 
Meister Eckharts zu Jakoh Böhmes Werk einen extremen Wechsel. 
Die philosophischen Landschaften, in die der hier untersuchte Begriff 
der Demut eingehettet ist, unterscheiden sich gravierend. Inwiefern 
die äusserst divergierenden Ansätze wie Ausdruckweisen heider 
Denker auseinanderlaufende oder dennoch verwandte Demuts­
hegriffe hervorgehracht hahen, dies wird sich im Anschluss des vor­
liegenden Deutungsversuches zeigen. Zunächst soll jedoch Meister 
Eckhart vergessen sein, damit wir uns vorhehaltlos in den neuen 
Denkraum Böhmes hegehen. Denkraum scheint als Begriff jedoch 
schon eine irreführende Suggestion zu enthalten. Damit vorgestellte 
Statik und Ühersichtlichkeit passen nämlich nicht auf das dyna­
mische Denkgeschehen, was einen in Jakoh Böhmes Texten regel­
recht fortzureissen scheint. Mühsam nur und unter einiger Anstren­
gung - auch in Ahsehung vieler Aspekte der wuchernden und reichen

12 Hierzu E. Benz: »Der Prophet Jakoh Boehme. Eine Studie üher den Typus nachrefor- 
matorischen Prophetentums«, 1959. Vgl. auch E. Pältz: »Zum Verständnis von Jakoh 
Boehmes >Autorschaft< «, 1975, 9-21.
13 Ausführlich informiert E. Lemper üher die Hintergründe dieses Streits (vgl. 1976, 
86 ff.), auch G. Wehr (vgl. 1971, 36f.). J. Hamherger erklärt sich üher die Konfrontation 
Böhmes mit der - zu erneutem »Scholasticismus« - verhärteten protestantischen Front 
den Umstand, dass Böhmes Wirkkreis von Anfang an massgehlich gelähmt und he- 
schränkt worden sei (vgl., 1844, LV).
14 Zur ungewöhnlichen Biographie Böhmes orientiert u.a. Ahraham v. Frankenherg, 
(aufgenommen im 10. Bd. der hier zitierten Böhme-Werke), W. E. Peuckert 1924, 
P. Deussen 1925, H. Grunsky 1984, G. Wehr 1971. Besonders ausführliche Darstellun­
gen, die auch auf das kulturelle und politische Umfeld Böhmes detailliert eingehen, 
hieten vor allem E. Lemper, 1976 und J. Hoffmeister, 1975.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 135

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Gedankenfülle - lässt sich ein systematisch gerader Pfad durch den 
Strudel der Darlegungen bahnen.

Jakoh Böhmes Spekulationen sind nicht durch die alte Ordnung 
eines scholastischen Darstellungskodexes, auch nicht durch die in sei­
ner Zeit neu aufkommende Darstellungsart »more geometrico« ge­
händigt. Als Autodidakt schreibt er ungezügelt von akademischen 
Normen in einer so bewunderten wie beklagten Sprache, die - in 
einer klassischen Formulierung Hegels - »die Wirklichkeit als Be­
griff« gebraucht15. Hinzu kommt, dass sein universaler Denk­
anspruch vor (fast) nichts halt macht. Die Erklärfreude des »philoso- 
phus teutonicus« hat bereits Ludwig Feuerbach zum stichelnden 
Kommentar verleitet: »Er (Jakob Böhme) will uns nicht nur erklären, 
wie aus der Natur Gottes der Geist Gottes, sondern auch wie aus der 
Natur oder dem Wesen Gottes die wirkliche Natur entsteht - erklä­
ren, wie Sonne, Mond und Sterne, Himmel und Erde, Feuer und 
Wasser, Berge und Steine, Bäume und Kräuter, Thiere und Men­
schen, Franzosen und Schären, Krätze und Aussatz entstehen: kurz 
er will uns alle Geheimnisse der Astronomie, Physik, Geologie, Mi­
neralogie, Physiologie und Pathologie aufschliessen, befangen in 
dem Glauben, dass, weil Alles aus Gott geworden, auch Alles aus 
ihm erkannt werden könne.«16

So fremdartig und auch störend bei der Lektüre diese universale 
Erläuterungstendenz des philosophus teutonicus ist, so interessant 
ist das Selbstkonzept, welches in seinem Zugang explizit wird. Dieses 
Selbstverständnis vor allem prägt - wie zu sehen sein wird - seinen 
spannungsreichen Demutsbegriff. Denn Böhme versteht sich als 
Autor weder im Sinne eines passiven Mediums, durch welches Gott 
sozusagen die Gesamtheit der Zusammenhänge hindurch diktiert, 
noch ist er so grössenwahnsinnig zu glauben, dass er aus sich heraus 
- ohne Studium und Vertiefung in die damals keimende Naturwis­
senschaft -, den Dingen auf den Grund zu sehen vermöchte. Viel­
mehr setzt Böhme das theologische Konzept der Ebenbildlichkeit in 
philosophisch fordernde Aktualität um, insofern ihm darin die zu 
verwirklichende Möglichkeit gegeben erscheint, durch das Wesen

15 Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 1971, 95. Als exemplarische Stim­
men im heute immer noch lauten Chor der Beschwerden über Böhmes angeblich durch­
mischte, diffuse und unsystematische Ausdrucksweise vgl. G. Haensch, 1978, 195 und 
A. Koyre, 1979, Xf. Dagegen halten vor allem philologisch motivierte Untersuchungen 
Böhmes Rang »eines bedeutenden Sprachschöpfers« vor Augen (P. Schäublin, 1963, 9).
16 SW 111,134.

136 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überleitende Bemerkungen

des Menschen seihst in besagten Grund der Dinge zu schauen17. Dar­
um könne der menschliche Wille - so Böhme - »in diesem Quell- 
hrunn schöpfen, so er Göttlich Licht in sich hat, und die Unendlich­
keit schauen; aus welchem Schauen diese Feder geschrieben hat«18. 
Will man von einer Böhmeschen Erkenntnistheorie sprechen, so geht 
diese eindeutig vom christlich-jüdischen Ansatz aus. In seinen häufi­
gen Rechtfertigungen oh seines grenzenlosen Denk- und Wissens­
anspruchs pocht er immer wieder auf seine Konformität mit dem 
von jedem Gläubigen anerkannten Genesiswort vom Menschen als 
imago dei. Dieses nimmt er als Indiz eines Zusammenhangs mit dem 
Schöpfer, der auch einen wissensmässig direkten Zugang zu seinem 
Werk gewährt19. In Böhmes erkenntnistheoretischer Ernstnahme 
und Umsetzung dieser hihlischen Grundsätze ergiht sich eine gewisse 
Parallelität zu Nikolaus von Kues. Die Fragen, die Hans Blumenherg 
dem Ansatz des Cusaners unterlegt, könnte man ebenso anhand der 
Böhmeschen Reflexion herauskristallisieren: »Was bedeutet es im 
Ernst für das Bild des Menschen vom Weltall, daß er von der Schöp­
fung aus dem Nichts durch einen allmächtigen und unendlichen Ur­
heber erfahren hatte? (...) Und hatte es Folgen für das Wissen des 
Menschen von sich selbst gehabt, daß er gehört hatte, er solle das Bild 
und Gleichnis seines Schöpfers sein? Galt es hier nicht, in Vermutun­
gen geradezu auszuschweifen? Aber nichts von dem hatte die Scho­
lastik ernstlich getan oder auch nur versucht.«20 Im Unterschied zu 
Cusanus entwickelt Böhme aufgrund des Glaubensgrundsatzes je­

17 »Wie woltest du denn nicht Macht haben zu reden von Gott, der dein Vater ist, des 
Wesens du bist? Schaue an, ist doch diese Welt Gottes; und so Gottes Licht in dir ist, so 
ist sie auch dein, wie geschrieben stehet: Alles hat der Vater dem Sohne gegeben, und 
der Sohn hat dirs gegeben (Joh 16:15).« (3P, 4,7) In einem seiner Sendbriefe findet diese 
Überzeugung folgenden Niederschlag: »Dann das Buch, da alle Heimlichkeit innen lie­
get, ist der Mensch selber: Er ist selber das Buch des Wesens aller Wesen, dieweil er die 
Gleichniß der Gottheit ist; das grosse Arcanum lieget in ihme« (ep, 20, 3).
18 Mm I, 5, 15.
19 So heisst es in einer expliziten »Rechenschaft des Schreibers«, die seinem ersten 
Buch, der Aurora oder Morgenröthe im Aufgang, vorangestellt ist: »Gott hat mir das 
Wissen gegeben. Nicht ich/ der ich der Ich bin / weiß es/ sondern Gott weiß es in mir. 
Diese Weisheit ist seine Braut / und die Kinder Christi sind in Christo / in der Weisheit / 
auch Gottes Braut. So nun Christi Geist in Christi Kindern wohnet / und Christi Kinder 
Reben am Weinstocke Christi sind / und mit ihme Ein Leib sind / auch Ein Geist: wem 
ist nun das Wissen? ist es mein oder Gottes? solte ich denn nun nicht im Geiste Christi 
wissen / woraus diese Welt sey geschaffen / so derselbe in mir wohnet / der sie geschaf­
fen hat? solte Er es nicht wissen?« (Mr, Seite 19)
20 H. Blumenberg, 1966, 466.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 137

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

doch nicht Vermutungen, sondern eine Erkenntnispraxis, die die 
Grenzen, die im Cusanischen Begriff der docta ignorantia festgelegt 
sind, überschreitet. Diese Überschreitung geschieht nicht durch den 
Versuch einer Ausdehnung menschlichen Erkenntnisvermögens, 
sondern - wie im nächsten Abschnitt beleuchtet wird - durch eine 
fast gegenläufige Bewegung des demütigen »Einsinckens«. Es ist die­
se Bewegung, die für Böhme Erkenntnisgrenzen überwindbar macht.

Wenn Böhme also über die Anfänge der Welt und die Gescheh­
nisse innerhalb der Gottheit zu spekulieren pflegt, so ist er sich der 
Kritik der »Vernunft« wohl bewusst, die »alhier möchte tadeln wol­
len und sagen: Wir sind nicht darbey gewesen als dis geschehen sey«; 
Böhme erklärt jedoch daraufhin: »Ich, der ich der Ich bin, habe es 
nicht gesehen. Denn ich war noch nicht eine Creatur; aber wir habens 
in der Essentz der Seelen«21. Mit dieser »Essentz« spielt Böhme auf 
die Einwohnerschaft Gottes an, der sich im Menschen als »in seinem 
Spiegel offenbaret und zurück siehet durch die seelische Essentz in 
den Anfang aller Wesen«, - worauf Böhme sich wieder an die Ver­
nunft richtet und den Spiess gleichsam umdreht: »was hat mich denn 
die Vernunft zu tadeln, um daß sie daran blind ist? Ich soll die Ver­
nunft warnen, daß sie doch wolte einmal in Spiegel des Verstandes 
sehen, und betrachten was sie sey«22. Die Berufung auf die göttliche

21 Mm, 9,1. In einer früheren Schrift Böhmes findet sich dieser Rechtfertigungsansatz 
seines Erkenntnisanspruchs noch ausführlicher erläutert. Dort heisst es: »Darum ob wir 
gleich reden von der Schöpfung der Welt, als wären wir darbey gewesen und hätten 
solches gesehen, des darf sich kein Mensch wundern, und für unmöglich halten: denn 
der Geist, so in uns ist, den ein Mensch vom anderen erbet, der ist aus der Ewigkeit in 
Adam geblasen, der hat es alles gesehen, und siehet es noch im Lichte Gottes, und ist gar 
nichts fernes, oder unerforschliches: denn die ewige Geburt, so im menschlichen Centro 
verborgen stehet, thut nichts Neues, sie erkennet, wircket und thut eben das, was sie von 
Ewigkeit gethan hat (...) Darum so man redet vom Himmel und der Geburt der Ele­
menten, so redet man nicht von fernen Dingen, so weit von uns sind; sondern wir reden 
von Dingen, so in unserem Leibe und Seele geschehen: und ist uns nichts nähers als 
diese Geburt, denn wir leben und schweben darinnen, als in unserer Mutter (reden also 
nur von unserer Mutter) Hause; und so wir vom Himmel reden, so reden wir von 
unserm Vaterlande, welches die erleuchtete Seele wol schauen kan, und obs gleich dem 
Leibe verborgen stehet.« (3P, 7, 6-7)
22 Mm, 9, 2. »Verstand« und »Vernunft« sind bei Böhme eindeutig gewertete Begriffe, 
wobei J. Hamberger bereits auf die Parallele des Böhmeschen zum Lutherschen Ver­
nunftbegriff aufmerksam gemacht hat (vgl. 1844, 4, Anm.). In umgekehrter Analogie 
zu Hegel kann man das Vermögen, welches Böhme dem »Verstand« zutraut, mit dem 
Hegelschen Vernunftbegriff assoziieren, während die »Vernunft« für Böhme gleichsam 
eingeengt ist auf zu enge Dimensionen des Erkennens und den Bereich des Vorgege­
benen nicht transzendieren kann. Darum wenden sich seine Rechtfertigungen auch im­

138 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seelenessenz aufgrund ihrer Ahhildhaftigkeit legt Böhme im Sinne 
eines Spiegels aus, in und durch den Gott selbst zurück sieht in den 
»Anfang aller Wesen«. Deshalb empfindet Böhme seine Einsicht 
nicht als eigene Leistung, die sich auf ihn reduzieren liesse, und den­
noch kann diese Einsicht nur in ihm geschehen: Nicht weil er Jakob 
Böhme ist, sondern weil darin die Bestimmung der Menschheit als 
Spiegel Gottes liegt.

Der Ursprung der Anschauung eines solchen Erkenntniszusam­
menhangs von Gott und Mensch entstammt bei ihm nicht einem 
langsam entwickelten, diskursiven Denkakt. Ebensowenig hat sich 
seine Denkart aus der Bibellektüre vermittelt. (Erst später findet er 
Bestätigung seiner spezifischen Denk- und Wahrnehmungsweise in 
Bibel, Schriften anderer »Meister« und Natur). Sein Ansatz muss 
vielmehr als Resultat nicht nur einer Intuition, sondern eines all­
durchdringenden Denk-»Erlebnisses« verstanden werden - so lässt 
sich in Anlehnung an Ernst Bloch formulieren23. Dieses Erlebnishafte 
reflektiert sich auch an der Aura der brennenden Aktualität und Bri­
sanz, die seine Gedanken durchweg umgibt. Angesichts des Anstos- 
ses von Böhmes Denkweg liesse sich vielleicht auch von einer »Denk­
erfahrung« in der Auslegung von Helmut Holzhey sprechen, in dem 
Sinne nämlich, dass das Denken dieser »seiner eigenen Erfahrung 
gegenüber nicht mächtig ist, sondern von ihr überkommen und ge­
rade so in sich selbst umgewandt wird«24. Anhand von Heideggers 
Begriff der »Erfahrung des Denkens« destilliert Holzhey »die über­

Überleitende Bemerkungen

mer gegen die Vernunft, gegenüber der er sich auf den Verstand beruft. In ähnlicher 
Weise argumentiert Hegel - exemplarisch zum Beispiel in der Differenzschrift (»Diffe­
renz des Fichteschen und Schellingschen Systems«) - auch unter der Berufung auf die 
Vernunft gegen die engen Schranken des Verstandes.
23 Vgl. E. Bloch, 1972, 70. Mit einigem Recht kann man gemeinsam mit G. Bonheim 
sich gegen die Auffassung von G. Heinze, W. Nigg und H. Tesch verwehren, Böhmes 
Initialerlebnis als eine »Vision« zu bezeichnen, denn diese »Bezeichnung -so Bonheim 
- ist im Grunde denkbar ungeeignet, weil das Moment der Entrückung in eine andere 
Realität, die die Realität des gewöhnlichen Lebens kurzzeitig vergessen läßt, in Böhmes 
Schilderung völlig fehlt. (...) Böhme jedenfalls versichert, daß er auch in den Augen­
blicken plötzlicher Erkenntnis nichts als nur das Alleralltäglichste um sich herum gese­
hen hat.« (1992,176, Anm. 1). Andererseits wird im Artikel von A. M. Haas »Erfahrung 
und Sprache in Böhmes Aurora« einsichtig, wie sehr Böhme auf die Ausdrücke des 
Sehens, des Lichts, des Durch-alles-hindurch-Sehens rekurriert, so dass seinem Erlebnis 
das Moment einer visio, wenn auch ganz eigener, vielleicht realitätsnaher bzw. -auf- 
schliessender Art, wiederum auch nicht völlig abzusprochen ist (in J. Garewitz, A. M. 
Haas, 1994,1-23).
24 1970, 281.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 139

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

raschende Plötzlichkeit (...), die Diskontinuität zum vorstehenden 
Denklehen (...) und die Wendung auf sich selbst«25 als die charakte­
ristischen Momente einer solchen Erfahrung. Diese Diagnose trifft 
ziemlich genau den Denkeinschnitt, der Böhme widerfahren ist. 
Denn mit einem Schlag hat sich seine Denk- und Anschauungsart 
so drastisch verändert, dass er sich von früheren und vorgegebenen 
Vorstellungsweisen rigoros ahwendet. Zusätzlich wirft ihn sein neu­
er Ausgangspunkt radikal auf sich selbst zurück: die Denkwege, die 
sich nun andeuten, kann nur er allein heschreiten. Mindestens zehn 
Jahre braucht er, um seinen neuen gedanklichen Zugang zur Welt in 
Worten vermittelhar zu machen.

Böhme selbst sieht seine gewandelte Denkweise aber nicht in 
erster Linie in den Relevanzraum des philosophischen Diskurses ge­
stellt. Er fühlt eher so etwas wie eine menschliche Verantwortung, 
die ihn zum Ausdruck seiner neu gewonnenen Einsicht und Wahr­
nehmung treibt: »Wir reden was wir sehen, fühlen, schmecken und 
wissen, und ist nicht Tand oder Wehnen: und das nicht Uns, sondern 
Euch, als ein Glied dem andern pflichtig ist, auf daß unsere Freude in 
euch sey«26 (Hervorhebung D. S.). Böhmes Denken möchte demnach 
konkret auf die Lebensgestaltung einwirken, seine »Freude« soll auch 
im Leser sein. Eine ungewöhnliche Verwobenheit von theoretischem 
wie praktischem Anspruch kennzeichnet sein Werk. Nicht etwa, dass 
er eine eigene Ethik verfasst hätte. Die Ethik, wenn man überhaupt 
von einer solchen im Kontext Böhmes sprechen kann, ergibt sich aus 
seinem Denken, welches - zwar ausgesprochen spekulativ - für ihn 
notwendig mit »praktischen« Konsequenzen verbunden ist. Mit der 
Stosskraft seines Ansatzes möchte er nicht nur die Grundprobleme 
der Metaphysik erschliessen, das Wesen Gottes und der Seele, das 
Problem des Bösen, den Zusammenhang von Gott und Natur usw., 
- zugleich sollen diese universal erklärenden Gedankenmodelle auch 
lebensverändernde Impulse setzen. Das Programm, welches er sich in 
seinem Schrifttum setzt, könnte umfassender kaum sein. In der Vor­
rede eines seiner Hauptwerke, dem »Mysterium Magnum«, findet

25 Ebenda 282.
26 40 F, 13, 6. Auch in einer anderen Schrift tritt dieses Motiv seines Schreibens hervor, 
so wenn er schreibt: »Muß ich doch an dem grossen Geheimniß stammeln gleich einem 
Kinde, da lernet gehen: so gar kan es die irdische Zunge nicht erheben, was der Geist 
begreiffet und verstehet. So will ich's doch wagen, ob ich manchen möchte lüsternd 
machen zu suchen das Perlein, damit ich in meinem paradeisischen Rosen-Garten auch 
Gottes Werck wirke.« (3 P, 7, 17)

140 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich sein überwältigendes Vorhaben in einer ebenso überwältigenden 
Auflistung zusammengefasst: »Und wollen andeuten (1.) was das 
Centrum und Grund aller Wesen sey, (2.) was die Göttliche Offenba­
rung durchs Sprechen des Worts Gottes sey, (3.) wie Böses und Gutes 
aus einem einigen Grunde urstände, als Licht und Finsterniß, Leben 
und Tod, Freude und Leyd; und wie das in seinem Grunde sey, auch 
wozu iedes Wesen und Qual nutze, und unvermeidlich sey, (4.) und 
wie alle Dinge ihren Grund vom Mysterio Magno als vom Aushau­
chen des ewigen Einen haben, (5.) wie sich das ewige Eine in Emp­
findlichkeit, Findlichkeit, Schiedlichkeit zu seiner selbst Scientz, und 
zum Spiel der ewigen Kraft einführe, (6.) wie man zu wahrer Erkent- 
niß Gottes, und zum Erkentniß der ewigen und zeitlichen Natur 
kommen möge, (7.) Item, wie man in wahre Beschaulichkeit des We­
sens aller Wesen kommen möge, (8.) Item, von der Schöpfung der 
Welt und aller Creaturen, (9.) und dann von des Menschen Urstand, 
Fall und Wiederbringung, was er nach dem ersten Adamischen Men­
schen im Reich der Natur sey, und was er in der neuen Wiedergeburt 
im Reiche der Gnaden sey, und wie die neue Wiedergeburt geschehe: 
(10.) Auch was das alte und neue Testament ein iedes in seinem Ver- 
stande sei.«27

Geht man dem hintergründigen Motiv zu diesem, dem moder­
nen Zeitgenossen eindeutig »unbescheiden« anmutenden Denk­
anspruch nach, so führt es überraschend, aber auf direktem Wege 
jenem Begriff zu, den man wohl am wenigsten erwartet hätte: De­
mut28.

Überleitende Bemerkungen

27 Mm I, Vor. 11.
28 Das Thema der Demut wurde, soweit sich der Überblick über die Sekundärliteratur 
erstreckt hat, niemals Gegenstand einer eigenen Untersuchung. Nicht einmal am Rand 
der Einzeluntersuchungen oder Gesamtdarstellungen scheint diesem Begriffbei Böhme 
annähernd gebührende Aufmerksamkeit zugekommen zu sein. Einzelne Wortunter­
suchungen beschränken sich zumeist auf Böhmes eigen- geprägte Worte oder auf seine 
Verwendung mystischer Terminologie. Auch ein vergleichender Blick auf naheliegende 
Bezugsquellen Böhmes, Paracelsus, Schwenckfeld und Waigel, liessen keine Parallelen 
erkennen in der Rolle und spezifischen Bedeutung, die dem Demutsbegriff bei Böhme 
zukommt.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 141

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

II. Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

1. Demut als Bedingung eines universalen Denkanspruchs

In seiner Erstlingsschrift, der »Aurora«, deutet Böhme in einem - 
wegen seiner Ausdruckskraft berühmt gewordenen - Abschnitt ein 
Initialerlebnis seines Denkwegs an. Er erzählt dort von einem Durch­
bruchserlebnis nach einer langen Phase des Selbstzweifels und des 
Verlorenheitsgefühls angesichts der unermesslich gewordenen Welt, 
die auch gegenüber Gut und Böse gleichgültig erscheint. In »harte 
Melancholey und Traurigkeit«29 sei er gefallen, wobei ihm auch die 
Vorstellung eines Gottes als fernab regierendes »sonderliches We­
sen«30 wenig geholfen habe. Böhme berichtet sodann, wie er, um aus 
seiner trüben Verlorenheit herauszugelangen, seine Suche mit ent­
schiedener Unbedingtheit - »in willens das Leben daran zu setzen«31 
- nicht mehr in die eigene Grübelei versunken, sondern an den (da­
mals noch) unverstandenen Gott gerichtet habe. Die Folge dieser ent­
schiedenen Gerichtetheit und Willensanstrengung, in der er über sei­
nen eigenen melancholisch-depressiven Horizont hinwegzukommen 
sucht, ist ihm ungeahnt gewesen: auf einmal - so Böhme wörtlich - 
»brach der Geist durch.«32 Böhme erzählt dieses sein Leben durch­
dringende Erlebnis in förmlich vibrierender Dichte: »Alsbald nach 
etlichen harten Stürmen ist mein Geist durch der Höllen Porten 
durchgebrochen bis in die innerste Geburt der Gottheit, und alda 
mit Liebe umfangen worden, wie ein Bräutigam seine liebe Braut 
umfähet. Was aber für ein Triumphiren im Geiste gewesen, kan ich 
nicht schreiben oder reden: es läst sich auch mit nichts vergleichen als 
nur mit deme, wo mitten im Tode das Leben geboren wird, und ver­
gleicht sich der Auferstehung von den Todten. In diesem Lichte hat 
mein Geist alsbald durch alles gesehen, und an allen Creaturen, so 
wol an Kraut und Gras Gott erkant, wer der sey, und wie der sey, und 
was sein Wille sey: auch so ist alsbald in diesem Lichte mein Willen 
gewachsen mit grossem Trieb, das Wesen Gottes zu beschreiben.«33

Diese »philosophische Erleuchtung«34 als auch der Hergang, der

29 Mr, 19, 5.
30 Ebenda, 19, 4.
31 Ebenda, 19, 11.
32 Ebenda, 19, 10.
33 Ebenda, 19, 11-13.
34 Ernst Bloch, 1977, 70.

142 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

zu ihr führt, enthalten in nuce bereits den Inhalt dessen, was Böhme 
in seinem vielbändigen Werk immer weiter bewusst zu machen und 
zu entwickeln sucht35. Das Verstehen, dass die Gottessuche nicht in 
ein Abseits zu schweifen hat, sondern sich im unmittelbaren Lebens­
feld des Menschen erfüllt - dass Gott an »Kraut und Gras« erkennbar 
wäre -, verursacht die eigentliche und gründsätzliche Kehre Böhme­
schen Denkens36. Im Hinweis darauf, dass er nicht nur eingesehen 
habe, wer Gott sei, sondern auch wie Gott sei, deutet sich bereits das 
Spezifikum seines neuen Begreifens an: nämlich seine durch und 
durch dynamische Auffassungsweise des göttlichen Wesens. Hierfür 
bezeichnend ist auch die Erwähnung des »Willens« Gottes, dessen 
Auslegung Böhme eine umfassende voluntaristische Wirklichkeits­
theorie entwickeln lässt37, in der nichts Geringeres als die Vereini­

35 Böhme, hinsichtlich des angemessenen Ausdrucks des von ihm so plötzlich und über­
wältigend Erkannten offen überfordert, kündigt bereits in seinem ersten Buch an, dass 
»was ich an einem Orte nicht genug beschreibe von dieser grossen Geheimniß, das wirst 
du am andern finden: und was ich in diesem Buche nicht kan beschreiben von wegen der 
Länge und meiner Unbegreiflichkeit, das solt du in dem andern nachfolgenden finden. 
Denn dieses Buch ist das erste Gewächse dieses Zweigleins, das da grünet in seiner 
Mutter; gleichwie ein Kind, das da lernet gehen, und kan nicht bald sehr lauffen.« (Mr, 
21,62-63)
36 Dadurch löst sich für Böhme jene grundsätzliche »Blindheit« auf, unter der nach ihm 
die Mehrheit leidet, vor allem auch die »Doctores in ihren gecrönten Hütlein«, die zwar 
wissen, »daß ein Gott ist, der dieses alles geschaffen habe, sie wissen aber nicht, wo 
derselbe Gott ist, oder wie derselbe ist. Wenn sie wollen von Gott schreiben, so suchen 
sie Ihn ausser dieser Welt in einem Himmel alleine, gleich als wäre er ein Bilde mit 
etwas zu vergleichen« (Mr, 22, 34f.). Der Stellenwert, den er der Auflösung dieses Miss­
verständnisses beimisst, wird auch daran ersichtlich, dass er eines seiner Hauptwerke 
(Gnadenwahl) unmittelbar mit dem Kampf gegen diese Auffassung eines jenseitigen 
Gottes ansetzen lässt (vgl. Gw, Vor., 1f.). Die Hineinverlegung Gottes in die Welt mit 
den Konsequenzen, die, wie zu sehen sein wird, für Böhme damit verbunden sind, be­
deutet nach D. Walsh die Grundsteinlegung jener modernen Gedankensysteme bzw. 
Ideologien, die auf »innerwordly fulfillment« ausgehen: In der Spekulation Böhmes, so 
erklärt Walsh, »we may observe the genesis of one of the most influential symbolic 
complexes of the modern age. All constructions of reality as a movement toward fulfill- 
ment within time, particularly its representation as a series of oppositions that unfold 
into a final historical resolution, can look toward Boehme as the spiritual progenitor of 
their symbolism. He reveals the experiential underpinnings for their conception of rea­
lity be tracing it to its ultimately legitimizing source within divine being itself.« 
(1983, 1)
37 J. Stoudt geht sogar soweit, Böhme aufgrundessen »the first significant voluntarist in 
Western thought« zu bezeichnen (1957, 302). Auch Berdjajew hebt Böhmes Willens­
einschätzung in seinem spekulativen Ausmass als ein innovatives Element in der abend­
ländischen Philosophie hervor: »Böhmes Metaphysik ist voluntaristisch, sie ist nicht

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 143

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

gung einer Kosmo- und Theogonie zu leisten versucht wird. Sein 
erlehnisheflügelter Ausgriff schwingt sich also zu einer Universalität 
auf, dem keine Prohlemhürde unüberwindlich erscheint38.

Angesichts dessen drängt sich die Frage auf, was dieser »Denk­
erfahrung« Böhmes zugrundeliegt bzw. was die Krise, in der sie ein­
gehrochen ist, dafür fruchthar gemacht hat. Denn offensichtlich lässt 
nicht jede Krise von »harter Melancholie«, gepaart mit dem Willen, 
sich daraus zu hefreien, solche Denkhorizonte aufhrechen. Böhme 
selbst thematisiert die Bedingung der Eröffnung seines Denkwegs 
nirgends explizit. Dennoch gibt es indirekte Andeutungen, die der 
Aufmerksamkeit wert erscheinen. So zum Beispiel findet sich eine 
Bedingung des Zugangs zu seiner Gedankenwelt in Form eines Rat­
schlags an den Leser ausgesprochen, den er seinem zentralen Werk, 
der »Gnadenwahl«, voranstellt: »Und vermahne den liebhabenden 
Leser, sich in Göttlicher Demuth in Gott und seine Mit-Aeste oder 
Brüder zu ersencken, so mag er unsern empfangenen tiefen Sinn und 
Begriff wol ergreiffen«39.

Mit diesem Rat stehen wir offensichtlich in abrupter Weise vor 
dem Kernthema unserer Untersuchung. »Göttliche Demut« begeg­
net hier gleichsam als Eingangstor zur Böhmeschen Gedankenwelt. 
Lapidar wird sie mit der Befähigung umschrieben, sich in Gott und 
den Brüdern40 »ersencken« zu können. So sei es möglich, den »tiefen 
Sinn und Begriff« von Böhmes Lehre zu begreifen. Umgekehrt heisst 
das, dass Böhme ein Verstehen seiner Lehre ohne Demut für aus­
geschlossen hält. Damit steht eine schwer umgehbare Eintrittshürde

intellektualistisch wie die griechische und mittelalterliche Philosophie. Böhmes Volun­
tarismus ist das neue Prinzip, das er in die Philosophie hineintrug und das die deutsche 
Philosophie weiterentwickeln wird. Erst der Böhmesche Voluntarismus hat die Philoso­
phie der Freiheit möglich gemacht.« (1932, 321) W. Elert geht sogar soweit, Böhmes 
Mystik durch seinen voluntaristischen Ansatz von der übrigen mystischen Tradition 
abheben zu wollen: »In der Konsequenz seines Voluntarismus übertrifft er die gesamte 
deutsche Mystik bei weitem. Denn während der Wille dort immer erst bei der spezi­
fischen Wendung zur Ethik zu vollem Recht kommt, ist für Böhme das Wollen im 
eigentlichen Sinne eine religiöse Funktion. (...) Das mag auch den Ausdruck »Volunta- 
ristische Mystik« rechtfertigen.« (1913, 5f.)
38 »Wo immer man Böhmes Werk aufschlägt, fällt einem diese universale, auf Ganz­
heitserkenntnis hinzielende Betrachtungsweise auf.« (G. Wehr, 1991, 248)
39 Gw, Vor., 7.
40 Dass Böhme die Menschen nicht nur als Brüder, sondern als »Mit-Aeste« bezeichnet, 
beruht auf seiner Lieblings-Metapher des Weltbaums, in dem alle Menschen Äste sind, 
somit in einem verästelten Zusammenhang in direktester Weise verbunden sind. (Vgl. 
z.B. Mr, Vor. oder Mm, 22, 67).

144 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

vor seiner Gedankenwelt, die vor allem den modernen Interpreten in 
Verlegenheit bringen muss. Denn was heisst diese Verstehenshedin- 
gung überhaupt? Was bedeutet hei Böhme göttliche Demut, die sich 
in Gott und die Mithrüder »ersencken« kann? Warum hebt Böhme 
nicht Naheliegenderes hervor, dass es z.B. darauf ankomme, seinen 
Ausführungen und Gedankenfolgen so gewissenhaft wie möglich zu 
folgen? Weil man mit Böhmes erteiltem Rat als zeitgenössischer Le­
ser zugegehenermassen wenig anfangen kann, üherliest man ihn 
leicht. Zu dem Befremden, das einem hei der ersten, aber auch zwei­
ten oder dritten Lektüre von Böhmes Schriften überkommen mag, 
gesellt sich noch das Unverständnis über den nicht verstandenen 
und beiseite geschobenen Rat hinzu. Dennoch kann er aufschluss­
reich sein. Wenn zwar unmittelbar schwer einzusehen ist, was 
Böhme mit dieser »Vermahnung« meint, so ist dennoch der Eindruck 
kaum zu verwehren, dass der Autor wohl eine gewisse Gemütshal­
tung für das Begreifen seiner Texte einfordert. Auf seine Weise 
macht Böhme dadurch auf das - durch Augustinus erstmals formu­
lierte - Problem aufmerksam, »daß die gesprochene Rede stets hinter 
dem Auszusagenden, dem inneren Wort zurückhleiht und daß man 
ein Gesprochenes nur verstehen kann, wenn man die hinter ihm lau­
ernde innere Sprache nachvollzieht«41. Böhmes Hinweis auf die De­
mut scheint nichts anderes als eben die Möglichkeit des Nachvollzugs 
dieser »inneren Sprache« zu betreffen, aus der seine Texte leben. 
Angesichts dessen kann man nicht umhin, sich vor die von Alois 
Haas formulierte Frage gestellt zu sehen, durch die das hermeneuti­
sche Grundprohlem spirituell motivierter Texte insgesamt berührt 
wird: »Genügt der Leser existentiell den Anforderungen des Tex­
tes?«42

Vorliegende Arbeit scheint bezüglich dieser Frage jedoch einen 
gewissen thematischen Vorteil zu haben. Denn es geht ihr ja darum, 
gerade diese »Eintrittshedingung«, die Böhme für sein Werk explizit 
macht, zu verstehen. Indem der Begriff der Demut untersucht wird, 
scheint sie lediglich konstruktive Vorarbeit für den möglichen Ein­
stieg in Böhmes Lehre zu leisten. Im Bemühen um den Zugang zum 
Zugang sozusagen kann sie vielleicht ausserhalb des darin gesetzten 
Anspruchbereichs bleiben. So leicht aber kommt die vorliegende Un­

41 J. Grodin, 1991, X.
42 A. M. Haas, 1971, 63f.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 145

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

tersuchung mit - wie Böhme sagen würde - >academischem Witz<43 
(der Böhme zeitlebens suspekt bleibt) um das Problem nicht herum. 
Denn das Projekt, diesen Demutsbegriff zu verstehen, vermag sich 
gar nicht nur im Vorfeld von Böhmes Gedankenwelt aufzuhalten. 
Um Böhmes Demutsverständnis nachzuvollziehen, bleibt einem 
nichts anderes übrig, als sich in sein Werk zu vertiefen. Bereits die 
ersten Konfrontationen mit dem Wort Demut im Böhmeschen Ge­
dankenkosmos machen nämlich unübersehbar, dass es sich hier um 
einen äusserst elaborierten und spezifischen Begriff der Demut han­
delt. Um die hermeneutische Prämisse zu seinem Werk einigermas­
sen zu verstehen, ist man deshalb auf das Werk selbst verwiesen, 
durch welches diese Prämisse erst in ihrem eigentlichen Sinn auf­
geht. So befindet man sich offensichtlich in einem Zirkel. Ohne zu 
wissen, was Böhme unter Demut meint, kann man auch nicht der 
Bedingung entsprechen, die er selbst anempfiehlt, um den »Sinn 
und Begriff« seines Denkens zu ergreifen. Um der Demut als Ein­
stiegsbedingung in sein Werk entsprechen zu können, muss man also 
bereits darin eingestiegen sein, wobei das so gewonnene Verstehen 
aber nur ohne Gewähr sein kann.

Vielleicht bietet genau dies einen Ansatz, um dem unangeneh­
men Dilemma zu entkommen. Der Versuch, Böhme zu verstehen, 
muss sich bewusst als vorläufig und tentativ verstehen. In diesem 
Bewusstsein ist der Einstieg in sein Werk an der von ihm gegebenen 
Bedingung vorbei möglich mit gleichzeitiger Ernstnahme von ihr. 
Diese Verstehensbemühungen können sich aber immerhin auf den 
»good will«, den Willen zu verstehen berufen44. Dadurch kommen 
sie dem Böhmeschen Geist wiederum entgegen, der, wie wenige an­
dere Denker, von der Kraft des (guten) Willens ausgeht45 (wie später 
näher gezeigt wird). D. h., der methodische Ansatz kennzeichnet sich 
hier in erster Linie durch ein Selbstverständnis, das sich als proviso­

43 Vgl. 3fL, Sum., 16, 20.
44 Der Verstehensansatz beruft sich sozusagen auf die von Gadamer formulierte Mini­
malbedingung, die zur Erschliessung eines Textes unabdingbar ist: »Wer verstehen will, 
wird sich von vornherein nicht der Zufälligkeit der eigenen Vormeinung überlassen 
dürfen, um an der Meinung des Textes so konsequent und hartnäckig wie möglich vor­
beizuhören - bis diese unüberhörbar wird und das vermeintliche Verständnis umstößt. 
Wer einen Text verstehen will, ist vielmehr bereit, sich von ihm etwas sagen zu lassen.« 
(1990, 273)
45 Diesbezüglich findet sich sogar ausdrücklich ein Rat in einem seiner Sendbriefe zur 
Angehensweise seiner Schriften, in dem er sagt: »scharf Suchen tut es alhier nicht, 
sondern Wolwollen und Wolthun ...« (ep, 9,12).

146 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

risch begreift und bewusstermassen nicht für sich beansprucht, die 
gesamte Dimension, den »tiefen Sinn« des von Böhme Geschriebe­
nen »ergreifen« zu können. So wenigstens kann der »Vermahnung« 
des Autors in negativer Weise entsprochen werden, nämlich dass 
durch dieses interpretatorische Selbstverständnis offengehalten wird, 
was der eigentliche Sinn seiner Werke ist. Denn dieser bedingt - so 
Böhme - eine Gemütsdisposition, die, wenn auch theoretisch erfasst, 
noch lange nicht umgesetzt ist: Demut.

Kehren wir also mit dieser Verdeutlichung wieder zum Thema 
zurück. Um uns an den Demutsbegriff, der Bedingung zum Einstieg 
in Böhmes Denken ist, anzunähern, sollte man zuerst eruieren, was 
hinter Böhmes Demutsempfehlung bzw. -ermahnung steht. Dies ist 
wichtig, weil so ein mögliches Missverständnis aus dem Weg ge­
räumt wird. Demut - so lässt sich schnell feststellen - wird von 
Böhme nicht etwa aus dem Grund empfohlen, dass sie die angemes­
sene Haltung vor seiner, von ihm als göttliche Offenbarung empfun­
denen Erkenntnis wäre. Böhme masst sich nicht an, selber das »We­
sen Gottes zu beschreiben« (siehe oben), von allen anderen aber in 
Anbetracht dessen Demut zu verlangen. Der Grund, warum Böhme 
Demut fordert, scheint vielmehr der zu sein, dass sie für ihn selbst 
den einzig möglichen Weg zur Erkenntnis bahnt. Aus einem für 
Böhmesche Verhältnisse typisch komprimierten Zitat lässt sich diese 
Vermutung bestärken: »Alles Speculiren in den Wundern Gottes, ist 
ein fast fährlich Ding, damit der Willen-Geist mag balde gefangen 
werden; es sey dann, daß der Willen-Geist dem Geiste Gottes nach­
sehe, so hat er in der gelassenen Demuth Macht, alle Wunder Gottes 
zu schauen.

Ich sage nicht, daß der Mensch in natürlichen Künsten nichts 
forschen und lernen soll; nein, dann dasselbe ist ihm nützlich, aber 
die eigene Vernunft soll nicht der Anfang seyn; Der Mensch soll sein 
Leben nicht allein durch das äussere Vernunft-Licht regieren, dassel­
be ist wol gut: aber er soll sich mit demselben in die tiefste Demuth 
vor Gott einsencken, und den Geist und Willen Gottes in alle seinem 
Forschen vorne anstellen, daß das Vernunft-Licht durch Gottes Licht 
sehe; und ob die Vernunft viel erkennet, so soll sie sich des doch nicht 
annehmen, als eines Eigenthums, sondern Gott die Ehre geben, wel­
chem alleine ist die Erkentniß und Weisheit.

Dann je mehr sich die Vernunft in die albere Demuth von Gott 
ersencket, und je unwürdiger sie sich vor Gott hält, je mehr stirbet sie 
der eigenen Begierde ab, und je mehr durchdringet sie Gottes Geist,

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch W 147

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

und führet sie in die höchste Erkentniß ein, daß sie mag die grossen 
Wunder Gottes schauen. Dann Gottes Geist führet nur in der gelas­
senen Demuth; was sich selber nicht suchet noch begehret, was in 
sich selber vor GOTT begehret einfältig zu seyn, das ergreiffet der 
Geist Gottes, und führets in seinen Wundern aus.«46 (Hervorhebung 
von D. S.)

Für Böhme besteht ein zunächst verblüffender, aber eindeutiger 
Zusammenhang zwischen Demut und »höchster Erkentniß«. Demut 
bekommt damit eine erkenntnistheoretische Funktion ausserordent­
licher Art zugeschrieben: nämlich als Bedingung für ein nicht be­
dingtes Wissen, d. h. in Böhmes Worten: für das Wissen um Gott46 47. 
Kein anderes Wissen um das göttliche Wesen hat vor Böhmes Augen 
Bestand als dasjenige, was sich durch die Demut vermittelt48.Aus- 
gerechnet in der Demut soll dasjenige Unternehmen gelingen, was 
gemeinhin nicht nur unmöglich, sondern auch vermessen erscheint: 
un-endliches Erfassen durch endliche Wesen. Gerade der Gemüts­
zustand, der sich durch seine Anspruchslosigkeit charakterisiert, hat 
nach Böhme die »Macht, alle Wunder Gottes zu schauen.« Diese 
Macht beruht jedoch gerade darauf, dass der Mensch in der Demut 
nicht selbstmächtig seinen Blick lenkt, sondern gelassen dem, was als 
Geist Gottes bezeichnet wird, »nachsehen« kann. Damit scheint 
Böhme ausdrücken zu wollen, dass der menschliche Erkenntnisblick 
in der Demut unverstellt durch seine eigenen Bedingtheiten zu »se­
hen« vermag. Die Möglichkeit einer solchen Entgrenzung beruht al­

46 wGl, 1,34-36.
47 Diese Überzeugung findet ihren Nachdruck auch an anderer Stelle: »Dann niemand 
kan Gott seinen Herrn erkennen, recht suchen und finden ohne den H. Geist, welcher 
aus dem demüthigen suchenden Hertzen ausgehet, und das Gemüthe erleuchtet; daß 
die Sinnen erleuchtet, und die Begierde zu Gott gewendet wird.« (3fL, 1, 49). In diesem 
Sinn erwähnt auch J. Hamberger, wenn auch en passant, die Demut als Voraussetzung, 
durch die trennende Bedingtheit menschlichen Auffassens zu dringen: »Ist der Mensch, 
lehrt er weiter (...), zur demüthigen Ergebung seines Geistes und Gemüthes an Gott 
gekommen, dann ist die Scheidewand gefallen, durch welche er bisher vor der ewigen 
Wahrheit getrennt war, dann ist ihm der Zugang eröffnet zur Erkenntniß der tiefsten 
und letzten Gründe aller Dinge.« (1844, XXXIV).
48 Ähnliches drückt Böhme auch in seinem Buch »Vom Dreyfachen Leben des Men­
schen« aus, in einer Kritik an den Theologen: »Und wird den Theologen, die sich unter­
winden von Gottes Willen zu predigen, alhier klar gezeiget, daß ihr Tichten von den 
Wegen zu Gott Fabeln sind, da man Gesetze machet, damit as Licht Gottes zu erreichen: 
es stehet alleine in deme, und liegt an unserer Imagination, daß wir unsern Willen in 
der Demuth schöpfen, darinnen die Liebe geboren wird, welche dringet zum Hertzen 
Gottes, als in ihr Eigenthum« (3fL, 4, 45).

148 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

so nicht, wie man meinen könnte, auf einer philosophischen oder 
meditativen Praxis der Horizonterweiterung49; vielmehr erscheint 
sie als Resultat einer gegenläufigen Bewegung des »Einsenckens« 
oder »Ersenckens«. Grenzenlose Ein-sicht kommt zustande, so be­
hauptet Böhme schlicht, wenn der Mensch sich in der Demut in Gott 
ein-zulassen vermag. In ihr mündet, seinen Bildern gemäss, das ge­
brochene und begrenzte »Vernunft-Licht« ins universale Licht Got­
tes, in dessen Strahlungsraum die Dinge un-bedingt erscheinen50. 
Die unendliche Andersheit des göttlichen Sehens, welche für einen 
Denker wie Nikolaus von Kues notwendig uneinholbar ist, so sehr 
sich der Mensch auch bemüht (bzw. je mehr er sich bemüht, desto 
mehr wird ihm diese Uneinholbarkeit erkennbar), ist nach Böhme 
dem Menschen sehr wohl zugänglich; allerdings nicht aufgrund 
eigener Bemühungen, sondern indem er sich dieser Andersheit er­
gibt - was nur durch die Demut möglich ist.

Aufgrund dessen scheint das Geheimnis der Demut für die 
Grenzen überschreitende Einsicht Böhmes darin zu liegen, dass in 
ihr das herkömmliche Erkenntnisschema gleichsam umgedreht wird: 
denn Böhme behauptet nicht, dass der Mensch Gott ergreifen, son­
dern dass er in der Demut von Gott ergriffen werden könne. Wo 
überlicherweise das Erkennende das Erkannte durchdringt, lässt die 
demütige Erkenntnis die Umkehrung zu: das Erkennende wird vom 
Erkannten erfasst - »Gottes Geist fähret nur in die gelassene De- 
muth.«

49 Etwa wie Cusanus meint, dass man durch eine gewisse geistige Übung zu immer 
vollkommenerer Erkenntnis gelangt: »Je mehr es sich daher jemand angelegen sein läßt, 
in der Schule dieser sinnlichen Erscheinungswelt im Lichte des Wortes seines göttlichen 
Lehrmeister sich im Einsicht-Erstreben zu üben, einer desto vollendeteren Meister­
schaft wird er teilhaftig.« Wobei es nach Cusanus darauf ankommt, dass wir in den 
»Sinnenfälligen das geistig Einsichtige (betrachten) und klimmen gleichsam im Verglei­
chen von Unvergleichbarem von den vergänglichen und flüchtigen zeitlichen Dingen, 
deren Sein in unbeständigem Flusse ist, empor zu dem Immerwährenden, wo alle Auf­
einanderfolge in das feste Beharren der Ruhe entrückt ist. Und wir widmen uns der 
Betrachtung des wahren, gerechten und freudevollen Lebens und halten uns von jeder 
Verunreinigung fern, die uns davon abziehen könnte. So mit glühender Sehnsucht nach 
ihm trachtend, vermöchten wir wohl, von hier gelöst zur Meisterschaft zu gelangen, in 
jenes eigentliche Leben einzugehen.« (Von der Gotteskindschaft, 1958, 61).
50 Böhmes Rekurs auf das Licht entspricht einer Beobachtung Blumenbergs in seinen 
»Paradigmen zu einer Metaphorologie«, nach der das Licht die »mit dem Wahrheits­
problem am engsten verschwisterte Metapher« sei. Die Tradition dieser Metapher führt 
Blumenberg bis auf die Stoa zurück (vgl. Archiv für Begriffsgeschichte, Bd. 6, 1960, 
12 ff.).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 149

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Menschliches »Forschen« ist somit grundlegend verändert. Es 
ist nicht mehr selbst gesteuert von der »eigenen Begierde«, wie 
Böhme formuliert, sondern gleichsam aus sich »ausgeführt«. Das 
»Schauen« wird deshalb Gott angemessen, weil es von Gott selbst 
geschaut oder »durchdrungen« wird. Die eigentliche Barriere zu die­
sem Gotteszugang ist deshalb die Selbstsuche und -begierde, weil sie 
den menschlichen Geist gleichsam festhalten und diese Ausführung 
verhindern. Darum bleibt Gottesspekulation ohne Demut nach 
Böhme buchstäblich »gefangen«. Überwindung der menschlichen Er­
kenntnisschranken hängt demnach an einem Vollzug, der unmittel­
bar gar nichts mit Erkenntisgewinn zu tun zu haben scheint. Sie ge­
lingt nur, wenn man »sich selber nicht suchet noch begehret«51.

Einen weiteren, wesentlichen Aspekt des Zusammenhangs von 
Demut und »höchster Erkenntniß« deutet Böhme darin an, dass letz­
tere nicht als »Eigenthum« zu betrachten sei. Der Demütige scheint 
die Selbstlosigkeit mitzubringen, in deren Klima sich diese - sozu­
sagen - eigentumslose Erkenntnis entfalten kann. Für Böhme darf 
Erkenntnis im allgemeinen nicht als »Eigenthum« betrachtet sein, 
weil - so seine Begründung -: »Gott allein ist die Erkenntnis und 
Weisheit«. Jede Erkenntnis - so scheint damit auch impliziert - ist 
demnach Gotteserkenntnis im doppelten Sinn, denn jede Erkenntnis 
ist letztlich Gottes Erkenntnis und birgt so die Möglichkeit in sich, in 
Gottes Wesen einzuführen, ist er allein doch die Erkenntnis. Durch 
diese Aussage tritt nun aber auch die Eigenart und Unvergleichbar­
keit der sogenannten Gotteserkenntnis schärfer vor Augen: Gottes­
erkenntnis wird so zur Erkenntnis der Erkenntnis überhaupt. Diese 
merkwürdige Formulierung will ausdrücken, dass Gott erkennen ge­
mäss Böhme etwas ähnliches zu besagen scheint, wie - wiederum mit 
Cusanus ausgedrückt52 - indasjenige einzudringen, was jeder einzel­
nen Erkenntnis zugrundeliegt, das Wesen des Erkennens selbst.

51 In gleicher Ausdrücklichkeit heisst es in seinem Werk »Signatura Rerum«: »Alles 
eigene Suchen und Forschen in der Selbheit ist ein vergeben Ding; Der eigene Wille 
ergreift nichts von Gott, dann er ist nicht in Gott, sondern ausser Gott in seiner Selbheit, 
aber der gelassene Wille ergreifts, dann nicht er thuts, sondern der Geist in dem er stille 
stehet, dessen Werckzeug er ist, der offenbaret sich in Göttlichem Halle in ihm, so viel 
Er will.« (Sg, 15, 22)
52 In seinem Dialog »Vom verborgenen Gott« macht Nikolaus von Kues als »Christ« 
dem »Heiden« sein Gottesverständnis so deutlich, dass Gott die Wahrheit ist, in derjede 
andere einzelne Wahrheit aufgehoben ist. Gott ist der universale Inbegriff der Wahr­
heit, der nicht gewusst werden kann, weil jedes Wissen und jeder Wissensanspruch sich 
bereits in ihm bewegen und durch ihn bedingt sind. Gott im Sinne des Inbegriffs der

150 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

Gott-Erkennen kann deshalb immer nur In-Gott-Erkennen heissen. 
Das Bewusstsein, dass jedes Erkennen eigentlich Gottes Erkennen 
bzw. In-Gott-Erkennen ist, manifestiert jene eigentumslose Haltung 
dem Erkennen gegenüber, in der sich ihre Quelle zeigt. Darum be­
ruht die Teilhabe an dieser schlechthin andersartigen, alle anderen 
Arten des Erkennens aber tragenden Erkenntnis, welche für Böhme 
Gotteserkenntnis bedeutet, auf der Haltung der »(selbst-)gelassenen 
Demut«.

2. Spannungsfeld der Demut

Im Nachgehen einiger Gedanken des oben angeführten Zitats ist der 
Bedeutungsraum des Begriffs der Demut bei Böhme schlaglichtartig 
beleuchtet worden. Nun kann etwas besser ermessen werden, was 
Böhme impliziert, wenn er die Demut als notwendigen Zugang zu 
seinem Denken nennt. Dadurch jedoch tritt nun auch das Selbstver­
ständnis des Böhmeschen Denkens unzweideutig hervor. Denn wenn 
Demut die Voraussetzung zu seiner Gedankenwelt ist, so impliziert 
dies, dass Böhme sein Werk als Ausdruck einer gleich universalen 
Anschauung wie die im obigen Zitat umschriebene versteht. Um 
den eigentlichen, den »tiefen Sinn« von Böhmes Denken zu »ergrei­
fen«, muss man demnach zu derjenigen Umkehrung des Erkenntnis­
aktes fähig sein, die die Demut impliziert. Das bedeutet auch, dass 
man mit jeder Erkenntnis zugleich ins Gotteswesen ausgeführt zu 
sein vermag, welches ja die Erkenntnis schlechthin ist. Um so zu 
erkennen, muss man in erster Linie derjenigen Bedingung entspre­
chen, die dieser demütigen Ein-gelassenheit unterliegt - nämlich sich 
selbst nicht zu begehren oder zu suchen.

Wie jedoch meint Böhme das? Was heisst bei ihm, sich selbst 
nicht zu suchen noch zu begehren? Böhmes Hinweise diesbezüglich 
sind nicht gerade unmittelbar eingängig. »Also«, erklärt er zum Bei­
spiel, »dringet die eigene Begierde ins Nichts, als nur in Gottes Ma­
chen und Thun, was der in ihr will; und der Geist Gottes dringet 
durch die Begierde der gelassenen Demuth aus: Also siehet die 
menschliche Selbheit dem Geiste Gottes in Zittern und Freuden der 
Demuth nach; und also mag sie alles schauen, was in der Zeit und 
Ewigkeit ist, es ist ihr alles nahe. (...)In solchem demüthigen Gantz-

Wahrheit als jedes einzelne Wissen Aufhebendes kann deshalb nicht gewusst werden, 
eben nur in der wissenden Unwissenheit (Vgl. 1958, 1 ff.).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 151

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Einergeben fället der Funcke der Göttlichen Kraft, gleich als ein Zun­
der ins Centrum der Lebens-Gestaltnis, als in Seelen-Feuer.«53 Dann 
entsteht »mit grosser Lust« die »hohe Wissenschaft und Erkentniß 
des Centri aller Wesen«54.

Diese Worte scheinen zunächst eine neue Bedeutungsnuance 
des »demüthigen Gantz-Einergeben« ins Spiel zu bringen. Hier hebt 
Böhme die »Begierde«, die »ins Nichts« dringt, als diejenige hervor, 
die in »Gottes Machen und Thun« einzudringen vermag. Was ist eine 
Begierde, die ins »Nichts« dringt? Hebt diese sich nicht logischerwei­
se selbst auf? So sie nach nichts mehr begehrt, scheint sie auch keine 
Begierde mehr zu sein. Dennoch wählt Böhme ausdrücklich die For­
mulierung, dass die Begierde ins Nichts und eben dadurch in Gott 
dringt, wodurch dieser seinerseits durch die »Begierde(!) der gelasse­
nen Demuth« ausdringt. Hier zeichnet sich eine ähnliche Gesche­
hensfolge wie im vorigen Zitat ab. Dort heisst es: »Dann Gottes Geist 
fähret nur in der gelassenen Demuth; was sich selber nicht suchet 
noch begehret (...) das ergreifet der Geist Gottes, und führets in sei­
nen Wundern aus.« D. h., sowohl die Begierde, die ins Nichts dringt, 
wie der Akt, sich nicht selbst zu suchen, haben ein Erfasstwerden 
vom Geist Gottes zur Folge. Es liegt also nahe zu vermuten, dass 
diese beiden Aussagen bedeutungsmässig zur Deckung kommen: 
Sich selbst nicht zu suchen scheint nach Böhme etwas Ähnliches oder 
Gleiches zu besagen, als wenn die Begierde ins Nichts dringt. Daran 
ist abzuleiten, wie weit der Begriff des Selbst bei Böhme gefasst ist: 
nur wenn nichts begehrt wird, wird das Selbst nicht begehrt resp. 
gesucht. Zum anderen sieht man aber auch, auf was sich das Nichts, 
in das die Begierde dringt, in erster Linie negativ zu beziehen scheint 
- nämlich als Negation auf das Selbst. Aus dem Übereinanderlegen 
dieser beiden Stellen lässt sich eine weitere Bedeutungsschattierung 
gewinnen: Nämlich dass die durch die Demut implizierte Negation 
der Selbstbegierde zugleich eben dennoch Begierde ist - eine, wenn 
auch höchst widersprüchliche, Begierde nach Nichts oder nach Auf­
lösung jeglicher bestimmten Begierde; - was positiv wiederum zu 
fassen ist als Begierde nach Gott. Denn indem die Begierde ins Nichts 
dringt, dringt sie in »Gottes Machen und Thun.«

Das begehrte Resultat dieser schwer fassbaren Begierde nach 
Selbstaufhebung im doppelten Sinn ist also eindeutig nicht das

53 wGl, 1, 27 u. 29.
54 Ebenda, 1,26.

152 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

Nichts im Sinne einer verlöschenden Leere. Denn dieses Begehren, 
das auch keines ist, hat eine Folge - nämlich das scheinbare Gegenteil 
des begehrten Nichts: die erlebte Fülle. Die Selbheit, die nichts zu 
begehren begehrt, erlebt eben dadurch grenzenloses Schauen - sie 
schaut »alles«, grenzenloser Bezug - sie ist allem »nah«, und über­
schäumende Emotion: sie steht in »Ziffern und Treuden der De- 
muth«.

Das »demüthige« Gantz-Einergebensein, in welchem der »Fun­
ke« der göttlichen Kraft das menschliche Lebensfeuer entfacht, mani­
festiert also - von aussen betrachtet - eine dichte und komplexe 
Eigendynamik. Es umfasst unterschiedliche Faktoren, in denen das 
Selbstverhältnis und Gottesverhältnis in einem für Böhme eigen­
tümlichen Sinn aufgeschlüsselt sind - Begierde, Selbheit, Nichts, 
Gott. Diese Begriffe sind in der Demut in ein Netz von negativen 
und positiven Verhältnissen zueinander gespannt, wobei - so lässt 
sich, im Bild verbleibend, sagen - ein Höchstmass an Energie zustan­
de zu kommen scheint. So entsteht aus der begehrten Negation das 
Gegenteil - erlebte Affirmation der Selbheit in buchstäblich gren­
zensprengender Weise. Durch das begehrte Nichts des Selbst scheint 
das Selbst seine eigene eingeschränkte und mangelhafte Wahrneh­
mungskraft, welche an seiner gottfernen Bedingtheit und Endlichkeit 
liegt, unendlich übersteigen zu können. Uneingeschränkte Anteil­
habe an Gottes Schauen - den »verdunkelnden Eingrenzungen ent­
hoben«, wie Kues die Theosis oder Gottförmigkeit charakterisiert, 
die für ihn jedoch erst im vollen Sinn möglich ist, wenn »wir einst 
von dieser Welt gelöst sind«55, ist für Jakob Böhme nicht in ein Jen­
seits verlegt. Vielmehr ist diese Möglichkeit im Hier und Jetzt zu 
verwirklichen, und zwar nicht dadurch, dass das Selbst wie Gott sein 
will, sondern - im Gegenteil - dass das Selbst wie nichts sein will, 
völlig von sich lassen möchte. Dadurch gerät es in eine Dynamik, 
durch die es am Wesen des »Ganzen«, am Göttlichen, unmittelbaren 
Anteil zu haben scheint. Diese extreme Bewegung und Möglichkeit 
ist angesprochen in dem hübschen und harmlos wirkenden Begriff 
des »demüthigem Einergebens«.

Aufgrund dessen erscheint es angebracht von einem Span­
nungsfeld dieses Demutsbegriffs zu sprechen: Es umspannt unüber­
brückbar erscheinende Pole und lässt diese umschlagartig ineinander

55 Von der Gotteskindschaft, 1958, 54.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 153

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

übergehen: Mensch und Gott, Nichts und Alles; wobei letzteres auch 
im Äquivalent von Tod und Leben gefasst sein kann56.

Böhme selbst wäre die hier eingeschlagene Vorgangsweise, die 
in analytischer Weise Stück für Stück Bedeutungsschichten seines 
Demutsbegriffs freilegt, höchst suspekt. Als ob er sich der Gefahr 
eines solchermassen akademischen Zugriffs erwehren wollte, 
schreibt er dezidiert, es bräuchte »nicht viel Marterns und schweren 
Denckens in unsern tiefen Schriften, wir schreiben aus einem andern 
Principio«57; in anderen Worten: jeder Zugang ausserhalb des besag­
ten »Prinzips« ist nach Böhme ohnehin müssig. Dies schreibt er in 
seinem zweiten Buch. Und dennoch versucht Böhme in über zwei 
Dutzend weiteren Büchern und Schriften sich besser verständlich zu 
machen58. Genau diese seine Versuche, sich begreiflich zu machen, 
erweisen auch seine Identität als Philosoph, der sich nicht mit einem 
esoterischen Club von Eingeweihten zufrieden gibt, sondern seine 
Ideen rational einholbar vermitteln will. Darum hat ein analytisches 
Vorgehen trotz Böhmes abwehrender Bemerkung sein Recht, denn 
es stösst unter den sich immer neu formenden Bildern und Erklär­
ansätzen auf eine innere Stringenz, die sich durch alle Bände des 
Böhmeschen Werks zieht59. Die Arbeit am Demutsbegriff, der als 
Bedingung zu seinem Denken zugleich das oben beschworene Ver­
stehens- »Prinzip« qualifiziert, lässt diesen Zusammenhang von 
Böhmeschen Denkens besonders hervortreten. Wobei er gerade auch 
auf die problematische Form dieses Zusammenhangs hinzuweisen 
vermag, insofern er eine buchstäbliche Geschlossenheit - oder mit 
P. Schäublin formuliert - eine tiefe »Ausschliesslichkeit«60 sichtbar 
macht, in der das Erkannte wiederum als Bedingung des Verstehens 
der Erkenntnis vorangesetzt ist. Hierauf wiederum gründet die

56 »Er (der rechte Glaube) ergibet sich in der Demuth in den Willen Gottes, und er- 
sincket durch die Vernunft in den Tod; grünet aber mit Gottes Geist im Leben Gottes: 
Er ist als wäre er Nichts, und ist doch in Gott Alles.« (Mw III, 1, 4).
57 3 P, Anhang 30.
58 Vgl. auch Böhmes Aussage in ep, 10, 45.
59 Darum auch scheint es keine schwere Unterlassungssünde zu sein, die Chronologie 
der Werke und Zitate zu vernachlässigen. Mit P. Schäublin gesprochen gereicht der 
Nachteil dieser Vernachlässigung sogar zu einem Nutzen, »als dadurch im einzelnen 
eine erstaunliche Übereinstimmung zeitlich weit auseinanderliegender Schriften zum 
Vorschein kommt« (1963, 9).
60 Vgl. 1963, 39. In Schäubling Reflexion zum »Sinnbild des Kreises« bei Jakob Böhme 
kommt der zirkuläre Charakter der Geschlossenheit Böhmescher Denkweise auf mehr­
facher Ebene zur Betrachtung (vgl. 1963, 32ff.).

154 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

Schwierigkeit eines Einstiegs, die den Eindruck einer hermetischen 
oder eben esoterischen Unerschliessharkeit von Böhmes Texten ver­
mitteln kann. Auch deshalb zeichnet sich dieser Demutshegriff durch 
ein Spannungsfeld aus: gehört er doch einerseits in den Kern Böhme­
scher Spekulation (wie im Folgenden zu zeigen sein wird) und fun­
giert andererseits als praktische Eintrittshedingung dazu. Als span­
nungsvoller Üherschneidungspunkt zwischen Theorie und Praxis 
bestätigt sich jedoch wiederum seine Eignung zur Annäherung an 
dieses Denkgeschehen, welches selhst durch diese Spannung gezeich­
net ist61.

3. Weitere Freilegung in Absetzung von Luther

Der Demutshegriff hei Böhme manifestiert demnach auf mehreren 
Betrachtungsehenen eine ausserordentliche Spannweite. Er hedeutet 
zum einen, wie im Folgenden herausgearheitet wird, ein Moment in 
seiner Gottesspekulation sowie die praktische Bedingung des Zu­
gangs dazu. Er bezeichnet zum anderen ein Geschehen, das span­
nungsgeladene Pole umschliesst, welche zwischen dem »Nichts« 
und einer positiv gefassten göttlichen Wahrnehmungsfülle zu oszil­
lieren scheint.

Um die Spannweite von Böhmes Demut noch deutlicher dar­
zustellen, sei ein Blick auf einen anderen geworfen, zu dem der Be­
zug naheliegt - auf Martin Luthers62 Begriff der Demut.

Luther spricht in seiner Auslegung des »Magnificats« von der 
Demut als »allerhöchster Tugend«63. Diese Auszeichnung kommt ihr

61 Die zirkuläre Vernetzung der lehenspraktischen und theoretischen Dimension seiner 
Schrift scheint Böhme in etwas dunkler Weise selhst anzusprechen in seiner Vorrede 
zum »Mysterium Magnum«, wo es heisst: »Oh sichs nun zutrüge, daß diese unsere 
Schriften gelesen würden, und von dem Leser dieses nicht möchte halde ergriffen und 
verstanden werden (...) So wolle der Leser solches nicht nach der hösen Welt Brauch 
verwerfen, sondern auf den Grund der Practica, so darinnen angedeutet, sehen, und sich 
darzu begeben, und Gott um Licht und Verstand hitten. So wird er endlich unsern 
Grund wol verstehen« (Vor. 14. Hervorhehung D. S.). Dieser kreisförmigen Ühergang 
vom spekulativen Denken zum Lehensvollzug findet sich in diesem Kapitel nochmals in 
den »Ahschliessende Üherlegungen« reflektiert.
62 Zum Verhältnis von Luther und Böhme vgl. die vergleichende Studie von H. Born­
kamm, 1925. Zum Verhältnis von Luther und der Mystik im Allgemeinen vgl. A. M. 
Haas, 1989, 264-286.
63 Werke Martin Luthers, Bd. V (»Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt«), 1963, 
292.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 155

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

zu aufgrund ihres genuinen und radikalen Nicht-Bewusstseins der 
eigenen Leistung hzw. des eigenen Werts. Die Bedeutung einer sol­
chen Haltung für Luther wird offensichtlich im Zusammenhang mit 
dem für ihn zentralen Begriff der »Gerechtigkeit«64. Demut steht in 
engstem Verhältnis zu diesem Begriff65, der die gnadenhafte Offen­
barung oder »Eingiessung« alles Guten durch Gott bedeutet. Der 
Mensch kann sich selbst nach Luther nichts zuschreiben, seine »Ge­
rechtigkeit« beruht einzig und allein auf dem Empfangen der Gottes­
gerechtigkeit, darum lässt sich angesichts des Menschen nur von 
»passiver Gerechtigkeit« sprechen66. Solange der Mensch irgend­
etwas Gutes sich selbst zurechnet, steht er nicht in Gottes Gerechtig­
keit, sondern versperrt dieser vielmehr den Weg und sündigt da­
durch, weil er sich nicht mit allem, was er ist, auf Gott angewiesen 
weiss: »Nicht die abstrakte Leugnung der Existenz Gottes, sondern 
die Leugnung des eigenen Angewiesenseins auf Gott (...) ist die ei­
gentliche Gottlosigkeit«67. Der wahrhaft Demütige - Luther warnt 
explizit auch vor falscher, geheuchelter Demut68 - ist derjenige, der 
dem eigentlichen kreatürlichen Status des Menschen entspricht und 
damit das Verhältnis zwischen Geschöpf und Schöpfer erfüllt. Er lässt 
alle »Gerechtigkeit« unbedingt Gott zukommen. Darum kann der in 
dem Sinne Demütige auch nichts von der eigenen Demut wissen.

Wie der Demütige allein auf die Gerechtigkeit Gottes ausgerich­
tet ist, so aber auch Gott auf die Demut. Deshalb eröffnet die Demut 
den Gottesblick sozusagen auf beide Achsen hin: so wie der Demütige 
in allem, was ihm gelingt oder widerfährt, einzig die Autorschaft 
seines Gottes im Auge hat, so nimmt Gott einzig die Demut wahr: 
»Gott erkennt allein die Demut, richtet auch und offenbart sie allein, 
so daß der Mensch niemals weniger von der Demut weiß, als eben 
wenn er recht demütig ist.«69 Die angemessene Wertschätzung und

64 Vergleiche dazu die beeindruckende, kurz vor seinem Tode gemachte autobiographi­
sche Notiz zum Moment der Eröffnung, als ihm dieser bislang problematische Begriff 
einsichtig wurde (Luthers Werke in Auswahl, hg. von O. Clemen, 427, 14-428,10). Zu 
Luthers Gerechtigkeitsbegriff vgl. auch die einfühlsame Darstellung von H. Ebeling,
1981,134ff.
65 Vgl. »Sermon über die zweifache Gerechtigkeit«, Bd. 1, 370 oder »Erste Psalmvor­
lesung«, Bd. 1, 92.
66 Vgl. hierzu H. Ebeling, 1981,135.
67 H. Ebeling, 1981, 153.
68 Band V 293 f.
69 Ebenda, 292.

156 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

Kenntnisnahme der Demut liegt allein hei Gott, so wie die angemes­
sene Wertschätzung Gottes allein heim Demütigen liegt.

Wie jedoch charakterisiert Luther die demütige Disposition im 
näheren? Hier fällt auf, dass Luther hewusst auf den lateinischen 
Begriff »humiliare« im Sinne von »erniedrigen« rekurriert, um die 
Haltung der Demut näherzuhringen. Demut geht auf die eigene 
»Niedrigkeit« aus; der Demütige leht - so Luther explizit - aus dem 
Bewusstsein der eigenen Geringheit, Unansehnlichkeit, Verachtet- 
heit70. Wenn man die Stellen durchsieht, in denen Luther die Demut 
erwähnt, so ist unmittelhar auffällig, dass sie meistens an der Seite 
der »Furcht« erscheint, in direkter Aufzählung ihr vorangeht oder 
ihr folgt71, ansonsten auch in der Nachharschaft des Sündenhegriffs 
auftritt, als transformierendes Sündenhewusstsein, das zur Gnade 
führt72.

Luther misst der Demut in, wenn auch nur relativ kurzen, Er­
wähnungen eine zweifellos zentrale Rolle im menschlichen Gottes- 
hezug zu. In dieser Einschätzung stehen sich die Demutshegriffe 
Luthers und Böhmes nahe. Hinsichtlich der inhaltlichen Merkmale 
jedoch heht sich der letztere in mehrfacher Weise vor der Folie des 
Lutherschen Begriffs ah. Dies vor allem in hezug auf die Spannweite 
der Momente, die er umfasst. Die inhaltliche Charakterisierung ist 
ausgreifender, wenn nicht gar extrem gespannt. »Demüthiges Gantz­
Einergehen« hedeutet hei Böhme etwas viel Stärkeres, als sich selhst 
zu erniedrigen oder sich selhst als gering und verachtet zu hetrach- 
ten; es hedeutet vielmehr, das Nichts des eigenen Selhst zu hegehren, 
d. h., sich gar keinem Selhsthild mehr, sei dies auch noch so »unan­
sehnlich« und »verachtenswert«, hinzugehen, sondern das Selhsthild 
als Ganzes zu üherwinden. So radikal und umfassend dieser Negati­
onscharakter der Demut hei Böhme ist, so eminent positiv ist die 
Gegenseite, welche durch diesen Begriff ehenfalls angesprochen 
wird. Wenn hei Luther die Demut als eine - zwar Gnade ermög­
lichende - aher in actu doch dämpfend erscheinende Gemütsdisposi­
tion wirkt, durch die sich der Mensch im ständigen Gefühl der Furcht 
und des Sündenhewusstseins halten soll, sind hei Böhme die Gefühle 
und Gestimmtheiten, welche der Demut zugehören, in warmen his 
leuchtenden Farhen gezeichnet. In der Regel ist ihr nicht Furcht zur

70 Ehenda, 292, 297.
71 Vgl. z.B. ehenda Bd. I, 160,176f., 370, 406.
72 Ehenda, z.B. 160, 191f., 387.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 157

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Seite gestellt, sondern Liebe73, Sanftmut74 oder Gelassenheit75. De­
mut scheint sich bei Böhme insgesamt nicht auf einen Gegenbegriff 
zum Lebensglück reduzieren zu lassen, sondern vermag ihrerseits 
überschäumende positive Emotion auszulösen. So schreibt ja Böhme 
in exemplarischer Weise sogar explizit von den »Freuden der De- 
muth«.

Auch in anderer Hinsicht spannt sich der Böhmesche Demuts­
begriff weiter als bei Luther. Während bei letzerem die Demut als 
Haltung eindeutig dem Geschöpf gegenüber seinem Schöpfer als ent­
sprechend zukommt, so hat die Demut bei Böhme eine wahrhaft er­
staunlich universale Geltung. Ihr Geltungsraum beschränkt sich 
nicht nur auf geschöpfliches Dasein, sondern greift weit darüber hin­
aus. Deshalb vor allem scheint Böhmes Demutsbegriff zunächst un­
begreiflich schillernd. Denn er taucht in grundlegend unterschied­
lichen Kontexten auf, die schwer einsehbar machen, dass es sich hier 
um den gleichen Begriff handelt. Blickt man auf gewisse Aussagen 
Böhmes, so scheint die Demut wie bei Luther spezifisch auf die 
menschliche Situation vor Gott zugeschnitten. So zum Beispiel, 
wenn der Schlesier, sich direkt an seinen Leser wendend, ihm folgen­
den Rat für die Gottesbeziehung erteilt: »Du must dich in dieselbe 
mit grosser Demuth einwinden, und gantz in dir zu nichte werden, 
dich auch weder kennen noch lieben; alles was an und in dir ist, muß 
sich nichtig, nur blos als ein Werckzeug Gottes achten und halten, 
und die Begierde alleine in Gottes Erbarmen einführen, und von al­
lem selbst-eigenen Wissen und Wollen ausgehen, es auch alles für 
nichtig halten, und keinen Willen schöpfen, iemal in nahe oder ferne 
darin wieder einzugehen.«76 Hier scheint etwas ähnliches anzuklin­

73 Vgl. z. B. Gw, 12, 21, 3fL, 12, 7, 3P, 11, 27.
74 Vgl. z. B. 3fL, 4, 62 oder 3 P, 16,9.
75 Vgl. z.B.wGl, 1,27-34.
76 wGl, 1, 24. In ähnlicher Weise rät Böhme auch in einem anderen Werk: »Dann in dem 
Gehorsam muß er (der Mensch) in grosser Demuth wandeln, und nur seinen Willen in 
Gottes Willen werfen, daß Gott in ihme sey das Thun und Wollen, das ist der Weg zur 
Seligkeit, und zum Himmelreich, und kein anderer; es predige gleich Pabst oder Doctor 
anderst, so ists alles erlogen, und ein gleißnerisches Spigelfechten.« (40F, 17, 27) An 
anderer Stelle wiederum zeichnet er den »wahren« menschlichen Willen vor Gott in 
entsprechender Weise: »Der wahre Wille gehet in die Liebe Gottes und seiner Kinder 
ein, er suchet keine Forme, sondern er fället vor seinem Schöpfer zu Boden, und begeh­
ret des Todes der falschen Selbheit, er suchet das Werck der Liebe gegen allen Menschen, 
er will nicht im Spotten der Welt grünen, sondern in seinem Gott (...) Er suchet keinen 
Glantz, sich damit sehen zu lassen, sondern lebet in Demuth.« (Sg, 15, 37)

158 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs

gen wie im Lutherschen Konzept der passiven Gerechtigkeit. Auch 
für Böhme zeichnet sich die Gott gemässe menschliche Gesinnung 
als diejenige aus, in der der Mensch alles, was an ihm ist, als nichtig 
empfindet, um sich ausschliesslich als »Werkzeug« Gottes zu verste­
hen und somit dem göttlichen Werkmeister alles Eigene zuzuschrei- 
hen. Wie hei Luther soll also auch hei Böhme der Mensch alles, was er 
ist und hat, einzig und allein als Gnadengahe Gottes hetrachten, wo- 
hei diese ähnliche Stossrichtung in der Böhmeschen Ausprägung, wie 
hereits erwähnt, freilich krasser ausfällt. Denn der Mensch soll sich 
nach seinen Worten nicht nur als »gering« hetrachten, sondern er 
soll in sich »gantz« »zu nichte« werden, sich weder »kennen noch 
liehen«, von allem »selhst-eignen Wissen und Wollen ausgehen«, 
um darin nie wieder »einzugehen«. Diese Radikalität und Kon­
sequenz zeichnet erst die Gemütshaltung aus, die sich »in grosser 
Demuth einwinden« vermag.

In der Tat verhlüffend ist nun, wenn Böhme die »sanfte De- 
muth« auf der anderen Seite als »Gottes wahres Wesen«77 hezeich- 
net. Diese merkwürdige Verhindung der Demut mit dem Wesen des 
Göttlichen fällt im nachhinein auch auf hinsichtlich unserer ersten 
Begegnung mit diesem Begriff im Kontext von Böhmes »Vermah­
nung« an den Leser. Beiläufig, aher sicherlich nicht zufällig, fordert 
er »göttliche« Demut als Bedingung zum Verständnis seiner Lehre. 
Dieses Prädikat der Demut erinnert offensichtlich an Meister Eck­
hart, wird hei Böhme jedoch mit fast noch mehr Nachdruck hetont. 
Was sich als menschliche Gemütshaltung vor Gott empfiehlt, wird 
somit als »Gemütshaltung« in Gott selhst verlegt. In der »Gnaden­
wahl« heisst es dieshezüglich etwa: »Er (Gott) ist ausser der Natur die 
grösseste Sanftmuth und Demuth.«78 Bemerkungen dieser Art fin­
den sich in fast allen Schriften Böhmes, sei es in der Umschreihung 
des göttlichen Lichtes, welches als »eitel Sanftmuth und Demuth und 
Wolwollen«79 qualifiziert wird, sei es hinsichtlich der Gottesliehe, 
welche »demüthig«80 ist, oder sei es als Aussage üher das »Gottes 
Reich« insgesamt, welches »stehet in der höchsten Demuth und Lie­
he«81. (Hervorhehung D. S.)

77 Mw II, 10, 8; Vgl. auch Gw, 7, 64.
78 Gw, 1, 20.
79 3P, 16, 9.
80 3fL, 16, 26.
81 Mm, 22, 31. Ehenso heisst es vom 
und Demuth« steht (3fL, 4, 62).

Reich der Himmel«, dass dieses in »Sanftmuth

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 159

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Es ist nicht leicht einzusehen, wie die Gemütsdisposition, die 
dem Geschöpf vor Gott eignet, als Bedingung zu einer »Gott nach­
sehenden« Wahrnehmungsweise, Gott selbst zuschreibbar ist. Auf­
grund dieses Sachverhalts weist der Demutsbegriff Böhmes - so wie 
bei Eckhart - einen unübersehbaren metaphysischen Sprung auf, 
dem sozusagen »nachgesprungen« werden muss, will man diesem 
Begriff in seiner ganzen Tragweite gerecht werden. Bevor ein solcher 
»Sprung« unternommen werden kann, muss die Relevanz der De­
mut jedoch noch eingehender hinsichtlich der Situation des Men­
schen ausgelotet werden. Der Versuch eines Nachvollzugs von 
Böhmes Darlegungen diesbezüglich wird den Übergang auf eine an­
dere Betrachtungsebene schliesslich unausweichlich machen.

III. Gefahrenzone Mensch

1. Ambivalentes Selbst

Bislang sind umrissartig Aspekte dessen, was der Demutsbegriff bei 
Böhme impliziert, beleuchtet worden. Erweitert man nun die Per­
spektive von der Konzentration auf den Demutsbegriff zum Umfeld, 
in dem dieser verwurzelt steht, so findet man sich unmittelbar in 
turbulentem und dramatischem Geschehen. Dieses deutet sich be­
reits darin an, dass auch der Demütige vor wogenden Gefahren, die 
ihn umgeben, keineswegs ein für allemal gefeit wäre. Denn die De­
mut Böhmes ist, soviel sollte bereits ersichtlich sein, kein habitus, 
den man in einem statischen oder passiven Sinn »besitzen« könnte. 
Vielmehr ist sie als actus im aristotelischen Sinn zu verstehen82, in­
sofern sie einen ständigen, aber auch dringenden Vollzug impliziert; 
- dringend, weil wenn dieser unterlassen, der Mensch nach Böhme 
aus der ge-lassenen Wahrnehmungsweite und den »Freuden der De­
mut« augenblicklich ins Gegenteil zu kippen scheint: in die Qualen 
der »Sünde« und des »Zorns«83; auch wenn der »göttliche Funke« 
bereits in der demütigen Seele Feuer gefangen hat. Böhme warnt

82 Vgl. Nikomachische Ethik, Buch 1, Kap. 9, 1099a.
83 »Ein solches siehet man gar klar an den Heiligen Gottes von der Welt her, wie man­
cher ist vom Geiste Gottes getrieben worden, uns ist aber manchmal wieder aus der 
Gelassenheit in die Selbheit, als in eigene Vernunft und Willen eingegangen, in welcher 
sie hat der Satan, in Sünden und Gottes Zorn gestürtzt, wie an David und Salomon, 
sowol auch an den Ertz-Vätern, Propheten und Aposteln zu sehen ist, daß sie haben

160 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

deshalb mit Nachdruck: »Aber der Seelen Wille muß ohne Unterlaß, 
auch in diesem feurischen Trieb sich ins Nichts, als in die höchste 
Demuth vor Gott, einsencken: so balde sie will mit dem wenigsten 
Theil in eigenem Forschen gehen, so erreicht sie der Teufel im Centro 
der Lebens-Gestaltniß, und fichtet sie, daß sie in die Selbheit einge­
het; denn sie muß in der gelassenen Demuth bleiben, gleichwie ein 
Quell an seinem Ursprung, und muß ohne Unterlaß aus Gottes 
Brünnlein schöpfen und trincken, und aus Gottes Wege gar nicht 
begehren auszugehen.«84

Ein abschüssiger und gefahrenvoller Hintergrund konstituiert 
die Kehrseite der Relevanz dieses Demutsbegriffs. Dieser jedoch 
scheint nichts anderes zu charakterisieren als Böhmes Sicht auf die 
conditio humana im allgemeinen. Sie ist geprägt von entgegen­
gesetzten Möglichkeiten, die der Mensch aus dem Potential seines 
Lebens zur Verwirklichung bringen kann. Unbeschränkte Eigenver­
antwortlichkeit schreibt Böhme dem einzelnen zu, ohne jede Aus­
fluchtmöglichkeit auf den vermeintlichen Willen Gottes. Genau dar­
in findet sich das Spezifische des Böhmeschen Verständnisses dieses 
Willensbegriffs enthalten. Das Verhältnis des göttlichen und 
menschlichen Willens bringt er auf folgende provokative Formel: 
»Wir sind selber Gottes Wille zu Bösem und Gutem: welcher in uns 
offenbar wird, das sind wir, entweder Himmel oder Hölle, unsere 
eigene Hölle in uns verstockt uns, nemlich dieselbe Eigenschaft; und 
unser eigen Himmel in uns macht uns auch, so er mag offenbar wer­
den, selig.«85

Menschliches Leben ist trotz - oder gerade aufgrund - des 
Gottesbezugs durch einen unbeschränkten Willensradius gekenn­
zeichnet. Es steht zwischen den qualitativen Möglichkeiten von 
»Himmel« und »Hölle«, »Verstockung« und »Seligkeit« nicht als be­
lohnende oder bestrafende Folgen auf sein Wollen, sondern als im­
manente Möglichkeiten seines Wollens selbst. Der Mensch selbst ist 
es, welcher »Himmel« und »Hölle« in sich »offenbar« werden lässt. 
Ist der Wille jedoch in der oben formulierten Weise frei und unbe­
dingt, so fragt sich, wieso die Entscheidung zwischen den so gezeich­

manchmal kräftige Irrthum gewirckt, so sie sind aus der Gelassenheit in die Selbheit, als 
in eigene Vernunft und Lust der Vernunft eingegangen.« (wGl, 1, 32).
84 wGl, 1, 30.
85 Gw, 8, 104. Oder- wie Böhme knapper und noch paradoxer in seiner Schrift gegen 
B. Tilken formuliert: Gott »macht aus dir was du wilt« (Ti II, 184).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 161

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

neten Lebensalternativen riskant ausfallen sollte? Wieso führt die 
Freiheit des Willens den Menschen nicht zur offensichtlich erstre­
benswerten Wahl? Es scheint eine gravierende Hinderung daran zu 
geben, aus der die »gar schreckliche Gefahr«86 hervorgeht, in der 
menschliches Leben nach Böhme schwebt. Worin aber besteht diese 
Bedrohung? Die Antwort darauf fällt eindeutig aus. Sie besteht in 
nichts anderem als dem Menschen selbst: »Den ärgsten Feind« - so 
Böhme wörtlich - haben wir »in uns«, auch wenn wir ihn »verdek- 
ken, und nicht wollen kennen lernen; (welcher doch der allerschäd­
lichste Gast ist, (...) der uns stürtzet in das ewige Zorn-Feur, in die 
ewig unerlöschliche Pein.) So ists ja gar nöthig, daß wir denselben 
Feind (wol) lernen kennen, was er sey, wer er sey und wie er sey«87 
Wenn Böhme die Nötigung notwendig erscheint, diesen »Feind« ge­
nau kennenzulernen, so impliziert das den merkwürdigen Sachver­
halt, dass wir diesen »schädlichen Gast« in uns noch gar nicht zu 
kennen scheinen. Das bedeutet jedoch nicht, dass dieser nur eine sel­
tene Perversionsmöglichkeit der Persönlichkeit darstellt. Nach 
Böhme ist genau das Gegenteil der Fall: die Kenntnis dieses peinvol­
len Feindes in uns »verdecken« wir, nicht weil er entlegen wäre, 
sondern weil er allzu nah steht. Die »gar schreckliche Gefahr«, die 
mit ihm angesprochen ist, scheint verbunden mit einer Weise des 
Selbstseins, die als die unmittelbare und ganz normale erscheint. 
Denn der Mensch ist sich sein ärgster Feind nicht etwa in der Form 
seiner Entfremdung, sondern eher im Gegenteil. Böhme erklärt: »in- 
deme du bist in eigene Begierde und Willen eingegangen, und hast 
dich zum Eigenthum gemacht, also kannst du auch nicht in der ersten 
Mutter88 wohnen, sondern in dir selber; und alles was dich kräncket

86 3P, Vor. 9.
87 3P, Vor. 9. Das gefährliche Potential, welches der Mensch in sich selbst trägt, bringt 
Böhme auch in der traditionellen seit Platon gängigen Dualität von »äusserem« und 
»innerem« Menschen zum Ausdruck (vgl. dazu die Darstellung P. Schäublins, 1963, 
10ff.) S. Wollgast führt Böhmes Rekurs auf dieses Gegensatzpaar vor allem auf seinen 
Bezug auf V. Waigel zurück. Bei Böhme jedoch kann im Unterschied zu Waigel die 
Differenz zwischen dem inneren und äusseren Menschen vornehmlich an Hand eines 
Masstabs festgemacht werden: nämlich des (demütigen bzw. nicht demütigen) Selbst­
verhältnisses.
88 Die »erste Mutter« steht in der androgynen Gottessprache Böhmes für den göttlichen 
Ursprung, aus dem der Mensch »geboren« ist. Böhme stellt einen seltenen Fall dar, 
indem er mit den Implikationen, die im Bild der Gottesgeburt enthalten sind, ernst­
macht und von Gott ohne zu zögern auch als von der »Mutter« bzw. der »ersten Mut­
ter« spricht. Vgl. z. B. auch Sg, 15, 21. Für die Bedeutung des Begriff der »Gottesgeburt«

162 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

und ängstet, das ist deine Selbheit, du machest dich zum Selbst-Fein­
de, und führest dich ins Selbst-Sterben ein.«89

Die gewohnte Bedeutung von »Feind« als fremde Bedrohung ist 
durch eine solche Aussage radikal unterlaufen. Was sich als feindlich 
auswirkt, ist ihr zufolge gegenteilig das Eigene, einzig die »Selbheit«, 
aus der die Möglichkeit aller Kränkung und Angst entsteht. Eine er­
wähnenswerte äussere Bedrohung des Menschen scheint es daneben 
nicht zu geben. Einzig im Selbstverhältnis liegt die Quelle der Be­
drohlichkeit und des Schmerzes, von hier entspringt die höchste Ge­
fahr für das Selbst: das »Selbst-Sterben«. Diese Überzeugung bildet 
eines der Kernelemente von Böhmes Gedankenwelt, welche in bezug 
auf Eckhart wie eine spannungsreiche Ergänzung zu lesen ist. Denn 
während der mittelalterliche Meister sich darauf beschränkt, den 
Menschen von einer Weise des Selbstseins mit allen ihm in Predigten 
und Traktaten zu Verfügung stehenden Mitteln abzubringen, scheint 
eben dieses verfängliche Selbstsein bei Böhme im Zentrum der Be­
achtung zu stehen. Was nun macht die »Selbheit« aber so verhäng­
nisvoll? Folgende Aspekte finden sich oben erwähnt: in der Selbheit 
geht der Mensch in »eigene« Begierde und Willen ein, er wohnt »in 
sich selbst«, er macht sich selbst zum »Eigenthum«. Was jedoch soll 
daran so schädlich sein? Zielt Böhme mit dieser umfassenden Kritik 
des Selbstbezugs auf die Notwendigkeit der Selbstauflösung? Denn 
welches Selbstverhältnis bleibt übrig, wenn der Mensch sich auf das 
Eigene nicht wie auf sein Eigentum beziehen soll? Um sich dem 
Grund für Böhmes negativer Einschätzung der Selbheit anzunähern, 
sei zunächst einmal die Perspektive abrupt gewechselt durch ein Zi­
tat, das auf den ersten Blick eine völlig gegensätzliche Einschätzung 
des menschlichen Selbsts zeichnet. Im Spannungsfeld dieser unter­
schiedlichen Beurteilungsweisen kann sich der Grund für Böhmes 
ambivalente Sicht auf das Selbst verdeutlichen.

Das folgende Zitat ist eingebettet im Kontext der Aussage, dass 
Gottes Geist allen denjenigen entgegenkomme, die ihn suchen. Er­
läuternd führt Böhme daraufhin aus, dass dieser Geist Gottes auch 
zu verstehen ist als »Gottes Sucht, in der Gott der Menschheit be­
gehret, denn sie ist sein Bilde, das Er nach allem seinem Wesen ge­
schaffen, in deme Er sich selber sehen und erkennen will, und Er

bei Böhme sei auf die Monographie von P. Deghaye mit dem bezeichnenden Titel ver­
wiesen: »La naissance de dieu. Ou La Doctrine de Jakob Boehme«, 1985.
89 Sg, 15, 8.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 163

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

wohnet auch im Menschen: Was suchen wir dann lange? Lasset uns 
nur uns untereinander selber suchen und kennen; wenn wir uns fin­
den, so finden wir alles, wir dürfen nirgend hinlauffen Gott zu su­
chen, auch so können wir Ihme keinen Dienst thun. Wenn wir uns 
nur selber suchen und lieben, so lieben wir Gott: was wir uns selber 
unter einander thun, das thun wir Gott; wer seinen Bruder und 
Schwester suchet und findet, der hat Gott gesuchet und funden.«90 
(Hervorhebung D. S.)

Wohingegen Böhme in aller Strenge gegen dasjenige anzu­
schreiben pflegt, was er als Eigenbegierde oder Eigenwille, aber auch 
als Selbstsuche bezeichnet (man soll sich selbst weder suchen noch 
begehren91), wird an dieser Stelle - die als genauso exemplarisch für 
die Böhmesche Haltung gelten darf - das menschliche Selbst als Stät­
te ausgezeichnet, in der sich Gott selber sehen will. Darum soll der 
Mensch - so erklärt Böhme in scheinbar eklatantem Kontrast zu vor­
heriger Aussage - in seiner Suche nicht über sich selbst hinweg­
gehen, denn so er sich »findet«, findet er Gott. Zwischen diesen bei­
den konträren Aussagepolen bewegt sich Böhmes Denken. Es bewegt 
sich dazwischen, weil in diesen unterschiedlichen Betrachtungsarten 
die oben bereits als »Himmel« und »Hölle« zum Ausdruck gebrach­
ten polaren Möglichkeiten des Menschseins angesprochen sind. Bei­
de Beurteilungspositionen hängen demnach zusammen. Bei ge­
nauem Hinsehen scheint ihre Vermittlung implizit in der letzten 
Textpassage selbst enthalten. Denn indem sie ein Verhältnis an­
spricht, in welchem sich jeder Mensch in seinem Menschsein vorfin­
det, deutet sich die Verengung an, die in der ausschliesslichen Selbst­
begierde liegt, sowie in der Haltung, sich als gesondertes Eigentum 
zu betrachten. Gemäss obigen Worten ist das »Selbst« nämlich kei­
neswegs als Mittelpunkt nur der einzelnen, individuellen Wahrneh- 
mungs- und Lebensweise zu verstehen, sondern vielmehr in einem 
grenzensprengenden Kontext zu begreifen. Im Gegensatz nämlich 
zur vermeintlichen Gesondertheit des auf sich beschränkten Selbst­
bewusstseins ist dieses nach Böhme in Wahrheit der ausgewiesene 
Ort, in dem Gott sich sehen, erkennen und wohnen will. Das eigent­
liche Selbstverhältnis sollte demnach gerade im Aufbruch jeglicher 
Selbstfestlegung liegen. Als Empfindungsort Gottes, d.h. desjenigen

90 3fL, 11,106.
91 Vgl. das bereits angeführte Zitat wGl, 1, 34f.

164 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Wesens, »da alles innen lieget was Ewigkeit und Zeit ist«92, verwirk­
licht sich der Selhsthezug vielmehr in der unbedingten Offenheit un­
ermesslicher Bezugsmöglichkeiten aufgrund des inneren Zusam­
menhangs mit demjenigen, »in deme die Welt und die gantze 
Creation lieget.«93. Diesem Zusammenhang gegenüber kann sich 
der Mensch verschliessen, indem er in Unkenntnis oder Missachtung 
seines Wesens sich auf »Eigenes« beschränkt, an sich als an Ei­
gentümlichem haftet. So reduziert sich der Horizont, in welchen das 
Selbst nach Böhme gestellt ist, auf so drastische Weise, dass er für das 
entsprechende Dasein nur noch den Ausdruck des »Selbst-Sterbens« 
übrig hat94.

Es ist schwer zu verstehen, wieso dieser gottgewollte Kontext 
nicht unausweichlich und dominant das Selbstverhältnis je schon 
ausrichtet und prägt. Eine ähnliche Frage hat sich bereits bei Eckhart 
gestellt, der ebenso von dem merkwürdigen Sachverhalt ausgeht, 
dass sich der Mensch durch seine Ausrichtung (auf sich selbst) einem 
ihn umgreifenden und ihn hervorbringenden Bezug entziehen kann. 
Bei Böhme nun wird die Möglichkeit dieser paradoxalen Bezuglosig- 
keit zu einem je schon vor-herrschenden Zusammenhang nicht nur 
explizit postuliert, sondern - im Unterschied zu Eckhart - auch zu 
erklären versucht. Diese Erklärung umfasst mehrere Ebenen, deren 
letzte auf seiner Theogonie beruht. Um die Tiefe dieses gedanklichen 
Gesamtbildes auszuleuchten, erscheint es ratsam, nicht zwischen den 
Ebenen hin und her zu wechseln, obwohl dies naheliegt. Denn die 
verschiedenen Erklärungsschichten verweisen bei Böhme ständig 
aufeinander und gehen ineinander über. Es soll hier aber weiterhin - 
so weit dies geht - auf der Betrachtungsebene »Mensch« verblieben 
werden, um von dort aus Stufe um Stufe dem Gedankengebäude zu 
folgen. So vielleicht kann die Gefahr der gedanklichen Halsstarre 
vermieden werden, die dieser imposante Gedankenbau im Gesamt­
eindruck auszulösen vermag.

Zurück also zur oben formulierten Frage. Böhme notiert explizit

92 Mm, 1,8.
93 Gw, 1, 3. »Er ist das Nichts und das Alles, und ist ein Einiger Wille, in deme die Welt 
und die gantze Creation lieget.«
94 Erwähnenswert hinsichtlich Böhmes Ausdruck des »Selbst-Sterben« erscheint eine 
verwandte Wortschöpfung von Augustinus im Begriff des »Sterbelebens« oder »Lebe­
sterbens«, die auch als Kurzformel für den Zustand gottlosen Daseins steht. »Quid enim 
est quod volo dicere, domine, nisi quia nescio, unde venerim huc, in istam dico vitam 
mortalem an mortem vitalem?« (Confessiones (Bekenntnisse), Liber Primus, 6,7).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 165

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

die Möglichkeit des Nebeneinanders des menschlichen und gött­
lichen Wesens, deren Verhältnis gemäss seiner universalen Gottes­
definition im eigentlichen Sinn gar nicht gesondert, sondern nur im 
Ineinander gefasst werden kann. Böhme aber beschreibt dieses - in 
Anbetracht seiner Prämissen - »unlogische« Nebeneinander so: 
»denn so lange ein Wesen ausser Gottes Willen ist, (verstehe dem 
sanften Licht-Willen) so lang ists einig und wohnet in sich selber, 
und begreift nichts von Gott: So sichs aber in Gott eineignet, und 
seinen Willen zerbricht und sincken lässet, so ists Ein Geist in und 
mit Gott, und Gott scheinet aus demselben Wesen.«95 Die Spannung 
einer solchen Aussage tritt krass hervor, wenn man sich erneut 
Böhmes Charakterisierung Gottes als dasjenige Wesen vor Augen 
hält, das per definitionem »nicht sonderlich wohne«, sondern »in, 
bey und durch uns.«96 Dennoch soll Sonderung davon möglich sein. 
Das Substrat, in dem diese möglich ist, wird als »Willen« bezeichnet. 
Durch den Willen ist ein Durchbrechen der logisch-formalen Ver­
hältnisse möglich, die zwischen dem Ganzen - als welches Gott ge­
fasst wird - und dem Teil herrschen. Der Wille bringt somit eine 
andere Dimension in das Verhältnis hinein, sozusagen eine qualitati­
ve. Er ist massgeblich verantwortlich für menschliche Vereinzelung 
oder Vergemeinschaftung mit Gott. Aufgrund dessen lässt sich in 
aller Schlichtheit in Böhmes Sinne sagen, solange des Menschen Wil­
len nicht mit Gottes Willen will, ist er nicht in Gott. Diese Aussage, 
aus der die ungeheure Bedeutung des Willens bzw. der Willensfrei­
heit zu entnehmen ist, kann zunächt nur so stehen gelassen werden. 
Sie deutet bereits an, dass der Gedanke der Willensfreiheit sich bei 
Böhme nicht in der formalen Möglichkeit der Wahl erschöpft. Viel­
mehr buchstabiert er sich aus als ein schöpferischer Spielraum, der 
jedem Menschen gegeben ist, seine eigene Daseinsart nicht nur zu 
wählen, sondern selbst zu schaffen.97. Entsprechend bezeichnet

95 6Pk, 5, 9.
96 BgO, Sum. 2, 3.
97 Aus den zahlreichen Aussagen, die Böhmes Überzeugung von der hervorragenden 
Bedeutung des Willens kundtun, sei eine angeführt, welche an Deutlichkeit als exem­
plarisch gelten kann. In seiner Schrift »Vom dreyfachen Leben des Menschen« heisst es 
zur Willenskraft kurz und bündig: »Denn durch den Willen hat Gott Himmel und Erden 
geschaffen: Und ein solcher mächtiger Wille ist auch in der Seelen verborgen.« (8, 10). 
Zur Rolle des Willens bei Böhme im Allgemeinen schreibt W. Elert: »Im Weltprozeß, 
der ja in der Form eines seelischen Werdens gedacht ist (...) ist der Wille Quell und 
Beherrscher alles Lebens, aller Wirklichkeit. Er schafft alles kosmische und seelische 
Sein, er gestaltet es. An ihm liegt es, wenn es verdirbt, auf falsche Wege gerät. Er ist es,

166 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Böhme - in provokativer Diskrepanz zur orthodoxen Theologie - in 
kühner Stringenz die Menschen auch als »Götter«98, die ihr Wesen 
selbst hervorhringen können99.

Diese Betrachtungsweise ist nun zugegehenermassen verwir­
rend. Wie lässt sich zusammendenken, dass einerseits die Menschen 
in ihrer Willenskraft und -freiheit selbst Götter sind, die sich frei 
schaffen, dass es andererseits aber das alles umfassende Wesen gibt, 
dessen »Willen« ebenfalls allumfassend in seiner schöpferischen 
Kraft ist. Dass dieser Gedanken perplex macht, erscheint legitim, 
steht man hier doch vor einem klassischen Grundproblem der Reli­
gionsphilosophie, wie menschliche Freiheit und Allmacht Gottes zu­
sammen zu denken ist. Für Böhmes Ansatz scheint diese Frage kein 
Problem darzustellen. In aller Leichtigkeit formuliert er bewusst pa­
radox erscheinende Sätze wie den folgenden: »Dann Gott ist selber 
Wesen aller Wesen, und wir sind als Götter in Ihme, durch welche Er 
sich offenbaret.«100

Warum Böhme sich so leichthin über solche religionsphiloso­
phischen Kernprobleme hinwegsetzen kann, beruht darauf, dass sein

der alles dem vorschwebenden Ziele zuführt. In der Tat, >alle Dinge stehen im Wil-
len<»(1913, 40).
98 Mr, 22,12.
99 Dem schöpferischen Potential der Willenskraft entspricht auch die Kraft der Begier­
den. Beide Begriffe kann man für unseren Kontext weitgehend als Synonyme betrach­
ten. Der Schaffenskraft des Willens entspricht diejenige der Begierde, von Böhme auch 
»Hunger« genannt. Er schreibt hierzu: »Denn wessen (nach was D. S.) der Hunger ist, 
dessen ist auch das Wesen im Hunger; ein ieder Hunger oder Begierde machet ihm in 
sich Wesen, nach des Hungers oder Begierde Eigenschaft.«( Sg, 7, 10) Zum genauen 
Unterschied der Anwendung des Willensbegriffs und dem der Begierde müsste man 
eine detaillierte Untersuchung erstellen. Es ist für unsere Zwecke nicht zu unvorsichtig 
zu sagen, dass beide Begriffe weitgehend ineinander übergehen. Den fliessenden, kaum 
abgrenzbaren Bedeutungsübergang von Willen und Begierde schlägt sich auch in 
Böhmes Theogonie nieder, wenn beide Begriffe fast fugenlos ineinander übergehen. So 
nennt Böhme zum Beispiel die alles verursachende, göttliche »Magia« eine »Begierde«, 
und erklärt dazu: »Sie ist in sich selber nichts als nur ein Wille«, der sich jedoch wieder­
um in Begierde nach »Wesen« einführt (vgl. kE V, 1 ff.) Auf der gleichen Linie steht 
auch der Begriff der Imagination. Er hat gleichermassen schaffende und daseinsent- 
scheidene Potenz, »weil die Imagination sowohl die seelische Form der Sünde ausmacht 
als auch ein wesentliches Moment im Wiedergeburtsprozeß bedeutet.« (W. Elert, 1913, 
68). Deshalb gilt, dass wenn menschliches Leben »nach Gottes Geist imaginieret, so 
empfähets Gottes Kraft und Licht, und erkennet Gott, wenns aber der Irdigkeit, oder 
nach der finstern Welt Eigenschaft imaginiret, so empfähets die Essentz der Irdigkeit 
und finstern Welt, und füllet sich mit demselben« (6Pk, 6, 16).
100 3fL, 6, 5.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 167

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Gottesbild nicht vom - letztlich quantitativen - Begriff der Willens­
Allmacht, sondern in erster Linie von qualitativen Begriffen des 
göttlichen Willens geprägt ist. Obwohl sein Gottesbegriff einerseits 
sozusagen die Gesamtheit des Seienden in sich fasst101, ist er im Ei­
gentlichen als eine »Qualität«102 des Willens und der Wahr-nehmung 
charakterisiert103. Auf diese Gottescharakteristik innerhalb seines 
grenzenlosen Gottesbegriffs macht Böhme - etwas unbeholfen - im­
mer wieder aufmerksam: »Nun ist er (Gott) aber alles, und wird doch 
nicht aller Quall Gott genannt.«104 In dieser Andeutung findet sich 
zugleich seine Antwort auf ein anderes klassisches Grundproblem 
der Religionsphiosophie, das Michael Theunissen folgend zusam­
menfasst: »Seitdem (...) Aristoteles das Problem aufgeworfen hat, 
wie der Gott als ein choriston, ein für sich Seiendes, zugleich das 
Ganze sein könne, blieb es Aufgabe philosophischer Theologie, die 
Einzelheit Gottes als eine ebensowohl einschließende verständlich 
zu machen.«105 Für Böhme liegt die Lösung dieser Frage darin, dass 
Gottes Einzelheit als Einzig-Artigkeit gefasst sein muss, und dass 
diese einzige Gottes Art in einer Willens- und Wahrnehmungsquali­
tät besteht, in der sich die umfassende Einheit alles Seienden zusam­

101 »(Gott) hat weder Anfang noch Ende, ist ungemessen, kann mit keiner Zahl in seiner 
Weite und Grösse ausgesprochen werden, dann er ist tiefer als sich ein Gedancke 
schwingen kann: Er ist nirgend weit von etwas, oder nahe bey etwas, Er ist durch Alles 
und in Allem; Seine Geburt ist überal, und one ihn ist sonst nichts: Er ist Zeit und 
Ewigkeit, Grund und Ungrund ....« (Mm, 1, 8).
102 In den ersten Zeilen seiner Erstlingsschrift findet sich dieser zentrale Begriff bereits 
eingeführt und umschrieben als »Beweglichkeit, Quallen oder Treiben«, d.h. nicht nur 
als Charakteristik, sondern auch als dynamische Quelle von Eigenschaften (Mr, 1, 3). 
Die dadurch herausgestellte Wortbeziehung und Wortspielerei zwischen »Qual« oder 
»Quall« und »Qualität« ist für Böhme eigentümlich.
103 Die Verbindung aus Wille und Wahrnehmung bzw. Erkenntnis ist bei Böhme unauf- 
knüpfbar. In diesem Sinn auch konstatiert H. Grunsky: »Nur muß man bedenken, daß 
bei Böhme - ein Grundzug seiner Metaphysik - das Subjekt des Erkennens und des 
Wollens stets in einer ganz bestimmten Weise ineinander verflochten sind. Nämlich 
so, daß wirklich erkannt immer bloß ein Produkt des Willens (eine >Gestalt< des >Gei- 
stesc) wird. >Und versteht also, daß das Sehen aus dem Geiste erscheine, welches sein 
Auge und Spiegel ist, darinne der Wille offenbar istc (Mw, 1, 12)« (1984, 78).
104 Mw I, 12, 5. Böhme bedient sich deshalb auch häufig der merkwürdigen Redeweise: 
»Gott, so viel er Gott heisset« (vgl. z. B. Gw, 6, 31). Grundsatzerklärungen folgenderArt 
finden sich entsprechend häufig über sein Werk verstreut: »Gott ist alles, Er ist Finster­
niß und Licht, Liebe und Zorn, Feuer und Licht; Aber er nennet sich alleine Gott nach 
dem Lichte seiner Liebe.« (wGl, 2, 9).
105 M. Theunissen, 1981, 24f.

168 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

menfinden kann106. Der Mensch, der sozusagen aus Gott ist, ist des­
halb seinerseits auch erst bewusst in Gott, wenn er wie Gott ist bzw 
dieser göttlich einenden Wahrnehmungs- und Willensart entspricht 
- denn daraus entscheidet sich für Böhme die Weise des Daseins. Für 
ihn ist dermassen offensichtlich, dass die Verbindung zwischen Gott 
und Mensch über dieses wie verläuft, dass er etwas ungeduldig in 
seiner ersten Schrift schon klarstellen will: »Denn du darfst nicht 
sagen: Wo ist Gott? Höre du blinder Mensch, du lebest in Gott, und 
Gott ist in dir: und so du heilig lebest, so bist du selber Gott«107

Wie nun jedoch gelangt der Mensch in diese Gottesqualität, die 
Böhme hier mit dem kaum definierbaren Begriff »heilig« chiffriert? 
Oder, um an obige Formulierung anzuknüpfen, wie erschliesst sich 
das partikulare und begrenzte menschliche Selbst den Zusammen­
hang mit Gott, wodurch es zu einer Wahrnehmungsstätte Gottes 
wird? Hier nun haben die uns bereits bekannten Aussagen Böhmes 
den Weg schon gewiesen. Sie enthalten interessanterweise keine For­
derung nach Veränderung der Eigenschaften des Menschen. Sie set­
zen woanders an. Sie beschränken sich auf das Selbstverhältnis und 
die damit einhergehende Willensausrichtung des Menschen. Danach 
soll der Mensch sich nicht als Eigentum betrachten, d. h. nach Böhme 
zugleich: nicht in die Eigen-Begierde und den Eigenwillen eingehen. 
Damit sind die das Selbst konstituierenden Kräfte angesprochen. Und 
zwar sind sie angesprochen unter dem Anforderungsprofil der 
Demut. Denn das Nicht-Eingehen in die eigene Begierde, bzw. diese 
ins Nichts und damit in Gott eingehen zu lassen ist als Vollzug der 
Demut gekennzeichnet worden. Darum kann Böhme den Zugang zur 
Gottesqualität auch so zusammenfassen: »daß wir unsern Willen in 
der Demuth schöpfen, darinnen die Liebe geboren wird, welche drin­
get zum Hertzen Gottes, als in ihr Eigenthum, da dann die mensch­
liche Seele in Gott geboren wird, daß sie Gottes Willen empfähet, zu 
thun was Gottes Wille ist.«108

Hier nun ist die wesentlichste Gottesqualität zum ersten Mal

106 »Wo Gottes Wille in einem Dinge will, da ist Gott offenbar; in solcher Offenbarung 
wohnen auch die Engel: und wo Gott in einem Dinge nicht mit des Dinges Willen will, 
so ist Gott alda ihm nicht offenbar, sondern wohnet nur in sich selber, ohne Mitwirckung 
desselben Dinges; alda ist in dem Dinge eigener Wille ohne Gottes Willen« (üL, 41).
107 Mr, 22, 46. Ganz analog findet sich diese Betrachtungsweise auch in einem Spätwerk 
Böhmes ausgedrückt:: »Sind wir gerecht, so sind wir selbst Götter in dem grossen Gott, 
was wir dann thun, das thut Gott in uns und durch uns.« (Mw II, 6, 17)
108 3fL,4,45.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 169

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

direkt beim Namen genannt. Es ist die Liebe. Wer in der Liebe gebo­
ren wird, dringt zum Herzen Gottes, als ob es sein Eigentum wäre. 
Gott ist nach Böhme eine Dimension oder ein »Prinzip«109 der all­
umfassenden Liebe bzw. des Liebes-Willens110. Diesem gemüthaften 
oder psychischen Ausdruck (überhaupt allen gemüthaften Gottes­
beschreibungen) steht bei Böhme immer auch eine naturalistisch ge­
haltene Korrespondierung zur Seite, die bereits gefallen ist: der 
Licht-Willen111. Der Zusammenfall aus Liebes- und Licht-Willen 
charakterisiert die Gottesqualität bzw. das Gottesprinzip, und macht 
auch deutlich, inwiefern sie mit einer Weise der Wahrnehmung in 
Zusammenhang gebracht werden kann, deren Charakter nun auch 
den von Böhme gezeichneten spezifischen Weg zu Gott erklärt. Denn 
weil der menschliche Wille in un-gelassener Form Bestimmtes nur 
will, ist er immer ausschliessend und hat nicht die Beschaffenheit des 
universal hervorhebenden und bejahenden Willens Gottes, der sich 
auf alles in gleicher Weise beziehen kann wie auf sich selbst - so die 
Implikation seines Wesens als un-endliche Liebes- und Lichtkraft. 
Der menschliche Wille jedoch, der seine konstitutive Kraft in erster 
Linie auf sich selbst monopolisiert, kann »Gottes Willen« nicht 
(nach-)vollziehen, dessen universale Liebes-Bezogenheit ihn omni­
präsent macht, anwesend im Ganzen so wie in sich selbst. Doch gera­
de aufgrund dieser gleichsam untergründigen Einbezogenheit alles 
Seienden in den göttlichen Willen, kann der partikulare Wille Gottes 
Willen ent-decken, nicht als etwas Fremdes, sondern in sich selbst. Er 
findet den göttlichen Willen in sich selbst, wenn er sich - so lautet die

109 Der Begriff des Prinzips wird ausführlicher zu untersuchen sein im später behandel­
ten theogonischen Kontext. Dort wurzelt er im eigentlichen Sinn, und dort wird erst die 
ganze Eigenart des Böhmeschen Prinzip-Verständnisses ersichtlich. Hier sei zunächst 
nur angedeutet, dass Böhme Gott mit Hilfe des Ausdrucks eines »Prinzips« beschreibt, 
das er in seinen Tafeln über die wichtigsten Begriffe folgend zusammenfasst: Das Got­
tesprinzip ist »das Wesen der Einheit in der Lichtes-Kraft, darinn die ausgeflossene 
Einheit eine Feuerflammende Liebe ist, daraus der wahre verständige Geist urständet.« 
(Tab, 46)
110 »Gott liebet alle seine Wercke, und kann sonst nichts thun als lieben, denn Er ist die 
einige Liebe selber« (Gw, 5, 23)
111 In Böhmes »Tafeln zu den dreyen Principien Göttlicher Offenbarung« fasst Böhme 
die göttliche Qualität bzw. das göttliche Prinzip so zusammen: es »wird verstanden im 
Licht mit der Englischen oder Kraft-Welt, darinnen sich der Ausfluß Göttlicher Kraft 
und Willens (...) im Lichte mit der Feuer-flammenden Liebe offenbaren, darinnen man 
das Reich Gottes verstehet« (Tab, 4). In kürzerer, aber analoger Zusammenstellung 
heisst es in seiner Schrift »Clavis Specialis«, das Gottesprinzip sei »das Licht und Liebe­
Feuer aus der Göttlichen Freyheit:« (Clsp, 111)

170 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Quintessenz von Böhmes so schlicht klingender wie schwieriger Bot­
schaft - (darin) ein-lässt. D. h., wenn er sich selbst nicht mehr an 
seinen ihn vermeintlich konstituierenden eigenen Vollzug klammert, 
sich traut, seine selbst gesteuerte Tätigkeit auf Gott hin zu lassen, so 
ist er bereits im zuvorkommenden Willen Gottes, der sich je schon 
im Menschen vollzieht, in dem er sich »sehen und erkennen will«. In 
anderen Worten, indem die gestaltenden Kräfte des menschlichen 
Willens und der Begierde in solche Ge-lassenheit gelangen, fallen 
sie nicht in den stagnierenden Stillstand, sondern in ein »Nichts«, in 
dem sie sich zugleich konstitutiv getragen erfahren: Nun erst kann 
sich die (ge-lassene) Selbstbegierde als Gottes Begehren des Men­
schen entpuppen, und der wirkkräftige Wille sich gehalten erfahren 
in der eigentlichen Wirkkraft göttlichen Willens. So gilt nach Böhme, 
dass »der eingewandte, in Gott gelassene Geist des Menschen, wenn 
er alles Eigene verlässet, wieder das göttliche Auge zum Sehen und 
Verstand bekommet, daß er vielmehr hinwieder bekomme, als er ver­
lassen, daß er viel reicher ist, als er zuvorhin in der Seinheit war: 
dann in dem eigenen Willen hat und fasset er nur ein Partikular, aber 
in der Verlassenheit kommt er in das Gantze, als in alles«112.

Damit ist das Geschehen, in dem sich der Akt der Demut aus­
buchstabieren lässt, schemenhaft umrissen. An dieser Stelle wird 
man aber offensichtlich auf Böhmes »Vermahnung« zurückgestos- 
sen, dass eben nur eine Praxis den eigentlichen Nachvollzug des von 
ihm Gemeinten leisten kann. Theoretisch kann man die von Böhme 
bezeugte Aufgebrochenheit der menschlichen Begrenzung, die dem 
Demütigen widerfährt, lediglich umschreiben. Letztlich läuft der 
Versuch einer theoretischen Durchdringung hier an einer Mauer ent­
lang, die sich nicht überschreiten lässt. Denn sie versucht mit ihren 
Mitteln, eine Transformation zu erfassen, bei der es in erster Linie 
darauf ankommt, dass sie eben nicht nur gedacht, sondern vollzogen 
ist. Dann erst - so Böhme - löst sich der Sinn seiner Rede über die 
Demut ein; dann erst wird nachvollziehbar, wie er diesbezüglich vom 
Beginn des eigentlichen Lebens sprechen kann. Jeder andere Willens­
zustand nämlich entspricht für ihn durch die Dunkelheit der gewoll­
ten Enge, durch die Zerrissenheit in unterschiedliche partikulare Be­
gierden, durch die Randständigkeit des in den Grenzen der 
»Selbheit« sich aufhaltenden Daseins eher einem Sterben113.

112 Mm, 67, 13.
113 »Wilt (sic!) du nun aus dem Selbs-Sterben wieder ausgehen, so must du deine eigene

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 171

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

2. Imago dei in Demut

Um die Transformation, die in der Demut mit dem Selbst geschieht, 
noch besser hervortreten zu lassen, seien die Pole eingehender be­
leuchtet, zwischen denen sie als Moment der Wandlung steht. Dafür 
sollen zunächst die Grundlagen noch klarer herausgearbeitet werden, 
von denen aus die Selbst-Überschreitung in der oben beschriebenen 
Weise möglich ist.

Indem Böhme die Beziehung zwischen dem partikularen, 
menschlichen und dem universalen, göttlichen Wesen qualitativ 
fasst, kann der einzelne Wille - so sei nochmals zusammengefasst - 
dem göttlichen entsprechen und seine faktische Partikularität - denn 
er ist nach wie vor an eine begrenzte, endliche Gestalt gebunden - 
überwinden. Er ist eingegangen in eine göttliche Einheit, die sich 
dem quantitativen Denken entzieht114. Wenn der einzelne Wille diese 
Einheit mitvollziehen kann, so ist er vorbehaltlos zum offenbarenden 
Ausdruck Gottes geworden. Dies meint Böhme, wenn er oben die 
Menschen als Götter in Gott, im »Wesen aller Wesen« bezeichnet, 
durch welche dieser sich offenbart. Noch expliziter macht er dieses 
unbeschränkte Offenbarungspotential des Menschen, indem er es 
über die göttliche Wesensart selbst notwendig erscheinen lässt: »So 
wenig als Gott allein an einen Orte wohnet, sondern Er ist die Fülle 
aller Dinge, so wenig hat Gott sich auch nur in einem Stücklein be­
weget, denn Gott ist nicht abtheilig, sondern überal gantz: Wo er sich 
offenbaret, da ist Er gantz offenbar; so ist Er auch nicht meßlich, 
Ihme ist keine Stätte erfunden, Er machet ihme dann selber eine 
Stätte in einer Creatur«115. Das »Stücklein«, auf das Böhme anspielt, 
in dem sich Gott nicht allein bewegt habe, ist Christus. Bei Böhme ist 
Christus - trotz der herausragenden Rolle, die dieser im gesamten 
theo- und kosmogonischen Prozess spielt - gleich wie bei Eckhart

Begierde, welche sich in fremde Wesen einführet, gantz verlassen, und in der Selbheit 
und eigenen Begierde werden als ein Nichts, auf daß du nicht mehr dir selber wilst noch 
begehrest, du must deine Begierde wieder gäntzlich mit der Gelassenheit in den Ewigen, 
als in Gottes Wille, einführen, aufdaß derselbe Wille dein Wille und Begehren sey; 
ausser diesem ist eitel Noth und Tod, ein Immer-Sterben und Verderben.« (Sg, 15, 9)
114 »Alles was kann gezehlet und gemessen werden, das ist natürlich und bildlich: aber 
die Einheit Gottes kann nicht ausgesprochen werden, dann sie ist durch alles zugleich, 
und ist darum Gut genant und erkant, daß es die ewige Sänfte, und das höchste Wolthun 
in der Empfindlichkeit der Natur und Creatur ist, als die empfindliche süsse Liebe.« 
(BgO, 1,1)
115 Mw I, 8, 7.

172 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

keine Einzelerscheinung, sondern ein Indiz für die offenbarende Ver­
bindung zwischen Gott und Mensch insgesamt. Diese jedoch besteht, 
wie nun kaum mehr erwähnt zu werden braucht, nicht in pauschaler 
Hinsicht. Der Mensch ist erst dann Gottesoffenbarer, wenn er die 
bereits angesprochene, göttliche Lebens-Qualität aus sich hervor­
bringt und sich damit in sie ein-bringt.

Dieser buchstäblich nur er-lebbare Zusammenhang zwischen 
Gott und Mensch beruht auf einer typischen Charakteristik von 
Böhmes Gottdenken. Im allgemeinen finden sich in seinem Gottes­
begriff abstrakte Konzepte wie Einheit oder Omnipräsenz umgesetzt 
und übersetzt in konkret Empfindbares und Wahrnehmbares. Phi­
losophische Gottesbestimmungen werden dadurch für den Erfah­
rungsraum im weitesten Sinne geöffnet, denn alles, was über Gott 
ausgesagt werden kann, muss für Böhme notwendiger Weise auch 
offenbar sein. Günther Bonheim hat für diese Charakteristik seiner 
Spekulation den treffenden Ausdruck von der »Sinnlichkeit der Of­
fenbarung« geprägt116 117. Aus diesem Ansatz erschliessen sich Böhmes 
Hinweise, dass der Mensch doch begreifen solle, dass Gott nicht 
»fern«, sondern gegenteilig da ist in einem (Gemüts-) Raum, der 
nicht jenseitig, sondern im Hier und Jetzt erschliessbar. Gerade diese 
Möglichkeit des Er-lebens und Empfindens des Göttlichen begründet 
ja auch, was für Böhme unter dem Begriff von »Gottes Willen« im­
pliziert ist. In einer dichten Aussage zum göttlichen Willen heisst es 
diesbezüglich explizit: dass »sich der Wille des Ungrundes in seinem 
Etwas empfindet, und in der Empfindlichkeit in seinem eigenen Ge­
schmack wircket und will.«117 (Hervorhebung D. S.)

Diese Aussage, die den Begriff des Ungrundes als ein Synonym 
für das Göttliche einführt, auf das erst später eingegangen werden 
kann, bekräftigt, was im vorigen bereits zum Ausdruck gekommen 
ist: Dass göttliches Wesen im Menschen (im göttlichen »Etwas«) des­
halb geschaut und empfunden werden kann, weil es sich ebenda »se­
hen und erkennen« bzw. »empfinden« will. Aufgrund dessen kann 
geschlossen werden, dass Bedingung der Möglichkeit der mensch­
lichen Gotteswahrnehmung Gottes (Selbst-) Wahrnehmung im

116 1992, 59. »Gott wird offenbar, heißt demnach soviel wie, Gott wird faßbar, spürbar, er 
gibt sich eine Gestalt, die ihn nicht allein dem menschlichen Verstand zugänglich wer­
den läßt, sondern dem ganzen Menschen mit allen seinen Sinnen und Empfindungen.« 
(G. Bonheim, ebenda, 61)
117 Tab, 16.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 173

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Menschen ist. Darum bedeutet für Böhme Gott wahrzunehmen zu­
gleich Gott auszudrücken, denn in dieser Wahrnehmung oder Emp­
findung will sich Gott; Gottes »Empfindlichkeit« »wirkt« und »will« 
niemand anders als der göttliche Wille. Doch man muss noch aus­
greifender formulieren: menschliche Wahrnehmung scheint bei 
Böhme insgesamt einbefasst in der Wahrnehmung Gottes, die jedoch 
erst als göttliche (Selbst-)Wahrnehmung zu Bewusstsein kommt, 
wenn sich die menschliche Wahrnehmung als göttliche erkennt, 
wenn menschliche Empfindungen und Wahrnehmungen auf Gott 
hin transparent werden118. Denn das eigentliche Subjekt jeder 
»Fühlbarkeit« und jeder Anschauung und Erkenntnis ist letztlich 
das »ewige Gemüthe«119, oder wie Böhme auch schreibt: »das Auge 
des ewigen Sehens«, darinnen »alle Dinge sehen (...), dieweil das 
Etwas ist von diesem Sehen entsprungen, so siehet das Nichts, als 
die Ewige Einheit, durch alles ungehindert.«120

Göttliches Wesen ist explizit als die bedingende Gesamtheit der 
Wahrnehmung gefasst, gleichsam als der umfassende Brennpunkt 
aller Wahrnehmungsmöglichkeiten überhaupt121; dieser wahrneh­
mende Vollzug, in dem sich Gott selbst (empfinden) will, ist bei

118 Hier ist auf eine Gedankenparallelität von Böhmes Zeitgenossen Spinoza hinzuwei­
sen, der unabhängig von seiner ansonsten stark divergierenden Denkweise hinsichtlich 
der (menschlichen) Gottesliebe eine ähnlich reflexive Charakteristik feststellt. In der 
von ihm geprägten Substanz-Attribut-Modi-Lehre als Grundschema für das Gott­
Mensch-Verhältnis findet sich dieser Gedanke in folgender vorsichtiger Formulierung 
ausgedrückt: »Die in der Erkenntnis ruhende Liebe des Geistes zu Gott ist Gottes Liebe 
selbst, mit der Gott sich selbst liebt, nicht sofern er unendlich ist, sondern sofern er 
durch das Wesen des menschlichen Geistes, insoweit dieser unter dem Gesichtswinkel 
der Ewigkeit betrachtet wird, ausgedrückt werden kann; das heißt, die in der Erkenntnis 
ruhende Liebe des Geistes zu Gott ist ein Teil der unendlichen Liebe, mit der Gott sich 
selbst liebt.« (Ethik, Buch V, sechnundreissigster Lerhsatz). Der Gleichklang, der sich 
diesbezüglich zwischen Spinoza und Böhme abzeichnet, läuftjedoch offensichtlich darin 
auseinander, dass es für Böhme keinen »Teil der unendlichen Liebe« gibt, weil diese, wie 
er sagen würde, nicht >abtheilig< ist, während für Spinoza die von Böhme gedachte 
Möglichkeit der Einheit zwischen göttlichem und menschlichem Wollen und Wahrneh­
men gegen die Grundstruktur des eigentlichen Verhältnisses von Unendlichem und 
Endlichem verstiesse. Dieser Unterschied beruht auf den jeweiligen, unterschiedlichen 
Grundvorstellungen im Denken Gottes im Sinne einer Substanz-Attribut-Modi - 
Struktur oder im Sinne eines Gemüts, dessen Einheit sich jeder Ein-teilung entzieht.
119 BgO,6,1.
120 BgO, 2,12.
121 Denn Gott ist, so Böhme ausdrücklich, ein »allsehender, allhörender, allriechender, 
allfühlender, allschmeckender Gott« (Mr, 3, 11), so dass in entsprechender Konsequenz 
»unser Sehen und Wissen (...) in Gott (ist)« (MwII, 7, 9).

174 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Böhme identisch mit dem schöpferischen Akt: denn »das Etwas ist 
von diesem Sehen entsprungen«. Die ausgewiesene Stätte, in der 
diese Wahr-nehmung zu sich kommt, d. h. sich als solches seihst 
wahrnehmen kann, ist der Mensch. Indem das menschliche Seihst 
sich in seinen Wahrnehmungen - mit Böhme gesprochen - »emp­
findlich« werden kann, kann es das Wesen des Göttlichen zur Emp­
findlichkeit hringen. Diese gegehene Möglichkeit des Zusammenfalls 
von göttlicher und menschlicher Selhstempfindlichkeit jedoch he- 
dingt Demut - so widersinnig dies unmittelhar klingen mag. Denn 
sie kommt nur dadurch zustande, dass sich der Mensch nicht als »Ei­
gentum« hetrachtet, sondern den ihn konstituierenden Willens- und 
Wahrnehmungsvollzug in unmittelbarer Gottangeschlossenheit er­
fährt122. D. h. wiederum, nur wenn sich des Menschen Willen und 
Begierde nicht am eigenen Selhst als Zentrum und Zielpunkt fest­
macht, sondern am Zentrum dieses Zentrums: an Gott123.

Den Willen an Gott festmachen heisst nach Böhme in anderen 
Worten aber auch, den Eigenwillen in dasjenige verwurzeln, was sei­
nerseits wiederum dieses menschliche Selbst will. So könnte man 
schliessen, dass dieser Vollzug der Willensanhindung an Gott letzt­
lich darauf hinausläuft, dass die menschliche Selhsthegierde und sein 
Eigenwille in eine göttliche Übersteigerung münden, dass die de­
mütige Selhstausrichtung auf Gott unter der Hand pervertiert in eine 
Verahsolutierung des einzelnen Selhst. Dies jedoch lässt sich herech- 
tigt als Pointe von Böhmes Demutsdenken ahstreiten. Ein solches 
Missverständnis ist allein schon dadurch gehannt, dass der göttliche 
Wille, der untrennhar mit der Gotteswahrnehmung zusammen­
hängt, qualifiziert und ühersetzt werden kann als »Liehes-Wille«. In 
diesem ist die Einheit alles Seienden als gewollt und »fühlhar« gege- 
hen124. Deshalh gilt: sowie der Demütige sich im Gotteswillen in sei­

122 »Denn wir sind nicht unser selher, sondern deme wir dienen in seinem Lichte. Wir 
wissen nichts von Gott, Er selher Gott ist unser Wissen und Sehen: Wir sind ein Nichts, 
daß Er alles in uns sey« (Mw II, 7, 9).
123 »Gott ist im Menschen das Mittel, das Mittelste (...)« (Mw II, 10, 8).
124 In seinen Gottesheschreihungen hetont Böhme diese fühlhare, empfindliche Dimen­
sion der Einheit in immer neu motivierter Ausdruckskraft. Ein hesonders schönes Bei­
spiel findet sich in der »Gnadenwahl«: »Er heisset alleine Gott nach dem Lichte, als in 
den Kräften des Lichtes (...) und auch in unendlicher Schiedlichkeit, aher alle im Liehe- 
Feuer, da alle Eigenschaften der Kräften ihren Willen in Einen (...) gehen, da in allen 
Eigenschaften nur ein einiger Geist und Wille regieret, und sich die Eigenschaften alle in 
eine grosse Liehe gegeneinander und ineinander hegehen, da je eine Eigenschaft die 
andere in grosser feurischer Liehe gegehret zu schmecken, und alles nur eine gantz

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 175

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

nem Selbst gewollt weiss, so will und begehrt er in diesem Willen den 
Anderen genau gleich wie sich selbst. Sein Wollen und Begehren 
kann sich aus seinem Wesen heraus nie ausschliesslich auf sich rich­
ten, denn sein Bezug ist universal und kennt keine Stätte seiner Prio­
rität, weil er im göttlichen Willensprinzip sich in allem gleicher­
massen will. Somit richtet sich der Eigenwille nicht mehr nach dem 
spezifisch Eigenen aus, denn auch das Nicht-Eigene ist ihm als 
Eigentliches eröffnet und in gleicher Weise angelegen wie sein 
Selbst125. Dies klingt in seiner praktischen Konsequenz wie eine radi­
kale Vorform des Kantschen Imperativs, nämlich in jener berühmten 
zweiten Formulierung, in der Kant als Basis moralischen Handelns 
die Regel aufstellt, dass »du die Menschheit, sowohl in deiner Person 
als in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, 
niemals bloß als Mittel brauchst«126. Auch hier gilt die Überwindung 
der Selbstpriorität auf der normativen Grundlage des gleichwertigen 
Bezugs zu sich selbst wie zu Anderen, wobei im Verhältnis zu Kants 
Imperativ Böhmes Ansicht über den Verbund der Menschen freilich 
unvergleichlich stärker und emphatischer ausfällt. Denn es geht ihm 
offensichtlich nicht allein darum, sich dem Anderen wie sich selbst 
gegenüber als Selbstzweck zu verhalten, dies scheint für Böhme 
kaum der Rede wert, geht er doch von der Möglichkeit eines univer­
sal gemachten Liebesverhältnisses zu den Menschen aus. Böhmes 
spekulative Durchdringung des Gott-Mensch-Verhältnisses schiesst 
deshalb sozusagen weit über eine Fundierung moralischen Verhal­
tens hinaus. Sie impliziert vielmehr eine auf Liebe basierende, 
gefühlte und gewollte Gemeinschaftlichkeit, in der jener von Kant

liebliche, ineinander inqualirende Kraft ist, und aber sich durch die Schiedlichkeit (.. .)in 
mancherley Farben, Kräften und Tugenden einführen, zur Offenbarung der unend­
lichen Göttlichen Weisheit.« (Gw, 2, 35)
125 In einer Belehrung zum Weg der Erleuchtung charakterisiert Böhme die Momente 
dieser Willenshaltung wie folgt: die Seelen, die ihr »Wesen in Gottes Willen stellen, und 
mit nichten sagen von etwas in dieser Welt, das ist mein, ich bin Herr darüber, denn sie 
leugt, so sie das saget: Es ist alles Gottes, sie ist Knecht, und soll in der Liebe und 
Demuth gegen Gott und ihrem Bruder wallen; dann ihres Bruders Seele ist ein Glied 
an ihrer Seelen; ihres Bruders Freude im Himmel bey Gott ist auch ihre Freude, seine 
Wunder sind auch ihre Wunder, dann im Himmel ist Gott alles in allen, Er erfüllet 
alles.« (40F, 12, 29) Mit »Himmel« bezeichnet Böhme nichts anderes als die Verwirk­
lichung eben dieses Willensprinzips, in dem die Einheit Gottes offenbar ist, in dem Gott 
als »alles in allem« erscheint.
126 I. Kant, Grundlegung der Metaphysik der Sitten, 1994, 52.

176 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

kristallisierte Charakter der Nötigung des moralischen Gesetzes 
überflüssig erscheint.

Im Willens- und Wahrnehmensprinzip, in welches die Demut 
Eingang verschafft, scheint deshalb verwirklicht, was im Gebot der 
Nächstenliebe als zweites Hauptgebot des Neuen Testaments (Mk 
12,31) gefordert ist. Darin erschliesst sich auch die innere Verbin­
dung der christlichen Hervorhebung und Zusammenführung der De­
kalog-Gebote der Gottes- und Nächstenliebe (Mk 12,29-31). Denn 
indem die Selbstbegierde des Demütigen, d.h. desjenigen, der sein 
Selbst auf Gott zurückbuchstabiert, notwendig zusammenfällt mit 
der Gottesbegierde, so auch fällt sie notwendig mit der Begierde für 
die Anderen zusammen. Der Begriff der Begierde wirkt in diesem 
Kontext jedoch offensichtlich irreführend, wird er doch vor diesem 
Hintergrund in seiner Bedeutung stark strapaziert. Unter Begierde 
versteht man gemeinhin eine ausschliessliche Ausrichtung auf je­
manden oder etwas; die Begierde des Demütigen jedoch ist ein- 
schliessend ohne Grenze. Deshalb lässt sich auch der Begriff der 
Selbstbegierde des Demütigen übersetzen entweder als Begierde für 
die Mitmenschen oder als Gottesbegierde. Alle drei Bedeutungen 
spielen hier zusammen, hängen aneinander und qualifizieren sich 
gegenseitig. Das gleiche gilt auch für den Eigenwillen, der in seiner 
demütigen Transformation für sich selbst wollend zugleich mit Gott 
bzw. für die Anderen will.

Die Vergegenwärtigung auf die Veränderung, die in der Demut 
mit der Begierde und dem Willen geschieht, lässt den zutiefst affir­
mativen Charakter des demütigen Selbst- bzw. Gottesbezugs in den 
Vordergrund treten. Hinter Böhmes Drängen auf einen negativen 
Vollzug, die herkömmliche Form der Selbstbegierde oder des Eigen­
willens ins »Nichts« oder sogar in den »Tod« laufen zu lassen, steht 
der Blick auf eine bedingungslos bejahende und umfassende Willens­
und Begierdeform, welche letztlich auch begründet, warum Böhme 
diese Begriffe nicht fallen lässt, sondern in transformierter Form an 
ihnen festhält. Denn der - von einer Betrachtungswarte aus heraus­
tretende - Negationscharakter der Demut ist nur die Kehrseite ihres 
- von anderer Betrachtungswarte aus - bedingungslos umgreifenden 
Lebensbezugs, in dem das Leben vorbehaltlos als Ganzes begehrt und 
gewollt wird.

Aufgrund dessen kann auch einer typisch modernen Kritik an 
Böhme, wie sie z. B. H. Deinert vertritt, der Wind aus den Segeln 
genommen werden. H. Deinert führt Böhmes Standpunkt auf die

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 177

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Augustinische Superbia-Lehre zurück, wobei er Böhmes Begriff der 
Willensfreiheit darauf reduziert sieht, dass diese dem einzelnen nur 
zugestanden sei, um sie »für immer abzulegen«127. Weder individu­
elle Erkenntnis noch Eigenständigkeit käme dem Menschen im 
Böhmeschen Kosmos zu: Stattdessen wäre er dazu bestimmt, sich 
gleichsam in die unselbständige Geborgenheit Gottes zurückzuzie­
hen, um im Idealfall »Spiegel nur eines Aspekts« zu sein, »nicht der 
ganzen Skala, die Gott Vorbehalten bleibt«128. Gerade die Aufmerk­
samkeit auf Böhmes Demutsbegriff jedoch hat gezeigt, dass eine sol­
che Interpretation zu kurz greift. Denn von einer Reduktion des 
menschlichen Wesens kann bei Böhme kaum die Rede sein, scheint 
er im Gegenteil von der Vision der »ganzen Skala«, die gemeinhin 
nur dem Gottesbegriff Vorbehalten ist, als eigentliche Bestimmung 
des menschlichen Selbst erfüllt. Auf diese Weise verpasst der 
Böhmesche Demutsbegriff dem Commonsense-Verständnis von 
Demut eindeutig einen Stoss, weil ausgerechnet in der Demut die 
Aspekthaftigkeit des Menschen überwunden scheint, in der Demut 
dieser ein Ganzes im Ganzen sein kann. Dies verdeutlicht auch 
Böhmes Begriff des Ur-Menschen Adam, der für ihn das Ideal des 
menschenmöglichen Formats verkörpert. Ernst Benz fasst zusam­
men: »Die Adam-Spekulation Boehmes zeigt uns das Bild Adams 
als des vollkommenen Urmenschen, der, nach seiner inneren Gestalt 
ein Bild Gottes und ein Bild des in Christus sich verwirklichenden 
Universums, den Zugang zu allen Dingen hatte, der die volle Er­
kenntnis des Wesens aller Dinge besaß und der gleichzeitig die Tiefen 
Gottes und der Natur kannte.«129

Die Idee des Menschen als imago dei ist bei Böhme demnach von 
jeglicher Statik befreit. Ebenbildlich ist der Mensch ausschliesslich 
aufgrund eines Vollzugs, wodurch er mit seinem Wollen und seiner 
Begierde göttliches Wesen in sich zur Erscheinung kommen lässt. In 
diesem Vollzug tritt die Relevanz des Demutsbegriffs heraus. Der 
Mensch wird zur Bildfläche Gottes durch die Ge-lassenheit des 
Eigenwillens und der Selbstbegierde, aber dieses passiv formulier­
bare Geschehen des Lassens geht notwendig einher mit dem in der 
Demut zugleich un-bedingt gewollten Ein-lassen auf den Willen 
Gottes. Dies wird möglich durch die der Demut eigenen Transforma­

127 1965, 409.
128 Ebenda.
129 1959, 77.

178 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

tion der Selbstbegierde und des Eigenwillens, wodurch sich der 
Mensch je schon eingelassen findet in der Wahrnehmung Gottes. 
Somit ist die göttliche Einheit fühlbar geworden. Der Demütige ver­
wirklicht diese in doppelter Hinsicht: er weiss sich in der »Qualität« 
dieser Einheit - in der Liebe Gottes - nicht nur geliebt, sondern liebt 
zugleich auch in ihr. So lässt er Gott als »alles in allem« offenbar 
werden und wird eben dadurch zu imago dei, in der Gott »alles in 
allem« ist130. In diesem Sinn schreibt Böhme: »Also, Gott-liebender 
Leser, wisse daß ein Mensch das wahre Gleichniß Gottes ist, welches 
Gott hoch liebet, und sich in dieser Gleichniß offenbaret, als in sei­
nem eigenem Wesen. Gott ist im Menschen das Mittel, das Mittelste, 
aber Er wohnet nur in sich selber; es sey denn daß des Menschen 
Geist Ein Geist mit Ihme werde, so offenbaret Er sich in der Mensch­
heit, als im Gemüthe, (...) alsdenn bringen die Sinnen die Kraft Got­
tes dem Willen, und der Wille nimt sie mit Freuden an, aber mit 
Zittern, denn er erkennet sich unwürdig, dieweil er aus einer rauhen 
Herberge herkommt, als aus dem wanckelhaftigen Gemüthe, darum 
nimt er die Kraft im Niedersincken vor Gott an. Also wird aus seinem 
Triumph eine sanfte Demuth, das ist Gottes wahres Wesen (...)Also 
ist das Bild Gottes gantz, und siehet oder findet sich Gott in einem 
solchen Gleichniß.«131

Diese Aussage führt uns erneut an dasjenige heran, was im vo­
rigen als der metaphysische Sprung im Demutsbegriff Böhmes be­
zeichnet worden ist. Auch hier wird die Demut als Bedingung zur 
Erschliessung der göttlichen Wirklichkeit im Menschen transparent 
auf den tieferen Grund ihres bedingenden Charakters. Sie scheint 
nämlich deshalb im Menschen das Wesen des Göttlichen eröffnen 
zu können, weil eben sie »Gottes wahres Wesen« ausweist. Diese 
Begründung des gottesoffenbarenden Potentials der Demut führt 
Böhme auch noch in einem anderen Kontext ein. Hinsichtlich der 
christlichen Metapher des Samens, der im Menschen aufgehen muss, 
erklärt Böhme: »Fället er aber in eine gute Vernunft, da in der Eigen­
schaft ein Mensch, als eine wahre Demuth ist, da wird er gefangen, 
und ein solcher ist ein guter Acker: denn Gottes Wesen ist Demuth,

130 »Alsdann ist Gott alles in allem, und Er in seiner Weisheit und Wunderthat alleine, 
und sonst nichts mehr; und das ist der Anfang und das Ende, die Ewigkeit und die Zeit.« 
(Sg, 9, 65)
131 Mw II, 10, 8-9.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 179

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

so ist diese Eigenschaft eine Gleichheit mit ihr, alda gehet er auf und 
trüget viel Früchte.«132 (Hervorhebung D. S.)

3. Imago irae ohne Demut

Bevor wir uns dieser zunächst noch geheimnisvollen Dimension des 
Böhmeschen Demutsbegriff stellen können, muss der Blick weiterhin 
auf den Menschen gebannt bleiben. Denn die Betrachtung der Demut 
in ihrer Wirkungsweite innerhalb der conditio humana ist noch nicht 
zu ihrem Ende gelangt. Bislang schimmerte nämlich nur am Rande 
durch, was Böhme über das Menschsein denkt, das im Gegensatz 
zum Demutsvollzug im »Eigenwillen«, in die »Selbheit« bzw. 
»Selbstbegierde« »eingegangen« ist. Diesbezüglich können Böhmes 
Schriften - wie bereits erwähnt - als komplimentäre Schatten-Seiten 
zu Meister Eckharts Ausführungen über die Bedeutung von demüti­
ger Selbst-Vernichtung und Abgeschiedenheit gelesen werden. Was 
bei Eckhart jedoch im Raum des Impliziten bleibt, wird bei Böhme in 
ein hartes Rampenlicht gestellt: die furchterregenden Abgründe der 
Selbheit. Für Böhme birgt das menschliche Selbst allein dadurch, dass 
es ausschliesslich auf das Eigene bezogen leben will, die Dunkelzone 
des Boshaften, Furchtbaren und Schrecklichen in sich. Darum ist die 
Ursache, aus der heraus der Mensch zum »Monstrum«132 133 werden 
kann, bei Böhme in gewisser Konformität zu Augustinus auf den 
Nenner Demutsmangel zu bringen134.

132 Gw, 7, 64.
133 Tab, 71.
134 »Und fragen wir nach dem Grund der Unseligkeit der bösen Engel, so tritt uns folge­
richtig vor Augen, daß sie, die nicht das höchste Sein sind, vom höchsten Sein gelasssen 
und die Hinkehr zu sich selbst vollzogen haben. Wie soll man diesen Fehler anders 
nennen als Hochmut? >Der Anfang aller Sündec nämlich >ist der Hochmutc (Sir 10, 15). 
Sie wollten also bei Ihm, ihrer Stärke, nicht Wache halten (Ps 58). Statt dem höheren 
Sein, das ihnen ihr Festhalten am höchsten Sein gegeben hätte, haben sie Ihm sich selbst 
vorgezogen und das geringere Sein gewählt. Das ist der erste Abfall gewesen, die erste 
Verarmung, der erste Fehler einer Natur, die so geschaffen war, daß sie zwar nicht das 
höchste Sein besaß, aber trotzdem, um Seligkeit zu erlangen, den, der im höchsten 
Sinne ist, genießen konnte, und wenn sie sich von ihm abkehrte, zwar nicht ihr Sein 
verlor, es aber verminderte und dadurch unselig wurde.« (Augustinus, 1979, 789). Ex­
pliziter dazu später nochmals: »Aber was konnte der Anfang des bösen Willens sein, 
wenn nicht der Hochmut! >Der Anfang jeder Sünde ist der Hochmutc (Sir 10,15). Ist 
Hochmut nicht das Streben nach verkehrter Hoheit? Verkehrte Hoheit ist, den Urgrund 
aufzugeben, mit dem der Geist Zusammenhang haben soll, und gewissermassen sich 
selbst zum Urgrund zu werden, selbst Urgrund zu sein.« (Ebenda, XIV, 13, 951, Hervor­

180 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Diese Interpretation klingt ohne zusätzliche Erklärung dem 
zeitgenössischen Verständnis allein durch den Blick auf die mensch­
lichen Greueltaten, die das zwanzigste Jahrhundert zu Tage befördert 
hat, unnachvollziehbar vereinfachend und verharmlosend. Innerhalb 
Böhmes Gottes- und Menschenbild begründet sich diese Ansicht je­
doch in nachdenkenswerter Weise. Dabei muss hinzugefügt sein, 
dass Böhme sich mit Augustinus nur in sehr begrenzter Weise in 
obiger Formulierung zusammenfindet, denn diese beruht bei beiden 
auf auseinanderlaufenden Ansätzen. Auch wenn das Böse bei Böhme 
in negativer Weise als Demutsmangel aufzufassen ist, so ist es sei­
nem Wesen nach für ihn keinesfalls auf privatio boni reduzierbar wie 
bei Augustinus. Diesbezüglich kontrastieren Böhmes Wege insge­
samt gegenüber der christlichen Religionsphilosophie, sofern sie in 
neuplatonischer Tradition wurzelt135.

Die Verbindung von Demutsmangel und dem Bösen erfährt in 
Böhmes Philosophie eine eigene Konkretisierung. Diese zeichnet sich 
schon darin ab, dass auch die Demut übersetzt werden kann als eine 
von bestimmten Qualitäten durchdrungene Wahrnehmungs- und 
Gemütsart, wobei ihr Mangel sich in umgekehrten Gemütsqualitä­
ten niederschlägt, deren Kraft nach Böhme der demütigen Disposi­
tion nicht nur nicht nachsteht, sondern sie an offensiver Macht und

hebung D. S.) In einer Analyse dieser Augustinischen Anschauung bringt G. Kohler die 
Essenz dieser Position in folgender Aussage auf den Punkt: »Das Böse hat also seinen 
genuinen Ort im Bereich der Subjektivität, in der alle sonstigen Übel und moralischen 
Schlechtigkeiten fundierenden Selbstüberbewertung des nichtgöttlichen Ichs, einer Üb­
erhebung, die zwar offensichtlich unangemessen, aber dennoch freiwillig ist.« (1993, 
69)
135 Plotins klassisch gewordene Auslegung des Bösen hat christliches Denken tief ge­
prägt. Seine Position lautet in komprimierter Zusammenfassung: »Aber nicht in diesem 
oder jenem Mangel, sondern im Mangel an sich liegt das Böse; wem also nur ein kleiner 
Teil des Guten fehlt, das ist noch nicht böse, ja es kann, seiner Natur nach, sogar voll­
kommen sein. Wem aber das Gute durchaus fehlt, wie der Materie, das ist das schlecht­
hin Böse, das am Guten gar keinen Anteil hat (...) Der teilweise Mangel bewirkt also das 
Nichtgutsein, der gänzliche Mangel aber das Böse»( 1905, Enn. I, 5) Diese Auffassungs­
weise hat über Augustinus auf Generationen von christlichen Denkern eingewirkt. Für 
Augustinus war diese plotinische Lösung grundlegend für seine Ablösung von der ma- 
nichäischen Weltsicht, aufgrund derer er sich seiner Meinung nach in Blindheit gegenü­
ber dem Wesen des Bösen verfangen hielt: »Denn ich wußte nicht und hatte nicht ge­
lernt, daß das Böse keinerlei Wesenheit (...) ist« (1987, IV, 15). In aller Explizitheit 
übernimmt er Plotins Auslegungsart: »Also ist alles, was da seiend ist, gut, und jenes 
Böse, dessen Ursprung ich suchte, ist nicht Wesenheit; denn wäre es Wesenheit, so wäre 
es gut.« (Ebenda, VII12)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 181

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Gewalt übertrifft136. Ist der Wille nicht durch die der Demut eigene 
Weise ans Umgreifende angeschlossen, so »schleust« sich seine 
schöpferische Kraft in das eigene Selbst. Hier liegt für Böhme nun 
die Möglichkeit unermesslicher Gefahr: die Quelle der Sünde, die - 
so lässt sich vorgreifend bereits zusammenfassen - auf einer Art 
Wahrnehmungslosigkeit beruht, einer Art Immunisierung für das 
verbindende, göttliche »Prinzip«137. Die strenge Verdammung des 
selbstischen Willens betrifft bei Böhme aber nicht nur seine Extrem­
formen, sondern jede Form des Eigenwillens, egal wie harmlos sich 
dieser auswirken mag. Deshalb wird die Auseinandersetzung mit die­
ser Ansicht Böhmes - milde ausgedrückt - dem zeitgenössischen In­
terpreten nicht gerade leicht gemacht, und spontanes Unverständnis 
ist kaum zu vermeiden. Denn Böhmes Definition der Sünde ist so 
umfassend, dass sie das ganz normale Menschsein im Allgemeinen 
zu treffen scheint. Jeder, der die sogenannte gesunde Portion Ego­
ismus in sich hat, fällt unter Böhmes Verdikt des Verkehrten und 
Sündigen. Schwerlich nur ist für den heutigen Rezipienten nachvoll­
ziehbar, wie jede Weise des natürlich erscheinenden Eigenwillens und 
selbstbezogenen Daseins Schreckenshorizonte des Bösen und Verdor­
benen in sich bergen kann, wie dies für Böhme so offensichtlich: 
»Alle Sünden entstehen aus der Selbheit, dann die Selbheit schwin­
get sich mit der Begierde in ihr Eigenes, sie machet sich zum Geitz 
und Neid, sie zeucht in ihre Selbst-Begierde fremdes Wesen an sich, 
und machet des fremden Wesens Besitzer auch zum Feinde gegen 
sich, also daß Sünde mit Sünde, Eckel mit Eckel gewircket wird.«138

136 Schellings Polemik gegen die religionsphilosophische Auffassung des Bösen auf der 
Basis einer Privatio-Theorie könnte deshalb ebenso gut als Apologie der Böhmeschen 
Position gelesen werden. Schelling schreibt in seiner Schrift »Über das Wesen der 
menschlichen Freiheit«: »Der Teufel nach der christlichen Ansicht war nicht die limi­
tierteste Kreatur, sondern vielmehr die illimitierteste. Unvollkommenheit im allgemei­
nen metaphysischen Sinn ist nicht der gewöhnliche Charakter des Bösen, da es sich oft 
mit einer Vortrefflichkeit der einzelnen Kräfte vereinigt zeigt, die viel seltener das Gute 
begleitet. Der Grund des Bösen muß also nicht nur in etwas Positivem liegen, das die 
Natur enthält, wie es nach unserer Ansicht allerdings der Fall ist, da er in dem offenbar 
gewordnen Zentrum oder Urwillen des ersten Grundes liegt.« (1983, 83).
137 »Also ist erkentlich, was Sünde sey, oder wie es Sünde sey: Als nemlich wenn der 
menschliche Welle sich von Gott abtrennet in ein Eigenes, und erwecket sein Eigenes, 
und brennet in eigener Qual; so ist dasselbe eigene Feuer nicht des Göttlichen Feuers 
fähig. « (kE, 3, 16)
138 Sg, 15, 12. Kategorisch heisst es in entsprechender Weise in seiner Auslegung des 
Buches Moses: »Es ist nicht einer der Gutes thue in der Selbheit und eigenem Willen, er 
velasse dann im eigenen Willen alles was er hat.« (Mm, 22, 80)

182 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Die radikale Konsequenz seiner Ansicht ist daran ersichtlich, 
dass Böhme sich selbst von der bitteren Beurteilung der »Selhheit« 
hzw. »Ichheit« nicht ausschliesst. Aus innerer Selbstbetrachtung 
schreibt er (anfänglich noch voller Zuversicht): »Ich lebe mir selber 
nicht, und sehe mir selber nicht, und weiß mir selber nicht. Ich bin 
ein Ding, und weiß nicht was, dann Gott weiß es, was ich bin. So 
lauffe ich nun dahin, als ein Ding, wie mich der Geist im Dinge trei­
bet, und also lebe ich nach meinem innern Willen, der doch nicht 
meine (!) ist.«139 - Diese selbstvergessene Daseinsweise entspricht 
offensichtlich dem Demutsideal, in dem das »Wissen« oder die Wahr­
nehmung des Selbst aufgebrochen ist in einer es übersteigenden 
Form, wodurch sich das Selbst als Wahrnehmungs- und Willenstätte 
des göttlichen »Geistes« empfindet und in diesem allein den Treib­
Stoff seines Lebens erkennt. Nach dieser Feststellung jedoch erfolgt 
eine Wende in der Betrachtung: »Ich finde aber noch ein ander Leben 
in mir, der ich bin, nicht nach der Gelassenheit, sondern nach der 
Creatur dieser Welt (...): Dasselbe Leben stehet noch im Gift und 
Streit, und soll noch zum Nichts werden, alsdann so bin ich gantz 
vollkommen; so ist nun in demselben Leben, darinnen ich noch mei­
ne Ichheit empfinde, die Sünde und der Tod, diese sollen zu nichte 
werden, denn in dem Leben, das Gott in mir ist, bin ich der Sünden 
und dem Tode feind; und nach dem Leben das in meiner Ichheit noch 
ist, bin ich dem Nichts (als der Gottheit) feind.«140

Das konkrete Beispiel Böhmes als Zielpunkt der scharfen Kritik 
der Ichheit gibt dem Verständnisbemühen immerhin einen gewissen 
Wink. Dass diese sensible, sich für seine Mitmenschen einsetzende 
Denkergestalt, die allgemein als »feine, gute und geistsame Natur« 
galt141, seiner »Ichheit« der Abgründe der »Sünde« und des »Todes« 
bezichtigt, gibt einen Hinweis darauf, dass es Böhme bei der Gleich­
setzung von »Ichheit« und »Sünde« nicht auf die - sozusagen - fak­

139 Sg, 9, 62. Zu Vermerken ist, dass dieses Selbstbildnis in einer augenfälligen Tradition 
steht, die zu den sogenannten Eckhart-Legenden zurückführt. Darin erscheint ein Mäd­
chen am Predigerkloster, welches Eckhart verlangt, jedoch unvermögend wirkt, sich 
selbst vorzustellen. Dieses Unvermögen begründet sie dann, nach Abstreitung aller 
möglichen Identitäten, mit folgendem Kommentar: »Von alledem miteinander bin ich 
keines und bin ein Ding wie ein ander Ding und laufe so dahin.« (Vgl. J. Quint, 1979, 
443). Bei Angelus Silesius macht diese Selbstdarstellung dann auch im Cherubinischen 
Wandersmann Schule: »Ich weiß nicht was ich bin / Ich bin nicht was ich weiß: Ein ding 
und nit ein ding: Ein stüpffchin und ein kreiß.« (I, 5).
140 Sg, 9, 63.
141 A. v. Frankenberg, 1988, Bd. X, 8.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 183

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

tische Form der »Ichheit« ankommt. Da es Böhme gleichgültig ist, oh 
sich die von ihm ins Visier genommene Ichheit äusserlich tugendhaft 
oder lasterhaft ausnimmt, muss die Pauschalität, mit der er die »Ich­
heit« mit Attrihuten von »Gift und Streit« hedenkt, auf etwas 
Tiefgründigeres ahsehen. Auf was es ihm anzukommen scheint, lässt 
sich heute vielleicht so formulieren: dass die selhsthezogene Lehens­
weise moralisch kontingent ist. Auch sichthar tugendhaftes Verhal­
ten ist für Böhme hedeutungslos, solange der Wille sich nicht prinzi­
piell für das Prinzip der Demut entschieden hat. Solange er sich aus 
der Vorrangstellung des eigenen Selhst speist, sind gute Charak­
terzüge und Handlungen zufällig, potentiell schlechte und zerstöre­
rische aher grenzenlos. Dieses Negativ-Potential erschliesst sich für 
Böhme aus der Veranlagung der undemütigen Selhstdisposition von 
selhst. Es sei versucht, einen roten Faden durch seine Erklärungen zu 
finden.

Die in ihrem Ich Verhafteten, so lässt sich Böhmes Meinung 
grundsätzlich zusammenfassen, »suchen nicht das Eines (!), sondern 
ihr Aufsteigen ihrer Macht«142. Mit diesen knappen Worten deutet 
Böhme eine prinzipiell gegenteilige Kehrtwendung der Willens-Aus­
richtung zur Demut an, gemäss der in entsprechender Weise auch die 
Wahrnehmungs- und Emotionsqualität der Individuen ins Gegenteil 
kippt. Wenn sie sich nicht mehr in ihrem Selhsthezug am Ganzen 
angeschlossen fühlen, dann fühlt sich nach Böhme das Selhst gleich­
sam gegen das Ganze gestellt. Seine selhstkonstituierenden Kräfte 
arheiten von selbst gegen die Anderen und in Ahgrenzung zu ihnen 
an. Zentrum des Begehrens ist das eigene Selhst, dessen »Machtauf­
stieg« allein gesucht wird, wohei sich der Bezug zur umgehenden 
Vielfalt nur daraufhin auslegt und reduziert143. Seiendes wird nicht 
mehr im Medium der hegehrenden Verhundenheit so gewollt wie das 
Eigene, sondern - wenn üherhaupt - nur mehr zugunsten des Eige­
nen. Diese ahstrakt gehaltene Formulierung impliziert u.a. auch, 
dass das Lehen aus der »Selhheit« diejenigen Qualitäten nicht her­

142 Mm, 5, 6.
143 Ludwig Feuerhachs Interpretation des Bösen hei Böhme hringt dieses Selhstverhält- 
nis in folgender luzider Weise zum Ausdruck: »denn das Princip des Bösen ist ja üher­
haupt das, vermöge dessen und in dem ein Etwas sich selhst, seine Besonderheit hejaht, 
in dieser Bejahung seiner selher aher ein anderes verneint, und ehen in dieser Negativi­
tät ein Selhstwesen, ein Ich ist. >Das ist der Tod und Elend der Menschen und aller 
Kreatur, dass die Eigenschaften streitig, und eine iede in sich selher erhehend und in 
eigenem Willen qualificirende ist (...)< (Mm, 11,17.)« (SW III, 167).

184 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

vorbringt, in der die Einheit und der Zusammenhang alles Seienden 
offenbar wird: das Gottesprinzip der Liebe, Barmherzigkeit, Sanft­
mut, Achtung, des Mitgefühls, Interesses usw.

Spezifisch für die Böhmesche Sichtweise ist, dass er die Selbst­
bezogenheit des Willens anhand einer räumlichen Bewegung visua- 
lisiert, welche er als »Einziehen« umschreibt144; er verwendet in die­
sem Kontext auch mit Vorliebe das Wort »magnetisch«145, um die 
Kraft der Eigendynamik dieser einziehenden Willensbewegung zu 
verdeutlichen. Das Wort suggeriert, dass das Selbst wie eine Art Ma­
gnet den ausgehenden Willen stets kraftvoll wieder zurücklenkt. 
Folgt man der so charakterisierten Bewegung, so ergibt sich das Bild 
eines geschlossenen Geschehens, wobei die Begriffe der Verschlies- 
sung und Verfinsterung, die Böhme dem ein-ziehenden Willen zur 
Seite stellt, vorstellungsmässig Plausibilität gewinnen146. Der von 
selbst magnetisch in Bann gezogene Wille absorbiert alles in sich, so 
dass seine Kraft, die nach Böhme unendlich ist, nicht das ihn Umge­
bende speist bzw. dieses weder »sucht« noch »findet«. Anhand seiner 
Lieblingsmetapher des Baumes möchte Böhme klarmachen, dass ein 
solcher selbstischer Vor-behalt von Willen eine Art Monopolisierung 
von Kraft bedeutet, die allen zukommen sollte, und wenn im Selbst 
gestaut, sich schädigend auswirken muss147. Der Mensch verwirklicht 
somit die gegenteilige Möglichkeit des universalen Willensvollzugs 
und -bezugs, der ihn zum »Bilde Gottes« macht; somit ist er als 
»gantzer Mensch« aus der »Ordnung« gefallen in eine Un-ordnung, 
in der die Qualitäten des Verbunds sich gleichermassen in ihr gegen­
teiliges Zerr-Bild pervertieren: »aus Liebe ward Hoffart und eigen 
annehmliche Liebe: Aus der Begierde ward Geitz; Aus der Empfind­
lichkeit ward Neid, und aus dem Feuer-Leben ward ein eitel giftiger

144 Vgl. z.B. Tab, 33-36.
145 Vgl. ebenda.
146 Vgl. ebenda.
147 »So wir nun unsere Begierde in die rechte wahre Mutter, als in unsern Stamm, einf­
ühren, und je ein Ast des Baums dem andern immerdar seine Kraft in gutem Willen 
giebet, und uns nicht in eine Selbheit und eigene Lust eigener Liebe, als in Hoffart, (in 
willlens über unsere Mutter, in der wir stehen, und über alle ihre Kinder auszufahren, 
und ein eigener Baum sein wollen) einführen, noch des Teufels Gift (der Eigenheit und 
falschen magnetischen Impression), in uns nehmen, daraus Streit und Wiederwilllen, 
auch Spaltungen und Trennungen entstehen; da sich je ein Zweig des menschlichen Bau­
mes vom andern abtrennet, und ihme sein Ens und Kraft nicht gönnet« (Gw, Vor., 5).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 185

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Zorn. Also ward der Höllen Fundament im gantzen Menschen offen­
bar, und regierete in Seele und Leib.«148

Wie Böhme die Qualitäten des Göttlichen ins Gemüt verlegt, so 
also auch die Qualitäten der Hölle. Hölle ist ihm nichts Äusseres, 
kein Ort, an dem der Mensch Strafe erleidet, sondern sie signifiziert 
die vom menschlichen Gemüt selbst hervorgebrachten Qualen, die 
»Strafe« oder das »Gericht«, dass dieser an sich und seiner Daseins­
qualität erleidet149. Böhme bietet somit eine Interpretation der Re­
densart, wonach man sich und anderen das Leben zur Hölle machen 
kann. Dabei zeigt er an, dass diese Hölle nicht auf ausgefallener Bos­
haftigkeit und Entfremdung zum menschlichen Wesen beruht, son­
dern dass diese Entfremdung gegenteilig eher einer Ver-eignung ent­
spicht, wodurch sich das menschliche Selbst, so Böhme in einer seiner 
etymologischen Brücken, selbst in eine »Höhle« bzw. »Hölle« ein- 
schliesst150. Diese ist die erlebte Erfahrung des Gegenteils Gottes, 
wenn Gott als die erfahrbare Offenheit im Bezug zum Ganzen, als 
Liebesqualität im weitesten Sinn konkretisiert wird; aber da für 
Böhme auch wiederum nichts ausser Gott denkbar ist - insofern der 
Begriff Gottes auch gleichzusetzen ist mit dem Gedanken des all­
umfassenden Ganzen151 -, bezeichnet Böhme diesen Bereich der 
Gemütserfahrung als »Gottes Zorn«152. Dieser anthropomorph miss­
zuverstehende Ausdruck täuscht leicht über seine philosophische 
Konsequenz hinweg. Es braucht nach Obigem kaum mehr erwähnt 
zu werden, dass für Böhme »Gottes Zorn« offensichtlich nicht als

148 Tab, 71.
149 Vgl. Sg, 15, 41, 40 F, 10, 8. Diesen Gedanken des menschlichen Selbstgerichts, ge­
mäss dem der Mensch sich zu seiner eigenen Strafe wird, findet sich auch bei Augusti­
nus expliziert: »Denn Du hast bestimmt, und so ist es: daß jeder mißordnete Geist sich 
selbst zur Strafe ist.«( Conf. 1,12,19. Vgl. auch ebenda III 8,16 oder Trin. V 16,17). Für 
ihn ist damit die Aporie umschifft, dass Gott als ewig Gleichbleibender nicht als strafend 
und zürnend Eingreifender zu begreifen ist, wobei durch den Gedanken der Selbst­
bestrafung dennoch das Konzept der Gottesgerechtigkeit wirksam bleibt (Vgl. Anmer­
kung zu Conf. I, 12, 19).
150 Vgl. BgO, 3,15.
151 »Gott (ist) Alles; Er ist Gott, Er ist Himmel und Hölle, und ist auch die äussere Welt« 
(Ti II, 140).
152 »So nun solch (...) Wesen nicht mag das Licht der Einheit Gottes erreichen, dadurch 
es gesänftiget wird, so bleibets in sich eine eitele Feindschaft, und ist eine Qual das 
Wütens und Auffsteigens, daraus eigen Annehmlichkeit und Hoffart urständet, denn 
der Wille eigener Annehmlichkeit ist falsch, und ein steter Zerbrecher seiner selbst, als 
seines Wesens; und verstehet man in diesen (...) Gestalten, in ihren ausfliessenden 
Eigenschaften Gottes Zorn.« (Tab, 36)

186 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

von aussen eingreifend vorzustellen ist (da der so gefasste Gottes­
begriff ein Ausser-Ihm unmöglich macht), sondern als korrespondie­
rende »Qual« einer Lebensart in Form von Gefühlen, in Form von 
Ängsten und Einstellungen sich und anderen gegenüber, durch die 
das jeweilige Leben aufreibend nur zu leben ist.

Böhmes Blick auf das Selbst fasst die Diagnose seiner Qual aber 
noch differenzierter. In fast psychoanalytischer Manier zeigt Böhme, 
dass das - mit C. G. Jung gesprochen - inflationäre Ich in eine frucht­
lose, zirkuläre Bewegung geraten muss. Sein »lügnerischer Totali­
tätsanspruch«153 - lügnerisch, weil er für Böhme auf unhaltbaren 
Prämissen steht - kann logischerweise in der gewollten Isolation 
zum Ganzen nicht erfüllt werden und flüchtet sich deshalb in Phan­
tasterei (Phantasey154). Je mehr er das Ganze auf sich selbst ver­
kürzen und verschliessen will, desto mehr schottet er sich von dem 
ihn Umgreifenden hermetisch ab und gerät somit nicht nur in die 
Vereinzelung, sondern auch in die Verzweiflung, den Selbsthass 
und -ekel, die als »Empfindlichkeit« dem unauflösbaren Widerspruch 
zugehören, in den sich sein Leben einführt. So wird ihm sein Leben 
nach Böhme »anders nichts als ein Streit und Wiederwille, ein Selbst­
Feinden, eine Begierde des Eckels«155. Die ersehnte Fülle und Ganz­
heit, die in Exklusivität für das eigene Selbst beansprucht wird, wird 
zum unerreichbaren Stachel der Begierde156. »Hieraus entsteht der 
Hunger der Selbstsucht, die in dem Maß, als sie vom Ganzen und 
von der Einheit sich lossagt, immer dürftiger, ärmer, aber eben darum 
begieriger, hungriger, giftiger wird. Es ist der sich selbst aufzehrende

153 H. Grunsky, 1984, 226. Grunsky verdeutlicht diesen Anspruch in Form einer ein­
gängigen Wortspielerei: »Man könnte nämlich sagen, die existentiell schlechthin wich­
tigste Entscheidung hänge an einem winzigen Bindestrich, denn sie gehe darum, ob der 
individuelle Wille aus der ALL-EINHEIT oder aus der ALLEIN-HEIT heraus zu leben 
sich erwähle. >Ich bin ein Ganzes aus dem Ganzenc, spricht gleichsam der eine; >das 
Ganze - das bin ich, ich alleinc, der andere. Ersteres ist die Wahrheit: die Wahrheit des 
Lichtreichs; letzteres Lüge: die Lüge des höllischen Willens, >daß der Zweig will ein 
eigener Baum seyn und zeucht sich auf als ein fremdes Gewächs, als stünde sein Neben­
ast nicht auch in seinem Stammec (Mm, 24,18)«. (Ebenda, 225)
154 Vgl. z.B. Gw, 4, 27.
155 Sg, 15, 6.
156 Darum charakterisiert die »Selbheit ein Immer-Sehnen, die Selbheit sehnet sich als­
dann immerdar nach den Gestalten ihres eigenen Lebens, als nach eigenem Glantze, und 
nach der irdischen Vielheit; Item nach Neide und Zorn, ob (weil) sie die Vielheit nicht 
erreichen mag und nach Lügen der Falschheit: dieses sind die Lebens-Gestälte der irdi­
schen Selbheit.« (Sg, 15, 18)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 187

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

und immer vernichtende Widersprch, daß es kreatürlich zu werden 
strebt, eben indem es das Band der Kreatürlichkeit vernichtet, und 
aus Übermut, alles zu sein, ins Nichtsein fällt.«157 Wer so spricht, ist 
nicht Böhme, sondern Schelling, der in seiner Sprache eine so klare 
wie treue Darstellung des Böhmeschen Grundgedankens zum wider- 
spüchlichen Wesen der »Selbheit« zu geben scheint. Schellings Ana­
lyse erklärt auch, was Böhme in diesem Kontext mit dem Zusam­
menfall von »Bauen« und »Zerbrechen«158 meint, in welchem sich 
das Leben des Selbst aufbraucht: in der Engführung auf sich selbst 
versucht es die Fülle des Lebens zu bauen, die er durch seinen Ansatz 
jedoch je schon entleert und zerbrochen hat, so dass sein haltloser 
Bau sich im Bauen selbst unterminiert.

Die Symptome, die Böhme in düsterer Art und altmodischer 
Sprache an der »Selbheit« diagnostiziert, finden ein aktuelles Echo 
in einem Roman, der ein kritisches Bild moderner Subjektivität und 
Selbstbezogenheit zeichnet - in Dostojewskijs »Aufzeichnung aus 
dem Kellerloch«. Man gewinnt fast den Eindruck, als ob Dosto­
jewskijs virtuos gezeichnetes Psychogramm des Helden bzw. Anti­
Helden eine psychologisch feinfühlige Umsetzung jener Momente 
versucht, die Böhme in holzschnittartiger Manier dem Gemüt des 
Selbsverhafteten unterstellt159. Auch der tragische Höhe- und zu­
gleich auch Endpunkt der Geschichte lässt sich in einem aufschluss­
reichen Bezug zu Böhme lesen. Dostojewskij konstruiert nämlich

157 1964, 109.
158 Vgl. z.B. Gw, 4, 27.
159 Vor allem die Merkmale des »Alleinseins«, der »Selbstfeindens«, der »Phantasie« 
finden sich in ihrer psychologisch organischen Vernetztheit durch Dostojewksij dar­
gestellt. Natürlich darf man den Vergleich von Dostojewskijs Charakterbild des Narzi- 
sten und Böhmes Konzept der Selbheit nicht überziehen, dennoch bietet seine mikro­
skopische Betrachtung der chronischen Selbstverfallenheit in grossen Teilen fast so 
etwas wie lebendiges Anschauungsmaterial für Böhmes Lehre, wodurch diese in ihrer 
heute befremdlichen Ausdrucksweise näher zu kommen vermag. Was in Dostojewskijs 
»Aufzeichnungen aus dem Kellerloch« vor allem in eine Böhme verwandte Richtung zu 
weisen scheint, ist die untergründige Frage, die sich immer dominanter aufzudrängen 
scheint und die H. W. Poll in seinem Nachwort so zusammenfasst: »Die Frage, wie der 
Egoismus zu überwinden sei, bleibt in diesem vielstimmig geführten, fiktiven Gespräch 
des Kellermenschen mit seinen Zuhörern offen. Längst ist deutlich geworden, daß der 
Erzähler keine theoretische Lösung sucht, daß es ihm vielmehr um Erlösung von 
Schuldgefühlen geht, die ihn bedrängen.« (Ebenda, 158) Hinter diesem sich vor­
dergründig nur im psychologischen Raum aufhaltenden Aufzeichnungen scheint Do- 
stojewskij selbst den Zusammenhang von Egoismus, Schuld und der Möglichkeit nach 
Erlösung unausgesprochen sichtbar machen zu wollen.

188 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

eine Aussicht der möglichen Befreiung aus dem Selhstgefängnis 
durch die unerwartete Begegnung mit einer Liehe, deren grenzenlo­
ses Verständnis den Ich-Erzähler des »Kellerlochs« aus seinem heil­
los sich selhst speisenden Isolationszustand herauslösen möchte. Je­
doch gerade in dieser Begegnung macht Dostojewksij die Tragweite 
der selhstverursachten Ahgeschnittenheit des Egozentrikers deutlich: 
denn der »Mann aus dem Kellerloch« kann in die dargehotene lie- 
hende Verhindung nicht mehr eingehen. Dadurch tritt seine zugleich 
leidvolle wie leidauslösende Isolation ins volle Rampenlicht. Indem 
er sich nämlich durch die Liehe in seiner Verarmung entlarvt und 
daher hedroht fühlt, holt sein anerkennungssüchtiges Selhst mit der 
ihm eigenen zerhrechenden Kraft zum verletzenden Schlag aus. Die­
se für den Leser - wie Dostojewski] formuliert - »unwahrscheinli­
che«160 Reaktion wäre Böhme völlig schlüssig. Für diejenigen, die 
sich im »eigenen Willen« verschliessen, ist Liehen soviel wie ein 
Selhstwiderspruch: »Wann sie hören von Liehe und Demuth sagen, 
so fliehen sie darvon, dann die Liehe ist ihres falschen Lehens Tod.«161 
Wie heiläufig findet sich hier die Demut in einem Atemzug mit der 
Liehe genannt, um die logische Distanz des selhstzentrierten Willens 
von der Liehe zu signalisieren. Dadurch deutet sich an, was durch die 
vorigen Ausführungen hereits naheliegt, dass die Lehensqualität der 
Selhheit - als Gegenhild göttlicher Lehensqualität (der fühlharen 
Einheit) - für Böhme ein eigenes Lehens-»Prinzip«162 darstellt. Dies 
hesagt, dass so wenig wie das göttliche Prinzip, das sich im Liehes- 
und Licht-Willen ausdrückt, anders sein kann als liehend163, so wenig 
kann das Prinzip der Selhheit am Liehes-Prinzip teilhahen. Beide 
Prinzipien sind wie unterschiedliche Dimensionen, deren Wahrneh­

160 1984, 139.
161 BgO, 8, 6.
162 In krasser Ausmalung wird dieses Prinzip von Böhme zum Beispiel so vorgestellt: 
»Und dieser falsche Wille der Eigenheit (ist) das erste Principium, als der Höllen Wille, 
ein Grund der Lügen und des Wiedersprechens, eine Ahführung vom Guten, ein all­
gemeiner Geist des Höllischen Fundaments, und ist doch keine Creatur oder Geschöpfe, 
sondern ist das falsche Gemüthe im Höllischen Fundament, als die Höllische Wissen­
schaft.« (BgO, 11, 6) Um dieses Zitat richtig verstehen zu können, müsste geklärt sein, 
was Böhme unter »höllischem Fundament« versteht, und warum er dieses Prinzip als 
»erstes« hezeichnet. Daraufjedoch kann erst später eingegangen werden (vgl. Kapitel 3., 
IV, 4. u. 5).
163 »Und sollen es an diesem Orte recht verstehen; daß in der Göttlichen Kraft, so viel 
Gott Gott heisset, als im Worte der Göttlichen Eigenschaften, kein Wille zum Bösen 
seyn könne, auch keine Wissenschaftvom Bösen innen sey« (Gw, 2, 37).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 189

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

mungsmöglichkeiten gegenseitig unübertragbar und unnachvoll­
ziehbar sind. Deshalb sind beide Prinzipien nach Böhme »je eins 
dem andern wie ein Nichts«164. Wie Liebe nur in und aus Liebe erleb- 
und erkennbar ist, so auch besteht die »Höhle« der Selbstheit als »ein 
eigen in sich selber infassend peinlich Leben, das nur in sich selber 
empfindlich und offenbar ist«165.

Von hier aus ergibt sich nun wieder eine Brücke zur neuplato­
nisch-christlichen Anschauung des Bösen als privatio boni, freilich 
nur unter einer gewissen Perspektive: nämlich aus der Perspektive 
des sogenannten göttlichen Prinzips. Für die Daseinsweise der geleb­
ten und wahrgenommen Einigkeit kennzeichnet sich das Leben aus 
dem anderen Prinzip als völliger Mangel: als Mangel der Empfin- 
dungs- und Wahrnehmungsfülle, als Mangel ihrer Lebensqualität 
insgesamt. Was für das eine Prinzip jedoch eine krasse Mangel­
erscheinung, konstituiert unter anderer Perspektive ein eigenes Le­
bens-Prinzip. Zwischen ihnen liegt eine Grenze, die einen radikalen 
Umschlag der Willensart und -haltung impliziert. Aufgrund dessen 
folgert Böhme: »Also kann (... die) Selbheit, als in einem streitigem 
Regiment nichts Gutes wollen noch thun: und wie sie ihr selber 
nichts, als nur das Sterben und den Tod, anthut, erwecket und quali- 
ficirende macht, also kann sie auch ihren Mit-Gliedern anders nichts 
thun: dann daher urständet auch die Lügen, daß die Creatur die Ei­
nigkeit Gottes mit dem Willen verläugnet, und ihre Selbheit an die 
Stelle setzet, daß sie aus der Einigkeit ausgehet in die Begierde und 
eigene Lust; erkennte sie, daß alles Wesen der Mutter sey, die sie 
geboren hat, und hielte nicht das Wesen der Mutter, für ihr Eigent­
hum, sondern für gemeine, so entstünde nicht der Geitz, Neid, Streit 
und Wiederwillen, aus welchem der Zorn, als das Feuer der Zerbre- 
chung entstehet.«166

164 üL, 42.
165 Gw, 3,15.
166 Sg, 15, 11. Böhme erklärt diese Auswirkung der Selbheit in der Vorrede zur »Gna­
denwahl« in dem von ihm präferierten Bild des Baumes. Er schreibt: »Gleichwie die 
Aeste und Zweige eines Baumes einander nicht allerdings gleich in der Form sehen, 
und doch in Einem Stamme stehen, und einer dem andern Ens und Kraft giebet und 
einführet, und sich in Einem Stamme alle erfreuen, blühen und Frucht tragen, und keine 
Mißgunst wegen der Stärcke und Ungleichheit ist, und ein ieder Ast zu seiner Frucht 
und Ernte arbeitet; also mag es mit unsern ungleichen Gaben auch wol geschehen. So 
wir nur unsere Begierde in die rechte wahre Mutter, als in unsern Stamm, einführen, 
und je ein Ast des Baumes dem andern immerdar seine Kraft in gutem Willen giebet, 
und uns nicht in eine Selbheit und eigene Lust eigener Liebe, als Hoffart, (in willens

190 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Böhmes Lehre von der gegenseitigen Ausschliesslichkeit der 
Gemüts- oder Willensprinzipien reizt zur Abwehr. Sie wirkt zu kate­
gorisch, scheinen doch im Regelfall unterschiedliche, liebende und 
hassende Willensregungen im Menschen je nach Situation bestehen 
zu können, wie Nietzsche in schlichter Realitätsnähe konstatiert: 
»Der Mensch ist nicht zu allen Stunden gleich moralisch, dies ist 
bekannt«167. Böhmes Extremzeichnung dagegen wirkt befremdend 
und an der Wirklichkeit vorbeigehend. So unnachvollziehbar dem 
alltäglichen Erfahrungsraum seine Lebenscharakterisierung in der 
beschriebenen göttlichen Qualität ist, so überzogen wirkt auch das 
negative Gegenbild. Doch Böhme scheint die Durchschnittszone, in 
der sich die Alltagserfahrung aufhält, gar nicht zu interessieren. Im 
Gegenteil sind es gerade die möglichen Extreme, die aus der conditio 
humana entspringen können, die er der Aufmerksamkeit wert hält. 
Buchstäblich grenzenlos positives wie negatives Potential möchte er 
offenlegen, um auf die ungeheure Chance wie Gefahr hinzuweisen, 
die menschliches Dasein in sich birgt.

Aus einem gewissen Abstand vermag gerade seine Extremzeich­
nung der Gefahrenzone am Ende unseres Jahrhunderts eine neue 
Aktualität zu gewinnen. Insbesondere Böhmes Analyse, dass die 
Selbheit »Sterben und den Tod, anthut, erwecket und qualificirende 
macht« mit all der ihr zur Verfügung stehenden Willenskraft - die ja 
nach Böhme unbeschränkt ist -, und dabei notwendigerweise zu­
gleich von jenem »Prinzip« abgeschnitten ist, welches die Verbin­
dung zwischen den Wesen vermittelt. Böhmes Verständnis des sog. 
»Bösen« mag nach Holokaust und Stalinismus insofern auf neue 
Aufnahmebereitschaft stossen, gerade weil er die Quellen des Bösen 
als so naheliegend aufzeigt. Nicht eine satanische Freude am Sadis­
mus, sondern die allzumenschliche Gefahr einer hermetisch ver- 
schliessenden Selbstverengung kann zu Taten führen, deren Folgen 
nur mehr in selbstbezogener Brechung wahrnehmbar sind. Wie Ge­

über unsere Mutter, in der wir stehen, und über alle ihre Kinder auszufahren, und ein 
eigener Baum sein wollen) einführen, noch des Teufels Gift (der Eigenheit und falschen 
magnetischen Impression) in uns nehmen, daraus Streit und Wiederwillen, auch Spal­
tungen und Trennungen entstehen; da sich je ein Zweig des menschlichen Baumes vom 
andern abtrennet, und ihme sein Ens und Kraft nicht gönnet, auch für abtrünnig und 
falsch ausruffet; sich aber auch nur selber als einen abtrünnigen Zweig seiner Brüder im 
falschen Glantze darstellet und erkant wird, daraus die Viele der Streite unter den Men­
schen entstanden sind.« (Gw, Vor., 5)
167 KSA, 2, 131, § 138.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 191

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

org Köhler in seiner Interpretation der Augustinischen Hochmuts­
Lehre formuliert, die sich diesbezüglich wie eine Auslegung Böhmes 
lesen lässt: »Das Böse, mithin auch die Sünde, ist im Kern nichts 
anderes als jene absolute Selbstverfallenheit, die einem endlichen 
Subjekt nicht mehr gestattet, über sich hinauszukommen - auf An­
dere, Anderes und Umfassenderes hin.«168 Der dadurch verursachte 
»depravierte Selbstbezug«169 führt zu einem depravierten Umwelt­
bezug, der nach Böhme jedoch nur in der Hinsicht verarmt ist, dass 
die Willensverengung an Stelle der emotionellen Qualitäten, die den 
Zusammenhang der Wesen vermitteln und fühlbar machen, jene 
Emotionen evoziert, die sich als Empfindlichkeit der Trennung - oder 
wie Böhme sagt: »Zerbrechung« - manifestieren. Die schmerzhaften 
Folgen dieser zerbrechenden Wirkung ist der verengten Selbheit je­
doch nicht »fühlbar«, da sie sich ihren Zugang zum verbindungsstif­
tenden »Prinzip«, zum Mif-Gefühl, insgesamt versperrt hat. Da­
durch kann sie sich auf fatale Weise ungehindert und ungehemmt 
vom Mitleiden entfalten in gleichsam gefühlsdichter Abriegelung 
zum Wissen von dem, was sie Anderen antut.

Von hier aus fällt die Assoziation zu Hanna Arendts berüchtig­
tem Begriff der »Banalität des Bösen« nicht schwer. Ihre Charakteri­
sierung von Eichmann klingt in ihrer Radikalität wie eine von Böhme 
wohl kaum vorstellbare Bestätigung seiner Anschauungsweise, vor 
allem in ihrem Versuch, das Wesen seines Verbrechertums in seiner 
fassungslosen Ferne und Ahnungslosigkeit um die Dimension des 
von ihm zugefügten Leides zu verdeutlichen: »Er (Eichmann) war 
nicht dumm. Es war gewissermaßen schiere Gedankenlosigkeit - et­
was, was mit Dummheit keineswegs identisch ist -, die ihn dafür 
prädisponierte, zu einem der größten Verbrecher jener Zeit zu wer­
den. Und wenn dies »banal« ist und sogar komisch, wenn man ihm 
nämlich beim besten Willen keine teuflisch-dämonische Tiefe abge­
winnen kann, so ist es darum doch noch lange nicht alltäglich. (...) 
Daß eine solche Realitätsferne und Gedankenlosigkeit in einem 
mehr Unheil anrichten können als alle die dem Menschen vielleicht 
innewohnenden bösen Triebe zusammengenommen, das war in der 
Tat die Lektion, die man in Jersualem lernen konnte.«170

168 G. Kohler 1993, 70.
169 G. Kohler, ebenda.
170 (1990, 57). Im Epilog fasst Arendt das Phänomen dieses unauffälligen, fast be­
schränktwirkenden Verursachers des Grauens nochmals so zusammen: »Das beunruhi­

192 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Böhmes Ansatz bietet keine beruhigende Antwort auf die 
Möglichkeit der Verursachung masslosen Leides. Er erlaubt keine 
Ausflüchte im Fingerzeig auf Extreme - sei dies im Verweis auf ein 
das Böse in sich bannendes metaphysisches Subjekt oder auf ein Mo­
dell der radikalen Entsubstantialisierung des Bösen. Vielmehr be­
greift er letzteres als Gefahr, welche im Zentrum jedes einzelnen Le­
bens lauert. Auf die - angesichts menschenmöglicher Greueltaten - 
pochende Frage: wie ist das überhaupt möglich? würde er schlicht 
antworten: es ist in der Tat unmöglich zu verstehen wie zu vollzie­
hen, aus einem Wahrnehmungsspektrum, das sich im Fühlbarkeits­
Radius der erlebbaren und empfindbaren Verbundenheit bewegt. Der 
Ort der Möglichkeit des Bösen liegt sozusagen jenseits davon, näm­
lich in einer Willens- und Wahrnehmungsdimension, welche diesen 
Radius zum Verschliessen bringen kann. Jene Bezüge und Gesetze, 
die im Lebens-»Prinzip« des fühlbaren Zusammenhangs der Wesen 
unentrinnbar bindend sind, verlieren hier ihre erlebbare und emp­

gende an der Person Eichmanns war doch gerade, daß er war wie viele und daß diese 
vielen weder pervers noch sadistisch, sondern schrecklich und erschreckend normal wa­
ren und sind. Vom Standpunkt unserer Rechtsinstitutionen und an unseren moralischen 
Urteilsmaßstäben gemessen, war diese Normalität viel erschreckender als all die Greuel 
zusammengenommen, denn sie implizierte-wie man zur Genüge aus den Aussagen der 
Nürnberger Angeklagten und ihrer Verteidiger wußte -, daß dieser neue Verbrecher­
typus, der nun wirklich hostis generis humani ist, unter Bedingungen handelt, die es 
ihm beinahe unmöglich machen, sich seiner Untaten bewußt zu werden.« (Ebenda, 425). 
Arendts oben angeführter Ausdruck der »Gedankenlosigkeit« Eichmanns wurde scharf 
kritisiert, weil der Begriff erschreckend neutral wirkte angesichts des verursachten Aus- 
mass des Übels. Sogar nahe Vertraute Arendts wie Mary Mcarthy stiessen sich daran 
(1996, 427f.). Aber genau dieses Phänomen einer ungeheuerlichen Unberührtheit vom 
verursachten Grauen, die ahnungslos, oberflächlich und gedankenlos wirkt, scheint aus 
Böhmes Perspektive das mit solchen Taten notwendig einhergehende Symptom zu sein. 
Die unüberwindliche Gefühls- und Horizontbegrenzung ergibt sich ihm als klare Folge 
der Unvereinbarkeit der »Leben« des ersten und zweiten Prinzips. H. Arendt scheint mit 
ihrem harmlos wirkenden Ausdruck der »Gedankenlosigkeit« die Aufmerksamkeit auf 
diese Möglichkeit einer - nicht krankhaften - eisernen Begrenzung der gedanklichen 
wie gefühlsmässigen Angeschlossenheit an die Umwelt lenken zu wollen. In diesem 
Sinn interpretiert auch Carol Brightmann: »Ihr intensives Interesse an Eichmanns kli­
scheebesessener Unfähigkeit, von irgendeinem anderen als dem eigenen Standpunkt aus 
zu denken, stand nicht im Dienst zweckfreier Untersuchung, sondern war ein Verspre­
chen an die Zukunft, aus der Vergangenheit lernen zu wollen. Sie war fasziniert und 
entsetzt angesichts der Möglichkeit, daß böse Taten von solchem Ausmaß nicht nur 
ohne »Absicht« (im rechtlichen Sinne), sondern auch ohne Bewußtsein begangen wer­
den konnten. Es mag leichter sein, solche Verbrechen einem »schlechten Herzen« zuzu­
schreiben« (Ebenda, 33).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 193

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

findbare Bedeutung. Dass der Mensch - aus der 'prinzipiellen Struk­
tur seines Gemüts heraus - sich dafür unerreichbar machen kann, 
darin liegt Böhmes Sorge um das menschliche Wesen begründet 
und die Ansicht, dass Menschen »in so gar schrecklicher Gefahr in 
dieser Welt schweben«171. Deshalb Böhmes Pochen auf die Verant­
wortung jedes einzelnen, die darin besteht, in und durch sich »Him­
mel« oder »Hölle« offenbar machen zu können.

Vor dieser Dunkelfolie kann der Platz gebührend hervortreten, 
den die Demut in Böhmes Gesamtsicht des Lebens einnimmt. Die 
buchstäblich entscheidende Rolle, welche sie für menschliches Leben 
innerhalb der Prinzipienräume spielt, tritt hier ans Licht. Durch die 
scharfe Kontrastierung der möglichen Lebensweisen vermag sich 
nämlich der Freiraum zu zeigen, den das Leben durch die Demut 
gewinnt. Mit ihr ist eine Veränderung der Lebenskonstellationen ge­
geben, welche jegliche Verfestigung aufbricht und dynamisiert. So­
mit zeigt die Untersuchung dieses Begriffs unter der Hand auch, wie 
wenig statisch Böhme denkt, auch wenn er das Leben teilt in unter­
schiedliche und unverwandte Empfindungs- und Willensbereiche. 
Auch derjenige nämlich, der sich in das Prinzip der Selbheit mit sei­
nen abgründigen Konsequenzen begeben hat, kann nach Böhme den 
Übergang in den verbindenden, liebenden Wahrnehmungs- und Wil­
lensraum vollziehen172. Auf diese Weise erhärtet sich erneut die Kon­
sistenz von Böhmes Kampf gegen eine vermeintliche »Gnadenwahl«. 
Diesbezüglich denkt Böhme sogar offener als Schelling. Zwar be­
schreibt letzterer in seiner »Schrift über die menschliche Freiheit« 
die Möglichkeit einer »Transmutation«, aufgrund derer aus dem 
»finsteren Prinzip« »das Gute als das Licht herausgebildet werden« 
kann173. Dennoch scheint dieses Wort bei Schelling nicht wirklich 
tragfähig, denn im gleichen Atemzug spricht er die Überzeugung 
aus, dass der Mensch sein Wesen ewig selbst bestimmt und dadurch

171 3P, Vor. 9.
172 »Ist er aber ein böser Mensch gewesen, und hat ihn gleich schon Gottes Zorn zur 
Verdamniß erwehlet, und lässet aber das Füncklein der Liebe Gottes wieder ins Lebens­
Licht ein, welches ohne das, aldieweil der äussere Mensch lebet, gegen ihn stehet, und 
ihme ruffet; so ist auch alsbald der Wehler zum Himmelreich im selbigen Füncklein, 
und darzu mit gar grosser Freude und Ehre« (Ti I, Vor., 101) Mit dem Begriff »Wehler« 
spielt Böhme wieder auf die ihm so ärgerliche Gnadenwahl an und will damit aus­
drücken, dass man, wenn man nur will, immer neu gewählt ist, dass die Wahl und der 
Wähler in einem selbst, im angesprochenen Einlassen des »Fünckleins« in die Gottes­
liebe.
173 1983, 106.

194 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

buchstäblich prädestiniert habe174. Sogar die Möglichkeit, sich zu bes­
sern - oder wie Schelling sagt, sich einem »guten Geist« zu öffnen - 
scheint damit entweder gegeben oder nicht175. Eine - wenn auch 
selbst verursachte - eiserne Festlegung des Menschen lässt bei Schel­
ling die Rede von der möglichen Transformation seines Wesens leer 
erscheinen. Während bei Schelling die Interpretation der mensch­
lichen Freiheit - als Bildung seiner selbst durch eine (ewig bindende) 
zeitenthobene »intelligible Tat«176 - diese zugleich zu beschränken 
scheint, ist für Böhme die Freiheit des Menschen je neu realisierbar. 
Und während für Schelling der Freiheitsgedanke darin aufgeht, sein 
eigenes Wesen durch »Tat« selbst zu schaffen, erfüllt er sich bei 
Böhme (wie bei Eckhart) letztlich darin, die Grenzen des eigenen 
Selbst zu überwinden. Wo es für Schelling nur graduelle Verän­
derung innerhalb des einmal Festgelegten gibt177, gibt es für Böhme 
die Möglichkeit einer unbedingten Verwandlung des Menschen178: 
Und die Verwirklichung dieser Freiheit, so lässt sich vorwegnehmend 
behaupten, beruht massgeblich auf der Demut.

174 »Auch wir behaupten eine Prädestination, aber in ganz anderm Sinne: nämlich in 
diesem: wie der Mensch hier handelt, so hat er von Ewigkeit und schon im Anfang der 
Schöpfung gehandelt. Sein Handeln wird nicht, wie er selbst als sittliches Wesen nicht 
wird, sondern der Natur nach ewig ist. Es fällt damit auch jene oft gehörte peinliche 
Frage hinweg: warum ist ebendieser bestimmt, böse und ruchlos, jener andre dagegen 
fromm und gerecht zu handeln? Denn sie setzt voraus, daß der Mensch nicht schon 
anfänglich Handlung und Tat sei, und daß sein geistiges Wesen ein Sein vor und unab­
hängig von seinem Willen habe, welches, wie gezeigt worden, unmöglich ist.« (1983, 
105).
175 »Allein es sei nun, daß menschliche oder göttliche Hilfe (...) ihn zu der Umwand­
lung ins Gute bestimme, so liegt doch dies, daß er dem guten Geist jene Einwirkung 
verstattet, sich ihm nicht positiv verschließt, ebenfalls schon in jener anfänglichen 
Handlung, durch welche er dieser und kein anderer ist.« (1983,107).
176 Vgl. ebenda, 104.
177 Vgl. 1983, 107.
178 Der Unterschied zwischen Veränderung und Verwandlung wird hier in dem von 
H. G. Gadamer beschriebenen Sinn genommen: »Mit Veränderung wird vielmehr im­
mer gedacht, daß das, was sich da verändert, zugleich als dasselbe bleibt und festgehalten 
wird. So total es sich verändern mag, es verändert sich etwas an ihm. (...) Verwandlung 
dagegen meint, daß etwas auf einmal und als Ganzes ein anderes ist, so daß dies andere, 
das es als Verwandeltes ist, sein wahres Sein ist, dem gegenüber sein früheres Sein 
nichtig ist. Wenn wir jemanden wie verwandelt finden, dann meinen wir damit eben 
dies, daß er gleichsam ein anderer Mensch geworden ist.« (1990,116).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 195

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

4. Ende der Ichheit als Anfang Gottes: 
zur Transformationsleistung der Demut

»Also, verstehet uns auch, kann der ernste Wille (...) mit dem Geiste 
grosse Dinge thun; der Wille kann den Geist selber in eine andere 
Form setzen, das ist also: Ob der Geist ein Engel wäre, eine Gleichniß 
Gottes, so kann der Wille einen stoltzen Teufel aus ihme machen, 
und auch aus dem Teufel einen Engel, so er sich in den Tod in die 
Demuth unters Creutz sencket, und sich wieder in Gottes Geist ein­
wirft, (...) so ersincket er in die stille Ewigkeit aus der Qual in das 
stille Nichts, und doch Alles: so stehet er wieder am Anfange, da ihn 
Gott schuf, und empfähet ihn wieder das Verbum Fiat, welches Got­
tes Bildniß hält.«179

Der Zugang zu diesem Zitat ist durch seine Dichte erschwert. 
Deshalb sei Schritt für Schritt eine Annäherung versucht. Zunächst 
findet sich darin in einer Explizitheit, die keinen Zweifel zulässt, 
Böhmes Lehre von der Willensfreiheit betont. Der Wille, dessen 
Spielraum keine Grenzen gesetzt sind, der den »Geist« in gegensätz­
liche Formen »setzen« kann, scheint aber zur Verwirklichung des 
vollen Spektrums seiner Freiheit auf die Demut angewiesen. Denn 
aus »teuflischem« Dasein gelangt der Wille in »englisches«180 nur, 
sofern er sich »in die Demuth unters Creutz181 sencket«. Sein Wirk­
raum schöpft sich demnach nicht allein durch seine linear verstande­
ne Willenskraft aus. Der Ausgang aus der Selbstheit, die einmal ge­
wollt, vollbringt sich nicht wiederum allein aufgrund eines Wollens. 
Vielmehr muss der Wille sich in einen »Tod einsencken« können, um 
die Grenzenlosigkeit seiner Möglichkeiten zu realisieren182. In ande­

179 40F, 6, 14.
180 »Engel« meint in diesem Kontext soviel wie imago dei im besprochenen Sinn, »Teu­
fel« das oben gezeichnete Gegenbild. Entsprechendes fasst Böhme auch an anderer Stel­
le zusammen: »Wo du nach deiner Selbheit und eigenem Willen nicht wohnest, da 
wohnen die Engel bey dir und überal; und wo du nach deiner Selbheit und eigenem 
Willen wohnest, da wohnen die Teufel bey dir und überal« (üL, 40).
181 Die Erwähnung des »Creutzes« deutet an, dass Böhme in diesem Kontext die innere 
Bedeutung des Todes Christi ortet. Dazu später auführlicher (vgl. Kapitel 3, IV, 7).
182 In einem Kapitel, welches sich explizit diesen Vorgang des »Ersterben(s) des alten 
Willens« als Gegenstand der Untersuchung vornimmt, scheint W. Elert, der Bezeich­
nung seines Kapitels zum Trotz, diesem Todesmoment auszuweichen. Er setzt ihn 
leichthin und etwas willkürlich mit »Buße«, »Umkehr«, »Willensverzicht« ineins 
(s. 1913, 70 ff.). In einem anschliessenden Kapitel wenige Seiten später, scheint er den 
Moment des »Ersterbens« des Willens vollends zu ignorieren, indem er den Willens­

196 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

ren Worten: der Wille kann sich von der einmal gewollten Selhheit 
nur befreien, wenn er sein eigenes Ende bzw. das Ende des Eigenen 
vollzieht. Erst durch diesen dunklen Vollzug des willentlichen Ster­
bens aus der selbstbezogenen Willensausrichtung - den Böhme aus­
drücklich mit der Demut verknüpft - ist eine Transformation mög­
lich, durch die der Wille unbegrenzten Spielraum hat. Im Tod seiner 
selbst-bestimmten Form erst kann er zum Abbild des Universalen - 
zum >Gottes-Bildniß< - werden, und damit den göttlichen Gesamt­
zusammenhang in sich aufnehmen.

Demut scheint somit als Scharnierstelle auf, an der der Willens­
wechsel in das sogenannte göttliche »Prinzip« hängt. Dieser Über­
gang enthält die Verknüpfung von zwei schwer zu vereinenden Ge­
schehnissen - den Tod des (Eigen-)Willens als aktiv gewollter Vollzug 
des Sich-einwerfens-in-Gott. Demut umfasst demgemäss die Nega­
tion des Willens als willentliche Bewegung auf Gott hin. Der von ihr 
implizierte Willenstod ist deshalb doppelbödig, hängt er doch unmit­
telbar und auf kaum auslotbare Weise mit einer ausserordentlichen 
Willensbewegung, einem Antrieb auf das Göttliche hin, zusammen.

Obiger Passage ist deshalb in einem ersten Schritt zu entneh­
men, dass der von der Demut bedeutete Tod oder das Ende (des Ei­
genwillens, der Selbstheit oder der Ichheit) zugleich Übergang bzw. 
Anfang signalisiert. Ein Anfang aber, der genau auf diesem Ende be­
ruht. Der gemeinte »Tod« ist deshalb - so Böhme explizit - wieder­
um »doch kein Tod (...), sondern ein Ausgang aus sich selber in eine 
andere Qual«183, welcher »Ausgang« jedoch nur durch den Tod

verzicht mit »Interessensverzicht« gleichsetzt und im ungelösten Gegensatz zur vor­
herigen Abschnittsüberschrift behauptet: »Von einem gänzlichen Ersterben des Willens 
ist er (Jakob Böhme) aber weit entfernt, der Wille soll nur andere Inhalte bekommen.« 
(Ebenda, 83 f.).
183 40F, 5, 3. Der Begriff der Qual kann an dieser Stelle durch den Begriff des »Prinzips« 
ersetzt werden. Indem das göttliche »Prinzip« für eine »Qualität« des Lebens im wei­
testen Sinn steht, steht Qual bisweil als Synomym für »Prinzip«. Als Regel steht für 
Böhme jedenfalls fest, dass die im Ausschliesslichkeitsverhältnis sich befindenden 
»Prinzipien« Gottes und der Selbheit nur über das jeweilige Ende ineinander übergehen 
können. (Dieser Übergang wird später detailliert untersucht - vgl. Kapitel 3, IV, 3-5). 
Hierzu Böhme unmissverständlich: »Also auch kan die Seele des Menschen nicht mit 
ihren Essentien ins Licht Gottes eindringen dasselbe zu bewältigen; sondern muß in sich 
selber als in einem andern Principio zu Gott eindringen in seine Liebe: denn du must 
alhie eine andere neue Geburt in der Seelen verstehen, dann sie muss (...) aus ihrer 
eigenen Lebens-Quell, und ihren Willen schöpfen im Leben Gottes, darinnen zu seyn; 
und derselbe geschöpfte Wille wird von Gott angenommen« (3fL, 1, 15).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 197

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

möglich ist184. »Tod« und dasjenige Ereignis, das Böhme »Wiederge­
burt« nennt, sind wie zwei Seiten einer Münze185, die in unauflös­
barer Gemeinsamkeit das Demutsgeschehen konstituieren. Entspre­
chend fasst Böhme zusammen: »dann (= denn) das demüthige 
Füncklein gehet unter sich durch den Tod ins Leben, da ja der Seelen 
Qual ein Ende nimt, aber es ist ein kleines Zweiglein grünend in 
Gottes Reich.«186 In dieser Bewegung liegt für Böhme die Lebensauf­
gabe und der Lebenssinn des Menschen schlechthin187. Damit ist 
nicht gemeint, dass es sich dabei um einen in seiner Einmaligkeit 
spektakulären Akt handeln würde. Böhme spricht vielmehr von der 
Notwendigkeit des »täglichen« »Sterbens« »meiner Ichheit«188, als 
ob es darum ginge, ohne Unterlass die der Demut eigene Verwand­
lung des Willens zu vollbringen. Damit deutet sich eine eigene Dy­
namik der Demut an. Das Leben der Selbstheit gelangt durch das 
»Ende« der Demut nicht in einen Stillstand, sondern wird sozusagen 
in eine neue Bewegung eingeführt, in welcher sein Impuls transfor­
miert, gewandelt wird.

Um dieses Geschehen, welches Böhme im Demutsbegriff als 
Aufgabe an jeden einzelnen stellt, noch näher vor Augen zu führen, 
sei das Verhältnis, in welchem der Wille dazu steht, etwas eingehen­
der beleuchtet. Auffallend ist, dass die demütige Transformation der 
Lebens- »Qual« oder des »Prinzips« sich dem direkten Willens-Zu­
griff in sonderbarer Weise zugleich entzieht und dennoch stellt.

184 »Niemand kann sonst die Turbam von euch nehmen, ihr müsset nur durch den Tod 
in eine andere Welt gehen.« (40F, 17, 23); »aber der Tod ist das einige Mittel, dadurch 
der Geist mag in eine andere Qual und Form eingehen: So er seiner Selbheit abstirbet, 
und seinen Willen im Tod zerbricht, dann wächset ein neuer Zweig aus diesem aus« (Sg, 
15, 51); »Sonst so es am Wollen der eigenen Natur läge, so könte die Adamische ver­
derbte Natur zur Kindschaft kommen; aber nein, sie muß des eigenen Willens sterben, 
und aus dem Willen der Gnaden geboren werden« (Gw, 10,18).
185 Wenn Böhme sagt: »ihr müsset anderst geboren werden« (40F, 17, 24), so impliziert 
er damit zugleich: »ihr müsset nur durch den Tod (...) gehen« (ebenda, 17, 23) und vice 
versa.
186 Die Seele »grünet in Demuth und Sanftmuth durch den Tod ins ewige Leben« (40F,
6, 24).
187 Von dieser Aufgabe ausgenommen sind z.B. nur die Jünger Christi, die zu den 
»Wundern und Thaten« des göttlichen Lebens gleichsam aus des »Vaters Gaben« »ver­
ordnet« wurden. »Die andern aber solten durch den Geist der Demuth aus Christi Liebe, 
aus dem Proceß des Leidens und Todes Christi, geboren werden, und Ihme in seinem 
Proceß unter der Creutzfahne in Gedult nachfahren, und sich aus Gottes Gerechtigkeit 
mit ihrer Demuth im Geiste Christi einergeben und aufopfern« (Gw, 12, 24).
188 Vgl. Sg, 12, 16.

198 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

Denn diese Transformation kann, wie oben angesprochen, nicht ein­
fach in gewohnter Weise gewollt sein. Böhme explizit: »Sprichst du 
nun, ich kann nicht, ich bin zu sehr gefangen, so sage ich: Ich kann 
auch nicht, dann es lieget nicht an meinem Wollen, Lauffen und 
Rennen, dann ich kann aus eigener Gewalt nicht dem grimmen Zor­
ne Gottes seine Gewalt nehmen, der in mir entzündet ist.«189. Des­
halb: auch wenn man demütig sein will, so steht der eigene Wille 
dieser Aufgabe im doppelten Sinn wie machtlos gegenüber. Einerseits 
geht die Demut zwar in erster Linie den Willen (bzw. die Begierde) 
als Ich-konstiuierende-Kraft an, andererseits ist dieser von ihrem 
Anspruch offensichtlich überfordert. Denn gerade der gewöhnliche 
Vollzug des Eigenwillens bzw. der eigenen Begierde ist es ja, deren 
Ende die Demut fordert und woran ihre Verwirklichung hängt. Dar­
um die Warnung vor dem Unternehmen, mit den Kräften des Eigen­
willens sich aus dem Kraftfeld der Ichheit zu befreien, das die oben 
umschriebenen Abgründe in sich birgt, denn das »Ich kann aus eige­
ner Gewalt nicht dem grimmen Zorne Gottes seine Gewalt nehmen«. 
Und dennoch schreibt Böhme an anderer Stelle über das Vermögen 
des Willens in scheinbar unverhohlenem Gegensatz dazu: »Denn so 
sich der Seelen-Geist recht erhebet, so ist er stärcker als Gott, und 
überwindet Gott; dann der Zorn ist auch Gottes, und ist Gottes 
grösseste Macht, den überwindet er; er ist stärcker als der Höllen 
Abgrund, er kan Berge versetzen ohne Sturm, nur mit seinem Wil­
len.«190 (Hervorhebung D. S.)

Gemäss diesen fast provokativen Worten wird der im anderen 
Zitat in der Aussichtslosigkeit seiner Mittel gegenüber dem »Zorn 
Gottes« gezeichnete Wille als eindeutiger Bezwinger eben dieses 
Zorns hervorgehoben. Wie kann das sein? Es hat den Anschein, als 
ob Böhme mit solchen, nicht seltenen Widersprüchen schlicht darauf 
hinweisen möchte, dass der Wille in unterschiedlicher Hinsicht beur­
teilt werden kann und muss. Die Vermutung liegt nahe, dass beide 
angeführten Aussagen in verschiedener Hinsicht stimmig sind. Die 
Begrenztheit des Willens auf der einen Seite ergibt sich für Böhme 
nämlich notwendig dann, wenn sich der »freie« Wille durch etwas 
Begrenztes selbst bestimmt. Definiert sich der Eigenwille durch die

189 Sg, 9, 57. An anderer Stelle heisst in ähnlicher Weise: »So lieget es nun nicht am 
Wollen, daß der Gottlose will selig werden, auch nicht an dem Wercke seiner Hände«
(Gw, 10,18).
190 3fL, 8, 9.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 199

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Ausrichtung auf das Eigene, so ist sein Spielraum beschränkt. Bedeu­
tet der »Zorn Gottes« insgesamt den Lebensbereich des sich auf das 
eigene Selbst verschliessenden Willens, so ist dieser offensichtlich 
aus sich selbst heraus nicht zu überwinden: das Begrenzende kämpft 
dann sozusagen gegen das Begrenzende an und schafft dadurch noch 
mehr Begrenzung. Im Umkehrschluss lässt sich folgern, dass der 
Wille für Böhme dann unbegrenzt ist, wenn er sich nicht mehr durch 
den Horizont des »Eigenen« festlegt. Mit der Überwindung dieser 
Grenzmarkierung gibt es nach Böhme offenbar keine Barrieren 
mehr. Ist der Wille nicht mehr durch den Selbstbezug monopolisiert, 
bedarf es nicht einmal mehr der Anstrengung, dem Bereich des 
»göttlichen Zornes« zu entkommen. Denn die Weite seiner Willens­
art macht ihn gegenüber der Konfliktzone des »göttlichen Zorns« 
gleichsam immun191. Gerade in der Kampflosigkeit manifestiert sich 
seine Stärke, die darauf beruht, dass dieser Wille zu einer universal 
einschliessenden statt ausschliessenden Kraft geworden ist.

Vor die konkrete Frage gestellt, wie aber der Wille diese Selbst­
überwindung schaffen, wie er eigentlich »sich in den Tod in die De- 
muth unters Creutz« sencken könne, gerät man als Interpret jedoch 
in Hilflosigkeit. Denn Böhme selbst erklärt die Möglichkeit dieses 
Übergangs niemals näher. Er begnügt sich mit seinen Hinweisen auf 
die Demut und ihrer Verbindung mit dem gewollten Tod des Eigen­
willens auf Gott hin. Wie aber der Wille in die Demut gerät, diese 
Schlüsselfrage versetzt alle Interpretationsbemühungen in Verlegen­
heit. Denn es sieht so aus, als ob man diese Frage immer nur inner­
halb des Zirkels beantworten könne, der durch den Demutsbegriff 
bereits gesetzt ist. So lässt sich zum Beispiel sagen, der Wille senkt 
sich in die Demut ein, wenn er dem selbstischen Prinzip, das ihn 
bestimmt, abstirbt. Dem aber kann man gleich entgegensetzen, dass 
der Wille eben nur zu sterben vermag, wenn er sich in die Demut

191 Diese Interpretation legt Böhme selbst in expliziter Weise nahe, wenn er das Ge­
heimnis der Kraft des selbstlosen Willens in Abhebung zum selbstbezogenen wie folgt 
charakterisiert: »so der Wille der Seelen in der Selbheit bleibet, so ist er am Bande 
Gottes Zorns: So er aber aus der Selbheit ausgehet (...) und selber nichts will, ohne 
was Gott (hier offensichtlich im Sinne des >Liebes- und Licht-Prinzipsc D. S.) in und 
durch ihn will, so ist der Wille dem Leben und Begierde des Zorns Gottes abgestorben, 
dann er hat kein eigen Leben, sondern lieget im Tode der Selbheit; so mag ihm des 
Teufels und Zorns Gottes Begierde nicht ergreiffen, dann er ist als ein Nichts, und ist 
doch in Gott, im Göttlichen Wesen, in allem: er lebet, aber nicht ihm selber« (Sg, 15, 21 
Hervorhebung D. S.).

200 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

einsenkt. Wie aber hängen die Demut und dieses Sterbenkönnen 
konkret zusammen? Oder anders gefragt, wieso kann der Wille nicht 
auch ohne Demut in diesen Sterbensprozess eingehen, zum Beispiel 
durch Einsicht in die Fruchtlosigkeit des Daseins im »zornigen« Be­
reich der »Selbheit«? Warum ist die Demut diesem Prozess unerläss­
lich? Wie hängen Demut und Willen näher betrachtet zusammen?

Einen zugegeben entlegenen Ansatz einer Antwort auf diese 
Fragen lässt sich durch ein etwas gewagtes Gedankenexperiment ver­
suchen. Nämlich durch eine Verbindung von Böhmes Demuts-Lehre 
und Nietzsches Theorien über den Willen (die letztlich in seine These 
des »Willens zur Macht« münden). Nietzsches Durchleuchtungen 
des Willensbegriff lässt sich nämlich in gewisser Hinsicht erstaunlich 
hilfreich für unsere Fragestellung verwerten. Seine von uns ins Vi­
sier genommene Analyse setzt an bei einer Kritik an Schopenhauer 
und dessen - nach Nietzsche - unbedachter Weise, den Willen ge­
mäss »Volksvorurteil« als Einheit zu simplifizieren. »Wollen« - so 
schreibt Nietzsche - »scheint mir vor allem etwas Kompliziertes, 
etwas, das nur als Wort eine Einheit ist«192, de facto jedoch eine 
»Mehrheit von Gefühlen«, »Denken« und »Affekt« in sich vereint193. 
Aufmerksamkeit für die immanente Bedeutungsvielfalt des Willens­
begriffs lässt sich auch durch Böhme gewinnen, allein schon auf­
grund seiner häufig bewusst oder unbewusst aufgebrochenen Ein­
deutigkeit dieses Wortes194. Für unsere Zwecke besonders hilfreich 
erscheint jedoch Nietzsches weiterführende Analyse, die auszuspre­
chen versucht, was im Begriff des Willens implizit mitenthalten ist, 
aber meist verdeckt bleibt. Den eigentlichen Ablauf eines Willens­
vollzugs denkt sich Nietzsche so: »Ein Mensch, der will -, befiehlt 
einem etwas in sich, das gehorcht oder von dem er glaubt, daß es 
gehorcht. Nun aber beachte man, was das Wunderlichste am Willen 
ist - an diesem so vielfachen Dinge, für welches das Volk nur ein 
Wort hat: insofern wir im gegebenen Falle zugleich die Befehlenden 
und Gehorchenden sind, und als Gehorchende die Gefühle des Zwin- 
gens, Drängens, Drückens, Widerstehens, Bewegens kennen, welche 
sofort nach dem Akte des Willens zu beginnen pflegen; insofern wir 
andrerseits die Gewohnheit haben, uns über die Zweiheit vermöge

192 KSA5, 32
193 Ebenda.
194 Eine eingehendere Beleuchtung des Böhmeschen Willensbegriffs erfolgt im Kapi­
tel 3, IV, 2.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 201

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

des synthetischen Begriffs »ich« hinwegzusetzen, hinwegzutäu­
schen, hat sich an das Wollen noch eine ganze Kette von irrtümlichen 
Schlüssen und folglich von falschen Wertschätzungen des Willens 
selbst angehängt, - dergestalt, daß der Wollende mit gutem Glauben 
glaubt, Wollen genüge zur Aktion. Weil in den allermeisten Fällen 
nur gewollt worden ist, wo auch die Wirkung des Befehls, also der 
Gehorsam, also die Aktion erwartet werden durfte, so hat sich der 
Anschein in das Gefühl übersetzt, als ob es da eine Notwendigkeit 
von Wirkung gäbe; genug, der Wollende glaubt, mit einem ziemli­
chen Grad von Sicherheit, daß Wille und Aktion irgendwie eins sei­
en-, er rechnet das Gelingen, die Ausführung des Wollens noch dem 
Willen selbst zu und genießt dabei einen Zuwachs jenes Macht­
gefühls, welches alles Gelingen mit sich bringt. »Freiheit des Wil­
lens« - das ist das Wort für jenen vielfachen Lust-Zustand des Wol­
len, der befiehlt und sich zugleich mit dem Ausführenden als eins 
setzt.«195

Dieser Hinweis auf den im Willensvollzug implizierten Kompli- 
mentärvollzug als eine Form des internen Gehorsams, lässt eine 
mögliche Verstehenstüre im Hinblick auf den Zusammenhang von 
Demut und Willen im Böhmeschen Sinn aufgehen. Die semantische 
Verbindung von Demut und Gehorsam muss nicht lange konstruiert 
werden, hat sie doch eine lange Tradition und klingt auch noch im 
heutigen Sprachgebrauch mit196. Blickt man nun auf diese Bedeu­
tungsnuance der Demut, so kann mit Hilfe von Nietzsche - aber im 
Sinne von Böhme - formuliert werden, dass derjenige Wille stark 
oder »frei« ist, dessen zugehöriges Komplimentär des Gehorsams 
ebenso stark ausgeprägt ist (wie Nietzsche an anderer Stelle sogar 
selbst auszudrücken scheint: »Dem wird befohlen, der sich nicht sel­
ber gehorchen kann. So ist es des Lebendigen Art.«197). Böhmes De­
mutsgebot enthält aber die Überschreitung einer gewissen Willens­
form insgesamt. Der Eigenwille soll als Ganzes in die »Demuth« 
eingehen und damit in den Tod. D. h. er soll - wieder mit Nietzsche

195 KSA 5, 31 f.
196 Den Verbund von Demut und Gehorsam bezeugen auch Ordensregeln. So zum Bei­
spiel heisst es in der Regel des Benedikt v. Nursia: »Gehorsam ohne Zögern ist der 
vorzüglichste Grad der Demut.« (H. U. v. Balthasar, 1988, 199). Zur Verbindung von 
Demut und Gehorsam vgl. auch den übersichtlichen Aufriss in Peter Dinzelbacher 
(Hg.): »Wörterbuch der Mystik« unter dem Stichwort Demut.
197 KSA 4, 147. Vgl. auch mit folgendem Ausspruch Zarathustras: »Und Mancher kann 
sich befehlen, aber da fehlt noch Viel, dass er sich auch gehorche!« (KSA 4, 250)

202 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefahrenzone Mensch

gesprochen - aus dem »Lust-Zustand« des eigenen Wollens end­
gültig ausgehen, um in seinen komplimentären Akt des Gehorsams 
völlig üherzugehen. Erst so ist nach Böhme seine Freiheit in der 
Überwindung der bindenden Grenzen des Selbst zu verwirklichen. 
Aufgrund dessen kann man sogar sagen: je stärker ein Wille ist, desto 
demütiger muss er sein, d. h. desto ausgeprägter muss der ihm zu­
gehörige komplimentäre Gehorsam sein, denn nur durch diesen kann 
er sein eigenes Ende vollziehen. Auf diese Weise wird auch folgende 
Aussage Böhmes auslegbar: »So der Wille nichts von Kraft der De- 
muth hat, so ist kein unter sich oder in sich Ersincken durch den Tod 
ins Leben, sondern es ist gleich einem ängstlichen unsinnigen Rade, 
das immer über sich gehen will, und gehet doch auf der andern Seiten 
unter sich.«198 Somit scheint explizit gemacht, dass Demuth eine 
»Kraft« des Willens ist, durch die allein er sich unumschränkt aus­
wirken kann bis hin zur Überwindung seiner Eigen-Dynamik. Erst 
wenn die befehlende Kraft - wiederum mit Nietzsche gesprochen - 
völlig in die gehorchende aufgeht, entkommt der Wille nach Böhme 
seiner selbstspeisenden Verschliessung. Hier nun muss man sich von 
Nietzsche verabschieden. Denn die Überwindung des befehlenden 
Eigenwillens insgesamt aufgrund seines »Todes« in dem ihm zu­
gehörigen Gehorsamsakt der Demut überdehnt eindeutig den Bogen, 
der zu Nietzsche gespannt werden kann.

Ausserdem drängt der Versuch eines derartigen Nachvollzugs 
des von Böhme Gemeinten spätestens hier skeptische Rückfragen 
auf. Denn was bleibt übrig, wenn sich der Eigenwille insgesamt in 
seinen eigenen Gehorsam mutiert? Hängt dann nicht sozusagen ein 
arbeitslos gewordenes Gehorsamsvermögen in der Luft? Führt diese 
Denkweise nicht schlichtweg in ein abstruses theoretisches Gedan­
kenexperiment?

Für Böhme offensichtlich nicht. Die Folgen des in die Demut 
eingegangenen Willens sind nach ihm völlig andere, dem Common- 
sense-Zugang unvorstellbare. An diesem Punkt überschreitet man 
sozusagen den »Rubicon«, der auf eine spekulative Gedankenebene 
führt. Der erstorbene Wille nämlich - so Böhme oben - »ersincket 
(...) in die stille Ewigkeit aus der Qual in das stille Nichts, und doch 
Alles: so stehet er wieder am Anfange, da ihn Gott schuf, und emp- 
fähet ihn wieder das Verbum Fiat, welches Gottes Bildniß hält.«

Bevor der Versuch unternommen wird, den Sinngehalt dieser

198 40F, 18,15.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 203

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Worte annähernd zu erschliessen, sei das damit angedeutete Gesche­
hen nur umrisshaft charakterisiert. Der im demütigen Gehorsams­
vermögen »ersunckene« Wille scheint in einen neuen Bezug gelangt: 
in die Empfänglichkeit für das »verhum fiat«, wie Böhme in An- 
lehung an den Johannes-Prolog formuliert. Das Vermögen des Ge- 
horchens, in welchen der Eigenwillen versunken ist, steht in unmit- 
telharer Korrespondenz zu demjenigen, was Böhme hier als das 
schöpferische »Wort« Gottes erwähnt. Der demütige Wille fällt dem­
nach nicht einer Leere, auch nicht einer fremden »hefehlenden« Wil­
lenskraft anheim, sondern wird aufnahmefähig für die schöpferische 
Intention, die als »verhum fiat« - als die Intention des Urwillens - 
allem zugrundliegt. Die Herrschaft des Eigenen wird demnach ah- 
gelöst durch die Empfänglichkeit für das Vorherrschen desjenigen 
Willensprinzips, welches - wie Böhme sagt - als gehärende Kraft 
das »Mittelste« aller Dinge konstituiert1".

Dass der Mensch einer solchen Transformation teilhaftig wer­
den kann, lässt die Vorstellung entstehen, als oh er nach Böhme in 
unterschiedlichen »Willensdimensionen« eingehettet ist, die sich ge­
genseitig ausschliessen hzw. ahlösen können. Wie ist das jedoch zu 
denken? Wie hängen diese Willensehenen zusammen? Und was mo­
tiviert hzw. aktiviert die Demut auf der Ehene des Eigenwillens? Un­
klar hleiht nach wie vor, wie die Demut die Transformation des 
Eigenwillens hedingen kann. Wie kommt der selhsthezogene Wille 
dazu, sich in die Demut zu versenken? Ist er dann nicht hereits schon 
ein anderer? Und wieso kann er üherhaupt ein anderer werden? Es 
scheint, dass die Untersuchung solche Unschärfen in Kauf nehmen 
muss, je näher sie das Phänomen der Demut auf der hisherigen Be- 
trachtungsehene zu fassen sucht. Und hinter diesen Unschärfen lau­
ern Fragen noch viel grundsätzlicherer Natur. Zum Beispiel: was für 
einen Sinn das menschliche Selhst mit seiner natürlich vorgegehenen 
Willensausrichtung üherhaupt hahen soll, wenn es nur darum zu ge­
hen scheint, es zu üherwinden hzw. zu transformieren? Warum muss 
»die Selhheit gantz ersterhe(n), auf daß Gottes ewiger (einiger) Wille 
und Geist in der Menschheit alles in allem alleine sey und thue«* 200? 
Wieso kann das Göttliche nur auf diese Weise, nur auf Kosten des 
Selhst im Menschen wirksam werden?

Um Antworten auf diese Fragen zu finden, muss ein Perspekti­

155 Mw II, 10, 8.
200 Sg, 11, 92.

204 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

venwechsel vorgenommen werden. Böhmes Demutslehre scheint 
insgesamt erst klarere Konturen gewinnen zu können, wenn man 
einen - von der menschlichen Lehenssituation aus betrachtet - ent­
legeneren Aussichtspunkt wählt. Gemeint ist die spekulative Ebene 
seines Denkens, die den eigentlichen Fluchtpunkt seiner Anschau­
ungen bildet. Erst wenn sich der Gang dieser Untersuchung auf diese, 
bisher nur durchschimmernde, Perspektive seiner Gedanken einlässt, 
öffnet sich ein Horizont, in der das Dargestellte seine Fundierung 
erhält. Um den Begriff der Demut hei Böhme deshalb in seiner vollen 
Tragweite zu ermessen, muss man bereit sein, sich in das von ihm 
konzipierte übergeordnete bzw. unterliegende Gottesgeschehen 
(ver-)führen zu lassen.

IV Wirklichkeit als Gottesgeschehen

1. Einstieg

Der Gang auf die spekulative Ebene kann als Bild auch ausgetauscht 
werden mit der Metapher des Tauchens, wodurch eine Landschaft 
sichtbar wird, die den Farbenspiegel und die Wellenbrechung der 
Meeresoberfläche allererst verursacht. Unsere bisherige Unter­
suchungsebene ist diesem Bild gemäss die Oberfläche, die nun durch­
sichtig wird auf das ihr Untergründige hin. Aber schöne Metaphern 
wie diese helfen leider nicht über grundsätzliche Fragen hinweg, um 
die man bei einem solchen Unternehmen nicht herum kommt. Denn 
man muss sich - allein schon im Rahmen dieses Bildes - fragen, in 
was taucht man da eigentlich ein? In »Symbole und Mythen«, wie 
Nikolai Berdjajew nahelegt201? In eine »esoterische Psychologie« - 
wie Ludwig Feuerbach meint - d. h., in die Tiefen einer ins Göttliche 
projezierten menschlichen Psyche202 ? Oder - nach Ansicht von Hans 
Grunsky - in eine Spekulation »im streng philosophischen Sinn« mit 
einer »fast ans Unwahrscheinliche grenzende(n) Architektonik«203 ?

Vielleicht vermag man sich auf die »unterirdische« - oder 
»überirdische« - Denklandschaft, in die einen Böhme führt, auch 
einzulassen, indem man sie zunächst einfach als Angebot versteht,

201 1932/33, 315.
202 SW III, 177.
203 1984, 7.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 205

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

eine Tiefenstruktur der Wirklichkeit zu denken, die diese in einem 
gewissen Zusammenhang lesbar und verständlich zu machen sucht. 
Diese Tiefenstruktur vereint alle drei oben aufgezählten Varianten: 
sie bedient sich der Symbole und Mythen, sie dehnt den Raum der 
Psyche über das Menschliche hinaus aus, sie vermittelt sich in philos- 
phischen Gedankenwendungen mit eigener Konsistenz. Dabei muss 
sogleich hinzugefügt werden, dass diese Vermittlungsarten nicht be­
ziehungslos nebeneinander stehen, sondern ineinander greifen: das 
Mythische und Theologische ist psychologisch unterfangen, das Psy­
chologische wiederum philosophisch fundiert204. Ist man nun bereit, 
Böhmes Angebot Folge zu leisten, die Welt mit seiner Perspektive zu 
durchschauen, und hat man mit viel Anstrengung die bekannten und 
viel beklagten Verstehenshürden205 stolpernd, jedoch einigermassen 
überwunden - so dass einem auch in der »Spirale (...), in deren Ver­
lauf sich dieselben Gedanken wiederholen, immmer wieder aber auf 
einer anderen Ebene«206 nicht mehr so schwindlig wird, dass einem - 
wie dem sich ungeduldig zeigenden Hegel - der »Kopf herum(geht) 
mit Qualitäten, Geistern, Engeln«207, - ist man also soweit vor­
gedrungen, so ergeben sich unmittelbar Folgeprobleme. Denn nun 
steht man als Interpret selber vor der Frage, wie vermittele ich das 
Rezipierte? Am häufigsten scheint die Form einer regelrechten Nach­
erzählung gepflegt, die Böhmes Gedanken auf das Mythische fest­
legt, häufig auch durchsetzt vom Versuch, das Erzählte philoso­
phisch, theologisch oder psychologisch zumindestens stellenweise 
nachvollziehbarer zu gestalten. Der hier gewählte Zugang möchte

204 Aufgrund dessen diagnostiziert D. Walsh: »His mytho-speculative theosophy con- 
stituted a distinct break in the Western spiritual tradition insofar as it implied the con- 
junction of the symbolisms of myth and revelation, which had earlier been distinguis- 
hed, and the return to a more compact mode of expression in which the historically 
achieved differentiation between the order of the soul and the cosmos hat largely dis- 
appeard. The shift of emphasis had again returned to the pole of consubstantiality, the 
conviction that the spiritual forces experienced within the soul are continuous with the 
divine creative powers, which maintain all the realities of the cosmos.« (1983, 22)
205 H. Grunsky stellt diesbezüglich sogar die Behauptung auf, dass Böhmes Werke »fast 
durchgängig zu den schwierigsten Texten der Weltliteratur gehören. Weniger als ir­
gendwo anders ist es bei ihm möglich, gemeinverständliche Abschnitte herauszugreifen. 
Die wenigen Stellen, die ein unmittelbares Erfassen gestatten, sind meist in Ausführun­
gen eingehüllt, die in einem schier undruchdringlichen Dunkel zu liegen scheinen. Zu­
dem ist alles durchsetzt mit fremdartigen Begriffen und Ausdrücken, deren Sinn dem 
unvorbereiteten Leser verborgen bleiben muß.« (1984,10)
206 V. Weiss, 1955, 20.
207 Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Bd. III, 1971, 97.

206 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

keine erneute und geraffte Version von Böhmes »grosser Erzählung« 
leisten208. Vielmer lässt er sich leiten durch die Fragen, die sich auf­
grund unserer Untersuchungsrichtung aufdrängen. Böhmes Erklär­
ansätze zu diesen Fragen werden zwar tendenziell ins Ganze ziehen, 
aber sie gehen immerhin einen Leitfaden in der dichten Denkland­
schaft. Folgende Fragen sollen den Blick darauf ausrichten: Wo liegen 
für Böhme die Wurzeln des menschlichen Selbst? Was erklärt seine 
sonderbare Ambivalenz? Warum gibt es überhaupt ein Selbst hei der 
starken Forderung nach Selbst-Überwindung? Wieso auf der anderen 
Seite kann sich das Selbst gegenüber dem allumfassenden Gottes­
prinzip verschliessen? Und wieso kann es demütig sein? In anderen 
Worten: Lässt sich auf dieser Ebene die Notwendigkeit wie auch 
Möglichkeit zur Demut mit weniger Unschärfe erfassen? Schliess­
lich: was steht hinter Böhmes Andeutungen zum »demütigen We­
sen« Gottes?

2. Gottdenken als Selbstdenken

Die Hintergrundstrahlung jeder Aussage Böhmes bildet sein Denken 
Gottes. Dies liegt auf der Hand, wenn man sich das bereits Erwähnte 
vergegenwärtigt, dass nach Böhme Gott den Inbegriff alles Seienden 
darstellt im Gedanken einer umfassenden Ganzheit. Wie im Vorigen 
auch schon zum Ausdruck gekommen ist, erscheint diese göttliche 
Ganzheit bei Böhme als ein »Gemüt«, welches Bedingung und Inbe­
griff aller Wahrnehmungsmöglichkeit stellt. Wie ein gemeinsamer 
Nenner hält dieser Gottesbegriff den Kosmos zusammen. Doch wie 
kommt Böhme zu einem solchen Gottesbegriff, und wie denkt er ihn 
im näheren? Das Besondere an seinem Zugang ist ja gerade, dass er 
niemals nur auf abstrakte Philosopheme baut, nicht mit Lösungen 
arbeitet, die zum Beispiel ein Substanzbegriff im Sinne Spinozas an­
bietet oder das Konzpet des actus purus im scholastischen Sinn. Seine 
konkrete Denkart, die Abstraktes immer auch mit Fühl-, Wahrnehm­
barem verbindet, verleiht diesem Gottesgedanken eine eigene Span­
nung, weil darin vereint ist, was zu denken kaum vereinbar scheint: 
die unbegrenzte Weite eines Begriffs, der dennoch lebendig, ja eben 
gemüthaft gedacht sein soll. Wie schafft Böhme das? Vorgreifend 
kann die Antwort in kürzester Weise lauten: indem er den Begriff

208 Klare und hilfreiche Gesamtdarstellungen bieten zum Beispiel H. Grunsky 1984, 
P. Schäublin 1963, E. Lemper 1976, A. Koyre 1979 und insbesondere G. Bonheim 1992.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 207

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

des »Selbst« im weitesten Sinn als Ansatz seiner Anschaung setzt. 
Die Art und Weise, wie Böhme den Zusammenhang von »Selbst« 
und »Gott« denkt, bildet den Knotenpunkt, in dem die Hauptlinien 
seiner Spekulation zusammenlaufen: Gottesgeburt und Weltentste­
hung oder Theo- und Kosmogonie.

Im Folgenden soll dieser Knotenpunkt ein wenig untersucht 
werden. Dadurch können die wesentliche Gedankenführungen 
Böhmes in ihrer Vernetzung aufgenommen werden, wobei die zen­
trale Verankerung des Demutsbegriffs im Gesamtkontext zum Vor­
schein gebracht werden sollte.

Im voraus sei versucht unabhängig vom Text Zugang zur Weite 
zu finden, in der Böhme den Begriff des Selbst fasst. Wenn man 
orientierungshalber Böhmes Begriffsverwendung philosophiege­
schichtlich orten möchte, so lässt sich dies zeitlich nach rückwärts 
wie vorwärts tun. Rückführbar ist der Böhmesche Bedeutungshori­
zont des Selbst nicht so sehr auf das antike Verständnis, das vor allem 
auf Vernunft und Rationalität abstellt209, sondern eher auf Augusti­
nus, der - durch Plotin inspiriert - die Bedeutungsmomente der »ra­
dikalen Reflexivität« und »Selbst-Gegenwärtigkeit« zum ersten Mal 
in den Vordergrund rückt210. Vergleichende Anknüpfungspunkte 
könnten sich aber vielleicht sogar ausserhalb der abendländischen 
Tradition ergeben, z. B. in der Gleichsetzung, die das Selbst gemäss 
der indisch-vedantischen Philosophie mit den weltschöpferischen 
Prinzipien des Brahman und Atman erfährt211. Bleibt die Aufmerk­
samkeit auf unseren Kulturraum gerichtet, so ergeben sich Bezugs­
punkte vor allem im Vorblick auf den deutschen Idealismus. Ins­
besondere die Hegelsche Handhabung des Selbstbegriffs scheint 
eine systematische Fundierung der eher intuitiven Weite von 
Böhmes Zugang zu bieten, ist der absolute Idealismus Hegelscher 
Prägung doch insgesamt getragen wie durchdrungen von der Struk­
tur des Selbst, welche ihm die Wirklichkeit ohne Vorbehalt er-

209 Hierzu orientiert die umfangreiche Studie über die »Quellen des Selbst« von C. Tay­
lor, 1994. Vgl. insbesondere die Zusammenfassung diesbezüglich 214 - 235.
210 Vgl. ebenda.
211 Vor allem die Upanischaden-Literatur (insbesondere die Chandogya-Upanishad V, 
11, VII, 7: »Verschiedene Auffassungen vom Wesen des Selbst« und »Was ist das wahre 
Selbst?«, 1958, übersetzt von A. Hillebrandt) wäre möglicherweise ein spannender An­
satz, um Böhmes Denken in einem transkulturellen Rahmen vergleichend zu orten.

208 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

schliesst, das Wesen Gottes sowie den »Charakter von Pflanze, Tier 
und Organismus«212.

Abgesehen von diesem überaus groben ideengeschichtlichen 
Raster, in welches Böhmes Ansatz einbeziehbar wäre, ergibt sich das 
vollkommen Eigenständige dieses Denkens einerseits aus der Ra­
dikalität seiner Anfangssituation, andererseits aus der Weise, wie 
dieser Anfang nicht nur nach-denkend, sondern gleichsam nach­
fühlend gefasst ist. Böhme versucht hinter alles Gegebene zu gelan­
gen, wie von dem Motiv geleitet, ein kosmisches Entstehungsgesche­
hen universaler Art nicht nur gedanklich, sondern auch >empfindlich< 
nachzuvollziehen. Aber auch diese Formulierung erreicht nicht die 
eigentliche Kompromisslosigkeit seines Ausgriffs. Denn dieser gibt 
sich auch mit der Vorgabe eines Schöpfergottes nicht zufrieden. 
Böhmes Ansatz lässt überhaupt nichts Gegebenes gelten, sondern 
setzt regelrecht und buchstäblich beim Nichts an. Was sein Denken 
so weit »zurück« treibt, ist an keinen Gründen oder Motiven explizit 
gemacht. Zu vermuten ist, dass seiner originären Denkweise - das 
sich an diesem Merkmal gemäss Weischedelscher Definition als ge­
nuin philosophisch erweist213 - die »Gesetztheit« Gottes kein befrie­
digender Anfangspunkt ist, vielmehr die Frage nach dem »Woher­
Gottes« geradezu herausfordert. Zudem - so scheint sein Zugang zu 
implizieren - ist dieses »Woher-Gott« nur aus Gott selbst zu beant­
worten, wobei das Nichts als Alternative Gottes kein Schreckens­
gespenst zur Gottesthese darstellen darf, sondern in den überlegenen 
Gedanken Gottes selbst integrierbar sein muss. Was Spinoza auf den 
Begriff des »causa sui«, der Selbstverursachung Gottes, bringt (als

212 Vgl. Historisches Wörterbuch der Philosophie unter »Selbst«. Vgl. auch G. W. F. 
Hegel: Enzyklopädie der Philosophischen Wissenschaften, § 346.
213 »Zwar ist unbestreitbar, daß alles konkrete Philosophieren aus bestimmten Voraus­
setzungen heraus geschieht und erst von ihnen her möglich wird. Und doch bleibt un­
abdingbar, daß das Philosophieren, verstanden als radikales Fragen, keine Voraussetzun­
gen hinnehmen kann, sondern daß es durch sie alle hindurch zum Nullpunkt vordringen 
muß. Der in diesen beiden Feststellungen liegende Widerspruch ist nur so lösbar, daß die 
Voraussetzungslosigkeit nicht als Faktum, sondern als Postulat verstanden wird. Phi­
losophieren entspringt zwar je aus bestimmten Voraussetzungen. Aber wenn es in Gang 
gekommen ist, erwächst ihm aus seinem eigensten Wesen heraus die Aufgabe, eben 
diese seine Voraussetzungen infrage zu stellen. Mag auch für eine solche fragende Re­
flexion das Nichts der absoluten Voraussetzungslosigkeit nie faktisch erreichbar sein, 
weil das Philosophieren in seiner jeweiligen geschichtlichen Situation den vollen Um­
fang seiner Voraussetzungen nie überschauen kann: Der Nullpunkt der Vorausset­
zungslosigkeit ist gleichwohl das Ziel.« (W. Weischedel, 1983, 32f.).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 209

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

überaus schlanke Version einer Definition Gottes als einzigen, der 
nicht durch Anderes, sondern durch sich selbst hervorgebracht) ist 
bei Böhme sozusagen ausgedacht. Er begnügt sich nicht mit der lo­
gisch-begrifflichen Bestimmung, sondern versucht gleichsam in sie 
einzudringen und zu erkunden, wie Gott »causa sui« ist214? Aus dem 
»Nichts«, bei dem Böhme ansetzt, muss sich das absolute Wesen 
Gottes selbst hervorbringen und entfalten. Diesen Prozess zur Dar­
stellung zu bringen, nimmt sich Böhme vor.

Das »Nichts« ist somit Grundfolie, von der aus sich Böhmes 
Gedankengebäude abhebt. Dies ist gegenwärtig zu halten, um das 
Charakteristische von Böhmes Sicht der Wirklichkeit zu begreifen. 
Das Selbstverständliche, das gewöhnliche Faktum des Daseienden 
vor diesen abgründigen Hintergrund gestellt, wird in jeder Bezie­
hung aus seiner selbstverständlichen Gegebenheit herausgelöst, um 
in seiner Originalität als aus dem »Nichts« Gewachsenes, Entstande­
nes neu begriffen zu werden. Die Bedingungen dieses Entstehenkön­
nens bilden den Kern, um welchen Böhmes Denkbemühen in einem 
fort kreist. Diese Entstehungsbedingungen bündeln sich in jenem 
Begriff, der die Möglichkeit der Entstehung aus dem Nichts über­
haupt in sich befasst: Gott. Aus den vielen eindrücklichen Versuchen, 
dieses Gottesverständnis zusammenzufassen, (die durch ihre Aus­
druckskraft und Nuancenvielfalt dazu verführen, viel zu viel zu zi­
tieren) sei eine Passage ausgewählt, die die wesentlichen Gedanken 
zu benennen scheint, unter denen Böhme die Entstehungsbewegung 
aus Gott zu fassen sucht. Für diesen Kontext führt Böhme den Be­
griff des »Ungrunds«215 als Bezeichnung Gottes ein als dasjenige,

214 Schelling macht in seiner Schrift »Über das Wesen der menschlichen Freiheit« genau 
diesen Denkzug explizit, jedoch mit der recht eindeutigen, hinsichtlich Böhme aber 
falschen Implikation, der erste zu sein, der diesen vollzieht: »Da nichts vor oder außer 
Gott ist, so muß er den Grund seiner Existenz in sich selbst haben. Das sagen alle Phi­
losophien; aber sie reden von diesem Grund als einem bloßen Begriff, ohne ihn zu etwas 
Reellem und Wirklichem zu machen. Dieser Grund seiner Existenz, den Gott in sich hat, 
ist nicht Gott absolut betrachtet, d. h. sofern er existiert; dann er ist ja nur der Grund 
seiner Existenz. Er ist die Natur - in Gott; ein von ihm zwar unabtrennliches, aber doch 
unterschiedenes Wesen.« (1983, 70)
215 G. Bonheim äussert die Vermutung, dass sich dieser Begriff, der als sprachschöpferi­
sche Leistung Böhmes zu werten ist, vom Eckhartschen »grunt« herleiten liesse, »der 
gruntlos ist«, vgl. DWII, 309 (Vgl. G. Bonheim, 1992,178, Anm. 5). J. Hamberger sieht 
die Beziehung der Begriffe »Ungrund« zu »Aen-soph« der Kabbalisten (J. Hamberger, 
1844, 20, Anm.), eine Verbindung, die auch nach G. Scholem gerechtfertigt erscheint 
aufgrund seines Nachweises der spekulativen Verwandtschaft Böhmes vor allem zur

210 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

»was nirgends einen Grund hat, was sich auf nichts und in nichts 
gründet«216, weil er seihst - wie Grunsky zu ergänzen ist - den unbe­
gründeten und ungegründeten Grund aller Dinge darstellt. In 
Böhmes eigenen Worten: Gott als Ungrund ist »das ewige Chaos, da 
alles innen lieget was Ewigkeit und Zeit ist (...) der ist ausser aller 
Natur, ausser allen Anfängen einiges Wesens, ein in sich selber 
Wircken, sich selber Gebären und Finden, oder Empfinden, ohne ei- 
nigerley Qual von etwas oder durch etwas: hat weder Anfang noch 
Ende, ist ungemessen, kann mit keiner Zahl in seiner Weite und 
Grösse ausgesprochen werden, dann Er ist tiefer als sich ein Ge- 
dancke schwingen kann: Er ist nirgend weit von etwas, oder nahe 
hey etwas, Er ist durch Alles und in Allem; Seine Gehurt ist üheral, 
und ohne ihn ist sonst nichts: Er ist Zeit und Ewigkeit, Grund und 
Ungrund, und hegreiffet Ihn doch nichts als der wahre Verstand, der 
ist Gott selber.«217 (Hervorhebung D. S.)

Die in diesem Zitat gemachte Aussage, dass die Unermesslich- 
keit Gottes ( Böhme spricht auf häufig vom göttlichen »Nichts und 
Alles«218) als ein »in sich selber Wircken, sich selber Gehären« auf­
zufassen ist, kann wie ein erster Grundsatz Böhmeschen Denkens 
gelesen werden. Dieses Wirken und Gehären ist in einem Atemzug 
genannt mit »Finden oder Empfinden«, was sich wie ein zweiter 
Grundsatz nehmen lässt. Auf die dadurch gesetzten Nuancen ist zu 
achten. Sie deuten an, dass göttliches Wirken (aus dem »Nichts« hzw. 
»Alles«) nicht als Schaffen oder Machen verstanden werden soll. Die 
Wirkkraft Gottes muss vielmehr primär als ein Selhst-Gehären ge­
dacht sein, was nach Böhme in unmittelharer Verhindung steht mit 
dem Vollzug des »Findens« und »Empfindens«. Am Ursprung, sozu­
sagen, steht nicht der fertige Schöpfer, der Geschaffenes wirkt, son­
dern am Ursprung steht ein Gehärungsprozess, durch den allererst 
das hervorgeht, wodurch »etwas« überhaupt wahrnehmbar und da­
durch auch da ist: die Hervorhringung des »Empfindens« im wei­
testen Sinn. Gottesgehurt (als Hervorgang des Ganzen) bedeutet des­
halb gleich ursprünglich die Gehurt des »Empfindens« (im weitesten

theosophischen Lehre des Sohar auf (vgl. z. B. G. Scholem, 1957, 259). S. Wollgast deu­
tet den Begriff des Ungrunds in seinem inneren Zusammenhang zur negativen Theo­
logie und erblickt darin eine prinzipielle Verschiebung, wodurch der Gotteshegriff »aus 
der theologischen in die philosophische Ebene transponiert« wird (1988, 683 f.).
216 H. Grunsky, 1984, 72.
217 Mm, 1, 8.
218 Gw, 1, 3.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 211

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Sinn wohlgemerkt), wodurch Gott erst Gott sein kann. Gottesgehurt 
bedeutet nach Böhme deshalh zugleich das Sich-»Finden« Gottes 
(hzw. des Ganzen) im »Empfinden«.

Böhmes radikaler Denkansatz manifestiert sich an einem sol­
chen Gedankengang. Er postuliert nicht nur eine Selhstverursachung 
Gottes, sondern sucht die conditio sine qua non dieser Gottwerdung 
zum Ausdruck zu bringen. Vor der Folie des Nichts ergibt sich ihm 
als erste Bedingung von allem Werden nicht die Entstehung von et­
was (z.B. Energie, Kraft, Substanz), sondern die Möglichkeit der 
Empfindung von etwas überhaupt, ohne die Entstandenes buchstäb­
lich für-nichts (im Unterschied zu für-sich oder für-anderes) wäre. 
Gottes »sich selber Gebären« ist dadurch auch zu verstehen als das 
Gebären des Selbst im weitesten Sinn als Quelle von Wahrnehmung 
und (Selbst-)Bewusstsein. Der Anfang von allem ist demnach, dass 
sich der Urheber von allem selbst setzt, d. h., dass er sich als Selbst 
setzt219. In Böhmes Ausdrucksweise: dass Gott sich als »Stätte einer 
Selbheit«220 fasst, welche das »Herze oder Centrum des Ungrundes 
(...) das ewige Gemüthe«221 ist.

Franz von Baader fasst in Entsprechung dieser Interpretation 
zusammen: »Diese Theogonie ist aber keine Geschichte der Entste­
hung Gottes, sondern die Nachweisung des von Ewigkeit her walten­
den lebendigen Processes im göttlichen Selbstbewusstsein.«222 Baa­
der (zusammen mit Grunsky) bringen so auf den Punkt, dass 
Böhme nicht einfach einen theogonischen Mythos erzählt, sondern 
in erster Linie nachweisen will, dass - sucht man Gott in einer um­
fassenden, bedingungslosen Weise zu denken - er in den Begriffen 
des Selbst, des Gemüts, der (Selbst-) Empfindung, im idealistischen 
Jargon gesagt, des Selbstbewusstseins zu denken ist. Die Begründung

219 Von diesem Ansatz aus liesse sich die Antwort Gottes an Moses aus Exodus 1,3 mit 
folgender Betonung lesen: »Ich bin der ich bin«.
220 Gw, 1,12. Vgl. auch Mm, Anhang: »Kurzer Extract ...«, 2.
221 Gw, 1,10.
222 1963, 65. In dieser Hinsicht fasst auch H. Grunsky das Ur-Geschehen aus dem Un­
grund zusammen: »Dies ist der Sinn von Böhmes berühmten Fundamentalsatz, daß der 
Ungrund sich selber in Grund faßt, ein metaphysischer Vorgang, der sich als Konstitu­
ierung eines ewigen Selbst im ichlosen Ozean des Ungrund auffassen läßt: >Selbst< ge­
nommen im Vollsinn des Wortes als ein lebendiges Ich, das in einem >Gemüt< waltet und 
wirkt. Böhme verwendet denn auch letzteren Ausdruck, dessen alte umfassende Bedeu­
tung uns leider verloren gegangen ist, ohne daß wir in der neueren Sprache einen geeig­
neten Ersatz dafür haben, um den selbsthaften Charakter des in Grund gefaßten Un­
grundes herauszuheben.« (1984, 80f.)

212 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

dieser Denkweise liegt einmal darin, dass im Gottesbegriff als be­
dingende Grundlage alles Seienden der Sinn - in seiner doppelten 
Bedeutung - angelegt sein muss, der so erst allem Entstehenden zu­
kommen kann. Zum anderen, weil im Begriff des Selbst oder Gemüts 
auch die Gott konstituierende Möglichkeit begründet liegt, Einheit 
und Unterschied, Ganzheit und Teil - oder in Böhmes Worten: Einig­
keit und Widerwertigkeit oder Contrarium, Universales und Particu- 
lares zu vereinen. Nach der Lektion, die philosophischem Denken 
durch Hegel erteilt wurde, ist dieser Gedanke eingeübt. Böhme hat 
vor der idealistischen Systematisierung darauf hingewiesen, dass, 
fasst man Gott als Stätte, in der das Ganze versammelt ist, man ihn 
als »Gemüt« zu denken hat, weil nur im Konzept einer allumfassen­
den Wahrnehmung unterschiedliche Gesamtheit sowohl gesetzt wie 
in der Einheit aufgehoben sein kann. Ist Gott als Inbegriff des Gan­
zen ein Selbst, so ist alles vom Wesen des Selbst. Im Begriff des 
Selbst liegt daher die Möglichkeit der (Selbst-)Unterscheidung, ohne 
die das Ganze als Ganzes nicht (»fühlbar«) sein könnte, wie auch die 
Möglichkeit des »Contrariums«, das wiederum nur als Moment des 
»Selbst« »Contrarium«, Andersheit sein kann. So verbürgt der Be­
griff des Selbst sowohl die Möglichkeit der Andersheit als auch des­
sen Integration im Ganzen einer Einheit. Und indem sich das Selbst 
in seiner Andersheit empfinden kann und eben dadurch die Anders­
heit zum Eigenen macht, ist im Selbst Bewegung, Entwicklung gege­
ben, die das Doppel-Wesen der »Selbheit« als umfassende Einheit 
wie auch als sich unterscheidende Eigenheit ermöglicht. Diese Bewe­
gung fasst Böhme als das ursprüngliche Geschehen in folgenden Mo­
menten zusammen: »Also auch ingleichen, von der ewigen Einheit 
Göttlicher Kraft zu verstehen ist: wann der ewige Wille nicht selber 
aus sich ausflösse, und führte sich in Annehmlichkeit (= Empfind­
lichkeit) ein, so wäre keine Gestältniß noch Unterschiedlichkeit, 
sondern es wären alle Kräften nur Eine Kraft; so möchte auch keine 
Verständniß seyn: Dann die Verständniß urständet in der Unter­
schiedlichkeit der Vielheit, da eine Eigenschaft die andere siehet, pro- 
biret und will. Ingleichen stehet auch die Freude darinnen: Soll aber 
eine Annehmlichkeit urständen, so muß eine eigene Begierde zu sei­
ner Selbst Empfindlichkeit seyn.«223 (Hervorhebung D. S.) Wenn also 
Nikolai Berdjajew konstatiert: »Böhme macht als erster in der Ge­
schichte des neuzeitlichen Denkens die Entdeckung, welche später

223 BgO, 3, 5 f.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 213

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

im deutschen Idealismus eine ungeheure Rolle spielen wird, - es 
könne alles sich nur durch ein anderes, durch den »Gegenwurf« of­
fenbaren. Das Licht könne sich nicht offenbaren ohne Finsternis, das 
Gute nicht ohne das Böse, der Geist nicht ohne den Gegenwurf der 
Materie«224 - so steht diese fundamentale Einsicht Böhmes immer im 
Kontext seines Denken Gottes im Rahmen des Selbst oder Gemüts. 
Nur so erhält sich die fundamentale Distanz der Böhmeschen An­
schauungsweise zu einer Gottes- und Weltsicht manichäisch-duali- 
stischer Spielart.

Wie jedoch denkt Böhme diese ursprüngliche Selbstwerdung des 
Näheren? Sein Nachweis der göttlichen Selbst-Setzung umfasst 
nämlich den ungeheuerlich anmutenden Anspruch, einen Übergang 
vom ursprünglichen »Alles und Nichts« - dem »Ungrund« - zur 
göttlichen Selbst-Empfindlichkeit zu denken. Das verwirrende Stich­
wort diesbezüglich ist bereits im letzten Zitat gefallen: der »Wille«. 
Der »ungründliche, unfaßliche, unnatürliche und uncreatürliche 
Wille, welcher nur Einer ist, und nichts vor Ihme noch hinter Ihme 
hat: welcher in sich selber nur Eines ist, welcher als ein Nichts und 
doch Alles ist: Der ist und heisset der Einige Gott; welcher sich in sich 
selber fasset und findet, und Gott aus Gott gebieret.«225 Ein wenig 
später heisst es dazu noch expliziter: dieser »ungründliche Wille, 
welcher der Vater, und alles Wesens ein Anfang ist, gebieret in sich 
selber zu einer Stätte der Faßlichkeit; oder besitzet die Stätte: und die 
Stätte ist der Grund und Anfang aller Wesen, und besitzet hinwieder 
den ungründlichen Willen, der der Vater des Anfangs zum Grund 
ist.«226

Mit solchen zirkelförmigen Sätzen versucht Böhme einen selbst 
generierenden Anfang in Worte zu fassen. Der ungründliche Wille 
gebiert sich die Stätte, in der er gefasst und gegründet ist, wobei diese 
Stätte ewig schon das zu »besitzen« scheint, wodurch sie geboren ist: 
den ungründlichen Willen. Somit soll zum Ausdruck gelangen, was

224 1932/33, 319. In den variierenden Darstellungen Böhmescher Philosophie ist man 
sich über das Herausragende dieser Denkleistung Böhmes einig. In diesem Sinne fasst 
E. Lemper den Grundton der Böhme-Beurteilung zusammen: »Der wesentliche Beitrag 
des Philosophus teutonicus zur Philosophiegeschichte ist in seiner Dialektik zu sehen. 
Sein dialektisches Verständnis vollzieht sich auf einer neuen Stufe. Innerhalb der Ent­
wicklungslinie naturphilosophischen Denkens stellt sie einen Höhepunkt dar.« (1976, 
144)
225 Gw, 1, 4.
226 Ebenda 1, 11.

214 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

kaum zum Ausdruck gelangen kann: dass die von Böhme beschriebe­
ne Entwicklung wiederum gar keine Entwicklung ist, dass der »An­
fang« Gottes nichts anderes als Gott selbst ist, dass sozusagen nichts 
»synthetisch« hinzukommt, sondern dass im Gottesbegriff, in der 
»Stätte« des ungründlichen Willens, diese Verursachung ewig impli­
ziert und gesetzt ist. Deshalb spricht Böhme auch explizit vom »im­
mer ewigwährenden Anfang«227. Es scheint demnach wenig Sinn zu 
haben, der Frage nachzugehen, wo der Übergang von »Ungrund« und 
»Wille« liegt, wie beides überhaupt vereinbar sein kann, weil diese 
Frage in einen unlösbaren Zusammenhang Zäsuren und Trennungen 
einführt, die nach Böhme nicht statthaft sind. Ausser dem »Grund« 
gibt es keine Begründung für den Übergang aus dem Ungrund228.

Hans Grunsky weist daraufhin, dass sich Böhme selbst »der un­
geheuren Paradoxie, daß ein subjektloser Wille sich selber erst zum 
Subjekt macht, völlig bewußt«229 ist. In der Schrift über die Mensch­
werdung Jesu Christ schreibt er: »Derselbe Ungrund (...) hat einen

227 »Und also erkennen wir, was Gott (...) ohne einigen Grund und Anfang ist, dann es 
ist ein immer ewigwährender Anfang: Es anfänget sich immer und von Ewigkeit in 
Ewigkeit, da keine Zahl ist, dann es ist der Ungrund.« (ihM, 4, 9). Wiederholt möchte 
Böhme deshalb klarstellen: »Und ob ich alhier geschrieben habe, als nähme es einen 
Anfang, indem ich schreibe vom Aufgange (...) und Geburt des Göttlichen Wesens, so 
solst du doch keinen Anfang verstehen: denn also ist die ewige Geburt, und solches ist 
im Urkunde.« (3P, 4, 64). Deshalb ist es für das Verstehenwollen Böhmes »notwendig«, 
- wie H. Martensen hinweist - »die Darstellung beständig dadurch zu corrigiren und zu 
suppliren, dass wir das Sukzessive umsetzen in das Simultane, dadurch, dass wir das 
Ausgesonderte und speciell Hervorgehobene zur Totalität der Cirkularbewegung 
zurückführen (...)« (1882, 41f.).
228 Das Verhältnis vom Ungrund zum »Grund« als »Anfang aller Wesen« stellt einen 
vor die klassische Aporie, die durch Plotins Denken einer Emanationsbewegung aus dem 
Einen eingeführt worden ist. Werner Beierwaltes bringt das Problem in seiner subtilen 
Interpretationsweise in Abhebung zur Frage: »Warum ist überhaupt Seiendes und nicht 
vielmehr nichts?« durch folgend modifizierte Fragestellung auf den Punkt: »Warum ist 
außer dem Einen überhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts Anderes als es selbst?« 
Im Blick auf das neuplatonische System antwortet Beierwaltes auf diese Frage mit einer 
Reflektion, die auch für das Verstehen von Böhme erhellend scheint: »Antworten, die 
eine Begründung zu geben versuchen, lassen den Fragesinn notwendig im Dunkel. Sie 
bleiben zweideutig, da die Begründung den wahren Grund nicht anzugeben vermag. 
Daß das Eine selbst zum Grund »wird« oder immer schon gründender Grund ist, bleibt 
selbst grundlos. »Grundlos« heißt, daß der Grund für den Akt des Gründens keiner 
eigentlichen Begründung bedarf. Die Frage nach dem Grund des Gründens und die 
begründenden Antworten darauf machen so lediglich die aporetische Situation mensch­
lichen Fragens angesichts des schon Gegründet-Seienden offenkundig.« (W. Beierwal­
tes, 1981,11f.)
229 1984, 74.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 215

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Willen, nach welchem wir nicht trachten noch forschen sollen, denn 
es turhiret uns.«230 Das Ungründige - so scheint Böhme geduldig ein­
prägen zu wollen - ist ehen nur fasshar im Gefassten, in der Form 
seiner Fasslichkeit. Darum sei dieser Aufforderung, an hesagter Stel­
le nicht weiter zu »forschen«, gerne nachgekommen. Eine Betrach­
tung, die vielversprechender erscheint, ergiht sich im Blick auf die 
Eigentümlichkeiten des Wortfeldes dieses Willenshegriffs. Darin 
nämlich tritt der Grundkreislauf des Anfangs, der nirgends zu hegin- 
nen und zu enden scheint, deutlicher hervor. Böhme heharrt hezüg- 
lich seines Begriffs des »Willen« nämlich nicht auf Eindeutigkeit, 
sondern scheint hewusst ein Spektrum von Termini einzuführen, 
die ihn modifizieren, erweitern, extra vage halten. Setzt Böhme 
manchmal die Worte Nichts, Lust, Begierde, Sucht, sogar Verstand 
wie Synonyme dieses Willenshegriffs ein, um sie als Umschreihung 
auch wieder aufzuhehen231, so sollte man das nicht gleich als man­
gelnde Systematik auffassen, sondern als - wenn auch etwas hilf­
losen - Versuch, diesen Begriff weitgehend von reduzierenden, 
anthropomorphen Mustern freizuhalten. Sein Anliegen, von vor­
schnellem Verstehen und Vorstellen ahzuhalten, ist so stark, dass er 
sich am Ende des ersten Kapitels seiner »Gnadenwahl« damit eigens 
an den Leser wendet: »Dieses hahe ich darum etwas weitläuftig (!) 
vorgehildet, daß der Leser den ersten Grund verstehen lerne, was 
Gott sey und wolle; und daß Er nicht einen hösen und guten Willen 
in dem Einigen, unnatürlichen, uncreatürlichen Gotte suche, und 
daß er aus den Bilden von der Creatur ausgehe, wenn er will Gott, 
seinen Willen, und sein ewigsprechendes Wort hetrachten.«232 (Her- 
vorhehung D. S.)

230 Mw II, 1, 8.
231 So heisst es etwa an einer Stelle: »Magia ist die Mutter der Ewigkeit, des Wesens 
aller Wesen (...) Sie ist in sich selber nichts als nur ein Willle; (...) Sie ist der Urstand 
der Natur, ihre Begierde machet eine Einbildung ... etc.« (kE V, 1 ff. Hervorhehung 
D. S.) An anderer Stelle jedoch: »Der Ungrund ist ein ewig Nichts, und machet aher 
einen ewigen Anfang, als eine Sucht; Dann das Nichts ist eine Sucht nach Etwas (...) 
Und das ist der ewige Urstand der Magiae (...) und da doch dieselbe Sucht auch ein 
Nichts ist, als nur blos ein Wille (...)« (ihM, 1, 1. Hervorhehung D. S.). Woanders 
wiederum schreiht Böhme üher den ungründlichen Willen: er »ist weder Begierde noch 
Lust; sondern er ist das Wallen oder Wollen.« (Gw, 4, 38). Im Mysterium Magnum 
hingegen wird der »einige Wille« zusätzlich noch als »wahre(r) Verstand« ausgewiesen 
(vgl. ehenda 5, 14). Hans Grunsky macht zudem auf den fliessenden Ühergang von 
»Geist« und »Willen« aufmerksam (1984, 200).
232 Gw, 1, 30.

216 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

»Auszugehen« hat man nach Böhme vor allem von jener Impli­
kation, die mit einem Willen notwendig einherzugehen pflegt: dem 
Vorsatz. Unermüdlich schreibt Böhme gegen die Denkweise eines 
ewigen Vorsatzes im göttlichen Willen an, »denn - so beharrt er - 
da ist kein Vorsatz, sondern eine Geburt; die ewige Geburt ist der 
Vorsatz, als daß Gott will Gott gebären«233. Genau dasjenige, was 
den Willensbegriff zu charakterisieren pflegt, scheint Böhme aus­
streichen zu wollen: »den Inhalt, das Wohin?«234, um diesen zugleich 
neu einzuführen - jedoch frei von jeglicher Festlegung. Denn dieser 
Willensinhalt ist das Ganze - Gott selbst bzw. konkreter noch: die 
(Er-) Fassung des Ganzen als »Lust zur Offenbarung und Findung 
der Eigenschaften«235, als »Sucht nach Etwas236« insgesamt ohne Vor­
behalt.

Mit dem »Wohin« eines Willens verbindet man gemeinhin auch 
eine Bewegung darauf zu. Diese Verknüpfung nun ist nicht nur über­
tragbar, sondern zentral für den Begriff des ungründlichen Willens, 
dessen bewegenden (und bewegten!) Charakter Böhme auch an der 
Wortspielerei »Wallen oder Wollen«237 deutlich zu machen sucht. So 
universal jedoch das »Wohin« dieses Willens, so umfassend auch die

233 Gw, 4, 42. Ausführlich geht Böhme auf die Missverständnisse hinsichtlich des »Wil­
lens« Gottes zwei Kapitel zuvor ein. Er schreibt: »von dem Willen Gottes, so wol von der 
Schiedlichkeit des geformten Wortes und der Creatur, hat sie (die creatürliche Vernunft 
D. S.) keinen rechten Begriff. Denn hätte Gott iemals einen Rath in sich gehalten, (...) 
so wäre seine Offenbarung nicht von Ewigkeit, ausser Gemüthe und Stätte; so müste 
auch derselbe Rath iemals einen Anfang genommen haben, und müste eine Ursache in 
der Gottheit gewesen seyn, um welcher willen sich Gott in seiner Dreyheit berathschla- 
get hätte (...). Nun aber ist Er selber das Einige, und der Grund aller Dinge, und das 
Auge aller Wesen und die Ursache aller Essentz: aus seiner Eigenschaft entstehet Natur 
und Creatur, was wolte Er denn mit sich selber rathschlagen, so kein Feind vor Ihme 
noch hinter Ihm ist, und Er alleine selber alles ist, das Wollen, Können und Vermögen. 
Darum sollen wir, so wir wollen von Gottes unwandelbaren Wesen einig allein reden, 
was Er wolle, was Er gewolt habe, und immer will, nicht von seinem Rathschlage sagen, 
denn es ist kein Rathschlag in Ihme; Er ist das Auge alles Sehens, und der Grund aller 
Wesen; Er will und thut in sich selber imerdar nur Ein Ding, als: Er gebäret sich (...); 
sonst will der Einige, ungründliche Gott in sich selber nichts, hat auch in sich nicht 
selber um mehrers keinen Rathschlag. Den wolte Er in sich ein mehrers, so müste Er 
demselben Wollen solches zu vollbringen, nicht genug allmächtig seyn; so kann Er auch 
in sich selber nichts mehr, als nur sich selber wollen: denn was Er je von Ewigkeit gewolt 
hat, das ist Er selber« (Gw, 2, 2-4).
234 F. Nietzsche, KSA 13, 300 f.
235 Gw, 1, 9.
236 ihM, 1,1.
237 Gw, 4, 39.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 217

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Art seiner Bewegung. Diese hält sich offensichtlich nicht in den 
Grenzen des Gegebenen auf als ein bestimmter, verändernder Im­
puls, sondern manifestiert sich als buchstäblich grund-legendes Ent­
stehungsgeschehen: als »Geburt«. Ebensowenig begrenzt sie sich 
durch einen unterschiedlichen Anfangs- und Endpunkt, fällt doch 
ihr Anfang mit dem Ende zusammen: Gott will Gott gebären. Der 
ungründliche Wille will demnach, was die Ursache seines Wollens 
ist, für die er jedoch wiederum grundlegend ist usf. In einem beein­
druckenden Defintionsversuch drückt Böhme dies in folgender Weite 
aus: »Das Wort Willen deutet an das Wollen oder Bewegen in der 
aufthuenden Einheit, damit sich die Einheit selber (...) will, als das 
Nichts in sein eigen Etwas, darinnen es sein Verbringen und Wollen 
hat.«238 (Hervorhebung D. S.)

Böhme geht also von einer dynamisch schöpferischen, sich 
selbst generierenden Grundkraft aus, die man in plakativer Para­
phrasierung von Nietzsches »Willen zur Macht« als »Willen zur 
(Selbst-)Empfindlichkeit« bezeichnen könnte. Von besonderem In­
teresse für uns ist nun jener Prozess, der mit diesem Willen einher­
geht. Denn Böhme belässt es nicht nur bei dieser denkerischen 
Grundsteinlegung, durch die er zeigt, dass Gott als ein »Selbst« zu 
denken ist, welches sich selbst durch seinen Willen verursacht. Äus- 
serst kühn möchte er noch tiefer in dieses Urgeschehen eindringen, 
um die Momente der göttlichen Selbst-Konstitution darzulegen (wo­
bei - wie gesagt - nicht vergessen werden sollte, dass diese Entste­
hungsgeschichte sich immer auch auf paradoxe Weise unterminiert, 
indem das Entstehende ewig schon da ist bzw. der Anfang ewig ist238 239). 
Böhme unternimmt so den Versuch, Genese und Wesen des Selbst 
insgesamt auf der Folie des Nichts - oder des Nicht-Selbst - zu erfas­
sen. Dieser Versuch ist für unsere Untersuchung von ausschlag­
gebender Bedeutung. Hier nämlich liegen die Wurzeln von Böhmes 
schillernder Selbst-Einschätzung, sowohl der Gefahren wie der 
Chancen; hier finden sich die Antworten zur Notwendigkeit des 
menschlichen Selbstbezugs wie zu seiner Überwindung; hier lichtet

238 Tab, 1,15.
239 In diesem Sinn weist auch G. Bonheim explizit daraufhin: »Böhmes Nacheinander 
im Ewigen soll lediglich eine Verständnis- und Formulierungshilfe bieten für eine im 
letzten unfaßbare Sache und im Hinblick auf eine Sprache, in der sich, weil sie keine 
Begriffe für Vorgänge außerhalb der Zeit bereithält, nur sehr ungenau feststellen läßt, 
daß alle Prozesse im Ewigen >immer< und gleichzeitige vonstatten gehen.« (1992, 65). 
Vgl. zum gleichen Problem auch R. Pietsch, 1988, 256.

218 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sich die untergründige Struktur, auf der die Transformationsleistung 
der Demut beruht.

3. Von Einheit zu Eigenheit

Böhmes Begreifen der Entstehungsmomente des Selbst ist bemer­
kenswert in verschiedenen Hinsichten. In der Ursprünglichkeit sei­
nes Ausgriffs versucht er zunächst das Spezifische des selbstischen 
Wesens zu begreifen. Zugleich will er zeigen, dass aufgrund des Zu­
sammenhangs, in welchem das Selbst steht, dieses in einer dialekti­
schen Bewegung zu denken ist. Und dennoch hebt diese Dialektik die 
ungründliche Freiheit des Willens nicht auf. Dieser Ausgriffsweite 
gerecht zu werden, stellt den Darleger von Böhmes Gedankengängen 
nicht gerade vor eine leichte Aufgabe.

Eine vorangestellte Betrachtung soll versuchen, zunächst ein­
mal den Ansatz auszuleuchten, von dem aus Böhme das Selbst denkt. 
Seine gleichsam wahrnehmende Denkweise scheint auch hier so un­
bedingt wie nur möglich an das zu Denkende heranzugehen. Vor­
gefertigte Begriffsschablonen ebnen nicht den Weg, auf dem sich sei­
ne Themen bewegen. Im Gegenteil, das »Nichts« schimmert - wie 
gesagt - auch hier als »ungründiger« Grund seines Zugangs durch, 
wodurch seine Sensibilität auf eigentümliche Weise gesteigert er­
scheint. Merkmale des selbstischen Wesens werden zu Bewusstsein 
gebracht, die aufgrund ihrer distanzlosen Nähe sich der Betrachtung 
gewöhnlich nur allzu leicht entziehen. So artikuliert sich für Böhme 
in fast plastischer Gegenständlichkeit das Gewicht, das dem Selbst 
von selbst inhäriert, welches allein an der fraglosen Bedeutung des 
»Eigenen« manifest ist. Das Begriffsfeld des Magnetismus (»Ma­
gnet«, »magnetische Begierde«, »der magnetische begierliche Wille«, 
»magnetisches Ziehen«240), dessen sich Böhme bedient zur Um­
schreibung selbstischen Lebens, hat diesbezüglich suggestive Aus­
druckskraft. Diese naturalistischen Metaphern lassen die Vorstellung 
eines Gravitationsfeldes entstehen, welches das Selbst umgibt, und 
streichen so den nicht selbst-verständlichen Umstand hervor, dass es 
einem Selbst jeweils um sich selbst geht; dass dem »Eigenen« eine so 
starke und spontane Gewichtung zukommnt, die keiner äusserlichen 
Rechtfertigung zu bedürfen scheint. In Böhmes Zugriff entsteht das 
Selbst als ein Phänomen er-lebter, fokussierter Priorität. Vor der Folie

240 Vgl. z.B. Cl, 10 und Gw, 2,14.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 219

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

des ungründigen Nichts gewinnt es sein Wesen als eine sich seihst 
(zusammen)haltende Entität, deren hindender Schwerpunkt in nichts 
anderem als ehen sich seihst hzw. dem Eigenen liegt. Dieses Schwer­
gewicht des Seihst hängt jedoch untrennhar mit einer Welt zusam­
men, auf die es niederschlagen kann. Gemeint ist die Welt der Emp­
findungen, auf der das Gewicht des Selhst seinen Aufprall findet in 
Schmerz, Bedrängnis, Angst, seine Erleichterung durch Freude, Lust, 
Wohlbefinden etc. Dadurch gewinnt seine Bedeutung selbst empfun­
dene Bestätigung, von der es unmittelhar und kaum ignorierhar in 
Beschlag genommen ist. Auf diese Weise hildet das Selhst eine Art 
Grundeinheit, das kontrastierende »Etwas« zum ungründigen »Alles 
und Nichts«, indem es gelehte Priorität offenhar werden lässt: sich 
selhst als Priorität. Aufgrund der Konzentration und Fokussierung 
des selhstischen Wesens, dem es mit eiserner Kraft um sich selhst 
geht, hildet es sozusagen ein Zentrum der Schwerkraft, in dem sich 
die Unfasslichkeit der ungründigen »Kräfte« hündelt und fasslich 
wird.

Diese Züge des Selhst erwachsen seinem Bezug zur ungründ­
lichen Willenshewegung. Hieraus hegründet sich, warum dem Selhst 
eine solch »magnetische« Kraft innewohnt. Denn nichts anderes als 
die ungründliche Begierde nach göttlicher (Selhst-)Empfindlichkeit 
konstituiert diese selhstzentrierte Kraft. Hier ist der gründende Kon­
text des Selhst zu sehen: es wurzelt in der göttlichen Begierde nach 
Selhst und ist ihr Ausdruck. Mit Böhmes Worten: der mit dem Selhst 
gesetzte Selhsthezug ist getragen durch die unendliche Sucht, mit der 
der »unfaßliche Einige Wille Gottes« in der »Faßlichkeit« des »eige- 
ne(n) gefassete(n) Willens« wohnen will241. Wie sich jedoch diese 
Begierde erfüllt, wie aus dem ungründigen Begehren nach Faßlich­
keit das göttliche Selhst hzw. Gemüt hervorgehen kann, diese Frage 
konfrontiert mit einer Sequenz dieses Denkweges, der zu folgen 
nicht leicht fällt. Im Folgenden sei versucht, diese darzulegen und 
dahei zugleich einen zugänglichen Interpretationsansatz zu finden.

Zunächst soll Böhme in gewohnter Dichte selher zu Wort kom­
men, um den »ersten Schritt« der Selhstfindlichkeit Gottes dar­
zustellen; nämlich wie aus dem »einigen« der »eigene« Wille hervor­
geht. Im Anschluss an eine hereits hekannte Passage, (die als Einstieg 
hier nochmals wiedergegehen wird), kristallisiert Böhme diese Bewe­
gung auf einem Ahstraktionsgrad, der sich der Spätphase seines

241 Vgl. Gw, 9,11.

220 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Werks verdankt: »Wann der ewige Wille nicht selber aus sich aus­
flösse, und führte sich in Annehmlichkeit ein, so wäre keine Gestält- 
niß noch Unterschiedlichkeit, sondern es wären alle Kräften nur Eine 
Kraft; so möchte auch keine Verständniß seyn: Dann die Verständniß 
urständet in der Unterschiedlichkeit der Vielheit, da eine Eigenschaft 
die andere siehet, probiret und will (...).Soll aber eine Annehmlich­
keit urständen, so muß eine eigene Begierde zu seiner Selbst Emp­
findlichkeit seyn, als ein eigener Wille zur Annehmlichkeit, welcher 
nicht mit dem einigen Willen gleich ist und will: Dann der einige 
Wille will nur das einige Gut, das er selber ist, er will sich nur selber 
in der Gleichheit; Aber der ausgeflossene Wille will die Ungleichheit, 
auf daß er von der Gleichheit unterschieden, und sein eigen Etwas 
sey, auf daß etwas sey, das das Ewige Sehen sehe und empfinde: und 
aus dem eigenen Willen entstehet das Nein; dann er führet sich in 
Eigenheit, als in Annehmlichkeit seiner selber; er will Etwas seyn, 
und gleichet nicht mit der Einheit, dann die Einheit ist ein ausflies- 
send Jah, welches ewig also im Hauchen seiner selber stehet, und ist 
eine Unempfindlichkeit, dann sie hat nichts darinnen sie sich möge 
empfinden, als nur in der Annehmlichkeit des abgewichenen Wil­
lens, als in dem Nein, welche ein Gegenwurf ist des Jah, darinnen 
das Jah offenbar wird und darinnen es etwas hat, das es wollen kann. 
Dann Eins hat nichts in sich, das es wollen kann, es duplire sich denn 
daß es Zwey sey; so kann sichs auch selber in der Einheit nicht emp­
finden, aber in der Zweyheit empfindet sichs. Also verstehet nun den 
Grund recht; Der abgeschiedene Wille ist von der Gleichheit des ewi­
gen Wollens ausgegangen, und hat auch nichts, das er wollen kann, 
als nur sich selber: Weil er aber ein Etwas ist gegen der Einheit, (wel­
che ist als ein Nichts, und doch Alles ist) so führet er sich in Begierde 
seiner selber ein, und begehret sich selber, und auch die Einheit, dar­
aus er geflossen ist.

Die Einheit begehret er zur empfindlichen Liebes-Lust, daß die 
Einheit in ihme empfindlich sey, und sich selber begehret er zur Be- 
wegniß, Erkentniß und Verständniß, auf daß eine Schiedlichkeit in 
der Einheit sey, daß Kräfte urständen: Und wiewol die Kraft keinen 
Grund noch Anfang hat so werden aber in der Annehmlichkeit Un­
terscheide, und aus welchen Unterscheiden die Natur urständet. Die­
ser ausgeflossene Wille führet sich in Begierde, und die Begierde ist 
Magnetisch, als einziehend, und die Einheit ist ausfliessend. Jetzo ists 
ein Contrarium, als Jah und Nein: Denn das Ausfliessen hat keinen 
Grund, aber daß Einziehen machet Grund. Das Nichts will aus sich,

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch W 221

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

daß es offenbar sey, und das Etwas will in sich, daß es im Nichts 
empfindlich sey, auf daß die Einheit in ihme empfindlich werde. So 
ist doch Aus und Ein eine Ungleichheit. (...)

Dieser ausgeflossene, begehrende Wille ist einziehend und fas­
set sich selber in sich, darvon kommen Gestältnisse und Eigenschaf­
ten (,..).«242 (Hervorhebung D. S.)

In einer eindrücklichen Leistung der Wortfindung spinnt 
Böhme eine sich differenzierende Entwicklung aus einem einheitli­
chen Willensakt heraus: Der ungründliche Wille zur (Selbst-)Emp- 
findlichkeit wird, indem er sich selbst will, zu einem anderen243. Der 
»einige Wille«, der gar nichts anderes wollen kann als sich selber, 
geht eben damit aus sich aus. In seinem Wollen der Selbst-Annehm­
lichkeit oder-Empfindlichkeit »führt er sich in Begierde seiner selber 
ein« und wird damit ein »Etwas« gegenüber der ungründigen Ein­
heit. Indem sich in ihm die Einheit begehrt, entsteht bereits etwas 
Anderes als Einheit, entsteht schon der Keim der »Schiedlichkeit in 
der Einheit«. Unter diesem Gesichtspunkt wird der »einige Wille« 
ewig zum »eigenen Willen«, indem er sich eben dadurch definiert, 
sich selbst empfinden zu wollen. Auf diese Weise ist im Ansatz ein 
Umschlag zu denken, in dem sich das Eine als Eigenes, der ausflies­
sende Wille je schon als einschliessender, das »Ja« als »Nein« mani­
festiert.

Die Paradoxie dieser Begierde als Anfang alles Entstehens be­
steht nicht nur darin, dass dasjenige begehrt wird, was zugleich Ur-

242 BgO, 3,4-11.
243 Auch an diesem Punkt ergibt sich eine Parallele zu Plotins Emanationsbewegung, 
die, obwohl nicht am Begriff des Willens, sondern eher am Begriff des Denkens fest­
gemacht ist, einen ähnlichen Zusammenhang von Einheit und Unterschiedenheit - in 
Plotinscher Terminologie: von Einem und Geist - aufweist. Beierwaltes fasst diesen so 
zusammen: »Da das Eine jedoch in sich selbst beziehungslos ist und daher auch nicht 
sich selbst zu denken vermag, ist die Zeugung des Geistes nur so zu verstehen, daß das 
Eine in der Hinkehr auf sich selbst es selbst blieb und zugleich ein Anderes wurde: das in 
der Vielheit sich selbst reflektierende Eine, Geist. >Hinkehr des Einen zu sich selbstc 
kann sich überhaupt nur im Akt seines Hervorgangs in die Vielheit und in deren Re­
flexion vollziehen. Geist wäre demnach die Selbstreflexion des Einen in der durch diese 
selbst konstituierten Vielheit, Reflexion des Einen im Anderen.« (1981, 15) Paul Deus- 
sen bereits erwähnt die bei Böhme vorzufindende Verknüpfung von der christlichen mit 
der neuplatonischen Tradition hinsichtlich des »Auseinandertretens des Einen« (vgl. 
1911, 38). R. Heinze, der seinerseits auf inhaltliche Brücken zu Plotin aufmerksam 
macht, bietet eine etwas nähere Gegenüberstellung (vgl. 1970, 193 ff.) Zur Aufdeckung 
einer neuplatonischen »Traditionskette« zu Böhme hin vgl. auch S. Wollgast, 1988,
686 f.

222 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Sache dieses Begehrens ist, sondern auch darin, dass eben durch das 
Begehren selbst je schon eine Entfremdung vom Begehrten ein­
geführt ist. Diese Paradoxie sitzt im Zentrum von Böhmes Gottes­
begriff als Wille zur Selbstempfindlichkeit. Dadurch vermeidet 
Böhme einen dualistischen Ansatz. Das Begehren Gottes wird nicht 
in ein Anderes Gottes verlegt als Anfangsimpuls alles Entstehens 
und aller Bewegung. Der klassische Anfang aller Bewegung im ari­
stotelischen Sinn - »in der Weise des Begehrten«244 gedacht - ist hier 
sowohl erhalten wie radikal verändert, indem das Begehrte mit dem 
Begehrenden ineins fällt, der unbewegte Beweger je schon die Bewe­
gung ist. Denn der ungründliche Wille zur (Selbst-)Empfindlichkeit 
impliziert sowohl die begehrte, in sich ruhende Einheit wie die unter­
scheidende Bewegung davon.

In Böhmes viel gerühmter Idee des »Contrariums«, welches er 
als Offenbarungs-bedingung der göttlichen Einheit entdeckt (denn 
»diese hat nichts darinnen sie sich möge empfinden, als nur in (...) 
dem Nein, welches ein Gegenwurf ist des Jah, darinnen das Jah of­
fenbar wird«) ist deshalb keine innergöttliche Spaltung zu projezie­
ren245. Das »Eins« »dupliert« sich nicht im Auseinanderbrechen, son­
dern als Folge der Einheitlichkeit der ungründlichen (Willens-) 
»Kraft«, die »keinen Grund noch Anfang hat«, die nichts »wollen 
kann als nur sich selber«. Die »Schiedlichkeit« der Kräfte, damit »Be- 
wegniß, Erkentniß und Verständniß« hervorgehe246, die »Annehm­
lichkeit der Unterscheide« entstehen in Böhmes Gott allein aufgrund 
der Spannung des einen, auf nichts anderes als sich gerichteten 
göttlichen Willensvollzug, dessen unlösbarer Gesamtzusammen­

244 Metaphysik, XII. Buch, 1077a.
245 In diesem Sinn betont auch Ernst Benz: »Der Gegensatz selbst ist nur Mittel und 
Weg der Offenbarung, das Geoffenbarte selbst ist aber Eines und erscheint am Schluß in 
seiner erfüllten und verwirklichten Einheit. Die stille Gottheit wird sich in dieser Of­
fenbarung ihres eigenen Wesens und ihrer Freiheit bewußt. Darum ist das Ende nicht 
der Gegensatz, sondern die Überwindung des Gegensatzes in der dargestellten und er­
kannten Einheit.« (1937,134)
246 »Und können doch nicht sagen, daß das Jah vom Nein abgesondert, und zwey Dinge 
neben einander sind, sondern sie sind nur Ein Ding, scheiden sich aber selber in 2 An­
fänge und machen zwey Centra (...), und wäre keines ohne das andere offenbar oder 
wirckend« (BgO, 3, 3). Gertrud Bruneder interpretiert diese »zwey Dinge«, die doch nur 
»Ein Ding« sind mit Hilfe des idealistischen Vokabulars: »Mit dem Baader-Hegelschen 
Terminus >Moment< wäre dies wohl zu vergleichen, worin Begriffe in der dialektischen 
Bewegung wohl unterschieden, aber nicht getrennt werden können, wo man wohl ab­
strakt unterscheiden, aber nicht loslösen kann.« (1958,102)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 223

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

hang sich auch in Böhmes Metapher des »Bandes« niederschlägt247. 
Die Spannung dieses »Bandes« treibt sich nun nach Böhme aus sich 
heraus auf ein Höchstmass. Denn das Einziehen der »magnetischen 
Begierde«, mit der das Ungründliche sich begehrt, kennt konse­
quenterweise kein Ende, geht ins Unendliche. Grenzenlose Selbst- 
Unterschiedenheit markiert so den zugehörigen Gegenpol, das Kom- 
plimentär der ungründlichen »ausfliessenden« Einheit. Dieser 
komplimentäre Pol hat einen Namen, der in der zitierten Passage 
bereits gefallen ist: die »Natur« oder das »Feuer« als das »erste Prin- 
cipium« göttlicher Offenbarung248.

Mit dem Auftauchen dieses uns bereits bekannten Begriffs lich­
tet sich auf einmal ein Zusammenhang, der die - bislang (in bezug 
auf Böhme) eher artifiziell auseinandergehaltenen - Gedankenebe­
nen anthropologischer und theogonischer Art direkt aufeinander 
stossen lässt. Nun wird die untergründige Struktur sichtbar, die 
Böhmes Aufteilung menschlichen Lebens in Prinzipienräume trägt. 
Das erste Prinzip, welches nach Böhme selbstisches Leben kennzeich­
net in seiner selbst-bezogenen oder »einziehenden« Willensbewe­
gung, scheint nun in seiner inneren Notwendigkeit für die Offenba­
rungsbewegung aus dem Ungrund auf. Auch die Begriffswahl des 
»Prinzips« kann somit besser einleuchten, lässt sich Böhmes eigen­
williges Verständnis doch erstaunlich direkt auf die ursprünglich an­
tike Bedeutungswurzel des Wortes zurückbeziehen: »Sowohl das 
griechische als auch das lateinische Wort bedeuten in der Umgangs­
sprache zweierlei: Anfang und Herrschaft. Die Alten scheinen aber 
keine Verknüpfung zwischen den beiden Bedeutungen (etwa in der 
Gestalt eines über den Ausgangspunkt hinaus das aus ihm Aus­
gehende weiter beherrschenden Anfangs) vermutet zu haben.«249 
Bei Böhme scheint genau diese Verbindung beider ursprünglichen 
Wortbedeutungen - wenn auch nicht in expliziter Form - vollzogen. 
Einerseits ist die Bedeutung seines »Prinzips« fassbar auf der Linie 
der aristotelischen Definition als ein »Erstes (...), von dem aus ent­
weder ein Ding ist oder entsteht oder erkannt wird«250, interpretiert 
Böhme sein »Principium« selbst als »Grund und Anfang«251 des »ge-

247 Siehe z.B. 3P, 4, 46, 3fL, 1,12f., ihM, 3,3.
248 Vgl. z.B. Cl, 126f., Clsp, 110,113 Tab, 3, 6Pk, 1, 25f. und 6Pk, 2,1.
249 P. Aubenque: »Prinzip«. In »Historisches Wörterbuch der Philosophie«, Bd. 7,1336.
250 Metaphysik, V. Buch, 1013a.
251 Cl, 127.

224 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

offenbarten Gott«252, als prinzipiellen - nicht zeitlichen! - Beginn 
von Offenbarung253 254. Andererseits umschreibt Böhme diesen Begriff 
auch als ein eigenes »Centrum« innerhalb des Offenbarungsgesche­
hens, in dem sich die (Willens-) Bewegung nach Gesetzen entfaltet, 
die diesem Anfang inhärent sind. Das »erste Principium« bedeutet 
demnach jenen Offenbarungsvollzug, »da sich - so Böhme - der 
eigene entstandene Wille in eine Annehmlichkeit zur Ichheit ein­
führet, als in ein natürliches Wircken, denn die Natur ist nur ein 
Werckzeug Gottes, damit Gottes Kraft wircket, und hat doch auch 
eigene Beweglichkeit vom ausgeflossenen Willen Gottes: Also ist 
das Centrum der Punkt oder Grund der eigenen Annehmlichkeit 
zur Ichheit, davon etwas wird«254 (Hervorhebung D. S.).

4. Die Empfindlichkeit des Unterschieds

Das erste Prinzip ist Anfang, indem es Grund-lage bildet, auf der sich 
das Ungründliche selbst empfindlich werden kann. Hier sozusagen 
setzt die Offenbarung des Ungrundes an, »davor« ist nichts offenbar 
bzw. das »Nichts« ist nur offenbar durch das »erste Prinzip«. In an­
deren Worten nochmals versucht: Offenbarkeit insgesamt ist nicht 
ohne dieses erste Prinzip zu denken. Ist »etwas« offenbar, so beruht 
es auf diesem Prinzip. Inwiefern jedoch bezeichnet Böhme in zitierter 
Passage das Prinzip als »Werkzeug«? Denn diese Bezeichnung mag 
irreführend sein, suggeriert sie doch eine Passivität, die diesem Prin­
zip nicht eignet, zudem auch die falsche Vorstellung, als ob mit die­
sem »Werkzeug« ein »Werkmeister« die Schöpfung baue. Dies steht 
offensichtlich konträr zu Böhmes Auffassung, der von diesem Miss­
verständnis gerade abbringen will, sogar eingehend betont, dass Gott 
nicht als »Macher in der Natur« zu verstehen sei, sondern als »Eröff- 
ner und Sucher des Guten«255 (welches er selbst ist). Zudem zeichnet 
sich - entgegen der Suggestion, die das Wort »Werkzeug« erzeugt - 
das erste Prinzip im Gegenteil durch »eigene Beweglichkeit« aus - 
wie Böhme in diesem Zitat noch relativ milde ausdrückt. Im Klartext 
kann jedoch von einer reissenden, büchstäblichen Eigen-Dynamik

252 Clsp, 111.
253 Diese Entzeitlichung der Bedeutung des Anfang geht nach P. Aubenque auf die neu­
platonische Modifikation des Prinzipienbegriffs zurück. Vgl. Historisches Wörterbuch, 
1342.
254 Cl, 24.
255 ihM, 7,1.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 225

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

gesprochen werden, die Böhme unter den statischen Begriffen eines 
»ersten Prinzips« oder »Werkzeugs« entfaltet. In dieser Hinsicht 
scheint die Bezeichnung des »Feuers« von weit treffenderer Aus­
druckskraft, wobei es sich noch erweisen muss inwiefern. Wenn je­
doch vom Werkzeugcharakter des »ersten Prinzips« gesprochen wer­
den soll, so allenfalls in ausgesprochen dialektischer Weise. Denn aus 
dieser nein-wärts gerichteten, ausschliessenden, Ich-Zentren bilden­
den Willensbewegung entsteht zunächst, wie gesagt, der Gegenpol 
dessen, was der ungründliche Wille will als Empfindlichkeit der un­
fasslichen und umfassenden Einheit des Ungrunds, als Annehmlich­
keit der einen ungründigen Kraft, in der Alles als Eines liegt. Die 
»Herrschaft«, die im »ersten Prinzip«, im »Grund«, oder »Werk­
zeug« göttlicher Offenbarung wirkt, manifestiert deshalb - so 
Böhme explizit - »nicht Gott selber«, kann diesen auch nicht »begrei­
fen«256. Denn das erste Prinzip in seiner »Eigenschaft des Einziehens 
in das Nein (...) gleichet sich nicht mit dem Jah, als mit der Einheit, 
denn sie machet in sich eine Finsterniß, das ist eine Verlierung des 
Guten.«257 »Verlierung des Guten« soll ausdrücken, dass zunächst 
genau das »verloren« geht, um was es bei der Offenbarung eigentlich 
geht: nämlich das umfassend Gute, welches in der Gottes-Findlich- 
keit und -Empfindlichkeit liegt. Und doch - so betont Böhme in allen 
Schriften - würde »Gottes Majestät, in wircklicher Kraft zur Freude 
und Herrlichkeit, (...) nicht offenbar ohne das Anziehen der Begier­
de, und wäre auch kein Licht in Göttlicher Kraft, wenn sich nicht die 
Begierde einzöge und überschattete, darinnen der Grund der Finster­
niß verstanden wird, welcher sich denn führet bis zu des Feuers 
Anzündung, alda sich Gott einen zornigen Gott, und ein verzehrend 
Feuer nennet, da die grosse Schiedlichkeit, auch der Tod und Sterben, 
und denn das grosse lautbare creatürliche Leben urständet und ver­
standen wird.«258

Der Weg zur Gottesoffenbarung führt nach Böhme also not­
wendig über die Schiedlichkeit, welche alle Gegensätze des Gottes­
begriffs zu enthalten scheint: Finsternis, Zorn, Tod, creatürliches Le­
ben. Wie jedoch denkt sich Böhme diesen Weg konkret? Wie entsteht 
aus dem Leben der »Schiedlichkeit«, in der nicht Einheit, sondern 
Andersheit in schmerzhaftem Niederschlag empfindlich ist, die

256 Cl, 25.
257 BgO, 3,14.
258 Gw, 2,14.

226 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fühlbar gewordene Einheit? Typisch für die Böhmesche Denkart ist 
es, dass es für ihn keine Aufhebung des Unterschieds vermittels logi­
scher Kunstgriffe gibt. Gegenüber der Plotinschen Vorgangsweise 
zum Beispiel, dessen Geistbegriff mühelos »die Andersheit in die 
Einheit auf(hebt)«, weil er aufgrund seiner Reflexion seine Identität 
im Denken der Unterschiede erkennt und vollzieht259, wirkt Böhmes 
Überwinden inner-göttlicher Andersheit dramatisch durchlebt. Auch 
wenn bei ihm in gewisser Hinsicht von einer »Naturdialektik«260 
(d. h. eines dialektischen Vorgangs innerhalb des ersten Prinzips) ge­
sprochen werden kann, so ist dieser von einem ganz eigenen, höchst 
lebendigen Charakter. Das heisst auch, dass sich Böhmes Ansatz von 
der Dialektik Hegelscher Prägung zum Beispiel dadurch unterschei­
det, dass die begierige »Andersheit« sich nicht durch eine dialektische 
Bewegung von selbst in die Gotteseinheit aufhebt, es sei denn, sie 
will es. Wie jedoch ist im Wollen ein solcher Übergang möglich, 
wenn gerade das Wollen, welches den »Anfang« des offenbaren Le­
bens im ersten Prinzip konstituiert, ins entfremdende Begehren 
führt261? Und je mehr das ungründliche Begehren begehrt, desto 
mehr scheint es sich vom Begehrten zu entfernen. Böhme schreibt 
hierzu explizit: »So sinnen wir ietzt dem Begehren nach, und befin­
den, daß es ein strenges Anziehen sey, gleich als ein ewig Erheben 
und Bewegen: denn es zeucht sich selber in sich und schwängert sich, 
daß also aus der dünnen Freyheit, da Nichts ist, eine Finsterniß wird; 
(...) Jetzt will der erste Wille von der Finsterniß frey seyn, denn er 
begehret Licht, und mags doch also nicht erreichen; denn je grösser 
das Begehren nach der Freyheit ist, je grösser wird das Anziehen und 
der Stachel der Essentien, welche im Ziehen (oder Begehren) urstän- 
den.«262

259 Vgl. hierzu die klare Darstellung von W. Beierwaltes, 1980, 31 ff.
260 Vgl. G. Böhme, 1989, 166.
261 »Und ist uns vom I. Principio (...) zu verstehen, als daß der ungründliche Wille im 
Centro des Ungrundes, darinnen das ewige Wort von Ewigkeit immer erboren wird, 
begehrende sey, denn der Wille begehret das Centrum als das Wort oder Hertze« (6Pk, 
1, 28).
262 6 Pk, 1, 38-39. In G. Bonheim plastischer Darstellung dieses Prozesses ist diese Aus­
sichtslosigkeit des begierigen Triebs folgend zusammenfassend dargestellt: »Der Wille 
verfinstert, »überschattet«, oder genauer, er verfinstert sich selber. Gebrochen ist er 
damit aber keineswegs. Der Kokon mit dem er sich selbst umspinnt, bewirkt im Gegen­
teil, daß sein Verlangen nur umso gewaltiger zum Ausdruck kommt. Eingezwängt in­
mitten einer undurchdringlichen »Begreiflichkeit« wird er letztlich zur jedes Maß über­
schreitenden Raserei.« (1992, 74)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 227

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Aus diesem »strengen Anziehen«, dessen unvermeidliche Wi­
dersprüchlichkeit darin besteht, dass es sich proportional zu dem, 
was im Begehren angezogen werden soll, entfernt, entsteht eine 
»Qual«263 bzw. Qualitäten, für deren Beschreibung er naturalistische 
wie psychische Begriffe ineinander übergehen lässt264. Die Chronolo­
gie der Entstehung der Qualitäten (oder auch »Essentien«) sei hier 
übergangen. Wichtig erscheint für uns vor allem, das alles Entstan­
dene atmosphärisch wie unter dem Regiment der einen »Qual« der 
Begierde steht. Diese charakterisiert Böhme auf einer ersten Ebene in 
der Parallelität von Finsternis, Bitterkeit, Leiden und Angst als emp­
findliches Korrelat dessen, dass mit dem Entstehen zunächst Ent­
fremdung zum Ursprung entsteht, dass im Entstehen die ungeheure 
Spannung einer Begierde zum Austrag kommt, die aus sich heraus 
bloss das Gegenteil des Begehrten gebiert265.

263 Vgl. z.B. 6Pk, 1,37.
264 N. Berdjajew fasst dies so zusammen: »Für Böhme sind die natürlichen physischen 
Elemente zugleich auch seelische Elemente. In der Natur sieht er das gleiche wie im 
Geist. Der Mensch - ein Mikrotheos und Mikrokosmos. (...) Nur darum sei ja die Er­
kenntnis Gottes und der Welt möglich. Die unsichtbare geistige Welt sei die Grundlage 
der sichtbaren materiellen Welt.« (1923, 317).
265 Zwei eindrückliche Beispiele sollen Böhmes Umschreibung dieser »Qual« des ersten 
Prinzips in ihrem Gemisch von naturalistischen und psychischen Elementen verdeutli­
chen. »Also sollen wir auch von wegen der Finsterniß reden: die ist in sich eine Einsper­
rung, und da doch auch nichts ist, das sie sperret, sondern sie sperret sich selber, und 
erbieret sich selber, und ist selber eigen Feind, dann sie machet ihr Qual ohne Grund und 
Zahl, und hat keinen Geber der dis gibet, als der Fisnterniß eigne Gestalt. Das urständet 
vom ersten Begehren, da das Begehren in sich zeucht und sich schwängert, daß es ein 
stachlichter, bitterer, herber, harter, kalter, grimmiger Feuer-Geist ist. Dann das Begeh­
ren machet herbe vom Anziehen im Willen, so ist das Ziehen stachlicht, und das Leiden 
bitter, welches der Wille nicht will (...).Also entstehet im bittern Leiden die grosse 
Angst, da doch auch nichts ist das da leidet, sondern es ist in sich selbst also, und ist sein 
eigen Leben« (40F, 1, 49).

»Also ist nun erkentlich, was der erste Wille zum Feuer wircke und thue, als nemlich 
strenge, harte bitter und grosse Angst (...) denn der Wille will von der grossen Angst 
frey seyn, und mag doch nicht: Er will fliehen, und wir doch von der Herbichkeit gehal­
ten; und je grösser der Wille zum Fliehen wird, je grösser wird der bittere Stachel der 
Essentien und Vielheit. Als er denn nicht fliehen kann, auch nicht über sich steigen, so 
wird er drehen als ein Rad (.).So dann das grosse und starcke Gemüthe der Angst-Ge­
stalt also in sich als ein Rad gehet, und immer das strenge Anziehen zerbricht, und mit 
dem Stachel in Vielheit der Essentien bringet; und aber in der Angst wieder im Rade in 
eins als in ein Gemüthe fasset; so ist das Angst-Leben ietzt geboren, als die Natur, da ein 
Rägen, Treiben, Fliehen und Halten ist, darzu ein Fühlen, Schmecken und Hören: und 
ist doch nicht ein recht Leben, sondern blos ein Natur-Leben (...); denn es hat kein 
Wachsen, sondern ist gleich einer Unsinnigkeit oder Tollheit, da etwas in sich drehend

228 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Was in philosophischen Systemen unter dem glatten Gehäuse 
von »Identität und Differenz« gedacht wird, wird so hei Böhme auf­
gehrochen in eine gefühlte und empfindliche Innenseite. Das - vor 
allem durch Hegel - in ahstrakte Höhen getriehene Wort der »An- 
dersheit« oder des »Unterschieds« wird in die Zone der Empfindlich­
keit übersetzt, die nach Böhme untrennhar ist vom »Unterschied«, ja 
durch diesen und mit diesem allererst hervorgeht. Die Gehurt von 
»Etwas« in Unterscheidung zur ungründigen Einheit geht - so lässt 
sich im Bild verhleihend sagen - mit Schmerz im weitesten Sinn 
einher; hzw. die Gehurt von »Etwas« üherhaupt ist zugleich die Ge­
hurt der Empfindung als Schmerz. Das Ausgehen aus der »Unemp­
findlichkeit« des »Ungründigen« oder »Nichts« schlägt sich demnach 
zunächst als Leiden nieder, das aus seiner Empfindlichkeit nicht ent­
kommt und so sich aus sich selhst heraus vermehrt. Nochmals soll 
Böhme selhst zu Wort kommen, um die qual-volle Zone der mit dem 
ersten Prinzip einhergehenden Empfindlichkeit in ihrem Spektrum 
auszuleuchten: »So nun solch Einziehen und Wesen nicht mag das 
Licht der Einheit Gottes erreichen, dadurch es gesänftiget wird, so 
hleihets in sich eine eitele Feindschaft, und ist eine Qual des Wütens 
und Aufsteigens, daraus eigen Annehmlichkeit und Hoffart urstän- 
det, denn der Wille eigener Annehmlichkeit ist falsch, und ein steter 
Zerhrecher seiner selhst, als seines Wesens; und verstehet man in 
diesen zweyen Gestalten als Begierde und Einziehen, in ihren aus­
fliessenden Eigenschaften Gottes Zorn: Und oh sie wol der Grund des 
empfindlichen Lehens sind, so aher das Licht darein scheinet, so sind 
sie der Grund der Freudenreich, als eine innere Bewegniß der Einheit 
Gottes, und ein Grund der fünf Sinnen, daraus auch das creatürliche 
Lehen seinen Anfang genommen hat, darinnen auch seine Verderh- 
niß stehet, so ferne es das Licht verleuret, denn es ist der Quall der 
höllischen Angst, als die Ursache der Peinlichkeit, und ist doch auch 
die Wurtzel des natürlichen Lehens.«266

Da diese Willenshewegung aus sich heraus ihr Ziel - das »Licht 
der Einheit Gottes« - niemals erreichen kann, ist sie huchstählich 
»falsch«. Die korrespondierende Fühlharkeit ihres auswegslosen 
Vollzugs weist Böhme als die »Quall der höllischen Angst«267 aus.

fähret als ein Rad, da wol ein Band des Lehens ist, aher ohne Verstand und Erkentniß, 
denn es kennet sich selher nicht.« (6Pk, 1, 47-49).
266 Tah,36
267 Ernst Benz eröffnet mit seiner Auslegung dieses Grundmomentes der Angst, wel­

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 229

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Dieser Quelle entspringen die Gefühlsqualitäten der Peinlichkeit, 
d. h. Feindschaft, Zorn, auch Neid und Geiz, wie an anderen Stellen 
betont, vor allem aber auch die Hoffart. Der Hinweis auf den derart 
ursprünglichen Zusammenhang dieser Empfindlichkeiten lässt wie­
derum die Verbindung aufleuchten, in welcher menschliches Leben 
nach Böhme zum ungründigen Willensvollzug steht. Sichtbar wird 
die Macht der Qualitäten selbstbezogenen Lebens darin, dass ihre 
Wurzeln in das Urgeschehen des theogonischen Prozesses reichen. 
Der Mensch im dominanten Anspruch der Selbstsucht ist deshalb in 
genauso umfassenden und konkreten Sinn »imago irae«, ein Abbild 
des Zornes (Gottes), wie er »imago dei« sein kann. Der willentliche 
Anspruch, das Ganze in ein Selbst zu »ziehen«, gründet im letzten 
auf der ungründlichen Willensbewegung als ewiges Moment der 
Trennung, der »Selbst-Zerbrechung«. Von hier aus quillt simultan 
die Quelle der »Peinlichkeit«, aus der alle Formen der Schmerzes 
aufbrechen, worunter Böhme merkwürdigerweise auch die »Hof­
fart« zählt. Womöglich deshalb, weil sie für ihn ein Selbstgefühl dar­
stellt, welches notwendig unbefriedigt bleibt, weil sie nicht zu der 
fühlbaren Fülle des Lebens gelangen kann, sondern stets zirkuliert 
in den schmerzhaften Mühlen des trennenden und zerbrechenden 
Selbst.

So wertend die Gemütsqualitäten des ersten Prinzips erscheinen 
mögen, sind sie dennoch in diesem Kontext, mit Nietzsche gespro­
chen, in einem »aussermoralischen« Sinn aufzufassen. Obige Passa­
ge nämlich macht unmissverständlich auf die notwendige Stellung 
aufmerksam, in der die Sucht nach »Selbannehmlichkeit« zum Of­
fenbarungsprozess steht. Das »Aufsteigen« des Selbst, die Begierde 
zur Selbstmächtigkeit bildet - so wörtlich - die »Grundlage« für das 
»empfindliche Leben« aus dem »Ungrund« (wobei sich hier in der Tat 
so etwas wie eine metaphysische Fassung des nietzscheanischen Dik­
tums des »Willen zur Macht« hineindeuten liesse). Nur über diesen 
Willensvollzug konstituiert sich das »Freudenreich« Gottes.

ches das Leben des ersten Prinzips als Ganzes durchdringt, eine einleuchtende Perspek­
tive: »Dieses unbewußte Empfinden des Gegensatzes zwischem dem göttlichen Zen­
trum und dem natürlichen Zentrum, zwischen denen sich das Leben bewegt, nennt 
Böhme die Angst. Sie ist die Empfindung des metaphysischen Absturzes in den Tod in 
der Verwirklichung des eigenen Lebens selbst; sie ist die geheime innere Mahnung des 
Todes, der in diesem Leben um sie frißt, je stärker und konzentrierter es für sich zu 
leben scheint (...). In dieser Angst empfindet das Leben den Gegensatz zwischen Leben 
und Tod als die eigentliche Spannung seiner Bewegung.« (1937,137)

230 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Somit zeigt sich der Antworthorizont auf die im vorigen Ab­
schnitt formulierte Frage nach dem von Böhme gedachten Sinn der 
natürlichen Selbstbezogenheit überhaupt. Im einem Zug damit wird 
aber auch der spekulative Hintergrund sichtbar, aus dem sich seine 
Forderung nach Selbst-Überwindung speist. Denn obwohl die Selbst­
begierde die Bedingung für das Leben und die »innere Bewegniß der 
Einheit Gottes« darstellt, so erfüllt sich diese - wie zu zeigen sein 
wird - nur über ihre (Auf-) Gebrochenheit.

5. Von Eigenheit zu Einigkeit

Um sich dieser letzten Aussage zu stellen, sollte man die Begierde 
nach Selbst-Annehmlichkeit wieder in den Kontext des Ganzen stel­
len. Der Wille des ersten Prinzips erfährt ja die grundlegende Inter­
pretation, »Sucht« nach dem »Etwas« zu sein, welches der Ungrund 
ist, Begierde zur »Fasslichkeit« des »Unfasslichen«. Diese Formulie­
rungen führen eigentlich schon vor Augen, warum der Wille des 
ersten Prinzips aus seiner »Natur« heraus niemals zum Ziel führen 
kann. Wie jedoch kann er dennoch Bedingung für das Gelingen der 
Offenbarungsbewegung in der Emp-findlichkeit Gottes sein? Um die 
Antwort auf die kürzeste Formel zu bringen: aufgrund von nichts 
anderem als eben der Bodenlosigkeit und Ziellosigkeit seines Unter­
fangens. Gerade dadurch scheint er das Wesen des Ungrunds zur 
Empfindlichkeit zu bringen. Denn dieses impliziert ja genau das: 
nicht er-fassbar, nicht ergründbar, nirgendwo Grund zu sein. Aus 
dem Nicht-zum-Ende-kommen-Können der Sehnsucht, aus der 
Unmöglichkeit der fassen wollenden Begierde entsteht die Fühlbar­
keit des ungründigen Unfasslichen. Deshalb, so liesse sich formulie­
ren, liegt nirgendwo anders als in der »Unsinnigkeit«268 des »natürli­
chen« Willenstriebs sein eigentlicher Sinn. Indem nämlich die Sucht 
nach Selbst sich nicht gründen kann, wird das ungründige Wesen des 
Selbst offenbar. Indem sich die Selbster-fassung als unmöglich er­
weist, offenbart sich sein grundloser Grund269. Durch die Fühlbar­
keitszone der unendlichen Begierde wird das Wesen Gottes - als das 
ewig Vollendete, un-endlich (Selbst-)Genügsame - offenbar als der

268 Vgl. 6Pk, 1, 47 ff.
269 Diesen Interpretationsweg scheint auch E. Lemper anzudeuten, wenn er formuliert: 
»In diesem Suchen findet sich Gott als Selbstschöpfer, als Vater, Erleuchter und Beseeler 
der Welt« (In: J. Garewicz u. A. M. Haas, 1994, 58, Hervorhebung D. S.).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 231

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Inbegriff des immer schon erreichten Ziels, welches »ist Begierde-los 
(...), (be)darf nichts, es ist alles sein und ist selber alles«270. Gemäss 
Böhmes Denkart bedeutet das in der Übersetzung in Gefühlsqualitä­
ten zugleich das Fühlbarwerden von Erlösung, Barmherzigkeit, Liebe 
als Empfindung des nicht ergründbaren Gesamtzusammenhangs aus 
dem Ungrund, denn »es ist alles sein und ist selber alles«.

Solche Sätze jedoch greifen vor. Denn aus der schmerzhaften 
Zone des Ur-Triebs zum Selbst entspringt die Fühlbarkeit Gottes 
nicht ohne Übergang. Woher sollte sie auf einmal entstehen? Damit 
sie hervorgehen kann, muss der Wille - als Substrat der Offenbarung 
- sie wollen, seine Willensart muss sie aus sich hervorbringen 
können. Sein in Sinnlosigkeit stagnierter Bezug zum Ungrund eröff­
net die Empfindlichkeit Gottes nur, wenn er sich auf sein Wesen als 
Unfassliches willentlich ein-lässt, d. h. wenn er seine Sucht nach 
Selbst-Fassung lässt. Im Sterben seines gründen-wollenden Eigen­
Lebens erst tritt sein Wesen als allumfassend gründender Ungrund 
hervor. Die ewige »Selbstfindlichkeit« Gottes offenbart sich demnach 
im Lassen der Suche, der Sucht danach. So vollzieht sich der un­
gründliche Wille zur Selbst-Annehmlichkeit in seiner Überwindung: 
in der Gebrochenheit der einziehenden und ausgrenzenden Willens­
bewegung wird der grenzenlos einschliessende Charakter des göttli­
chen Willens empfindlich, lebendig. Böhme schreibt: »wir meinen 
nicht daß die Geburt (hier Synonym für das erste Prinzip271) ausser 
sich die Freyheit ergreiffe, sondern in sich im Centro: sie greiffet sich 
selber in sich, und machet Majestät in sich selber; und da doch keine 
Einsperrung ist, sondern ist gleich als wann aus einem Tode oder 
Nichts ein Leben würde.«272

Die Befreiung der in ihrem Vollzug gefangenen Begierde zum 
Selbst geschieht also über einen >Tod<: »Im Feuer ist der Tod: Als das 
ewige Nichts erstirbet im Feuer, und aus dem Sterben kömmt das 
heilige Leben; nicht daß es ein Sterben sey sondern also urständet 
das Liebe-Leben aus der Peinlichkeit«273. Ungeheurlich ist dieser Ge­

270 Sg, 6, 2.
271 Vgl. zur Gleichsetzung von >Prinzip< und >Geburt< z. B. 3P, 5, 6 oder 40 F, 1, 31.
272 40F, 1, 30.
273 Gw, 2, 32. Es ist merkwürdig, dass ausser H. Grunskys detaillierter Analyse (vgl. 
1984, 160ff.) und E. Benz' Darstellung (vgl. 1937, 138 ff.) kaum jemand den >Tod< als 
notwendiges Übergangsmoment innerhalb vom Böhmes Theogonie entdeckt oder her­
vortreten lässt. G. Bonheim übergeht in seiner Entfaltung der ungründigen Willens­
bewegung die genaue Beschreibung dieses Übergangs. Er hält sich in der Adlersperspek-

232 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

danke, bedenkt man, dass Böhme hier sozusagen »innergöttliche« 
Prozesse zu beschreiben sucht. Nietzsches Parole »Gott ist tot« be­
kommt hier einen ungewollten Reflex in den Tiefenschichten einer 
Spekulation, die diesen Tod als wesentliches Moment innerhalb der 
Theogonie denkt. Denn göttliches Leben vollzieht sich nach Böhme 
notwendig über den Tod. »Tod« - so heisst es wörtlich - ist »eben die 
Wurtzel, da Gott und Natur unterschieden wird«274 aber auch ver­

tive von Böhmes Logik der Offenbarung, dass die Helligkeit des Dunklen, das Gute des 
Bösen bedarf (vgl. 1992, 74). Obwohl Bonheim die Auslegungsart von Grunsky nicht 
plausibel findet (vgl. 186, Anm. 32), bleibt bei Grunsky m.E. die von Böhme betonte 
eine Bewegung mehr gewahrt, während bei Bonheim der »Sohn« bzw. das »zweite (als 
das göttliche) Prinzip« eher übergangslos dem dunklen Wollen der Natur (bzw. des 
Vaters) regelrecht zu entspringen scheint: »Aus der finsteren Umhüllung, in der der 
Vater, weil er nichts anderes für sich erstrebt, ewig gefangen bleiben muß, vermag sich 
der Sohn allein durch sein Wollen beständig zu befreien.« (Ebenda, 74) Hier scheint eher 
die Gefahr einer Dualität gegeben als in Grunskys Analyse einer Art »ein und ausflu­
tenden Bewegung« (H. Grunsky, 1984, 125). L. Feuerbach weist zwar eigens daraufhin: 
»Die wahre wirkliche Einheit ist nicht die erste, anfängliche; der wahre Geist ist nicht 
der zwiespaltlose mit sich einige, sondern der in der Höllenpein des Bösen, in der 
schmerzlichen Qual der Differenz ausgehende, und durch die Aufhebung der Differenz 
als solcher, durch die Einigung derselben mit sich wieder in sich ein- und zurückgehende 
Geist« (SW III, 172). Dann aber lässt er im unklaren, wie sich dieses »Ein- und Zurück­
gehen« nach Böhme zu vollziehen hat. Häufig vermag durch die Abgehobenheit der 
Betrachtungsweise der notwendige Moment des Übergangs gar nicht erst ins Blickfeld 
zu treten (z. B. P. Deussen, 1911, oder H. Bornkamm, 1925). Andere Interpretations­
ansätze halten sich lediglich an die naturalistisch gefasste Beschreibung Böhmes und 
führen den »Blitz« an, der aufgrund der hohen Spannung entstehe und in seinem Licht 
den Ungrund zur Erscheinung bringt, wobei das »Natur-Feuer« im »Schreck« verzehrt 
und milde werden (vgl. z.B. R. Pietsch, 1976, 108f.). Indem sich diese Darstellungen 
bisweilen der dunkelsten Terminologie Böhmes bedienen, scheint eine wirklich sinn­
machende Interpretation eines Prinzipienübergangs insgesamt obsolet zu werden. Zum 
Beispiel, wenn der Prozess so geschildert wird: »aus dem wirbelnden, verzehrenden 
Feuer der vierten Qualität geht die göttliche Scientz gereinigt in die fünfte Qualität 
Venus, Licht und Liebe über, und die Qual des ersten Principiums wird in dem zweiten 
Principium zu lauter Freude.« (R. Llewellyn, 1964, 240). Die Frage, von was die göttliche 
Scientz »gereinigt« werden müsse, bleibt dahin gestellt. Merkwürdig ist dieser negli- 
geable Umgang mit dem Moment des Übergangs vor allem deshalb, weil hier die meta­
physische Begründung Böhmes für die Notwendigkeit von Christi Tod liegt. P. Deghaye 
schliesslich, in seiner Kurzdarstellung von Böhmes Gedankenwelt, streift zumindest 
den Prinzipienwechsel als Moment des »Todes«: »Es gibt also die »Natur-Begierde«, 
die der Hunger der finsteren Natur ist. Diese Natur muß sterben. Aber durch den Tod 
wird die Begierde gewandelt, sie heißt nun »der Freyheit Lust-Begierde« (Sg, 5, 1) (...) 
Die Natur sehnt sich nach der Freiheit, als deren Verneinung sie sich selber fühlt. Sie 
stirbt durch die Macht dieser Sehnsucht, die ihre Begierde nach Gott ist.« (In: J. Gare- 
wicz und A. M. Haas, 1994, 105)
274 Gw,3,5.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 233

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

bunden. Denn: »Des grimmen Feuers Wesen nach der Finsternis er- 
stirbet (...) und gehet aus demselben Sterben auf das Licht- und Lie­
be-Feuer.«275 Darum formuliert Böhme auch ganz allgemein: »die 
sterbende Qual« ist »der wahre Urstand zum Leben«276, oder: »der 
grimmig Tod (ist) eine Wurtzel des Lebens.«277

Aus weiterer Perspektive betrachtet, ist es charakteristisch für 
Böhmes Denken, den Tod, als das Gegenteil des Gedankens des »Ewi­
gen Lebens«, in seinen Gottesbegriff zu integrieren. Auf diese Weise 
vermittelt Böhme in seiner eigenen Konsequenz das Wesen des All­
umfassenden als grenzenlos. Auch der Tod ist diesem Wesen des 
Ganzen keine Grenze. Aus Gott wird er nicht ausgeklammert - was 
seine Macht erst recht implizierte, sondern hineingenommen als 
Moment, welches Böhme sogar in seiner Notwendigkeit als Bedin­
gung für das Offenbarsein von Lebendigem überhaupt aufzeigt (ge­
mäss der Logik seines Offenbarungsdenkens insgesamt, dass sich Of­
fenbarung nur in Gegensätzen vollziehen kann). Göttliches Lehen 
bekommt so eine konkrete Bedeutung, es manifestiert sich ewig neu 
als Leben durch und über den Tod hinweg278.

Aus einer näheren Perspektive lässt sich die Willensbewegung 
in diesen Todesmoment hinein in gewissermassen dialektischer Wei­
se nachvollziehen. Denn der Wille, der im Gründen-Wollen des Un­
grunds zum Gegenteil führt, indem seine Bewegung - wie Böhme 
meint - aus dem »Ja« das »Nein« macht, scheint sich selbst in den

275 Sg, 16, 25.
276 Sg, 14, 18. Vgl. eine ähnliche Formulierung auch in der Gnadenwahl: »aus dem 
Sterben kommt das heilige Leben.« (2, 32)
277 6 Pk, 1, 73.
278 »Dabei wird deutlich«, - wie Ernst Benz mit Recht zum Ausdruck bringt - »wieweit 
diese Anschauung vom Tod von der rationalistischen Anschauung vom Tod als einem 
Nicht-Sein, als einem Aufhören entfernt ist. Der Tod ist hier verstanden als ein dyna­
mischer Grundtrieb des Lebens selbst, ein positiver Gegentrieb im Leben, das zu seiner 
Einheit strömt, eine konkrete, scharfe Macht, die das Leben immer mehr in die Ent­
fremdung, in das Zusammenziehen in sich selber, in die Eigenheit, in die Ferne von 
seinem Ursprung hineinzwingt. Der Tod ist also nicht ein Zustand, sondern ist eine 
>sterbende Qualc (Mw II, 4, 8), d.h. eine sterbende Qualität des Lebens, und als Qualität 
ein Teil des Lebens uns seines inneren Umtriebes selbst.« (1937,138) Der Tod ist dem­
nach auch als Gegensatz der Qualität des göttlichen, d.h. des »wahren« Lebens zu fas­
sen. Darum, so fährt E. Benz wenige Abschnitte weiter fort, »ist der Tod in diesem 
Zusammenhang in einem zweiten Sinne Ursache des Lebens. Er ist die Ursache des 
wahren Lehens, das nur dann Lehen ist, wenn der Gegensatz auf seinem Grunde, das 
sterhliche Lehen, die Ertötung, das ln-sich-zusammenziehen, das Sichahschliessen, die 
Eigenheit üherwunden ist.« (Ebenda, 139. Hervorhebung D. S.)

234 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Stillstand zu befördern. In diesem Sinn auch fasst Böhme die selbst­
begierige Willensbewegung explizit als einziehend bis hin zur »Ein­
sperrung«, wobei Enden, Schlüsse, Grenzen - als conditio von Unter­
scheidung im allgemeinen - in der ursprünglich ausfliessenden 
Bewegung der ungründlichen Einheit erstehen. Darum scheint dieses 
Willensgeschehen in seiner Ausschliesslichkeit die ursprüngliche 
Quelle seines Antriebs - als Wille zur Empfindlichkeit des Ungrunds 
- aus sich selber heraus zum Verschluss zu bringen. Wenn sich die 
Selbst-Sucht soweit in die (Selbst-) Entfremdung ihres ursprüngli­
chen Willens-Wesens treibt, dann bringt sie ihre eigene treibende 
Kraft, pathetischer formuliert - ihr Leben - zum Versiegen. Darum 
auch spricht Böhme vom ersten Prinzip insgesamt als der »sterben­
den Qual«279 oder bezeichnet es als »Einschliesser in Tod«280, als die 
»Geburt des Todes«281. Formulierungen wie diese lassen den »Tod« 
wie ein konsequentes Ende dieser Willensbewegung erscheinen. 
Auch die Bezeichnung des ersten Prinzips als Feuer verstärkt den 
Eindruck, als ob die Bewegung des ersten Prinzips sich von selbst 
verbrauche bzw. diesem Bild gemäss sich selbst verbrenne. Und den­
noch ist die Rede von Dialektik verfänglich, lässt sie doch ein zentra­
les Moment dieses Prozesses, so wie Böhme ihn denkt, verloren­
gehen. Wenn er nämlich schreibt, dass der in seiner Selbstsucht 
gefangene Wille des ersten Prinzips sich nur überwinden kann, falle 
er »denn in den Tod und gebe seine Essenz (d. h. Wesen) freiwillig 
dem Feuer der Natur, und gehe mit seinem essentialischen Willen 
aus sich selber aus ins Licht, und gebe sich dem Lichte ganze 
heim«282, so ist das wesentliche Stichwort bereits gefallen: Frei-wil- 
ligkeit. Sie steht im Kern dieses Geschehens. Sie unterliegt der dia­
lektischen Bewegung über sich hinaus; sie qualifiziert vornehmlich 
den Tod, den Böhme meint. Dieses Beharren Böhmes auf der Frei­
willigkeit belegt wiederum die Konsequenz seiner Überzeugung von 
der Freiheit, die dem Willensbegriff inhärent ist.

Die Begegnung mit einem Todesmoment im göttlichen Willens­
vollzug lässt unmittelbar eine Brücke zu Böhmes Schilderung des 
Demutsgeschehens beim Menschen aufscheinen. Dessen Kern ent­
puppte sich ebenfalls als ein Moment des Todes, durch den der

279 Sg, 13, 27.
280 3fL, 2, 93.
281 Gw, 3, 5.
282 6 Pk, 5, 7.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 235

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

menschliche Wille, seine eigenen Grenzen übersteigend, in sich ein 
»universales« Leben ent-decken kann. Nun wird sichtbar, dass die 
dadurch erlangte »Abbildhaftigkeit« Gottes sich nicht nur auf einen 
Zustand, sondern einen ganzen Prozess bezieht. Der Mensch wird im 
Demutsgeschehen zur »imago dei«, weil sich in Gott selbst dieses 
Geschehen der Gottwerdung abspielt. Diese göttliche Vorlage sozu­
sagen lichtet nun den Hintergrund einer Art gewollten Willenlosig­
keit - oder mit Grunsky formuliert: »die Aktivität absoluter Willen­
losigkeit«283, welche in diesen »Tod« zu führen vermag, sowie das 
Paradox des Untergangs des Eigenwillens in seinen eigenen Gehor­
sam, der diesen in eine neue, un-bedingte Empfänglichkeit führt. Der 
Blick auf das ungründige Wesen des Willens macht die Möglichkeit 
dieses widersprüchlichen Willensvollzugs einsehbarer. Indem Böhme 
nämlich die dialektische Spannung des Willens zur Selbstempfind­
lichkeit in der Art eines »Moebius-Bandes« zeichnet (das in der Ge­
schlossenheit und Einheit sich wandelnd, im Ausfliessen einschlies- 
send ist284), treten die ineinanderliegenden Dimensionen dieses 
Willensbegriffs zu Tage. Seine grenzenlose Transformationsmöglich­
keit besteht demnach nur in der Weise des Selbstbezugs, in der der 
Wille - sich wollend285 - sich entfremden und wiederfinden kann. 
Letzteres eben dadurch, dass er im Sich-Wollen wiederum seiner un­
eigentlichen Selbst-Sucht entgehen kann. In anderen Worten: dass 
er im Gehorsam auf sein eigentliches Wesen - als dem Wollen seiner 
selbst als Ungründliches - seinem Vollzug der Er-fassung abstirbt. In 
Böhmes Worten: der Wille »fasset sich wieder in sich mit der Lust 
der Freyheit, von der Angst frey zu sein; das ist, er fasset den Un­
grund (...) und in dieser Infassung geschicht in der Angst der grosse 
Schrack, da die Pein vor der grossen Sanftmuth erschickt, und in sich 
ersinckt (...) Denn im Schracke ist der Tod«286 (Hervorhebung D. S.). 
Der entfremdete Wille »erschreckt« im Rückbezug auf sein eigentli­
ches ungründiges Wesen vor diesem selbst; d. h. er erschreckt vor der 
dadurch offenbar - d. h. bei Böhme immer: fühlbar - gewordenen 
Entfremdung seiner selbst, was zugleich seine »Findung« indiziert. 
Diese seine Wiederfassung oder Wiedergeburt bedeutet zugleich den 283 284 285 286

283 1984, 160.
284 »Und sehe also, daß das Ende wieder zurücke gehet, und suchet den Anfang und 
nichts weiters ins Äussere.« (40F, 1, 218)
285 »(...) denn was Er je von Ewigkeit gewolt hat, das ist Er selber, also ist Er alleine 
Eines, und nichts mehr« (Gw, 2, 4).
286 Gw, 3,14.

236 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Tod seiner »natürlichen« Willensweise, in der er sich buchstäblich 
»verloren« hat. Der Moment des Schracks bzw. Tods ist demnach 
der Wendepunkt der Bewegung. Darum auch nennt ihn Böhme einen 
Anfang, darin die Gottesempfindlichkeit ans Licht tritt. Es ist »ein 
Anfang des Blitzes oder Glastes, da sich die einige Liebe empfindlich 
macht, als Majestätisch oder scheinende, als der Anfang der Freuden­
reich«287.

Offensichtlich ist der Versuch, eine glatte diskursive Wieder­
gabe dieses von Böhme geschilderten theogonischen Prozesses zu ge­
ben, problematisch, und je glatter und diskursiver er sich gibt, umso 
problematischer wird er. Dennoch scheint eine gewisse interpretato- 
rische Bemühung lohnend zu sein, um das von Böhme Dargelegte 
näher zu bringen. So soll der Sinn obiger Interpretation vor allem 
darin liegen, deutlich zu machen, dass es nicht genügt, Böhmes Den­
ken auf die Entdeckung eines offenbarungskonstitutiven Contrari- 
ums zu fixieren. Häufig wird übersehen, dass dieses Contrarium 
nur deshalb offenbarungskonstitutiv ist, weil es von Böhme in einer 
Bewegung gedacht wird288. Der Widerstreit der Qualitäten des Wil­
lens wird nur offenbarungsträchtig in der Überwindung. Die Selbst­
empfindung des Willens muss sich in sich wandeln, damit aus dem 
»Nein« das »Ja« spürbar wird. Es gibt keinen aussenstehenden Be­
obachter, dem sich das konstrastreiche theogonische (und auch kos­
mische) Schauspiel offenbarend darbietet; es bietet sich nur sich 
selbst dar. In dieser Konsequenz, die Bedingungen von göttlicher 
Selbst-Offenbarung zu denken, liegt die Schlagader Böhmeschen

287 Gw, 3,16.
288 Aufgrund dessen ist auch Deussens Versuch einer schlagwortartigen Zusammenfas­
sung der Böhmeschen »Grundanschauung« als »pantheistisch-dualistische« zurück­
zuweisen (1911, 28). Auch seine Formulierung, dass Gott bei Böhme »nur die aus­
gespannte Möglichkeit des Bösen und Guten bedeutet« (1911, VI) geht an dem 
wesentlichen Umstand vorbei, dass das Göttliche gerade in einer ewigen Transformati­
onsbewegung von Böhme gedacht wird. Dieser Vollzug der Hervorbringung des Guten 
macht das Göttliche aus, nicht eine statisch vorliegende »Möglichkeit« des Guten. Aus 
denselben Gründen ist auch Bornkamm zu widersprechen, der meint, die Einheit des 
Böhmeschen Gottesbildes wäre zwar im Ungrund gegeben: »Aber trotzdem wird der 
Gottesbegriff durch diesen Dualismus so gründlich gespalten, daß von einer psychologi­
schen Einheit der Person, des Willens, von einem >Ich< in Gott nicht mehr die Rede sein 
kann. >Zorn- und Liebes-Wille< stehen unvermittelt gegeneinander.« (1925, 38) Dahin­
gegen ist H. Deinert völlig zuzustimmen, der entgegen dieser Bornkammschen Mei­
nung feststellt: »Die Bahn des Willens aber, der aus sich heraus geht, um sich selber zu 
fassen, besteht nicht etwa aus zwei getrennten, sukzessiven Bewegungen, sondern ist 
nur eine Bewegung, ein harmonisch ablaufender Prozess.« (1964, 402)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 237

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Denkens. Die Gesamtheit des im Ungrund Verborgenen lässt sich 
nach ihm nur im Band der Transformation begreifen, aus der heraus 
sich alles denkbar Mögliche aus dem Ungrund eröffnet. Der »Tod« 
oder das »Nichts« stellen hierfür die Übergangsmomente dar289. Die 
innere Verwandtschaft zum Hegelschen Ansatz ist diesbezüglich auf 
der Hand liegend. Wenn dieser das »Nichts« als ein Resultat auffas­
sen will, aus dem »unmittelbar eine neue Form entsprungen und in 
der Negation der Übergang gemacht (ist), wodurch sich der Fortgang 
durch die vollständigen Reihe der Gestalten von selbst ergibt«290, so 
scheint die Nähe zu Böhme eindeutig gegeben. Im Übergang, wel­
cher als Selbst-Negation des ersten Prinzips zu bezeichnen ist, findet 
sich die Empfindlichkeit Gottes als Gott.

Diese nun möchte Böhme als neues, nämlich als »zweites Prin­
zip« verstanden wissen, wobei sich wiederum ein weiteres Stück un­
tergründig tragender Struktur von Böhmes Anthropologie lichtet. 
Das zweite Prinzip ist principium als erneuter Offenbarungs-»An- 
fang«, als »wiedergefasster« oder »wiedererborener Willen«291, in 
dem sich »eine neue Geburt«, »ein neu Leben« entfaltet292. In diesem 
Prinzip offenbart sich das Wesen Gottes als Gott, darum auch be­
nennt es Böhme als die paradiesische »Wohnung« des »reine(n) hei- 
lige(n) Element(s)«293. Denn gerade weil Gott alles ist, steht seine 
eigentliche Offenbarung in der Fühlbarkeit seiner umfassenden Ein­
heit. Diese Fühlbarkeit schlägt sich in den Qualitäten der Liebe in all 
ihren Facetten nieder. Darum erklärt Böhme: »Gott ist Alles, Er ist 
Finsterniß und Licht, Liebe und Zorn, Feuer und Licht; Aber er nen­
net sich alleine Gott nach dem Lichte seiner Liebe«.294 Mit dem »Le­
ben«, welches das zweite Prinzip andeutet, vollendet sich der

289 Böhme hebt diesen Zusammenhang von Unterschiedenheit immer wieder hervor, 
auch wenn seine Formulierungen, verkürzt betrachtet, das Missverständnis eines stati­
schen Nebeneinanders vermitteln können. Dem versucht er aber unbeirrt entgegen­
zuwirken, wodurch recht verschachtelte Satzkonstruktionen entstehen können: »Es ist 
ein ewiges Contrarium zwischen Finsterniß und Licht: Keines ergreiffet das ander, und 
ist keines das ander, und ist doch nur ein einiges Wesen, aber mit der Qual unterschie­
den, auch mit dem Willen, und ist doch kein abtrennlich Wesen, nur ein Principium 
scheidet das, daß eines im andern, als ein Nichts ist, und ist doch; aber nach dessen 
Eigenschaft, darinnen es ist, nicht offenbar.« (wGl, 2, 10)
290 Phänomenologie des Geistes, 1970, 74.
291 Vgl. z.B. 3P, 14, 70 bzw. 14, 81.
292 3P,5,6.
293 3P, 22, 39.
294 wGl, 2, 9.

238 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

ungründige Wille, hier findet sich die Empfindlichkeit des göttlichen 
Wesens als Quelle, Inbegriff und Einheit alles Seienden. »Also« - 
fasst Böhme zusammen - »hat das Ewige eine Empfindlichkeit und 
Schiedlichkeit angenommen, und sich wieder durch den Tod mit der 
Empfindlichkeit in grosser Freudenreich ausgeführet, aufdaß ein 
ewiges Spiel in der unendlichen Einheit sey, und eine ewige Ursache 
zur Freudenreich.«295

6. Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottesspiels

Mit der Offenbarung des eigentlichen Wesens Gottes wird sich auch 
die Offenbarungsbewegung als solche offenbar: sie tritt nun als »ewi­
ges Spiel« hervor. Was als dramatischer Überwindungsprozess aus 
der Perspektive des »ersten Prinzips« erschien, lichtet sich im »zwei­
ten Prinzip« zu einem »Überwindungsspiel«296, ja sogar zu einem 
»Liebe-spiel«297, aus dem das Wesen des Göttlichen in der »ewigen 
Freude der Überwindung«298 sich stets neu und je jetzt als Gott ge­
biert. Bei diesem Begriff des Spieles soll ein wenig verweilt werden. 
Mit Hilfe einer Auslegung von Gadamer sei eine Bedeutungsnuance 
dieses Begriffs hervorgehoben, die in bezug auf den Böhmeschen 
Kontext erhellend wirkt: »Betrachten wir den Wortgebrauch von 
Spiel, indem wir die sogenannten übertragenen Bedeutungen bevor­
zugen, so ergibt sich: Wir reden vom Spiel des Lichtes, vom Spiel der 
Willen, vom Spiel des Maschinenteiles in einem Kugellager, vom Zu­
sammenspiel der Glieder, vom Spiel der Kräfte, vom Spiel der 
Mücken, ja sogar vom Wortspiel. Immer ist da das Hin und Her einer 
Bewegung gemeint, die an keinem Ziele festgemacht ist, an dem sie 
endet. Dem entspricht auch die ursprüngliche Bedeutung des Worts 
Spiel als Tanz, die noch in mannigfaltigen Wortformen nachlebt (...). 
Die Bewegung, die Spiel ist, hat kein Ziel, in dem sie endet, sondern 
erneuert sich in beständiger Wiederholung. Die Bewegung (...) ist 
für die Wesensbestimmung des Spieles offenbar so zentral, daß es 
gleichgültig ist, wer oder was diese Bewegung ausführt. Die Spielbe­
wegung als solche ist gleichsam ohne Substrat. Es ist das Spiel, das

295 ÜL, 57.
296 BgO, 12, 4, üL 57.
297 Mm, 6, 3.
298 üL, 57. Zum Begriff des »Spiels« bei Böhme vgl. auch H. Grunskys Kommentar, 
1984, 201f.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 239

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

gespielt wird oder sich ahspielt - es ist kein Subjekt dabei festgehal­
ten, das da spielt. Das Spiel ist Vollzug der Bewegung als solcher.«2" 
Dieser Betrachtungswinkel scheint hilfreich angesichts der Böhme­
schenVerwendung des Spiel-Begriffs. In der von Gadamer vorge­
schlagenen Blickweise vermag das Selhstzweckhafte, das im Böhme­
schen Ausdruck des göttlichen Spiels »hineinspielt«, deutlich zum 
Vorschein gelangen. Denn hei ihm zeichnet sich das (Gottes-)Spiel 
eben dadurch aus, keinen Anfang und kein Ende zu kennen, sich 
dennoch zu erneuern in ständigen Anfängen, »Prinzipien«, und in 
diesen Anfängen, in der Bewegung selbst, zugleich ans Ziel zu kom­
men. Böhmes Gottesspiel zeichnet sich weiterhin auch dadurch aus, 
an keinem äusseren Subjekt zu hängen, fällt doch das Subjekt dieses 
Spiels mit dem Spiel ineins: Dieses ist überall durchdrungen vom 
Spielenden, der sich im Spiel und ununterschieden davon offenbart.

Diese Verdeutlichung vermag sich nun schliesslich klärend für 
das Verständnis jener Schlüsselaussage Böhmes auszuwirken, in der 
er seinen Gottesbegriff insgesamt vorstellt als die »sanfte Demuth, 
das ist Gottes wahres Wesen«299 300. Mit Hilfe des Gedankens der Offen­
barung als »Spiel« lässt sich dieser Aussage in einem ersten Schritt 
näherkommen: Das »Spiel« in oben dargelegter Weise bereitet näm­
lich auf das Wesen des Göttlichen entgegen des tradierten, eingewur­
zelten Bildes eines überragenden und separaten göttlichen Subjekts 
vor. Weil Spiel und Spieler untrennbar verbunden sind, der Spieler 
sozusagen im Ganzen des Spieles so präsent ist wie in sich selbst, 
könnte der Begriff der »Demut« als Hinweis dienen, das Gottesver­
ständnis vom Gedanken einer majestätischen Gesondertheit Gottes 
abzubringen. Demut könnte in dieser Hinsicht als Ausdruck dafür 
dienen, dass sich das Gottessubjekt nirgendwo »über« seine Offenba­
rung erhebt, sondern im Gegenteil aufgeht im umfassenden Bezug 
des Ganzen. Entsprechend Böhmes Versicherungen: »Und hält sich 
nicht also wie die Vernunft meint, Gott wohne alleine über dem Ge­
stirne, ausser dem Orte dieser Welt. Ihme ist kein Ort bereitet, da Er 
sonderlich wohne, sondern seine Offenbarung ist nur unterschied­
lich; er ist in, bey und durch uns; und wo Er in einem Leben mit 
seiner Liebe beweglich wird, alda ist Gott in seiner Wirckung offen­

299 H. G. Gadamer 1990,109.
300 Mw II, 10, 8. Auch in der »Gnadenwahl« erklärt Böhme: »denn Gottes Wesen ist
Demuth« ( Gw, 7, 64).

240 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

bar; das ist, seine Liebe, als die Einheit, ist alda ausfliessend, wollend 
und empfindlich.«301

Um dem Grundaxiom Böhmes, dass sich Gott in der Dimension 
der gemüthaften Empfindlichkeit offenbart302, treu zu bleiben, 
scheint die Demut als Prädikat des Gotteswesens aber fast noch 
wörtlicher aufgefasst werden zu können. Damit jedoch steigert sich 
die Spannung, die zwischen Böhmes gemüthaften Gottesumschrei­
bungen und seinem Vorstellbarkeit durchbrechenden Gottesbegriff 
entsteht. Denn bereits »Selbstheit« als Träger der gemüthaften Ei­
genschaften durchbricht in der Übertragung auf Gott die Kriterien, 
die gewöhnlich mit ihr verbunden sind. Feuerbach deutet diese Stra- 
pazierung ihrer Bedeutung im Böhmeschen Gotteskontext mit 
(unübersehbar Hegelscher) Terminologie in folgender Weise an: Sie 
»ist nur die Form, die Einfassung der Einheit, ihr Inhalt ist die selbst­
lose Fülle aller Wesen. (...) das Fürsichsein Gottes, das ihm aus seiner 
Unterscheidung in sich, aus dem sich Entgegensetzen eines Gegen­
wurfs resultirt, ist nicht das Fürsichsein der Differenz, sondern viel­
mehr die im Unterschiede von der Differenz für sich seiende, sich 
offenbare Einheit und Freiheit«303 (Hervorhebung D. S.). Wie nun 
das - im Unterschiede von der Differenz für sich seiende - Gottes­
gemüt mit einem wörtlicheren Verständnis von Demut zusammen­
zubringen ist, mag die Verwirrung auf die Spitze treiben, scheint die 
Bedeutung der Demut herkömmlicherweise doch von einem Selbst­
bezug unablösbar, das sein Für-sich-Sein gerade aus der Differenz 
gewinnt. Im Blick auf die Metapher des Gottesspiels ergeben sich 
jedoch andere Denkmöglichkeiten, welche den göttlichen Selbst­
bezug im Sinne der Demut von unterschiedlichen Warten aus zu 
beleuchten erlauben.

Erschliesst das offenbarende Gottesspiel, wie Böhme nahelegt, 
das Gotteswesen, so scheint ein weiteres Einlassen auf das Bildfeld 
für das Verständnis dieses Wesens förderlich. Was aufgrund der 
Spielmetapher zum Beispiel unmittelbar in den Sinn kommt, ist eine 
»Spielregel«, die das Wesen eines Spieles massgeblich bestimmt. 
Über die Regel des Gottesspiels könnte deshalb vermutlich auch Licht

301 Vgl. auch: »Also können wir nichten sagen, daß Gottes Wesen etwas fernes sey, das 
eine sonderliche Stätte oder Ort besitze oder habe, dann der Abgrund der Natur und 
Creatur ist Gott selber« (Bsch, 3, 13).
302 »Also ist die Ewige Einheit ein (...) unmeßliches, und unanfängliches Leben, welches 
stehet in eitel Wollen, in Fassen und Empfinden seiner selber« (BgO, 1, 3).
303 SW III, 167.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 241

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

auf das demütige Wesen Gottes fallen, das durch und in diesem Spiel 
offenbar wird. Weit muss die Suche nach einer Regel gar nicht 
schweifen, weil das Gesuchte von Böhme direkt in den Bezeichnun­
gen des Gottesspiels angesprochen wird. So nennt er das »ewige 
Spiel« auch »Überwindungsspiel«, wobei seine zentrale Regel beim 
Namen genannt scheint; spielt sich doch das Band« der Offenbarung, 
wie oben angedeutet, durch alle »Eigenschaften« und »Qualitäten« 
eben aufgrund eines Geschehens der Überwindung. Dessen wesent­
lichste Manifestation ist in der Betrachtung des Übergangs vom er­
sten zum zweiten Prinzip vor Augen getreten. Darum lässt sich sa­
gen, dass das »ewige Spiel« massgeblich von dieser Regel lebt, 
insofern sie die Bewegung des ungründlichen »Willens« gewährlei­
stet, welche nie zu einem Ende, sondern stets zu einem Anfang, 
einem neuen »Principium« gelangt. Die Regel ist jedoch noch präzi­
ser auszusprechen. Denn das von ihr implizierte Überwindungs­
geschehen signifiziert letztlich nichts anders als einen Prozess der 
Selbstüberwindung. Einmal in dem allgemeinen Sinn, dass sozusa­
gen Subjekt und Objekt der Überwindung zusammenfallen: es ist der 
offenbarungstreibende Wille selbst, der sich in seinen Formen stets 
überwindet. Zum anderen in dem spezifischeren Sinn, dass die Über­
windungsregel insbesondere den Willen zur »Eigenheit«, die 
»Sucht« nach »Selbheit«, die »Begierde« nach »Selbannehmlichkeit« 
betrifft. Denn erst über diese Überwindung vermag sich das göttliche 
Gemüt als »alles in allem« empfindlich werden.

Aus dieser Perspektive nun erweist sich Demut - so wie dieser 
Begriff bislang im Sinne Böhmes ausgelegt wurde - als Bestandteil 
der Überwindungsregel des »ewigen Spiels«. In etwas dunkler Aus­
drucksweise (leider) bekräftigt Böhme diese Interpretation, indem er 
die Demut in der Form eines psychonaturalistischen Elements einmal 
explizit in den Kern des theogonen Überwindungsprozesses setzt. In 
der Gnadenwahl tritt sie entsprechend als ein »Geist-Wässerlein« 
auf, das im »Todes-Schrack« die Willensbewegung »über sich in die 
Höhe« führt304. Zum Ausdruck »Geist-Wässerlein« legt Böhme dar: 
»Ihr lieben Weisen, ob ihr Sie (sic) kennetet, gut wäre es euch: das­
selbe Wässerlein ist die wahre Demuth.«305 Abschnitte zuvor bereits 
kommt Böhme auf dieses »Geistwässerlein« zu sprechen, indem er es 
als die stete »Ertödtung der feurischen Scientz« erläutert, wodurch

304 Gw, 3, 21.
305 Ebenda, 3, 22.

242 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sich dieses in ein »Liehe-Feuer« wandelt, »so ist alsdenn auch nur ein 
Einiger Wille darinnen, als nemlich, alles das zu liehen, das in dieser 
Wurtzel (= göttlichen Quelle) stehet.«306 In naturalistischer Paralle­
lisierung wird Demut als »Wässerlein« dargelegt, dass das feurische 
»Ziehen« der Selhst-Begierde zum Löschen hringt und dadurch 
transformiert in ein Feuer der Liehe, in welchem der wahrhaft zu sich 
gekommene Wille hrennt in seinem fühlhar gewordenen Bezug zum 
Ganzen.

In dieser Explizitheit gerät die eröffnende Rolle der Demut im 
theogonen Geschehen ins Blickfeld. Dadurch erhellt sich dann auch 
der konkretere Sinn von Aussagen, in denen die Demut gewürdigt 
wird in Kontexten wie den folgenden: »In der Sanftmuth und De- 
muth stehet das Reich der Himmel mit der englischen Welt, und die 
Kraft des Hertzens Gottes«307 (Hervorhehung D. S.); oder: »Dann 
zum Lichte Gottes gehöret eine Fassung der Demuth, in welcher die 
Begierde der Liehe geboren wird, welche das Hertze Gottes ergreif- 
fet.«308 309 (Hervorhehung D. S.) Auch in seinem häufig zum Ausdruck 
gehrachten, fassungslosen Unverständnis üher den Theologen-Streit 
finden sich Hinweise auf die Demutsregel, deren spekulativer Tief­
sinn sich erst durch den Blick auf seine Theogonie öffnet: »so streitet 
ihr um sein Licht, das doch im Zorn und in der Bosheit in Ewigkeit 
nicht erscheinet; sondern in der sanften Liehe und Demuth gehet sein 
Centrum auf.«309 (Hervorhehung D. S.)

Wenn Demut in der Regel des »ewigen Spieles« zu orten ist, in 
der dieses »aufgeht«, so kann man jedoch weiterfragen, oh auch die 
feineren Implikationen dieses Begriffs mit dieser Verortung zu ver­
einharen sind. Denn in der als Demut henannten Überwindung von 
Selhstsucht und Eigenhegierde ist auch eine Weise impliziert, in der 
diese geschieht. Gemeint ist zum Beispiel das Element des »Gehor­
sams«, das - wie erwähnt - mit dem Wort Demut in langer Tradition 
verhunden steht und diese als einen Akt des Schweigens von Eigen­
willen zu verstehen giht, um etwas Ühergeordnetem zu gehorchen. 
Wie soll sich eine solchermassen auf Gehorsam ahsehende Demuts­
implikation auf das Wesen des Gottesspiels ühertragen lassen? Wie 
kann im Hinhlick auf die Entfaltung des allumfassenden, göttlichen

306 Gw, 2,40.
307 3fL,4, 62.
308 Ehenda, 4, 44.
309 Ehenda, 1, 45.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 243

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

Willensgeschehens ein Begriff wie »Gehorsam« Sinn machen? Of­
fensichtlich nur als Ausdruck des Verhältnisses, in dem der göttliche 
Wille zu sich selbst steht. Etwa in der von Spinoza dargelegten Weise 
des Zusammenfalls von Freiheit und Notwendigkeit in Gott, wo­
durch göttliche Freiheit in Abhebung zu absoluter Willkür als Voll­
entsprechung mit seinem Wesen zur Deutung gelangt: Gott handelt 
frei, weil er seiner Natur gemäss handelt, d. h. entsprechend der Not­
wendigkeit seines Wesen310. Diese Auffassung lässt sich leicht auf 
Böhme übertragen, dessen Gott - »soviel er Gott heisst« - ebenfalls 
in absoluter Konkordanz mit seinem Wesen will und wirkt; was in 
anderen Worten bedeutet, dass er - sozusagen im Gehorsam auf sich 
selbst - ewig »eines« wirkt und will: sich selbst311.

Gehorsam im Sinne der Demut impliziert aber in einem ge­
wöhnlichen, engeren Sinn die Unterordnung des Eigenen unter et­
was Übergeordnetes. Es ist vor allem diese Ausbuchstabierung, die 
zur Negativbedeutung von Demut als Unterwürfigkeit geführt hat, 
und die sich dem Gottesbegriff besonders querzustellen scheint. Im 
Blick auf Böhmes prozesshaftes Gottesgeschehen scheint sich aber 
sogar zu dieser Demutsauslegung eine Brücke zu ergeben. Denn Got­
tesempfindlichkeit konstituiert sich ausdrücklich durch die Überwin­
dung des eigen-süchtigen, ersten Willensprinzips. Dies wird bei 
Böhme auch an der Parallelisierung des zweiten Prinzips mit dem 
theologischen Ausdruck des »Sohnes« als eigentliche Stätte der Got­
tesoffenbarung deutlich312: »Der erste Wille, so Vater heisset, liebet 
seinen Sohn, als sein Hertz seiner Selbst-Offenbarung, darum, daß

310 »Frei soll dasjenige Ding heißen, das lediglich kraft der Notwendigkeit seiner Natur 
existiert und durch sich selbst zum Handeln bestimmt wird.« (Ethik, Buch 1, Begriffs­
bestimmung 7). In seinem politischen Traktat fasst Spinoza diesen Ansatz nochmals 
etwas expliziter so zusammen: »Gott, der uneingeschränkt frei existiert, begreift und 
tätig ist, existiert, begreift und betätigt sich ebendeshalb notwendigerweise, nämlich aus 
der Notwendigkeit seiner eigenen Natur heraus. Denn zweifellos ist Gott kraft dersel­
ben Freiheit tätig, kraft deren er existiert; wie er also aus der Notwendigkeit seiner ihm 
eigenen Natur heraus existiert, so handelt er auch aus ebendieser Notwendigkeit heraus; 
und das heißt, daß er uneingeschränkt frei handelt.« (Politischer Traktat, Kap. 2, § 7).
311 »Er (Gott D. S.) will und thut in sich selber imerdar nur Ein Ding, als: Er gebäret sich 
(...) sonst will der Einige, ungründliche Gott in sich selber nichts.« (Gw, 2, 4).
312 »der Wille (ist) ein eitel wollende Liebe-Lust, als ein Ausgang seiner selber zu seiner 
Empfindlichkeit. Der Wille ist (1) der Ewige Vater des Grundes; und die Empfindlichkeit 
der Liebe ist (2) der Ewige Sohn, welchen der Wille in sich gebieret zu einer empfindli­
chen Liebe-Kraft« (BgO, 2, 2).

244 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Er seine Findlichkeit und Kraft ist.«313 (Hervorhebung D. S.) »Find- 
lichkeit« Gottes ist der »Sohn« deshalb, weil in ihm die freie Willens­
bewegung ihrem eigensten Wesen gleichsam »gehorcht«. Hier er­
steht der ursprüngliche Wille nach der Entfremdung aus dem ersten 
Offenbarungsprinzip »wiedererboren«. Darum kann erst in diesem 
Übergang vom ersten zum zweiten Prinzip davon die Rede sein, dass 
der Wille Gottes - »so viel er Gott heisset« - geschieht314. Demge­
mäss bezeichnet Böhme den »Sohn« explizit als »des ersten Willens, 
als des Vater, Demuth«315 (Hervorhebung D. S.). Diese Zuweisung 
plaziert die Demut wiederum in den Kern des theogonen Prozesses. 
Der Charakter des »Sohns« - als Synonym des zweiten Prinzips - 
wird durch Demut kenntlich gemacht. Damit scheint die Zulässigkeit 
der Interpretation der Demut als Überwindung der theogonen 
Selbst-Sucht im »gehorsamen« Rückbezug auf den Ungrund gege­
ben. Böhmes Erklärung der Demut des Sohnes lautet: Dieser »begeh­
ret (...) mächtig des Vater Willen, denn Er wäre ohne den Vater ein 
Nichts, und Er wird recht des Vaters Lust, oder Begierde zur Offen­
barung der Kräften genennet, als des Vaters Geschmack, Geruch, 
Gehör, sein Fühlen und Sehen.«313 314 315 316 (Hervorhebung D. S.) Indem der 
Sohn seine Begierde einzig und allein nach dem Ungrund richtet und 
dabei seine zu »Nichts« führende Eigenbegierde überwindet, hat er 
den Willen zu sich selbst gebracht. Nun ist sich dieser in seinen Kräf­
ten gegenwärtig in der Wahrnehmung der Vielfalt seiner Offen­
barung.

Die Formulierung, dass der »Sohn« des Vaters »Demut« ist, 
lässt noch eine weiterführende Auslegung zu. Nämlich dass Demut 
nicht nur auf den »Sohn« zu reduzieren ist - gerade aufgrund seines 
streng auf den Vater verweisenden Charakters. Wenn Böhme sagt, 
der »Sohn« sei des Vaters »Demut«, so lässt sich das ohne weiteres 
so auffassen, dass der »Sohn« die Demut des »Vaters« zum Ausdruck 
bringe. Was aber bedeutet dies? Damit kann vielleicht gemeint sein, 
dass der Akt, den die Demut impliziert, nicht nur an einer Stelle des 
Offenbarungsprozesses zu verorten ist (nämlich im Übergang vom 
ersten ins zweite Prinzip), sondern das göttliche Offenbarungsspiel

313 Gw, 1, 22.
314 »Also geschiehet jetzt Gottes Wille, und wird das Böse ins Gute verwandelt, und 
scheint Gottes Liebe aus seinem Zorn und Grimm, und wird kein Grimm in Gottes 
ewiger Natur erkannt.« ( 6 Pk, 3, 49. Hervorhebung D. S.)
315 Gw, 1, 23.
316 Ebenda.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 245

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

als Ganzes durchdringt. Die Überwindung der Demut, auch übersetz­
bar als Gehorsam an den ursprünglichen Offenbarungwillen, scheint 
als Regel allgemein gültig zu sein, sowohl für die Vollendung des 
Spiels wie für seinen steten Anfang. Selbst die eigenbegierige Wil­
lensbewegung, die das erste Prinzip der Ichheit kennzeichnet, ver­
mag in dieser Gesamtperspektive als Akt der Demut erscheinen: als 
»Ausgang« des einigen Willens aus dem Ungrund in den eigenen 
Willen zur »Natur«, welcher Übergang als Überwindung im Gehor­
sam auf den Offenbarungswillen deutbar sein könnte317. In solche 
Richtung weisen Böhmes dunkle, von Grunsky aufgenommenen An­
deutungen über die Scham der ungründlichen Begierde318 über das 
»Bilde ihrer Offenbarung«, deren Notwendigkeit als Entfaltungssta­
tion des Willens jedoch »unvermeidlich« ist319 320. Denn so wie der Wille 
des ersten Prinzips, »immerdar wieder nach der Einheit Gottes (drin­
get), als nach der Ruhe«, so auch dringet die »Einheit (...) mit ihrem 
Ausfluß zu dieser Bewegniß und Schärfe und ist dasselbe also eine 
stets-währende Zusammenfügung zur Offenbarung Göttlichen Wil­
lens.«320 Diese Zusammenfügung geschieht aufgrund der Demuts­
regel, welche die »Wandlung« gewährleistet, in der sich das »heilige 
unfassliche Leben« abspielt321 322. Demut verbürgt somit die Offenba­
rungsdynamik des göttlichen Gemüts als »unmeßliches, und unan- 
fägliches Leben, welches stehet (...) in Fassen und Empfinden seiner 
selber, und in einem ewigen Ausgang seiner selber.«322

Dieses Zitat aber erinnert daran, dass Demut auch noch in einer 
anderen Hinsicht ihre Aussagekraft im Blick auf Gotteswesen gewin­
nen muss: nämlich als Verweis auf die Qualität göttlichen »Fassens 
und Empfindens«. Demut drückt ja nicht nur einen Überwindungs­
akt, sondern - modern gesprochen - ebenfalls eine Befindlichkeit aus, 
oder um es mit einer treffenderen Wendung Böhmes zu nennen: eine 
»Fühlbarkeit«. Als Prädikat des Gotteswesens sollte sie deshalb auch 
Richtung weisen hinsichtlich göttlicher »Empfindlichkeit«, »alles in 
allem« zu sein323. Dass dieser Omnipräsenz-Definition Gottes eine

317 »Dann die Einheit, als das Gute, fleusset selber aus sich aus (...) Darum ist der Wille 
(...) ein Ausgang seiner selber zu seiner Empfindlichkeit« (BgO, 1, 2 bzw. 2, 2).
318 Vgl. H. Grunsky, 1984, 235.
319 Vgl. Gw, 4, 44f.
320 Cl, 47.
321 Gw, 9,13.
322 BgO, 2, 3.
323 Sg, 15, 52.

246 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fühlbare Qualität korreliert, dies gehört zum Charakteristischen von 
Böhmes Denkart. Wie sehr Böhme diese Empfindlichkeit mit der 
fühlbaren Innenseite der Demut in Verbindung bringt, dafür spre­
chen Aussagen, die die empfindbare Gotteswirklichkeit mit Hilfe 
der Demut zu umschreiben suchen als »Eine in sich selber wirckliche, 
wesentliche, geistliche Kraft, die allerhöchste einfältigste Demuth, 
Wolthun, als Liebe-Fühlen, Liebe- und Wol-Schmecken«324.

Was jedoch hat Böhme im Auge, wenn er Gottesqualität, d. h. 
die Fühlbarkeit des »Alles in Allem«, mit Demut zusammenbringt. 
Wiederum wirkt diese Verbindung zutiefst paradox. Um Böhme je­
doch auch hier zu folgen zu versuchen, bieten sich zwei Bedeutungs­
nuancen der Demut an, die - auch alltagssprachlich - in ihr Wortfeld 
gehören: »Ehrfurcht« und »Hingabe«325. Wie aber lassen sich Be­
griffe wie diese auf den Böhmeschen Gott als »universales« Gemüt 
beziehen? Werden sie nicht gerade in dieser Übertragung absurd? 
Denn unmittelbar sind diese Gemütshaltungen wiederum mit einer 
Fremdausrichtung verbunden: Ehrfurcht impliziert ein >vor<, Hinga­
be ein >zu<. Vor was nun sollte das Gottesgemüt Ehrfurcht, zu was 
Hingabe empfinden? Durch diese Fragen deutet sich bereits die Wen­
dung an, in die diese Begriff im göttlichen Kontext geraten. Indem 
nämlich der Gottesbegriff Böhmes jedes Ausser-Sich ausschliesst, ist 
er doch »alles in allem, und ausser Ihme nichts mehr«326, können 
Hingabe und Ehrfurcht als Umschreibung der Fühlbarkeit Gottes 
nur auf die göttliche Selbst-Empfindlichkeit bezogen werden. Was 
heisst das? Damit deutet sich an, dass sich die spontane Bedeutung 
von Demut im Gotteskontext völlig umzudrehen scheint. Indem 
nämlich Ehrfrucht und Hingabe der Demut sich auf nichts anderes 
als auf das selbstempfindliche Gottesgemüt beziehen können, wer­
den sie zum Ausdruck für ein - jegliches Menschenmass überstei­
gendes - (Selbst-)Bewusstsein: die (Selbst-) Empfindlichkeit Gottes 
kommt dadurch in der überschüssigen Weise der Ehrfurcht und Hin­
gabe an das eigene Wesen zum Ausdruck. Wobei zugleich hinzuzufü­
gen ist, dass das Eigene dieses Wesens gerade darin besteht, kein 
Nicht-Eigenes zu kennen327. Weil im göttlichen Selbstbezug die Ge­

324 Gw, 1, 20.
325 Vgl. z.B. »Historisches Wörterbuch der Philosophie« unter Demut oder das 
»Wörterbuch der Mystik« unter Demut oder Karl Knülles Ausführungen über »Demut 
und Ehrfrucht«, in: Karl Knülle, 1943.
326 Sg, 15, 52.
327 »(...) es ist sein Eigenes, und ist doch auch gegen der Natur als ein Nichts, (verstehe,

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 247

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

samtheit des Offenbaren inbegriffen ist, charakterisieren Ehrfurcht 
und Hingabe demnach die Selbst-Fühlbarkeit göttlichen Wesens 
nicht als gesonderten Bereich, sondern als diejenige »Fühlbarkeit«, 
die gleichsam den Kosmos als Ganzes durchdringt. Göttliche Selbst­
Empfindlichkeit als Demut lässt sich demnach auch übersetzen als 
ehrfürchtiges und hingebendes Bewusstsein, dessen was (Gott) über­
haupt ist. Die Grenze zur göttlichen (Selbst-)Liebe, d. h., zu einer 
universalen Weise der Liebe wird sichtlich dünn. Im obigen Zitat 
findet sich diese Brücke bereits angedeutet, indem Böhme die »al­
lerhöchste Demuth« Gottes auch implizit als »Liebe-Fühlen« auslegt. 
Demut und Liebe stehen als Charakteristik Gottes meistens in un­
mittelbarer Abfolge, wobei wiederholt auf ihren fliessenden Zusam­
menhang aufmerksam gemacht wird. Zum Beispiel, wenn Böhme 
erklärt, dass Gottes Liebe »demüthig« sei328, oder er die Demut als 
Geburtsstätte der »Liebe«329 ausweist wie auch umgekehrt die Demut 
aus der feurigen Liebe Gottes hervorgehen lässt330.

Auf diese Weise entpuppt sich Böhmes merkwürdiger Verweis 
auf die Demut als »wahres Wesen Gottes« als Andeutung eines buch­
stäblich göttlichen Selbstbewussteins, wobei dieser Begriff durch die 
Qualifikation der Demut zugleich übertroffen wie aufgebrochen 
wird. Denn Ehrfurcht und Hingabe der Demut drückt die Empfind­
lichkeit des göttlichen Selbstverhältnisses nicht in der Weise der Ex­
klusivität aus: Besteht die Einzigartigkeit der Gottesempfindlichkeit 
eben gerade darin, grenzenlos inklusiv zu sein331.

Dieser Interpretationsausgang, in dem sich die Demut als Aus­
drucksmöglichkeit für die »Selbst-Empfindlichkeit« des Gottesge­
müts zu erkennen gibt, vermag explizite Bestätigung durch Böhme 
selbst zu finden. In einem seiner zahlreichen Anläufe, die Bedeutung 
der Demut vor Augen zu führen, erklärt er einmal: »Denn die 
Demuth ist der Majestät Speise und Stärcke, daraus der Glantz auf­

gegen dem greiflichen Wesen also zu reden) da es doch alles ist, und alles daher urstän-
det.« (6Pk, 1, 14)
328 »Ihr solt wissen, daß Gottes Liebe so demüthig ist, daß sie auch, wann sich der Seelen 
Wille darinnen entzündet, der Seelen unterthänig ist: Aber des soll sich keine Seele 
freuen, sondern in die Liebe Gottes demüthigen.« (3fL, 16, 26)
329 3fL, 4, 44 und 4, 45.
330 z.B. Gw, 3, 21 f.
331 »(...) dann sie ist durch alles zugleich, und ist darum Gut genant und erkant, daß es 
die ewige Sänfte, und das höchste Wolthun in der Empfindlichkeit der Natur und Crea- 
tur ist, als die empfindliche süsse Liebe.« (BgO, 1,1)

248 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

gehet von Ewigkeit zu Ewigkeit.«332 In dieser Weise kündet Böhme 
von dem untrennbaren Zusammenhang göttlicher »Majestät« mit 
der sie »speisenden« und ihr »Glantz« verleihenden »Demut«. Der 
fühlbare Niederschlag göttlicher Vollkomenheit in demütiger Ehr­
furcht und Hingabe kann dem allumfassenden Gottesgemüt nicht 
von aussen zukommen. An ihr selbst muss die Göttlichkeit emp­
findlich werden im gesamten Spektrum der zugehörigen Wahrneh­
mungen. Dass Demut als Komplimentär der göttlicher Erhabenheit 
mit dieser zusammenfällt macht Böhme auch anhand seiner »Tabula 
Principiorum« deutlich, in der der »Ausfluß des ewigen Göttlichen 
Worts betrachtet« wird333. Diese Tafel stellt ein Diagramm dar, auf 
dem die Qualitäten der Prinzipien in einer Art Chronologie gemäss 
ihrer Offenbarungsentwicklung gereiht sind. »Demut« erscheint hier 
auf vorletzter Stufe auf der gleichen Ebene wie »Hochheit« und leitet 
in die letzte Stufe des göttlichen »Throns« über. Damit ist in tabella­
rischer Form die Denkbewegung festgehalten, gemäss der Hoheit 
und Demut im Begreifen der Offenbarung Gottes als Selbstoffen­
barung identisch werden.

7. Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade

Die Demut erhärtet ihre Bedeutung für das göttliche Wesen aber 
noch aus einer anderen Perspektive: im Blick auf die religionsmytho­
logische Figur Lucifers334. In ihr findet sich die Bedingung derjenigen 
Möglichkeit verdichtet, die in der Frei-Willigkeit der Gottfindung 
liegt: die Freiheit zum Gottesverlust. Wie sich die Freiheit in dieser 
Weise »missbrauchen« kann, bedenkt man, dass der Offenbarungs­
prozess insgesamt getragen ist vom ungründigen Willen zur göttli­
chen Findlichkeit, diese Frage sei zunächst im Raum stehen gelassen. 
In den abschliessenden Überlegungen wird auf sie zurückgekommen. 
Zuvor soll Böhmes Interpretation des Ereignisses betrachtet werden, 
welches Lucifer darstellt. Zum Anlass des Luciferischen Falls schreibt 
Böhme: »da er sahe die größesten Geheimnisse der Gottheit in einer 
solchen Demuth stehen, ärgerte er sich, und ging in die strenge Feu­
ersmacht, und wolte aus eigner Witze über Gott herrschen, Gott solte

332 3fL, 11, 57
333 Tab, 1. Tafel.
334 Für eine genaue und klare Nachzeichnung des facettenreichen Bildes, welches 
Böhme vom >Fall< Lucifers hat, empfiehlt sich G. Bonheims Darstellung. 1992, 113 ff.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 249

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

ihm unterthan seyn; er wolte der Bilder in der Natur seyn, und war 
darum ein Teufel. Dann in der Sanftmuth und Demuth stehet das 
Reich der Himmel mit der englischen Welt, und die Kraft des Hert- 
zens Gottes«335 (Hervorhebung D. S.). Der prinzipielle Unterschied 
zwischen dem luciferischen und göttlichen Gemüt ist durch eine sol­
che Aussage fraglos an der Demut festgemacht. Diese Ansicht findet 
ihren Nachdruck auch an anderen Stellen, etwa wenn Böhme erklärt, 
dass Lucifer aus der »Ordnung ist abgetreten«, dadurch »ein Frem­
der« geworden sei, weil er »Herr seyn (will), und hat doch sein 
Königreich verloren, und ist nur ein Haus-Genoß im Grimme Gottes. 
Der zu reich war, der ist zu arm worden, er hatte alles als er in des 
Vaters Eigenschaft in der Demuth stund, und nun hat er nichts, und 
ist darzu im Schlund gefangen.«336

Die reiche Implikation der zitierten Sätze tritt hervor, wenn man 
ihnen in wörtlich konsequenter Weise nachgeht. Dass Lucifer in des 
»Vaters Eigenschaft in der Demuth« alles gehabt hätte, zielt darauf 
ab, dass nur im Demutsvollzug der Bezug zum Ganzen zu gewinnen 
ist, worin eben das »größeste Geheimniss der Gottheit« besteht. Weil 
Lucifer auf Eigenheit (»eigne Witze«) bestand, auf der absoluten 
Priorität des Eigenen337, führte er Verhältnisse wie das »Unterthan- 
Seyn« ein, in welchem er das Ganze - d. h. in Böhmescher Stringenz: 
Gott - zu sich wollte. Er setzte den Offenbarungstrieb zum Eigenen 
nicht eröffnend um in die »Findlichkeit« des Umfassenden. Im Ver­
harren auf seiner Selbst-Begierde verhinderte er so die Verwirk­
lichung der Offenbarungsbewegung in der fühlbar gewordenen Ein­
heit göttlichen Lebens. Sein Ärger über die Demut kam einer Absage 
gegenüber seinem eigentlichen Wesen gleich, in dessen Gehorsam er 
die Eigenheit seines Willens in Einigkeit zu überführen vermocht 
hätte. Darum wurde er in jeder Beziehung - sich selbst und dem 
Ganzen gegenüber - zum »Fremden«. Während sich Gott als die 
ewige Offenbarungsbewegung des »Suchens« und »Findens«, »als 335 336 337

335 3fL, 4, 61-62.
336 Sg, 16, 28. Vergleiche auch mit folgender Aussage aus der Gnadenwahl: »Der da gar 
zu reich seyn wolte, der ward arm: In der Demuth hätte er alles gehabt, und mit Gott 
gewircket.« (Gw, 4, 32)
337 »Aber der Satan (...) ist nun dieser falsche Wille der Eigenheit das erste Principium« 
(BgO, 11, 6). »Denn seine eigene Begierde gieng ins Centrum, er wolte selber Gott seyn, 
er gieng mit dem Willen in die Selbheit und in der Selbheit ist das Centrum der Natur 
(...), darinnen wolte sein Wille Herr im Hause seyn. « (Mm, 9, 7, Hervorhebung D. S.)

250 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

nemlich sich selber in grossen Wundern«338 339 manifestiert, brachte Lu- 
cifer die Bewegung nicht über die (Selbst-)Suche hinweg. Denn das 
Finden gelingt nur über jene »heilige Wandlung«, in deren Zentrum 
die Demut steht. Lucifers Verweigerung ihr gegenüber kam deshalb 
einem Unterdrückungsakt göttlichen Lebens gleich. Was in formaler 
Ausdrucksweise als nicht vollzogene Transformation erscheint, be­
deutet in der qualitativen Betrachtungsweise Böhmes: »Dann als Lu- 
cifer seine Begierde in eigene Macht führete, so brach er sich vom 
Willen Gottes ab, so scheidete sich der H. Name von ihme, und ver­
lasch ihme das Licht in seinem Feuer-Leben, denn er brach sich von 
der Einheit ab (...). Also blieb in ihme nur das Nein (...) und wich das 
Jah von ihme; denn das Nein scheidete sich vom Jah in eigenen Wil­
len, und wolte nicht unter dem Jah (als unter dem Göttlichen Hau­
chen der Einheit) seyn, sondern wolte sein eigen Hauchen seyn. Als 
blieb er eine lautere, kalte, scharfe, harte, spitzige, bittere, stachlichte, 
giftige, ängstliche, peinliche Feuers-Essentz, darinnen das Centra- 
lische Feuer in eitel Streit, Hunger und Durst stehet und keine Er­
quickung kann erreichen. Dann solte Lucifer wieder ein Engel wer­
den, so müste er wieder aus Gottes Einheit und Liebe schöpfen, und 
müste solches Feuer-Leben mit der Liebe ertödtet, und in die Demuth 
gewandelt werden; dieses will das höllische Fundament (in den Teu­
feln) nicht thun, und kanns auch nicht mehr thun, dann es ist keine 
Lust oder Begierde mehr in ihnen allen zur Demuth.«339 (Hervor­
hebung D. S.)

Über die Gestalt Lucifers als Gegenbild des Göttlichen, der das 
unoffenbare Negativ Gottes offenbar werden lässt340, treten weitere 
implizite Aspekte des Böhmeschen Verständnisses vom demütigen 
Wesen Gottes explizit hervor. Denn warum hatte Lucifer keine »Lust 
oder Begierde« zur Demut? Weil er sich in jenes gesonderte Selbst­
Verhältnis setzte, aus dem heraus er sich unmittelbar gegenüber dem 
Ganzen absetzte, um in seiner Eigenheit »Herr über alles Ge- 
schöpfe«341 zu sein. Was im konventionellen Gottesglauben als

338 40F, 1, 34.
339 BgO, 8, 2-5.
340 Erst in Lucifer nämlich werden die Eigenschaften der Natur als solche offenbar: 
»Alsbald wurden die Eigenschaften in ihme offenbar, als das kalte Feuer, item die Schär­
fe, Herbe, Härte, Bitter, Stachlicht, Feindig, Aengstlichkeit und Peinlichkeit des Feuers; 
also ward er ein Feind aller Liebe, Demuth und Sanftmuth, denn das Fundament Gottes 
Zornes fing den falschen Willen.« (BgO, 7, 7. Hervorhebung D. S.)
341 Sg, 16, 33.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 251

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

göttliches Selhstverständnis ausgemacht gilt, nämlich »Herr über al­
le Geschöpfe« zu sein, kommt bei Böhme im offenen, fast subver­
siven Kontrast dazu dem Gegenteil Gottes - Lucifer - zu! Weil er 
»möchte ein Herr über und in allem Wesen (...) seyn, (...) darum 
wandte er sich von der Demuth der Liebe ab«342. Lucifer brachte nicht 
die Einheit im Liebes-Verhältnis zur Fühlbarkeit, sondern führte 
Herrschafts-Verhältnisse ein, die ihn zum gegensätzlichen Offenba­
rungsausdruck machte, indem er so »den ewigen Willen aus der Tem­
peratur (= Einheit D. S.) in die Zertrennung« trieb343 344. In geraffter 
Form kann Böhme die Diagnose dieses Luciferischen Selbst- und Ge­
samtverhältnisses deshalb so zusammenfassen: Lucifer wollte »über 
die Demuth des Hertzens Gottes herrschen«344, er hat sich »von der 
Demuth der Liebe ab(gewendet)«345 346 und so von »der Demuth abge­
brochen.«346

Deutlicher lässt sich die Bedeutung der Demut als Charakteri­
stik göttlicher Offenbarkeit nicht machen. Lucifers Absetzung von 
Gott hängt mit seiner Verweigerung der Demut zusammen, nicht 
etwa weil sie als angemessene Haltung »vor« Gott, sondern weil sie 
als Gotteshaltung selbst zu begreifen ist. Im negativen Verhältnis zu 
ihr erhärtet sich deshalb nicht nur nochmals ihre Bedeutung für das 
einige Wesen Gottes347, sondern konkretisiert sich ihre Bedeutung 
weiterhin, als nun deutlich wird, dass auch Konzepte wie göttliche 
Herrschaft mit Böhmes Gottesbegriff inkompatibel sind348. Enthält

342 Gw, 4, 31.
343 Gw, 4, 29.
344 3fL, 4, 43.
345 Gw, 4, 31.
346 Gw, 6, 51.
347 »Der Teufel wolte ein Herr im Nein seyn, und ein ander Principium besitzen, als die 
Macht der Scheidung im Grunde der figurlichen Bildung; ihme gefiel nicht die Unter­
tänigkeit, sondern die Hoheit, und verachtete die Demuth und Süßigkeit, (Sanftmuth) 
als die Liebe und Wahrheit, und wolte nicht in der Einheit seyn, sondern in der Vielfäl- 
tigung.« (BgO, 10, 3)
348 H. Bornkamm legt das Fehlen eines konventionellen Allmachtsbegriffs als Mangel 
der Böhmeschen Philosophie aus. Er führt diesen zum einen auf seinen »Dualismus« in 
Gott zurück und unterstellt Böhme ein schizophrenes Gottesbild, dass zu keiner einhel­
ligen Ichheit finden könnte. Dabei scheint Bornkamm krass zu übersehen, dass für 
Böhme der Gottesbegriff gegenteilig allein aus der Überwindung der unterschiedlichen 
Prinzipien lebt, woraus die Einheit göttlichen Wesens sich je neu gebiert. Gott lässt sich 
nach Böhme regelrecht definieren als der »Ort«, an dem die Prinzipien in ihrer Einheit 
fühlbar geworden sind. Die Dynamik dieses Gottesbegriffs, den Böhme in seiner Pro- 
zesshaftigkeit aufzuschlüsseln sucht, samt dem Üwindungsmoment des Todes, für den

252 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

das Konzept des Herrschens doch Implikationen in sich, die dem so 
gefassten Gottes-Wesen entgegen laufen. Von der Allmacht Gottes 
spricht Böhme deshalb in ausgesucht paradoxen und vorsichtigen 
Formulierungen als der »güldene(n) Porten der Allmächtigkeit und 
grossen Gewalt in der Liebe und Demüthigkeit«349. Damit wird er­
sichtlich, in welcher durchgehenden Konsequenz die »Demüthig­
keit« Gottesprädikat ist. Nicht in der Weise einer lockeren Zuord­
nung dient sie als Ausweis des Göttlichen, dass daneben noch 
anders (herrschaftlich und gewaltig im konventionellen Sinn) sein 
könnte. Vielmehr zeigt sich nun, dass Böhmes Aussagen über das 
Wesen Gottes als demütig in dem unauflöslichen Bezug eines speku­
lativen Satzes Hegelscher Prägung zu lesen sind, den Nikolai Hart­
mann wie folgt schildert: »In einem Satz, dessen Prädikat dem Sub­
jekt bloß angefügt ist, bleibt das Verhältnis beider ein äußeres. Das 
Subjekt ist inhaltsreicher, geht im Prädikat nicht auf; das Prädikat 
aber ist allgemeiner, geht somit im Subjekt ebensowenig auf. Im 
»spekulativen Satz« hört diese Äusserlichkeit auf. Das Subjekt ent­
wickelt sich in seinen Prädikaten, sein Inhalt erfüllt sich in ihnen. Es 
kann nicht andere Prädikate oder Akzidenzen neben seinen Prädika­
ten haben. Die Prädikate wiederum, die seinen Inhalt ausmachen, 
sind nicht daneben noch etwas anderes als dieser Inhalt (...) Man 
kann die Bedeutung (von Subjekt und Prädikat D. S.) nur im Inhalts­
verhältnis selbst finden. Und man muß sie gelten lassen, wie dieses 
sie prägt.«350

Dieses von Hartmann kristallisierte spekulative Verhältnis von 
Subjekt und Prädikat lässt sich auf die gegenseitige Prägung der Be­
griffe Gott und Demut bei Böhme gut übertragen. Nur aufgrund

die Demut ausschlaggebend ist, scheint Bornkamm schlicht zu übergehen. Zum anderen 
führt Bornkamm den mangelnden Allmachtsbegriff auf den vermeintlich unverarbeite­
ten »Zusammenstoss zwischen Freiheit und Allmacht« zurück (vgl. 1925, 43f.). Aber 
auch diese Akzentuierung Bornkamms legt nicht mangelndes Problembewusstsein von 
Seiten Böhmes frei, sondern eher wiederum eine verkürzte Betrachtungsweise von Sei­
ten Bornkamms, der den untrennbar mit Böhmes Gottesbild verbundenen Liebesaspekt 
völlig ausklammert. Auf die Konsequenz, mit der Böhme das Gotteswesen als liebende 
Demut oder demütige Liebe fasst, lässt Bornkamm sich nicht ein. Überhaupt ist zu 
fragen, welches Problem der herkömmliche Allmachtsbegriff Gottes löst, welche Stärke 
in diesem Konzept liegt. Ist die »Allmacht« Gottes im gewöhnlichen Sinn des omni­
potenten Herrschers gewahrt, so wird im Anbetracht des Zustandes der Welt der gute 
Gott selbst fragwürdig.
349 3P, 11, 27.
350 1974, 248.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 253

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

dieses Wechselverhältnisses ist auch Böhmes Haltung gegenüber der 
Theodizee-Frage zu verstehen. Die Unzulässigkeit, in Gott Ein­
griffsmöglichkeiten aus einem »Aussen« zu projezieren, ergibt sich 
für Böhme aus dem Gotteswesen selbst. Eine gewaltsam herbeige­
führte Einstimmigkeit mit Gotteswillen, in anderen Worten, eine ge­
waltsame Gottesgeburt liefe dieser auf ganzer Linie zuwider351. Gott 
wirkt nur seinem Wesen gemäss, d. h. insofern seine Wirkung - d. h. 
sein Liebes-Leben - sich zu finden vermag352. Die Vorstellung eines 
eingreifenden Gottes bezeichnet Böhme mit unübersehbarer Ironie 
als die Denkweise des »kleinen Fritzes«, die er geduldig belehrt: 
»Nun fragest du: warum kam ihm (Lucifer) nicht die Liebe Gottes 
wieder zu Hülfe? Nein Fritzsch: Ihr Gemüthe hatte sich erhoben bis 
in der Natur Ende, und wolte über das Licht Gottes hinaus; ihr 
Gemüthe war ein angezündter Feuer-Quall worden im Grimme, die 
Sanftmuth Gottes kan nicht hinein.«353 In der abstrakteren Sprache 
seiner Spätwerke findet der Horizont dieser Denkweise von der gött­
lichen Allmacht noch komprimierteren Ausdruck: »Darum, wann ich 
von Gottes Liebe sage: sie ist Allmächtig, über alles und in allem, so 
geschiehet das nach dem Willen des Jah, als des Lichtes, und so ihme 
das Nein den Willen giebet, so verwandelt das Jah das Nein in seine 
Kraft und Liebe, und bleiben doch zwene Centralische Willen inein­
ander, aber in Einem Grunde, in Einer Liebe und Begierde, sonst wäre 
der zornige Gott nicht allmächtig, so ihn die Liebe in ihrer Allmacht 
allein hätte, und da es doch nur Ein Gott ist, aber die Liebe wäre nicht

351 »So sich aber der Zorn von der Liebe scheidet in eigene Annehmlichkeit, das wehret 
die Liebe nicht mit Gewalt, sonstenfolgete, daß Gott in sich selbst uneins würde.« (BgO, 
9, 5, Hervorhebung D. S.). An späterer Stelle wiederholt Böhme in diesem Sinn noch­
mals mit Nachdruck: »Gott, so viel Er Gott ist und heisset, nöthiget keine Figur« (Eben­
da 12,5).
352 Entsprechend weist Böhme daraufhin: »der Geist Gottes ist kein Macher in der Na­
tur, sondern ein Eröffner und Sucher des Guten.« (ihM, 7, 1) Gotteswirken kann sich 
nur im Suchen und Finden vollziehen, so impliziert sein Wesen als Liebe, wobei das 
Finden notwendig mit dem Prozess der Ich-Vernichtung einhergeht, »so sie im Etwas 
mag eine Stätte finden, die stille stehet, die nimt sie ein, und erfreuet sich mit ihrer 
Feuer-flammenden Liebe mehr darinne, als die Sonne in der Welt (...)Ists, daß sie in 
dir mag ein Feuer anzünden, so wirst du das fühlen, wie sie deine Ichheit verbrennet, 
und sich deines Feuers also hoch erfreuet, daß du dich eher liesseest tödten, als daß du 
wieder in dein Etwas eingingest.« (üL, 32-33. Hervorhebung D. S.)
353 3P, 10, 50.

254 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

offenbar, und würde keine Liebe erkant ohne den Zorn.«354 (Hervor­
hebung D. S.)

Gemäss diesem Grundgesetz der Gottesoffenbarung, in der die 
Liebe ihrem Wesen gemäss nur aus frei-williger Transformation (so 
ihr »das Nein den Willen giebet«) hervorgehen kann, wird das Ver­
halten Lucifers zur »Sünde« schlechthin. »Sünde« besagt demnach 
nichts anderes als die Verhinderung, dass Gottesoffenbarung zum 
Austrag gelangt. Mit Böhme gesprochen: dass Gott nicht in »einem 
Leben mit seiner Liebe beweglich wird«, dass Gott nicht »in seiner 
Wirckung offenbar wird«, dass sich die Einheit Gottes in der Liebe 
keine »Stätte« machen kann, »darinnen sich die Liebe selber will und 
empfindet.«355 Die Betrachtung der luciferischen Sünde ist deshalb 
auch die signifikante und prägende Vorlage des von Adam exempli­
fizierten »Falls«356. Auch wenn aufgrund des menschlichen Bezugs

354 BgO, 9, 4.
355 BgO, 2, 3.
356 In seiner nuancenreiche Wiedergabe und Analyse von Böhmes eigenwilliger Dar­
stellung des Falls Adams, die von der biblischen Vorlage freizügig abgeht, fasst Ernst 
Benz das eigentlich Sündige in Adam darin zusammen, dass dieser die Einheit mit Gott 
verloren habe, in der alles, was Adam, »sieht, liebt und denkt, (...) ihm aus der Anschau­
ung der Einheit Gottes zu(fließt); in Gott wird ihm das Einzelne in seiner Gebundenheit, 
Bezogenheit und seiner Harmonie sichtbar. Der erste Schritt zum Fall aus dieser Einheit 
ist der erste Mißbrauch des freien Willens, die Vielheit der Dinge nicht in der Einheit 
Gottes, sondern in ihrer Differenziertheit und Selbheit und Geschiedenheit (...) zu 
erfahren. Der freie Mensch will die Fülle des Seins nicht mehr aus der Hand Gottes 
empfangen, sondern will sie selbst an sich erfahren.« (1937, 60). Zur prinizipiellen 
Gleichheit des Sündigen bei Lucifer und Adam vermerkt auch Hans Grunsky: »Im 
Grundsätzlichen ist demnach der >schwere Fall Adamsc durchaus eine Parallelvorgang 
zu Lucifers Fall. Weshalb sich mit Recht sagen läßt, Adam habe >dem Teufel nach ima- 
giniertc (40F, 1, 134).« (1984, 278) Dennoch verweist Grunsky mit Recht auch auf die 
Unterschiedlichkeit dieser Sündenfälle im Detail, die sich vor allem aus Adams Bezie­
hung zur materiellen Welt ergibt (vgl. ebenda.) Die materielle Welt, welche Böhme u. a. 
auch unter das 3. Prinzip subsumiert, ist in dieser Untersuchung vernachlässigt. Dieses 
Unterlassen begründet sich damit, dass das 3. Prinzip nicht konstitutiv ist für die Unter­
suchung des Demutsbegriffs, da das Problem der Demut ganz im Spannungsfeld der 
ersten beiden Prinzipien angesiedelt ist. Zudem zeichnet das 3. Prinzip eine auffallende 
Uneindeutigkeit auf, die P. Deussen bereits folgend vermerkt: »unter dem dritten Prin- 
zipium versteht Böhme bald das Ineinander der beiden ersten als den Heiligen Geist, 
bald auch die aus den sieben Qualitäten ausgeflossene körperliche Natur.« (1911, 41) 
Auch für Feuerbach erscheint es gerechtfertigt, die unterschiedlichen Qualitäten mass­
geblich unter der Regie von Böhmes ersten beiden Prinzipien zu stellen (vgl. SW III, 
158). Ist doch das 3. Prinzip als Stätte menschlichen Daseins durch Böhme selbst vor­
nehmlich dadurch charakterisiert, dass es ein »vermengtes« Bild der beiden anderen 
Prinzipien ist (vgl. z. B. 6Pk, 2, 3, 2, 6 und 2,15), jedoch zeitlich bestimmt, d. h. begrenzt

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 255

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

zur Materie noch andere Komponenten hinzukommen, hleiht die we­
sentliche Quintessenz des Sündigens hei Adam die gleiche: »Als da 
sich eine Schiedlichkeit (...) in einen eigenen Willen, üher die Tem­
peratur auszufahren erhehet, sich infasset und sich vom gantzen Wil­
len ahhricht (...); wie Herr Lucifer, und die Seele Adams gethan ha- 
hen, und noch heute in der menschlichen Scientz (= Begierde, Willen 
D. S.) geschicht, daraus ein Distel-Kind, falscher Scientz gehoren 
wird«357. Die Sündigkeit des adamischen Willens in seiner Konfor­
mität mit der luciferischen Willensart kann Böhme deshalh auch auf 
folgenden gemeinsamen Nenner hringen: »die Demuth ward verach­
tet und verlassen, und ward an dessen statt die Feuers-Macht ange­
nommen.«358 Darum auch Böhmes unaufhörliches Drängen, dass der 
Mensch »hieget ihn (seinen Geist) in die allergrößeste Demuth vor 
Gott (...) daß er nicht damit in eigene Liehe und Willen fahre, wie 
Adam und Lucifer thäten, welche (...) sich vom Gantzen ahhra- 
chen.«359 (Hervorhehung D. S.)

Dieser Hintergrund nun hegründet die Bedeutsamkeit der Er­
lösungstat Christi. Jesus markiert die Wende, in der sich die Offen- 
harung Gottes wiederfindet, nachdem sie sich in der Dimension des 
Kreatürlichen verlustig gegangen ist. In Christus tritt Gottesoffenha- 
rung erneut zu Tage, weil er das »ewige Spiel« mitzuspielen vermag 
gemäss seiner massgehlichen Regel, die lautet: »Soll aher nun etwas 
von dieser Selhheit, als vom grimmen Tode erlöset, und wieder ins 
Universal gehracht werden, als in die höchste Vollkommenheit, so 
muß es seiner Ichheit gantz ersterhen, und in die Stille, als in Tod 
der Gelassenheit, an der Natur Ende gehen«360. Dieser Ühergang ist 
durch Christus vollhracht worden. Aufgrund dessen knüpft Böhme 
die innere Verhindung des Adams- und Christusgeschehnisses im 
Knotenpunkt dieses Todes zusammen: »Der erste Adam fiel nieder 
in Schlaff, als in Unmacht der Göttlichen Welt, und starh im Tode 
des Todes: Der andere Adam ging in Tod des Todes ein, und nahm 
den Tod des Todes in sich, als in Adams Menschheit, gefangen: Er 
ward dem Tode ein Tod, und führete das Lehen, in die ewige Freyheit,

ist: »eines ist ewig, das ander ist auch ewig, und das dritte ist zerhrechlich. Eines hat 
keinen Anfang, und das ander wir in dem ewigen unanfänglichen gehoren, und das 
dritte hat einen Anfang und Ende, und zerhricht wieder.« (3P, 16, 4)
357 Gw, 2, 34.
358 Gw, 6,40.
359 Gw, 3, 28.
360 Sg, 12, 20.

256 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

aus dem Tode aus.«361 Was im Glauben häufig als eine Art Sühnetod 
behandelt, den ein ergrimmter Gottvater aufgrund von menschlicher 
Verschuldung seinem Sohn abverlangt, erfährt durch Böhme augen­
scheinlich eine völlig andere Fundierung, wobei die einzelnen Ele­
mente der volkstümlichen Fassung in seiner radikalen Uminterpre­
tation dennoch erhalten, oder mit Hegel gesprochen, aufgehoben 
werden. In der Tat ist das Entkommen aus dem Zorn Gottes auch 
gemäss der Böhmeschen Philosophie nur aufgrund eines Todes 
möglich, in der Tat ist dieser Tod notwendig aufgrund einer Ver­
schuldung des Menschen. Was im Glauben jedoch in unterschied­
liche Positionen auseinanderzutreten pflegt: ergrimmter Gottvater, 
sündige Menschen, einziger Sohn und seine einzigartige Sühnetat 
im Tod, wird bei Böhme als eine in sich zusammenhängende, not­
wendige Bewegung ausgewiesen, die auf den Gesetzen der Grundlage 
aller Wirklichkeit - der Theogonie - beruht. Der Mensch hat in sich 
selbst »Gotteszorn« offenbar werden lassen362, indem er in sich nicht 
das Wesen der Liebe zur Verwirklichung bringen konnte. Diese Ver­
wirklichung wurde verhindert durch die Stagnation der Willens­
bewegung im magnetischen Feld der Selbheit, wodurch der offenba­
rungskonstitutive Wandel ihrer Empfindlichkeitszone durch und in 
die Demut nicht vollzogen wurde. Indem der Magnetismus des Ei­
genwillens nicht (auf-)brach, wurde die Offenbarungsregel gebro­
chen, kam das Wesen des Ganzen nicht in seine fühlbare Erschei­
nung. In diesem Sinn erschliesst sich für Böhme der eigentliche 
Sinngehalt des alttestamentarischen Zerbrechens der mosaischen 
Gesetzestafel: »Deswegen ward die Gesetz-Tafel zerbrochen, anzu­
deuten, daß der Menschliche Wille der Eigenheit nicht konte wieder 
des Zorns Fundament siegen, er muste nur zerbrochen und getödtet, 
und durch den Tod wieder in den heiligen Namen eingeführet wer­
den. Deswegen muste Christus sterben, und den Menschlichen Wil­
len durch den Tod, durch die Hölle, und durch dieses Fundament 
durchführen; dann die eigene Annehmlichkeit eigenes Willens mag

361 Sg, 12, 9. Vgl. hierzu die erstaunliche Ähnlichkeit zur Hegelschen Interpretation des 
Todes Christi, die kulminiert in folgender Zusammenfassung: »Der Tod Christi ist aber 
der Tod dieses Todes selbst, die Negation der Negation. Denselben Verlauf und Prozeß 
der Explikation Gottes haben wir im Reiche des Vaters gehabt: hier ist er aber, insofern 
er Gegenstand des Bewußtseins ist« (»Philosophie der Religion«, Bd. II, 1969, 292).
362 »Wenn man nun allhier redet vom Willen Gottes Zornes, daß er sich habe von der 
Liebe abgebrochen, und wollen bildlich seyn; so muß mans nicht ausser der Creatur 
verstehen« (BgO, 9, 7).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 257

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

nicht in Gott bestehen.«363 In Christus endlich ist die menschliche 
Seele wieder ins Gottesspiel ein »als ein wolgestimmet Instrument 
in der Harmoney des Himmelreichs«364 eingebracht, nachdem sie 
sich in Adam zunächst als »Spielverderber« manifestiert hatte. Chri­
stus machte sie wieder spielfähig, einzig indem er die Regel befolgte, 
in der sich das »ewige Spiel« abzuspielen, d. h. zugleich auch zu voll­
enden und »prinzipiell« zu erneuern vermag365. So wurde der »Zorn 
Gottes in unsere Seele und inwendigem Göttlichen Grunde aus der 
Ewigkeit Wesen, mit der höchtsten Liebe der Gottheit, in dem Name 
Jesu überwandt, und wieder in die Göttliche Demuth und Gehorsam 
transmutirte, da die zerrissene Temperatur unserer menschlichen Ei­
genschaft des Gehorsams und Wolwollens, wieder in die Gleichheit 
oder Einigung der Eigenschaften einging. Alda war des Vaters 
Grimm, (welcher war in unsern Lebens-Eigenschaften aufgewachet, 
und sich zum Regenten in Seele und Leib gemacht, dadurch wir wa­
ren des Himmelreichs erstorben, und Kinder des Zorns worden,) wie­
der in die Einige Liebe und Gleichheit Gottes gewandelt, und starb 
unser menschlicher Eigen-Wille im Tode Christi seiner Ichheit und 
Eigen-Wollens ab, und grünete der erste menschliche Willle, den 
Gott aus seinem Geiste in Adam eingab, durch die Überwindung der 
Süssigkeit Gottes, in Christi himmlischen Blute wieder aus.«366 Die 
Bedeutung der Figur Jesu Christi besteht demnach darin, dass sich in 
ihr - auf creatürlicher Ebene - der theogone Prozess wieder verwirk­
licht in der Findlichkeit Gottes. Christus als Gottesausdruck exempli­

363 BgO, 11, 18-19.
364 Mm, 9, 18.
365 In David Walsh's Interpretation von Böhmes Christus-Bild wird im Zuge des Ver­
suchs, Böhme als Vorläufer des Denkens einer innerweltlichen Erfüllung darzustellen, 
diese Regel etwas heruntergespielt: »The sacrifice of Christ in making reparation for sin 
still remained important, but it now tended to be rivaled by his revelatory role of em- 
bodying the true inner unity of human and divine being (...). As a consequence, the 
means of achieving salvation has come to consist less of loving surrender of self to the 
outpouring grace of Got than of a resolute decision of the will to form itself anew after 
the figure of oneness« (1983,103. Hervorhebung D. S.). Im Hinblick auf Böhmes Beto­
nung des (von Christus verkörperten!) Demutsaktes als Bedingung schlechthin für diese 
xresolutec Willensentscheidung, die vornehmlich als »surrender of self« zu umschreiben 
ist, scheint diese von Walsh vorgenommene Wertung an Böhmes eigentlichem Anliegen 
vorbeizugehen.
366 ep, 46,12-13

258 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fiziert diese Gottesbefähigung der Menschennatur und legt dabei die 
zentrale Bedingung frei, unter der sich diese gebiert367 368.

8. Abschliessende Überlegung

In Anbetracht dieses inneren Zusammenhangs zwischen Lucifer, 
Adam und Jesus in Böhmes Perspektive eines dynamischen, sich stets 
generierenden Gottesgeschehens bleibt jedoch eine grundsätzliche 
Frage offen. Sie wurde bereits am Anfang des letzten Abschnitts the­
matisiert und ergibt sich aus dem Kerngedanken dieser theogonen 
Spekulation von selbst. Vergegenwärtigt man sich nämlich erneut 
das eigentliche Fundament, auf dem dieses weltdeutende Gedanken­
gebäude ruht, so wird gerade die oben beschriebene Möglichkeit der 
Gottesblockade zur Aporie. Wenn das Grundgeschehen aller Wirk­
lichkeit durch folgenden Satz auszudrücken ist: der »ungründliche, 
unfaßliche, unnatürliche und uncreatürliche Wille, welcher nur 
Einer ist, und nichts vor Ihme noch hinter Ihme hat; welcher in sich 
selber nur Eines ist, welcher als ein Nichts und doch Alles ist: Der ist 
und heisset der Einige Gott; welcher sich in sich selber fasset und 
findet, und Gott aus Gott gebieret«368 (Hervorhebung D. S.), dann 
fragt sich, wie es überhaupt sein kann, dass sich Gott nicht in sich 
selber fassen und finden kann, wie an den Daseinsmöglichkeiten Lu- 
cifers und Adams exemplarisch gemacht. Ist der Alles verursachende 
Wille nur einer, der »nichts vor Ihme noch hinter Ihme hat«, und der 
sich selbst durch alle Gestalten hindurch als Gott emp-findlich und 
fühlbar werden will369, so wird die Möglichkeit einer luciferischen 
bzw. adamischen Blockade dieser göttlichen Selbstgeburt höchst pa- 
radox370. Wie kann der urgründliche Wille sich gegen sich selbst wen­

367 »Aber ich will einen ieden treulich gewarnet haben, obs geschehe, daß Gottes Licht 
in ihme aufginge, daß er ja in grosser Demuth in der Gelassenheit stehen bleibe, als im
Tode Christi.« (ep 20, 31)
368 Gw, 1, 4.
369 Vgl. Gw, 1, 9.
370 Eine unübersehbar irritierte Anmerkung zu dieser Aporie findet sich auch bei Feu­
erbach im Anschluss seiner Darstellung des luciferischen Bösen bei Böhme. Er erklärt 
zunächst die Erscheinung des Bösen in Lucifer mit der Aussage »erst da, wo das Böse 
also für sich selber wird, wird das Böse Böses, und ist als Böses offenbar und wirklich«, 
wozu er dann in der Fussnote vermerkt: »Gerade aber dieser Punkt (...) ist auch der 
Punkt, wo Jakob Böhme sich gänzlich in theologische Phantastik und Willkür verliert, 
ohne dass er doch - freilich eine, übrigens begreifliche Unmöglichkeit - die Schwierig­
keit löst. Und diese Schwierigkeit bietet sich ihm unglücklicher Weise zweimal dar -

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 259

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

den, bzw wieso wirkt sich seine Freiheit gegen sein Wesen aus? 
Wenn die gesamte Offenbarungsbewegung getragen ist vom Willen 
zur Selbstgeburt Gottes, wie kann es überhaupt sein, dass die gegen­
teiligen Qualitäten zur Gottesempfindlichkeit offenbar werden 
können? Und zwar eben nicht als notwendige Momente, die im 
»Wandel« sich zur Fühlbarkeit Gottes transmutieren, sondern im 
willentlichen Beharren auf den Qualitäten, die eben das Gegenteil 
Gottes, »sofern er Gott heisst«, zur Offenbarung bringen.

Diese Fragen deuten ein noch grundsätzlicheres Denkproblem 
an. Dieses lässt sich so formulieren: Wenn Gott die ewige Hervor­
bringung göttlicher Fühlbarkeit des »alles in allem« bedeutet, wie 
kann diese Gottesgeburt zugleich nicht stattfinden? Ist nämlich Gott 
als dasjenige definiert, was sich als Gemüt des Ganzen ewig gebiert, 
so scheint die Möglichkeit der Verhinderung dieser Geburt die Got­
tesdefinition an sich zu unterminieren (die sich ja gerade in ihrem 
umfassenden, nichts ausschliessenden Charakter als göttlich mani­
festiert).

Schelling bietet eine Antwort auf diese Frage, indem er den 
»Fall« Lucifers als weiteres notwendiges Moment der Theogonie er­
fasst, das sozusagen eine neue Offenbarungsebene eröffnet: die Stufe 
des Geistes. Mit der Entstehung des Geistes entsteht auch eine neue 
Dimension des Gegenwurfs, durch die sich die Entwicklung hindurch 
bewegen muss371. Auf Böhmes Denken jedoch kann diese Erklärung 
keine Anwendung finden, weil die Offenbarung Gottes, die er zwar 
in unterschiedlichen Momenten nachzeichnet, für ihn zugleich ewig 
vollendet ist. Gott ist je schon die Realisation der fühlbar geworde­
nen Einheit des Ganzen. Und zugleich vermag diese Einheit auf­
gebrochen zu sein, luciferisch blockiert, um »wiedererboren«, »ge­
funden« zu werden. Das Problem nochmals anders ausgedrückt: Auf 
der einen Seite scheint das Offenbarungsspiel Gottes - im Gottes­
begriff ! - ewig aufgegangen, auf der anderen Seite ist sein Ausgang 
dramatisch offen. Dies ist wohl das Grundparadoxon des Böhme­
schen Gottesbildes.

Zunächst kann man vermeinen, dass damit lediglich der Unter­

erstlich bei dem Fall Lucifers, dann bei dem Fall Adams. Er hilft sich mit dem freien 
Willen. Aber es bleibt eben absolut unbegreiflich und sinnlos, wie der freie Wille aus 
der göttlichen Konkordanz heraustreten konnte. Es gibt aber keinen Übergang von der 
phantastischen Welt der Theologie zur wirklichen Welt.« (SW III, 170, Fussnote)
371 Vgl. 1983, 93 f.

260 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

schied einer »ewigen« und »zeitlichen« Betrachtungsweise angespro­
chen sei, wodurch sich eine gewisse Hilfestellung für den Umgang 
mit diesem Paradox anzuhieten scheint. Was auf der Ebene des »Ewi­
gen« als »Gehurt« zugleich ewig vollendet ist, geschieht auf der Ebe­
ne des »Zeitlichen« als »Prozess«. Auf diese Weise notiert Böhme 
einmal zum Grund des Falls von Adam, dass das göttliche Gut in der 
bewussten Entwicklung his hin zu Christus »durch solchen Proceß in 
der Wiedergeburt offenbar werden (muste), auf daß die Liehe und 
Gnade Gottes erkant, und im Menschen offenbar würde«372. Die zeit­
liche Offenbarungsebene deutet sich somit zu einem auseinander­
gezogenen Bild des Ewigen an. Ein Gedanke, der seine verwandte 
Vorform bereits in der plotinischen Ausdeutung des platonischen 
Diktums von der Zeit als »bewegtes Abbild der Ewigkeit«373 hat, ge­
mäss der die Seele nur im »Nacheinander« den »Zusammenhang« 
des Einen nachbilden kann374. Aber dieser mögliche Konnex zwischen 
einer »ewigen« und »zeitlichen« Ebene kann nicht besagen, dass da­
mit letztlich der zeitliche Prozess vorherbestimmt sei. Sonst wäre 
Böhmes ganzes Drängen auf den Vollzug der Demut hinfällig, sein 
Beschwören der grossen Gefahr, in der das Leben schwebt, seine Hin­
weise auf die Bedeutung der Freiheit des Willens überflüssig, wenn 
letztlich das ewige Spiel im Zeitlichen (halt zeitlich auseinandergezo­
gen) ohnehin vorherbestimmt wäre.

Vielmehr lässt sich die Ungewissheit des Ausgangs dieses para­
doxen Spiels, das zugleich ewig aufgeht im Gottesbegriff selbst, auf 
nichts anderes als die Prämissen desselben zurückführen. Allein 
schon die Ernstnahme des Ausdrucks des göttlichen Offenbarungs­
wegs als »Findung der Eigenschaften«375 indiziert die Offenheit eines 
Prozesses, der nicht vorprogrammiert ist. »Finden« impliziert einen 
Vorgang, der nicht determiniert ist. Damit ist wiederum nichts ande­
res als Böhmes Grundpostulat der Freiheit des Willens expliziert, der 
die Doppelbödigkeit eines sowohl seinem Wesen entsprechenden als 
auch gerade aufgrund dieses Wesens sich nicht entsprechen müssen­
den Willens enthält. Wobei sich dieses Grundaxiom wiederum nur 
als die Ausbuchstabierung derjenigen Bedingung lesen lässt, die in 
den Gottesprädikaten der demütigen Liebe oder »Demut der Lie­

372 Gw, 9,110.
373 Timaios, 37. Strophe.
374 Vgl. Plotin, 1981,128 (Enneade 111, Buch 7, Abschnitt 11).
375 Gw, 1, 9.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 261

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

be«376 gesetzt ist; denn diese Liebe gibt in ihrer (Selbstüberwin­
dung das Anderssein frei, dessen sie als Liebe zugleich bedarf. D. h., 
das paradoxe Ineinander der Möglichkeit von Einheit und Unter­
schied, Fertigem und Offenem, Vollendetem und Unvollendetem ist 
im Kern dieses Gottesbegriffs selbst zu orten. Wenn also die Offen­
barungsbewegung determiniert erscheint durch den Satz: »Denn was 
Er (Gott) je von Ewigkeit gewolt hat, das ist Er selber«377, dann ist 
diese Determinierung zugleich aufgehoben durch genau dasjenige, 
was »Er« ist. Oder anders formuliert: Die Gerichtetheit des ewigen 
Willensvollzugs gewinnt sich nur aus der Ungerichtetheit, die dem 
göttlichen Wesen in der Verkoppelung von Freiheit, Demut und Lie­
be gemäss ist.

Angesichts dessen kann man sich aber mit Dostojewskij in der 
Figur des Ivan Karamasov fragen, ob der Preis einer so gedachten 
Gottesoffenbarung nicht zu hoch sei, ob die Kosten, das Wesen der 
Liebe sich in Freiheit »finden« zu lassen, die Offenbarung der Liebe 
nicht insgesamt in Frage stellen378. Die Frage am Ende des zwanzig­
sten Jahrhunderts gefasst: ob eine Gottes-Offenbarung, gedacht als 
»Findung« oder »Geburt« göttlicher Eigenschaften bzw. Qualitäten, 
die aus ihrem Wesen heraus Erscheinungen wie den Holokaust nicht 
verhindern kann, nicht aufgrund eben der Liebe darauf hätte verzich­
ten sollen. In dieser Weise stellt sich die Theodizee-Frage erneut un­
ter den Prämissen der Böhmeschen Denkweise.

Dass sich bei Böhme keine Antwort auf eine solche Frage findet, 
lässt sich jedoch wiederum als Antwort auffassen. Und zwar, weil 
Böhme eine solche Frage auf einem grundsätzlichen Missverständnis 
beruhend empfinden würde. Auf genau jenem Missverständnis, von 
dem er mit allen Mitteln abzubringen versucht: die Denkweise eines 
»gesonderten« Gottes, der vor den Richtstuhl einer solchen Frage 
überhaupt zu ziehen wäre. Gegenteilig ist der Mensch so wenig 
trennbar vom göttlichen Offenbarungsprojekt, dass er diese Frage 
genau so gut an sich selbst richten müsste. Denn »Gott« ist keine

376 Gw, 4, 31.
377 Gw, 2,4.
378 »Und was ist das für eine Harmonie, wenn es noch eine Hölle gibt? Ich will verzeihen 
und umarmen und will nicht, daß noch gelitten werde. Und wenn die Leiden der Kinder 
zu jener Summe von Leid, die zum Kauf der Wahrheit erforderlich ist, unbedingt hin­
zukommen müssen, so behaupte ich im voraus, dass die Wahrheit diesen Preis nicht 
wert ist. (...) Ich will keine Harmonie, aus Liebe zur Menschheit will ich sie nicht. (...) 
Ist doch diese Harmonie gar zu teuer eingeschätzt.« (1923, 447).

262 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

externe Instanz der vorgegebenen Antworten auf den Sinn des Gan­
zen, sondern setzt den Sinnhorizont des Menchen vielmehr und 
massgeblich als Ver-Antwortlichkeit. Die »Geburt«, das »Aufthun« 
des Guten, welches Geschehen Böhme als Gott bezeichnet, liegt 
jedem Menschen anheim. Die göttliche »Harmoney« hängt in ihrer 
Aufkunft nicht von einem gesonderten göttlichen Subjekt ab, 
sondern ist die aktuelle Aufgabe, in der sich menschliches Dasein 
(vor)findet. In diesem Sinn fasst auch Grunsky zusammen: 
»Menschsein heißt gar nichts anderes als im Ungrund wurzelnd aus 
ihm heraus die Lichtgeburt vollziehen können.«379. In Böhmes Wor­
ten im »ungrundlichen Willen stehet der Seelen Ens, und will Gott 
von ihme haben, es soll Göttliche Kraft gebären«380 381 (Hervorhebung 
D. S.). Oder noch deutlicher: »Alles was Gott der Vater hat und ist, 
das soll in mir erscheinen, als eine Form oder Bild der Göttlichen 
Welt Wesen; alle Farben, Kraft und Tugenden seiner ewigen Weis­
heit, sollen in und an mir, als an seinem Ebenbilde offenbar seyn, ich 
soll die Offenbarung der geistlichen Göttlichen Welt seyn, und ein 
Werckzeug des Geistes Gottes, darinnen Er mit Ihme selber, mit die­
sem Halle, der ich selber bin, als mit seiner Signatur spielet: Ich soll 
sein Instrument und Saitenspiel seines ausgesprochenen Wortes und 
Halles seyn; und nicht alleine ich, sondern alle meine Mit-Glieder in 
dem herrlichen zugerichteten Instrument Gottes; wir sind alle Saiten 
in seinem Freudenspiel.«381 (Hervorhebung D. S.) Das »Sollen« des 
menschlichen Daseins besteht demnach darin, so zu werden, dass 
der Mensch sich im göttlichen Selbstverhältnis begreift: dass Gott in 
ihm mit sich selbst als mit seiner »Signatur« »spielt«. Im Entdecken, 
dass das Offenbarwerden all dessen, was mit dem Göttlichen impli­
ziert ist, im Menschen selbst liegt, löst sich die Verantwortung ein, 
die dieser Gottesbegriff an den Menschen setzt. Die Hoffnung, die 
damit konkret - und entgegen eines Jenseits-Aufschubs - gegeben

379 H. Grunsky, 1984,198. Grunsky weist gegen Ende seines Werkes auf der Basis dieses 
Menschenbildes nochmals auf die »Macht« hin, die dem Menschen nach Böhme zukom­
me, fügt jedoch hinzu, dass der mit »größter Macht« ausgestattete zugleich »demüti- 
ge(r) Künstler« sei, »der als Gottes Werkzeug dieselbe Harmonie, die er in seinem In­
nern errang, auch in der äußern Welt herzustellen vermag.« (1984. 300, Hervorhebung 
D. S.) Der Ausdruck des »demütigen« Künstlers, den Grunsky ohne weiteren Kommen­
tar eher beiläufig einzustreuen scheint, fällt im Licht unserer Untersuchung in seiner 
eigentlichen Treffsicherheit und Präzision auf.
380 Gw, 8, 57.
381 Sg, 12,13.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 263

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut

ist, besteht darin, dass das Realwerden göttlicher Liehe je jetzt ge­
schehen will, und geschehen kann, wenn im Zulassen gewollt.

Insofern verweist die Böhmesche Spekulation für die Antwort 
auf den Sinn des Ganzen letztlich immer auf eine Praxis. Der Sinn 
der Offenbarung Gottes kann dem Menschen nur aufgehen, wenn 
der Mensch diesen Sinn in der Verwirklichung der Liehe Gottes in 
sich aufgehen lässt. Der Kern dieser Spekulation fällt mit der Nöti­
gung auf einen Vollzug zusammen, in dem sich das spekulative Wis­
sen wiederum erst einstellen kann. Diese Praxis, in der der Wille 
Gottes als Lieheswillen aufzugehen vermag, ist - wie gezeigt - mass­
geblich mit dem Demutshegriff verbunden. Er stellt die Regel dar, 
durch die sich das Gottesspiel der menschlichen Seele im Mitspielen 
öffnet. Die Demut erweist sich demnach auf zweifache Weise als Be­
dingung zum Nachvollzug dieses Gottesverständnisses: einmal darin, 
dass sie im Kern dieser Offenharungsspekulation zu denken ist, wo­
durch die Notwendigkeit des »Contrariums« und des überwindenden 
»Streits« - jener seit Hegel immer wieder gepriesene Grundgedanke 
Böhmes - sich erst offenbarungseröffnend auszuwirken vermag; 
zum andern darin, dass die zentrale Stellung der Demut im Kern 
dieser Spekulation zugleich über diese hinwegweist, um vom Denken 
zum Leben zu treiben. Denn, so Böhme in aller Deutlichkeit: »Was 
hilft mich die Wissenschaft, so ich nicht darinnen lebe?«382.

Indem Böhme explizit die Demut dem Erfassen des »tiefen 
Sinns« seiner Schriften voraussetzt383, deutet sich dieser unhinter- 
gehbare zirkuläre Zusammenhang zwischen einer Denk- und Seins­
art an, den er für den unbeschränkten Nachvollzug seiner Gedanken 
fordert. Damit liegt im Demutsbegriff sowohl die Geschlossenheit 
dieser Weltanschauung wie ihre Öffnung begründet. Das macht das 
Spannungsvolle des Begriffs aus, der als Schranke vor diesem Gedan­
kengeschehen zugleich Brücke ist - und dies auf unterschiedlichen 
Ebenen. Denn, wie im Versuch der gedanklichen Nachzeichnung dar­
gelegt, führt er das Offenbarungsgeschehen vom Ende zum Anfang 
über und vice versa, d. h. zum ständig erneuerten Aufgehen; zugleich 
aber bedeutet er, dass dieser Gedanke erst durch die in ihm indizierte 
Praxis zu einem wirklichen, ein-sehbaren Geschehen werden kann. 
Als konstitutiver Kern der Böhmeschen Spekulation enthält die De­
mut diesen Aufforderungscharakter zur Umsetzung in gelebte Wirk­

382 ep, 12, 62.
383 Vgl. Gw, Vor. 7.

264 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit als Gottesgeschehen

lichkeit in sich. Damit stellt sie die im Fokus dieses Denkens liegende 
Überschneidung von Verstehen und Vollziehen dar, die abschliessend 
nochmals in Böhmes kraftvollen Worten zusammengefasst sei: »Also 
verstehets endlich in dem Wege: Gott ist selber alles und in allem; 
aber Er gehet aus dem Grimme aus, und findet die Licht- und Kraft­
Welt in sich selber, Er machet sie selber, daß also der Grimm mit allen 
Gestalten nur eine Ursache des Lebens (und sich selber in grossen 
Wundern finden) sey. Er ist der Grund und Ungrund, die Freyheit 
und auch die Natur, in Licht und Finsterniß; und der Mensch ists 
auch alles, so er sich nur also selber suchet und findet, als Gott. Un­
ser gantzes Schreiben und Lehren langet nur dahin, wie wir uns 
müssen selber suchen, machen und endlich finden; wie wir müssen 
gebären, daß wir ein Geist mit Gott sind, daß Gott in uns sey, und wir 
in Gott, daß Gottes Liebe-Geist in uns sey das Wollen und auch das 
Thun, und daß wir der Angst-Qual entrinnen«.384

384 Mw II, 10, 6-7.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch W 265

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Demutsspannung:
Zusammenfassende Bemerkungen im 
Vergleich von Eckhart und Böhme1

»Diese Bewegung, durch das Oben und das Unten hindurch, 
anfanglos, endlos, aus Anfang und Ende, da drinnen sind wir«. 
(Silja Walter: »Von der Demut«. In: »Der Ruf aus dem Garten« 
1995, 98f.)

Im Blick auf die beiden vorangegangenen Kapitel scheint die Frage 
berechtigt, was der darin erarbeitete Demutsbegriff überhaupt noch 
mit dem gewöhnlichen Verständnis von Demut zu tun hat. Wenig bis 
gar nichts, so scheint es, geht man von den heute üblichen Begriffs­
schattierungen im Sinne von Bescheidung bis hin zur Erniedrigung 
des Selbstwerts aus. Dagegen sticht die Demut Eckharts und Böhmes 
in eindeutiger Kontrastierung hervor: als Vermögen der mensch­
lichen Grenzüberschreitung und Selbstüberhöhung. Demut ist somit 
eine Stärke nicht nur im Sinne des Aushaltens der eigenen Schwäche, 
sondern im Sinne der in ihr möglichen Tilgung von Schwäche über­
haupt. Was Peter Schäublin angesichts Eckhart bemerkt, gilt auch für 
Böhme: »(...) derart wird die Bedeutung der Demut emporgetrieben, 
dass sie auf ihrem Gipfel gleichsam in Macht umschlägt«2.

Sollte man angesichts dessen nicht schlicht von einer Umkeh­
rung sprechen, die dem landläufigen Begriff von Demut im Eckhart- 
schen und Böhmeschen Umgang damit widerfährt? Denn was hat 
Eckharts »Gottesgewalt« des Demütigen oder Böhmes Gott-Eben­
bildlichkeit desselben noch mit unserem Spontanverständnis von De­
mut zu tun?

Dieser berechtige Eindruck ist bereits ein erstes, wenn auch sehr 
pauschales Resultat des Vergleichs der beiden Denker: zu verstehen, 
was sie unter Demut meinen, beinhaltet gewiss eine Umkehr des

1 Kurze Vergleichsstudien in allgemeiner Hinsicht leisten z.B. A. Bastian, 1906,184ff. 
P Schäublin, 1963, 161ff. R. Heinze, 1972, 141ff. F. Gerhardt hat in seiner Dissertation 
(1922) einen eingehenderen Vergleich vorgenommen.
2 P. Schäublin, 1963,162

266 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

heute gängigen Ansatzes, der den Begriff auf ein statisches Be­
deutungsspektrum der Selbsterniedrigung einfriert. Letztere Formu­
lierung aber deutet erst den eigentlichen Unterschied an, der sich 
zwischen dem heutigen und damaligen Verständnis auftut: Der De­
mutsbegriff Eckharts und Böhmes weist in sich eine Bewegung auf, 
die verlorengegangen ist. Denn sehr wohl ist das heutige Verständnis 
als übriggebliebenes Fragment der damaligen Bedeutungsbreite zu 
sehen. Hängt doch die Stärke, welche dem menschlichen Selbst nach 
Eckhart und Böhme in der Demut zukommt, untrennbar mit dem 
Bekenntnis (bzw. der Erkenntnis) der Schwäche zusammen, welcher 
dieser Begriff zugleich einfordert. Diese Verschweissung erst macht 
das Begriffsvolumen der Demut im Eckhartschen und Böhmeschen 
Kontext aus3. Demut drückt das Gesetz eines solchen Zusammen­
hangs aus, wobei sie implizit auch die Illegitimität der Sonderung 
dieser beiden Momente zu verstehen gibt: auf sich beharrende 
Selbsterniedrigung ist genauso demutswidrig wie ein Höhenflug, 
dessen Schwerelosigkeit sich nicht aus dem Wissen des eigenen 
»Nichts« speist. Erst der Verbund der Einsicht in die Nichtigkeit des 
Selbst, welche einen sozusagen durch das Selbst hindurchsehen und 
dadurch darüber hinauskommen lässt, konstituiert Geheimnis und 
Kraft dieses Demutsbegriffs. So führen beide Denker auf je unter­
schiedliche Weise vor Augen. Eckhart bringt die Doppelbewegung in 
aller Ausdrücklichkeit vor Augen, wenn er die Demut als »festeste(s) 
Fundament« der abgeschiedenen »Vollkommenheit« bezeichnet, 
ihren Fundamentcharakter jedoch durch die ihr inhärente Dynamik 
begründet: »denn« - so seine schlanke Demutsformel - »wessen Na­
tur hier in der tiefsten Niedrigkeit kriecht, dessen Geist fliegt empor

3 Diese Gegenläufigkeit der Demut steht in unmittelbarer Verwobenheit zum mysti­
schen Typus der Selbsterkenntnis im allgemeinen, wie sie A. M. Haas in seiner einschlä­
gigen Studie »Nim din selbes war« offenlegt. Diese spannungsvollen Tendenzen des 
mystischen Konzepts der Selbsterkenntnis lassen sich, so zeigt Haas, auf antike Wurzeln 
zurückführen: »Schon das alte delphische gnothi sauton und ebenso das erste Ziel und 
Ergebnis christlicher Selbsterkenntnis betrifft die Einsicht in das Ungenügen und die 
Verlorenheit des rein menschlichen Ich an sich. Andererseits lehrt der platonische An­
satz den göttlichen Charakter einem mit den Ideen verbundenen Ichs oder Seelengrun­
des, und die Selbsterkenntnis gewinnt damit die Bedeutung eines eigentlichen Heilwegs, 
eines saelden wec. Diese Qualifikation der Selbsterkenntnis als einer ins Innerste des 
Menschen verlängerten Heilsgeschichte ist es nun auch, die für die Deutsche Mystik 
entscheidend wird.« (1971, 14)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 267

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

in das Höchste der Gottheit«4. Und Böhme bringt das gleiche gegen­
läufige Potential etwas ausführlicher und umständlicher zum Aus­
druck, wenn er seinen Leser belehrt: »Du bist närrisch, und hast 
nichts, als nur Gottes Gnade; du must dich in dieselbe mit grosser 
Demuth einwinden, und gantz in dir zu nichte werden, dich auch 
weder kennen noch lieben; alles was an und in dir ist, muß sich nich­
tig, nur blos als ein Werckzeug Gottes achten und halten (...) Als­
dann nimt der H. Geist aus Gott die Lebens-Gestältniß ein, und 
führet sein Regiment empor, das ist, Er zündet die Lebens-Gestältniß 
mit seiner Liebe-Flamme an.«5.

Diese Worte Böhmes erinnern aber zugleich daran, dass Demut 
nicht bloss die Erkenntnis der eigenen Schwäche enthält, die als gren­
zenlos zu begreifen ist. Sie verlangt überdies ein Verhältnis dazu, das 
- im Gegensatz des Sich-Sträubens davor - als Hingabe daran um­
schreibbar ist. Dem Erkannten muss entsprochen sein; in diesem 
Sinn sagt Böhme oben: »du must gantz in dir zu nichte werden« 
und Eckhart interpretiert explizit: »vollkommene Demut geht auf 
ein Vernichten des eigenen Selbst aus«6. Indem man sich auf diese - 
radikale7 - Weise mit der erkannten Nichtigkeit des eigenen Selbst 
versöhnt, d. h. in keinem Spannungsverhältnis mehr dazu steht, ge­
schieht erst der Umschlag. Das Selbst erfährt in der Selbstaufgabe

4 DW, VA, 459, 12 f. (»wan swelhes nature hie kriuchet in der tiefsten niderkeit, des 
geist vliuget uf in daz hrehste der gotheit«, Ebenda, 458,10ff.)
5 wGl, 1, 24-26.
6 DW, VA, 437, 30f. (»volkomeniu demüeticheit gät uf ein vernihten sin selbes«, Eben­
da, 436, 27 f.)
7 Die demütige Hingabe an diese Erkenntnis der eigenen Nichtigkeit enthält als »Wag­
nis der Selbstaufgabe« (A. M. Haas, 71, 197) ein Moment, das vor allem von der Resi­
gnation unterscheidet. Auf dieses hat insbesondere Tauler hingewiesen: der Mut. Tauler 
spricht den Mangel an Mut als einen der wesentlichen Hinderungsgründe des Demuts­
vollzugs aus, so etwa wenn er schlicht konstatiert: »Nun wagen es viele Menschen 
nicht« (1978, Pr. 45, 344). Auch ein heutiger Autor, H. J. Braun (1982), hat eine Demuts­
deutung unter der wesentlichen Berücksichtigung des damit implizierten Muts vor­
genommen. Bei Braun jedoch beschränkt sich Demut noch auf den Mut zur »redlichen« 
Einsicht in die unterschiedlichen Schwächen, die ein Mensch haben kann (Zorn, Stolz, 
Machttrieb usw). Bei Eckhart (auch Tauler) und Böhme jedoch erstreckt sich die Einsicht 
der Demut - wie gesehen - viel weiter: sie betrifft nicht nur die Schwächen, sondern die 
Erkenntnis, dass das eigene Selbst aus eigener Kraft nichts (bzw. bei Böhme nur 
»Böses«) vermag, nichts (bzw. nur »Böses«) ist. Entsprechend stark muss also der von 
Tauler angesprochene »Mut« angenommen werden, derartig radikal den Glauben an 
den möglichen Selbstbestand, an einem im eigenen Selbst gegründeten Halt aufzuge­
ben.

268 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

eine Affirmation und Erfüllung (im Sinne der Erkenntnis-, der Lie- 
beskraft usw.), die seine vormalige am Selbst selbst festgemachte Be­
deutung unermesslich übersteigt.

Lässt sich dieser Umschlag auf einer rein anthropologischen - 
bzw. noch einfacher: Commonsense-Ebene nachvollziehen? Ein sol­
cher Versuch sei angedeutet, um dem derartigen Demutsgeschehen 
einmal so bedingungslos als nur möglich näher zu kommen, wobei 
eine Distanz sichtbar wird, die zu überbrücken auf diesem Wege 
unmöglich ist.

Blickt man zunächst ohne jeden religiösen oder metaphysischen 
Vorbehalt auf die conditio humana, so ergibt sich aus gewisser Per­
spektive folgende sonderbare Situation: Man lebt als Mensch unter 
Milliarden anderen eine Zeitspanne, die im geschichtlichen Masstab 
kaum bemerkbar ist; man entsteht »aus dem Nichts« und vergeht 
»ins Nichts«, ohne zu wissen woher und wohin, wann und warum, 
auch ohne die Möglichkeit einer Steuerung der eigenen Grenzpole 
(im natürlichen Fall)8. Und dennoch bringt man für eben dieses eige­
ne Dasein, dass aus weiterer historischer Perspektive ein kaum er­
kennbares, verpuffendes, dahinsausendes, winziges Bewusstseinsteil­
chen darstellt, dessen Sein oder Nicht-Sein aus diesem Blickwinkel 
was für eine Rolle schon spielt, ein >unendliches< Interesse auf. In der 
Regel geht es jedem Menschen mit all der ihm zur Verfügung ste­
henden Kraft um das eigene Dasein. Das Ausmass, mit dem es jedem 
um sich selbst geht, steht in merkwürdiger Diskrepanz zur Kontin­
genz, welches dem individuellem Dasein schon aus geringer Entfer­
nung zukommt. Das Demutsgebot, die Nichtigkeit des eigenen Selbst 
zu erkennen, scheint in dieser Hinsicht wie eine durchaus realisti­
sches Korrektiv übersteigerter und undistanzierter Selbstbezüge9. 
Die Folgen einer aus diesen Beweggründen plausibilisierten Demuts­
korrektur können nun auf zweifache Weise weitergesponnen wer­
den: einmal im Sinne einer Folge, die an Eckhart erinnert, einmal an 
Böhme.

Stellt man nämlich sein Dasein in den Masstab etwas weiter 
gesteckter geschichtlicher Dimensionen und erblickt es unter dem

8 Vgl. Lübbes Analyse der Kontingenzerfahrung, die er vor allem an der »Unverfügbar­
keit« von Geburt und Tod erblickt (1986, 144), woran er den Kern eines »aufklärungs- 
resitente(n)« religiösen Verhaltens festzumachen trachtet (ebenda.).
9 Eine solche Plausibilität der Demut findet sich auch bei Theodor Fontane ausgespro­
chen: »Es gibt nichts, was uns so Demut predigte wie die Wahrnehmung von der Ent­
behrlichkeit des einzelnen.« (Zit. bei U. Wickert ohne Quellenangabe, 1995, 699)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 269

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

quantitativen Aspekt als eines unter Milliarden Lebenden und wei­
teren Milliarden Toten, dann mag einem neben der verschwindenden 
Grösse, welches das eigene Selbst darstellt, auch seine Zufälligkeit 
aufgehen. Da es keinen ersichtlichen Grund gibt, dass man da sein 
muss, man ebensogut nicht dasein könnte, vermag die Unselbstver­
ständlichkeit des eigenen Daseins - so leicht unter den Sorgen und 
Bezügen verdeckt - neu aufzugehen. Gerade die bewusstgewordene 
Kontingenz kann nämlich die Zu-fälligkeit des eigenen Seins vor 
Augen führen, für das kein Grund ausfindig zu machen ist. Sich je­
doch als sich selbst zugefallen zu empfinden und bewusst zu werden 
eröffnet eine Haltung gegenüber dem eigenen Sein, die einen in die 
Nähe des Sinns von Eckharts Rede geraten lassen kann, sein Sein als 
»empfangen« zu nehmen.

Noch eine weitere Folge vermag eine Bewusstwerdung im obi­
gen Sinne mit sich ziehen. Im Betrachten des eigenen Selbst als ver­
schwindende Grösse im historischen und quantitativen Masstab ver­
mag auch der Drang nach Selbstbestätigung müssig erscheinen, sich 
vielmehr als fast logisches Symptom eines übersteigerten bzw. un­
haltbaren Selbstwertgefühls entlarven. In der Loslösung von gesuch­
ten Bestätigungen jedoch kann das Selbst womöglich freiwerden für 
eine Vergewisserung viel grundsätzlicherer Art, die allein darin be­
steht, dass das Selbst - als Selbst - besteht. D. h., dass sich das Selbst 
seiner bewusst wird im Ereignis, welches sein Dasein ausmacht: näm­
lich Ort zu sein, an dem sich die »Welt« im konstanten Fluss der 
Wahrnehmungen, Empfindungen und Gedanken zusammenfindet. 
In anderen Worten, dass sich das Selbst aus jenem Grundgeschehen 
gewinnt, welches im Selbstsein je schon gegeben ist. Im bewussten 
Erfahren des Ereignisses, das ständig geschieht allein dadurch, dass 
das Selbst auf seine Weise existiert, ent-deckt es eine Grundlegung, 
die seines gesuchten Zutuns nicht bedarf (Descartes Ansatz des »co- 
gito, ergo sum« als gegebener Ausgangspunkt für jede weitere Ge­
wissheit verweist in die gleiche Richtung). Hier erscheint eine Brücke 
zu dem von Böhme Dargelegten. Denn er spricht eben davon, dass 
wenn das Ich von seiner bewussten Selbstsuche und -Begierde lässt, 
es sich erfährt in der Wahrnehmungsfülle, die es trägt und konsti- 
tuiert10.

10 A. M. Haas schlägt einen verwandten Gedankenweg als Annäherung zur Möglichkeit 
von mystischer Erfahrung ein, wenn er im Versusch, die »Eigenart christlicher Mystik« 
zu kristallisieren, zunächst auf die dazu im »Menschen als solchem gegebenen Anlagen«

270 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

Doch auch wenn Meditationen solcher Art in gewisse Nähe zu 
Eckhart und Böhme bringen, so bleibt eine nicht zu üherhrückende 
Distanz. Denn beide Denker bezeugen eine Radikalität der in ihrem 
Demutsbegriff enthaltenen Doppelbewegung, die in obiger Gedan­
kenrichtung uneinholbar ist. Nicht nur findet sich die Bedeutung 
des einzelnen bei ihnen relativiert, sondern sie sprechen explizit 
vom »Nichts« desselben. Und nicht nur findet sich der einzelne durch 
seine blosse Existenz wiederum affimiert, sondern er findet sich in 
der Demut über sein Dasein hinaus überhöht in einem es tragenden 
wie übersteigenden Bezug. Diese Unterschiedlichkeit ergibt sich of­
fensichtlich durch eine andere Relation, in die das einzelne Leben 
gestellt wird, begründen Eckhart und Böhme ihr Demutsgebot doch 
niemals durch eine Relativierung des Individuums aus historischen 
oder quantitativen Dimensionen. Die Unbedingtheit der von ihnen 
bezeugten Demutsbewegung ergibt sich durch einen Referenzpunkt, 
der in obiger Überlegung fehlt: die Gottesprämisse. Allein sie lässt 
die Gesetzmässigkeit der Eckhartschen und Böhmeschen Demut auf­
gehen. Sie stellt gewissermassen den Aufhänger dar, der die Demut 
in ausladenden Schwung geraten lässt.

Blickt man sich nun diesen Aufhänger näher an, so erstaunt es 
jedoch, dass der Böhmesche und Eckhartsche Demutsbegriff sich auf 
so verwandten Bahnen entwickelt. Die auf den ersten Blick auszuma­
chenden Unterschliedlichkeiten ihrer Gottesfassungen lassen auf 
Diskrepanzen schliessen, die sich unter der bislang nur distanziert 
vergleichenden Konturierung verbergen müssen. Diese Divergenz 
ist schlagwortartig sichtbar zu machen an der Differenz der zentralen

reflektiert. Sein Ansatz lautet in Anlehung an Lübbes diagnostizierter Kontingenz­
erfahrung: »Eine grundsätzliche, von niemandem bestreitbare Gegebenheit des mensch­
lichen Lebens besteht im Paradox, daß dieses sich nicht autonom sich selber verdankt«. 
Die Reaktion hierauf könne - so Haas - in zwei unterschiedlichen Positionen eingeteilt 
werden: die »erste setzt auf das im Ungewissen Gewisse, auf sich selbst«, die »zweite 
setzt auf das im Gewissen Ungewisse, auf die Instanz des Anders, das als unaufrechen- 
barer Herkunftsrest an ihm selber faßbar ist« (1996, 45 ff.). Die oben charakterisierten 
Umgangsmöglichkeiten mit der eigenen Kontingenz fallen offensichtlich als Varianten 
in den ersten Reaktionstyp. Während Haas diese aber zusammenfasst im Spektrum 
eines zurückhaltenden Skeptizismus bis zu einem hochgemuten, naiv anmutenden 
Optimismusc - im Sinne eines »faustisch-existentiellen« »Schaffensoptimismus« etwa 
(vgl. ebenda) stellt obige Überlegung auf buchstäblich selbst-genügsamere Selbstver­
gewisserungen ab. Haas verweist - vor allem angesichts der Unverfügbarkeit von Leben 
und Tod - noch auf andere mögliche Reaktionsweisen in seiner Kritik Blumenbergs und 
Schopenhauers (ebenda, Anm. 4, 343).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 271

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

Begriffe, auf die Eckhart und Böhme den Charakter des Göttlichen 
hauen: »Sein« und »Wille«. Während hei Eckhart das Gott-Mensch­
Verhältnis auf der Grundlage des Seins verdeutlicht wird, wird es hei 
Böhme auf die Grundlage des Willens gestellt. Diese Unterschied­
lichkeit des Ansatzes schlägt sich auch in grundsätzlicher Weise auf 
ihre Demutskonzepte nieder. Auf die Frage: »Wieso Demut?« würde 
man im Sinne Eckharts antworten: weil der Mensch sein Sein emp­
fängt, und ohne diesen empfangenden Bezug nicht(s) wäre. In 
Böhmes Sinn hingegen müsste die Antwort lauten: weil der Mensch 
in seinem eigenen Willen »höse« ist, und nur im Durchdrungensein 
von Gotteswillen »gut« sein kann11. Bei Eckhart hegründet sich die 
Demut in der Selhstungründharkeit und -Unhaltharkeit des mensch­
lichen Seins, hei Böhme in der haltlosen Ahgründigkeit des mensch­
lichen Willens. Tritt somit eine Distanz in den Fundamenten ihrer 
Demutshegriffe auf, die diese hei allen Gemeinsamkeiten letztlich 
unverwandt neheneinander stellt?

Während hei Eckhart die Demut mit der existentiellen Ahhän- 
gigkeit des Menschen zu tun hat, hat sie hei Böhme scheinhar vor­
nehmlich mit einer Willensqualität zu tun. Dennoch ist nicht zu 
ühersehen, dass Böhme die nicht demütige, d. h. in anderen Worten 
auch: nicht gottdurchdrungene Willensqualität als sterhende Lehens­
qual, als ein »Nichts« hezeichnet und Eckhart wiederum - wenn auch 
an seltenen Stellen - das in der Sonderung zu Gott hestehende ge-

11 Die Unterschiedlichkeit dieser Begründungen führen eine der augenfälligsten Diver­
genzen zwischen Eckhart und Böhme vor Augen: ihr Verständnis vom Bösen. Schäuhlin 
fasst hierzu zusammen: »Leht Eckhart noch in der Augustinischen Anschauung des 
Bösen als der Negation des Guten und Wahren, so treiht hei Boehme gerade das Böse 
das Gute zur Offenharung, die Lilie zum Blühen. Wie fremd und fern ist Eckhart auch 
der folgende Gedanke Boehmes: Wo der Teufel König ist, da sind seine Lügen Wahrheit. 
Wohl kennt auch Eckhart den äusseren Menschen, doch seine Vernachlässigung darf 
geradezu als Sinnhild für seine Nichtigkeit gelten. Nach Boehmes Meinung dagegen 
schleppt ihn der Wiedergehorene heharrlich und mühselig his in den Tod mit sich. So 
zeigen sich hei näherem Hinsehen tiefe Unterschiede, die wir noch hestätigen und ver­
mehren können.« (1973, 164). Auch wenn sich hei Eckhart niemals eine dialektische 
Ausarheitung des Verhältnisses »Gut« und »Böse« darhietet, so finden sich aher immer­
hin Aussagen, die ihm diesen Gedankengang als nicht ganz fremd und ahwegig erschei­
nen lassen. So zum Beispiel der kurze Hinweis in seiner Genesisauslegung: »Malum 
enim esse perfectio requirit universi, et ipsum malum in hono est et ad honum universi, 
quod primo et per se respicit creatio« (LW I, Exp. lihr. Gen, 202, 21). Dennoch ist fest­
zuhalten, dass Meister Eckhart zweifellos als derjenige Vertreter mittelalterlicher 
Mystik angesehen werden kann, »der am intensivsten das malum im Geiste des Neu­
platonismus ontologisch demontiert.« (A. M. Haas, 1996, 288)

272 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

schöpfliche »Nichts« mit Qualitäten belegt: »Alles Geschaffene ist 
auf Grund des Nichts hässlich und trennt von Gott, wie die Nacht 
vom Tag, die Finsternis vom Licht, das Nichts vom Sein.«12 Das ge- 
schöpfliche »Nichts« Eckharts scheint deshalb ebenso als ein qualita­
tiver Zustand betrachtet werden zu können, wie die gottlose Willens­
qualität von Böhme als ein »Nichts«. Diese Überlappung ist ein nicht 
unbedeutendes Detail. Sie verweist vielmehr auf eine ähnliche unter­
gründige Gedankenstruktur, die bei Eckhart einen eher ontologi­
schen, bei Böhme einen eher voluntaristischen Niederschlag findet: 
der Gedanke der Selbstoffenbarung oder Selbsterkenntnis Gottes. Er 
bildet den Fokus, der die jeweiligen Modelle ausrichtet und ihre 
Überschneidungen begründbar macht. Denn Böhmes Fassung des 
göttlichen Willens ist in seinem (einzigen und immerwährenden) 
Akt der Selbstoffenbarung so seinssetzend wie der seinsmitteilende 
Gott Eckharts, der in dieser Seinsmitteilung wiederum ewig sich 
selbst mitteilt, sich selbst erkennt.

Wiederum befindet man sich mit einer solchen Aussage auf 
einer sehr allgemeinen Vergleichsebene. Um der Frage nach Gemein­
samkeit bzw. Unterschiedlichkeit des Charakters ihres Demuts­
begriffs noch näher zu kommen, sollte man den Betrachtungswinkel 
enger stecken. Setzen wir nochmals bei Eckhart an. Formuliert man 
wie oben, dass bei Eckhart der Grund der Demut die Seinsabhängig­
keit des Menschen von Gott ist, so muss zugleich das Gegenstück 
dieser Aussage im Auge behalten werden: dass diese Seinsmitteilung 
wiederum göttliches Sein überhaupt ausmacht (Gott »muss« geben). 
Es ergibt sich daraus folgendes paradoxales Gesamtbild: dass sich der 
demütige Mensch in seinem Dasein als gnadenhaft empfangen er­
fährt, dieser erkannte Bezug ihm jedoch zugleich die Notwendigkeit 
seines Daseins vermittelt im Anschluss an den ewig göttlichen Akt 
der Seinsgabe. Hieraus ergibt sich die Spannung dieses spekulativ 
gefassten Demutsbegriffes. Denn der Mensch erkennt sich in ihr als 
unbedingt abhängig von Gott und in dieser Abhängigkeit zugleich 
untrennbar von Gott. So scheint es, dass man das Verhältnis, welches 
sich in der Demut eröffnet, vollständig nicht nur hinsichtlich der 
Seinsabhängigkeit des Menschen in den Blick bekommt. Vielmehr 
stellt einen die Demut in eine zirkuläre Beziehung zum Sein (im 
doppelten Sinn Eckharts), welche folgend zum Ausdruck gebracht 
werden kann: Das - sozusagen - Eigenste: nämlich das eigene Sein

12 LW IV, Serm. VI, 57,57

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 273

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

erweist sich in der Demut als Nicht-Eigenes, als Nicht-Eigentum in 
der Rückführung auf die göttliche Quelle13, die wiederum mit abso­
luter Notwendigkeit auf die Stiftung dieses Eigenen ausgeht, das in 
der Demut wiederum von sich weg auf das Göttliche zurückbuchsta­
biert wird usw. Das heisst in anderen Worten, in der Demut wird sich 
das Dasein durchsichtig auf einen Kreislauf hin, in dessen speisenden 
Grundgeschehen es steht14. Der Mensch wird sich durch und in sei­
nem Sein eines Zusammenhangs bewusst, welcher als Zusammen­
hang nur sein Dasein schöpferisch trägt15. Die Position des Eigenen 
wird dadurch aufgebrochen auf einen Bezug hin, der es vernichtet 
und zugleich setzt. Demut bedeutet diesen Wandel der Selbst­
erkenntnis, indem sich das Selbst transparent wird in seinem nicht 
auf sich selbst reduzierbaren Charakter. Sie bricht das Individuum 
auf hinsichtlich seiner Selbstbestandslosigkeit, in der es sich (befin­
det in der Zusammengehörigkeit mit Gott, welcher Verbund den

13 »Das Sein aber ist mir am allerliebsten, denn es gehört mit am allermeisten zu und ist 
mir am allerinnersten. (...) Das Sein fließt unmittelbar aus Gott« (DW, Pr. 74,115,14f., 
« Das wesen ist mir allerliebst, es ist mir aller gemeinst vnd ist mir aller inwendigest. 
(...) Dz wesen fleüsset on mittel auß gott«, Ebenda, 114,12f.).
14 Diese grundlegende Kreisbewegung lässt sich auch bei Tauler ausmachen. So bedient 
er sich auch ausdrücklich der Terminologie des »Zurückfliessens« um den Lebensweg 
des Menschen auf Gott hin zu umschreiben: In den Jahren, in denen der Mensch zu 
einem göttlichen Leben gelangt - so Tauler -, »wird er sich in sich selbst kehren, sich 
einsenken, einschmelzen in das reine, göttliche, einfache innere Gut, wo das edle See- 
lenfünklein eine gleiche Rückkehr und ein gleiches Zurückfliessen in seinen Ursprung 
hat, von dem es ausgegangen ist. Wo dieser Rückfluss auf rechte Weise geschieht, da 
wird alle Schuld gänzlich getilgt.« (1978, Pr. 19, 137). Auch Seuse spricht von einem 
Kreislauf, welcher durch menschliches Verhalten zu schliessen ist. Darum, so fasst 
P. Schäublin zusammen, lässt sich diesbezüglich auch von ihm eine Brücke zu Böhme 
schlagen: »Stiftet der Mensch ein eigen »sich«, so tut er es nicht nach dem Adel (seines 
Wesens D. S.), sondern nach dem Zufall. Bei Adel scheint in dieser Gegenüberstellung 
noch der alte Bedeutungskern des germ athala »vom Vater überkommenes, angestamm­
tes Gut«, noch halbwegs hindurchzuschimmern. Jedenfalls wäre es in dieser Bedeutung 
als Gegenwort zu Zufall höchst sinnvoll. Mit der Stiftung des eigenen »sich« (= Ich) 
schliesst der Mensch den göttlichen Kreis nicht mehr. Das ist Seuses Fassung des »expe- 
rimentum medietatis«: Sie sieht der Beschreibung Böhmes sehr ähnlich. Ist der Kreis 
geschlossen, so ist nach Boehme die Seele ein Engel Gottes, ist er es nicht, so ist sie 
luciferisch.« (1963,166)
15 Wegen dieses Kerngedanken scheint es nach A. M. Haas angebracht, von Mystik bei 
Eckhart im Sinner einer »Fundamentalmystik« zu sprechen, weil »bei Eckhart im 
Durchbruch das je schon dynamisch bewegte Eins-Sein des Menschen mit Gott als 
menschliche Grundverfaßtheit offengelegt wird« (zit. bei K. Ruh, 1996, 229 aus A. M. 
Haas, Die Aktualität Meister Eckharts, in: Gottes Nähe. Fschr. für Josef Sudbrack, 
Würzburg 1990, 84).

274 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

Menschen erst selbst sein lässt und zugleich Gott Gott (in ihm) sein 
lässt.

Kann im Blick auf Böhmes voluntaristisches Modell vom Gott­
Mensch-Verhältnis eine ähnliche Wirkweise der Demut festgestellt 
werden? Obwohl im Detail sein Ausgangspunkt von den Prinzipien, 
von denen aus er das Gott-Mensch-Verhältnis zu fassen versucht, 
profund unterschiedlich erscheint, so lässt sich dennoch eine ähnliche 
Quintessenz ausmachen. Wie gesehen, ist in der Sprache Böhmes 
nicht der Seinsempfang als springender Punkt hervorzuheben, der 
in der Demut als unmittelbare Gottesbeziehung zur Geltung kommt. 
Hingegen betont Böhme gleichermassen die Bedingung der Demut, 
um sich für einen Gottesbezug zu öffnen, der mit der eigenen Exi­
stenz je schon gegeben ist: Denn in der Demut findet sich des Men­
schen Willen im Gotteswillen, der das »Etwas«, das der Mensch ist, 
im Wollen konstituiert. Bei Böhme ist dieses kreisförmige Verhältnis 
jedoch auch auf einer qualitativen Ebene zum Ausdruck gebracht. 
Findet man sich im Gotteswillen, so bedeutet das zugleich, dass man 
sich in der Art des göttlichen Willens findet, die sich durch Liebe, 
Barmherzigkeit, Sanftmut usf. qualifiziert. Wenn man sich nach Eck­
hart also in der Demut der Identität des Seins und Gottes bewusst 
wird, so schlüsselt Böhme sozusagen die Qualitäten auf, die mit die­
ser Identität notwendig einhergehen. In dieser Hinsicht kann er sogar 
ergänzend zu Eckhart gelesen werden. Denn dieser legt dar, dass der 
Mensch in der Demut Gott Gott (in sich) sein lässt, und jener expli­
ziert, wie, nämlich in der Verwirklichung einer Liebes- und Wahr­
nehmungsqualität, die nicht durch die Grenzen des Selbst verengt ist. 
Über-sich-Hinwegkommen in der Demut bedeutet nach Böhme des­
halb auch Zum-andern-Kommen, weil der in der Demut eröffnete 
Gottesbezug gleichbedeutend ist mit dem liebevollen Bezug zum 
Ganzen16. Die dem Demütigen zugeschriebene »Gottesgewalt« von 
Seiten Eckharts wird bei Böhme somit explizit qualifziert als »Ge­
walt« der demütigen Liebe, konstituiert sie doch das Göttliche. Was 
beim einen (Eckhart) im formalen Verhältnis (der göttlichen Seins­
mitteilung - und Selbstmitteilung) skizziert wird, wird beim anderen 
gleichsam mit Farben ausgemalt - wobei diese Farbgebung sich aus

16 Eine ähnliche Konsequenz, und zwar in ganz praktischer und konkreter Hinsicht, 
lässt sich auch bei Eckhart herauslesen, zum Beispiel an seiner ungewöhnlichen Deu­
tung der Martha-Figur. Vgl. DW, Pr. 86., 209 ff.)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 275

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

dem Grundgedanken rechtfertigt, dass die göttliche Qualität im 
Demütigen (als welcher sich Böhme »empfindet«) offenbar wird.

Die Frage »Wieso Demut?« findet hei Eckhart und Böhme des­
halb eine prinzipiell ähnliche Antwort, nur auf verschiedenen Mo­
dellen aufgehaut. Die erkannte Nichtigkeit des eigenen Daseins hzw. 
des eigenen Willens und ihre Vernichtigung im Einlassen auf Gott 
münden hei beiden in die Offenlegung des Zusammenhangs, in dem 
sie he-stehen. Dieser wird in der Demut zu einem Kreislauf im 
Rückhezug auf Gott, was auf der spekulativen Ebene gleichbedeutend 
ist mit der Gottesgehurt in der Seele: so wird - nach Eckhart - aus der 
göttlichen Seinsmitteilung göttliche Selhsterkenntnis und - nach 
Böhme - aus dem göttlichen Wollen des Etwas, welches der Mensch 
ist, göttliche Selhstoffenharung.

Während die Frage »Wieso Demut?« auf prinzipiell verwandte 
Gedankenstrukturen hei Eckhart und Böhme verweist, erscheint die 
Gegenfrage, warum sich der Mensch dem in der Demut offenliegen­
den Bezug üherhaupt verstellen kann - oder kurz: »Wieso keine De­
mut?«, von Eckhart nicht direkt heantwortet, von Böhme hingegen 
ausführlich thematisiert. Gleiches gilt auch für den Blick auf die Fol­
gen der Demutsverweigerung. Angesichts dessen erscheint auch hier 
ein Zusammenlesen von heiden Denkern spannend. Denn wenn für 
Eckhart sich in der Demut der Bezug lichtet, welcher das Sein speist, 
so heisst das offensichtlich nicht, dass in der Verweigerung dieses 
Bezugs der einzelne aufhört zu sein. Dennoch spricht Eckhart vom 
»Nichts«, von der »Nichtigkeit« solchen Daseins, nicht nur weil es in 
sich keinen Bestand hat, hesteht es ja gleichwohl in der Seinsmit­
teilung Gottes; sondern vor allem - so lässt sich aus seiner Denk­
struktur insgesamt ahleiten - weil dieses Sein nicht in seiner Er­
kenntnisträchtigkeit aufgeht. Schlägt doch das Sein in göttliche 
Selhsterkenntnis nur um, wenn der Mensch sich in der Demut als in 
Gott erkennt. Modern gesprochen, könnte man formulieren, dass das 
undemütige Dasein nach Eckhart deshalh nichtig ist, weil es seinen 
Sinn nicht einlöst: dieser hesteht in der (Selhst-)Erkenntnis Gottes, 
welche in der Transformation der Selhstheziehung in Gotteshezie- 
hung geschieht. Dann erst kommt die Identität von »esse« und »in- 
tellectus« zum Tragen, welche die göttliche Signatur des Seins aus­
macht.

Diese aus Eckhart nur implizit herauszuziehende Begründung 
der Nichtigkeit des demutsverweigernden Daseins lässt sich in aller 
Deutlichkeit hei Böhme nachvollziehen. Böhme legt dar, dass die

276 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

Möglichkeit von Erkenntnis (und Liehe) insgesamt am übergeord­
neten Gotteshezug hängt. Verweigert sich der Mensch diesem, kom­
men die Qualitäten der Erkenntnis und Liehe, welche menschliches 
Dasein in sich entdecken kann, insgesamt zum Versiegen. Denn in­
dem sie vom einzelnen zum »Eigentum« gemacht werden, ver- 
schliesst sich das heziehungshaft umfassende Grundgeschehen, aus 
dem sie sich speisen. So scheint das von Eckhart - in der Absonde­
rung zu Gott - als »nichts« erachtete, dennoch da-seiende Geschöpf 
von Böhme hinsichtlich seiner Nichtigkeit konkretisiert. Diese lässt 
sich mit ihm nicht nur negativ umschreiben als Nicht-Zustandekom­
men der Gotteserkenntnis (und damit -offenharung), sondern zu­
sätzlich noch positiv qualifizieren. Denn Böhme zeigt, dass im Unter­
drückungsakt der Gottesqualität, die sich in jedem menschlichen 
Wesen realisieren will, sich der Mensch zwar offensichtlich nicht 
gänzlich nihiliert, aber sein Dasein auf jene Dunkelzone reduziert, 
aus der in demütiger Überwindung das Göttliche hervorgehen sollte. 
So lässt der Nicht-Demütige nicht Nichts offenbar werden, sondern 
den Gegenwurf, der in seiner schrecklichen und schmerzhaften Ab- 
gründigkeit so masslos ist wie die in seiner Überwindung sich gene­
rierende Gottesliebe.

Somit enthält dieses Gedankenmodell zugleich auch die Ant­
wort auf die Frage: »wieso keine Demut?«, oder in anderen Worten: 
warum sich das Göttliche nicht je schon in seiner Mitteilung bzw. in 
seinem Wollen präsent ist. Böhme zeigt, dass diese Präsenz in der 
Fülle ihrer »Empfindlichkeit« offenbar nur werden kann über die 
überwundene Widerständigkeit. Erst so kann sich die Gegenwärtig­
keit Gottes in ihrer Umfassendheit »fühlbar« werden in den entspre­
chenden Qualitäten der Ein-sicht und der Liebe.

Wenn Eckhart in seinen Reden der Unterweisung daraufhin­
weist, dass »Alles Gestürm und aller Unfriede (...) allemal vom Ei­
genwillen, (kommt), ob man's merke oder nicht«17, so findet diese 
Aussage durch Böhme sozusagen eine explizite spekulative Unter­
mauerung. Er macht deutlich, dass jegliche Gemütsqualität direkt 
oder indirekt aus dem Gottesverhältnis entspringt. Auch Qualitäten, 
die nichts damit zu tun zu haben scheinen wie Angst, Zorn, Melan­
cholie, Phantastereien, Geiz, Hass usw. sind nach ihm nur als die im 
Spannungsfeld dieses Grundbezugs stehenden Folgen der Ichheit zu 
erachten. Dem Gottesverhältnis ist nach Böhme gar nicht zu ent­

17 DW, RdU, 413, 4f. (Mhd.:Ebenda, 412, 4f.).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 277

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

gehen. Jede Daseinsart ist eine Funktion der Stellung des »Eigenen« 
im »prinzipiellen« Koordinatensystem göttlicher Selhstoffenharung. 
Die Vielfalt der inneren Leiden sind gewissermassen als Reihung des 
ignorierten göttlichen Offenharungsanspruchs zu verstehen.

Das ergänzende Verhältnis zwischen Eckhart und Böhme lässt 
sich deshalh vor allem an der Dunkelseite menschlichen Daseins 
festellen. Dies macht inshesondere die dem Leiden zugeschriehene 
Rolle sichthar. Ohwohl das Leiden nach Eckhart als Ausweis des Un­
gelassenen gilt, der noch nicht in die von der Demut hedingte Ahge- 
schiedenheit gelangt ist18, so hezeichnet er sie andererseits auch als 
»schnellste(s) Tier«, das zu »dieser Vollkommenheit trägt«19. Für 
diese Doppelaussage zum Charakter des Leidens hietet Eckhart keine 
unmittelhare Begründung. Bei Böhme findet sich die gleiche geteilte 
Meinung zum Thema, aher mit Erklärung. Er erläutert, dass Leiden 
einerseits notwendigerweise der Eigenwilligkeit, d. h. Gottgesondert- 
heit, zugehört, andererseits aher ehen deshalh auch als treihendes 
Element die Sehnsucht schärft, die zur demütigen Transformation 
des Menschseins führen kann. Aus dieser Sicht findet sich der 
Mensch in und aufgrund seines Selbstseins jeweils schon im Leiden 
vor, durch das hindurch er nur »Gottesgehurt« zum Austrag hringen 
kann. Die Trefflichkeit dieser Metapher wird gerade durch diesen 
zwiespältigen Charakter des Leidens sichthar, welcher hesonders hei 
Böhme in der Doppelwirkung sowohl als hinderndes »Rad« der 
Angst vor und zugleich als unausweichliches Treihmittel zur »Ge- 
hurtsarheit« hegriffen wird.

Mit dem Begriff der Gehurtsarheit ist im Blick auf heide Denker 
nichts anderes als das Demutsgehot angesprochen. Sie konstituiert 
das »Nadelöhr« der Selhstentäusserung, durch das die von Leid ge­
hinderte und zugleich dadurch getriehene (Seelen- hzw. Gemüts-) 
Bewegung hindurch muss. Der in der Demut gegehene Durchhruch 
konstituiert hei Eckhart als auch hei Böhme die Ver-mittlungsinstanz 
zwischen den Polen Gott-Mensch, welche dadurch als in einem (Er­
kenntnis- oder Gemüts-)Vollzug verhunden aufscheinen. Deshalh 
sprechen Eckhart wie Böhme in aller Selhstverständlichkeit sowohl 
von der Demut des Menschen wie von der Demut Gottes.

Aus diesem Grund ergehen sich auch auf die Frage, wie der 
Mensch demütig werden könne, hei heiden Denkern ähnliche

18 Vgl.z.B. BgT,297f.
19 DW, VA, 459, 4f. (Mhd: Ehenda, 458, 4f.).

278 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

Schwierigkeiten. Denn im Ausgehen vom Menschen allein erweist 
sich die von der Demut geforderte Selbstüberwindung als unmöglich. 
Das Problematische dieses Ansatzes ist an Hand von Eckharts Texten 
ausgearbeitet worden, wobei sein Hinweis auf die »Gottestat« als 
Ermöglichung des Demutsaktes sich als eine Kernaussage entpuppt 
hat. Dennoch ist letztere nicht als Entkräftung der von Eckhart eben­
falls betonten Bereitschaft des Menschen zu werten. In dieser Span­
nung steht das Demutsgebot sozusagen als ein zwischengottmensch­
licher Akt. Ein ähnliches Paradox hat sich auch an Böhmes Aussagen 
zur Umsetzbarkeit der Demut gezeigt. Er spricht unverhohlen das 
widersprüchliche Verhältnis an, in dem menschlicher Wille zur De­
mutsforderung steht in der Zusammengehörigkeit seines Vermögens 
und Unvermögens dazu. Hier ist der Knotenpunkt, an dem die Ethik 
auf die Spekulation trifft und beide ineinander verschränkt sind da­
durch, dass sie sich gegenseitig nicht aufheben. Die Notwendigkeit 
der Selbstüberwindung, die letztlich als göttliche Tat erscheint, hängt 
dennoch vom Menschen ab. Im Zentrum dieser Verknotung sitzt die 
Freiheit, die trotz der untergründig tragenden Offenbarungsbewe­
gung, von der beide Denker zeugen, besteht. Die Freiheit des Men­
schen zur Gottesgeburt ist letztlich die Freiheit Gottes zu sich selbst. 
E. Benz Zusammenfassung von Böhme lässt sich diesbezüglich auch 
für Eckhart anführen: »Der Wille (Gottes D. S.) verweilt nicht in sei­
nem Gegenwurf, sondern nachdem er sich in ihm erkannt hat, geht er 
durch ihn wieder ein in seine Freiheit. Diese letzte Freiheit ist die 
Freiheit seines erfüllten, selbstbewußten, dargestellten Wesens und 
seine Vollendung. Die freie Creatur hat an diesem Finden der Einheit 
nur teil, wenn sie ihre Selbheit überwindet in dem, der sich selbst 
überwunden und in seine Freiheit eingegangen ist. Diese Überwin­
dung erfolgt in der Menschwerdung, in der Gott selbst in die Tiefe 
des entfremdeten und gespaltenen Seins hinabsteigt, in der der 
göttliche Liebeswille selbst in dem Kampf zwischen Tod und Leben 
eingreift und den Tod schließlich überwindet.«20

Dieses Überwindungsgeschehen konstituiert bei beiden Den­
kern die herausragende - ethische wie spekulative - Bedeutung der 
Demut. Ihre so begründete Stärke schlägt sich bei beiden auch in der 
Gemeinsamkeit eines äusserlichen Merkmals nieder, welches un­
gewöhnlich ist: dass - soweit ersichtlich war - weder Eckhart noch 
Böhme jemals falsche, geheuchelte Demut thematisieren. Dies ist

20 1937, 139.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 279

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

auffällig, weil sowohl im Umfeld von Eckhart sich die falsche Demut 
als Thema hei Thomas von Aquin und Tauler, im Umfeld Böhmes hei 
Luther und Paracelsus durchzieht. »Der Grund dafür« - so lässt sich 
mit D. Mieth formulieren - »ist einfach: Wo Eckhart (und - so sei mit 
gutem Recht hinzugefügt - auch Böhme D. S.) einer hestimmten Tu­
gend auf den Grund geht, wo er sie im Sein nehmen will, verfolgt er 
sie in Gott zurück, und dann ist sie mit Gott identisch.«21 Dies ma­
chen heide Denker an Hand der Demut üherdeutlich: Eckhart, wenn 
er die Demut als »Wurzel im Grunde der Gottheit«22 auszeichnet und 
Böhme, wenn er in der Demut »Gottes wahres Wesen«23 henennt.

Wegen dieser starken Fassung von Demut gehört sie als ein - 
von heutiger Forschung eindeutig vernachlässigtes - Bestandteil je­
nem Ring von aufeinanderverweisenden Kernhegriffen zu, der hei 
heiden Denkern die höchste oder reinste Üherschneidungssphäre 
zwischen Mensch und Gott zum Ausdruck hringt. Bei Eckhart ist 
damit Gelassenheit, Armut, Leere, Ledigkeit, Blossein und als deren 
Üherhegriff die Ahgeschiedenheit angesprochen. Die Frage liegt auf 
der Hand, wieso die Demut im Gegensatz zu diesen Begriffen, die so 
gut wie in jeder Auseinandersetzung mit Eckhart hehandelt werden, 
hislang so wenig explizite Beachtung finden konnte. Bei der zentra­
len Rolle, die ihr nachzuweisen ist, verwundert dies. Es mag mehrere 
Gründe dafür gehen; dass die Demut jedoch üherhaupt ohne weiteren 
Schaden zu ühersehen ist, dies ist durch Eckhart selhst zu erklären. 
Schreiht er ihr doch in aller Deutlichkeit hedingenden Charakter für 
die Ahgeschiedenheit zu, denn »vollkommene Ahgeschiedenheit 
(kann) nicht ohne vollkommene Demut hestehen«24. Geht man also 
dem Sinn von Eckharts Konzept der Ahgeschiedenheit nach, so ist 
implizit die Demut als Grundlage ihrer Bedeutung je schon darin 
enthalten. Und hindet man Eckharts »mystische(s) Modell einer Ver­
göttlichung des Menschen« im allgemeinen an die Bedingung der 
»Selhstweggahe« als »Selhstvernichtigung«25, so ist wiederum die 
Demut angesprochen in ihrem von Eckhart genau festgesetzten Sinn 
des »Vernichten(s) des eigenen Selhst«26. Demut als »Grundakt« von

21 in: K. Ruh, 1986, 65.
22 DW, Pr. 15,175, 31f. (Mhd.: Ehenda, 174, 28).
23 Mw II, 10, 8.
24 DW, VA, 437, 29f. (Mhd.: Ehenda, 436, 26f.)
25 A. M. Haas, 1989, 50.
26 Ehenda.

280 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

Eckharts »spekulativer Ethik«27 herauszustellen entspricht also 
wörtlich der Intention des mittelalterlichen Meisters. Mit der Be­
trachtung dieses »Grundaktes« wird demnach nichts Neues dem Eck­
hartverständnis hinzugefügt, gründet es doch sein Gedankenmodell 
als Ganzes.

Und dennoch scheint es gerade heute wichtig, diese Grundlage 
ins Rampenlicht zu rücken. Denn sie legt die von Eckhart bezeugte 
Möglichkeit der Vergöttlichung des Menschen in aller Eindeutigkiet 
gegen die - dem aufgeklärt säkularen Sinn so attraktiv erscheinende 
- Interpretation einer darin enthaltenen menschlichen Autonomie 
aus28. Demut als Bedingung von Abgeschiedenheit (in der sich die

27 T. Kobusch, in: K. Ruh, 1986, 51f. Kobusch scheint in seiner kurzen aber klaren Be­
tonung der Demut zu den Ausnahmen der forschungsspezifischen Demutsvernachläs­
sigung zu gehören. Wenn auch kurz, so spricht er in aller Deutlichkeit vom »Grundakt 
des moralischen Seins« bei Eckhart als »die Verwirklichung der Grundtugend der De­
mut, die mit der göttlichen Natur eins ist und in deren Versenkung der Mensch die 
Versenkung in den Grund göttlichen Seins erfährt« (ebenda, 53). »Im Grundakt der 
Selbstentäußerung oder der Demut wird so der Mensch, was er eigentlich ist, und das 
deutet auch die Etymologie an: Esto talis: humilis, scilicet subiectus deo, separatus a 
tempore et continuo, impermixtus, nulli nihil habens commune: venis ad deum, et deus 
ad te. (LWIII, Exp. sec. Joh., 266, 318)« (ebenda, 54).
28 Vor allem die Bochumer-Schule um Kurt Flasch versucht diese Interpretationsrich­
tung stark zu machen. Sehr deutlich wird dies z.B. in einem Aufsatz von B. Mojsisch: 
»»Dynamik der Vernunftc bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart« (in: K. Ruh, 
1986), der im Wesen des Eckhartschen Vernunftsbegriffs den »weglosen Weg« der Ver­
nunft als Ursprung ihrer selbst und Fortgang davon darlegt (s. 140f.). Als letzten kon­
sequenten Schritt dieser Vernunftsdynamik deutet Mojsisch die Überwindung der Got­
tesposition als ihr »unhintergehbares Fundament« an: »Wird dieses Fundament 
aufgrund sich selbst ausschöpfender Vernunft als systemtragend, also als ein System 
tragend durchschaut, muß sich die Vernunft neu auf die Suche nach sich selbst begeben, 
soll sie alles erkennende Vernunft sein« (141). Dagegen weist O. Langer auf das wesent­
liche Moment hin, dass in einem solchen Ansatz zu kurz kommt, nämlich die Selbstent- 
äusserung, welche die Selbstdurchdringung der Vernunft nach Eckhart allererst ermög­
licht: »Die höchste Form der Selbsterkenntnis besteht also im erkennenden Bezug des 
seiner selbst entäußerten Geistes auf seine Einheit mit Gott (...) Der reflexive Bezug auf 
sich selbst verhindert also nach Eckharts Meinung gerade den Bezug zu Gott; denn wenn 
das Individuum sich auf sich selbst richtet, versteht es sich als selbständiges Seiendes 
neben Gott, nicht als ein »luter niht« (DW I, 70,1). Erst wenn das Geschöpf sich in der 
abnegatio sui selbst überschreitet, erkennt es sich selbst, wie es wirklich ist, in Gott.« 
(In: K. Ruh, 1986, 20. Hervorhebung D. S.) Aus diesem Grund schliesst Langer: »Über­
blickt man die verschiedenen oben erörterten Aspekte der Innerlichkeit, den des Wis­
sens von sich selbst, den der Freiheit und den der ontologischen Konstitution, so fällt 
zunächst ihre Nicht-Modernität auf. Eckharts Lehre von der Innerlichkeit ist keine Vor­
form einer Philosophie der Subjektivität. Schon bei der Analyse der Selbsterkenntnis 
erwies sich das Wissen seiner selbst als Hindernis der wahren Selbsterkenntnis; diese

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 281

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

menschenmögliche Göttlichkeit ent-deckt), richtet diese nämlich zu­
gleich als »Zugekehrtheit« aus. Damit macht sie die erfahrbare Ein­
heit in ihrem beziehungshaften Charakter deutlich. Aus dem Grund­
satz der Demut wird die Einheit als Geschehen der Einung lesbar, das 
sich nicht einlösen lässt im autonomen Vollzug. Zugleich kann man 
auch von anderer Warte aus formulieren, dass das Gesetz der Demut 
die Eckhartsche Spekulation nicht auf einen Monismus hinunterbre­
chen lässt. Denn gerade durch die Demut ist die göttliche Bewegung 
paradox aufgebrochen in ihrem Bezug auf den Anderen (Sohn, 
Mensch), welcher wiederum nur in der Bereitschaft zur Demut in 
der erkennenden Selbstbezüglichkeit Gottes aufgeht. Der Begriff 
der Demut gewährleistet also die Unreduzierbarkeit des beziehungs­
konstitutiven Unterschieds auf die Einheit und macht zugleich diesen 
Unterschied auf Einheit hin überwindbar. Diesen - in bezug auf Eck­
harts Denken - buchstäblich merk-würdigen Charakter der Demut 
macht er selbst in weniger komplizierter, aber zugleich eindeutig pa­
radoxer Sprache deutlich, wenn er schreibt: »Denn hier geschieht in 
der Einheit Gottes und des demütigen Menschen der Kuß, denn die 
Tugend, die da Demut heißt, die ist eine Wurzel im Grunde der Gott­
heit, darein sie gepflanzt ist, auf daß sie ihr Sein allein in dem ewigen 
Einen hat und nirgends anderswo.«29

Eine ähnliche Pointe der Demut ist auch hinsichtlich des 
Böhmeschen Gedankenkorpus festzuhalten. Auch bei ihm gehört 
die Demut jenen Begriffen zu, in denen sich nach Böhme die Einheit 
göttlichen und menschlichen Willens ab-spielt: Liebe, Barmherzig­
keit, Sanftmut etc. (wobei Böhme ebenfalls auf die klassischen Be­
griffe der mystischen Tradition - allem voran die Gelassenheit - 
rekurriert30). Auch hier ist es schwierig, enge und eindeutige Be­
griffsabgrenzungen zu ziehen, was Böhme selbst zu verstehen gibt, 
indem er die Qualitäten des sogenannten »zweiten Prinzips« meist in 
einem Atemzug als sich gegenseitig verstärkend aufzählt. Auf den 
fliessenden Bedeutungsübergang von Demut und Liebe ist hingewie­
sen worden, wobei es gerade auf diese Kombination anzukommen 
scheint: göttliche Liebe ist nur göttliche Liebe im Verbund mit der

stellt sich theozentrisch her in der Teilhabe am göttlichen Seinsprozeß im Gegensatz zur 
Selstreflexion der modernen Subjektivität, die sich selbst als Ursprung versteht.« (Eben­
da, 30). Für einen Überblick über diese Kontroverse siehe die Literaturhinweise bei 
A. M. Haas, 1996, 315, Anm. 22.
29 DW, Pr. 15,175, 29f. (Mhd.: Ebenda, 174, 26f.)
30 So lautet sogar der Titel einer seiner Schriften: »Von der wahren Gelassenheit«.

282 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Böhme

Demut und andersherum. Auch hier hat die Demut ausrichtenden 
und qualifizierenden Charakter, wobei sie Böhme explizit als Voraus­
setzung und Bedingung für das Erlangen des (Liehes-)Lehens im 
zweiten Prinzip kennzeichnet31 Damit der Mensch seine volle, ihm 
von Böhme als göttlich zugewiesene Dimension entfalten kann, ist er 
- analog des Eckhartschen Menschenbilds - auf die Demut verwie­
sen. Interpreten wie D. Walsh übersehen diese zentrale Bedingung, 
wenn sie meinen, dass aus Böhmes System die auf die Spitze getrie­
bene Individualität folge, weil der einzelne als bedingungslos umfas­
send gedacht ist32. Aussagen wie: »man is the indispensable creature 
who comprehends the entire creation and thereby provides a mirror 
in which the revelation of God to himself is (...) completed«33 werden 
im Absehen auf das Demutsgebot zu einem Zerrbild des von Böhme 
Gemeinten. Zwar ist bei Böhme das menschliche Selbstverhältnis 
eindeutig auf Gott (»soviel er Gott heisst«34) zurückzubuchstabieren, 
aber eben nur in dem durch die Demut unbedingt gewollten und 
darauf eingelassenen Bezug: »Du seyest in was Stande du wollest, 
so muß Demuth an der Spitze stehen, sonsten erlangest du nicht ihre 
(der Weisheit Gottes) Ehe, wiewol wahre Demuth erst in ihrer Ehe 
geboren wird.«35 Wie bei Eckhart allein die Demut der Zuträger des 
Menschen zur intimsten Gottesnähe ist (zum »Kuss«), so auch bei 
Böhme. Und wie sich die Demut bei Eckhart andererseits nicht als 
menschlicher Beziehungsmodus festnageln lässt als »Wurzel im 
Grunde der Gottheit«, die im »Einen« sein soll (d. h., wo Gott und 
Mensch nicht mehr zwei sind), so wird sie auch bei Böhme erst ei­
gentlich in der gott-menschlichen »Ehe« geboren. Der Begriff der 
Demut bringt also auch bei Böhme allfällige Interpretationsversuche, 
sein Denken auf eine rein monistisch-dialektische Bewegung zu re­
duzieren, zum Scheitern.

Deshalb lässt sich zusammenfassen, dass im Demutsbegriff die 
Spannung zum Austrag gelangt, die - bei aller Unterschiedlichkeit - 
Eckharts wie Böhmes spekulative Gedankengebäude durchherrscht. 
Die Demut nämlich spannt buchstäblich ihr Mensch- und Gottesbild

31 Siehe z.B. 40F, 18,15: »So der Wille nichts von der Kraft der Demuth hat, so ist kein 
unter sich oder in sich Ersincken durch den Tod ins Leben«.
32 1983, 19.
33 Ebenda, 20.
34 Denn nur das »zweite Prinzip« »heisset und ist Gott« (siehe z.B. 3P, 2,3)
35 wB, I, 36.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 283

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsspannung

in der Weise zusammen, dass ein statischer Zusammenfall so verhin­
dert wird wie ein dualistisches Auseinanderhrechen. Sie lässt sich 
nirgends gesondert anhinden, indem sie ihre Quelle weder im Men­
schen noch in Gott »allein« hat, sondern in ihrem - auf Einung - 
ausgehenden Bezug. Demut konstituiert sozusagen den »Zug« dieses 
Bezugs, indem sie Mensch auf Gott und Gott auf Mensch hinordnet 
und in der (Selbst-) Überwindung Zusammenkommen lässt. Im spe­
kulativ gefassten Gesamtgeschehen wird so der uneindeutige Ort des 
Menschen durch die Ordnung der Demut dynamisiert - nämlich auf 
Gott hin, genauso wie der uneindeutige Ort Gottes auf den Men­
schen hin. Menschliches »Unten« wird - so zeigt Eckhart - in der 
Demut zur »Empfänglichkeitsan-lage«, in der das Sein - sprich Gott 
- empfangen werden kann. So wird das menschliche Unten der Ort, 
in dem Gott Gott sein kann. Die menschliche Abgründigkeit - so 
zeigt Böhme - wird in der Demut zur Gottesbegierde, aus der das 
Gottesprinzip entsteht. So wird der abgründige Wille des Menschen 
die Grundlage, aus der die Gottesqualitäten hervorgehen wollen. So­
mit erweist sich bei beiden Denkern ein Wechselbezug als tragend, 
der sich zu entfalten vermag aus dem Vermögen der Demut.

284 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang
Fernes Echo: Nietzsches Verhältnis zur Demut 
(Ein Versuch zu Nietzsche mit Eckhart und Böhme)

I. Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

Unser Thema führte uns Jahrhunderte zurück. Zu fragen hleiht, oh 
die einstmalige Bedeutung der Demut in der Philosophie der Gegen­
wart - in verkappter oder offener Weise - noch zu orten ist. Zuge­
spitzter lautet die Frage: hat sich die Bewegung der Demut, von der 
die spekulativen Denker zeugen, in ein Philosophieren hinüherretten 
können, das sich als solches aus dem Bruch mit der ahendländisch 
metaphysischen Denkart hegreift?1 Um sich ohiger Frage im Rahmen

1 Lohnend wäre eine Untersuchung, die zeigen könnte, oh kurz vor diesem Bruch noch 
in der Hochhlüte des deutschen Idealismus das Demutsgeschehen, wenn auch in ver­
wandelter Terminologie, als Kernstück einer Art idealistischer Heilslehre zu orten ist. 
Als Ansatz hierfür würde sich Hegels Lehre der Selhstnegation des Endlichen als Üher- 
stiegsmöglichkeit seiner Grenzen in der dialektischen Bewegung des ahsoluten Geistes 
anhieten. (Vgl. hierzu z.B. die Gegenüherstellung dieses hegelschen Motivs zu Meister 
Eckhart hei D. Schoeller, 1991, inshesondere: »Einheit als Geschehen«, 77-100) Mit 
Hilfe einer von W. Schulz geführten Linienführung liesse sich unter Umständen sogar 
der Bruch, der sich nach Hegel ereignet als Resultat einer Denkentwicklung ausweisen, 
in der wiederum ein Aspekt der von uns hehandelten Demutshedeutung freizulegen 
wäre. Schulz nämlich führt den Ühergang zur nachidealistischen Philosophie üher den 
Brückenkopf der Spätphilosophie Schellings vor. Dort sei eine Hegel üherwindende 
Neufragestellung eingeläutet worden, die den veränderten Ansatz der nachidealisti­
schen Philosophie insgesamt kennzeichnet. Schulz charakterisiert diese Wende folgend: 
»Hegels thematische Frage gilt der Selhstkonstitution der Vernunft im Blick auf das in 
und durch das Denken aufzuhehende Seiende (...) Erst nachdem die Vernunft alles Sei­
ende in sich einhegriffen und damit sich als den Inhegriff selhst konstituiert hat, hricht 
die Frage auf: »Warum ist denn üherhaupt Vernunft?« (Schelling), und erst hier heginnt 
die auf sich selhst gestellte Vernunft zu fragen, was denn das Tätige der reinen Tätigkeit 
sei, durch das sie sich selhst als Mittel zu ihrem Seinsvollzug vermittelt. (...) Der Voll­
zug dieser Frage tritt uns am durchsichtigsten in der Spätphilosophie Schellings ent­
gegen, denn diese Philosophie stellt sich als der Vorgang dar, in dem die Vernunft sich 
die Erfahrung, die ihr in diesem Fragen zuteil wird, reflektierend zur Einsicht erheht. 
Diese Bewegung sei hier - vorgreifend - in ihrem Sinnzusammenhang gekennzeichnet. 
Die sich selbst in der Möglichkeit ihres Setzens begreifen wollende Vernunft scheitert: 
sie erkennt die Unbegreiflichkeit ihrer selbst, denn ihrem Denken kommt das factum

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 285

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

des Möglichen zu stellen, scheint es sinnvoll, sich einem Denker zu­
zuwenden, der wie kaum ein anderer - »mit dem Hammer«2 - den 
besagten Bruch mit der Vergangenheit heraufbeschworen hat. Ge­
meint ist Friedrich Nietzsche, dessen widersprüchliche und »nicht 
abzuschätzende«3 Wirkung innerhalb der Philosophie - als ein voll­
endender4 oder zerstörender5 Wendepunkt - nun sogar als »post­
modern« gefeiert wird6. An ihn die Frage nach Nachklängen des De­
mutsdenkens heranzutragen, muss verwundern, gibt es doch kaum 
einen augemachteren Demutsgegner7. Es ist, als ob man sich direkt in

brutum ihres reinen Daß schon immer zuvor. Aber diese negative Erkenntnis birgt die 
positive Einsicht in sich: die Vernunft erfährt, daß sie sich voraus einen Grund setzen 
muß, der, an ihm selbst nie in das Denken eintretend, die ständige Möglichkeit ihres 
Setzens ist. Die »Antwort«, die Schelling auf die Frage nach der innern Möglichkeit der 
Selbstkonstitution der reinen Subjektivität gibt, ist nicht vom Vollzug dieser Fragebe­
wegung ablösbar. Ihr Sinn ist die Wandlung des Selbstverständnisses der Vernunft. Die 
ihrer selbst gewisse Vernunft, die angesichts ihres undenkbaren Daß die Ohnmacht 
ihres Denkens erfährt, verzichtet darauf sich selbst denkend zu ihrem Sein ermächtigen 
zu wollen, und gerade in diesem Verzicht nimmt sie sich als zu ihrem Seinsvollzug 
schon ermächtigt hin: sie begreift sich als vermittelte Selbstvermittlung« (1975, 7f. 
Hervorhebung D. S.). Schulz verfolgt dann skizzenhaft diese Bewegung einer »vermit­
telten Selbstvermittlung« als Knackpunkt des Denkens von Kierkegaard bis Heidegger. 
Was er solchermassen als Wende des Selbstverhältnisses der Vernunft darstellt, erinnert 
stark an die Sichtweise Eckharts, durch welche sich der Zugang zum Motiv der Demut 
bahnt. Auch bei ihm mündet der - freilich nur implizite - Ansatz der Frag-würdigkeit 
des Daseins als solches in den bewussten Verzicht zur Selbstermächtigung in der Hin­
nahme des gegebenen Selbsts. Der Umschlag, welcher sich in der Grenzzone ereignet, in 
der sich der Mensch (fragend) seinem Daß-Sein zuwendet - von Ohnmacht und Schei­
tern zu einem veränderten Selbstverhältnis im Sinne eines unhinterfragbaren Selbst­
gewinns - sitzt im Kern der Demutsdynamik, von der Eckhart spricht. Aufgrund der 
Auslegung von Schulz erhält Meister Eckharts Denken der Demut das Moment der 
Vorwegnahme einer philosophischen Entwicklung, die den Übergang zum Gegenwarts­
denken konstituiert. Diese Persepktive könnte das Demutsmotiv aktualisieren hinsicht­
lich einer allgemeinen philosophiegeschichtlichen Relevanz. Einer derart grosspurigen 
Aufgabe kann im Abschluss dieser Arbeit jedoch nicht nachgegangen werden; sie muss 
aufgeschoben (und aufgehoben) werden.
2 Vgl. Untertitel zu »Götzen-Dämmerung«, KSA 6.
3 Vgl. K. Jaspers, 1987,12.
4 Vgl. M. Heidegger, 1989, Bd. 1,13.
5 Vgl. W. Müller Lauter, in: J. Salaquarda, 1996, 234.
6 Vgl. G. Vattimo, 1985, 172-189; J.Habermas, 1988, 104ff., G.Wohlfahrt, 1991, 
83-104.
7 »Am schärfsten ist der Philosoph des Übermenschentums gegen die christliche Demut 
zu Felde gezogen. Nach Fr. Nietzsche gehören Demut, Gehorsam und Geduld zur »Skla­
venmoral«, die durch das Christentum zum Siege gelangte.« (V. Cathrein, 1920, 9.) 
»Aus der Sicht seiner Übermenschen-1dee und auf Grund seiner Ablehnung des

286 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

denjenigen Denkorkan begibt, der zu Beginn des Jahrhunderts die 
Werte des Vergangenen wegzufegen sich vorgenommen hatte. Gera­
de dieses radikale Szenario jedoch macht die Suche nach unserem 
Thema spannend. Es setzt den Begriff der Demut einer - mit Jaspers 
gesprochen -»neuen Atmosphäre« aus, welche mit Nietzsche in der 
Philosophie enstanden ist.8 Im Überschreiten vormalig selbstver­
ständlicher Grenzen9, im Bekenntnis einer bedingungslosen Haltlo­
sigkeit, sind einstmalige weltanschauliche Versicherungen und 
Grundbezüge durchschlagen. »Alles Bestehende wird gleichsam ver­
zehrt in einer schwindelerregenden Bewegung durch die Saugkraft 
(...) eines Vakuums, aus dem mit verzweifelter Gewaltsamkeit neues 
Sein sich gebären soll (die ewige Wiederkehr und die entsprechende 
Dogmatik Nietzsches)«10.

Im Inneren dieser so zu charakterisierenden »schwindelerregen­
den« Verwüstungsbewegung, in der gerade das Fehlen einer trag­
fähigen Grundlage als Grundlage zugemutet wird, lässt sich ein Mu­
ster aufdecken, welches vertraut erscheint. Es lädt dazu ein, nicht nur 
auf die verwehten Spuren der Demut in seiner unerbittlichen Kritik 
zu zeigen, sondern das Demutsmotiv als - zugegeben ungewöhn­
lichen, von Nietzsche wahrscheinlich als provokativ empfundenen - 
Zugang zu einem Grundzusammenhang seines Denkens zu nutzen.

Schöpfergottes konnte Nietzsche zur Erkenntnis echter Demut nicht kommen.« 
(K. Knülle, 1953, 64) »Mitleid, Demut und Reue gehören zusammen und haben ihren 
gemeinsamen Gegner. Dieser ist uns in vorliegender Arbeit gegeben in der Machtethik 
(...) Nietzsches.« (B. Selung, 1926, 6) »Nietzsche will nichts anderes, als den ursprüngli­
chen Zustand (...). Aber er will ihn ohne Gott, um nicht demütig sein zu müssen. (...) 
Anstatt sich vor Gott zu demütigen und den Sieg über sich selber zu erringen, hat Nietz­
sche sich zum Gott gemacht und dann gegen diesen geschaffenen Gott gekämpft.« 
(R. v. Hauff, 1939, 119) »Eine völlige Ablehnung erfährt die christliche Demut bei Fr. 
Nietzsche. Ihm ist sie nichts anderes als »Servilität«, erbärmliches Kriechen vor dem 
Unerreichbaren.« (O. Schaffner, 1959, 28)
8 K. Jaspers, 1987,12. Jaspers bezieht seine Analyse auch auf Kierkegaard, den er Nietz­
sche zur Seite stellt als Mitverursacher eines »Rucks des abendländischen Philosophie- 
rens«. Kierkegaards Denken würde seinerseits ein lohnendes Untersuchungsfeld bieten 
für die Fragestellung, ob eine gewisse Erbschaft des Demutsbegriffs im Gegenwartsden­
ken (bzw. in dessen Herbeiführung) aufzuspüren sei. Die Nähe eines seiner Grund­
gedanken zum Demutsdenken Meister Eckharts ist bereits im Kapitel zu Eckhart ange­
deutet worden. Gerade weil aber Kierkegaard sich eher anbieten würde für den 
Nachklang des Demutsmotivs aufgrund seiner dezidiert christlichen Ausrichtung, 
scheint Nietzsche als Ausgangspunkt für die Suche nach Relikten unseres Themas re­
präsentativer zu sein für die heutige Lage der Philosophie.
9 Vgl. K. Jaspers, 1987,12.
10 Ebenda.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 287

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

Sucht man Nietzsches Schriften auf die Demut ah, so erhält man 
als ersten Eindruck ein typisches Symptom: den schillernden Reflex 
eines Denkens, das nicht festzunageln ist, das zwischen Ahriss und 
Aufhau hefindlich, von Üherkommenem sich frei machend, dennoch 
davon gefärht, nicht nur Gegensätze auszuhalten ahverlangt, son­
dern auch zu gegensätzlichen Auslegungen einlädt11. Die Haltung 
Nietzsches zur Demut reflektiert auf kleinem Ahschnitt diese - jeder 
Eindeutigkeit sich entziehende - Tendenz seines Denkens wieder. 
Wie aher manifestiert sich seine Haltung zur Demut üherhaupt? Ein­
mal an seinen direkten Aussagen zum Thema. Diese streuen sich 
üher seine ganzen Aufzeichnungen - seien sie aus dem Werk oder 
aus dem Nachlass. Anhand von ihnen macht sich hereits eine schwer 
zu vermittelnde Doppelhödigkeit der Beurteilungs- und Referenz­
weisen hemerkhar. Dieser Doppelhödigkeit folgend hietet sich der 
Ühergang zu einer anderen, sozusagen indirekteren dafür aher wei­
teren Betrachtungsperspektive an. Ahgesehen nämlich von den ex­
pliziten Aussagen zur Demut scheint die - unmittelhar üherraschend 
wirkende - Frage lohnend, inwiefern sogar ein Kernanliegen Nietz­
sches mit dem alten Demutsverständnis in Beziehung gehracht wer­
den kann: nämlich das Motiv der (Selhst-)Üherwindung, mit der er 
die tradierte Moral und damit auch den - seiner Ansicht nach - aus 
ihr hervorgegangenen Nihilismus zu durchhrechen versucht. Im 
zweiten Teil sollen skizzenhaft Linien von diesem Grundgedanken 
Nietzsches zum Demutsdenken von Meister Eckhart und Jakoh 
Böhme geführt werden12.

11 Schon die klassisch zu hezeichnenden Interpretationen lassen sich im Schisma der 
gegensätzlichen metaphysischen hzw. antimetaphysischen Auslegungen anordnen: 
W. Kaufmann, 1974, M. Heidegger, 1989 - auf diese Seite liessen sich auch die Aus­
legungen von W Schulz, 1975, und W. Weischedel, 1983 stellen - gegen G. Deleuze, 
1968, und W. Müller-Lauter, 1971. Martin Heideggers frühe Gesamtinterpretation stellt 
hereits einen Gegenpol zu den noch früheren Nietzsche-Auslegungen von W. Dilthey 
dar und hefindet sich zudem im eindeutigen Spannungsfeld zur Einschätzung von 
K. Jaspers, vgl. hierzu z.B. R. Wiehl, 1996, 335-353.
12 Dass Nietzsche vom Werk Eckharts Kenntnis genommen hat, davon zeugen zwei 
Zitate innerhalh seines Werks. In den »Unzeitgemässen Betrachtungen« führt er Eck­
harts Meinung üher das Leiden als »schnellstes Thier« zur Vollkommenheit an. Collis 
und Montinaris Kommentar verahsäumt, dieses Zitat auf seine Quelle - DW, VA, 459,4 
- zurückzuführen. Das zweite Eckhart-Zitat in der »Fröhlichen Wissenschaft« scheint 
im Kontext Nietzsches kaum zu verwundern: »Ich hitte Gott, dass er mich quitt mache 
Gottes!« (KSA 3, 533). Dieses Zitat findet sich im Kommentar ausgewiesen. Der Nach­
lass enthält eine weitere Notiz zu Meister Eckhart persönlich, in dem diesem - für 
Nietzsches Masstähe - höchste Wertschätzung entgegenkommt: »Die großen Philoso-

288 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

Demut wurde, wie zu Beginn gezeigt (Kap 1.4), häufig Objekt 
einer geteilten Beurteilung. Schon Thomas von Aquin, der sie in die 
klassischen Kardinaltugenden zu integrieren sucht, führt gravieren­
de Gegenargumente zur Demut auf. Auch Luther, für den Demut 
»allerhöchste Tugend« bedeutet, warnt vor ihrem Schatten als Ge­
fahr der falschen, geheuchelten Demut. Für Spinoza ist Demut nur 
eine Form der Traurigkeit und Schwächung, für Kant dagegen das 
notwendige Bewusstsein, hinter dem Vernunftgesetz zurückzublei­
ben, in ihrer Perversionsmöglichkeit jedoch Kriecherei.13 Das Neben­
einander einer positiv und negativ gewerteten Spielart der Demut 
gehört also zu ihrer Geschichte. Charakteristisch nun für Nietzsches 
Umgang mit der Demut ist, dass er Kritikweisen einbringt, die bis­
lang neu sind. Einmal führt er eine Art der Demutsentlarvung ein, in 
der ihr Motiv als etwas anderes als Demut gekennzeichnet wird. Zum 
andern misst er die Demut am Masstab ihres eigenen Ideals in einer 
Radikalität, in der sie sich selbst ad absurdum führt. Schliesslich ver­
sucht er sie mit der Wurzel zu entfernen, in dem er ihren Wert im 
Zuge seiner historisch ausgreifenden »Umwertung aller Werte« ins­
gesamt vernichtet.14 Diese drei Kritikarten lassen sich in einer zeitli­
chen Staffelung verfolgen. Umso merkwürdiger ist es deshalb, dass 
neben und fast unabhängig von diesem sich verstärkenden kritischen 
Strom immer wieder wenn auch seltene Inseln auftauchen, in denen 
sich Nietzsche auf die Demut bezieht, als ob diese ihren Abriss 
schadlos überstanden hätte bzw. gar nicht involviert gewesen wäre.

phen sind selten gerathen. Was sind denn diese Kant, Hegel, Schopenhauer, Spinoza! 
Wie arm, wie einseitig! Da versteht man, wie ein Künstler sich einbilden kann, mehr als 
sie zu bedeuten. Die Kenntniß der großen Griechen hat mich erzogen: an Heraclit Em- 
pedocles Parmenides Anaxagoras Democrit ist mehr zu verehren, sie sind voller. Das 
Christentum hat es auf dem Gewissen, viele volle Menschen verdorben zu haben z.B. 
Pascal und früher Meister Eckhart.« (KSA 11,151) Eine eingehende Gegenüberstellung 
von Meister Eckhart und Nietzsche hat Joseph Bernhart vorgenommen, 1935. Für die­
sen Kontext ebenfalls relevant ist die Gegenüberstellung von Motiven Nietzsches und - 
dem Eckhartschen Geist verpflichteten - Nikolaus von Kues, die Wolfahrt unternom­
men hat. Vgl. G. Wohlfahrt, 1991,48-60. Jakob Böhme ist von Nietzsche im Verhältnis 
zu Eckhart nicht so viel Aufmerksamkeit entgegengebracht worden. Er findet sich ledig­
lich einmal und eher beiläufig im Nachlass erwähnt, vgl. KSA 12, 496. Ob Nietzsches 
Buchtitel »Morgenröthe« von Jakob Böhmes »Aurora oder Morgenröthe im Aufgang« 
inspiriert sein mag, darüber liesse sich nur mutmassen.
13 Metaphysik der Sitten, zweites Hauptstück, III., § 11.
14 Eine hilfreiche und systematische Analyse, welche sich innerhalb von Nietzsches 
Werk vornehmlich auf sein Umwertungsvorhaben konzentriert, bietet E. E. Sleinis, 
1994. Nietzsches umwertende Sicht der Demut bzw. humility kommt darin nicht vor.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 289

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

Er wird - so hat es den Anschein - tatsächlich »nicht fertig mit seiner 
Demut«15.

Zunächst sei jedoch an einer Auswahl von Beispielen die Chro­
nologie dieser Kritikarten im näheren gezeigt, um daraufhin die 
Gegenströmung in ihrem augenfälligen Kontrast hervortreten zu 
lassen.

In »Menschliches, Allzumenschliches« erscheint die Demut im 
Zuge von Nietzsches Analyse des »religiösen Lehens«. Sein Blick auf 
Asketen als Menschen eines ausgesprochenen »Trotzes« gegen sich 
selhst, die ihre Gewalt und Herrschsucht in Ermangelung anderer 
Ohjekte auf sich selhst richten für die nötige Lehensherausforderung, 
findet mit dem Hinweis auf die Demut folgende Zusammenfassung: 
»So steigt der Mensch auf gefährlichen Wegen in die höchsten Ge- 
hirge, um üher seine Ängstlichkeit und seine schlotternden Kniee 
Hohn zu lachen; so hekennt sich der Philosoph zu Ansichten der As­
kese, Demuth und Heiligkeit, in deren Glanze sein eigenes Bild auf 
das ärgste verhässlicht wird. Dieses Zerhrechen seiner selhst, dieser 
Spott üher die eigene Natur (...) ist eigentlich ein sehr hoher Grad 
der Eitelkeit«.16 Zum ersten Mal erscheint die Demut somit im Rah­
men des Spektrums von Amhitionen eines ungenügsamen Mentali­
tätstyps. In diesem Kontext geschieht ihre Demaskierung, indem ihr 
Motiv als das eigentliche Gegenteil von Demut, als Eitelkeit kennt­
lich gemacht wird. Ähnlich hetrachtet wird die Demut ein paar 
Ahschnitte weiter als Bestandteil eines asketischen »Spiels«, durch 
welches eine »erschlaffte und ühercultivierte Zeit« zu neuen Lehens­
reizen findet. Nachdem die Lust an »Tier- und Menschenkämpfen 
stumpf« geworden ist, hat sich der gelangweilte Mensch neue Unter­
haltung verschafft durch die Entdeckung der inneren Kriegsführung. 
Als Gegner, der genügend Herausforderung hietet, hat man sich die 
eigene Sinnlichkeit zum Feind erwählt. Nachdem aher auch diese 
gegnerische Phantommacht einmal hesiegt worden ist, hahen sich

15 R. v. Hauff, 1939,119. Hauff, der nehen B. Selung und C. Knülle in der ersten Hälfte 
dieses Jahrhunderts üher die Demut hei Nietzsche promoviert hat, versucht noch am 
differenziertesten diesen Kampf Nietzsches mit der Demut anzudeuten, ohne jedoch 
diesen in seinem philosophischen Niederschlag in Nietzsches Werk zu verfolgen. Letzt­
lich mündet die (etwas monotone) Aussage aller drei Arheiten zusammen, die sich groh 
umreissen lässt dahingehend, dass Nietzsche »getriehen von seinem Größenwahn, der 
in dem Wunsch gipfelt, selhst Gott zu werden« (R. v. H., 1939, 57), Demut nicht zulas­
sen kann und ahwerten muss.
16 KSA 2, 131.

290 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

schnell »neue Dämonen« eingestellt, um den inneren Kampf in Gang 
zu halten. Hier wieder kommt die Demut ins Spiel. Nietzsche 
schreibt: »Das Auf- und Niederschwanken der Wagschalen Hoch- 
muth und Demuth unterhielt ihre grübelnden Köpfe so gut, wie der 
Wechsel von Begierde und Seelenruhe.«17

Während Demut in diesen Aufzeichnungen noch als Moment 
einer Strategie bzw. eines Spiels betrachtet wird, um ein ungenügsa­
mes oder erschlafftes Leben neu aufzureizen, lässt ein kurzer Aus­
spruch im zweiten Buch von »Menschliches, Allzumenschliches« 
eine neue Nuance erkennen. Überschrieben ist der betreffende Apho­
rismus mit den Worten: »Schauspielerei und Ehrlichkeit des Ungläu­
bigen«. Darin deutet Nietzsche wissenschaftliches Erkennen im Ver­
gleich zu religiösem als eigentlich genuinere Manifestation der 
religiösen Ethik der Selbstentsagung und Bescheidenheit. Bewusst 
aber verwirft er diese Möglichkeit der Interpretation sogleich, um 
selbst ja nicht wieder in die geheuchelte Unehrlichkeit religiöser Mo­
ral zu verfallen. Trotzig ruft er aus: »Weg also mit der Kapuze der 
Entsagung! der Miene der Demuth! Viel mehr und viel besser: so 
klingt unsere Wahrheit! Wenn die Wissenschaft nicht an die Lust 
der Erkenntniss, an den Nutzen des Erkannten geknüpft wäre, was 
läge uns an der Wissenschaft?«18.

»Kapuze der Entsagung; Miene der Demuth« drücken einen 
Blickwinkel aus, der sich als immer dominanter erweisen wird: aus 
spielerischer Vorstellung wird für Nietzsche zunehmend Verstel­
lung, Schauspielerei bis hin zu berechnender Verlogenheit. In diese 
Richtung verweist bereits ein nachgelassenes Fragment aus der Zeit 
Oktober bis Dezember 1876, in dem Nietzsche notiert: »Der Fromme 
fühlt sich dem Unfrommen überlegen: an christliche Demuth will ich 
glauben, wenn ich sehe daß der Fromme sich vor dem Unfrommen 
erniedrigt.«19. Diese kurze Notiz lässt ein Misstrauen gegenüber der 
Demut erkennen, welches noch mit der Möglichkeit seiner Auf­
lösung verbunden scheint, - eben durch die radikale Einlösung der 
eigentlichen Bedeutung von Demut, hier im Sinne von »Ernied­
rigung«. Aber in diesem Ausweg aus der eigenen Unglaubwürdigkeit 
deutet sich eine Dialektik an, die die Demut als Wert ingesamt aus 
den Fugen hebt. Diese Implikation tritt offener in der »Morgenröte«

17 Ebenda, 135.
18 Ebenda 417f.
19 KSA8, 341.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 291

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

in einem Aphorimus mit dem Titel: »Gränze aller Demuth« hervor: 
»Zu der Demuth, welche spricht: credo quia absurdum est, und ihre 
Vernunft zum Opfer anbietet, brachte es wohl schon Mancher: aber 
Keiner, so viel ich weiss, bis zu jener Demuth, die doch nur einen 
Schritt davon entfernt ist und welche spricht: credo quia absurdus 
sum.« Der Reichhaltigkeit der Anspielungen und Implikationen die­
ses Satzes soll kurz nachgegangen sein. Was hier als die Überschrei­
tung der herkömmlichen Demutsgrenze bezeichnet wird, bedeutet 
im Klartext einen Umschlag, welcher die Demut gegen sich selbst 
wendet. Zunächst jedoch spielt Nietzsche darin auf die »Sünde wider 
Den Geist« an, wie es in der Vorrede zur »Morgenröthe« heisst20, in 
die sich die »deutsche Logik« im Verhältnis zum christlichen Dogma 
begeben hätte - durch den vermeintlich demütigen Grundsatz: credo 
quia absurdus est. Die radikale Einlösung dieses Glaubensgrundsat­
zes enthält nach Nietzsche jedoch einen Rückstoss auf die Demut 
selbst, der sie zu Fall zu bringen droht. Denn eine grenzenlose Demut 
bezieht sich nicht nur auf Teile, zum Beispiel auf die Vernunft, son­
dern auf den Menschen als Ganzes, schliesslich auch auf sich als De­
mut. Indem sie jede Vorrangstellung, jede eigene Priorität negiert, 
bringt sie auch sich als zu bevorzugenden Wert samt der Basis, auf 
der sie steht - das Christentum als überlegene Lehre -, zum Schwan­
ken. Somit zieht sich der Glaube aufgrund der von ihm geforderten 
Demut sozusagen selbst den Boden weg. Deshalb müsste nach Nietz­
sche der bedingungslos demütige Glaubensgrundsatz lauten »credo 
quia absurdus sum«.

An solchen Beispielen deutet sich fast lehrstückhaft Nietzsches 
»Selbstüberwindung der Moral«21 an. In der kompromisslosen Ernst- 
nahme der christlichen Werte, soll der Moral »Aus Moralität!«22 das 
Vertrauen gekündigt werden. Aus diesem radikalen Verständnis der 
christlichen Werte speist sich letztlich auch jene mögliche Selbst­
bezeichnung Nietzsches im Zarathustra als dem »Frömmsten aller 
Derer, die nicht an Gott glauben«23.

In der »Morgenröte« schlägt nun aber auch eine andere Form

20 KSA3, 256
21 Vgl. z.B. KSA10, 340.
22 KSA 3, §4. Zur »Moral von Nietzsches Moralkritik« siehe P. v. Tongeren, 1989, ins­
besondere Kap. III. Biographisch-psychologische Hintergründe zu dieser Denkentwick­
lung versucht (auf etwas dramatisierende Weise) R. Kreis zu konstituieren, 1991, be­
sonders Kap. II u. III.
23 KSA 4, 322.

292 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

der Kritik durch, die die Ebene der immanenten Kritik verlässt. Im 
Aphorismus mit dem Titel: »Die Triebe durch die moralischen Urt- 
heile umgestaltet« setzt sich ein historisch wertender Blick durch, der 
sich an dieser Stelle noch vergleichsweise moderat äussert. Nietzsche 
schreibt: »Der selbe Trieb entwickelt sich zum peinlichen Gefühl der 
Feigheit, unter dem Eindruck des Tadels, den die Sitte auf diesen 
Trieb gelegt hat: oder zum angenehmen Gefühl der Demuth, falls 
eine Sitte, wie die christliche, ihn sich an's Herz gelegt und gut ge­
heissen hat.«24 Die unterschwellige Richtung dieser hier noch ver­
deckt gehaltenen Kritik findet sich Ende 1880 in einer nachgelasse­
nen Aufzeichnung in aller Deutlichkeit ausgesprochen: »Das 
Christenthum hat das Niedrigkeitsgefühl (Demuth) gut genannt: 
eine Leidenschaft daraus gemacht! Dadurch sich gehoben!«25 In einer 
Notiz aus dem Frühjahr-Herbst 1881 erscheint dann schliesslich jene 
Formulierung, die sich ab dann als das dominante Urteil durch seine 
Schriften zieht: »Die Sklaven haben die Demuth und die Barbaren die 
Grausamkeit in's Christentum gebracht.«26

Diese Betrachtungsweise wird in den folgenden Aufzeichnun­
gen zur Demut ausgestaltet und aus unterschiedlichen Perspektiven 
artikuliert. Im Frühjahr-Sommer 1883 erwähnt Nietzsche das 
argwöhnische Moment allem Mächtigen gegenüber, was der Demut 
als Sklavenmoral eignet27. Nicht mehr nur bedeutet sie nun eine Ver­
kehrung von Schwäche in Stärke, sondern wird noch mit dem Zusatz 
der Rache ausgestattet, des Ressentiments, der böswilligen Verlogen­
heit. Im Zarathustra findet diese Ansicht ihren veröffentlichten Nie­
derschlag, wenn Nietzsche »Von den Priestern« schreibt: »Böse Fein­
de sind sie: Nichts ist rachsüchtiger als ihre Demuth. Und leicht 
besudelt sich Der, welcher sie angreift.«28 Diese negativ wertende, 
fast agressive Haltung vertieft sich zunehmend. Im Frühjahr 1884 
notiert Nietzsche in sein Heft: »Die Wurzel alles Übeln: daß sklavi­
sche Moral gesiegt hat, der Sieg der Demuth, der Keuschheit, abso­
luten Gehorsams, Selbstlosigkeit - .«29 Fatal ist dieser Sieg gemäss 
Nietzsche in seinen Folgen - als Verunsicherung der »schaffenden 
Naturen«, in der Vergessenheit um das rechte Mass aufgrund der

24 KSA 3, 45.
25 KSA 9, 317
26 Ebenda, 475
27 KSA 10, 248f.
28 KSA 4,117.
29 KSA 11, 25 (348).

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 293

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

harten Askese der Demutsmoral, in der Verlästerung der »besten 
Dinge«30.

Die Bücher »Jenseits von Gut und Böse« und »Genealogie der 
Moral« verfestigen die Sichtweise der Demut als Bestandteil einer 
Sklavenmoral, in der - so Nietzsche wörtlich - das »Ressentiment« 
schöpferisch geworden ist.31 Erst später ist wiederum eine Bewegung 
zu vermerken, in der die Kritik in unverhohlenen Ärger mutiert. So 
zum Beispiel, wenn Nietzsche im Antichrist regelrecht schimpfend 
artikuliert: »als ob nicht Demuth, Keuschheit, Armut, Heiligkeit 
mit Einem Wort dem Leben bisher unsäglich mehr Schaden gethan 
hätten als irgend welche Furchtbarkeiten und Laster«32. In einer der 
letzten unveröffentlichten Aufzeichnungen zum Thema schliesslich 
scheint der Ärger in Abscheu überzugleiten: Im Frühjahr 1888 wird 
Demut nur noch als eine Form der »Krankhaftigkeit«, als Ausdruck 
der gebrochenen Widerstandskraft betrachtet. Nietzsche räsonniert: 
»Ich habe mich gefragt, ob man nicht alle diese obersten Werthe der 
bisherigen Philosphie Moral und Religion mit den Werthen der Ge­
schwächten, Geisteskranken und Neurastheniker vergleichen kann: 
sie stellen, in einer milderen Form, dieselben Übel dar ,..«33

II. Die Demut Zarathustras

Umso merkwürdiger ist nun, dass neben dieser immer härter wer­
denden Beurteilungslinie sich Aussagen über die Demut finden, die 
diese in ein völlig anderes Licht stellen. In ein Licht, dass nicht erken­
nen lässt, dass es sich hier um einen schärfstens kritisierten Begriff 
handelt, den Nietzsche auf seine vermeintliche Verlogenheit bis zur 
Krankhaftigkeit zerlegt. Diese gegenläufige Strömung von Nietz­
sches Demutsbezügen sei im folgenden vorgebracht und zu interpre­
tieren versucht.

Eines der frappierendsten Beispiele dieser anderen Referenzwei­
sen liefert erstaunlicherweise kein geringeres Buch als »Zarathu­
stra«. An einem der Scharnierstellen des Werks im Übergang vom 
zweiten zum dritten Teil, im Kapitel über »Die stillste Stunde«, sieht

30 Ebenda.
31 Vgl. KSA5, 208f.bzw. 270.
32 KSA 6, 175.
33 KSA 13, 250.

294 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Demut Zarathustras

sich der Leser auf einmal mit einem Hinweis auf die Demut konfron­
tiert, der mit dem zentralen Anspruch des Zarathustra verbunden 
scheint.

Die sogenannte »Stillste Stunde« tritt hier fordernd auf, Zara­
thustra daran zu erinnern, dass seine eigentliche Botschaft noch nicht 
erfüllt sei. Zarathustra zaudert angesichts dieser Ermahnung, was an 
das alttestamentarische Motiv der sich weigernden Propheten erin­
nert, worauf die Stillste Stunde zu ihm spricht: »Was liegt an dir, 
Zarathustra! Sprich dein Wort und zerbrich!«. Daraufhin antwortet 
Zarathustra: »Ach, ist es mein Wort? Wer bin ich? Ich warte des 
Würdigeren; ich bin nicht werth, an ihm auch nur zu zerbrechen.«

Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: >Was liegt an dir? Du 
bist mir noch nicht demüthig genug. Die Demuth hat das härteste 
Fell.< -

Und ich antwortete: >Was trug nicht schon das Fell meiner 
Demuth! Am Fusse wohne ich meiner Höhe: wie hoch meine Gipfel 
sind? Niemand sagte es mir noch. Aber gut kenne ich meine Thä- 
ler.<«34 (Hervorhebung D. S.) Die »Stillste Stunde« gibt sich damit 
aber nicht zufrieden. Am Schluss des Abschnitts befindet sie, dass 
Zarathustra noch nicht genug Kind geworden, noch zu sehr im 
»Stolz« der Jugend befangen sei und schickt ihn erneut in die Ein­
samkeit.

Bevor auf diese erstaunliche Stelle näher eingegangen wird, sei 
gleich daneben gestellt noch eine Aufzeichnung aus dem Nachlass 
des Sommers 1883. Unter dem Titel »der Große« schreibt Nietzsche: 
»Als ich mich von mir selber abwandte, da erst sprang ich über mei­
nen eignen Schatten: und wahrlich, meine Freunde, mitten hinein in 
meine Sonne!« Darauf heisst es weiter: »Bin ich nicht ein Bescheide­
ner? Am Fuße wohne ich meiner Höhe und niemals noch sah ich 
meine Gipfel: unüberredbar ist meine Demuth. Aller Geist kommt 
zu - mir: ich liebe ihn, daß er mein Geist sein will.«35 (Hervorhebung 
D. S.)

Diese Stellen sind denkwürdig in mehrfacher Hinsicht. Folgende 
Fragen drängen sich auf: Was hat Demut mit der Mission des Zara­
thustra zu tun? Wieso verweigert sich dieser nicht der Ermahnung 
zur Demut, wo er doch durch und durch erfüllt ist von der Vision des 
Übermenschen (und mit der damit verbundenen Umwertung aller

34 KSA4,188.
35 KSA10, 421.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 295

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

herkömmlichen Werte)? Wieso verweist er sogar explizit auf das ho­
he Mass seiner eigenen Demut, die in der entsprechenden Nachlass­
stelle sogar als »unüherredhar« bezeichnet wird?

Um hierauf Antworten zu finden, erscheint es notwendig, der 
Charakterisierung dieser Demut nachzugehen, um ihrem eigentli­
chen Sinn besser auf die Spur zu kommen. Auf den ersten Blick be­
reits ist auffällig, dass der Demut das »härteste Fell« attributiert 
wird. Diese Metapher steht in offensichtlichem Kontrast zu Nietz­
sches üblicher Demutskritik als Form der Widerstandslosigkeit, Feig­
heit und Schwäche. Was nun aber meint Nietzsche mit »Härte«? 
Auch einer flüchtigen Nietzsche-Kenntnis kann kaum entgehen, dass 
dieses Wort bei ihm mit positiver Konnotation behaftet ist. Härte hat 
etwas mit der geforderten »grossen Gesundheit« zu tun36. (Nietzsche 
spricht etwa von der »dionysischen Aufgabe«, für welche die »Härte 
des Hammers« unumgänglich sei: »Der Imperativ >werde hart!<, die 
unterste Gewissheit darüber, dass alle Schaffenden hart sind, ist das 
eigentliche Abzeichen einer dionysischen Natur.«37) Härte kenn­
zeichnet auch die Haltung des »Immoralisten«38, dessen Perspekti­
venweite die engen Grenzen der herkömmlichen Moral überwindet, 
der das Ja zu allen Formen des Lebens aufbringen kann. Einen beson­
ders aufschlussreichen Hinweis zu Nietzsches Begriff von Härte fin­
det sich in der »Fröhlichen Wissenschaft« in einem Gedicht mit dem 
entsprechenden Titel: »Meine Härte«. Es lautet: »Ich muss weg über 
hundert Stufen, Ich muss empor und hör euch rufen: »Hart bist du; 
Sind wir denn von Stein?« - Ich muss weg über hundert Stufen und 
Niemand möchte Stufe sein.«39

Wie aber ist die innere Verbindung von einer durch solche Hin­
weise qualifizierten »Härte« und der Demut zu vollziehen? Gibt es 
eine solche überhaupt? Betrachten wir nochmals den Satz, welcher 
der Erwähnung der Demut vorausgeht. Die stillste Stunde fordert 
darin Zarathustra auf: »sprich dein Wort und zerbrich.« Es ist zu

36 Vgl. z. B. KSA 3, 635 f. oder KSA 6, 436.
37 KSA 6, 349. Er hebt auch die »Härte der eigenen Verantwortlichkeit« gegen »ideali­
stische Verlogenheit« hervor (ebenda 432) oder zeichnet ein Ideal des Sterbens als »hart, 
nachdenklich, vordenklich« (ebenda 388) oder spricht von der Stärke des Willens im 
Sinne eines »herzensharte(n) ewige(n) Entschlossensein(s)« (KSA 10, 452).
38 So lautet Nietzsches Selbstbezeichnung in der »Morgenröte«, Vorrede §4. Vgl. zur 
Kennzeichnung des Immoralisten auch in »Ecce Homo«: »Warum ich ein Schicksal bin«, 
KSA 6, 367f.
39 KSA 3, 358.

296 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Demut Zarathustras

vermuten, dass das »Wort«, das hier gemeint ist, nichts anderes als 
die Lehre des Zarathustra sein kann, welche dieser in der Vorrede 
erstmalig anspricht: »Ich lehre euch den Übermenschen. Der Mensch 
ist Etwas, das überwunden werden soll. Was habt ihr gethan, ihn zu 
überwinden?«40 Wenn also die stillste Stunde sagt, sprich dein Wort 
und zerbrich, so liegt es nahe zu vermuten, dass damit nichts anderes 
gemeint sein kann, als dass Zarathustra selbst diese Konsequenz sei­
ner Lehre zu vollziehen hat; dass er nicht nur über hundert Stufen 
hinweg auf den Übermensch deuten, sondern selbst Stufe werden 
muss auf dem Weg dorthin. In diesem Kontext macht der Hinweis 
auf das »harte« Fell der Demut, welches es ermöglicht, selbst »Stufe« 
zu werden, eben hart genug zu sein, um sich selbst zu überwinden, 
Sinn. Das Aussprechen des Wortes und die Notwendigkeit des Zer- 
brechens hängen untrennbar zusammen41, und wenn sich Zarathu­
stra gegenüber dem einen verweigert, so auch gegenüber dem ande­
ren. Dass er diese Konsequenz seiner Rede selbst deutlich im Auge 
hat, macht auch die Reaktion verständlich, dass er - eben in seiner 
stillsten Stunde - »weinte und zitterte wie ein Kind und sprach: >Ach, 
ich wollte schon, aber wie kann ich es! Erlass mir diess nur! Es ist 
über meine Kraft!<«42.

Die Bemerkung, dass Zarathustra noch nicht demüthig genug 
sei, kann also im Blick auf die Überwindung ausgelegt werden, wel­
che die Lehre vom Übermenschen impliziert. Was der Hintergrund 
dieser Implikation ist, sei noch dahingestellt. Zuvor sollte greifbarer 
werden, auf was diese zielt. Sie zielt letztlich auf ein bedingungsloses 
Ja zum Leben, welches Zarathustra verköpern soll. Sie zielt auf die 
Auflösung des Nihilismus durch einen Akt des »Verneinens und Ver- 
nichtens«43 seiner Bedingungen, welche für Nietzsche in den Denk-, 
Glaubens- und Moralkonstellationen eingegraben sind, auf welchen 
die abendländische Kultur seit Sokrates und dem Christentum insge­
samt aufruht44. Das heisst, der abendländische Mensch - so wie er

40 KSA4,14.
41 Entsprechend heisst es dann auch im Dritten Buch, am Ende des Kapitels »Der Gene­
sende«: »Ich sprach mein Wort, ich zerbreche an meinem Wort: so will es mein ewiges 
Loos -, als Verkündiger gehe ich zu Grunde!« (KSA4, 277)
42 Ebenda 188. Auch die Festellung der Stillsten Stunde: »Deine Früchte sind reif, aber 
du bist nicht reif für deine Früchte« gewinnt vor diesem Hintergrund Transparenz 
(Ebenda, 189).
43 Vgl.KSA6.368.
44 Albert Camus fasst zusammen: »Nietzsche nimmt zugunsten des Nihilismus die

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 297

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

geworden ist - soll »Übergang und Untergang« sein45. Wieso aber 
tritt im Kontext dieser Vision, gemäss der das Gewordene unterzuge­
hen hat für das Werden eines neuen Daseins46, die Demut auf: aus­
gerechnet sie als alter ethischer Wert für einen Vollzug, der gerade in 
der Überwindung ihrer eigenen Bedingungen bestehen soll?

Nahe liegt der Gedanke, dass die Demut tauglich erscheint für 
die geforderte Überwindung aufgrund der in ihr gegebenen Möglich­
keit zur Selbstaufhebung, wenn man, wie oben kurz skizziert, ihren 
Gehalt nur konsequent genug anwendet. Gemeint ist sicherlich keine 
Demut, die sich mit Teilvollzügen begnügt in Formen der Ernied­
rigung, der Unterwürfigkeit, des Vernunftopfers; die Demut, auf die 
im »Zarathustra« angespielt wird, muss vielmehr eine sein, die auf's 
Ganze geht. Denn es handelt sich ja für Nietzsche um die Überwin­
dung einer Form des Menschseins überhaupt für »die Herausbildung 
immer höherer, seltenerer, fernerer, weitgespannterer, umfängliche­
rer Zustände, kurz eben die Erhöhung des Typus »Mensch«, die fort­
gesetzte »Selbst-Überwindung des Menschen«, um eine moralische 
Formel in einem übermoralischen Sinne zu nehmen«47. (Hervor­
hebung D. S.)

Hiermit scheint ein weiteres zentrales Indiz zur Entschlüsselung

Werte in Beschlag, welche nach aller Überlieferung als Bremskräfte des Nihilismus 
angesehen werden. Hauptsächlich die Moral. Die moralische Verhaltensweise, wie So­
krates sie dargestellt hat und das Christentum sie empfiehlt, ist an sich ein Zeichen von 
Dekadenz. Sie will an die Stelle eines Menschen aus Fleisch und Blut den Abglanz eines 
Menschen setzen. Sie verurteilt die Welt der Leidenschaften und der Aufschreie im 
Namen einer harmonischen ganz und gar imaginären Welt. Wenn der Nihilismus ge­
kennzeichnet ist durch die Unfähigkeit zu glauben, so besteht sein bedenkliches Sym­
ptom nicht im Atheismus, sondern in der Ungläubigkeit zu glauben, was ist, zu sehen, 
was geschieht, und zu leben, was sich darbietet. Diese Schwäche liegt jedem Idealismus 
zugrunde. Die Moral hat keinen Glauben an die Welt.« (1996, 65) Zu Nietzsches - zum 
Teil religionsinspirierender (!) - Religionskritik siehe etwa H. Wein, 1962; K. Jaspers, 
1946, E. Biser, 1971, 36-45 u. 295-305; J. Splett, 1975,161-182. Für einen Überblick zu 
Nietzsches Verhältnis zur jüdisch-christlichen Tradition und dem Forschungsstand dazu 
vgl. J. Salaquarda, in: B. Magnus und K. Pippin, 1996, 90-119.
45 KSA 4, 17.
46 »Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Brücke und kein Zweck ist: was 
geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Übergang und ein Untergang ist. 
Ich liebe Die, welche nicht zu leben wissen, es sei denn als Untergehende, denn es sind 
die Hinübergehenden.Ich liebe die grossen Verachtenden, weil sie die grossen Verehren­
den sind und Pfeile der Sehnsucht nach dem andern Ufer. (...)Ich liebe Den, welcher 
lebt, damit er erkenne, und welcher erkennen will, damit einst der Übermensch lebe. 
So will er seinen Untergang.« (KSA 4,16f.)
47 KSA 5, 205.

298 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Demut Zarathustras

des Demutsbegriffs gefallen, den Zarathustra auf sich selbst bezieht. 
Steht die Demut im Kontext des notwendigen »Zerbrechens«, sprich 
Überwindens, welches sich mit seinem »Wort« verbindet, so ist auch 
sie vornehmlich in einem »übermoralischen« Sinn zu nehmen. D. h., 
ihren Sinn gewinnt sie hier nicht innerhalb des üblichen, sie umge­
benden Moralrasters, sondern - gegenteilig - als Ausweg daraus. Be­
zieht sich die Demut des Zarathustra doch offensichtlich nicht auf 
einen erniedrigenden Selbst- und Fremdbezug gemäss eines gläubi­
gen Diktats, sondern auf die Verwirklichung des Potentials des Men­
schen, welches gerade in der Befreiung aus diesem - für Nietzsche - 
lebensfeindlichen Moral- und Religionsgehäuses besteht. Zarathu­
stras Demut ist notwendig »übermoralisch«, weil sie nur auf das fun­
damentale Selbstinteresse des Menschen absieht. Diese Demutsauf­
fassung im »übermoralischen« Sinn findet ihre Bestätigung an 
anderer Stelle, in der auf sie ebenfalls erstaunlich günstiges Licht 
fällt. In der »Genealogie der Moral« (im Abschnitt »Was bedeuten 
asketische Ideale«) schreibt Nietzsche: »Man weiss, was die drei gros­
sen Prunkworte des asketischen Ideals sind, Armut, Demuth, 
Keuschheit: und nun sehe man sich einmal das Leben aller grossen 
fruchtbaren erfinderischen Geister aus der Nähe an: -man wird darin 
alle drei bis zu einem gewissen Grade immer wiederfinden. Durchaus 
nicht, wie sich von selbst versteht, als ob es etwa deren »Tugenden« 
wären - was hat diese Art Mensch mit Tugenden zu schaffen! - son­
dern als die eigentlichsten und natürlichsten Bedingungen ihres be­
sten Daseins, ihrer schönsten Fruchtbarkeit«48. Dass Nietzsche sich 
selbst unter diese »Art Mensch« zählt, wird kurz darauf sichtbar, 
wenn er die so gezeichneten »erfinderischen Geister« mit den Phi­
losophen gleichsetzt, von denen er in offener Identifizierung spricht 
als: »wir Philosophen«.

Aufgrund dieses Netzes von Bezügen und Hinweisen lässt sich 
schliessen, dass die Bedeutung der Demut des Zarathustra nicht im 
Sinne der herkömmlichen Tugend, sondern im Sinn einer Bedingung 
für »bestes Dasein« hinsichtlich »weitgespannterer« und »umfäng­
licherer Zustände« des Menschseins zu nehmen ist. Der Weg hierzu 
verlangt nach einer Überwindung, die in der Lehre des Übermen­
schen inbegriffen ist (»der Mensch ist Etwas, das überwunden wer­
den soll. Was habt ihr gethan, ihn zu überwinden?«49). Auch wenn

48 KSA5, 352.
49 KSA4,14.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 299

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

Nietzsche in der Beschreibung dieses »übermenschlichen« Ziel­
zustandes - gemäss Magnus und Pippin50 - denkbar vage geblieben 
ist, so ist eine Losung hierfür nicht zu übersehen, »deren Nietzsche 
kaum jemals müde wird«51, die sich auch als Untertitel eines seiner 
letzten Werke »Ecce Homo« hervorgehoben findet: »Wie man wird, 
was man ist.«52 Woraufhin der Mensch sich zu überwinden hat, ist 
demnach nichts unerhört »Neues«. Gegenteilig sogar, unter- und 
überzugehen hat er nur im Hinblick auf sich selbst, auf dasjenige, 
was er ist. (Was damit gemeint sein kann, dazu später.) Die Stufe, zu 
der der Mensch aufgrund der Härte der Demut werden kann, führt 
letztlich zu ihm selbst.

Die hiermit nur formal skizzierten Momente des Überwin­
dungsaktes, welcher mit Nietzsches »harter« Demut angesprochen 
sind, lassen ein Grundmuster wiedererkennen, welches nicht unbe­
kannt erscheint. Seine Nihilismusüberwindung bewegt sich dies­
bezüglich nicht auf Pfaden »gegen den ganzen Rest der Mensch­
heit«53, wie sie Nietzsche gerne dramatisch inszeniert, sondern auf 
alten Bahnen einer Lehre, die in der Selbst-Überwindung eine le­
benseröffnende (Denk-)Praxis wusste. In Nietzsches schillerndem 
und nicht ganz entschiedenem Umgang mit diesem Begriff bleibt 
von dieser Bedeutungstradition eine spannungsvolle Vibration übrig. 
Dass trotz der unerbittlichen Kritik an der Demut, diese immer mal 
wieder in ungebrochen positiver Konnotation in seinen Werken auf­
taucht, mag den Verweis auf diejenige tradierte Sinnquelle berechti­
gen, in der die Demut als Regel eines »Überwindungsspiels« gewusst 
wurde. Dass eine starke, daran erinnernde Auffassungsweise der De­
mut bei Nietzsche bis zum Schluss anhielt, dafür spricht auch eine 
Notiz aus dem Nachlass 1887/88, übrigens die letzte zum Thema 
Demut. Im Anschluss an eine Dostojewskij-Lektüre schreibt er im 
emphatischen Tonfall in einer Nachlassaufzeichnung: »Kein Gott 
für unsere Sünden gestorben; keine Erlösung durch den Glauben; 
keine Wiederauferstehung nach dem Tode - das sind alles Falsch­
münzereien des eigentlichen Christenthums, für die man jenen un­
heilvollen Querkopf (Paulus? D. S.) verantwortlich machen muß.

50 Siehe 1996, 40.
51 B. Magnus, in J. Salaquarda, 1996, 227.
52 Vgl. hierzu auch K. Löwith: »>Wie man wird, was man istc im Gedanken der ewigen 
Wiederkehr«, 1978,127-141, und M. Heidegger, 1989, 302 ff.
53 KSA 6, 371.

300 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Parallelen

Das vorbildliche Leben besteht in der Liebe und Demuth; in der 
Herzens-Fülle, welche auch den Niedrigsten nicht ausschließt; in der 
förmlichen Verzichtleistung auf das Recht-hehalten-wollen, auf Ver­
teidigung, auf Sieg im Sinne des persönlichen Triumphes; im Glau- 
hen an die Seligkeit hier, auf Erden, trotz Not, Widerstand und Tod; 
in der Versöhnlichkeit, in der Ahwesenheit des Zornes, der Verach­
tung; nicht helehnt werden wollen; Niemandem sich verhunden ha- 
hen; die geistlich-geistigste Herrenlosigkeit; ein sehr stolzes Lehen 
unter dem Willen zum armen und dienenden Lehen.«54 (Hervor- 
hehung D. S.)

III. Parallelen

Die Weise, in welcher Nietzsche die Demut in positiver Einschätzung 
in seinen Kontexten verwendet, verliert einiges an Eigenwilligkeit, 
wenn man sie, wie ohen hereits angedeutet, in den Horizont der von 
uns untersuchten Demutslehre stellt. Dies soll nun des näheren ge­
schehen. (Dahei hleiht »Zarathustra« die Hauptreferenz, schon weil 
darin der unseren Vergleich inspirierende veröffentlichte Demuts­
hinweis erscheint). Bislang sind die Momente und das Gefüge eines 
Üherwindungsprozesses hei Nietzsche nur zur Andeutung gekom­
men. Für den Vergleich mit der alten Demutslehre lohnt sich eine 
eingehendere Betrachtung, vor allem auch der Blick auf den Hinter­
grund, aus dem dieser Prozess hei ihm erwächst. Diese Betrachtung 
soll zunächst in einer Verhindungslinie zu Meister Eckhart, dann zu 
Jakoh Böhme entwickelt werden. Der getrennten Vorgehensweise 
unterliegt die implizite Gliederung, dass sich auch der hesagte Hin­
tergrund auf zwei Grundgedanken Nietzsches zurückführen lassen 
kann: die Wiederkunftslehre und die Lehre vom Willen zur Macht 
(die einen jeweils verschiedenartigen Bezug zu Eckhart resp. Böhme 
nahelegen). Der in dieser Zweiteilung sich anhietende Zugang er- 
lauht es, unser Thema von zwei Grundpolen des Denkspektrums 
Nietzsches her zu heleuchten. Hier Grundpole zu erhlicken spricht 
für eine Auffassungsweise, die sich dieshezüglich auf die Interpreta­
tion Heideggers stützt. Er entwirft die komplimentäre Einheit dieser 
heiden Grundsätze, in dem er in sie Nietzsches Version der Antwort 
auf die metaphysische Fragestellung nach dem Was-Sein und Dass-

54 KSA13, 103f.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 301

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

Sein des Seienden hineindeutet55. Oh man mit dieser Interpretations­
weise einverstanden ist oder nicht56,- heide Gedankenlinien treffen 
auf das Üherwindungsgehot in je unterschiedlicher Hinsicht, man 
könnte sagen: einmal in ontologischer, einmal in voluntaristischer 
Ausformung. Dieser Umstand soll mit Hilfe von Linienführungen 
zu Eckhart und Böhme im Folgenden kurz skizziert werden. Anhand 
dessen kann ahschliessend die Kontur ihres ursprünglichen Demuts­
hegriffs in nochmals anderem Licht hervortreten.

Bei Eckhart hietet sich seine Zusammenfassung des Demuts- 
gehots als Anknüpfungsort der Gegenüberstellung zu Nietzsche an. 
Es lautet, wie gezeigt wurde, in aller Knappheit und Schärfe: »Demut 
geht auf ein Vernichten des eigenen Selhst aus.«57 Auf die Auffas­
sungsweise dieses Vernichtungsaktes kommt es offensichtlich an. 
Um sich ihn nochmals zu vergegenwärtigen, sei zunächst wiederholt, 
was sich hinsichtlich seiner Aussage negativ ausklammern lässt: er 
hedeutet keine Selhst-Zerstörung, keine Selhstzerfleischung auf­
grund von menschlicher Schuldigkeit, Unwürdigkeit, Schwäche in 
der Gegenüherstellung zu einem vollkommenen oder allmächtigen 
Gott. Was es zu vernichten gilt, ist das Haften am Eigenen, dessen 
monopolistische Partikularität in seinen Vorliehen und Ahneigungen 
die Signatur unseres Daseins vielfältig prägt und es in seine selhst- 
hezogene Bahn wirft. Das Ziel dieser »Selhstvernichtung« wird von 
Eckhart hekanntlich nicht als Selhstauflösung dargestellt, sondern als 
Chance eines Selhstüherstiegs, welche den Menschen auf zuvor un- 
hekannte Weise zu sich selhst zu hringen vermag. Darum schreiht

55 »Der Wille zur Macht sagt, was das Seiende >istc, d.h. als was es machtet (als Macht). 
Die ewige Wiederkehr des Gleichen nennt das Wie, in dem das Seiende solchen Was- 
Charakters ist, seine >Tatsächlichkeitc im Ganzen, sein >Daß es istc. Weil das Sein als 
ewige Wiederkehr des Gleichen die Beständigung der Anwesenheit ausmacht, deshalh 
ist es das Beständigste: das unhedingte Daß«. (M. Heidegger, Bd. II, 1989,16. Vgl. hier­
zu auch 1989, Bd. I, 26-33 u. 428-438)
56 Gegen die Heideggerische Auslegungsweise hat sich vor allem W. Müller-Lauter aus­
gesprochen, der die metaphysische Implikation des Willen-zur-Macht-Theorems he- 
zweifelt, vgl. in: J. Salaquarda, 1996, 234-288). Müller-Lauter informiert an gleicher 
Stelle auch üher die Schwierigkeiten, welche die Interpretation dieser These Nietzsches 
von Anfang hegleitet hahen aufgrund der verfahrenen Editionsgeschichte des Nach­
lasses (ehenda 236-244, vgl. auch K. Schlechta: »Offener Brief an Karl Löwith«, in: 
J. Salaquarda, 1996, 98f.). Auch R. Schmidt und C. Spreckelsen warnen vor einer zu 
»vereinheitlichenden Interpretation« der Grundthesen Nietzsches, wodurch der »expe­
rimentelle Charakter dieser Äußerungen zu üherlesen« sei (1995, 157).
57 DW, VA, 437, 30f.

302 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Parallelen

Theo Kohusch in gewollter oder ungewollter Anspielung auf das 
nietzscheanische Diktum: »Im Grundakt der Selbstentäußerung oder 
der Demut wird so der Mensch, was er eigentlich ist«58. Das in seiner 
Eigentlichkeit gezeichnete Menschsein des Demütigen differiert nun 
in ungeheurem Masse vom alltäglichen, und zwar - in Nietzsches 
Terminologie - angesichts von »weitgespannteren«, »umfängliche­
ren« Zuständen, angesichts einer masslosen »Erhöhung« des »Typus 
Mensch«, die sich darin ahzeichnen. In Eckharts Sprache drückt sich 
die Dimension des demütigen Zustands so aus: »Dieser demütige 
Mensch ist Gottes so gewaltig, wie er seiner selhst gewaltig ist (...) 
Gott und dieser demütige Mensch sind ganz Eins und nicht Zwei; 
denn, was Gott wirkt, das wirkt auch er, und was Gott will, das will 
auch er, und was Gott ist, das ist auch er: ein Lehen und ein Sein.«59

Der in Meister Eckharts Demutsvollzug verlangte huchstähliche 
Unter-gang60 einer Form des Selhstseins führt demnach in ein Selbst­
verhältnis, welches sich vornehmlich dadurch charakterisiert, dass es 
nicht mehr vom Gottesverhältnis zu trennen ist. Der Demütige he- 
darf keines Gottes mehr als äusserlichen Grund oder Ziel seines Da­
seins, keinen externen Sinnstifter, weil dieser - so Eckhart wörtlich - 
in der Demut »enthöht« hzw. »verinnigt« ist61. Diese Gottesledigkeit 
des Demütigen, die auf seinem Einssein mit Gott heruht, drängt wie­
derum einen Seitenhlick zu Nietzsche auf62. Sein Übermensch kenn­
zeichnet sich ehenfalls aus einer Überfülle, die keines Gottes mehr 
hedarf: »Einst sagte Man Gott, wenn man auf ferne Meere blickte; 
nun aber lehrte ich euch sagen: Übermensch«63 Das herkömmlich ins 
ferne Aussen gelegte Göttliche lässt sich bei beiden in derVerlage- 
rung nach Innen, in der Identität mit dem Menschen ausweisen. Der 
Preis dieser Verlagerung jedoch beläuft sich bei beiden auf einen Un­
tergangs-, Überwindungs- bzw. Vernichtungsakt, durch welchen der

58 In: K. Ruh, 1986, 54.
59 DW, Pr. 15,175,17f. Vgl. hierzu auch »Die zweite Tugend, die einen Menschen groß 
macht, das ist wahre Demut (...). Diese Tugend macht den Menschen am allergrößten; 
wer dies am allertiefsten und am vollkommensten hat, der besitzt die Möglichkeit, alle 
Vollkommenheit zu empfangen.« (DW, Pr. 74,101f., 33f. Hervorhebung D. S.)
60 Vgl. zur Bedeutung des »Unten« Kapitel 2, II.
61 DW, Pr. 14,169, 24f. und DW, Pr. 14,169, 30.
62 Es sei daran erinnert, dass Eckhart sogar ein Gebet formuliert, das diese Art der 
Gottesledigkeit zum Inhalt hat (»Darum bitten wir Gott, dass wir »Gottes« ledig wer­
den«, vgl. DW, Pr. 52, 555, 26 f.), und dass Nietzsche diesen Ausspruch Eckharts in 
seinem veröffentlichten Werk zitiert, vgl. KSA 3, 533.
63 KSA 4,109.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 303

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

Mensch neu wird, neu im Sinne seiner eigenen Ursprünglichkeit, 
d. h. zu dem wird, was er eigentlich ist.

Bevor auf die - unter dieser verblüffend ähnlichen Gedanken­
struktur liegenden - pochenden Hintergrundsunterschiede einge­
gangen wird, soll die Verbindungslinie zwischen Eckhart und Nietz­
sche noch um eine Wendung weitergezogen werden. Der sich mit 
Gott eins wissende Demütige nämlich bedarf nach Meister Eckhart 
auch keines Grundes mehr für sein Dasein. Er ist sozuagen Grund 
genug. Sein Dasein entspricht der Ungründigkeit, dem grundlosen 
Sein Gottes, welches als Letztbegründung Grund in sich selbst ist. 
Fragt man ihn: »Warum lebst Du«, so würde er gemäss Eckhart zu 
antworten haben: »Umbe leben« - »um des Lebens willen«64. Der 
Grund zu Leben ist dem Demütigen das Leben »sunder warumbe«, 
eine Begründung ausserhalb seines Daseins gibt es für ihn nicht. 
Oder mit Shizuteru Ueda formuliert: »Von außen kann ihm keine 
Antwort (auf den Lebenssinn D. S.) mehr gegeben werden. Das »oh­
ne Warum« ist schlicht zur ursprünglich neuen Antwort gewor­
den.«65

Von hier aus drängt sich eine Gedankenbrücke zu jener Lebens­
haltung auf, die Nietzsche als »amor fati« bezeichnet. In diesen 
beiden Worten drückt sich der Kulminationspunkt seiner Nihilis­
musüberwindung aus, als deren Fundament man auf die Wieder­
kunftslehre stösst. Amor fati bedeutet sozusagen den »normativen«66 
Gehalt der »Ewigen Wiederkehr«, indem Nietzsche diese euphorisch 
als »die höchste Formel der Bejahung, die überhaupt erreicht werden 
kann« verstanden wissen will67. Eine solche »Formel« ist sie ihm,

64 DW, Pr. 6, 81, 25.
65 Ueda Shizuteru, 1990, 494.
66 Vgl. B. Magnus, in: J. Salaquarda, 1996, 222. Hierzu auch P. v. Tongeren: »Der Ge­
danke der >ewigen Wiederkehrc ist in erster Instanz keine (meta)physische Theorie der 
Wirklichkeit (wenngleich Nietzsche ihn auch in dieser Hinsicht auszuarbeiten unter­
nommen hat), sondern der Ausdruck einer Erfahrung, eine Vision der beschriebenen 
idealen Bejahung. Er fungiert im übrigen als moralischer Imperativ, der zu einer der­
artigen Bejahung auffordert.«(1989, 249)
67 KSA 6, 335. An anderer Stelle in »Ecce homo« rekurriert Nietzsche in gleicher Weise 
auf die Wiederkunftslehre als »eine aus der Fülle, der Überfülle geborene Formel der 
höchsten Bejahung, ein Jasagen ohne Vorbehalt, zum Leiden selbst, zur Schuld selbst, zu 
allem Fragwürdigen und Fremden des Daseins selbst ... Dieses letzte, freudigste, über- 
schwänglich-übermüthigste Ja zu Leben ist nicht nur die höchste Einsicht, es ist auch die 
tiefste, die von Wahrheicht und Wissenschaft am strengsten bestätigte. Es ist Nichts, 
was ist, abzurechnen, es ist Nichts entbehrlich - « (KSA 6, 311). Zum problematischen

304 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Parallelen

weil sich in ihr das »grösste Schwergewicht«68 für das Lehen wieder­
gewinnen lässt, das sich mit der Auflösung religiöser oder idealisti­
scher Lehensanschaungen im Nihilimsus verflüchtigt. Nicht zu rela­
tivierendes Gewicht erlangt das Lehen gemäss dieser »Formel« neu, 
allerdings in der Beanspruchung eines eindeutig nicht neuen Denk­
moduls: dem Ewigkeitsgedanken69. Ohne dem Lehen ein transzen­
dentes Prinzip zu unterlegen, vermag Nietzsche durch seine Lehre 
das Lehen in aller Schlichtheit - allein durch den Gedanken seiner 
Zirkularität - zu verewigen. Diese Verewigungsweise unterscheidet 
sich von den tradierten in einer Form, die jegliches Ausweichen vor 
dem Lehen, die Denkharkeit jeder Alternative ausschliesst (sowohl 
der nihilistischen Auflösung wie der sie - so Nietzsche - hedingen- 
den Orientierung auf sogenannt Jenseitiges)70. Kein anderer Grund 
zu lehen ist im Kontext dieser Lehre mehr aufzuhieten als der ge­
schlossene Kreis des Lehens selhst. Ganz im eckhartschem Sinne 
scheint Nietzsche im Zarathustra zu drängen: »Verlernt mir diess 
»Für«, ihr Schaffenden: eure Tugend gerade will es, dass ihr kein 
Ding mit »für« und »um« und »weil« thut.«71 Wenn Alois Haas 
meint: »Die christliche Mystik widerspricht dem von Nietzsche dia­
gnostizierten Sinndefizit in außerordentlich scharfer und prägnanter 
Weise«72, so liesse sich einräumen, Meister Eckhart würde dem nicht 
widersprechen können, worin für Nietzsche selhst die Überwindung 
des Sinndefizits liegt: nämlich nicht in einem neu aufgehauten Sinn­
komplex, sondern in einer Lehensart, die keinen Sinn mehr ausser

Versuch der wissenschaftlichen Rechtfertigung der Wiederkunftslehre vgl. B. Magnus, 
in: J. Salaquarda, 1996, 219 ff.
68 Mit diesem Hinweis auf das »Schwergewicht« führt Nietzsche zum ersten Mal am 
Ende des vierten Buches der »Fröhlichen Wissenschaft« den Wiederkunftsgedanken ein 
(KSA 3, 570f.). Vgl. hierzu Heideggers Auslegung der Zusammengehörigkeit von Wie­
derkehr, Bejahung und Gewicht, 1989, Bd. 1, 432-438, ehenfalls K. Löwith, 1978, 
40-86.
69 Dieshezüglich meint auch B. Magnus: »Nietzsches Meinung ist offenhar gewesen, 
daß eine Welt ohne Ewigkeit für den Menschen eine untaugliche Wohnstatt sei.« (In: 
J. Salaquarda, 1996, 232)
70 B. Magnus fasst diese Konsequenz des Wiederkehrgedankens folgend zusammen: 
»Nietzsche versuchte, die traditionelle Flucht aus der Erfahrung, nämlich die Metaphy­
sik, das Christentum und den Nihilismus, im Rahmen einer einzigen Konzeption zu 
üherwinden. Durch die Umwandlung des Werdens in Sein verschwinden sämtliche Auf­
spaltungen in Scheinhares und Wirkliches, zeitliches und Zeitloses, Kontingentes und 
Notwendiges (...)« (in J. Salaquarda, 1996, 229).
71 KSA 4, 362.
72 1996, 27.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 305

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

sich bedarf, die in der un-bedingten Lebens-Bejahung zum Sinn in 
sich selbst wird73. Im Einlassen auf die Lehre von der Ewigen Wieder­
kunft wird es unvermeidlich, den eigentlichen Lebenssinn im Leben 
selbst finden zu müssen. Sie zwingt regelrecht dazu, das Leben als 
ewige Notwendigkeit an sich zu begreifen, welches »ganz von Zwek- 
ken zu befreien« ist74; »Meine Lehre sagt: so leben, daß du wünschen 
mußt, wieder zu leben, dies ist die Aufgabe - du wirst es jedenfalls«75 
(Hervorhebung D. S.)

IV Härte versus Tiefe der Demut

Es ist wohl dieser Aspekt des Zwangs - Jaspers hat ihn mit dem Aus­
druck »Gewaltsamkeit« angedeutet -, der Nietzsches Loblieb auf das 
zweck-lose Dasein, in welchem die »grösste Freiheit«76 liegen soll 
und in welchem das Leben zum »Neubeginn«, zum »Spiel«, zum 
»heilige(n) Ja-sagen«77 wird, so wenig eingängig macht. An dieser 
Nuance kündigt sich auf der Ausdrucksoberfläche ein prinzipieller 
Unterschied an, der die Ideale der beiden Denker, wenn sie auch teil­
weise »zum Verwechseln ähnlich lauten«78, andersartig einfärbt. Der 
Hinweis auf die Unterschiedlichkeit ihrer Prämissen - dass bei Eck­
hart ein Gott den Hintergrund seiner Lehre stiftet und bei Nietzsche 
die Ewige Wiederkehr - sagt diesbezüglich nicht viel aus. Um den 
Charakter dieser unterschiedlichen »Färbung« ihrer Ideale näher zu 
fassen, muss abgetastet werden, warum und inwiefern sich diese un­
terschiedlichen Hintergründe unterschiedlich manifestieren. Verlan­
gen sie doch beide als normative Folge einen Überwindungsakt, der 
auf ein ähnliches Ziel hinausläuft: einer von äusseren Sinngebungen 
befreiten, gelebten Sinnerfüllung des Lebens. Bedingung dieses Ziels 
ist für beide ein Prozess: übermenschlich bzw. demütig kann man 
nur, »unter-gehend«, werden. Um der Differenz in dieser ähnlichen 
Gedankenstruktur auf die Spur zu kommen, scheint es sinnvoll, zu­

73 »Zarathustras (...) Ja-sagen ist Nietzsches Entwurf einer Haltung, die aus der »Phy­
siologie« eines »unendlichen Wohlseins« heraus wahrnehmen kann, daß alles »einfach 
so« ist, und dem grundsätzlich zustimmt.« (R. Schmidt u. C. Spreckelsen, 1995, 77)
74 KSA10,340f.
75 KSA 9, 505.
76 KSA 9, 505.
77 KSA4, 31.
78 J. Bernhart, 1935, 9.

306 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Härte versus Tiefe der Demut

nächst den, für diesen Prozess zentralen, Üherwindungsakt beider 
etwas näher gegenüber zu stellen. Zu vermuten ist, dass es sich viel­
leicht hier um sehr unterschiedliche Überwindungsvollzüge handelt 
- aufgrund eben der ihnen unterliegenden unterschiedlichen Prämis­
sen. Sodann lässt sich die Frage angehen, ob es vielleicht das Verhält­
nis zwischen Prämisse und Folge ist, welche den Charakter des Über­
menschen Nietzsches und des Demütigen Eckharts andersartig prägt.

Fangen wir mit Eckhart an. Eckhart fordert den Menschen auf, 
sich seiner Eigenheit, seines Eigenwillens zu begeben, um zu entdek- 
ken, dass Eigen-ständigkeit, autonomes Sein vor Gott Illusion ist. 
Der Mensch hat seine eigene Nichtigkeit einzusehen bzw. zu erfah­
ren, um dabei zugleich sein Getragensein von Gott zu realisieren. 
Dadurch geschieht der Umschlag: der Selbstvernichtete fällt nicht 
ins Nichts, sondern wird sich durchsichtig auf die Fülle des (gött­
lichen) Seins, welches ohne seine Eigenleistung ihn je schon erhält. 
Auf den ersten Blick scheint diese Eckhartsche Auslegung der 
Selbstüberwindung konträr zu Nietzsches Position sein zu müssen. 
Wird doch der »Mensch von Nietzsche ganz auf sich allein gestellt. 
Des Menschen möglicher Aufschwung (...) geschieht ohne Gottheit. 
Nietzsche will mit Bewußtsein dem Menschen nichts als den Men­
schen geben und ist dessen froh«, so Jaspers klipp und klar79. Dem ist 
entgegenzuhalten, dass Nietzsche dem Menschen aber nicht nur den 
Menschen, sondern eben auch die Ewige Wiederkehr gibt. Sie sorgt 
dafür, dass der »nurmehr« menschlichen Welt ihr Gewicht erhalten 
bleibt. Zum andern kommt sie aber auch wesentlich für die Lücke 
auf, die eine gottlose Welt hinterlässt in der Frage nach der Gegeben­
heit des Menschen. Sie flickt dieses Loch, indem sie das Verlustig­
gegangene mit einem Ersatz füllt, welcher das ehemalige Muster in 
einem Punkt erstaunlich ähnlich nachempfindet. Die ewige Wieder­
kehr verhindert nämlich, dass der Mensch lediglich entstehendes und 
vergehendes Zufallsprodukt der Naturmächte wird80. Mit ihr ist der 
Einzelne »ewig« gesetzt wie in einem göttlichen Schöpfungsakt »vor 
aller Zeit«. (D. h., in der Verewigung des Einzelnen übertrifft Nietz­
sche noch den christlich-jüdischen Glauben, weil eine präexistente

79 1946, 53.
80 In verwandter Richtung interpretiert auch K. Löwith: »Infolgedessen ist Nietzsches 
Versuch einer Überwindung des Nihilismus im Dasein des endlichen Menschen zu­
gleich ein Versuch zur Überwindung der dem Zufall des endlichen Daseins eingebore­
nen Zeit, und seine philosophische Bewegung im Ganzen eine solche vom zeitlich vor­
übergehenden zum ewig wiederkehrenden Sein.« (1978,162)

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 307

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

Ewigkeit keinen Glaubensgrundsatz bildet.) Auf der anderen Seite 
schränkt die Lehre der Wiederkunft - auch ähnlich der Gotteshypo­
these - die Eigenermächtigung des Menschen in ontologischer Hin­
sicht grundsätzlich ein: der auf sich selbst gestellte Mensch erfährt 
hinsichtlich seines Seins eine Grenze seiner Autonomie. Sein Wille 
und sein Werden zu sich selbst setzen immer bereits sein - wie Hei­
degger sagt - »Dass-Sein«, die Gegebenheit seines Daseins voraus. 
Dieser Gegebenheit kann der Wille im Wollen dieses Daseins gleich­
sam nur reagierend nach-kommen81.

In dieser Weise ausgelegt, stellt der Hintergrund der Wieder­
kunft eines der Vorzeichen, welche Nietzsches Rede von der nötigen 
Überwindung ausrichten. Zur Überwindung drängt die Lehre, weil 
der auf sich selbst gestellte, gottlose Mensch sich auf sich selbst 
zurückgeworfen zu denken hat in einer Weise, die ihn selbst wieder­
um völlig entmächtigt: ist er doch ewig schon der, der er ist. Mit den 
Worten von Walter Schulz: »Der sich übersteigende Wille zur Macht 
wird aufgehoben in den Kreis der ewigen Wiederkehr, in der das sich 
zu sich ermächtigen wollende Wollen schon immer umgewandelt ist 
in das willenlose Spiel des Kindes.82« Darum auch muss Zarathustra 
wohl an seinem »Wort« zerbrechen, ist doch seine ausgezeichnete 
und willentliche Eigenidentität durch seine eigene Lehre untermi­
niert, ist auch die individuelle Freiheit, zu der er ermuntern will, im 
Durchbruch aller Konventionen bis hin zur Gotteskonvention durch 
seine eigene Lehre wie aus der Hand geschlagen, und schliesslich: ist 
doch sogar die Lehre vom Übermenschen durch den ewig fest­
gefügten Kreis des Seienden ein Widerspruch in sich selbst83. Des­

81 »Alles >Es warc ist ein Bruchstück, ein Räthsel, ein grauser Zufall - bis der schaffende 
Wille dazu sagt: >aber so wollte ich es!c- Bis der schaffende Wille dazu sagt: >Aber so will 
ich es ! So werde ich's wollen !c.Aber sprach er schon so? Und wann geschieht diess? Ist 
der Wille schon abgeschirrt von seiner eignen Thorheit? Wurde der Wille sich selber 
schon Erlöser und Freudebringer? Und wer lehrte ihn Versöhnung mit der Zeit (...) Wer 
lehrte ihn auch noch das Zurückwollen?« (KSA4,181)
82 1975, 8.
83 Denn das Werdende in diesem Kreis, so lässt sich mit Heidegger zusammenfassen: 
»ist nicht das fortgesetzt Andere des endlos wechselnden Mannigfaltigen. Was wird, ist 
das Gleiche selbst.« ( 1989, Bd. II, 11). So auch bestätigt Zarathustra selbst: »Aber der 
Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen bin, - der wird mich wieder 
schaffen! Ich selber gehöre zu den Ursachen der ewigen Wiederkunft. Ich komme wie­
der (...)- nicht zu einem neuen Leben oder besseren Leben oder ähnlichen Leben: - ich 
komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben, im Grössten und auch im 
Kleinsten, dass ich wieder aller Dinge ewige Wiederkunft lehre« (KSA4, 276).

308 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Härte versus Tiefe der Demut

halb wird der Lehrer der Lehre der ewigen Wiederkunft, wie Heideg­
ger sagt, selbst ihr »Opfer«, kann doch der Übermensch nicht entste­
hen, wenn er nicht bereits schon ist oder war84. Deshalb muss auch 
der Lehrer dieser auf Überstieg und Werden zielenden Lehre unter­
gehen, nämlich zu dem werden, was er je schon ist. Was ihm übrig 
bleibt, ist nur das Ja zu diesem Untergang oder ewigen Übergang, 
durch welchen er sich zugleich auch getragen weiss im ewig wieder­
kehrenden Kreis des Seins. So liegt das Übermenschliche wahr­
scheinlich letztlich im Ja zum Menschlichen, oder wie Nietzsche sagt, 
Allzumenschlichen, wobei dieses Ja wiederum nicht neu vom Einzel­
nen errungen werden kann. Vielmehr findet sich dieses unbedingte 
Ja nur ein, wenn es sich im Einzelnen ewig schon gefunden hat.

Mit diesem Interpretationsversuch soll wieder auf unsere Ge­
genüberstellung zurückgelenkt werden. Zarathustras implizierter 
Überwindungsakt lässt sich nun in Bahnen deuten, die Eckhart in 
gewisser Hinsicht nicht unverwandt sind: in Richtung nämlich eines 
Loskommens von der Illusion vermeintlicher Eigenständigkeit, wo­
bei diese Aufgabe sich motiviert von nichts anderem als dem (ewi­
gen) Gegebensein dieser Eigenständigkeit, im dem Sinne, dass das 
Eigene - in einem Ewigen - standhält. Die Ge-lassenheit des Demüti­
gen Eckharts entspringt der Demutserfahrung, dass der Mensch, der 
ganz »unten« ist, der das Eigene als Bezugsort und Ausgangslage 
»vernichtet« hat, zur Quelle des Eigenen gelangt. Diese Quelle ist 
ein Er-eignis (um eine von Heideggers ertragreichen Wortspaltungen 
zu nutzen), aus dem sich das Eigene empfängt, ohne dass es darüber 
eigens verfügen könnte. In verwandter Weise gehen auch Überwin­
dung und Untergang, die Zarathustra predigt, darauf aus, dass der 
Mensch zu sich selbst kommt in einer Entdeckung der Identität, die 
der eigenen Verfügbarkeit sozusagen ewig vorhergeht.

Und dennoch lauert im Kern dieser Überwindungskonzepte of­
fensichtlich und dieser Analyse zum Trotz ein gewaltiger Unter­
schied. Dieser erscheint, wenn man sich, wie oben bereits an­
gekündigt, das Verhältnis betrachtet, in dem der Überwindungsakt 
als Folge zu seiner jeweiligen Voraussetzung steht. Diese ist bei Eck­
hart als Gottesbezug, bei Nietzsche als die ewige Wiederkunft aus­
zumachen. Um die Betrachtung mit Ausdrücken vorwegzunehmen, 
die sich als Empfindung nach der Vertiefung in beide Denkgebäude 
einstellen, so ist es das bereits erwähnte etwas dürre Gefühl des

84 M. Heidegger, 1989, Bd. I., 314.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 309

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

Zwangs, welches Nietzsches Üherwindungsschema spontan von Eck­
harts ahzuhehen scheint. Denn der Gedanke der ewigen Wiederkunft 
steht zur Folge der Überwindung in einem Verhältnis, das gewisser­
massen gewaltätig konsequent anmutet. Was damit gemeint ist, lässt 
sich vielleicht so beschreiben: wenn man sich auf den Gedanken der 
Wiederkunft einlässt, d. h. das von ihm eingeforderte Verhältnis zwi­
schen Gedachtem und Denkenden einlöst85, hat man gleichsam keine 
andere Wahl als entweder zu verzweifeln oder den Nihilismus zu 
»überwinden«, d. h. sich als sich selbst und dem Leben alternativlos 
zugeworfen zu begreifen und zu begrüssen. Die Überwindung, die 
mit diesem Gedanken zu geschehen hat, und die nur geschieht, wenn 
man ihn nach Heidegger in »der rechten Weise« nimmt86, lässt sich 
gleichsam als zwingendes Resultat daraus fassen. Dass der Eindruck 
der Zwanghaftigkeit und Gewaltsamkeit nicht weit hergeholt ist, da­
zu lädt Nietzsches entsprechende (grauenhafte) Metapher des Hirten 
ein, welcher keine andere Wahl hat, als der Schlange, die in ihn ge­
krochen ist, den Kopf abbeissen zu müssen87. Die Schlange versinn­

85 Nietzsche bezeichnet den Wiederkunftsgedanken auch als »Glauben«, was Heidegger 
dahingehend auslegt, dass der Gedanke in erster Linie auf Wirkung aus ist, die sich in 
nichts anderem als dem Bezug, welcher der Denkende zu ihm steht, realisiert: »Der 
Gedanke >wirkt< nicht erst in der Weise, daß er in späteren Zeiten gewisse Folgen zu­
rückläßt, sondern: indem er gedacht wird, indem der ihn Denkende sich in diese Wahr­
heit des Seienden im Ganzen stellt, indem die solcher Art Denkenden sind, verwandelt 
sich auch schon das Seiende im Ganzen.« (1989, Bd. I, 394).
86 1989, Bd. I, 446.
87 KSA 4, 201 f. u. 273 - an dieser zweiten Stelle bezieht Zarathustra die Tat des Schlan­
genbisses auf sich selbst. Zur philosophischen Deutung dieses Bildes als Metapher der 
Nihilismus-Überwindung, die aus der ewigen Wiederkehr folgt, siehe Heideggers erhel­
lende Interpretationen, 1989, Bd I, 445f.) Liest man L. Andreas-Salomes biographisch 
gehaltene Hintergründe von »Nietzsche in seinen Werken«, so wird einem in bewegen­
der Weise das gewaltsam Tapfere dieser Überwindung vor Augen geführt: »Unvergeß­
lich sind mir die Stunden, in denen er ihn (den Gedanken der ewigen Wiederkehr D. S.) 
mir zuerst, als ein Geheimnis, als Etwas, vor dessen Bewahrheitung ... ihm unsagbar 
graue, anvertraut hat: nur mit leiser Stimme und mit allen Zeichen des tiefsten Entset­
zens sprach er davon. Und er litt in der Tat so tief am Leben, daß die Gewißheit der 
ewigen Lebenswiederkehr für ihn etwas Grauenvolles haben mußte. Die Quintessenz 
der Wiederkunftslehre, die strahlende Lebensapotheose, welche Nietzsche nachmals 
aufstellte, bildet einen so tiefen Gegensatz zu seiner eigenen qualvollen Lebensempfin­
dung, daß sie uns anmutet wie eine unheimliche Maske. Verkündiger einer Lehre zu 
werden, die nur in dem Maße erträglich ist, als die Liebe zum Leben überwiegt, die nur 
da erhebend zu wirken vermag, wo der Gedanke des Menschen sich bis zur Vergötte­
rung des Lebens aufschwingt, das mußte in Wahrheit einen furchtbaren Widerspruch zu 
seinem innersten Empfinden bilden, - einen Widerspruch, der ihn endlich zermalmt

310 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Härte versus Tiefe der Demut

bildlicht die Nihilismus-Versuchung des Totalen-Umsonst als Kehr­
seite des Wiederkunftsgedankens, im Sinne einer ziellosen Wieder­
kehr des Gleichen, die nur im »Biss« zu überwinden ist. Dieser Über­
windungsbiss soll nun zur unbedingten Bejahung des Gedankens 
führen und damit zur unbedingten Bejahung dessen, was ist und 
wird. Zu fragen bleibt jedoch, wie dieser »Biss« die Einstellung zur 
Wirklichkeit derartig radikal zu verändern vermag, wie Nietzsche es 
andeutet: »Nicht mehr Hirt, nicht mehr Mensch, - ein Verwandelter, 
ein Umleuchteter, welcher lachte! Niemals noch auf Erden lachte je 
ein Mensch, wie er lachte!«88.

Was einem fehlt, ist gleichsam die Quelle, aus der die aus diesem 
Biss folgende »durstige, herzliche, hungrige, schreckliche, heimliche« 
Lust an allem, was Welt ist, entspringt89. Woraus kann dieses ver­
wandelte Verhältnis zehren? »Der Biss« als Bild der Überwindung, 
in der das Selbst sich in seiner faktischen und unumrundbaren Not­
wendigkeit zu begreifen und zu nehmen hat, soll zu einem neuen 
Wirklichkeitsverhältnis führen. Sowohl die Überwindung als die ver­
meintlich daraus entstehende Realitätsbejahung ergeben sich jedoch 
einzig aus dem Konsequenzzwang des Gedankens, dass es eben nichts 
ausser der ewig sich wiederholenden Wirklichkeit gibt (oder - um im 
Bild zu bleiben - dass diese Schlange eben in den Schlund gekrochen 
ist). Ist es plausibel, dass aus diesem Zwang zu nichts als Realität eine 
untrübbare, unumschränkte Lust und Liebe zu ihr entstehen kann? 
Anders gefragt: wie kann ein Schwergewicht, welches an das Leben 
durch den Wiederkunftsgedanken gehängt wird, die »Vergöttlichung

hat.« (1994, 255). Wenn B. Magnus gegen den normativen Kontext der Wiederkehrleh­
re zu bedenken gibt, dass gerade die Einmaligkeit des Lebens diesem das unmessbare 
Gewicht gäbe, dann übersieht er den Leidenshintergrund, der diese Lehre in ihrer Not­
wendigkeit (wie Heidegger trennend hervorhebt) motiviert und den Klages, Lou Andre­
as-Salome ergänzend, mit folgender Perspektive nahezubringen sucht: »Man versetze 
sich in die Stimmung eines Denkers hinein, der nach immer beschwörenderen Formeln 
greift, um sich seine Lebensbejahung gegen die Verzweiflung zu beweisen, (...) und 
man weiß es, warum er bei der Wiederkunftslehre enden mußte, ob sie gleich die Ver­
zweiflung noch einmal ist. Mit der Erklärung: dieses selbige Leben, tausendmal abge­
rungen dem Willen zur Selbstvernichtung, will ich tausend und tausend Mal wieder 
leben, hat er das äußerste, was sich ersinnen läßt, zwar nicht in Bejahung des Lebens, 
wohl aber an Verneinung der Verneinung geleistet. Es ist die Abwehrformel der unbeug­
samen Selbstbehauptung gegen den Hang zur Selbstvernichtung.« (L. Klages: Die psy­
chologischen Errungenschaften Nietzsches, 1926, 216. Zit. nach K. Löwith, 1978, 209)
88 KSA 4, 202.
89 Vgl. KSA 4, 403.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 311

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

der Welt« und die »totale und bedingungslose Liebe zum Werden«90 
generieren? Dass Liebe ein ungeheures Schwergewicht erzeugen 
kann, dies ist der Erfahrung offensichtlich bekannt. Nietzsche scheint 
dieses Phänomen umzudrehen. Das Gewicht der Faktizität des Seien­
den soll eine Liebe erzeugen, die ihrerseite eigentlich erst das gren­
zenlose Gewicht des Seienden zu stiften vermag. Der Kern also, um 
den sich diese Überlegungen drehen, betrifft sozusagen den blinden 
Fleck in Nietzsches Entdeckung eines Gedankenmodells, von dem aus 
die Welt bejaht werden muss: nämlich die Leerstelle (einer Grund­
beziehung?), aus der sich dieses Ja zwanglos, lustvoll und liebend er­
gibt.

Betrachtet man nun den Überwindungsakt Eckharts in seinem 
Verhältnis zu seiner (Gottes-)Prämisse, so zeichnet sich ein wesent­
licher Unterschied bereits auf der Ebene der Bilder ab. Die Überwin­
dung des Demütigen, die zwar als »Vernichtungsakt« an Bitterkeit 
Nietzsches Schlangenbiss nicht nachzustehen scheint, ergibt sich 
nicht als unausweichliche Kausalität aus seiner Voraussetzung. Der 
Selbst-Überwundene steht nicht in einem Verhältnis eiserner Kon­
sequenz zum Grund der Überwindung. Es geht hier nicht um den 
Zwang zum Biss, sondern, wie zu erinnern ist, um ein Geschehen, 
welches durch ein mögliches Empfangen begründet wird. Der Unter­
Gang des Demütigen motiviert sich aufgrund der dadurch erlang­
baren Empfänglichkeitslage: denn »je tiefer in der Demut, um so 
empfänglicher Gottes. Unsere Meister sagen: Wenn man einen Be­
cher nähme und ihn unter die Erde setzte, so könnte er mehr aufneh­
men, als wenn er auf der Erde stände; wenn es auch so wenig wäre, 
dass man es kaum wahrnehmen könnte, so wäre es doch etwas. Je 
mehr der Mensch in den Grund rechter Demut versenkt wird, um 
so mehr wird er versenkt in den Grund göttlichen Seins.«91

Dieses bildliche Modell, welches die Beziehung der Demut mit 
ihrem auslösenden Grund zur Darstellung bringt, könnte kaum kon­
trastreicher sein gegenüber der Hirten-Metapher, welcher den nöti­
gen Zusammenhang von Untergang und Wiederkunftslehre signali­
siert. Während es bei Eckhart eine Erfahrung des Empfangens ist, 
welche die Erneuerung des Menschen, eben den Selbstempfang aus­
löst, so ist es bei Nietzsche tatsächlich ein übermenschlicher (Ge- 
walt-)Akt, der den Menschen zu dem werden lässt, was er ist. Die

90 Vgl. B. Magnus, in: J. Salaquarda, 1996, 228 u. 229.
91 DW, Pr. 55, 599, 22f.

312 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Härte versus Tiefe der Demut

Tiefe der Demut bei Eckhart steht deshalb gegen die Härte der Demut 
bei Nietzsche; beide Prädikate sprechen die Essenz der unterschied­
lichen Natur der jeweiligen Demutsbegriffe aus. Sehr plausibel 
erscheint deshalb, dass der Demütige Eckharts schlicht Mensch ge­
worden ist92, und der Untergegangene und dadurch der Zu-sich- 
selbst-Gekommene Nietzsches Übermensch sein muss93. Der De­
mütige Eckharts entspricht der Forderung des Seins, welche sich in 
nichts anderem als dem Seins-Empfang erschliesst, der Untergegan­
gene Nietzsches entspricht dagegen eher der Überforderung der Wie­
derkunftslehre, die einen Selbstbefreiungsakt abverlangt, der gleich­
sam übermenschliche Kräfte bedarf.

Erstaunlich unveraltet vermag Eckharts Modell in seinem Ge­
genüber zu Nietzsche erscheinen, wenn man sich Heideggers Refle­
xionen zur Eigenart der »Grundstellung« des Wiederkunftsgedan­
kens zuwendet94. Heidegger plaziert diese Lehre in den Kontext der 
Metaphysik aufgrund ihres Fragehorizontes, welcher das Seiende als 
Ganzes anzugehen trachtet95. Nietzsche markiert für Heidegger 
einen Kulminations- und Endpunkt dieser Frageausrichtung. Diese 
Stellung kommt ihm zu, weil seinem Denken nach Heidegger ein - 
zum Extrem ausgebildetes - Symptom anhaftet, welches die abend­
ländische Metaphysik von Beginn an begleitet. Als »Seinsvergessen­

92 Siehe hierzu z. B. die etymologische Brücke, die Eckhart zwischen homo, humus und 
humilitas schlägt (DW, VeM, 327, lf.).
93 Der übermenschliche Akt, welcher die Figur des Zarathustra abverlangt, tritt auch 
klar hervor in einer späteren Interpretation Nietzsches zu dieser Figur. In einem Gedicht 
in den Dionysos-Dithyramben, vergleicht er ihn mit der Tanne:

»— Aber du, Zarathustra 
liebst den Abgrund noch, 
thust der Tanne es gleich? —
Die schlägt Wurzeln, wo
der Fels selbst schaudernd
zur Tiefe blickt —,
die zögert an Abgründen,
wo Alles rings
hinunter will:
zwischen der Ungeduld
wilden Geröll, stürzenden Bachs
geduldig duldend, hart, schweigsam
einsam ...« (KSA6, 389).

94 1989, Bd. l, 462 f.
95 Siehe ebenda, 448 ff.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 313

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

heit«96 benennt er dieses Merkmal metaphysischen Denkens, welches 
auch Nietzsche zeichnet. Dem identifizierten Symptom unterstellt er 
folgende Diagnose: »Was eigentlich geschieht, ist die Seinsverlassen­
heit des Seienden: daß das Sein das Seiende ihm selbst überläßt und 
darin sich verweigert.«97

Heidegger scheint hier Meister Eckhart, der aus seinem Verdikt 
gegen die Metaphysik eindeutig herauszunehmen ist, aus dem Her­
zen zu sprechen98. Nur würde dieser die Formulierung noch ergän­
zen, weil ihm gemäss genau so gut zu sagen wäre, dass das Seiende 
das Sein sich selbst überlässt. Wenn Heidegger, wiederum ganz im 
Sinne Eckharts, zu drängen scheint: »Alles liegt daran, daß wir in 
dieser vom Sein selbst ereigneten, nie von uns gemachten und er­
dachten Lichtung inständig werden«99, dann würde der mittelalterli­
che Meister gleich hinzusetzen können, in welcher Weise man in 
diese Lichtung gelangt: nämlich im Lassen des Von-uns-Gemachten- 
und-Erdachten. Im Demutsvollzug des Selbst-Lassens im weitesten 
Sinne eröffnet sich die »Seinslichtung«, die ansonsten, so könnte 
Meister Eckhart wiederum Heidegger zustimmen, als »das Lichtung­
Lose des Seins (...) die Sinnlosigkeit des Seienden ist.«100 Die Sinn­
losigkeit, oder in Eckhartscher Wortwahl, Nichtigkeit des Seienden 
liegt für den mittelalterlichen Meister zweifellos in nichts anderem 
als der Bezuglosigkeit zum »Sein« begründet. Diese aber ist gemäss 
Eckhart je jetzt zu durchbrechen, indem sich das Seiende - mit Hei­
degger gesprochen - dem Sinn des Seins überlässt, welcher sich nur 
in der Ver-nichtung jedes Eigen-Sinns ergibt. Nietzsche dagegen ver­
ewigt den eigenen Sinn, der im Kreis des Seins unverändert wieder­
kehrt, sodass ein Durchbruch daraus unmöglich wird, wobei gerade 
diese Durchbruchslosigkeit im überwindenden »Biss« als Sinn in sich 
selbst lustvoll geliebt werden soll. Der vormals mit Demut verbun­
dene Überwindungsmodus, welcher nach Eckhart das Seiende seins­

96 M. Heidegger, 1957,19 oder ders.: 1984, § 1.
97 M. Heidegger, 1989, Bd. II, 28.
98 Zum Einfluss Eckharts auf Heideggers schreibt W Wackernagel: »several recent stu- 
dies have begun to shed some light on the influence of Master Eckahrt's work on Hei­
degger (an influence that seems to have been largely hidden by Heidegger, since he 
rarely quoted Eckhart and, when he did, not always where he should have).« (1993, 93) 
Wackernagel gibt im Anmerkungsapparat dieses Artikels auch einen kurzen Überblick 
auf Literatur, die Heidegger mit Meister Eckhart in Beziehung setzt.
99 M. Heidegger, 1989, Bd. II, 25.
100 Ebenda, 26.

314 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empfänglich macht, findet sich hei Nietzsche deshalb in seiner Wir­
kung zwar beansprucht, aber unter Vorgaben, welche diese Wirkung 
letztlich verunmöglichen.

Die unüberwindbare Selbst-Überwindung des Willens zur Macht

V. Die unüberwindbare Selbst-Überwindung 
des Willens zur Macht

Unter der Vorgabe des sich selbst bewirkenden und treibenden Krei­
ses des Gleichen wird dasjenige Prinzip ausgeschlossen, welches als 
das Ur-Schöpferische tradiert worden ist als er-neuernde Kraft im 
Sinne einer creatio continua oder creatio ex nihilo. Die Wiederkunft 
als eines der Ansätze, welcher Nietzsches Überwindungsgedanken 
unterliegt, drängt auf einen entsprechenden Lebensvollzug der Aus­
schliesslichkeit, der das Selbst ausschliesslich (ewig!) auf das selbe 
Selbst verweist. »Gott ist todt«101 ist die Konsequenz dieser Anschau­
ung, deren Stimmigkeit Jakob Böhme - um damit den Übergang zu 
unserer zweiten Bezugsachse zu leisten - nochmals in anderer Hin­
sicht bezeugt. Verschliesst sich doch in der Beharrlichkeit des Selbst- 
wollens gezielt und hermetisch jene Willensqualität, die Böhme 
Gottemp-/indMng nennt. Als Gedankenexperiment liesse sich in der 
Zusammenschau Nietzsches und Böhmes formulieren, dass ersterer 
durch den philosophischen Outsider aus Görlitz völlig bestätigt 
würde. Böhme würde die Authentizität und Aufrichtigkeit des Got­
testods, von welcher Nietzsches Philosophie kündet, bekräftigen. Für 
ihn wäre dieser der notwendige Befund Nietzscheanischen Denkens 
als Resultat eines Ansatzes, der das »Prinzip« der Eigenmächtigkeit 
nicht verlässt (oder verlassen will). Dann nämlich, so erklärt Böhme 
unermüdlich, hat sich »der eigene Wille (...) in ein eigen Centrum 
eingeführet, und vom Gantzen abgebrochen, und ist dem Gantzen als 
wie todt worden.«102 Nur über den »Tod« des Eigenwillens wiederum 
wird nach Böhme das Prinzip des Ganzen »fühlbar« und lebendig, 
das er mit dem Gottesbegriff gleichsetzt. Tief ernstzunehmen und 
aufschlussreich im Sinne Böhmes ist deshalb auch die Wendung 
vom Gottes-Mord im Zarathustra103, welcher die Implikation enthält,

101 Vgl. KSA3, 480ff.
102 abm 1, 9.
103 Siehe KSA4, 328f. Auch in der der Fröhlichen Wissenschaft, wo der »tolle Mensch« 
den erwähnten Tod Gottes verkündet, erscheint dieser als Folge der Tötungstat des

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 315

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

dass Gottestod mit einem willentlichen Verhalten zu tun hat: dass der 
Mensch das Göttliche umhringen hzw. sich um das göttlich Ganze 
bringen kann, aufgrund von nichts anderem als seinem Selbstver­
hältnis, wie sich gemäss Böhmes hinzufügen liesse104.

Es lohnt sich aber, in der Gegenüberstellung Nietzsches und 
Böhmes ein wenig grundsätzlicher zu verfahren. Denn aufgrund 
ihrer ähnlichen Emphase auf der Bedeutung des Willens, lassen sich 
die Divergenzen in der Entwicklung der jeweiligen Überwindungs­
konzepte in einem interessanten Spannungsverhältnis erfassen. Zu­
nächst zu den Ansätzen: Böhme befindet, dass »iedes Leben« in der 
Begierde und im »Willen stehet«105, Nietzsche fragt an einer 
berühmten Stelle in »Jenseits von Gut und Böse«: »Gesetzt, dass 
nichts Anderes als real »gegeben« ist als unsre Welt der Begierden 
(...) Gesetzt endlich, dass es gelänge, unser gesammtes Triebleben als 
die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens 
zu erklären«106. Auch wenn Nietzsches Willenstheorie nur experi­
mentellen Charakter zugestanden werden sollte, so steht sie als sol­
che - unabhängig ihres Status' - in einem eindeutigen Verhältnis zu 
einem Überwindungsgebot. Diesem Zusammenhang soll ein wenig 
nachgegangen werden, um auch von dieser Perspektive, die den Blick 
auf Böhme freigibt, die Quelle von Nietzsches Echos auf das alte 
Demutsmotiv festzustellen.

Die »eine Grundform des Willens«, die Nietzsche oben an­
spricht, ist ihm der Wille zur Macht107: »Wo ich Lebendiges fand, da 
find ich Willen zur Macht.«108 Neben der Wiederkunftslehre stellt

Menschen: »Wohin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getödtet, - ihr 
und ich! Wir Alles sind seine Mörder!« (KSA 3, 481)
104 »Wann das Gemüthe in eigener Begierde des irdischen Lebens gefangen stehet, so 
mag es Gottes Willen nicht ergreifen, es läuffet nur in der Selbheit, von einem Wege in 
den andern, und findet doch keine Ruhe« (wGl 2,16).
105 Vgl. 6Pk, 1,1.
106 KSA 5, 54.
107 »Gesetzt endlich, dass es gelänge, unser gesammtes Triebleben als die Ausgestaltung 
und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu erklären - nämlich des Willens zur 
Macht, wie es mein Satz ist -; gesetzt, dass man alle organischen Funktionen auf diesen 
Willen zur Macht zurückführen könnte und in ihm auch die Lösung des Problems der 
Zeugung und Ernäherung - es ist Ein Problem - fände, so hätte man damit sich das 
Recht verschafft, alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. Die 
Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren dntelligiblen Charaktere hin bestimmt und 
bezeichnet - sie wäre eben »Wille zur Macht« und nichts ausserdem.« (KSA 5, 54)
108 KSA 4, 147.

316 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der »Wille zur Macht« den anderen Hintergrund, der Zarathustras 
Lehre vom Übermenschen prägt. Für das Verstehen der uns inter­
essierenden »Härte der Demut«, die Zarathustra von sich abverlan­
gen muss, ist die Zuwendung hierzu nicht ohne Belang. Wie nämlich 
lässt sich der Grundsatz vom Willen zur Macht und die Grösse des 
Menschen, die nach Zarathustra an seinem »Untergang« liegt109, zu­
sammenreimen? Nietzsche hält einen diesbezüglich nicht lange im 
ungewissen: überdeutlich macht er den Zusammenhang, indem er 
das Thema »Willen zur Macht« vornehmlich in demjenigen Kapitel 
zur Erörterung bringt, welches überschrieben ist: »Von der Selbst­
überwindung«. Neben der guten Portion Ironie, die in dieser Poin- 
tierung sicherlich im Spiel sein mag, (insofern diese - alte Ideale der 
Selbstentsagung heraufbeschwörenden - Überschrift ausgerechnet 
auf den Willen zur Macht zielt), bringt sie die notwendig mitzuden­
kende Konsequenz des Willens-Grundsatzes zum Vorschein. Diese 
besteht sozusagen in seiner Kehrseite: wenn der Wille auf einen 
Machtvollzug aus ist, dann konstituiert seine eigene Überwindung 
sozusagen die zugehörige andere Seite der Münze: »Wo ich nur Le­
bendiges fand, da hörte ich auch die Rede vom Gehorsame. Alles 
Lebendige ist ein Gehorchendes.«110 Aber auch in der Ausübung des 
Willens zur Macht selbst ist das Leben als Gehorchendes fassbar. »Es 
gehorcht der Dynamik des >Willens zur Macht<, die seine innere Ver­
fassung ist.«111 Spielt man den Gedanken des Willens zur Macht als 
Lebensprinzip durch, so benennt er nur das eine Moment einer Be­
wegung, die immer zugleich überwindend/überwunden sein muss: 
hat alles Lebendige (und auch nicht Lebendige) am Willen zur Macht 
Anteil, so ist es damit auch an seinem stetenVollzug der (Selbst-) 
Überwindung gebunden. Im Sieg des Willens zur Macht ist er näm­
lich zugleich auch besiegt, in der Machtsteigerung findet zugleich 
Machtminderung statt112. Es macht Sinn, auch in diesem Gegenlicht

Die unüberwindbare Selbst-Überwindung des Willens zur Macht

109 »Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Brücke und kein Zweck ist: was 
geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Übergang und ein Untergang ist.« 
(KSA 4,16f.)
110 KSA 4,147.
111 R. Schmidt, C. Spreckelsen, 1995, 156.
112 Auch wenn Müller-Lauter die Einheit, die der »Wille zur Macht« suggeriert, im 
Sinne von Nietzsche aufsprengen will als »Spiel und Gegenspiel von Kräften resp. 
Machtwillen«, in dem »von sich fortlaufend ändernden Einheiten (...), nicht von der 
Einheit« gesprochen werden kann, so gesteht er diesem Kräftespiel dennoch nur eine 
»einzige Qualität« zu (in: J. Salaquarda, 1996, 246 u. 249). Unter dieser Prämisse gilt 
obige Analyse auch: denn die eine Qualität, die in der Machtsteigerung besteht, ist in

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 317

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

des Willens-zur-Macht-Theorems den Hintergrund von Zarathu­
stras Hinweis zu vermuten: »Und diess Geheimniss redete das Lehen 
selber zu mir. »Siehe, sprach es, ich hin das, was sich immer selber 
überwinden muss.«113

Wie sehr scheint zu dieser These jener Grundsatz Böhmes in 
Einklang zu stehen, in dem er zum Ausdruck bringen möchte, dass 
»das Lehen stehet im Streite, aufdaß es offenbar, empfindlich, find- 
lich (...) werde: Und dienet zur ewigen Freude der Überwindung.«114 
Es ist in der Tat verblüffend, mit was für ähnlichen Wendungen und 
Bildern Nietzsche im Vergleich zu Böhme operiert. Wie in einem 
etwas verwirrenden Spiegelkabinett trifft man auf fast gleich lauten­
de Metaphern, die leicht dazu verleiten, vor lauter augenscheinlichen 
Parallelitäten die unterschiedlichen Bedeutungsebenen zu überse­
hen. Beispielsweise spricht Nietzsche auch vom »schlimmsten Feind, 
dem du begegnen kannst«: nämlich »immer dir selber«115 (vgl. hierzu 
Böhmes »ärgesten Feind«116), oder er nutzt - wie Böhme - das Pathos 
des Verbrennens, um den Prozess einer Neuwerdung zu verkündi- 
gen117, oder redet vom Übermenschen als »Blitz« aus der »dunklen 
Wolke Mensch«118 (vgl. hierzu Böhmes »Blitz« oder »Blick«119).

Aber das »Überwindungsspiel« Böhmes enthält eine Regel, wel­
ches es von der Überwindungsklausel, die mit dem Willen zur Macht 
einhergeht, gravierend unterscheidet: der Wille zur Macht nämlich 
muss sich - aus Machtwillen - immer selbst überwinden; während 
das Überwindungsspiel Böhmes auch die Überwindung dieses

ihrer Verwirklichung zugleich auch immer als Gegenteil präsent. Die Entfaltung der 
einzigen Qualität von Willen als Machtsteigerung bedingt zugleich auch immer den 
Gegensatz der Qualität von Machtminderung. Darum ist das Sprechen vom Willen zur 
Macht - auch als »essentielle Bestimmung« (ebenda 255) - eigentlich zu vervollständi­
gen mit der notwendigen Komliementärqualität oder -essenz (der Machtminderung?), 
die mit ihm untrennbar verbunden ist. In der Umlenkung der Einheit des Willens zur 
Macht auf die eine Qualität bzw. Essenz von Willen kommt es Müller-Lauter offenbar 
vor allem darauf an, Nietzsche sozusagen aus dem »metaphysischen Strom retten«. 
Aber ist die Festlegung der Willen auf eine Qualität nicht genauso metaphysisch?
113 KSA4, 148.
114 üL, 57.
115 KSA4, 82.
116 3P, Vor. 9.
117 »Verbrennen musst du dich wollen in deiner eignen Flamme: wie wolltest du neu 
werden, wenn du nicht erst Asche geworden bist!« (KSA4, 82) Vgl. dazu Böhme Meta­
phorik des »Feuers«, in dem die Ichheit »verbrennet« (z.B. üL, 33).
118 KSA4, 23.
119 z.B. Gw, 3, 16.

318 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Machtwillens insgesamt beinhaltet. Denn der Wille »zur Eigenherr­
schaft« hzw. der »eigene Wille der Selbheit«120, welcher sich als 
Böhmesches Korrelat des Willens zur Macht darbietet, (indem 
Böhmes diesem Willen ewige Notwendigkeit und absolute Herr­
schaft - eben innerhalb seines Prinzips - zugesteht), ist nur Moment 
innerhalb eines übergeordneten Willensspiels: dem Willen zur Of­
fenbarung. Dieser Moment-Charakter wird dem Willen zur Eigen­
herrschaft jedoch nur offenbar, wenn er selbst-gelassen bereits zu 
einem »andern Willen«121 geworden ist. Die Überwindbarkeit seines 
eigenen Wesens gelingt dem eigenmächtigen Willensprinzip also 
nicht aufgrund des ihm eigenen Vollzugs, sondern - gegenteilig - 
wenn er nicht mehr überwinden will, sondern sich »ergiebet«, durch 
den »Tod ersincket«122. Dieses Geschehen benennt bei Böhme die 
Demut, die deshalb auch hier nichts mit »Härte«, sondern eher mit 
dem konträren Vermögen einer buchstäblich grenzenlosen Nachgie­
bigkeit, eben Gelassenheit zu tun hat. Die Gelassenheit der Demut ist 
sozusagen der signifikante Modus eines Willens, der »ungründ- 
lich«123 ist. Sie entspricht dem Wesen eines Willenskonzepts, welches 
nicht an der singularen Einheit, auch nicht an einer Qualität fest­
gemacht ist124, sondern in der Möglichkeit von (scheinbar unmög­
lichen) Übergängen liegt, durch die hindurch in unendlichen Formen 
»das Ewige eine Empfindlichkeit und Schiedlichkeit angenommen«125 
hat. Das Grundkonzpet eines Willens zur Offenbarung unterscheidet 
sich deshalb von demjenigen des Willens zur Macht schon allein des­
wegen, weil es »Raum« für eine Pluralität von unterschiedlichsten 
Willen und Qualitäten stiftet, welchen die Lehre des Willens zur 
Macht nicht enthalten kann; weiterhin auch dadurch, dass der Wille 
zur Offenbarung keine Bewertung bzw. Umwertung gemäss eines

Die unüberwindbare Selbst-Überwindung des Willens zur Macht

120 Vgl. z.B.wGl, 1,37ff.
121 Vgl. 6Pk, 7, 6 oder wGl, 1, 37f.
122 6Pk, 7, 6 und 7, 3.
123 Bsch, 2, 8.
124 Ganz im Sinne von der gegenwärtigen Nietzsche-Auslegung des Willens zur Macht 
als Essenz eines Spiels von Machtquanten, schreibt auch Böhme: »Ein Ding das Eins ist, 
das nur Einen Willen hat, streitet nicht wieder sich selber. Da aber viel Willen in einem 
Dinge sind, so werden sie streitig, denn ein ieder will seinen gefasseten Weg gehen. So 
es aber ist, daß einer des andern Herr ist, und gantz volle Macht über die andern alle hat, 
daß er die mag zerbrechen, so die ihme nicht gehorsamen; so bestehet des Dinges Viel­
heit in Einem Wesen, denn die Viele der Willen geben sich alle in Gehorsam ihres 
Herren.« (6Pk, 4,1)
125 üL, 57.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 319

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

(Macht-)Leisten kennt. Im Offenbarungsspiel sind buchstäblich alle 
möglichen Willensarten inkludiert. Anstelle eines Leisten, an dem 
diese bewertet werden könnten, gibt es jedoch eine Regel, deren Ein­
haltung sozusagen die Qualität des Spiels bestimmt. Diese spricht 
Böhme im Demutsgebot aus, das wiederum in ausgezeichneter Weise 
mit Nietzsches Wendung des »Übergangs« oder »Untergangs« zu 
umschreiben ist, welches Geschehen der Selbstwerdung vorgeschal­
ten ist. Der Wille kommt, so auch Böhme, in diesen Übergängen der 
Selbstüberwindung zu sich, aber nicht in der Weise der Selbstbestä­
tigung, sondern gegenteilig »durch den Tod«126 der eigenen Form. 
Dadurch erst empfindet er sich in seiner Ungründlichkeit, aus der 
sich das »ewige Spiel« generiert127.

Im Ausgang der Willenstheorien bei Nietzsche und Böhme wird 
wieder ein Symptom des Unterschieds sichtbar, welches sich auch im 
Vergleich mit Meister Eckhart gezeigt hat. Der Wille zur Macht 
zeichnet sich wie die Wiederkunftslehre durch eine Geschlossenheit 
aus, innerhalb derer der Überwindungsvollzug nur die Dynamik an­
treibt, die durch die jeweilige Lehre gesetzt ist. Das im Willen zur 
Macht inhärente (Selbst-)Überwindungsgesetz entsteht allein auf­
grund des unaufhörlichen Vollzugs dieses Willens, welches »Gutes« 
und »Böses« setzt und vernichtet und setzt usf.: »Wahrlich, ich sage 
euch: Gutes und Böses, das unvergänglich wäre - das giebt es nicht! 
Aus sich selber muss es sich immer wieder überwinden.«128 Kaum zu 
übersehen erscheint diesbezüglich wiederum die Brücke zu Böhme, 
der Nietzsche auch diesbezüglich aus vollem Herzen zustimmen 
müsste. Charakterisiert Böhme doch sein erstes Prinzip des »Willens 
zur Eigenherrschaft« durch das »ringende Rad der Natur«, welches er 
so kennzeichnet: »Was das Gute bauet, das zerbricht das Böse; und 
was das Böse bauet, das zerbricht das Gute. Und dies ist der grosse 
Jammer der vergebenen Mühseligkeit.«129 Dieses »Rad der Natur« - 
oder mit Nietzsche gesprochen (!) - »Rad des Seins«130 ist nach 
Böhme aber zu druchbrechen, und zwar nicht auf Jenseitiges, son­
dern nur auf eine andere Wollens-, Wahrnehmungs- und Empfin­
dungsdimension hin. Wie bei Eckhart, so ist es auch bei Böhme vor

126 Ebenda.
127 Ebenda.
128 KSA4, 149.
129 wGl, 1, 46.
130 KSA4, 272.

320 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demutsdurchbruch

allem diese Möglichkeit eines Durchbruchs, welche ihre Überwin­
dungskonzepte, und damit ihren Demutshegriff, von Nietzsches 
Widerhall der Thematik unterscheiden.

VI. Demutsdurchbruch

Bemerkenswert erscheint in diesem Kontext, dass hei Nietzsche wie 
hei Böhme die Metapher des »Gefängnisses« als Beschreibung der 
individuellen Situation auftaucht131. Entsprechend der unterschiedli­
chen Hintergründe allerdings gibt es für Nietzsche kein Entkommen 
daraus, während dieses für Böhme im »Ersincken« des eigenen Wil­
lens möglich wird, der eben dieses Gefängnis konstituiert132. Der dem 
Gedanken eines Willens zur Offenbarung zugehörige Üherwin- 
dungsvollzug der Demut eröffnet Möglichkeiten, die es in der Ge­
schlossenheit der einen Willens-Grundform zur Macht nicht geben 
kann. Während die harte Demut Nietzsches - wenn man so sagen 
kann - auf Überwindung in Form einer Akzeptanz (als das »Ja- und 
Amen-Lied«133) der Auswegslosigkeit des Faktischen zielt (in seiner 
Wiederkehr und seinem Machtwillen), erzielt die Demut Eckharts 
und Böhmes umgekehrt einen Ausweg, der allerdings nirgendwo 
hinzuführen trachtet als in das Leben selbst. Der Ausweg in der De­
mutsdistanzierung - im Sinne eines Lassens bis zum »Tod« - eröff­
net ein neues Dasein dadurch, dass sich der Mensch selbst verändert. 
Herausgefallen aus dem Eigenen im Durchbruch der Demut findet er 
sich nach Eckhart und Böhme gleichsam in jener >Mitte< wieder, aus 
der sich das Leben als (göttliche) Selbstoffenbarung äussert.

Die Ähnlichkeit dieses lebensbejahenden Ideals zu demjenigen 
des Übermenschen, der das Leben in all seinen Formen von Zarathu­
stra zu lieben beauftragt ist, bestätigt Nietzsches Diktum: »Die klein­
ste Kluft ist am schwersten zu Überbrückern«134. Diese »kleinste 
Kluft« besteht wohl buchstäblich in der Kluft, aus deren Leerstelle 
sich bei Nietzsche diese göttlich dionysische Lebensliebe zu speisen

131 J. Böhme: »Weil aber die Selbheit (...) in einer schweren Gefängniß (...) feste ange­
bunden stehet« (wGl, 1, 2). F. Nietzsche: »Im Gefängniss. (...) Wir sind in unserem 
Netze, wir Spinnen, und was wir auch darin fangen, wir können gar Nichts fangen, als 
was sich eben in unserem Netze fangen lässt.« (KSA 3, 110)
132 Vgl. z.B. hds, 48.
133 KSA 4, 287.
134 KSA 4,272.

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 321

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang: Nietzsches Verhältnis zur Demut

hat. Vor allem auch hinsichtlich des Charakters dieser Liehe, die über­
menschlich (oder unmenschlich) »Ja und Amen« im amor fati sagt, 
im Unterschied einer Liehe im Sinne Böhmes (freilich auch Eck­
harts), der verändernde Wirkkraft zugetraut wird135. Denn der De­
mütige betrachtet die Gegenwart als Offenharungszeitraum, in dem 
es ihm als »Mitspieler«, wie Böhme sagen würde, freisteht, die Lie- 
hens-würdigkeit des Offenharungsspiels »als Spiegel«136 (mit ent­
sprechender Einstellung) sichthar werden zu lassen.

Ahschliessend lässt sich daher zusammenfassen, dass die gegen­
läufige Dynamik, welche die Demut im Denken Eckharts und 
Böhmes auszeichnet, hei Nietzsche wohl ein Echo findet. Die Ver­
fremdung des Echos hesteht aher darin, dass der Bezug, aus der sich 
die selhstüherwindende Bewegung der Demut generiert, verändert 
hat. Bei Eckhart und Böhme setzt dieser Bezug heim Eigenen an, 
dessen zwiespältige Rolle in der Demut ent-schieden wird. Im Ein- 
hruch des vermeintlich Eigenen der partikularen Vorzüge stösst der 
Mensch in der Demut auf ein Eigenstes, welches, seine Eigenheit 
stiftend, diese zugleich grenzensprengend üher sich hinaus treiht. 
Bei Nietzsche ist diese Doppelhödigkeit des Eigenen zusammengefal­
len. Erhalten gehliehen ist trotzdem die Vision einer (Demuts-) Dy­
namik, in der das Selhst unter- und üherzugehen hat auf ein üher- 
menschliches Dasein hin. Diese Bewegung vermag hei Nietzsche 
jedoch immer nur wiederum heim Eigenen zu landen. So sehr Nietz­
sche mit dieser Konsequenz zu ringen scheint, kann der von ihm 
vorgezeichnete Schwung vom Selhst weg nur eine (kleine) Kreishahn 
zu dem gleichen Selhst zurückzeichnen. Unter den Prämissen der 
Wiederkehr und des Machtwillens vermag der Mensch nur auf sich 
selhst üher- und unterzugehen, wohei das Motiv der Demut sich in 
das Gegenteil verzerrt.

135 Vgl. ahm, 1, 27.
136 Vgl. 6Pk, 4, 25.

322 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Primärquellen und ihre Abkürzungen

Meister Eckhart:

1.

Deutsche Werke I. Texte und Übersetzungen von Josef Quint. Herausgegeben und kom­
mentiert von Niklaus Largier, Frankfurt a.M. 1993

Deutsche Werke II, lateinische Werke. Texte und Übersetzungen von Ernst Benz, Karl 
Christ, Bruno Decker, Heribert Fischer, Bernhard Geyer, Josef Koch, Josef Quint, 
Konrad Weiß und Albert Zimmermann. Herausgegeben und kommentiert von Ni- 
klaus Largier, Frankfurt a. M. 1993

2.
Die deutschen und lateinischen Werke. Herausgegeben und übersetzt von Josef Quint 

u. a. im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft, 9 Bde. Stuttgart 1958 -

Zitierweise
In der Regel beziehen sich die Zitate auf die von Largier herausgegebenen Werke. Wenn 
nach den Abkürzugen DW bzw. LW eine Bandnummer erscheint (z. B. DWI oder LWI), 
dann stammen die Zitate aus der im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft 
herausgegebenen Werkbände. Die nach den jeweiligen Abkürzungen gegebenen zwei 
Zahlen beziehen sich auf Seite und Zeile. Bei den Predigten findet sich noch die ent­
sprechende Predigtnummer angeben (Bsp: Pr. 6, 83, 5f.= Sechste Predigt, Seite 83, Zeile 
fünf folgende).

In den Literaturangaben sind folgende Abkürzungen verwendet worde:
DW Deutsche Werke
LW Lateinische Werke
BgT Daz Buoch der goetliche tröstunge/ Das Buch der göttlichen Tröstung
Pr. Predigt
RdU Die rede der unterscheidunge/ Reden der Unterweisungen
VA Von abegescheidenheit/Von Abgeschiedenheit
VeM Von dem edeln menschen/Vom edlen Menschen
Serm. Sermones
Exp. übr. Gen Expositio libri Genesis
Exp. übr. Sap. Expositio libri Sapientiae
Exp. sec. loh. Expositio Sancti Evangelii Secundum Iohannem
Lib. par. Gen. Liber parabolum Genesis cum prologo et tabula

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 323

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Primärquellen und ihre Abkürzungen

Prol. gen.
Pro! op. prop. 
Quaest.

Prologus generalis in opus tripartitum 
Prolgus opus propositionum 
Quaestio Parisiensis I

Jakob Böhme:

Sämtliche Schriften. Faksimile-Neudruck der Ausgabe von 1730 in 11 Bänden. Begon­
nen von August Faust, neu herausgegeben von Will-Lrich Peukert. Stuttgart 
1986-1989.

Zitierweise:
Die Zitate aus Böhmes Werk beziehen sich durchgehend auf die Titel der einzelnen 
Schriften, deren Abkürzungssiglen unten aufgelistet sind. Die darauf folgenden Zahlen 
geben das entsprechende Kapitel und den Abschnitt an (Beispiel 6Pk 1,1 = Sex Puncta 
Theosophica, Kapitel 1, Abschnitt 1).

In den Literaturangaben sind folgende Abkürzugen verwendet worden:
(I. Band) Mr Aurora, oder Morgenröthe im Aufgang
(II. Band) 3P Beschreibung der Drey Principien Göttliches Wesens
(III. Band) 3fL Vom Dreyfachen Leben des Menschen

40F Viertzig Fragen Von der Seelen
Uau Das Umgewandte Auge

(IV. Band) Mw Von der Menschwerdung Jesu Christi
6Pk Sex Puncta Theosophica
kE Sex Puncta Mystica
ihM Mysterium Pansophicum
wB I und wB II Von wahrer Busse
GbB Vom Heiligen Gebet
wG! Von der wahren Gelassenheit
nWgb Von der Neuen Wiedergeburt
ÜL Vom übersinnlichen Leben
Bsch Von Göttlicher Beschaulichkeit
hds Gespräch Liner erleucht = und einer unerleuchteten 

Seelen
Tsch Trost=Schrift Von vier Complexionen

(V. Band) Ti I Die Lrste Schutz=Schrift wieder Balthasar Tilken
Ti II Die Zweyte Schutz=Schrift Wieder Balthasar

Tilkens eines Schlesischen von Adel
Stil Bedencken über Lsaiae Stiefels Büchlein
StiII Vom Irrthum der Secten Lsaiae Stiefels und Lzechiel 

Meths
ApR Schutz-Rede, wieder Gregor Richter
SchV Schriftliche Verwantwortung
KI und K II Unterricht von den Letzten Zeiten

(VI Band) Sg De Signatura Rerum
Gw Von der Gnaden=Wahl

324 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Primärquellen und ihre Abkürzungen

11 und t II Von der H. Tauffe
abm Von Christi Testament des H. Abendmahls

(VII. Band) Mm Mysterium Magnum (Anfang bis Capitel 43)
(VIII. Band) Mm Mysterium Magnum (Capitel 44 bis Ende)
(IX. Band) BgO Betrachtung Göttlicher Offenbarung

Tab Tabulae Principiorum
CI Clavis
Clsp Clavis specialis
ep Theosophische Send=Briefe

(X. Band) Vita De Vita et Scriptis Jacopi Boehmii, von Abraham von 
Frankenberg u. a. Das Leben Jakob Böhmes von W. E. 
Peuckert.

(XI. Band) Register über alle Theosophischen Schriften

Friedrich Nietzsche:

Kritische Studienausgabe. Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, 
15. Bde. Berlin/New York 1967-1977 und 1988.

Zitierweise:
Die Zitate beziehen sich auf die Bände der Kritischen Studienausgaben (KSA). An­

gegeben wird die jeweilige Bandnummer und die Seitenzahl. Zum Inhalt der Bände, die 
aus veröffentlichten und unveröffentlichten Werken bestehen, informiert folgende 
Liste:
KSA 1: Die Geburt der Tragödie, Unzeitgemässe Betrachtungen I-IV, Nachgelas­

sene Schriften 1870-1873
KSA 2: Menschliches, Allzumenschliches I und II
KSA 3: Mörgenröte, Idyllen aus Messina, Die fröhliche Wissenschaft
KSA 4: Also sprach Zarathustra
KSA 5: Jenseits von Gut und Böse, Zur Genealogie der Moral
KSA 6: Der Fall Wagner, Götzen-Dämmerung, Der Antichrist, Lcce home,

Dionysos-Dithyramben, Nietzsche contra Wagner 
KSA 7: Nachgelassene Fragmente 1869-1874
KSA 8: Nachgelassene Fragmente 1875-1879
KSA 9: Nachgelassene Fragmente 1880-1882
KSA 10: Nachgelassene Fragmente 1882-1884
KSA 11: Nachgelassene Fragmente 1884-1885
KSA 12: Nachgelassene Fragmente 1885-1887
KSA 13: Nachgelassene Fragmente 1887 - 1889
KSA 14: Einführung in die KSA. Werk- und Siglenverzeichnis

Kommentar zu den Bänden 1-13 
KSA 15: Chronik zu Nietzsches Leben

Konkordanz
Verzeichnis sämtlicher Gedichte 
Gesamtregister

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 325

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Adorno, T.: Negative Dialektik. Frankfurt a.M. 1966
Albert, K.: Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des 

Opus tripartitum. Saarbrücken 1976
Ders.: Meister Eckharts Mystik als Seinserkenntnis. In K. Ruh (Hg.): Abendländische 

Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg. Stuttgart 1986, 7-17 
Ders.: Mystik und Philosophie. Sankt Augustin 1986
Ders.: Meister Eckhart. Kommentar zum Buch der Weisheit. Eingeleitet, übersetzt und 

erläutert von Karl Albert. Sankt Augustin 1988 
Ders.: Einführung in die philosophische Mystik. Darmstadt 1996
Andreas-Salome, E.: Friedrich Nietzsche in seinen Werken. Frankfurt a. M. und Leipzig 

1994
Angelus Silesius: Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe. Hg. von Louise 

Gnädinger. Stuttgart 1984
Arendt, H.: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen. Leipzig 

1990
Dies.: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München und Zürich 1996 
Arendt, H., Mcarthy, M.: Im Vertrauen. Briefwechsel 1949-1975. München und Zürich 

1996
Augustinus: Bekenntnisse. Zweisprachige Ausgabe. Aus dem Lateinischen von Joseph 

Bernhart. Mit einem Vorwort von Ernst Ludwig Grasmück. Frankfurt a. M. 1987 
Ders: Schriften gegen die Pelagianer. Bd. III, lateinisch-deutsch, eingeleitet, übertragen 

und erläutert von Thomas Gerhard Ring. Würzburg 1991 
Ders: Der Gottesstaat. De Civitate Dei. Werke in deutscher Sprache. 2 Bde. Paderborn, 

München, Wien 1979
Baader, F. von: Aus Privatvorlesungen über J. Böhmes Lehre mit besonderer Beziehung 

auf dessen Schrift: Von der Gnadenwahl. In: Franz Xaver von Baader: Sämtliche Wer­
ke. Bd. 13. Aalen 1963

Balthasar, H. U. von: Die grossen Ordensregeln. Basilius, Augustinus, Benedikt, Fran­
ziskus, Ignatius von Loyola. Einsiedeln 1974 

Bastian, A.: Quellen und Wirkungen von Jakob Böhmes Gottesbegriff (Teil I u. II) in: 
Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, Bd. 128, 168-189 u. Bd. 129, 
33-48. Leipzig 1906

Baumgartner, H. u. Jakobs, W. (Hg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und 
Wirklichkeit. Schellingiana Bd. 5. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996 

Beck/Beck Gernsheim: Das ganz normale Chaos der Liebe. Frankfurt a.M. 1990 
Beelman A.: Die Krisis des Subjekts, Cartesianismus, Phänomenologie und Existenz­

analytik unter anthropologischen Aspekten. Bonn 1990 
Beierwaltes, W. (Hg.): Platonismus in der Philosophie des Mittelalters. Darmstadt 1969 
Ders.: Identität und Differenz. Frankfurt a. M. 1980
Ders.: Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungs­

geschichte. Frankfurt a. M. 1985

326 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Ben-Ze'ev, A.: The Virtue o£ Modesty. In: American Philosophical Quarterly Volume 
30, Number 3, July 1993, 235-246

Benz, E.: Die Geschichtsmetaphysik Jakob Böhmes. In: Deutsche Vierteljahrsschri£t £ür 
Literaturwissenscha£t und Geistesgeschichte. 13. Jg., Halle 1935, 421-455 

Ders.: Der vollkommene Mensch nach Jakob Boehme. Stuttgart 1937 
Ders.: Der Prophet Jakob Böhme. Eine Studie über den Typus nachre£ormatorischen 

Prophetentums. Wiesbaden 1959 
Ders.: Schellings theologische Geistesahnen. Mainz 1955
Berdjajew, N.: Jakob Böhmes Lehre von Ungrund und Freiheit. In: Blätter £ür Deutsche 

Philosophie 6,1932/33,1-40
Bernards, M.: Speculum Virginum. Geistigkeit und Seelenleben der Frau im Hochmit­

telalter. Köln und Graz 1955
Bernhard von Clairvaux: Sämtliche Werke. Hg. von Gerhard B. Winkler in Verbindung 

mit Alberich Altermatt, Denis Farkas£alvy, Polykarp Zakar, lateinisch-deutsch. Inns­
bruck 1992

Ders.: Tractatus et Opuscula. S. Bernardi Opera, Vol III. Hg. J. Leclerq, H. M. Rochais.
Romae Editiones Cistercienses, 1963 

Bernhart, J.: Meister Eckhart und Nietzsche. Berlin 1935
Ders.: Die philosophische Mystik des Mittelalters. Von ihren antiken Ursprüngen bis 

zur Renaissance. München 1966
Biser, E.: Nietzsches Kritik des christlichen Gottesbegri££s und ihre theologischen Kon­

sequenzen. In: Philosophisches Jahrbuch, hg. von Hermann Krings u.a. Bd. 78,1971, 
34-65 u. 295-305

Bloch, E.: Vorlesungen zur Philosophie der Renaissance. Frank£urt a.M. 1972 
Blumenberg, H.: Die Legitimität der Neuzeit. Frank£urt a. M. 1966 
Ders.: Paradigmen zu einer Metaphorologie. In: Archiv £ür Begri££sgeschichte. Baustei­

ne zu einem historischen Wörterbuch der Philosophie. Begründet von Erich Rothak- 
ker, herausgegeben im Au£trage der Kommission £ür Philosophie und der Literatur zu 
Mainz. Bd. 6, 1960, 7-301

Böhme, G.: Sprechende Natur: Die Signaturenlehre bei Paracelsus und Jacob Böhme. In:
Ders.: Für eine ökologische Naturästhetik. Frank£urt a. M. 1989, 121-141 

Ders.: Jacob Böhme (1575-1624). In: Ders. (Hg.): Klassiker der Naturphilosophie. Von 
den Vorsokratikern bis zur Kopenhagener Schule, München 1989, 158-171 

Bonheim, G.: Zeichendeutung und Natursprache. Ein Versuch über Jakob Böhme. 
Würzburg 1992

Ders.: Utopie und Ungrund. Geschichte, Augenblick und Heilserwartung bei Jakob 
Böhme und Ernst Bloch. Noch nicht verö££entlichter Vortrag, gehalten bei der Jakob 
Böhme Gesellscha£t in Görlitz, 2. 5. 1993 

Bornkamm, H.: Luther und Böhme. Bonn 1925
Bracken, E. v.: Meister Eckhart: Legende und Wirklichkeit. Beiträge zu einem neuen 

Eckhartbild. Meisenheim am Glan, 1972
Braun, H. J.: Mut und Demut. Separatdruck aus Engadiner Kollegium. Tagung 1982. 

Hg. v. Staehelin Balthasar u. a.: Dreizehnte Rechenscha£t. Das Bild vom Menschen, 
wie ist es heute, wie soll es werden. Novalis Verlag, 1982 

Brinker, C. et al.: Contemplata aliis tradere. Studien zum Verhältnis von Literatur und 
Spiritualität. Bern, Berlin, Frank£urt/M., New York, Paris, Wien 1995 

Brobjer, T.: Nietzsche's Ethics o£ Character. A Study o£ Nietzsche's Ethics and its Place in 
the History o£ Moral Thinking. Uppsala 1995

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 327

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Brown, R.: The Later Philosophyof Schelling. The Influence ofBoehme on the Works o£ 
1809-1815. London 1977

Bruneder, G.: Das Wesen der menschlichen Freiheit hei Schelling und sein ideen­
geschichtlicher Zusammenhang mit Jakob Böhmes Lehre vom Ungrund. In: Archiv 
für Philosophie 8,1958,101-115

Bundschuh, A.: Die Bedeutung von »gelassen« und die Bedeutung der »Gelassenheit« in 
den deutschen Werken Meister Eckharts unter Berücksichtigung seiner lateinischen 
Schriften. Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris 1990 

Campbell, J.: The Hero with a Thousand Faces. Bollingen Princeton 1973 
Camus, A.: Nietzsche und der Nihilismus. In: Salaquarda, Jörg: Nietzsche, 1996, 63-78 
Carlson, S.: The Virtue ofHumility. Dubuque, 1953
Cathrein, V. S. J.: Die christliche Demut. hin Büchlein für alle Gebildeten. Freiburg Br., 

1920
Ders.: Haben die heidnischen Philosophen die Demut gekannt? In: Zeitschrift für My­

stik und Aszese, 1. Jg. 1925/26, 283-289
Cognet, L.: Gottes Geburt in der Seele. Einführung in die Deutsche Mystik. Freiburg, 

Basel, Wien 1980
Comte-Sponville, A.: Ermutigung zum unzeitgemäßen Leben. Ein kleines Brevier der 

Tugenden und Werte. Reinbek bei Hamburg 1996 
Deghaye, P.: La Naissance de Dieu. Ou la doctrine de Jakob Boehme. Paris 1985 
Ders.: Jakob Böhmes Theosophie: die Theophanie in der ewigen Natur. In: P. Koslowski: 

Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Zürich und München 1988, 
151-168

Ders.: Die Natur als Leib Gottes in Jacob Böhmes Theosophie. In Jan Garewicz u. Alois 
Haas: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Böhmes und seiner Rezeption. 
Wiesbaden 1994, 71-113

Deinert, H.: Die Entfaltung des Bösen in Böhmes Mysterium Magnum. In: Publications 
of the Modern Language Association of America, Bd. LXXIX, Menaha Wisconsin 
1964, 401-410

Deleuze, G.: Nietzsche. Paris 1968 
Dempf, A.: Meister Eckhart. München 1960
Deussen, P.: Jakob Böhme. Über sein Leben und seine Philosophie. Leipzig 1911 
Deutsches Wörterbuch, Hg. Hermann Paul, 9. vollständig neu bearbeitete Auflage von 

Helmut Henne und Georg Objartel. Tübingen 1992 
Deutsches Wörterbuch v. J. u. W. Grimm, Nachdruck der Erstausgabe 1860. München 

1985
Dictionnaire de Spiritualite, Ascetique et Mystique, doctrine et histoire. Fonde par 

M. Viller, F. Cavallera, J. de Guibert, continue par Andre Rayez et Charles Baumgar- 
ner. Paris 1932

Diehle, A.: Antike Höflichkeit und Christliche Demut. In: Studi Italiani di Filologia 
Classica, Vol. XXVI, 1952, 169-190

Ders.: »Demut«. In: Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. III, Hg. Theodor 
Klauser, 1957

Dostojewskij, F.: Aufzeichnungen aus dem Kellerloch. Stuttgart 1984 
Ders.: Die Brüder Karamasow. München 1923
Driver, J.: The Virtues of Ignorance. In: The Journal of Philosophy, Volume 86, 1989, 

373-384
Duden: Das Herkunftswörterbuch. Etymologie der deutschen Sprache. Die Geschichte

328 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

der deutschen Wörter und Fremdwörter von ihrem Ursprung bis zur Gegenwart. 
Mannheim 1989

Ebeling, G.: Luther. Tübingen 1981
Ebeling, H.: Meister Eckharts Mystik. Studien zu den Geisteskämpfen um die Wende 

des 13. Jahrhunderts. Neudruck der Ausgabe Stuttgart 1941. Aalen 1966 
Feuerbach, L: Geschichte der Neueren Philosophie von Bacon von Verulam bis Benedikt 

Spinoza. Sämtliche Werke. Bd. III. Stuttgart-Bad Cannstatt 1959 
Ders.: Pierre Bayle. Ein Beitrag zur Geschichte der Philosophie und Menschheit. Gesam­

melte Werke, Bd4, Hg. Werner Schuffenhauer. Berlin 1967 
Fischer, H.: Meister Eckhart. Freiburg und München 1974
Flanagan, O.: Virtue and Ignorance. In: The Journal of Philosophy Volume 87, 1990, 

420-428
Flasch, K. (Hg.): Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart. Hamburg 1984 
Ders.: Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Machiavelli. Stutt­

gart 1988
Ders.: Meister Eckhart - Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu retten. In: P. Kos- 

lowski: Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Zürich und München 
1988, 94-111

Ders.: Einführung in die Philosophie des Mittelalters. Darmstadt 1989 
Ders.: Nietzsche-Brevier. Stuttgart 1992
Frank, M., Raulet, G., Reijen, W. van (Hg.): Die Frage nach dem Subjekt. Frankfurt a.M.

1988
Frankenberg, A. von: De Vita et Scriptis oder historischer Bericht von dem Leben und 

Schriften Jacob Böhmens. In: Jakob Böhme, Sämtliche Schriften. Faksimile-Neudruck 
der Ausgabe von 1730 in elf Bänden, Stuttgart-Bad Cannstatt 1988, Bd. 10.

Frasz, G: Environmental Virtue Ethics: A New Direction for Environmental Ethics. In:
Environmental Ethics, Volume 15, Number 3, Fall 1993, 259-274 

Gadamer, H.: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. 
Tübingen 1990

Garewicz, J. u. Haas A.: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Böhmes und seiner 
Rezeption. Wiesbaden 1994 

Gebelein, H.: Alchemie. München 1991
Gerhardt, F.: Untersuchungen über das Wesen des mystischen Grunderlebnisses. (Ein 

Beitrag zur Mystik Meister Eckharts, Luthers und Jacob Böhmes). Greifswald 1922 
(Diss. Phil.)

Gerl, H. B.: Einführung in die Philosophie der Renaissance. Darmstadt 1989 
Gilden, L.: Demut des Christen nach dem Neuen Testament. In: Zeitschrift für Aszese 

und Mystik, 13. Jg., 1939, 266-284 
Gotthelf, J.: Kalenderpredigten. Riehen bei Basel 1986 
Grondin, J.: Einführung in die philosophische Hermeneutik. Darmstadt 1991 
Grunsky, H.: Jakob Böhme. Stuttgart-Bad Cannstatt 1984
Haas, A. M.: Nim din selbes war. Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei Mei­

ster Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Freiburg 1971 
Ders: Mors mystica. Thanatologie der Mystik, insbesondere der Deutschen Mystik. In:

Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie. Bd. 23. Heft 3, 1976 
Ders.: Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen Lebens. Einsiedeln 1979 
Ders: Sermo mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der deutschen Mystik. Frei­

burg 1979

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 329

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Ders.: Das Ereignis des Wortes. Sprachliche Verfahren hei Meister Eckhart und im Zen­
Buddhismus. ln: Dt. Vierteljahrsschrift, 1984, Heft 4, 527-569 

Ders.: Trage Leiden geduldiglich. Die Einstellung der deutschen Mystik zum Leiden. ln: 
Lerne Leiden. Leidenshewältigung in der Mystik. Herrenalher Texte 67. Karlsruhe
1985

Ders.: Gottleiden-Gottliehen. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter. Frankfurt 
a. M. 1989

Ders.: Jesus Christus - Inhegriff des Heils und verwirklichte Transzendenz im Geist der 
deutschen Mystik. ln: Gerhard Oherhammer: Epiphanie des Heils. Zur Heilsgegen­
wart in indischer und christlicher Religion. Arheitsdokumentation eines Symposi­
ums. Wien 1992

Ders.: Mystik als Aussage. Erfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik. 
Frankfurt a. M. 1996

Haas, A. M u. Stirnimann, H.: Das »Einig Ein«. Studien und Sprache der Deutschen 
Mystik. Freihurg 1980

Hahermas, J.: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M. 1988 
Haensch, G.: Jakoh Böhme und die Dialektik der Erkenntnis. ln: Deutsche Zeitschrift für 

Philosophie 1, 26. Jg. 1978, 191-208
Haering, Th.: Matth. 11, 28-30. ln: Aus Schrift und Geschichte. Theologische Ahhand- 

lungen. Adolf Schlatter zu seinem 70. Gehurtstag. Stuttgart 1922, 3-15 
Hamherger, J.: Die Lehre des deutschen Philosophen Jakoh Böhme. Neudruck der Aus- 

gahe München 1844. Hildesheim 1975 
Hankamer, P.: Jakoh Böhme, Gestalt und Gestaltung. Bonn 1924
Hare, S.: The Paradox of Moral Humility ln: American Philosophical Quarterly Volu­

me 33, Numher 2, 1996, 235-241 
Hartmann, N.: Ethik. Berlin und Leipzig 1935
Ders.: Die Philosophie des Deutschen ldealismus. Berlin und New York 1974 
Hauff, R. v.: Nietzsches Stellung zur christlichen Demut. lnaugural Disseration. Berlin 

1939
Hegel, G. W. F.: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften l-lll, Werke 8-10. 

Frankfurt a. M. 1986
Ders.: Vorlesungen üher die Philosophie der Geschichte. Bd. lll, Werke 20. Frankfurt 

a. M. 1986
Ders.: Phänomenologie des Geistes. Werke 3. Frankfurt a. M. 1984
Ders.: Vorlesungen üher die Philosophie der Religion. Werke 17. Frankfurt a. M.

1986
Heidegger, M.: Was ist Metaphysik. Frankfurt a. M. 1943 
Ders.: Einführung in die Metaphysik. Tühingen1958 
Ders.: Gelassenheit. Pfullingen 1959 
Ders.: Sein und Zeit. Tühingen 1984 
Ders.: Nietzsche. Bd. l u. ll. Pfullingen 1989
Heine, H.: Sämtliche Werke. Düsseldorfer Ausgahe, Bd. 8/1. Hamhurg 1979 
Heinze, R.: Das Verhältnis von Mystik und Spekulation hei Jakoh Böhme. Münster 1972 

(Diss. theol.)
Historisches Wörterhuch der Philosophie. Hg. von J. Ritter, K. Gründer, R. Eisler. Basel 

und Stuttgart 1971
Hoffmeister, J.: Der ketzerische Schuster. Leipzig 1975 
Holzhey, H.: Kants Erfahrungshegriff. Basel 1970

330 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Holzhey, H. u. Leyvraz J. (Hg.): Die Philosophie des Bösen. In: Studia Philosophica 52, 
Bern, Stuttgart, Wien 1993

Horkheimer, M. u. Adorno, T.: Dialektik der Aufklärung. Frankfurt a. M. 1995 
Huhhert, J.: Auf dem Rücken eines Tigers in Träumen versunken. Einführung in Nietz­

sches philosophische Kulturkritik. Bochum 1996 
Hume, D.: Enquiries concerning Human Understanding and concerning the Principles of 

Morals. Reprinted from the 1777 edition. Oxford 1986 
Imhach, R.: Deus est intelligere. Das Verhältnis von Sein und Denken in seiner Bedeu­

tung für das Gottesverhältnis hei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestiones 
Meister Eckharts. Freihurg 1976

Ingen, F. van: Die Jungfrau Sophia und die Jungfrau Maria hei Jakoh Böhme. In: Jan 
Garewicz u. Haas Alois: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacoh Böhmes und 
seiner Rezeption. Wieshaden 1994,147-165 

James, W.: Das pluralistische Universum. Vorlesungen üher die gegenwärtige Lage der 
Philosophie. Darmstadt 1994

Jaspers, K.: Nietzsche und das Christentum. Hameln 1947 
Ders.: Philosophie II. Existenzerhellung. Berlin, Heidelherg, New York 1973 
Ders.: Vernunft und Existenz. München und Zürich 1987 
Kant, I.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamhurg 1994 
Kanz, H.: Üher das Wesen der Seinsdemut. In: Philosophisches Jahrhuch der Görres- 

Gesellschaft, 64. Jg., München 1956
Kaufmann, W.: Nietzsche. Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton 1974 
Kern, U. (Hg.): Freiheit und Gelassenheit. Meister Eckhart heute. München 1980 
Ders.: Die Anthropologie des Meister Eckhart. Hamhurg 1994
Kierkegaard, S.: Die Krankheit zum Tode. Der Hohepriester - der Zöllner - die Sünde­

rin. Gesammelte Werke. Hg. von Emanuel Hirsch und Hayo Gerdes, 24. und 25. Ah- 
teilung. Gütersloh 1985.

Klossowski, P.: Nietzsche und der Circulus vitiosus deus. München 1986 
Knülle, C.: Die Demut mit hesonderer Berücksichtigung der Demut in der Antike und 

hei Nietzsche. Inaugural-Dissertation. Bonn 1943 
Kohusch, T.: Mystik als Metaphysik des moralischen Seins. Bemerkungen zur spekula­

tiven Ethik Meister Eckharts. In: Kurt Ruh(Hg.): Ahendländische Mystik im Mittel­
alter. Symposium Kloster Engelherg 1984. Stuttgart 1986, 49-63 

Koch, J.: Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus und das Mittelalter. In: 
Werner Beierwaltes (Hg.): Platonismus in der Philosophie des Mittelalters. Darm­
stadt 1969

Kohler, G.: Selhsthezug, Selhsttranszendenz und die Nichtigkeit der Freiheit. Zur 
augustinischen Theorie des Bösen in De Civitate Dei XII. In: Studia Philosophica: 
Die Philosophie des Bösen. Redaktores: H. Holzhey und J. P. Leyvraz. Vol.
52/1993

Koslowski, P. (Hg.): Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Zürich und 
München 1988

Koyre, A.: La Philosophie de Jakoh Boehme. Paris 1971
Kreis, R.: Der Nietzsche-Mythos vom Erdenreich. Gegen Gottesmord und Erdzerstö­

rung. Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris 1991 
Lamarche-Vadel, G.: L'humilite. La grandeur de l'infime. Editions Autrement-Series 

Morales n. 8, Paris 1992
Langer, O.: Zum Begriff der Innerlichkeit hei Meister Eckhart. In: Kurt Ruh (Hg.):

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 331

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg 1984. Stutt­
gart 1986, 17-33

Leese, K.: Von Jakob Böhme zu Schelling. Eine Untersuchung zur Metaphysik Gottes. 
Erfurt 1927.

Lemper, E.: Görlitz und der Paracelsismus. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 
Heft 3, 1970, 347-360

Ders.: Jakob Böhme. Leben und Werk. Berlin 1976
Ders.: Voraussetzungen zur Beurteilung des Erfahrungs- und Schaffensumfelds Jakob 

Böhmes. In: Jan Garewicz u. Alois Haas: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob 
Böhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden 1994, 41-71 

Lexikon der Ethik: Hg. von Ottfried Höffe in Zusammenarbeit mit M. Forschner, 
A. Schöpf und W. Vossenkuhl. München 1986 

Lexikon der Philosophie: Hg. von Franz Austeda. Wien 1979
Libera, A. de: Le probleme de l'etre chez Maitre Eckhart: logique et metaphysique de 

l'analogie. Cahiers de la revue de theologie et de philosophie. Geneve, Lausanne, 
Neuchatel 1980

Ders: Eckhart: Sur L'humilite. Texte fran^ais et postface de Alain de Libera. Paris 1988 
Llewellyn, R. T.: Jakob Böhmes Kosmogonie in ihrer Beziehung zur Kabbala. In: Antai- 

os, Bd. V. Stuttgart 1964, 237-250
Lossky V.: Theologie negative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart. Etude de 

philosophie medievale 48. Paris 1960 
Lotz, B.: Zwischen Seligkeit und Verdammnis. Frankfurt a. M. 1953 
Löwith, K.: Nietzsches Philosophie der Ewigen Wiederkehr des Gleichen. Hamburg 

1978
Lübbe, H.: Religion nach der Aufklärung. Graz 1984
Luther, M.: Luther Deutsch. Die Werke Martin Luthers in neuer Auswahl für die Ge­

genwart. Hg. von Kurt Aland. Bd. 1-11. Stuttgart 1957-1983 
Ders.: Luthers Werke in Auswahl. Hg. von O. Clemen. 8 Bde. Berlin 1950-1959 
Magnus, B. and Higgins, K. (Hg.): The Cambridge Companion to Nietzsche. Cambridge 

1996
Dies.: Nietzsche's works and their themes. In: Dies. (Hg.): The Cambridge Companion to 

Nietzsche. Cambridge 1996, 1-21
Magus, B.: Nietzsches äternalistischer Gegenmythos. In: Jörg Salaquarda (Hg.): Nietz­

sche, 1996, 219-233.
Malte Fues, W.: Mystik als Erkenntnis? Kritische Studien zur Meister-Eckhart-For- 

schung. Bonn 1991
Manstetten, R.: Esse est Deus. Meister Eckharts christologische Versöhnung von Phi­

losophie und Religion und ihre Ursprünge in der Tradition des Abendlandes. 
München 1993

Mieth, D.: Christus - das Soziale im Menschen. Texterschließung zu Meister Eckhart.
Düsseldorf 1972

Mojsisch, B.: Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit. Hamburg 1983 
Mommaers, P.: Was ist Mystik? Übersetzt von Franz Theunis. Frankfurt a.M. 1996 
Müller-Lauter, W.: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze und die Gegensätze 

seiner Philosophie. Berlin, New York 1971
Ders.: Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht. In: Jörg Salaquarda (Hg.): Nietzsche, 

1996, 234-288.
Musil, R.: Der Mann ohne Eigenschaften. Hamburg 1952

332 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Nagl-Docekal, H. u. Vetter, H. (Hg.): Tod des Subjekts? Wien und München 1987 
Nambara, N.: Die Idee des absoluten Nichts in der deutschen Mystik und ihre Entspre­

chungen im Buddhismus. In: Archiv für Begriffsgeschichte. Bausteine zu einem hi­
storischen Wörterbuch der Philosophie. Begründet von Erich Rothacker, herausgege­
ben im Auftrage der Kommission für Philosophie und der Literatur zu Mainz. Bd. 6, 
I960, 143-278

Neuenschwander, U.: Gott im neuzeitlichen Denken. Bd. 1. Gütersloh 1977 
Newman, J.: Humility and self-realization. In: The Journal of Value Inquiry, Volume 16,

1982, 275-285
Nigg, W.: Heimliche Weisheit. Mystisches Leben in der evangelischen Christenheit. 

Zürich 1959
Nikolaus von Kues: Drei Schriften vom verborgenen Gott (Vom verborgenen Gott. Vom 

Gottsuchen. Von der Gotteskindschaft). Im Auftrag der Heidelberger Akademie der 
Wissenschaften in deutscher Übersetzung herausgegeben von Ernst Hoffmann u. 
Paul Wilpert. Hamburg 1958

Ders.: De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit. Buch I-III. Im Auftrag der Hei­
delberger Akademie der Wissenschaften herausgegeben von Ernst Hoffmann, Paul 
Wilpert und Karl Bormann. Lateinisch-deutsche Parallelausgabe. Hamburg 1994 

Nill, P.: Vita Femina. Nietzsches Konzeption des Selbst. Frankfurt a.M. 1985 
Nussbaumer-Benz, U.: Nietzsche. Nadelöhr der Philosophie? Eine Einführung in die 

Wille zur Macht-Thematik. Cuxhaven 1991 
O'Donoghue, N.: Humility and Existence. In: Philosophical Studies, Volume 9, Dec. 

1959, 79-89
Oltmanns, K.: Meister Eckhart. Frankfurt a. M. 1957
Pältz, E.: Zur Eigenart des Spiritualismus Jacob Boehmes. In: Wort und Welt. Festgabe 

für Prof. D. Hertsch anläßlich der Vollendung seines 65. Lebensjahres, Berlin 1968, 
251-262

Ders.: Zum Verständnis von Jakob Boehmes »Autorschaft«. In: Pietismus und Neuzeit, 
Jahrbuch zur Geschichte des neueren Protestantismus. Bielefeld 1975, 9-21 

Panigrahi, S.: Ghandhi on Humility. In: Indian Philosophical Quarterly, Volume VIII, 
No. 1,1980, 6-9

Philosophie und Naturwissenschaften. Wörterbuch zu den philosophischen Fragen der 
Naturwissenschaften. Hg. Herbert Hölz, Rolf Löther, Siegried Wollgast. Berlin 1978 

Philosophisches Wörterbuch. Hg. von G. Klaus und M. Buhr. Bd. I u. II. Leipzig 1974. 
Philosophisches Wörterbuch. Hg. von Walter Brugger. 14. neubearbeitete Auflage. Frei­

burg, Basel, Wien 1976
Philosophisches Wörterbuch. Begründet v. H. Schmidt, 20. Aufl. Stuttgart 1978 
Pieper, J.: Schriften zur Philosophischen Anthropologie und Ethik: Das Menschenbild 

der Tugendlehre. Werke in acht Bänden, Hg. Berthold Wald, Bd. IV. Hamburg 1996 
Pietsch, R.: Jakob Böhmes Gottesbegriff. In: Zeitwende, 47. Jg. Gütersloh 1976,100-112 
Pippin, R.: Nietzsche's alleged farewell: The premodern, modern, and postmodern 

Nietzsche. In: Bernd Magnus and Kathleen Higgins (ed.): The Cambridge Companion 
to Nietzsche. Cambridge, 1996, 252-281

Platon: Timaios. In: Sämtliche Dialoge. Hg. von O. Apelt u. a. Bd VI. Hamburg 1988 
Plotin: Enneaden. In Auswahl übersetzt und eingeleitet von Otto Kiefer. Bd. I u. II. Jena 

und Leipzig 1905
Ders: Über Ewigkeit und Zeit (Enneade III,7). Übersetzt, eingeleitet von Werner Beier- 

waltes. Frankfurt a. M. 1981

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 333

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Porete, M.: Spiegel der einfachen Seele. Wege der Frauenmystik. Aus dem Altfranzösi­
schen übertragen und mit einem Nachwort und Anmerkungen von Louise Gnädinger. 
Zürich und München 1987

Quint, J. (Hg.): Meister Eckhart. Deutsche Predigten und Traktate. Übersetzt von Josef 
Quint, München 1963

Reallexikon für Antike und Christentum. Hg. Theodor Klauser, Bd. III, Stuttgart 1957 
Reiter, P.: Der Seele Grund. Meister Eckhart und die Tradition der Seelenlehre. 

Würzburg 1993
Richards, N.: Is Humility a Virtue? In: American Philosophical Quarterly, Vol. 35, 

Number 3, July 1988 
Ders.: Humility. Philadelphia 1992
Ruh, K. (Hg.): Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg 

1984. Stuttgart 1986
Ders.: Meister Eckhart. Theologe, Prediger; Mystiker. München 1989 
Ders.: Kleinere Schriften, 2Bde. Berlin 1984
Ders: Geschichte der abendländischen Mystik. 3Bde., München 1990-1996 
Rusterholz, S.: Zum Verhältnis von Liber Naturae und Liber Scripturae bei Jacob 

Böhme. In: Jan Garewicz u. Alois Haas: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob 
Böhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden 1994, 129-147 

Salaquarda, J. (Hg.): Nietzsche. Darmstadt 1996
Ders.: Nietzsche and the Judaeo-Christian tradition. In: Bernd Magnus and Kathleen 

Higgins (ed.): The Cambridge Companion to Nietzsche. Cambridge 1996 
Ders: Dionysos gegen den Gekreuzigten. In: Ders. (Hg.): Nietzsche, 1996, 288-323. 
Schaffner, O.: Christliche Demut. Des Hl. Augustinus Lehre von der Humilitas. 

Würzburg 1959
Schäublin, P.: Zur Sprache Jakob Boehmes. Winterthur 1963 
Scheler, M.: Vom Umsturz der Werte. Leipzig 1919
Schellenberger, B. (Hg): Bernhard von Clairvaux, eingeleitet und übersetzt von Bernar- 

din Schellenberger. Olten 1982
Schelling, F.: Über das Wesen der menschlichen Freiheit. Stuttgart 1983 
Ders.: Philosophie der Offenbarung. Bd. I. Darmstadt 1974
Schlatter, D.: Jesu Demut, ihre Mißdeutungen, ihr Grund. In: Beiträge zur Förderung 

christlicher Theologie. Gütersloh 1904, 35-93 
Schlesinger, G.: Truth, Humility, and Philosophers. In: Thomas Morris (ed.): »God and 

the Philosophers«. Oxford, New York 1994, 248-263.
Schmidt, R.: »Ein Text ohne Ende für den Denkenden«. Studien zu Nietzsche. Frankfurt 

a. M. 1989.
Schmidt, R. u. Spreckelsen, C.: Nietzsche für Anfänger. Also sprach Zarathustra. 

München 1995
Schmidt-Biggemann, W.: Das Geheimnis des Anfangs. Einige spekulative Betrachtun­

gen im Hinblick auf Böhme. In: Jan Garewicz u. Alois Haas: Gott, Natur und Mensch 
in der Sicht Jacob Böhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden 1994, 113-129 

Schneider, R.: Schellings und Hegels schwäbische Geistesahnen. Würzburg 1938 
Schoeller, D.: Gottesgeburt und Selbstbewußtsein. Denken der Einheit bei Meister Eck­

hart und G. W. F. Hegel. Hildesheim und Berlin 1992 
Scholem, G.: Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen. Frankfurt a.M. 1957 
Ders.: Von der mystischen Gestalt der Gottheit. Zürich 1963 
Ders.: Über einige Grundbegriffe des Judentums. Frankfurt a. M. 1970

334 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Scholz, G.: Sprung. Zur Geschichte eines philosophischen Begriffs. In: Archiv für Be­
griffsgeschichte. Bausteine zu einem historischen Wörterbuch der Philosophie. Be­
gründet von Erich Rothacker, herausgegeben im Auftrage der Kommission für Phi­
losophie und der Literatur zu Mainz. Band XI, 1967, 206-237 

Schulthess, P. und Imbach, R.: Die Philosophie im lateinischen Mittelalter. Ein Hand­
buch mit einem bio-bibliographischen Repertorium. Zürich und Düsseldorf 1996 

Schulz, W.: Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik. Pfullingen 1957 
Ders.: Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Schellings. 

Pfullingen 1975
Schüßler, I.: Böhme und Hegel. In: Jahrbuch der Schlesischen Friedrich Wilhelms-Uni­

versität zu Breslau, Bd. 10,1956, 46-58
Selung, B.: Mitleid, Demut und Reue in der Machtethik Spinozas und Nietzsches. In- 

augural Dissertation. Bonn 1926
Seuse, Heinrich: Das Buch der Wahrheit. Mittelhochdeutsch-Deutsch. Kritisch heraus­

gegeben von Loris Sturlese und Rüdiger Blumrich. Hamburg 1993 
Sleinis, E. E.: Nietzsche's Revaluation of Values. A study in strategies. International 

Nietzsche Studies. Urbana Chicago 1994
Smith, C.: Spiritual life as taught by Master Eckhart. The Way of Paradox. London 1987 
Snow, N. : Humility In: The Journal of Value Inquiry Volume 29,1995, 203-216 
Spinoza, B. de: Die Ethik, Schriften, Briefe. Hg. von F. Bülow, übertragen von Carl Vogl. 

Stuttgart 1976
Ders.: Theologisch-politischer Traktat. Auf der Grundlage der Übersetzung von C. Geb­

hardt neu bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben von G. Gawlick. Lateinisch - 
Deutsch. Hamburg 1994

Splett, J.: Der Mittler. Philosophische Vorüberlegungen zur christlichen Antwort auf die 
Herausforderung Friedrich Nietzsches. In: Theologie und Philosophie 50 (1975), 
161-182

Steinacker-Berghäuser, K.: Das Verhältnis der Philosophie Ernst Blochs zur Mystik.
Marburg 1973 (Diss.Theol.)

Stern, J.: Nietzsche. London 1978
Stiehl, L.: Meister Eckharts »Buch der göttlichen Tröstung«. Studien zur Leidensphi­

losophie der spekulativen deutschen Mystik. Diss. Wien 1954 
Stirnimann, H. u. Imbach R.: Eckardus Theutonicus, homo doctus et sanctus. Nachweise 

und Berichte zum Prozeß gegen Meister Eckhart. Freiburg 1992 
Stoudt, J.: Sunrise to Eternity. A Study in Jakob Boehmes Life and Thought. Philadel­

phia 1957
Tauler, Johannes: Predigten Bd. I u. II. Übertragen und herausgegeben von Georg Hoff- 

mann. Einführung von A. M. Haas. Einsiedeln 1978 
Taylor, C.: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. Frankfurt 

a.M. 1994
Ders.: Das Unbehagen an der Moderne. Frankfurt a. M. 1995 
Tesch, H.: Jakob Böhme. Lindau 1976
Theisen, J.: Predigt und Gottesdienst. Liturgische Strukturen in den Predigten Meister 

Eckharts. Frankfurt a.M., Bern, New York, Paris, 1990 
Theunissen, M.: Der Begriff Ernst bei Sören Kierkegaard. Freiburg und München 1958 
Ders.: Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kritik des gegenwärtigen Bewußt­

seins. Berlin 1981
Ders.: Negative Theologie der Zeit. Frankfurt a. M. 1991

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 335

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Theunissen, M. und Greve, W. (Hg.): Materialien zur Philosophie Sören Kierkegaards. 
Frankfurt a.M. 1979

Thieme, K.: Die christliche Demut. Fine historische Untersuchung zur theologischen 
Ethik. Gieszen 1906

Thomas von Aquin: Summa Theologica. Bd. 21 u. 22. Vollständige, ungekürzte deutsch­
lateinische Ausgabe der Summa Theologica, kommentiert von Josef Groner. Graz, 
Wien, Köln, 1993

Tobin, F.: Meister Eckhart: Thought and Eanguage. Philadelphia 1986 
Tongeren, P. van: Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Bonn 1989 
Ueda, S.: Das Absolute Nichts im Zen, bei Eckhart und bei Nietzsche. In: Ryosuke 

Ohashi (Hg.): Die Philosophie der Kyoto-Schule. Freiburg und München 1990 
Upanishaden: Übertragen und eingeleitet von A. Hillebrandt. Jena 1921 
Vattimo, G.: Ea fine della modernita. Mailand 1985
Völker, E.: Die Terminologie der mystischen Bereitschaft in Meister Eckharts Deutschen 

Predigten und Traktaten. Inaugural Dissertation, 1964.
Wackernagel, W.: Ymagine Denudari. Ethique de E'Image et Metaphysique de E'Ab- 

straction chez Maitre Eckhart. Paris 1991
Ders.: Establishing the Being of Images: Master Eckhart and the Concept of Disimagi­

nation. In: Diogenes, Nr. 162, Providence, Oxford, 1993, 77-98 
Ders.: Eckhart et son Double. Mythographie d'un nom emblematique. In: Revue des 

sciences religieuses. Universite des sciences humaines de Strasbourg. 69 annee, Nr. 2, 
Avril 1995, 216-226

Ders.: Contemplata spoliari? Subimaginale Versenkung und Metaphorologie des Un­
sichtbaren bei Meister Eckhart. In: C. Brinker et al. (Hg.): Contemplata aliis tradere. 
Bern 1995

Waldschütz, E.: Meister Eckhart. Eine philosophische Interpretation der Traktate. Bonn 
1978

Walsh, D.: The Mysticism of Innerworldly Fulfillment. A Study of Jakob Boehme. Flo­
rida 1983

Ders.: The Historical Dialectic of Spirit: Jacob Boehme's Influence on Hegel. In: Robert 
Perins (ed.): History and System. Hegel's Philosophy of History New York 1984 

Walter, S.: Der Ruf aus dem Garten. Freiburg 1995 
Wehr, G.: Jakob Böhme. Reinbek bei Hamburg 1985 
Ders.: Meister Eckhart. Reinbek bei Hamburg 1989
Ders.: Die deutsche Mystik. Mystische Erfahrung und theosophische Weltsicht. Bern 

und München 1991
Ders.: Aspekte der Wirkungsgeschichte Jakob Böhmes. In: Jan Garewicz u. Alois Haas: 

Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Böhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden 
1994,175- 197

Wein, H.: Positives Antichristentum. Nietzsches Christusbild im Brennpunkt nach­
christlicher Anthropologie. Den Haag 1962

Weischedel, W.: Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer philosophischen Theo­
logie im Zeitalter des Nihilismus. Darmstadt 1983 

Weiss, P.: Adventurous humility. In: Ethics, Nr. 51, April 1941, 337-348 
Weiss, V.: Die Gnosis Jakob Böhmes. Zürich 1955 
Welsch, W.: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1988 
Ders.: Subjektsein heute. In: Studia philosophica 51, 1992,153-182 
Wickert, U. (Hg.): Das Buch der Tugenden. Hamburg 1995

336 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinzugezogene Literatur

Wiehl, R.: Die Frage nach dem Menschen. Zur Auseinandersetzung zwischen Jaspers 
und Heidegger. In: Grethlein, Thomas u. Leitner, Heinrich (Hg.): Inmitten der Zeit. 
Beträge zur europäischen Gegenwartsphilosophie. Festschrift für Manfred Riedel. 
Würzburg 1996

Wilke, A.: hin Sein - hin Erkennen. Meister Eckharts Christologie und Samkaras Lehre 
vom Atman: Zur (Un-)Vergleichbarkeit zweier Einheitslehren. Bern 1995 

Wörterbuch der Mystik. Hg. von P. Dinzelbacher. Stuttgart 1989 
Wörterbuch der philosophischen Grundbegriffe. Hg. von Fr. Kirchner. Leipzig 1911 
Wolfahrt, G.: Artisten-Metaphysik. Würzburg 1991
Wollgast, S.: Philosophie in Deutschland zwischen Reformation und Aufklärung. 

1550-1650. Berlin 1988
Wucherer-Huldenfeld, K.: Ursprüngliche Erfahrung und personales Sein. Wien 1994 
Zimmermann, A.: Die »Grundfrage« in der Metaphysik des Mittelalters. In: Archiv für 

Geschichte der Philosophie. Begr. von L. Stein. In Verbindung mit Glenn Morrow 
(Pennsylvania), neu hg. von Paul Wilpert. Bd. 47, 1964, 141-156

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 337

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen- und Sachregister

Das Sachregister enthält Stellenverweise aus dem Text und den Fussnoten, 
das Personenregister bezieht sich nur auf den Text. Zentrale Begriffe und 
Namen, die zu häufig im Text Vorkommen (z.B. Demut, Mensch, Gott, 
Selbst, Wille, Meister Eckhart, Jakob Böhme) sind nicht im Register enthal­
ten.

Abbild 116-118
Abgeschiedenheit 47, 55, 59, 93-94, 94, 

95, 95, 99,102, 107, 278, 280, 280-281 
Adorno, Theodor 20-21 
Albert, Karl 73-74 
alchemistisch 131 
Allmacht 51-52, 167-168, 252-254 
Anfang 75, 121,138-139, 168,179, 

195-196,197, 203, 209, 211, 212, 214, 
215, 216-218, 221-223, 224, 225, 227, 
229, 236-238, 240, 242, 246, 256, 264 

Angelus Silesius 133 
Angst 163, 220, 228-229, 236, 265 
Arendt, Hannah 192 
Aristoteles 33, 73 
arm 70, 94, 250 
Armut 70, 81, 94, 96, 99, 102 
Augustinus 36, 39, 70, 145, 180-181, 208 
Aurora 131, 135, 137, 139, 142 
Aussen 91-92, 118 
Avicenna 73

Baader, Franz v. 212
Band 188, 200, 224, 229, 236, 238, 242
Benz, Ernst 178
Berdjajew, Nicolai 42-43, 133, 205, 213 
Bereitschaft 70-71, 95,104, 104, 107, 

111, 111, 112-113, 120,120,121-122, 
128

Bernhard von Clairvaux 14, 37, 39 
Bescheidung 266 
Besitz 95
Bewegung 67, 103,121,125-126, 138,

149,153,185, 187, 197,198, 213, 217, 
219-220, 223, 225, 227, 230, 233-234, 
237, 237, 239, 242, 251, 257, 285, 307, 
317, 322

Beziehung 47, 53, 55, 58, 63, 65, 85-87, 
89-91, 92, 93, 95, 109, 111, 114 

Bloch, Ernst 131, 139 
Blumenberg, Hans 137 
Bonheim, Günther 173 
Böse 132,140,142,161, 181-182,184, 

189-193, 214, 233, 237, 245, 259, 272 
Böses 42

Chaos 211 
Charles Taylor 18 
Christentum 286, 289, 292-293, 

297-298, 305
Christus 112, 125, 126,172,178, 256, 

258, 261
Contrarium 213, 221, 223, 237-238, 264 
creatio 74-76

Dasein 52, 80-83, 86, 97,109-110,112 
Denifle, Heinrich 46 
Dialektik 132-133, 214, 219, 227, 235 
Dienen 52 
Dienst 15-16, 52 
Dostojewskij, F.M. 188-189, 262 
Dürrenmatt, Friedrich 13, 129 
Dynamik 129, 153, 198, 203, 225, 252

ebenbildlich 136, 178 
Ebenbildlichkeit 136

338 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen- und Sachregister

Ehrfurcht 247-249 
Ehrlichkeit 291 
Eichmann, Adolf 192 
Eigendynamik 153,185, 203, 225 
Eigene 13, 23, 31, 36, 44, 61, 87-88, 90, 

109,159,163, 165,171,176,180, 182, 
184,197, 200, 204, 213, 219, 222, 244, 
247, 250 

Eigenes 274
Eigenheit 185, 189, 191, 213, 219, 221, 

231, 234, 242, 250-251, 257 
Eigentum 163-164,169-170,175, 274, 

277
Einheit 50-51, 62, 81-82, 114-115, 120, 

123-124, 127-128,168,170,172-175, 
176, 179, 185-187, 189, 201, 213, 218, 
219, 221-223, 226, 229, 231, 233-238, 
241, 246, 250, 252, 255, 260, 262 

Einigkeit 190, 213, 231, 250 
Einung 67, 99, 107-108,123-128 
Eitelkeit 290
empfangen 43-44, 66, 68, 68, 69-70, 71, 

77-78, 82-83, 83, 84, 84, 85, 89-90, 
92-93, 105, 105, 126, 156 

Empfänglichkeit 21,48, 66, 67, 71, 86, 92, 
95, 97,107, 110, 122, 204, 236, 284 

Empfinden 173, 211, 230, 241, 246 
Empfindlichkeit 141, 172, 173, 174-175, 

185,187,192, 213, 214, 218, 220, 
221-223, 225-226, 229-232, 235, 
238-239, 241, 244, 246-248, 257 

Entäusserung 90-93 
Entfremdung 162, 186, 223, 228, 

234-236, 245
Erfahrung 37, 45,139-140,173,186,191 
Erkenntnis 22, 34,115,134, 138-139, 

139,147,148, 149,149,150,150, 151,
154.168.174, 178, 228, 267-268,
276-2 77, 278

Erniedrigung 266
Ethik 15,17,19, 26, 30-31, 34-35,140,

144.160.174, 244, 279, 281 
ethisch 19, 22, 25-26, 28, 29, 31, 35, 35,

37
Ewigkeit 138,151,165, 168,174,179, 

195,196, 203, 211, 212, 215-217, 227, 
236, 243, 249, 258, 261-262

Feuer 160, 168, 175, 182, 185, 224, 226, 
228, 232, 235, 238, 249, 251, 254, 256 

Feuerbach, Ludwig 136, 205, 241 
Finden 211, 251
Finsternis 133, 214, 226-228, 238, 265 
Flasch, Kurt 47
Freiheit 30, 41-42, 52, 62-63, 74, 88,

101, 129, 134,144, 162, 167, 182,194, 
196, 202, 203, 210, 219, 223, 233, 235, 
241, 244, 244, 249, 253, 260, 261-262, 
279, 281

Gadamer, H.G. 239-240 
Gallilei 131
Geben 57, 68-69, 83-85, 92,105,122 
Geburt 117-118, 120,138,142,168, 197, 

211, 215, 217, 218, 229, 232, 235, 238, 
248, 260-261, 262, 263 

Gefahr 154, 160, 162-163,165, 182,191,
193, 218, 233, 261 

Gegenwart 24, 45, 285-287, 322 
Gegenwurf 214, 221, 223, 241, 260 
Gehorsam 158, 202-204, 236, 243-244,

246, 250, 258
Gelassenheit 158,160,172,183, 256,

259, 280, 282
Gemüt 134, 148, 173,174,179, 186, 

188-189, 194, 207, 212, 214, 217, 220, 
228, 230, 242, 246-247, 250, 254, 260 

gerecht 52, 82, 116
Gerechtigkeit 52, 94,116,118, 156, 159, 

198
Geschöpf 54, 72, 75, 83, 87, 89, 96,108, 

110, 125, 156,158, 160, 189, 251 
Gnadenwahl 143-144,159,175, 190,

194, 216, 234, 240, 242, 250 
Gnosis 132
Goethe, J.W. 133
Gottesbezug 49, 54-55, 58, 66, 79, 90,

102, 105, 108,109-110 
Gottesgeburt 118, 120-123, 125-126,

128
Gottesgewalt 266, 275 
Gottheit 49, 50-51, 53-55, 59, 65, 66-69, 

84-85, 94, 96,117,122-123, 127,128, 
137-138,142,183, 217, 223, 249-250, 
258

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 339

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen- und Sachregister

Grund 54, 59, 64, 71, 96, 105,110, 211, 
214-215, 221, 223, 225, 231, 258, 265 

Grunsky, Hans 205, 211-212, 215, 236, 
246, 263

Gute 50,120, 141, 156,161,181-182, 
189-190, 194-195, 214, 225, 233, 237, 
245-246, 254, 263

Haas, Alois 145, 305 
Harmonie 258, 263 
Härte 296, 300, 306, 313, 317, 319 
Hartmann, Nikolai 253 
Hegel, G.W.F. 23,121,133,136, 206, 208, 

213, 227, 229, 238, 257, 264 
Heidegger, Martin 23, 27, 75, 79, 82,139, 

301, 308-310, 313-314 
Himmel 46, 50, 75, 80, 83, 88,117, 122, 

128, 136, 138, 143, 158-159, 161, 164, 
166, 176, 186,194, 243, 250, 258 

Hingabe 247-249, 268 
Hochmütig 58
Hoffart 185-186,190, 229-230 
Höhe 49, 59, 61, 65-69, 71, 80 
Hölle 50,128,142, 161, 164,186, 189, 

194, 199, 233, 257, 262 
Holzhey, Helmut 139 
Hume, David 31 
humiliare 157
humilitas 16,19, 28-29, 31-32, 35-36, 

40, 57, 61-64
humility 21, 25, 28-31, 34, 39, 61-62

Ichgebundenheit 88,101-102 
imago 137, 178-179,196, 230, 236 
Individualismus 19 
innen 90-91, 110, 119

James, William 44 
Jaspers, Karl 24, 287, 306-307 
Jesus 39, 43
Johannes von Damaskus 73

kabbalistisch 131
Kanz, Heinrich 25, 36-37
Kierkegaard, Sören 24, 46,100
Kohler, Georg 192
Kreatur 138, 141, 142,172,183,

189-190, 216, 217, 241, 248, 257

Kreaturen 52, 55, 69, 78, 89,110, 117, 
127

Leben 19, 45, 50, 54, 57, 60, 68, 80, 82, 
83, 87, 89, 90, 94, 98-99,104, 109-110, 
113, 141, 142, 147, 154, 162, 171, 
183-184, 187-190, 193-194, 198, 203, 
226, 229, 230, 232-233, 234, 235, 238, 
246, 250, 254, 256, 264, 265 

Ledigkeit 280
Leere 38, 63, 70-71, 75-76, 81, 280 
Leiden 42,100,104,107-113, 278 
Licht 137-139,141, 142,147-149,155, 

159,166-168,170, 175, 186-187,189, 
194, 197, 200, 214, 226-227, 229, 
233-235, 238, 243, 251, 254, 259, 263, 
265

Liebe 37, 40, 43, 48, 51, 54, 55, 85, 87, 
109,122-123,124, 126, 127, 142,148, 
158-159, 168,169,170,172, 174-176, 
179,185-186, 189-190, 194,197-198, 
200, 221, 232, 233, 237, 238, 239-240, 
243-245, 247-248, 251-253, 253, 254, 
255, 257, 261, 262, 264-265, 268-269, 
275, 277, 279, 282

Lucifer 249-252, 254-255, 259-260 
Luther, Martin 44-45, 155-159, 280

Macht 106-107, 266 
Magnus, Bernd 300 
Manstetten, Rainer 73 
Melissus 73
Metaphysik 21, 72-73, 82,130,134,140, 

143, 168, 176, 223-224 
Mieth, Dietmar 280 
Mitteilung 74, 76-78, 82, 84 
Moderne 19-20 
Moral 288, 291-294, 297-299 
-, b 296
Musil, Robert 21
Mystik 130, 132-133,144, 155, 202, 247 
Mystiker 46-48

Natur 53, 54-55, 57, 58-59, 68, 81, 
83-84, 94, 98, 117, 123-124, 125, 126, 
129-130, 136, 139-140, 159, 172, 178, 
180-182, 198, 210-211, 216-217, 221,

340 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen- und Sachregister

224, 225, 228, 231, 233, 235, 241, 
244-248, 250-251, 254-255, 256, 265 

Neuzeit 129-130 
neuzeitlich 129, 131, 213 
Newton, Isaac 131 
Nichtigkeit 13, 21
Nichts 74-75, 75, 76, 78, 82, 95, 95, 98, 

100,101,102, 129,137,151,152, 153, 
154-155, 157, 161, 165, 169, 171-172, 
174,175,177, 183,188,190,196, 200, 
203, 209, 210-212, 214, 216, 218-219,
221, 225, 227, 229, 232, 238, 245, 247, 
259, 267, 269, 271, 273, 276, 277

Niedrigkeit 26, 39, 41,157 
Nietzsche, Friedrich 26-27, 31, 45, 76, 

191, 201-203, 218, 233, 285 
Nihilismus 288, 297, 300, 304-305, 307, 

310
Nikolaus von Kues 129,137,149-150, 

153
Notwendigkeit 54-55, 60, 65, 67, 84,

121,163,198, 202, 207, 218, 224, 
233-234, 244, 246, 264 

Novalis 133

Offenbarung 114, 118, 120-121, 126, 
127, 128, 134, 141, 156, 169-170, 
172-173, 176, 217, 217, 223-225, 
230-234, 238, 239, 240, 242, 245, 249, 
250, 252, 256, 260-262, 264 

Offenheit 44, 165, 186, 261 
Ordnung 26-27, 36, 41, 67,136,185, 

250, 284

Paracelsus 131, 280
paradox 18, 30-31, 37, 58,122-123, 215,

222, 236, 261 
Parmenides 73, 75 
Partikular 171-172 
Paulus 43-45 
Pippin, Kathleen 300 
Plotin 208, 227, 261 
postmodern 20-21 
Praxis 149, 155, 171, 264
Prinzip 129, 154,170,182, 184, 189,189, 

190-191, 193-194, 197-198, 200, 
224-225, 227-230, 231, 232-233, 235, 
238, 239, 242, 244, 245, 249, 252, 255

Qual 20,42
Qualität 168, 170, 173,179,181, 

184-186, 191-192, 197, 206, 228, 230, 
233-234, 237, 238, 242, 246, 249, 255, 
260, 262, 273, 275-276, 277 

Quelle 80, 127

Richards, Norvin 61-63

Schäublin, Peter 154, 266 
Scheler, Max 25, 36, 37, 38, 39, 44 
Schelling, Friedrich 64,133,194-195, 

260
Schiedlichkeit 141, 175, 217, 221-223, 

226, 239, 256 
Scholastik 130, 137 
scholastisch 73, 136, 207 
Schopenhauer, Arthur 201 
Schöpfer 51-52, 54, 72, 74, 79, 125-126, 

128, 137, 156, 158, 209, 211 
Schöpfung 137-138, 141, 195, 225 
Schuld 53-54, 56, 64 
Schwäche 20-21, 26, 34, 45, 266-268 
Sein 37, 45, 50, 53-54, 68, 69, 71, 72, 73, 

74-77, 78-82, 83-85, 88-89, 92, 
103-104, 113, 116, 128 

Selbstaufgabe 268 
Selbstbegierde 152, 164, 171, 175, 

177-178, 180, 231 
Selbstbesitz 81
Selbstbewusstsein 27-29, 121, 131, 164, 

212
Selbstbezogenheit 19 
Selbstbezug 82, 87, 90, 91, 94, 96, 99, 

102, 105, 108-109,163, 165, 184, 192, 
200, 218, 220, 236, 241, 247 

Selbstlosigkeit 87-88, 101-102, 150 
Selbstoffenbarung 119, 126,127, 237, 

244, 249
Selbstsucht 187, 230, 235-236, 243, 245 
Selbstüberwindung 200, 207, 231, 242 
Selbstverhältnis 19, 53, 111, 153, 

162-165,169,184, 248, 263, 283 
Selbstverlust 28, 38-39, 44, 63 
Selbstverständnis 58, 63, 91,100, 105, 

118, 134, 136,146, 151, 252 
Selbstvertrauen 29, 53 
Selbstwert 28, 266, 270

Enthöhter Gott - vertiefter Mensch ^ 341

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen- und Sachregister

Sinnlichkeit 173 
Sklaven 286,293-294 
Sohn 85-86, 91, 112,116-117, 118-119, 

121, 123, 125-126, 257 
Sokrates 24
Spannung 54-56,132,151, 153,155,

163, 166, 207, 223, 224, 228, 230, 233, 
236, 241, 255, 264, 266, 273, 277, 279, 
283

Spekulation 22-24, 65, 107, 136, 143, 
155, 173, 178, 205, 208, 233, 259, 264 

Spiegel 138, 168, 178 
Spiel 141, 239, 240, 241, 242, 243, 246, 

256, 258, 261
Spinoza, Baruch 31-32, 207, 209, 244 
Sterben 129, 163, 165,171,190-191, 

197,198, 201,226, 232, 234 
Stolz 14, 32, 34, 37, 45 
Sucht 163, 216, 220, 230-232 
Sünde 41-44, 52,157,160, 167, 180,

182- 183, 192, 255, 255

Tauler, Johannes 102, 280 
Theogonie 144, 165, 167, 212, 232-233,

243, 257, 260
theologisch 16, 39, 41-42, 136, 206, 211,

244, 259 
Theosophie 132 
Theunissen, Michael 168 
Thomas von Aquin 32-34, 39, 46,

280
Tiefe 45, 49-50, 65-70, 93
Tod 141, 142,154, 156, 158,172,177,

183- 184,189,190,191, 196, 197, 198, 
200, 202, 226, 230, 232, 234, 235, 238, 
239, 242, 252, 256, 257, 259

Transformation 171,172, 177,179,195, 
196, 197-198, 204, 219, 236-238, 251, 
255

trinitarisch 85, 91, 124 
Tugend 13, 15, 16,19, 25, 29-32, 36-37, 

40, 50, 93,103, 106, 128,155,176, 263, 
289, 299, 305

Umkehrung 59, 99 
Umwandlung 59 
Umwertung 289, 295, 319 
Ungrund 168,173, 210, 212, 214-215, 

216, 224-225, 227, 230, 231, 232-234, 
236-238, 245-246, 263, 265 

Universal 144, 197, 213, 256 
Unterschied 53, 59, 66, 81, 96-97, 124, 

127, 213, 224-225, 227, 262, 282 
Ursache 72, 80, 83, 115, 118 
Ursprung 74, 77, 83, 110, 116,126-127, 

132,161,162, 181, 211, 228, 234

Vater 85-86, 91, 97, 116-117, 118, 119, 
123,126

Verantwortung 22, 42,140,194, 263 
Vernichten 61, 92, 103 
Vernunft 138,147, 149, 154,160,179, 

208, 217, 240 
Vorbild 66,116-117

Wahrheit 15, 23, 25-27, 37 
Wahrnehmung 140, 153,155,160, 164, 

168,169,170, 173, 174,179,181, 
183-184,190, 193-194, 207, 212, 213, 
245, 249

Walter, Silja 266 
Weischedel, Wilhelm 209 
Welsch, Wolfgang 20 
Werk 54, 102-108, 113-114, 117-118, 

120, 125, 137 
Wert 289, 291-292, 298 
Wiedergeburt 141,167,198, 236, 261 
Wiederkehr 287, 300, 302, 304, 305-306, 

307, 308, 310-311, 321, 322 
Wille zur Macht 302, 308, 316-318, 320 
Willensfreiheit 166, 178, 196 
Wurzel 15,17, 31, 46, 50-51, 85,128

Zeit 58,151, 165,168,179, 211, 218, 261 
Zorn 160,162, 168, 186,187,190, 194, 

199, 200, 226, 229, 230, 237-238, 243, 
245, 251, 254, 255, 257

342 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

https://doi.org/10.5771/9783495997475 - am 18.01.2026, 11:18:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1.  Das Problem mit der Demut
	I.  Zur Dissonanz einer Dissertation über Demut
	II.  Näheres zur Motivation
	III.  Demut und Denken
	IV.  Zu den Schwierigkeiten um die Demut
	1.  Gedanken vorweg
	2.  Aspekte der ethischen Debatte
	3.  Blick zurück
	4.  Andere Ansätze
	5.  Theologische Muster

	V.  Überleitung

	2.  Meister Eckharts einende Demut
	I.  Annäherungsversuch
	II.  Wieso Demut?
	1.  Ein Vergleich
	2.  Empfängliche Tiefe, gebende Höhe
	3.  Seinsmitteilung
	4.  Nochmals: Wieso Demut?

	III.  Über die Schwierigkeit, demütig zu werden
	1.  Was heisst Selbstlosigkeit?
	2.  Der bezuglose Bezug des Abgeschiedenen
	3.  Zur Aussichtslosigkeit von selbst, selbstlos zu werden
	4.  Demut als »Gotteswerk«

	IV.  Bereitschaft und Leiden
	1.  Bereitschaft
	2.  Leiden
	3.  Bereitschaft zum Leiden
	4.  Warum?

	V.  Offenbarungsträchtige Demut
	1.  Deus est intellectus
	2.  Offenbarungsentbergung
	3.  Paradox der Demut


	3.  Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut
	I.  Überleitende Bemerkungen
	1.  Von Eckhart zu Böhme
	2.  Einleitendes zur Denkeigenart Böhmes

	II.  Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs
	1.  Demut als Bedingung eines universalen Denkanspruchs
	2.  Spannungsfeld der Demut
	3.  Weitere Freilegung in Absetzung von Luther

	III.  Gefahrenzone Mensch
	1.  Ambivalentes Selbst
	2.  Imago dei in Demut
	3.  Imago irae ohne Demut
	4.  Ende der Ichheit als Anfang Gottes: zur Transformationsleistung der Demut

	IV.  Wirklichkeit als Gottesgeschehen
	1.  Einstieg
	2.  Gottdenken als Selbstdenken
	3.  Von Einheit zu Eigenheit
	4.  Die Empfindlichkeit des Unterschieds
	5.  Von Eigenheit zu Einigkeit
	6.  Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottesspiels
	7.  Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade
	8.  Abschliessende Überlegung


	4.  Demutsspannung: Zusammenfassende Bemerkungen Vergleich von Eckhart und Böhme
	Anhang: Fernes Echo. Nietzsches Verhältnis zur Demut (Ein Versuch zu Nietzsche mit Eckhart und Böhme)
	I.  Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut
	II.  Die Demut Zarathustras
	III.  Parallelen
	IV.  Härte versus Tiefe der Demut
	V.  Die unüberwindbare Selbst-Überwindung des Willens zur Macht
	VI.  Demutsdurchbruch

	Primärquellen und ihre Abkürzungen
	Hinzugezogene Literatur
	Personen- und Sachregister

