Donata Schoeller Reisch

Enthohter Gott —
vertiefter Mensch

Zur Bedeutung von Demut,
ausgehend von Meister Eckhart
und Jakob Bohme

ALBER PHILOSOPHIE A



https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALBER PHILOSOPHIE &



https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber dieses Buch:

Die Erfahrung, dafl man als zeitgendssischer Leser von Texten »alter
Meister« am Begriff der Demut regelrecht abprallt, motiviert die vorlie-
gende Untersuchung. Heute scheint nicht nur das Verhiltnis zu diesem
einstmaligen Kernbegriff der Spiritualitit und Ethik verschiittet; auch
der Versuch, iiberhaupt zu verstehen, was unter Demut gemeint ist, er-
weist sich als Herausforderung. Ausgangspunkt sind die Werke von Mei-
ster Eckhart und Jakob Béhme. Die Rekonstruktionsarbeit an der Bedeu-
tung von Demut zicht in das Ganze ihrer Philosophien, vor allem in die
spekulative Dimension ihres Denkens. Dabei begegnet man u.a. einem
hochst ambivalenten und dynamischen Begriff des Selbst, einem durch
Demut charakterisierten Gottesgedanken, einer flielenden Beziehung
zwischen den Positionen Mensch und Gott, und schliefflich einem
menschlichen Verantwortungsprinzip fiir die Verwirklichung Gottes.
Als innerer Knoten dieser Zusammenhinge erweist sich die Demut.
Den Abschluf$ der Untersuchung bildet ein Blick auf Nietzsche, hinter
dessen radikaler Demutskritik noch ein anderer Demutsbegriff zu ent-
decken ist, der erstaunlich verwandte Ziige trigt zur spekulativen Praxis
der Demut eines Meister Eckhart oder Jakob Béhme.

As a contemporary reader of texts from »old masters«, one experiences a
feeling of impenetrability when confronted with the concept of humility
and this provides the motivation for this study. Today, not only does our
relation to this former core concept of spirituality and ethics apppear to
be buried but the attempt to even begin to understand what is meant by
humility proves to be challenge. The point of embarkation is the works of
Meister Eckhart and Jakob Bohme. The reconstruction work on the
meaning of humility proceeds into the entirety of their philosophies;
above all into the speculative dimensions of their thinking. Here one
encounters, among other things, a highly ambivalent and dynamic con-
cept of the self; an idea of God characterized by humility; a fluid relation
between the positions of man and God; and finally a human principle of
responsability for the realization of God. The inner node of these rela-
tions proves to be humility. The conclusion of the study is formed by a
view of Nietzsche, whose radical critique of humility conceals another
concept of humility, which contains traits astoundingly related to the
speculative practice of humility of a Meister Eckhart or a Jakob Bohme.

Die Autorin: Dr. phil. Donata Schoeller Reisch, geb. 1967, Assistentin am
philosophischen Seminar Ziirich. Frithere Verdffentlichung: Gottesge-
burt und SelbstbewufStsein. Denken der Einheit bei Meister Eckhart und
G.W.E Hegel (1992).

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Donata Schoeller Reisch
Enthohter Gott — vertiefter Mensch

11111111111111111


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alber-Reihe Philosophie



https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Donata Schoeller Reisch

Enthohter Gott -
vertiefter Mensch

Zur Bedeutung der Demut,
ausgehend von Meister Eckhart
und Jakob Bohme

Verlag Karl Alber Freiburg /Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die vorliegende Arbeit wurde von der Philosophischen Fakultit
der Universitdt Ziirich im Wintersemester 1997/98 auf Antrag von
Prof. Dr. H. Holzhey als Dissertation angenommen.

Gedruckt mit Unterstiitzung der
Paul-Schmitt-Gedichtnisstiftung,
Ziirich

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Schoeller Reisch, Donata:
Enthohter Gott — vertiefter Mensch :
zur Bedeutung der Demut, ausgehend von Meister Eckhart
und Jakob Béhme / Donata Schoeller Reisch. —
Freiburg (Breisgau); Miinchen : Alber, 1999
(Alber-Reihe Philosophie)
Zugl.: Ziirich, Univ., Diss., 1998
ISBN 3-495-47923-6

Texterfassung: Autorin

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbIH Freiburg/Miinchen 1999
Einbandgestaltung: Eberle & Kaiser, Freiburg

Einband gesetzt in der Rotis SemiSerif von Otl Aicher
Satzherstellung: SatzWeise, Trier

Inhalt gesetzt in der Aldus und Gill Sans

Druck und Bindung: Difo-Druck, Bamberg 1999

ISBN 3-495-47923-6

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir Theresa und Silja

18.01.2026, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Diese Studie verdankt ihre Entstehung zunichst einmal der Offen-
heit von Herrn Prof. Helmut Holzhey. Er hat die — fiir das heutige
philosophische Klima dusserst abgelegene — Themenwahl von An-
fang an unterstiitzt. Der krisenreiche Prozess des Schreibens war
Helmut Holzheys Spiirsinn ausgesetzt, den Versuch (bzw. die Ver-
suchung) stets zu durchschauen, sich um das eigentliche Problem
herumschreiben zu wollen. Die Treffsicherheit seiner Kritik schlug
bei mir buchstiblich ein, insofern sie mein Denken und meine Spra-
che fiir das Thema freisprengen konnte. Diesem sich einlassenden
»coaching« ist die vorliegende Arbeit tief verpflichtet.

Verpflichtet ist sie weiterhin auch Prof. Alois Haas, der als Kor-
referent ihr Entstehen begleitet hat. Die Gespriche mit ihm waren
Quellen der Anregung und Motivation mit der unverzichtbaren Ne-
benwirkung, den manchmal stockenden Mut fiir das Thema neu in
Schwung zu bringen.

Neben der akademischen Begleitung danke ich meinem Onkel
Prof. Johannes Ottow, der als Architekt die Miihen auf sich genom-
men hat, eine philosophische Arbeit nach stilistischen Schénheits-
fehlern zu durchsuchen. Dr. Andreas Schrade und Dr. Birgit Chri-
stensen danke ich fir den grossen Freundschaftdienst, die Kapitel
von zahllosen Fliichtigkeitsfehlern zu befreien. Ich danke weiterhin
Dr. Riidiger Schmidt, auf dessen Ermunterung die Beschéftigung mit
Nietzsche im letzten Kapitel zuriickgeht und Prof. Michael Theunis-
sen, dessen liebenswiiridges Interesse fiir mein Thema mich gestarke
hat. Auf ihn geht die Idee zuriick, vorliegende Arbeit beim Alber
Verlag zu verdffentlichen. Schliesslich danke ich Silja Walter (Kloster
Fahr) fiir die lebendige Inspiration, die ich in den Gesprachen mit ihr
erfahren durfte.

Vor allem aber gilt mein Dank meiner Familie. Sie hat die
Atmosphire geschaffen, in der vorliegende Arbeit gedeihen konnte.
Die Strapazen, die ein solches Unternehmen fiir eine Familie bedeu-
tet, hat die meinige mich nicht spiiren lassen. Ich danke an erster
Stelle Georg fiir seine fraglose Unterstiitzung wihrend der ganzen

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A7

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Zeit. Sein Glauben an mein Projekt hat bisweilen meinen eigenen
ersetzt. Ich danke meinen Tochtern fiir thre Geduld mit der so oft
am Computer sitzenden Mutter. Ich danke meiner eigenen Mutter
fir ihre befliigelnde Anteilnahme.

Hiermit beende ich eine Dankesliste, die ich eigentlich noch gut
weiter fihren konnte. Doch nun zur Sache ...

Ziirich, im Mai 1999 Donata Schoeller Reisch

8  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

1.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch

Das Problem mitder Demut . . . . . .. ... ... .. 13
I. Zur Dissonanz einer Dissertation tber Demut . . . . 11
II. Ndheres zur Motivation . . . . . . .. ... ... .. 18
M. Demut und Denken . . . . . . .. ... .. ... ... 21
IV. Zu den Schwierigkeiten um die Demut. . . . . . . . . 24
1. Gedankenvorweg . . . . . .. ... L. 22
2. Aspekte der ethischen Debatte . . . . . . ... .. 28
3. Blickzurtick . .. ... oo o 31
4. Andere Ansiitze . . . .. ... L L 36
5. Theologische Muster . . . . .. ... ... .. .. 39
V. Uberleitung . . . . . ... ... ... ... 44
Meister Eckharts einende Demut . . . . . .. ... .. 46
I. Anndherungsversuch . . . . . ... ... L. 44
II. Wieso Demut? . . . . . ... ... ... .. ..... 60
1. Ein Vergleich . . .. ... ... ... ... ... 58
2. Empfingliche Tiefe, gebende Hohe . . . . . . . .. 65
3. Seinsmitteilung . . . . ... L 72
4. Nochmals: Wieso Demut? . . . . .. ... ... .. 78
III. Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden . . . . . . 87
1. Was heisst Selbstlosigkeit? . . . .. ... .. ... 85
2. Der bezuglose Bezug des Abgeschiedenen . . . . . 95

3. Zur Aussichtslosigkeit von selbst, selbstlos zu
werden ... Lo 99
4. Demut als »Gotteswerk« . . . . .. ... L. 102
IV. Bereitschaft und Leiden . . . . . . .. ... ... .. 104
1. Bereitschaft . . . . . ... ... L. 102
2. Leiden . . ... 107
3. Bereitschaft zum Leiden . . . . . . . ... . .. .. 111
4. Warum? . . . ..o 113

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

V. Offenbarungstrichtige Demut . . . . .. . ... ... 114
1. Deus estintellectus . . . .. ... ... ... ... 112
2. Offenbarungsentbergung . . . . . . ... ... .. 118
3. Paradoxder Demut . . .. ... ... ... ..... 122
3. Jakob Béhmes offenbarende Dynamik der Demut . . . 129
I. Uberleitende Bemerkungen . . . . . ... ... ... 127
1. Von Eckhart zu Béhme . . . ... ... ... ... 125
2. Einleitendes zur Denkeigenart Bohmes . . . . . . . 135
1. Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs . . . . . . . 142
1. Demut als Bedingung eines universalen Denk-
anspruchs . . . . ... 140
2. Spannungsfeld der Demut. . . . . . ... ... .. 151
3. Weitere Freilegung in Absetzung von Luther. . . . 155
III. Gefahrenzone Mensch . . . . . ... ... ... ... 160
1. Ambivalentes Selbst . . . . . .. ... ... 158
2. ITmagodeiinDemut . . . . ... ... ... .... 172
3. Imago irae ohne Demut . . . . . .. ... .. ... 180
4. Ende der Ichheit als Anfang Gottes: zur Transforma-
tionsleistung der Demut . . . . ... ... ... 196
V. Wirklichkeit als Gottesgeschehen . . . . . ... ... 205
1. Einstieg . . . . . . . ... 203
2. Gottdenken als Selbstdenken . . . .. ... . ... 207
3. Von Einheit zu Eigenheit . . . . . . ... ... 219
4. Die Empfindlichkeit des Unterschieds. . . . . . . . 225
5. Von Eigenheit zu Einigkeit . . . . . ... ... .. 231
6. Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottes-
spiels . . ..o 239
7. Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade . . 249
8. Abschliessende Uberlegung . . . . .. . ... ... 259

10  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

4. Demutsspannung: Zusammenfassende Bemerkungen
Vergleich von Eckhart und Béhme . . . . . . . . .. .. 264

Anhang: Fernes Echo. Nietzsches Verhiltnis zur Demut

(Ein Versuch zu Nietzsche mit Eckhart und Bohme) . . . . 285
I. Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut . . . . . 283
II. Die Demut Zarathustras . . . . . . .. ... ... .. 294
I Parallelen . . . . ... ... oo oo 301
IV. Hirte versus Tiefe der Demut . . . . . . . ... ... 306

V. Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung des Willens
zurMacht. . . . ..o o 315
VI. Demutsdurchbrach . . . . . ... ... 00000 321
Primirquellen und ihre Abkiirzungen . . . . . . .. ... .. 323
Hinzugezogene Literatur . . . . . . . .. ... ... .. ... 326
Personen- und Sachregister . . . . . . .. ... ... ... 338
Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

11


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18.01.2028, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Das Problem mit der Demut

»Man soll in dieser Zeit nicht demiitig sein, Bube! Man soll
auch nicht demiitig sterben. Diese Tugend ist heute unanstin-
dig geworden.«

(Friedrich Diirrenmatt: »Nichtliches Gespriich mit einem ver-
achteten Menschen«, Werkausgabe in dreifSig Binden, Bd. 17,
1986, 22.)

I.  Zur Dissonanz einer Dissertation iiber Demut

Uber Demut zu promovieren mag wie ein auf die Pointe hin kompri-
mierter Witz erscheinen. Inhalt und Form der Arbeit geraten in einen
uniibersehbaren Konflikt wie zwei Farben, die nicht zueinander
passen. Wihrend das Untersuchte sozusagen die Nichtigkeit des Ich
propagiert, wirkt seine Untersuchung als Doktorarbeit eben dieser
entgegen. Die Form der Abhandlung unterlduft in kaum zu verber-
gender Weise das von ihr Behandelte, wird mit einer Dissertation
bekanntlich nicht gerade die demiitige Minderung des Eigenen er-
zielt — ausser vielleicht, man hat unter thren Strapazen das Selbst
soweit zur Auflésung gebracht, dass die akademischen Wiirden, die
mit ihr verbunden sind, die vielleicht verbesserten Berufschancen,
der dusserliche Prestigegewinn kein Selbst mehr vorfinden.

Abgesehen von dieser Moglichkeit, liesse sich einrdumen, dass
eine Dissertation auch allein aus Interesse am Gegenstand entstehen
kann. Aber so entkommt man dem Dilemma ebenfalls nicht. Denn
das Leiden am Schreiben, das Fixiertsein darauf, die damit verbunde-
ne Ungelassenheit stehen wiederum im Umkehrverhiltnis zu einem
wesentlichen Aspekt des Inhalts der Arbeit: der Gelassenheit, welche,
wie gezeigt wird, von der Demut untrennbar ist. Das Projekt einer
Dissertation hiertiber fordert nun ungliicklicherweise eher Gegentei-
liges zutage: Zustinde des Missmuts, Arger iiber eigene Unzuling-
lichkeiten, (Zeit-)Druck, kurzfristige Hohen-, langfristigere Tief-
fliige, in anderen Worten, Gemiitsdispositionen, die nicht gerade in
Harmonie zur beschriebenen Demutsgelassenheit stehen.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

13


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Das Problem mit der Demut

Eingestandenermassen befindet man sich mit dem Projekt einer
Dissertation tiber Demut in einer prekiren Lage. Unabhingig der
Ritsel, die sie einer philosophischen Durchdringung aufgibt, ver-
strickt sie einen bereits, bevor man sich tiberhaupt mit ihr eingelas-
sen hat. Die Losung aus ihrer Verstrickung gelingt vermutlich nur
auf dem Weg der Versghnung: dass der Uber-die-Demut-Schreiben-
de, von ihr belehrt, schliesslich selbst demiitig wird. Dann aber steht
man erst recht vor einem Zwiespalt. Diesem hat Bernhard von Clair-
vaux bereits vor tausend Jahren Ausdruck verliehen, obwohl er sich
thm weit weniger zugespitzt darbot — wollte er doch nicht tiber De-
mut promovieren, sondern nur einer Bitte eines Mitbruders entspre-
chen: »Wenn ich mit Nutzen von der Demut spriche, fiirchtete ich,
selbst nicht demiitig zu erscheinen, oder wenn ich demiitig schwieg,
mich unniitz zu erweisen. Und da ich keinen (der beiden Wege, D. S.)
fiir sicher sah, einen von beiden aber einschlagen mufite, zog ich es
vor, eher mit Dir die Frucht meiner Rede zu teilen, wenn ich konnte,
als fiir mich allein im Hafen des Schweigens Sicherheit zu suchen:
Einerseits habe ich die feste Zuversicht, dafd Deine Gebete mich vor
Stolz bewahren wiirden, wenn ich vielleicht etwas sagen konnte, was
Deinen Beifall finde; wenn ich andererseits aber nichts zuwege
brichte, was Deine Aufmerksamkeit verdiente — und das scheint mir
wahrscheinlicher —, kann ich iiber ein Nichts nicht stolz sein.«!

Der gliickliche Ausweg, den Bernhard zwischen den ihn bedrén-
genden Moglichkeiten gefunden hat, steht einem heute nicht mehr
ohne weiteres zur Verfiigung: weder kann man sich darauf verlassen,
dass die begutachtenden Professoren fiir einen beten, falls das Ge-
schriebene auf »Beifall« stésst, noch kann man die Miihen der Dis-
sertation wirklich mit der Beruhigung auf sich nehmen, dass, falls
man »nichts zuwege« brichte, immerhin die Gefahr des Stolzes ge-
bannt sei.

Der Ausweg, den Bernhard wihlte, bietet sich einem deshalb
nicht mehr an, weil das Spannungsfeld, in dem er stand, sich entladen
hat. So wenig man heute im Stolz die ungeheure Gefahr erkennen

1 B. v. Clairvaux, Simtliche Werke I, 45 (»Metuens aut loquendo utiliter de humilitate,
ipse humilis non invenire, aut tacendo humiliter, inutilis fieri. Cumque neutram tutam,
alterutram tamen mihi tenemdam esse conspicerem, elegi potius tibi, si quem possem,
communicare fructum sermonis, quam tutari me solum portu silentii: simul fiduciam
habens, si quid forte, quod approbes, dixerim, tui precibus posse non superbire; sin au-
tem — quod magis puto — nihil tuo studio dignum effecerim, de nihilo superbire non
posse.« De gradibus humilitatis et superbiae, Opera I1I, 16, 11-17)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Dissonanz einer Dissertation iber Demut

kann, so wenig in der Demut den unumstdsslichen Wert. Die oben
umschriebene Dissonanz zwischen Demut und Dissertation hat sich
offensichtlich von selbst aufgeldst, weil die Demut fiir heutiges Emp-
finden ihren Klang verloren hat. Sie wirkt — um im Bild zu bleiben —
wie ein kaum mehr vernehmbarer Ton vergangener Zeiten, der mei-
stens als eindeutig ausgeleiert wahrgenommen wird. Darum ist das
Fragwiirdige einer Dissertation iber die Demut heute nicht mehr der
latente Selbstwiderspruch dieser Kombination, sondern eher: warum
man sich diberhaupt ein solches Thema wiihlt?.

Das heutige Demuts-Unverstindnis begriindet nun gerade das
Motiv hinter dieser Arbeit. Denn der Relevanzverlust der Demut
geht einher mit threm buchstéblichen Sinnverlust: auch wenn man
demiitig sein wollte, wire es zweifelhaft, ob man es iiberhaupt noch
konnte, weil kaum einer mehr weiss, was Demditigsein eigentlich
heisst. Die Miihe, dieser vergessenen Bedeutung nachzugehen,
scheint im Blick auf dasjenige versprechend, was vergessen wurde:
namlich Demut im Sinne von »Wurzel, »Sicherste Schatzkammer,
»Haupt«, »Hiterin«, »schonste« aller Tugenden, als »Mutter der
Weisheit« und »erster Weg« zur Wahrheit®. Diesem verschiitteten
Geheimnis des Demutsbegriffs ein wenig auf die Spur kommen, hat
sich vorliegende Untersuchung vorgenommen. Insofern leistet das
prekire Unternehmen einer Dissertation iiber Demut dieser einen —
wenn auch nicht unbedingt demiitigen — Dienst, welches Wort ety-
mologischer Bestandteil der Demut ist?, so dass das Undemiitige

? Entsprechendes haben die Reaktionen auf das Thema widergespiegelt. Typisch war ein
Befremden, das sich exemplarisch artikulierte in Fragen wie »Ist das nicht etwas altmo-
disch?« oder in der Skepsis (eines Ethikers!) »So lange Sie nicht selbst demiitig wer-
den!« Aber auch Bemerkungen von der Art »Wie erotisch« oder »Wie siiss« mani-
festierten die fast schon komisch zu nennende Relevanzverinderung, die die Demut
heute erfahren hat. Ebenfalls zu notieren war die Sorte eines nostalgisch-konservativen
Kommentartyps, der mit emphatischen »Wie schén!«-Bezeugungen Ausdruck gab fiir
die romantische Verharmlosung des Begriffs. Fin Psychologiestudent hat die Situation,
aus unserem Zeitgeist heraus Demut erfassen zu wollen, vielleicht am treffendsten
quittiert mit dem trockenen Kommentar: » Wie gréssenwahnsinnig. «

> Vgl. D. Mieth, 1986, 73 und V. Cathrein, 1920, 83f. Cathrein gibt an angegebener
Stelle eine Quelleniibersicht von der Patristik bis zum Mittelalter, die von der iiberra-
genden Stellung der Demut zeugt.

* »Zu den Wértern der frithen christlichen Mission in Oberdeutschland gehért (...) das
Adjektiv althochdeutsch diomuoti >dienstwillige, zu dem das Substantiv althochdeutsch
diomuoti (mittelhochdeutsch: diemiiete, diemuot) >dienende Gesinnung, Demut« gebil-
det ist. Der zweite Bestandteil ist von dem unter Mut behandelten Wort abgeleitet, der
erste gehért zum Stamm des unter dienen behandelten Verbs und entspricht got. pius

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 15

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Das Problem mit der Demut

einer Dissertation tiber die Demut tiber die Hintertiir eines Dienstes
an ihr wiederum ein wenig aufgewogen wird.

Die vorliegende Untersuchung hat sich nicht vorgenommen,
den Griinden der Verblassung und Marginalisierung der Demut
nachzugehen: Warum die einstmalig fundamentalste aller Tugenden
in einem erdrutschartigen Wertewandel in die vollige Peripherie ge-
dringt, wie aus der »grandeur (...) inséparable de 'humilité«® die
»Hundedemut«® wurde, oder aus der Uberzeugung, dass keine Tu-
gend »notwendiger als die Demut«” sei, ihr vélliges Ubergangensein

sKnecht, steht aber begrifflich eher dem urnordischen Pewar >Gefolgsmann«< nahe, so
daB die Wiedergabe des lateinischen humilitas an einen Begriff des germanischen Ge-
folgschaftswesens ankniipfte.« (»Duden, Das Herkunftswérterbuch.« Mannheim,
1989). Eine ausfiihrliche Wortgeschichte bietet der Demutsartikel im Wérterbuch von
Jacob und Wilhelm Grimm. Eine Wortgeschichte im Spektrum der philosophischen und
theologischen Bedeutung, auch in Beriicksichtigung der griechischen und hebriischen
Tradition, bieten das » Reallexikon fiir Antike und Christentum« und das »Dictionnaire
de Spiritualité«. Vgl. hierzu auch K. Thiemes »Wortgeschichte« der Demut, 1906,
14-43 oder O. Schaffner: »Der Begriff der Demut und seine Geschichte«, 1959, 35-52.
W. Wackernagel wagt eine ungewdhnliche etymologische Briicke, welche das Wort im
Eckhartschen (aber auch Bshmeschen) Sinn aufzuschliisseln sucht. Er weist darauthin,
dass Demut, »wenn auch nur mit Vorsicht, als eine Zusammenstellung von sDeus< und
>Mut< gedeutet werden« kénnte. In der entsprechende Fussnote hierzu heisst es: »Wie
>dienen< und >Dienstag« (Tyrsdag), konnte (...) sDemutc zusammen mit den verwandten
Formen von deus (deva, teiva, Tiwaz, Teiwaz, Tyt, Tiw, usw.) im Sinne und im Geiste der
Eckhartschen Demutlehre gedeutet werden.« (In: C.Brinker et al., 1995, 469. Vgl.
W. Wackernagel in »Revue des Sciences Religieuses«, April 1995, 224) In dem von Her-
mann Paul herausgegebenen »Deutschen Wérterbuch« wird humilitas auf althoch-
deutsch mit »theomuati« wiedergegeben, was sehr an Wackernagels unorthodoxe Lesart
erinnern lisst. Am Rande sei noch eine kuriose Beobachtung vermerkt, der etymolo-
gisch noch nicht nachgegangen worden zu sein scheint. In der Chassidischen Mystik gibt
es den Ausdruck »demuthe, der im Sinne eines »Urbildes« als Verbindungsglied alles
»Unteren« zur géttlichen Sphire zu verstehen ist (vgl. G. Scholem 1957, 126). Scholem
schreibt: »Die Urbilder stellen eine besondere Sphire der unkérperlichen, gottnahen
Existenz dar. (...) Das Urbild ist der tiefste Quell der verborgenen Seelentitigkeit«
(ebenda. 127). Auch wenn die Wortihnlichkeit nichts als merkwiirdiger Zufall ist, so
kommt die von Scholem gezeichnete Bedeutung von »demuth« dem, was sich Meister
Eckhart und Jakob Bohme unter dem spekulativen Gehalt der Demut gedacht haben,
erstaunlich nahe, wie in den entsprechenden Kapiteln zwei und drei zu sehen sein wird.
* »Dictionnaire de Spiritualité«, 1158.

¢ H. Heine, 1979, 127. Jeremias Gotthelf diagnostisiziert bereits in seinen Kalenderpre-
digten: »Ein seltsam Wort, man hért es selten mehr, der Zeitgeist hat es verdammt, ein
Pfaffen- und Aristokratenwort soll es sein, ein Knebel in des Volkes Mund. Nicht
demiitig soll der Mensch sein, sondern selbstbewufSt: Selbstbewuftsein erhebt den
Menschen, Demut erniedrigt ihn, so hallt das neue Feldgeschrei.« (J. Gotthelf, 1986, 61)
7 V. Cathrein, 1920, 85.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Dissonanz einer Dissertation iber Demut

in neueren Philosophie-Lexika erfolgen konnte?; dies wiren dusserst
erforschenswerte Fragen, die eines sowohl historischen, soziologi-
schen wie philosophischen Ausgriffs bedirften®.

Das Anliegen der folgenden Seiten beschrinkt sich jedoch dar-
auf, dem Sinn und Kontext der Demut dort nachzuspiiren, wo ihre
Rolle noch als zentral gegolten hat; vor allem zu verstehen, warum
der Wert der Demut einmal so unschitzbar hoch gehandelt worden
ist. Dafiir ist offensichtlich der Horizont zu betrachten, der sie als
welt- und gottanschauliches Umfeld umgeben hat™. Es soll also um
den Versuch gehen, eine philosophisch (bzw. spekulativ) begriindbare
Bedeutung dieses Begriffs zu rekonstruieren. Den Rahmen, der be-
schriinkend hierfiir gewihlt werden musste, stellt die Philosophie
Meister Eckharts und Jakob Bohmes. Fiir ithre Gedankenmodelle er-
weist sich die Demut als ein Fokus, der die Leitlinien ihres Denkens
zusammenlaufen lasst. Im Nachskizzieren dieser Linien wird die De-
mut auf ihre Bedeutung fiir das Ganze hin transparent. Die — bislang
vernachlassigte’ — Demutsbedeutung beider Denker lasst Tiefen-

¢ Vgl. z.B. das »Philosophielexikon«, hg. von A. Hiigli und P. Liibcke, das »Lexikon der
Philosophie« von F. Austeda, 1979, das »Wérterbuch zu Philosophie und Naturwissen-
schaft«, hg. von H. Horz u.a, 1978, das »Philosophische Worterbuche, hg. von W. Brug-
ger, 1976 und das »Philosophische Worterbuch«, hg. von G. Klaus u. M. Buhz, 1974. In
dem von O. Héffe 1977 herausgegebenen Lexikon der Ethik findet sich bezeichnender-
weise unter dem Stichwort Demut nurmehr ein Pfeil zum Begriff »Gott«, wo sie dann
als »Grundtugend « in knappster Weise Erwihnung findet.

° Dabei wire eine Ideengeschichte der Sikularisierung und Aufklirung aufzurollen, die
handfeste historische Dimension des politischen Missbrauchs der Demut als »erpropte-
ste Stiitze des Despotismus« (K. Thieme, 1906, 9) zu beriicksichtigen, letztlich aber auch
der geschlechtsspezifische Aspekt zu beachten, insofern die Demut im Mittelalter »das
Bild der Frau mitbestimmt hat« (Lexikon der Mittelalters, III, Sp. 693) und dabei haufig
auf den Mafstab der Keuschheit reduziert wurde (M. Bernards, 1955, 80). Bezeichnend
ist, dass Demut im althochdeutschen als Frauenname gepflogen wurde (vgl. »Deutsches
Warterbuch, von Jakob und Wilhelm Grimm, 921).

10 Es geht also nicht um eine moglichst schlanke Demutsdefinition. Davon gibt es
geniigend und geniigend unterschiedliche, die bereits in der Tradition zwischen Augu-
stinus und Thomas von Aquin, Spinoza und Kant, Nietzsche und Scheler bis zur Un-
kenntlichkeit variieren. Vernachlissigt werden auch die etymologischen und geschicht-
lichen Wurzeln des Begriffs, die in den genannten Lexika und Veréffentlichungen
bereits Gegenstand zahlreicher Studien und Vertiefungen geworden sind.

1 Weder der Demutsbegriff Meister Eckharts noch Jakob Béhmes wurden bislang Ge-
genstand einer eigenen Untersuchung. In der Sekundatliteratur zu Jakob Bshme scheint
die Demut nicht einmal am Rande jemals Gegenstand etwas eingingiger Aufmerksam-
keit geworden zu sein. Bei Eckhart sieht die Lage anders aus, weil der ausgiebigen Er-
forschung, die Eckhart seit den letzten Jahrzehnte geniesst, sein ungewdhnlicher

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 17

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

dimensionen des Begriffs aufscheinen, die dem heutigen Verstindnis
entglitten sind.

Il. Nzheres zur Motivation

Haufig wurde die Frage gestellt, warum man sich tberhaupt so viel
Miihe macht um einen derart veralteten, den Zeitgeist kaum mehr
packenden oder fesselnden Begriff. Wiirde man wenigstens einen
Abriss tber die Entwicklung dieses Wortes liefern, einer Art Ge-
schichte des Aufstiegs und Falls der Demut, so konnte dies immerhin
noch als ein ideengeschichtlicher Beitrag verbucht werden, als bil-
dende Ubersichtsstudie. Warum die Konzentration so fokussieren
auf die Hochbliite einer Wortbedeutung, die eindeutig vergangen ist?
Geschieht dies aus rein >archidologischem« Interesse, aus Eifer fiir eine
Art geistesgeschichtlicher Ausgrabungsarbeit? Um die Motivation
hinter dieser Untersuchung offenzulegen, muss eingestanden sein,
dass es eine ganz personliche Neugierde war, die zur unzeitgemissen
Themenwahl fihrte. Das plotzliche Bemerken, dass man auch bei der
wiederholten Lektiire von Texten alter »Meister« habituell den Be-
griff der Demut tberging, tberlas, nicht wahrnahm; die darauffol-
gende Erfahrung, dass auch mit geschirfter Aufmerksamkeit auf
den Begriff dieser un-fassbar blieb, weil das vage Restverstindnis,
das man als zeitgenossischer Leser dafiir mitbringt, nicht gentigt,
um seinen Sinn in den hiufig paradoxen Kontexten aufgehen zu las-
sen; das dadurch aufkeimende Bediirfnis, den Schliissel zu diesem
Begriff wiederzufinden, um in eine gedankliche Landschaft ein-
zudringen, die heute von der philosophischen Landkarte weitgehend
verschwunden ist.

Diese Neugierde bzw. das aufkeimende Bediirfnis, ihr nachzuge-
hen, lasst sich jedoch vielleicht auch in einem weiteren Kontext pla-
zieren. Mit Hilfe eines Schlagworts, welches Charles Taylor als »Un-

Demutsbegriff nicht entgehen konnte. A. de Libera hat ein eigenes Biichlein heraus-
gegeben, wo er Texte zur Demut Meister Eckharts zusammenstellt (Paris 1988). Den-
noch findet sich weder darin noch m.E. sonst irgendwo eine gesonderte und vertiefte
Betrachtung dieses Begriffs, auch nicht in seiner Verortung unter den anderen spiritu-
ellen Hauptbegriffen Meister Eckharts. Eingedenk des zentralen Platzes, welchen die
Demut in den jeweiligen Gedankengebduden Eckharts und Bshmes einnimmt, ist ihr
Ubergangensein tatsichlich erstaunlich. Insofern vermochte vorliegende Arbeit eine
Liicke zu fiillen, die zu schliessen sich fiir die Verfasserin lohnte.

18  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Niheres zur Motivation

behagen an der Moderne« geprigt hat, ist eine heutige Stimmung
festzumachen, die gerade dem von der Moderne Verdringten und
Vergessenen wieder neue Aufmerksamkeit zu schenken bereit ist.
Hingt dieses »Unbehagen« — wie Taylor analysiert — tatsichlich mit
der »dunklen Seite des Individualismus« zusammen, mit dem
»Gefiihl, dafs eine Verflachung und Verengerung des Lebens statt-
gefunden hat und dafS dieser Vorgang mit abnormaler und bedauer-
licher Selbstbezogenheit zusammenhingt«'?, so ist das spezifische
Interesse an einem Wert wie der Demut so unzeitgemass nicht®:
namlich als Ausdruck einer Offenheit fiir alternative Selbstdeutun-
gen, fir andere Ideale des Selbstverhaltnisses als diejenigen, die als
Erbstiick einer Subjektphilosophie heute selbst in die Krise geraten
sind*. Etwas provokativ liesse sich vor diesem Hintergrund sogar
formulieren, dass der Verruf, in den der Bedeutungskomplex der
Demut gekommen ist, selbst wiederum fast altmodisch erscheint. Ist
nimlich das neuzeitliche Subjektdenken, welches ideengeschichtlich
zweifelsohne am Untergang des Demutswerts beteiligt gewesen ist,
als eine — mit Axel Beelmann gesprochen — Reaktion auf die »Zumu-

2 C. Taylot, 1995, 10. Nicht nur Philosophen diagnostizieren ein Unbehagen auslésen-
des Ubergewicht des sich an den Idealen der Moderne niahrenden Ichs, auch Soziologen
sprechen von »eine(r) Art Egoismus-Epidemie, ein(em) Ich-Fieber«, bei dem fraglich
sei, ob man ihm »durch Ethik-Tropfen, heifle(n) Wir-Umschlige(n) und tigliche(n) Ein-
redungen auf das Gemeinwohl beikommen kann.« (Beck/Beck-Gernsheim, 1990, 12.)
Auch von psychologischer Seite wird das Thema auf einer gesellschaftlichen Ebene auf-
gerollt, siche z.B. Franz Stimmer: »Zur Psychogenese und Soziogenese narzisstischen
Verhaltens«, Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der Goerres-Gesellschaft, Bd. 16,
1987. In dieser klaren Studie zeigt Stimmer u.a. auch das hohe soziale Entgegenkom-
men, welches der Narzissmus in der modernen Gesellschaft erfahrt.

¥ Tatsichlich ist gegenwirtig so etwas wie ein Demuts->comeback< zu notieren, das sich
neuerdings in der philosophischen Fachliteratur niederschligt. So liuft zur Zeit eine
ethische Dikussion im englischen Sprachraum, franzésische und englische Monogra-
phien mit dem Titelthema der humilitas erscheinen auf dem Markt (N. Richards: »Hu-
mility«, 1992; »I/Humilité. La grandeur de Uinfime« Dirigé par G. Lamarche-Vadel,
1992), Tugendanthologien spriessen hervor, die der Demut einigen Platz einrdumen
(U. Wickert: »Das Buch der Tugenden«, 1995; A. Conte-Spanville: »Ermutigung zum
unzeitgemissen Leben. Fin kleines Brevier der Tugenden und Werte«, 1996). Gehandelt
wird sie u.a. auch als ein tauglicher »environmental value«, ein Aktualisierungsversuch,
der sie ins Zentrum der Umweltdebatte einzubinden trachtet (vgl. G. B. Frasz, 1993).

" Vgl. dazu z.B. folgende Uberblicksliteratur: H. Nagl- Docekal und H. Vetter (Hg.):
Tod des Subjekts? 1987; M. Frank, G. Raulet und W. von Reijen (Hg.): Die Frage nach
dem Subjekt, 1988; A. Beelman: »Die Krisis des Subjekts. Cartesianismus, Phinomeno-
logie und Existenzialanalytik unter anthropologischen Aspekten, 1990; W. Welsch: Sub-
jektsein heute, in : Studia philosophica 51, 1992, 153-182.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

19


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Das Problem mit der Demut

tung an den Menschen im Umgang mit einem allmichtigen Schop-
fergott«® zu begreifen, so fithrte der dadurch angestossene Emanzi-
pationsversuch der Moderne schliesslich wiederum ins Kreuzfeuer
der — postmodernen — Kritik'¢. Diese prangert den »Zentrismus« der
tiberkommenen Subjektauffassung an, thr »machtorientiertes« und
»autistisches« Wesen, ihre Unfahigkeit, »ein »Anderes« positiv (d. h.
nicht nur als sein anderes Selbst) mitzudenken«?, ihre Vorstellungen
des Subjekts als »universale(r) Souverin, als »Herr und Meister der
Erscheinungen«®. Gesucht ist heute ein neues Selbstverstindnis,
welches der sensiblen Verantwortlichkeit gegentiber der Umwelt
und den Anforderungen angesichts des zunehmend pluralen
menschlichen Zusammenlebens gewachsen ist. Das Ufer, zu dem die-
ser Neuaufbruch unterwegs ist, zeichnet Wolfgang Welsch in Anleh-
nung an Adorno in der Kontrastierung »Starkes versus schwaches
Subjekt«, wobei gerade die »Schwiiche« als Ideal des »neuen Sub-
jekt(s}« hervorgehoben wird. Dieses stellt Welsch als »Indiz einer
anderen Stirke« dem »traditionell-starke(n) Subjekt« gegeniiber,
das »allein in seinem beschrinkten Horizont stark erschien, aus
Schwiiche sich aber auch auf diesen versteifen musste«?. Der Trend
einer positiven Umwertung der »Schwiche« erinnert offensichtlich
an den Topos der Demut®, wobei die neuentdeckten Schwiichevor-

5 »Die Zumutung an den Menschen im Umgang mit einem allmichtigen Schépfergott
besteht zu groflen Teilen darin, sich jener Qualititen und Fihigkeiten behoben zu sehen,
die man der Seite des Omnipotenzbegriffs zuschligt. Und damit ist nicht nuy, aber vor
allem gemeint: die Selbsterhaltung. Die Welt und mit ihr der Mensch rutschen ab zu
einem Willensakt Gottes, der die Frage nach dessen Warum schon im Ansatz abschnei-
det und seine Exegeten nur noch ein lapidares »Quia voluit« sagen lisst.« (Axel Beel-
mann, 1990, 20) Diese Art der Darstellung des religitsen Grundverhiltnisses trifft mit
seiner Polemik in den Kern der Demut, kann sie in gewisser Weise doch als Expertin der
Akzeptanz des »Quia voluit« verstanden werden. Doch wie verkiirzt und verflacht das
voluntaristische Gottesverhiltnis in dieser Aussage Beelmanns erscheint und dadurch
auch der implizit damit zusammenhingende, auf Fatalismus reduzierbare Demuts-
begriff, wird spiter vor allem durch Jakob Béhme sichtbar.

16 Vgl. hierzu iiberblickshalber z. B. W. Welsch: »Unsere potmoderne Moderne«, 1987
und Literaturangaben von Fussnote 14.

Y H. Vetter, 1987, 28 u. 42.

5 W, Welsch, 1992, 155.

¥ Fbenda, 173, Anm. 65.

* Vor allem, wenn Welsch das »schwache« Subjekt wie folgt charakterisiert: Es »achtet
den Unterliegenden, vermutet einen Rechtskern im unrecht Scheinenden, rechnet wirk-
lich mit Andersheit. Es ist fithrwahr nicht mehr dem sidentischen, zweckgerichteten,
minnlichen< Charakter des Menschen verpflichtet, an dem Adorno unsere Tradition
kranken sah.« (Ebenda, 174)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demut und Denken

ziige auf grossere Kompetenz im Umgang mit Pluralitit zielen®. Die
Stirke der demiitigen Schwiche liegt dagegen — wie spiter vor allem
bet Meister Eckhart zu sehen sein wird — im Stichwort der Empfing-
lichkeit begriindet. Diese alte Emphase ist dem »neuen« Schwiiche-
vorzug offensichtlich so fern nicht, stellt letzteres doch auch auf
Durchlassigkeit und Bereitschaft zum Einlassen auf Anderes ab bis
hin zur Selbstiiberschreitung®.

lll. Demut und Denken

Uber Briicken solcherart ldsst sich das Thema der Demut zweifellos
aktualisieren. Gegentiber den — sich nach wie vor auswirkenden —
Leiden des iibergewichtigen und steifgewordenen modernen Sub-
jekts konnte die Demut in postmoderner Neuauflage sogar als hei-
lendes know-how betrachtet werden, welches um eine vergessene
Maoglichkeit der »Leichtigkeit des Ich« weiss: Im Sinne etwa des Hel-
den Ulrich aus Musils »Mann ohne Eigenschaften, der sagt: »Viel-
leicht gehen wir dann, wenn die falsche Bedeutung, die wir der
Personlichkeit geben, verschwindet, in eine neue ein wie in das herr-
lichste Abenteuer«®.

Nutzbar aber ldsst sich die Demut fiir ein solches » Abenteuer«
nicht machen. Denn das von ihr proklamierte Leichtgewicht des
menschlichen Selbst héingt an einer Gedankenausrichtung, welche
der Verfiigbarkeit der Demut im Sinne eines neuen Selbsterlebnisses
gerade entgegenlduft. Thr Charakter und ihr Grund, so machen Eck-
hart und Bohme tberdeutlich, erschliesst sich nur in der ihr eigen-
timlichen selbstlosen Gerichtetheit. Damit verbunden ist eine Denk-
weise?, aus der die Bedeutung der Nichtigkeit und Uberwindbarkeit
des Selbst als grenzenlose Chance erwachsen kann. Die angesproche-
ne Denkweise hat mit dem Gewahrwerden der »absoluten Negativi-
tit« menschlichen Daseins zu tun, ohne diese aber, wie Adorno der
traditionellen Metaphysik vorwirft, erklidrend »zu bejahen«®. Ge-

2 Vgl. ebenda, 173.

2 Vgl. ebenda.

% R. Musil, 1952, 150.

*# Tn diesem Sinn auch erinnert J. Newman: »One must remember here that Christian
humility is not cultivated in vacuo. It is one element in a complex world-view and form
of life.« (1982, 281)

= 1966, 352.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

21


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Das Problem mit der Demut

genteilig setzt das Demutsdenken das Bewusstsein um menschliches
Ver-sagen in die Dringlichkeit der Ver-antwortung um. Die Moglich-
keit zu dieser Verantwortung liegt in der Demut, sowohl als Be-
wusstsein desjenigen Menschenmoglichen, welches diese stete Ver-
antwortlichkeit zu veranlassen vermag, als auch im Sinne eines
Vollzugs, der als lebensentscheidend begriffen worden ist. Insbeson-
dere aufgrund von letzterem fithrt das ihr Nach-denken in heute
verschiittete Denkregionen, die die Grenzen einer aufgeklirt-sikula-
ren und rein ethischen Behandlungsart hinter sich lassen®.

Dem Versuch, aus unserer Demutsentfremdung der Demut
nachzugehen, wird aus diesem Grund das Befremdliche nicht abzu-
streiten sein. Verlangt die Entfaltung des ganzen Volumens der De-
mut doch bereits im Ansatz die riskante Bereitschaft zum Nachvoll-
zug einer Denkweise, die sich als spekulativ im urspriinglichen
Wortsinn erweisen wird?. Riskant ist diese Bereitschaft, weil sie
natiirlich eine breite und — offensichtlich — unschiitzbare Angriffs-
fliche derjenigen Kritik bietet, die sich verniinftig an gesetzte
Grenzen hilt. Merkwiirdig ist allerdings, dass ausgerechnet ein Phi-
losophieren, das aus der Perspektive einer vernunftkritischen Selbst-
bescheidung als anmassend in seinem grenzenlosen Erkenntnis-
anspruch gelten muss, die Demut herausstellt wie kein anderes: und
zwar ausgerechnet als Mitte(l) dieses Denkens selbst. Es ist tatsich-
lich so, dass das sokratische Bekenntnis »Ich weiss, dass ich nichts
weiss« dem denkerischen Selbstverstindnis eines Meister Eckhart
oder Jakob Bshme véllig entspricht. In Abhebung zu einem kriti-
schen Bekenntnis, das lauten konnte: »Ich weiss, das ich etwas
weiss«, soll die Aussage tiber ein spekulatives Demutsbekenntnis
nicht — mit ironischem Unterton versehen — als Freibrief fir ztigello-
se Phantasien gemeint sein. Will man es wohlwollend im Sinne sei-
nes eignen Selbstverstindnisses auslegen, so wire eine Form der un-
beschriankten Unvoreingenommenheit vorzustellen, eine ginzliche

% Vgl. hierzu auch A. Dihle, in: »Reallexikon fiir Antike und Christentum«, 751 u.
7571.

7 »Spekulation bezeichnet zuerst eine bestimmte Stufe und Weise der Gottesbetrach-
tung, die von anderen (cognitio, contemplatio, visio) unterschieden wird. Mit dieser
Bedeutung eng verbunden, jedoch etymologisch von >speculum« (>Spiegel<) abgeleitet,
ist die Auslegung von Spekulation als einer spezifischen Erkenntnisform der Reflexion
(...), in welcher Spiegelndes (Geist, Natur) und Gespiegeltes (Gott) in ein sich gegen-
seitig verdeutlichendes Verhiltnis gestellt sind.« (S. Ebbersmeyer: »Spekulation«. In:
»Historisches Worterbuch der Philosophie«)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demut und Denken

Loslosung von den im Selbst angesiedelten Fixpunkten vermeint-
licher Gewissheit, um dadurch zu einer radikal geschérften Aufnah-
mebereitschaft und Denkempfinglichkeit zu gelangen. Die Frucht-
barkeit einer solchen Haltung — die sich, mit Heidegger gesprochen,
eben nicht aus dem »Halt« bestimmt? — hat der letzte grosse Meister
der spekulativen Denkbewegung in aller Offenheit ausgesprochen —
Hegel. Fiir diesen nicht eben bescheidenen Kenner des Absoluten ist
Demut die Disposition, die es ermdglicht, dem »Begriff« nachzuden-
ken: »Die wahre Demut besteht darin, den Geist in die Wahrheit zu
versenken, in das Innerste, den Gegenstand allein nur an sich zu
haben; so verschwindet alles Subjektive, das noch im Empfinden vor-
handen ist«.?” Diese Verbindung von Demut und Spekulation weist
letztere hinsichtlich einer Charakteristik aus, die haufig ibersehen
wird: namlich dass sich dieser Denkvollzug gewissermassen als eine
Form der Rezeptivitit begreift; zwar nicht im Sinne eines passives
Medium, sondern einer Versunkenheit, in der das »ich denke« vom
zu Denkenden nicht mehr zu unterscheiden ist. Hegel spricht davon,
»sich dem Leben des Gegenstandes zu tibergeben«, so vertieft zu
sein, dass die mdgliche »Ubersicht« eines davon zu trennenden
Standpunktes des Ich nicht mehr moglich ist®. Diese Beschreibung
hat auffallend dhnliche Ziige zur Denkweise, die vor allem Jakob
Bohme an der Demut festmacht. Erst wenn das Eigene sich so ver-
flissigt hat, dass es der Denkbewegung sozusagen nicht mehr im
Wege steht, ist nach ihm die Grenziiberschreitung des spekulativen
Ausgriffs giiltig. Ansonsten denkt nur »Meister Kliigling«, dessen
Ichverhaftung das Denken willkiirlich macht.

% Vgl. 1989, 387.

» G. W. FE Hegel: » Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion«, 1986, 534. In dhn-
liche Richtung geht auch ein Hinweis Hegels in seinem Vorbegriff der Logik, in dem er
aufgrund einer Demutsdefinition der Philosophie Hochmut abspricht, d.h. sie eher auf
der Seite der Demut angesiedelt sein lassen will: »Wenn daher von Demut oder Beschei-
denheit und von Hochmut in Beziehung auf das Philosophieren die Rede ist und die
Demut oder Bescheidenheit darin besteht, seiner Subjektivitit nichts Besonderes von
Eigenschaft und Tun zuzuschreiben, so wird das Philosophieren wenigstens von Hoch-
mut freizusprechen sein, indem das Denken dem Inhalte nach insofern nur wahrhaft ist,
als es in die Sache vertieft ist und der Form nach nicht ein besonderes Sein oder Tun des
Subjekt, sondern eben dies ist, dafl das BewuBtsein sich als abstraktes Ich, als von aller
Partikularitit sonstiger Figenschaften, Zustinde usf. befreites verhilt und nur das
Allgemeine tut, in welchem es mit allen Individuen identisch ist.« (»Enzyklopadie der
philosophischen Wissenschaften«, Vorbegriff Par. 23, 1986, 80)

*® Vergl. sPhinomenologie des Geistes«, Vorrede, 52, 1984.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

23


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Der Demutsgedanke Meister Eckharts und Jakob Bohmes geht
freilich tiber diese epistemischen Implikationen hinaus. Dieses Wei-
tergehen liesse sich — wieder in Anlehnung an Sokrates — paraphra-
sieren als: »Ich weiss, dass ich nichts bin.« Der resignative Schein
dieser Aussage triigt, steht sie doch fiir Eckhart und Bshme analog
dem Nichtwissensbekenntnis als Eingangsmoglichkeit zu einer Da-
seinsdffnung, welche sich wiederum als ein Uberschreiten vormali-
ger Begrenzungen manifestiert. Darum stehen Demut und Spekula-
tion auf mehreren Ebenen in einem Spannungsverhiltnis eigener
Art. Denn der grenzenlose Ausgriff der Spekulation, der keine Be-
scheidung zu kennen meint, beruft sich auf die Demut nicht nur als
seine Voraussetzung, sondern auch als seine Folge. Sie stellt jene
Haltung dar, in der das Denken Meister Eckharts und Jakob Bohmes
sich vergegenwiirtigen will. Wenn Karl Jaspers, Kierkegaard para-
phrasierend, den »Philosophen des Systems« vorwirft, sie seien als
»Mensch wie einer, der ein Schlo8 baut, aber im Schuppen nebenan
wohnt: dieses phantastische Wesen lebt nicht selbst in dem, was es
denkt«>! — so lésst sich eine solche Kritik hinsichtlich der Spekulation
Meister Eckharts und Jakob Bshmes nicht dussern. Thr Philosophie-
ren versteht sich keineswegs als Selbstzweck in einem alltagsfernen,
meta-physischen Raum, sondern gegenteilig: als Weg, um in diesen
Alltag in ungeteilter Prisenz zu gelangen. Diese, so zeigen Eckhart
und Béhme auf je unterschiedliche Weise, ermoglicht in voller Weise
erst die Demut. Sie bedeutet deshalb sowohl den Weg in diese speku-
lative Denkbewegung hinein als auch den Ausweg heraus, um vom
Denken wieder zum konkreten Dasein zu finden. Dieser Ausweg
wiederum entspricht dem (Hohen-)Weg dieses Denkens selbst, wel-
cher auch als Entdeckungspfad zur Gegenwart zu bezeichnen wire.
Aber dazu spiter.

IV. Zu den Schwierigkeiten um die Demut

1. Gedanken vorweg

Bevor wir uns diesem Demutsdenken Schritt fiir Schritt iiberlassen,
scheint es notwendig, wenigstens stichprobenartig den Problemberg
anzuleuchten, welcher sich im philosophischen Diskurs um diesen
1 K. Jaspers, 1987, 13.

24 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Begriff gehduft hat. Dabei sollen auch jene Positionen zur Sprache
kommen, welche die Fragwiirdigkeit der Demut verflachen oder mit
Unkosten auflésen, die schwer zumutbar sind. Um die (philoso-
phisch-ethischen) Probleme mit der Demut in den Blick zu bekom-
men, bietet sich als Ausgangspunkt eine zur Zeit laufende Fachdebat-
te im anglo-amerikanischen Sprachraum an. Die Skizzierung der
darin diskutierten Aporien lasst zugleich auch deutlich werden, wie
erstaunlich wenig diese sich im Verhiltnis zur Vergangenheit bewegt
haben. Schliesslich sollen auch zwei Versuche gestreift werden, de-
nen es in diesem Jahrhundert um eine Riickgewinnung philosophi-
scher Relevanz der Demut gegangen ist: die Ansétze von Heinrich
Kanz und Max Scheler. Insbesondere die Demutsauffassung des
Letztgenannten ist fiir unsere Untersuchungsrichtung bedeutungs-
voll. Tm Befragen ihrer unausgesprochenen Voraussetzungen legt
sich namlich von selbst der Ubergang zu Eckhart und Bohme nahe.
Man kénnte meinen, das Problematische an der Demut habe
vielleicht mit der Uneindeutigkeit ihrer Definition zu tun oder — um
es mit G. Schlesinger krasser zu formulieren — mit den »unique dif-
ficulties in explicating the notion of humility«®. Die Schwierigkeit
liegt aber tiefer: Es ist der Grund, warum man tiberhaupt demiitig
sein sollte, der heute (aber auch schon friiher) zur Disposition steht.
Hinsichtlich des Problems der Definierbarkeit steht die Demut nicht
allein. Seit Platon weiss man, wie undankbar das Unterfangen ist,
auch klassische Kardinaltugenden wie Klugheit, Massigkeit, Tapfer-
keit und Gerechtigkeit definieren zu wollen. Im Unterschied zur De-
mut jedoch ist der Nutzen dieser Tugenden fiir den einzelnen wie fiir
die Gesellschaft noch immer unmittelbar nachvollziehbar. Welchen
Sinn die Demut haben soll, dies jedoch ist heute mehr als fraglich
geworden. Derjenige, der einen solchen (positiven) Sinn spontan for-
mulieren konnte, stellt zweifellos eine Ausnahme dar. Aussagen wie:
»Demut ist Wahrheit, weil sie den Menschen in ein geordnetes Ver-
hiltnis zur hochsten Idee und zum Nichsten bringt«™ wirken in
threr Unbefangenheit veralteter als thre Entstehungszeit in Disserta-

2 G. Schlesinger, 1994, 252.

* B. Selung, 1926, 5. Vgl. hierzu auch die erstaunlich dhnliche, kategorische Aus-
sageweise eines Dissertanten knapp zwanzig Jahre spiter: »Was ist Demut? Demut ist
Wahrheit. Das will sagen: Demut besteht darin, dass sich der Mensch so einschitzt, wie
er in Wirklichkeit ist, was er Gott gegeniiber und im Lichte Gottes innerhalb des ganzen
Kosmos tatsichlich bedeutet.« (1943, 2)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

25


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Das Problem mit der Demut

tionen noch in den zwanziger und vierziger Jahren dieses Jahrhun-
derts. Regelrecht erstaunlich erscheint aus heutiger Perspektive, dass
solche Sitze tber die Demut in relativ jungen Arbeiten zum Thema
noch zu finden und unproblematisiert so stehen gelassen worden
sind.

Die Unwertung der Demut, die Nietzsche im Zuge seiner Um-
wertungen aller Werte zum Teil vollzogen sowie prognostiziert hat,
ist scheinbar erst nach dem Trauma des »Dritten Reichs« erdrutsch-
artig und dominant ins allgemeine Bewusstsein gelangt. Heute hat
eine Verkniipfung von »Demut« und »Wahrheit« des Menschen, wie
oben vollzogen, jegliche Selbstverstindlichkeit eingebiisst. Warum
eigentlich? Man konnte doch meinen, dass gerade der ethische und
moralische Zusammenbruch, der sich durch die faschistische (auch
stalinistische) Erscheinung unvorstellbarer Unmenschlichkeit ereig-
net hat, im nachhinein einem Wert wie Demut wieder zu neuer
Aktualitdt verholfen hitte. Charakterisiert sie doch in altbewihrter
Weise das Bewusstsein und die Kenntnis um menschliche Abgriinde
und Niedrigkeit. Dass Demut eine solche Revitalisation jedoch nicht
erlebt hat, hingt vermutlich mit dem Element von Ordnung zusam-
men, welches mit thr untrennbar verbunden erscheint. Bruno Selung
rekurriert im obigen Zitat noch ganz selbstverstindlich darauf, wenn
er das »geordnete Verhiltnis« erwihnt, in welches die Demut den
Menschen setzt. Was noch in den zwanziger Jahren als Vorstellung
von Ordnung recht natiirlich mit der Demut in Beziehung gebracht
werden konnte, hat scheinbar die Generalverwiistung des Zweiten
Weltkriegs nicht unbeschadet tiberstanden. Demut ohne diesen Rah-
men eines »geordnete(n} Verhiltnis(ses)«, einer »hochste(n) Idee«,
wo die Katastrophen des Menschlichen irgendwie aufgehoben wiren,
ist in schwer zumutbarer Weise beschnitten. Denn eine ordnungs-
leere Demut, nur mehr im Sinne einer Dauerbesinnung auf — wie
sich gerade in diesem Jahrhundert gezeigt hat — realexistierende Ab-
griinde des Grauens, zieht ins Bodenlose, in Réume unbegrenzter
Angst. Warum die gegenwirtige Ethik, die durch zeitgeschichtliche
Ereignisse doch tbersensibilisiert sein sollte fiir die Schwiichen des
(Un-}Menschlichen, als tragfihigen Ausgangs- (oder Halte)punkt so
vehement die Stiirke des Menschen als Ansatz wihlt, mag durch die-
sen Hintergrund mitbegriindet sein. Denn, wie der in die Demuts-
debatte involvierte Jay Newman in aller Knappheit formuliert:
»What point is there in their (humans D. S.) dwelling on what they
are not and what they cannot do when instead they can be enhancing

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

what they are?«* Es erscheint fast so, als ob Demut buchstablich
un(er)tragbar geworden wiire, gerade weil die Mingel des Mensch-
lichen in diesem Jahrhundert so sehr an Gewicht zugenommen ha-
ben®, ohne dass dieses zugleich durch eine tibergeordnete Ordnung
aufwiegbar wire. Zu halten vermag sich der Mensch in dieser Situa-
tion deshalb vermutlich nur noch an das, was haltbar erscheint: ein
starkes, zuverléssiges Selbstideal. Demut als Blick »on what we are
not« mutet dagegen wie eine Uberforderung an, die nirgendwo mehr
hinzuftihren scheint. Dermassen dezidiert jedenfalls hingt die zeit-
genossische Ethik am Tdeal des »starken« Selbstbewusstseins und der
ungetriibten Selbstverwirklichung, dass auf Demut (ohne religiose
Implikation) wie auf eine Irritation und Stérung des Selbstvollzugs
rekurriert wird, wie spiter gezeigt wird.

Die These der Un(er)tragbarkeit von Demut in der gegenwiirti-
gen conditio humana lésst sich noch von anderer Perspektive verfol-
gen. Gemeint ist der Blickwinkel, der sich aus der naturwissenschaft-
lichen Kenntnis des Universums ergibt. Die Dimensionen, in welche
diese einfiihrt, vermdgen das Gefihl von eigener Bedeutsambkeit dra-
stisch zu relativieren. Heidegger hat die Befindlichkeit, die sich im
Einlassen darauf einstellen kann, folgend zum Ausdruck gebracht:
»... was ist dieses {menschliche D.S.) Seiende schon! Stellen wir
uns die Erde innerhalb der dunklen Mafllosigkeit des Raumes im All
vor. Vergleichsweise ist sie ein winziges Sandkorn, bis zum néchsten
seiner Gréfle erstreckt sich ein Kilometer und mehr Leere; auf der
Oberfliche dieses winzigen Sandkorns lebt ein durcheinander krie-
chender, betdubter Haufe angeblich kluger Tiere, die fir einen Au-
genblick das Erkennen erfunden haben (vgl. Nietzsche, Uber Wahr-
heit und Liige im aulermoralischen Sinne. 1873 Nachlaf$}. Und was
ist die zeitliche Erstreckung eines Menschenlebens in der Bahn der
Zeit von Jahrmillionen? Kaum ein Ruck des Sekundenzeigers, ein
Atemzug. Innerhalb des Seienden im Ganzen ist kein Rechtsgrund
zu finden fiir die Hervorhebung gerade des Seienden, das man
Mensch nennt und zu dem wir selbst zufillig gehoren.«% Dass trotz
dieser heute verbreiteten und gekannten Perspektive, aus der der

3 J. Newman, 1982, 277.

* Im Blick auf dieses kulminierende Gewicht schreibt auch J. Campbell: »In comparison
with all this, our little stories of achievement seem pitiful. Too well we know what
bitterness of failure, loss, disillusionment, and ironic unfulfillment galls the blood of
even the envied of the world!« (1973, 271)

% Martin Heidegger, 1957, 3.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

27


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Mensch verschwindend gering und verginglich zu werden droht, das
Ideal des ausgeprigten Selbstwertgefiihls bis in die Alltagskultur
siegreichen Eingang gefunden hat, ist eigentlich erstaunlich. ITm Be-
wusstsein der kosmischen Dimensionen, in denen der Mensch lebt,
hitte doch das Bewusstsein der eigenen, volligen Geringfiigigkeit
viel eher Raum gewinnen konnen, statt des — in diesem Kontext —
fast schon tapfer wirkenden Festhaltens am eigenen Selbstwert. Viel-
leicht lasst die heutige — dem Mittelalter so kontrare — Hochschit-
zung einer Mentalitit, die alles andere denn demiitig ist, sich deshalb
wiederum als gegenlidufige Massnahme verstehen gegentiber der Ge-
fahr eines volligen Selbstverlusts angesichts der Masslosigkeit des
Alls (analog der eigenen Abgriindigkeit), welche den Menschen not-
wendig seine eigene Bedeutung und seinen Wert hochhalten lasst.
Denn dieser Wert bzw. der Sinn seiner Existenz scheint von niemand
anders mehr gewihrleistet und empfunden werden zu konnen als
von ihm selber®. Selbstgeringschitzung im Sinne der Demut dage-
gen kennt heute in der Regel kein gottliches Auffangnetz mehr. Thr
sich zu unterziehen ist deshalb ein weit bedrohlicheres Unterfangen
als zu Zeiten, in denen sich der Mensch — noch im Zentrum des Uni-
versums oder der gottlichen Aufmerksamkeit — die Demut sozusagen
eher leisten konnte.

2. Aspekte der ethischen Debatte

Darum ist es symptomatisch, dass die heutige, in der englischsprachi-
gen Fachliteratur gefiihrte Diskussion um shumility< vor allem durch
eines losgetreten worden ist: durch das positive >image¢, das diesem
Begriff in der englischen Sprache nach wie vor anhaftet®®. Der Ruf
der humilitas bildet deshalb gleichsam den Stachel der Debatte als
Frage, wie ein Wert, welcher den Selbstwert zu mindern trachtet,
diesem dennoch so gut zu Gesicht steht. Vermag die >humility« den
Selbstwert unter der Hand gar zu steigern? Ignorierbar jedenfalls ist
die Gegenlaufigkeit von Inhalt und Wirkung der shumility« fiir die in
Gang gekommene ethische Diskussion nicht mehr: »Until very re-

¥ Vgl. hierzu Hannah Arendt, die zu analysieren versucht, inwiefern die Suche nach
(Selbst-) Gewissheit, die Descartes schliesslich im Selbstbewusstsein griindet, als eine
notwendige Reaktion auf die galileischen Entdeckungen zu verstehen ist (H. Arendt,
1996, vor allem 355-366).

¥ »(...)even in our cynical age, we are still impressed when we hear people speak of
someone’s >true humility< «. (J. Newman, 1982, 275). Vgl. auch N. Richards, 1988, 253.

28  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

cently, modern virtue ethics in the secular tradition was largely in-
different or even hostile to the character disposition of >humilityz.
The term for many denotes low self-regard or meekness, and it is
hard to see what is beneficial to oneself or society as a whole in a
tendency to dismiss whatever strengths one does have.«*® Diese In-
differenz der modernen Tugendethik hat sich — wenn auch erst seit
karzem — deshalb verfliichtigt, weil sich die vertrackte Frage auf-
gedringt hat, warum »low self-regard« dem eigenen Ansehen, der
eigenen Bedeutung von Vorteil sein kann. Sie stellt vor ein Problem,
welches im Riickgriff auf die ethische, sikulare Tradition Fassungs-
losigkeit hervorruft. Vermag doch die von der humilitas geforderte
Selbstminderung eindeutig als Gefihrdung und Schwiichung des
Selbstvertrauens und der Lebenskraft gedeutet werden, wie Shefali
Panigrahi konstatiert®. Wieso darin eine erstrebenswerte Tugend lie-
gen soll, fragt Norvin Richards offen und reprisentativ fiir alle betei-
ligten Diskussionsteilnehmer*.

Um diese grundsitzliche Unverstiandlichkeit des Erstrebenswer-
ten von >humility« ranken sich aber noch zusitzliche Aporien. Zum
Beispiel die Frage, wie herausragende Personlichkeiten (»the splendid
among us«), tiberhaupt >humble« sein kénnen, wobei gerade ihre hu-
militas doch besonders sympathisch erscheint. Auf der Grundlage
eines Selbstbewusstseinsideals, welches sich ehrlich und offen zu sich
selbst zu bekennen hat, setzt sich die Selbstgeringschitzung der
Uberdurchschnittlichen einem Misstrauen aus, das Verlogenheit, zu-
mindest Selbsttiuschung nahelegt®. Als Versuch einer Verteidi-
gungsmassnahme will es Julia Driver daher sinnvoll erscheinen,
vom notwendigen »epistemic defect«®® der >humility< auszugehen,
withrend Aaron Ben-Ze’ev gegenteilig zu einer Problemverschirfung

¥ S. Hare, 1996, 235.

S, Panigrahi, 1980, 7.

# 51 (...) being humble means taking a persistently dim view of every particular in
one’s behavior and charaktes, it is hard to imagine anyhting more dreary. How could this
be a virtue, something one should hope to make part of one’s personality?« (N. Richards,
1988, 254).

# Fbenda 253.

# 1. Driver, 1989, 377. Sie bezeichnet die humility aufgrund dessen auch als »virtue of
ignorance«, deren hervorstechendes Merkmal es ist, nicht iiber sich Bescheid zu wissen,
denn der Satz »I am modest« klingt »odd«, verkehrt er doch implizit seinen Sinn. Auch
in dieser Hinsicht gilt der »epistemic defect« der humility. Der Inhalt dieser Wortpra-
gung findet sich bereits bei Feuerbach ausgedriickt: »Die wahre Demut ist die, welche
sich nichts aus sich selbst macht, welche sich so vorkommt, als verstinde es sich von

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

29


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Das Problem mit der Demut

beitrigt in der Frage zur vermeintlichen Ausschliesslichkeit der Tu-
genden »modesty« bzw. »humility« und »honesty«*. Aufbauend auf
diesen Stolpersteinen spricht Stephen Hare in einem bislang letzten
Wort zur Debatte vom regelrechten Paradox*, welches shumility«als
Tugend notwendigerweise darstellt. Dieses besteht fiir ihn darin, dass
die Unwissenheit der >humility« tiber sich selbst mit der gleichzeiti-
gen Selbstiiberzeugung (des Demditigen als Demiitigen) einhergehen
muss, aufgrund derer sie allein als Tugend und bewusste moralische
Position haltbar und austibbar ist.

Die gegenwirtige Diskussion der Ethiker kreist also — in freilich
grober Zummenfassung — um Problemkomplexe, die sich in prinzi-
piell zwei Fragestellungen einteilen ldsst: einmal derjenigen, die
Nancy Snow in einer Kapiteliiberschrift als »Why be humble?«*
subsumiert und dabei die Einwinde in folgendem Rundumschlag
vor Augen fithrt: »Both humbling experiences and the exercise of
shumility< in actions might be thought to undermine or frustrate
the exercise in actions of positive traits, such as self-respect, self-con-
fidence, proper pride, self-esteem, and autonomy, as well as inhibit
their development, and in so doing, have pervasively negative effects
on an agent’s self-conception and capabilities for effective action.«¥;
zum anderen derjenigen, die man in Anlehnung an Snow als »How
be humble?« paraphrasieren konnte. Letztere Fragestellung ent-

selbst, dafl man demiitig ist, welches gar nicht weifs, dafl sie Demut, kurz, ein ganz
natiirliches Kind der Freiheit ist.« (1967, Bd. 4, 249)

# »In the light of the insincerity account one can be modest and sincere only as long as
one has no significant accomplishments. (In this case one is really not modest since one
has no accomplishments to hide). The moment one achieves such accomplishments, one
must change one’s character and choose to be either modest or insincere. Yet there are
empirical examples in which someone is both sincere and modest.« (1993, 235). Wih-
rend Ben Ze'ev dieses Problem fiir die smodesty< 16sen will, indem er sie als Einschat-
zung des »fundamentally similar worth of all human beings« definiert (ebenda 238),
scheint ihm der Konflikt hinsichtlich der shumility< unauflsbar, so dass ihre Tugend-
haftigkeit nur von sehr beschrinktem, kontextuell abhingigem Wert ist: »In humility
we lower our worth from its real value. This can be done either deliberately or nondeli-
berately. In the former case we are insincere about our worth, whereas in the latter case
we are ignorant of it. Being humble in both senses may be a virtue in those circumstan-
ces where it promotes social harmony. Its value, however, is instrumental and limited to
specific circumstances.« (A. Ben Ze’ev, 1993, 240)

# Schon im Titel ist daraufhingewiesen: »The paradox of moral humility«, 1996,
235-241.

* N. Snow, 1995, 211.

¥ Ebenda 212.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

springt sozusagen dem Riickstoss, den die Demut an sich selbst er-
fahrt. Als Tugend der Geringschitzung bzw. Ignoranz des Eigenen
und seiner Vorziige, darf auch sie sich ihrer selbst nicht bewusst sein.
Wie sie dann jedoch bewusst als Tugend zu praktizieren ist, wird
gemiss den Kategorien des Ethischen zum unauflgsbaren Dilemma®.

3. Blick zuriick

Bevor auf den Losungsversuch der zur Zeit laufenden Debatte auf die
erste Frage eingegangen werden soll (die zweite erfihrt keine
Losung), sei ein kurzer Riickblick gestattet. Dieser vermag zu zeigen,
wie alt die Einwiinde auf die Frage nach dem Grund zur Demut sind
und wie wenig originell auch der Losungsansatz der englischsprachi-
gen Diskussion dazu ausfillt. Zunéchst zu den Einwiinden. Explizit
finden sie sich bereits bei Friedrich Nietzsche* und David Hume®
formuliert. Thre Wurzeln aber reichen in die beginnende Neuzeit im
symptomatischen Urteil eines Denkers, der sich dem cartesianischen
Neuaufbruch zutiefst verpflichtet fiihlt: Baruch de Spinoza. Er
spricht in seiner Ethik eine — gegentiber mittelalterlichem Denken —
héchst provozierende Neudefinition der humilitas aus: Die »von der
Idee unserer Schwachheit begleitete Traurigkeit wird Demut ge-
nannt; die Freude hingegen, die aus der Betrachtung unserer selbst
entspringt, heifit Selbstliebe oder Zufriedenheit mit sich selbst«®.
Infolgedessen wird sie bei ihm auch nicht als Tugend, sondern in aller
Selbstverstindlichkeit als » Affekt« gefithrt®. Thr Wert [6scht sich aus

# Die gleiche Essenz des Paradoxen der Demut findet sich auch von André Comte-
Sponville ausgedriickt: »Il semble que ’humilité soit une vertu contradictoire, qui ne
pourrait se justifier que par sa propre absence, ou valoir qu’a ses dépens. >Je suis trés
humblec autocontradiction performative. >Je manque d’humilitéc ¢’est un premier pas
vers elle.« (In: G. Lamarche-Vadel, 1992, 64)

# Auf Nietzsches Demutskritik wird im letzten Kapitel dieser Arbeit eigens eingegan-
gen, so dass er hier nur erwihnt sein soll.

% U.a. in seinen »Enquiries concerning Human Understanding and concerning the
Principles of Morals«: »(...) for what reason are they (monkish virtues like humility
D. S.) everywhere rejected by men of sense, but because they serve to no manner of
purpose; neither advance a man’s fortune in the world, nor render him a more valuable
member of society; neither qualify him for the entertainment of company, nor increase
his power of self-enjoyment? We observe, on the contrary, that they cross all these
desirable ends« (D. Hume, 1986, Par. 219).

1 B. Spinoza, Ethik, Dritter Teil, Fiinfundfiinfzigster Lehrsatz.

%2 Ebenda, Dritter Teil, »Begriffsbestimmung der Affekte« Nr. 26.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

31


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Das Problem mit der Demut

im Blick auf den Vollzug des Selbsterhalts, den Spinoza als Resultat
seiner Ethik kristallisiert™. Das Revolutionire dieses Standpunkts
spiegelt sich sichtlich in der polemischen Kiirze, mit der er des alten
Werts der Demut gedenkt. Von hier aus erscheinen die gegenwirti-
gen Kritiken in ihren ausgefeilten Argumentationsketten schon fast
wieder zuvorkommend bemiiht in ihrem Demutsumgang. Aber auch
Spinozas kurzer Prozess mit der humilitas ist keine vollige Neu-
erscheinung. Bei genauem Hinsehen lasst sich der Traditionsstrang
einer vehementen Demutsablehnung noch um einiges weiter zu-
riickverfolgen. Bereits bei Thomas von Aquin fillt die Sammlung
der kursierenden Gegenargumente zur Demut als Tugend gravierend
aus. Thr Hauptherausforderer ist die aristotelische Ethik®, der Tho-
mas im Punkt der Demut mehr entgegenzukommen scheint als sei-
ner angestammten Religion, mit der er sie zu vermitteln trachtet®.

% Implizit jedoch — so liesse sich argumentieren — ist Spinozas Menschenbild an sich
demiitig, indem namlich sein Selbstbestand restlos auf Gott zuriickgefiihrt ist: als mo-
dus der Attribute der unendlichen Substanz. Dem Menschen kommt keinerlei Auto-
nomie zy; er ist Ausdruck der einen Substanz, so dass sein Selbstverstindnis nach Spi-
noza nur dann adiquat ist, wenn er sich in einer letztlich auf die absolute Substanz
zuriickgehenden Kausalitit versteht. Diese totale Anbindung menschlicher Fxistenz
ans gottliche Sein entspricht — wie zu sehen sein wird — dem Demutsverstindnis von
Eckhart und Bshme.

 Uber das griechisch-rémische Verhiltnis zur Demut siche A. Dihle, in »Reallexikon
fiir Antike und Christentume, 737ff., ders.: »Antike Hoflichkeit und christliche De-
mute, 1952, 169-190; V. Cathrein: »Haben die heidnischen Philosophen die Demut ge-
kannt?«, 1925/26, 283-288. Wihrend beide genannten Autoren die These vertreten, die
Demut sei etwas dem antiken Geist grundsitzlich Fremdes und Widerspriichliches, das
eindeutig erst im Christentum in Frscheinung trete und somit die Meinung Augustins
bestitigen, dass Demut umsonst in den »heidnischen Biichern« gesucht wiirde (vgl.
V. Cathrein, 1925/26, 283), machen P. Adngs im »Dictionnaire de Spiritualité« und
A. Schaffner in seinem Augustinusbuch eine andere Position stark. Ersterer meint vor
allem aufgrund der antiken Hybris-, Stolz- und Hochmutsverachtung den Schluss zie-
hen zu kénnen: »11 y avait sans doute dans la morale antique des éléments qui auraient
pu donner naissance a un idéal de I’humilité.« (1141). In fast identischer Weise formu-
liert auch Schaffner im Hinblick auf die Haltung des antiken Menschen den Géttern
gegeniiber: »Da und dort hat antikes Denken vorgearbeitet, daf} dieses Wort von der
humilitas mit einem neuen Sinn und Inhalt gefiillt werden konnte im Christentum«
(1959, 38).

% Josef Groners Kommentar notiert diesbeziiglich sogar den Thomas gemachten Vor-
wurf eines » Verrat(s) am Christlichen« (vgl. Kommentar zu Bd. 21 der » Summa Theo-
logica«, 501). Auch Groners eigene, apologetisch gehaltene Thomas-Interpretation kon-
zidiert: »Ein Christ kann sich mit Recht wundern, daf$ er weit hinter der letzten groflen
Tugend, irgendwo zwischen den »partes potentiales« der Maf$haltung, die »kleine« Tu-
gend Demut findet, wo er doch der Meinung ist, diese Geisteshaltung gehére ziemlich

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Demut notigt den gewichtigen Scholastiker zu einer Art Spagat zwi-
schen den beiden thm angelegenen Positionen, wodurch diese eher
gewaltiitig zusammengehalten werden. Durch diese Ubung jedoch
wird die Form vorgeprigt, in der sich auch spitere Versuche, Demut
im Horizont eines aristotelischen Selbstverwirklichungsideals zu
denken, einpassen. Aufgrund dessen erscheint die Abhandlung des
Aquinaten erstaunlich aktuell, sowohl hinsichtlich der Sammlung
seiner Einwinde gegen die Demut wie seiner Antwort darauf. So
schreibt er etwa: »Keine Tugend steht in Gegensatz zu einer anderen
Tugend. Doch die Demut ist das Gegenstiick von Hochherzigkeit, die
nach Hohem strebt, die Demut aber ist dem abhold. Also ist Demut
keine Tugend. Tugend bedeutet >Zuriistung des Vollkommenenc
(Aristoteles). Doch Demut gehort zum Unvollkommenen, daher
kommt es auch Gott, der niemandem unterworfen werden kann,
nicht zu, sich zu demiitigen. Also ist Demut keine Tugend. Jede >mo-
ralische Tugend bezieht sich auf Tatigsein oder Erleiden< (Aristote-
les). Doch die Demut wird von Aristoteles weder zu den Tugenden
gezihlt, die im Bereich der Leidenschaften wirken, noch wird sie der
Gerechtigkeit zugesprochen, die sich auf Tatigkeiten bezieht. Also ist
sie keine Tugend.«* Auf dem Hintergrund dieser Argumente wird
ersichtlich, wie scholastisch im buchstiblichen Sinn sich die gegen-
wiirtige Diskussion um die Demut bewegt. Thre Einwinde verlaufen
nach wie vor auf dhnlichen Bahnen. Auch heute wird die Tugendhaf-
tigkeit der Demut in Frage gestellt aufgrund ithrer vermeintlichen
Opposition zu anderen Tugenden (zum Beispiel >honesty<), auch
heute wird sie problematisiert als Zubehor des »Unvollkommenen«
(»at best a saving grace of the mediocre and at worst an excuse for
passivitiy towards human wrongs«%), und auch heute ist fraglich,
wie man die Demut als Tugend tiberhaupt ausiiben konne. Die Ant-
wort, die Thomas von Aquin gibt, hat in erster Linie die Vermittel-
barkeit der Demut mit der magnanimitas, dem hochherzigen Streben
nach dem »schwer zu erlangenden Gut«® im Auge; damit wird das-
jenige Grundsatzbedenken prioritir behandelt, welches sich dem ari-
stotelischen Geist des Selbstverwirklichungsideals verpflichtet. Ist

an den Anfang christlichen Lebens und ohne sie sei ein christliches Leben iiberhaupt
nicht méglich.« (Kommentar zu Bd. 22 der »Summa Theologica«, 468)

% Thomas von Aquin, Summa Theologica, I, Ilae, q. 161, art. 1, 3-.5.

% S, Hare, 235.

%8 Summa Theologica, 11, Ilae, g. 161, art. 1, »respondeo.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

33


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

diese Front geschlichtet, so [9sen sich fiir Thomas auch die tibrigen
Probleme. Seine Schlichtung nun erfolgt erstaunlich einfach. Denn
er unterlegt dem Streben nach dem »hohen Gut« die Notwendigkeit
einer »doppelten Tugend«: eine, die den Geist hochherzig dazu an-
treibt, und eine, die thn »méfligt und bremst, damit er nicht mafilos
in die Hohe strebe, und das ist die Aufgabe der Demut«.” Diese Wir-
kungsweise der Demut als Komplimentir der »Hochherzigkeit« wird
im darauffolgenden Artikel nochmals bestitigend ausformuliert. Thr
erginzender und leitender Nutzen fiir unsere »Strebekraft« liegt, so
fihrt Thomas néher aus, in ihrer niichternen Zurtickhaltung, »um
nicht nach Unerreichbarem auszugreifen. Dazu aber ist es notwen-
dig, dafs einer seine Schwiiche kennt angesichts dessen, was seine
Moglichkeiten tbersteigt. So gehort die Erkenntnis der eigenen
Schwiiche zur Demut wie eine Art Leitregel des Strebens.«®

Dieses Muster einer Demutsapologie erhilt in der heutigen De-
batte neuen Glanz. Will man der Demut aus den Aporien, in der man
sie verstrickt sieht, heraushelfen, so geschieht dies durchweg in den
von Thomas vorgegebenen Fusstapfen eines Versuchs ihrer Einglie-
derung in die Selbstverwirklichungsethik. Threm Legitimations-
zwang wird entsprochen, indem Demut gemiss den Idealen und
Kategorien dieser Ethik uminterpretiert wird. Dabei wird ein De-
mutsbegriff konzipiert, der stromlinienformig einem Selbstverwirk-
lichungskonzept einzupassen ist, welches dasjenige des Thomas von
Aquin jedoch an Bodenstiandigkeit iibertrifft. Denn das »hohe Gut«
ist hier ausgetauscht mit dem handfesten Begriff des personlichen
Erfolgs, fiir den ein heute akzeptabler Begriff von shumility« sich als
niitzlich zu erweisen hat. Fast einmiitig finden sich die oben erwihn-
ten debattierenden Autoren in einer Demutsvision zusammen, die
sie letztlich als »strategy to attain success«® auszuweisen trachtet:
als »happy mean« zwischen Minderwertigkeitsgefiihl und Stolz
(Shefali Panigrahi®®), als Ansporn und sogar notwendige Bedingung
von Selbstrealisation wegen ihres Antriebs zu unnerreichten Idealen
(Jay Newman®), als Korrektiv von Ambition im Sinne einer rea-
listischen Einschétzung der eignen Leistungsfihigkeit (Norvin Ri-

5 Ebenda.

% Fbenda, art. 2, »respondeo«.

' N. Snow, 1995, 214£. Vgl. auch J. Newman, 1982, 282{,, N. Richards, 1988, 259.
1980, 8.

6 1982, 283f.

34  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

chards®), schliesslich als neidabbauende und verstindnisférdernde
soziale Fihigkeit (Aaron Ben-Ze’ev®), die als »Schmiersl« (sogar!)
gesellschaftlichen Friktionen entgegen zu wirken vermag (Julia
Driver®).

Gegen diese Versuche, humilitas als einen heute akzeptablen
ethischen Wert zu retten, der sich reibungslos in die vorherrschende
»ethics of self-realization« eingliedern ldsst, spricht die schlichte Er-
wiigung, ob das, was auf diese Weise gerettet wird, iberhaupt noch
erkennbare Ziige des zu Rettenden trigt. Mit dieser Art der Wieder-
gewinnung scheint vielmehr genau derjenige Uberschuss verloren zu
gehen, welcher die eigentliche Identitit von humilitas bzw. Demut
ausmacht. Mit einiger Berechtigung schreibt Albrecht Dihle in sei-
nem Demutsartikel, dass der Versuch einer Ethisierung der Demut
notwendig eine Verfremdung beinhalten muss, steht doch die »Ver-
kniipfung von Demut und Menschenwiirde, die jeder ethischen Ein-
ordnung der Demut selbstverstindlich sein mufs, (...) im Gegensatz
zur volligen Selbstaufgabe des Menschen«®. Dieses schwer verdauli-
che Merkmal erst konstituiert den eigenwilligen Kern des Demuts-
begriffs, welcher dem Commonsense Zugang heute hartnickig trotzt.
Welil zeitgenossische Ethiker mit diesem Kern nichts mehr anzufan-
gen wissen, schneiden sie ihn schlichtweg heraus. Ubrig bleibt dann
jedoch nur mehr eine Hiilse der urspriinglichen Bedeutung, die sich
kaum mehr unterscheiden lidsst von Formen der praktischen und so-
zialen Klugheit — als Fihigkeit zu niichterner und kritischer Selbst-
einschitzung, als Weise des verstindnisvollen und konkurrenzfreien
Fremdbezugs. Die »an der Demut entspringende Frage«®® wird mit
diesem Vorgehen so beantwortet, dass sich ihre Frag-wiirdigkeit ins-
gesamt auflgst®. Sie 18st sich auf, indem der widersinnige Sinn von
Demut soweit gedreht wird, bis er miihelos in einen gegenwirtigen

#1988, 2581.

1993, 238.

% 1989, 384.

¢ »Reallexikon fiir Antike und Christentume, 757.

¢ A. Schlatter, 1904, 3.

% Diesen Weg der Auflésung der Fragwiirdigkeit bestreitet im Grund genommen auch
schon Thomas von Aquin, weshalb J. Piepers Behauptung ganz richtig ist: » Von dieser
(seiner D. S.) Definition her wird man nur schwer begreifen, wieso » Demut« sozusagen
zu einem Streitbegriff werden konnte« (J. Pieper, 1996, 181). Aber genau dies kenn-
zeichnet auch den Mangel dieser Definition, weil sie es nicht schafft, dem streitbaren
Umfang des Demutsbegriffs gerecht zu werden. Dazu Jay Newman: »Fven St. Thomas
cannot bridge the gap between St. Benedict’s Rule and Book IV of Aristotle’s Ethics —or

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 35

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Sinnraster einzulassen ist. Wihrend die einstmalige Demutsbedeu-
tung die »curvatio«, d.h. die Kriimmung auf das Eigene, insgesamt
zur Auflosung bringen sollte”™, will ihre neue Spielart diese Krim-
mung nur korrigieren. Diese Korrektur aber speist sich aus genau
demjenigen Motiv, welches es in der urspriinglichen Demut zu tber-
winden gilt: dem Eigeninteresse, welches die »neue« humilitas er-
folgstrichtig zu trimmen bestimmt ist. Mit dieser Konsequenz
miindet die Drehung der Demutsbedeutung letztlich eindeutig in
eine Verdrehung, die das vollstindig »Neue«, welches nach Augusti-
nus mit der Demut »in die Welt kam«”!, wieder zum Verschwinden
bringt.

Worin jedoch liegt dieses »Neue«? Und welcher Grund trigt es?

4. Andere Ansiitze

In philosophisch rechtfertigender Absicht wenden sich in der ersten
Hiilfte dieses Jahrhunderts Heinrich Kanz und Max Scheler diesen
Fragen zu. Sie beide suchen fiir ihre Demutsergriindungen Aufhin-
ger, welche dem Zeitgeist widerstehen kénnen. Kanz will sie als Hal-
tung zu verstehen geben, die unserer Beziehung zu Kunst, Religion,
Philosophie und Geschichte je schon und notwendig unterliegt™. Er
bezeichnet diese Haltung als »Seinsdemut, die sich dadurch charak-
terisiert, dass »der Mensch eben nicht als Herr einem wesensfrem-
den, von ihm auszuniitzenden Objekt gegentbertritt, sondern in
geistiger, dienender Einfiihlung, in einer Bewegung von seiner Sub-
jektivitit weg zum andern, verwandten Geist, der sich als selbstindi-
ger selbst mit eigenem Willen 6ffnen muf, d. h. sich schenken mu§.
Die Tugend, die in sich alle Eigenschaften hat, mit denen der Mensch
das Erkennen geistiger Weltwirklichkeit vornehmen kann, ist die
Seinsdemut, deren Berechtigung am deutlichsten dann sich zeigt,
wenn man die Moglichkeiten des menschlichen Willens kennt, Wert-
urteile zu vergewaltigen, um sich als Herrn aufzuspielen, den Ord-
nungen des Kosmos zu entgehen.«” So schon diese Erklarung klingt,

between the Jewish view of man and the classical Greek view of man. Shall the »tem-
perate« inherit the land 7« (1982, 280).

7 Vgl. Zitatenquelle in B. Schellenbergers »Einleitung zu Bernhard von Clairvauxc,
1982, 36.

™ Vgl. Zitatenquelle O. Schaffner, 1959, 89.

2 H. Kanz, 1956, 393.

7 Ebenda, 405.

36  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

so schwammig erscheint sie zugleich. Denn was hier beschrieben
wird, kann auch auf die Haltungen der Einfihlung und Achtung re-
duziert werden. Den Einspruch gegen diese Demut in seinem »sehr
weiten Verstindnis«”, wie Kanz konzidiert, lautet vor allem aber,
dass auch in diesem Interpretationsversuch ihr sozusagen der Stachel
gezogen ist. Dieser Eindruck verstirkt sich, wenn Kanz im emphati-
schen Tonfall die Demut auch als »Liebe zum Sein der Wirklich-
keit«”® umschreibt. Nicht die Ndhe zur Liebe macht das Stissliche
der Kanzschen Demut aus, sondern die Unterschlagung jener Zutat,
die ihr friher unbedingt zugehorte: Denn auch Bernhard von Clair-
vaux stellt die Demut als eine »Speise« auf der »Tafel der Wahrheit«
neben die Liebe, aber ihren Geschmack schildert er als »das Brot des
Schmerzes und den Wein der Zerknirschung«”. Wie jedoch lasst sich
fir diese, dem heutigen Empfinden zu bittere Ingredienz der Demut
tberhaupt ein entsprechender Grund gewinnen?

Max Scheler versucht dies zu einem gewissen Grad in seiner
»Rehabilitierung der Tugend«. Wie sehr die Demut ihm am Herzen
liegt, ist daran ersichtlich, dass sie an erster Stelle vor allen anderen
zu rehabilitierenden Tugenden behandelt wird. Er mochte sich dem
Volumen der Demut gerade in ihrer ethischen Unférmigkeit nahern,
verkorpert sie doch fiir thn »sowohl gegeniiber der antiken als der
modern-biirgerlichen Tugendhaltung die tiefste Paradoxie und die
stiarkste Antithese«”. Diese Paradoxie fithrt ihn tber die »modern-
biirgerliche Tugendhaltung« hinaus in einen Horizont, den er als Er-
fahrungsraum nahezubringen versucht. Mit fast modisch anmuten-
dem Jargon deutet er diesen durch Begriffe wie » Anspannung« und
»Entspannung«, »Umklammerung« und »Loslassen« an. Mit diesem
Vokabular will er augenscheinlich die veraltete Sprache der Demut
vermeiden, um sich gleichsam neutral ithrem Gehalt zu nihern. An-
spannung setzt er fiir den traditionellen Begriff des Stolzes ein als
»naturhaftes« Bemiihen der »Zentrierung der Welt und der Werte
auf sein Ich«”®. Demut entspricht folglich dem Gegenteil: der Ent-
spannung bzw. dem Loslassen — Haltungen also, die im Zustand der
Anspannung bekanntlich nicht leicht sind. Ob diese Parallelisierun-

* Ebenda, 400.

5 Ebenda, 303.

76 B . Clairvaux, Samtliche Werke 11, 51 bzw. Opera III, De gradibus humilitatis et
superbiae, 19, 5.

77 M. Scheler, 1919, 17.

% Ebenda, 27.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

37


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Das Problem mit der Demut

gen gliicklich gewshlt sind, soll hier dahingestellt sein. Das Augen-
merk sei allein auf die Pointe gerichtet, die Scheler mit seinen allfal-
ligen Wortdehnungen zu gestalten versucht. Diese besteht darin,
dass er die der Demut zugewiesene Entspannung als ein » Wagnis«”
vermitteln will, das darin besteht, »sich ernstlich in die fiirchterliche
Leere hinauszuschwingen, die jenseits aller Ichbeziiglichkeiten, der
bewuf3ten und halbbewufiten gihnt«*. Dieser Akt stellt fiir Scheler
den springenden Punkt der Demut dar, von dem er emphatisch be-
hauptet: »Eben darauf kommt es an! Wagt es, euch dankbar dartiber
zu verwundern, dafd ihr nicht nicht seid, daf8 iiberhaupt Etwas ist —
und nicht lieber Nichts ist! Wagt es, zu verzichten auf alle eure Ver-
dienste, auf aller Menschen Achtung, — am meisten aber auf eure
»Selbstachtung«—, auf jeglichen Anspruch, irgendeiner Art von Gliick
>wiirdig« zu sein und es anders als nur geschenkt aufzufassen. «*

Was steht hinter dieser Pathetik, die Scheler trotz seines Ver-
suchs einer neuen Sprache nicht vermeiden kann? Wieso soll es auf
ein solches »Wagnis« ankommen? Und wie ist die Leere, in die sich
das Ich in der Demut hinausschwingen soll, mit dankbarem Verwun-
dern zu verkoppeln? Aufgrund welcher Tatsache schliesslich kann
sich der Verzicht auf Selbstachtung im Bewusstsein des Beschenkt-
seins niederschlagen? Dem Autor scheint eine direkte Antwort auf
solche naheliegenden Fragen nicht notwendig. Eine indirekte Ant-
wort jedoch enthilt seine Abhandlung in Form einer Ausrichtung,
die sich dber die Grenzmarkierung eines ausschliesslich sikularen
Philosophierens hinwegsetzt. Gemeint ist der religiose Horizont,
der als Sinn des von Scheler beschriebenen Loslassens beansprucht
ist. Dem Sich-Verlieren in der Demut unterliegt die von Scheler in
aller Ausdriicklichkeit genannte Moglichkeit eines Sich-Gewinnens
»in Gott«®.

Demut wird somit in einem religiosen Horizont existentieller
Prigung angesiedelt: Sie soll einen Gottesbezug veranlassen, welcher
das Selbstsein insgesamt betrifft. Im Akt des Selbstverlustes wird
dem Demiitigen das Dasein auf so unvergleichliche Weise neu erfahr-
bar, dass Scheler das Einzigartige dieses Geschehens beschreibt als
»Wiedergeburt und Kraftgewinnung (...) aus einem unendlichen

7 Ebenda, 18.
% Ebenda.
8 Ebenda.
% Fbenda, 28.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

Kriftereservoir bei restlosem Verzicht auf die eigene Kraft und jede
kleinste Wiirdigkeit« darin, so folgert er, liegt »das Ziel, das alle De-
mut, ohne es zu wissen, anstrebt.«®

Was fiihrt zu einer solchen Demutsvision? Welche untergriindi-
ge Struktur der Gott-Mensch-Beziehung ist impliziert, dass der rest-
lose Selbstverlust den tiberschiissigen Gewinn in Gott zu bedeuten
vermag? Scheler postuliert diese sich in der Demut 6ffnende Mog-
lichkeit, als ob sie keiner weiteren Begriindung bediirfe. Um ihr auf
die Spur zu kommen, scheint es notwendig zu fragen, woher sein
Verstindnis einer derartigen Gott-Mensch-Beziehung rihrt. Dafiir
dringt sich zunachst offensichtlich die theologische Deutung der De-
mut auf. Als Einstieg bietet sich der Trampelpfad eines gingigen
theologischen Demutsverstindnisses an, welcher sich jedoch im Blick
auf die von Scheler umschriebene Demutsoffnung als Umweg mani-
festieren wird. Dennoch macht dieser Umweg die Richtung erkenn-
bar, in der das Fundament der Schelerschen Intuition zu liegen
scheint.

5. Theologische Muster

Im Alten Testament bereits findet sich die Verschweissung von
demiitiger Selbstminderung und -erhthung®. Ins Zentrum der Be-
achtung gelangt sie im Neuen Testament durch die mehrfache Her-
vorhebung der demiitigen Gesinnung durch Jesus, die in der Selbst-
aussage kulminiert: »Lernet von mir, denn ich bin sanftmiitig und
demiitig von Herzen« (Mt. 11,29)%®. Obwohl die Demut Jesu eine
ungeldste theologische Frage aufgibt, die bereits zwischen Augusti-
nus, Bernhard von Clairvaux und Thomas von Aquin zu variierenden
Standpunkten gefiihrt hat®, steht somit die Stellung der Demut als

8 Ebenda, 29.

# »(...) und wenn du mich demiitigest, machst du mich gro8« (Psalmen 18, 36. Vgl.
hierzu auch Jesus Sirach 1,27 u. 4,6). Zum Bedeutunsspektrum der Demut im Alten
Testament siche z. B. K. Thieme, 1906, 34 ff. oder O. Schaffner, 1959, 45 ff. Zur Bedeu-
tung der Demut im Judentum allgemein schreibt G. Schlesinger: »In Judaism, humility
is regarded as the most highly cherished human trait. The idea that this particular cha-
racteristic is the noblest of all virtues may be traced back as far as the Bible.« (1994, 251)
% Vgl. hierzu die einlisslichen Reflexionen A. Schlatters, 1904. Eine eingehende Ana-
lyse dieser Aussage mit Querverweisen auf andere, damit zusammenhingende Schrift-
stellen bietet Theodor Haering, 1922.

% Fiir Augustinus war die Demut Jesu das Zeichen, dass die Gottheit selbst sich »zur
tiefsten Niedrigkeit und Schwachheit« herabneigt, herabgezogen durch das »Gewicht

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 39

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Das Problem mit der Demut

zentrales Kennzeichen des »Neuen Bundes« fest: mit dem Christen-
tum ist zugleich die »tapeinosophrosyne« als neue Kardinaltugend
geboren®. In der Lehre des Augustinus wird ihre Bedeutung »als
Grundhaltung (...) des Christen«®® endgiltig verfestigt und als un-
trennbar von der christlichen Erlgsungssbotschaft ausgewiesen. Trotz
threr Omnipriisenz in seinen Schriften®, hat der Kirchenlehrer kein
eigenes Werk tiber die humilitas verfasst. So ldsst sich auf der Grund-
lage unzdhliger Belegstellen wiederum ein weites, unterschiedliches
Spektrum der Demutsauffassungen auf Augustinus zuriickfihren.
Dieses darzustellen wiirde den vorgegebenen Rahmen sprengen.
Wichtig erscheint jedoch ein daraus hervorgegangenes, fast klassisch

der Liebe« (O. Schaffner gibt hierzu eine Zitateniibersicht aus dem gesamten Augusti-
nischen Werk, 1959, insbesondere 102—105). Auch fiir Bernhard von Clairvaux gestattet
der Demutshinweis Christi die Durchsicht auf eine entsprechende Charakteristik Got-
tes, die er mit der Andeutung begriindet, dass Gott die Barmherzigkeit »gelernt« habe
durch einen Demutsakt: denn Gott »stieg voll Mitleid dorthin hinab, wohin jene elend
gestiirzt waren. Er wollte an sich erfahren, was jene durch ihr Handeln gegen sich selbst
zu Recht erlitten (...) nicht, um mit den Elenden elend zu bleiben, sondern um, barm-
herzig geworden, die Elenden zu befreien. Barmherzig geworden, sage ich, ist er nicht
aufgrund jenes Frbarmens, das er in seinem Zustand der Gliickseligkeit von Ewigkeit
her hatte, sondern das er durch Vermittlung des Flends in unserer Natur fand.« (Samt-
liche Werke, 11, 63, »(...)descendens et ipse misericorditer, quo illi ceciderant miserabi-
liter. Voluit experiri in se, quod illi faciendo contra se merito paterentur, non simili
quidem curiositate, sed mirabili caritate: non ut miser cum miseris remaneret, set ut
misericors factus miseros liberaret. Factus, inquam, misericors, non illa misericordia,
quam felix manens habuit ab aeterno, sed quam mediante miseria reperit in habitu
nostro«. De gradibus humilitatis et superbiae, Opera I1I, 25, 18-24). Dementgegen strei-
tet Thomas von Aquin Demut als Pridikat Gottes, wie bereits ersichtlich wurde, dezi-
diert ab. Denn »Demut gehért zum Unvollkommenen, daher kommt es auch Gott, der
niemandem unterworfen werden kann, nicht zu sich zu demiitigen« (Summa Theologi-
ca, I, IMae, q 161, Art 1, 4.) Die Demut Jesu bezieht sich fiir ihn demnach nur auf seine
angenommene, menschliche Natur (vgl. hierfiir ebenda, »ad quartum«.) Als sehr lesens-
wertes Beispiel der fortgehenden Diskussion in diesem Jahrhundert empfiehlt sich die
konzentrierte Schrift von A. Schlatter: »Die Demut Jesu: Thre Deutungen und Missdeu-
tungen«, 1904.

 Tapeinosophrosyne ist die griechische Ubersetzung von Demut. Zur Entstehung die-
ser neuen Kardinaltugend siehe »Reallexikon fiir Antike und Christentum« 748£., auch
»Dictionnaire de Spiritualité« 1146 ff.

% Q. Schaffner, 1959, 210. »Demut ist fiir Augustin nicht einfachhin eine Tugend neben
den anderen, sondern die Voraussetzung aller Tugenden, die ohne sie in ihr Gegenteil
verkehrt werden; sie ist vor allem die unerlafliche menschliche Bedingung fiir Empfang
und Bewahrung der Gnade« (T. Ring, Kommentar zu Augustinus’ »Schriften gegen die
Pelegianer«, Bd. IIT, 1991, 247) Siehe hierzu auch »Reallexikon fiir Antike und Chri-
stentume« 735 ff.

® Vgl. Thomas Ring, ebenda 247; O. Schaffner, 1959, 74.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

zu bezeichnendes theologisches Deutungsschema — freilich nur skiz-
zenhaft — aufzurollen. Die Abhandlung des Moraltheologen Viktor
Cathrein soll hierfiir als grobe Leitlinie dienen. In ihr finden sich die
typischen Argumente und Positionen exemplarisch versammelt, wel-
che auch das Vulgirverstiandnis einer religios motivierten Demut tief
geprigt haben. Zur Notwendigkeit der Demut schreibt Cathrein zu-
sammenfassend: »An sich betrachtet, ist das Klein- und Geringsein
und ebenso das Streben, sich in den Grenzen der Kleinheit und Ge-
ringfiigigkeit zu halten, nichts Gutes und Erstrebenswertes, wohl
aber kann es gut und begehrenswert sein, wenn man es betrachtet,
insofern es dem Menschen nach seiner Natur und seiner Stellung
zum Schopfer angemessen ist oder entspricht. Der Mensch erkennt,
daf er aus sich nichts ist als Armseligkeit und Stinde, und daf es ihm
deshalb gebiihrt, sich in den Grenzen seiner Kleinheit zu halten.«*
Diese Haltung nun »bewirkt« — so Cathrein wortlich — »schon hie-
nieden die Eintracht und den Frieden zwischen Gott und den Men-
schen«®.

Der Demut ist somit Grund und Wirkung zugewiesen: Ersterer
besteht in der Siindigkeit des Menschen, deren Erbschaft seine Stel-
lung vor Gott markiert, letztere in der Befriedung des darob erziirn-
ten Schopfers. Die Bedingung der Moglichkeit sowohl des stindigen
Geschopfs wie des zornigen Schopfers ist die geschenkte Freiheit, die
der Mensch missbraucht, in dem er die Prifung Gottes nicht bestan-
den hat. Durch die freie Tat des Menschen sind »Siinde und Tod«%,
Verderben insgesamt in die Welt gebracht. Demut ist deshalb gleich-
bedeutend mit einem Schuldbekenntnis universalster Art, welches
die Rollen zwischen Gott und Mensch in drastischer Gegensitzlich-
keit festlegt: » Alles Gute sowohl in der Ordnung der Natur als in der
Ordnung der Gnade« kommt von Gott, vom Menschen »nur die
Siinde mit thren Folgen.«** Dieser der Demut unterlegten Aufteilung
entspricht die von ihr empfohlene Haltung vor Gott. Mit der mora-
lischen »Niedrigkeit« des Mensch muss das Bewusstsein der » Arm-
seligkeit und Stinde« einhergehen, der Geringschitzung alles Men-
scheneigenen. Denn — so auch lesen wir bei O. Schaffner —: »Was der

® 1920, 55.

9 Ebenda, 101.
2 Ebenda, 43.

% Ebenda, 26 1.

0

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

41


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Mensch sich hinzu erwarb als sein Eigentum, war die Stinde.«* Aus-
gangspunkt dieser Demutslehre ist also ein Gottesbezug, der sich
einzig und allein negativ niederschligt: in der menschlichen Abir-
rung davon. Von den gottlichen Vor-gaben ist nichts mehr vorhanden
als nur ihr Fehlen im »Elend der Stinde«*. Demut ist das Bekenntnis
dieser conditio humana im Hinblick Gottes, deren Wirkung als Be-
friedung Gottes und darauffolgende Erlosung propagiert wird. Vollig
ernst gemeint ist der Ausdruck des Theologen S. Carlson, der den
Mensch aus dieser Demutssicht heraus als »repair job of God«*® be-
zeichnet.

N. Berdjajew hat den Ungereimtheiten einer derartigen Position
mit dem Begriff der »Komodie« sarkastischen Ausdruck verliehen.
Das Humoreske eines so vorgestellten Gottesverhaltnisses besteht
darin, dass der Mensch — als Geschopf Gottes — auf einer Strafbank
sitzt, die wiederum nur von Gott geschnitzt sein kann. Ist der
Mensch das »aus Nichts« geschaffene Werk eines allmichtigen und
allwissenden Gottes, wie die Demutslehre voraussetzt, so ist die oben
geschilderte Situation letztlich nichts anders als ein Spiel Gottes mit
sich selbst: »Die Komddie oder das Spiel Gottes mit sich selber be-
steht hier darin, dafd Gott, den Menschen mit der Freiheit ausstat-
tend, in seiner Allwissenheit ja doch um alle Folgen dieser Freiheit
wuflte — um Siinde, Boses, kosmische Qual und Leiden, ewige Ver-
derbnis und ewige héllische Qualen einer unbestimmten und offen-
bar ungeheuren Anzahl von ihm zum Wohle erschaffener Wesen.
Der Mensch erweist sich als nichtiges Spielzeug, das seine Freiheit
von auflen erhilt und dem zugleich eine das Maf seiner Krifte tiber-
steigende Verantwortung auferlegt wird. Er ist grof8 nur in seinem
Fall. {...) Die Soteriologie der traditionellen theologischen Systeme
[@Bt sich leicht ausdeuten als eine unwiirdige Korrektur Gottes an
dem von ihm begangenen Fehler, die zugleich die Form eines Straf-
prozesses annimmt.«*

Es ist also eine der Theologie immanente Perspektive, aus der
die Demutsdeutung obiger Art sich ins Karikaturhafte zu verzerren
droht. Denn die von ihr gezeichnete Siindhaftigkeit als wesentliches
Merkmal des menschlichen Gottesbezugs hat einen Bumerangeffekt

# . Schaffner, 1959, 178.

% FEbenda, 98.

% S, Carlson, 1953, 26.

 N. Berdjajew; 1932/33, 323.

42 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu den Schwierigkeiten um die Demut

auf das darin implizierte Gottesbild selbst. Thr Demutswurf lasst letz-
teres nicht unbeschadet hinsichtlich seiner wesentlichsten Charakte-
ristiken der Gottlichkeit: Allwissenheit und Vollkommenheit — vor
allem aber auch Liebe. Im Hinblick auf diese erscheint die »Komodie«
Berdjajews als ein Stiick besonders schwarzen Humors.

Aber auch in der Sichtweise, die sich nur auf die expliziten Pri-
missen dieser Demutssicht einlisst, ist ein innerer Riss kaum zu ver-
bergen. Nicht miide werden namlich die Demutdeuter obiger Schule
in der Beschworung der »totalen Abhéngigkeit«*® des Menschen vor
Gott, der sich mit Paulus fragen muss: »Was hast du, das du nicht
empfangen?« (1 Kor. 4,7)%. Alles als Gnade, »freies Geschenk« Got-
tes zu betrachten (»Dasein, Korperkrifte und Geistesgaben«!%), lasst
aber die Frage als unvermeidbar erscheinen, woher dann das ver-
meintliche Eigentum des Menschen, welches in der Siinde besteht,
kommen soll. Die Voraussetzung des uneingeschrinkten mensch-
lichen Empfangens all dessen, was er ist, entzieht dem Sprechen von
einem stindigen Eigenfum des Menschen die Grundlage.

Wie sehr diese Demutslehre vollends ins Lavieren gerit, wird
sichtbar in ihren Interpretationsversuchen der Demut Jesu. Diese
stellt einen Stolperstein dar, um den sie nur mit Miihe und Not her-
um kommt™®.

% Vgl. O. Schaffner;, 1959, 178.

* Ebenda.

1 Ebenda.

19 Mit sauberen Trennungen innerhalb des Wesens Christi trachtet Cathrein das Pro-
blem zu bewiltigen. Denn offensichtlich mag der Grund der Demut des Gottessohns
nicht im siindigen Menschsein liegen. Fingedenk dessen pladiert Cathrein fiir eine
Zweiteilung des Gottlichen und Menschlichen in Jesus, welches dann wiederum unter-
schieden wird vom gewéhnlich Menschlichen, insofern es nicht siindig sei, aber dennoch
begrenzt — dies sei dann der hinreichende Grund der jesuanischen Demut. Die fragliche
Plausibilitit der Argumentation soll wirtlich wiedergegeben werden: »Christus ist Gott
und Mensch zugleich. Die zweite Person der Gottheit besitzt die gttliche Natur von
Ewigkeit her, die menschliche hat sie in der Zeit aus Maria, der Jungfrau, angenommen.
Nach seiner géttlichen Natur kann Christus nicht demiitig sein. Demut iiben kann nur
der Unvollkommene, Beschrinkte, weil nur er iiber das ihm gebithrende Maf8 von
Gréfe hinausstreben kann. Gott aber ist nach seiner Natur der unendlich Grofle und
Vollkommene, iiber den hinaus keine Gréfle mehr méglich ist. Christus ist jedoch auch
Mensch, wahrer Mensch, in allem uns dhnlich geworden mit Ausnahme der Siinde, und
als Mensch, nach der angenommenen menschlichen Natur, konnte, ja mufte er demiitig
sein. Denn das Gesetz der Demut reicht so weit als die verniinftige Geschopflichkeit,
weil diese notwendig den Begriff allseitiger Beschrinktheit und Abhiangigkeit in sich
schliesst.« (1920, 69)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

45


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Problem mit der Demut

Gerade der Blick auf die Demut Jesu gestattet jedoch eine andere
Offnung zum Thema, die A. Schlatter im Hinweis auf die » Verbun-
denheit«!® stark gemacht hat. Letztere steht, so will Schlatter zeigen,
im Zentrum der Beziehung zwischen Gott und Mensch, so wie Jesu
sie gelebt und gelehrt hat. Auf dieser Grundlage vermag die Frage des
Paulus — »Was hast du, das du nicht empfangen?« — wiederum Aus-
gang der Demutsbegriindung zu sein. Diesmal jedoch mit fast gegen-
sitzlicher Pointierung. Nicht der Abfall des Menschen von Gott, son-
dern — gegenteilig — die von Gott nicht abzusondernde Stellung des
Menschen stellt hier das Demutsmotiv. Nicht die Siinde als mensch-
liches Eigentum, dessen Ursprung unerklirlich ist, sondern die Ver-
fehltheit des Eigentumsdenkens als solches speist ihre Einstellung;
positiv formuliert: die Unmdoglichkeit, einen von Gott zu trennenden
Selbstbestand des Menschen zu denken. Nicht die unterschiedlichen
Relationen der Gott-Mensch-Relation (des kleinen bzw. stindigen
Menschen im Verhiltnis zum unermesslichen und guten Gott) be-
stimmen ihren Akt, sondern das Bewusstsein der Relation — sprich
Bezichung — als solcher. Deshalb zielt dieses Demutsverstindnis
nicht auf Selbstbeschrinkung oder auf beharrliches Kleinhalten, son-
dern auf die gelebte »Offenheit fiir das Geheimnis«'®, in der ein
Geschehen des universalen Bezugs erfahrbar gemacht werden will.
Die Realisierung dieser Offenheit setzt Demut deshalb voraus, weil
die Gefahr des Verschlusses bzw. Ausschlusses dieses Bezugs vor al-
lem in einem gesichtet wird: in der moglichen Selbstverstellung im
Fokus auf das Eigene.

V. Uberleitung

Von hier aus ldsst sich wieder eine Briicke zurtick zu Scheler schla-
gen. Seine Demutsintuition, die einen Uberschlag von Selbstverlust
in Selbstgewinn zum Ausdruck bringt, ldsst ein hintergriindiges Mo-
tiv der zuletzt skizzierten Art vermuten. Ein Verweis auf William
James bekriftigt dies. Scheler zitiert folgenden Abschnitt aus der
Schlussbetrachtung des »Pluralistischen Universums«: »Luther war
der erste Moralist, der die Kruste dieser ganzen naturalistischen
Selbstgentigsamkeit wirksam durchbrach, wobei er annahm (und dar-

102 A, Schlatter, 1904, 79 ff.
1% M. Heidegger, 1959, 26.

44 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitung

in hatte er moglicherweise recht), daf8 dies schon Paulus getan hitte.
Die religiose Erfahrung des Luther’schen Typus fithrt zum Bankrott
aller unserer naturalistischen Prinzipien und Mafistibe: sie zeigt,
man ist nur stark, wenn man schwach ist. Man kann nicht nur von
Stolz oder Selbstgentigsamkeit leben. Es gibt ein Leben, in dessen
Lichte alle natiirlich begriindeten und landldufigen sittlichen Bewer-
tungen, Vortrefflichkeiten und der Selbstschutz unseres Charakters
als etwas dufSerst kindisches erscheinen. Ehrlich seinen eingebildeten
Stolz aufgeben und auf die Hoffnung verzichten, aus eigener Kraft
gut sein zu konnen, das ist die einzige Pforte zu den tieferen Berei-
chen des Kosmos.«1%

Was die Stirke der Schwiche mit den erwihnten »tieferen Be-
reichen des Kosmos« zu tun hat, das zeigt neben Luther (und Paulus)
auf vielleicht systematischste Weise ein anderer: Meister Eckhart. Er
versucht eine Haltung nahezubringen, die an keinem Halt im Eignen
haftet, und eben dadurch die eigenen Grenzen zu durchschlagen ver-
mag. Jakob Bohme bringt nach ihm aus unterschiedlicher Perspektive
die Entdeckung der Moglichkeiten einer solchen Haltung vor. Beide
jedoch postulieren nicht nur die eréffnende Tiefe einer Demut, die
neue Erfahrungsbereiche erschliesst. Sie ergriinden auch das Wesen
des Menschlichen auf eine solche Moglichkeit hin. Menschliches
Sein und Wollen sehen sie in ein beziehungshaftes Urereignis invol-
viert, welches letztlich die Grundlage der Demut stellt, diese aber
wiederum zu seiner Offenlegung bedarf. Dieser grossartige Zirkel
einer Demutsdeutung fihrt in Gedankentwiirfe bei Eckhart und
Bohme, denen zu folgen sich lohnt. Sie stellen menschliche Selbst-
verstindnisse dar, die heute weitgehend verschwundene Denk- und
Lebensraume aufscheinen lassen.

Ein fernes (auch verzerrtes) Echo ihres Demutsdenkens an der
Epochenschwelle zur Gegenwart sei als abschliessende Betrachtung
angehingt. Es tont ausgerechnet bei demjenigen Denker nach, der
vordergriindig als scharfster Demutskritiker bekannt ist: Friedrich
Nietzsche.

10¢ Scheler, 1919, 29 bzw. W. James, 1994, 196.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Meister Eckharts einende Demut

»(...)dieweil ein Selbst haben, ein Selbst sein das grofite, das
unendliche Zugestindnis ist, welches dem Menschen gemacht
ist, zugleich aber der Ewigkeit Forderung auf ihn.«

(Séren Kierkegaard »Krankheit zum Tode«, Abschnitt 1, C,
letzter Satz.)

I.  Anndherungsversuch

Nachdem man bei der Wiederentdeckung Eckharts im 19. Jahrhun-
dert zuerst vermeinte, man habe es mit einer »ganz beziehungslosen
Gestalt zu tun, mit einer Art Meteor, der vom Himmel gefallen ist«?,
ging die Forschung mit Eifer und Fleiss daran, diesen scheinbaren
Himmelskérper zu entmystifizieren und zu erden. Man erkannte,
dass Eckhart als hochst erfolgreicher Ordensmann® und Magister
der Universitdt Paris mitten im Spannungsfeld der geistigen Krafte
stand, die seine Zeit prigten. Triumphierend konnte Heinrich Denifle
eine erste Zasur der Eckhartforschung setzen durch seine These, Eck-
hart sei nichts anderes als ein wirrer Scholastiker®. Als Reaktion de-
ret, die sich trotz Denifles minutios an Thomas von Aquin angelehn-
ter Untersuchung mit seinem Forschungsergebnis nicht zufrieden
gaben, wurde u.a. eine alte — seit Eckharts Lebzeiten bestehende®* —
Perspektive der Betrachtung wieder verdeutlicht: Meister Eckhart,
der Mystiker®. Kite Oltmanns stand in der ersten Hilfte dieses Jahr-

! L. Cognet, 1980, 11.

2 Vgl. etwa K. Ruh, 1989, Kapitel 2: »Eine steile Gelehrten- und Amterlaufbahn.

> Vgl. H. Denifle, 1886, 417-652. 672—682.

* Vgl. A. M. Haas, 1989, 185.

* Vgl. hierfiir exemplarisch z. B. H. Ebeling: »Meister Eckharts Mystik«, 1941. Ebeling
versucht, wenn auch noch in expliziter Anerkennung von Denifles Ansatz, iiber diesen
hinauszugehen. Fiir die Gewinnung eines »Gesamtbild(es)« von Eckhart scheint es ihm
notwendig seine mystischen Motive zu kristallisieren im Riickgang auf neuplatonische
Wourzeln eines Plotin, Proklus und Eriugena. Zur Entwicklung der Positionswechsel in

46  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anndherungsversuch

hunderts mehr oder minder allein, Meister Eckhart jenseits der
Kategorisierungen als Denker zu begegnen und thn in seinem geisti-
gen Umfeld als hochst originellen Philosophen zu identifizieren®.
Heute ist der vielfiltige Humus, aus dem heraus Eckhart wirkte und
dachte, weiter umgegraben’. Je mehr man weiss, desto mehr jedoch
fille die Moglichkeit der Kategorisierbarkeit Eckharts wieder dahin:
thre scheinbar letzte ungestiirmte Bastion, namlich dass Eckhart ein
Mystiker sei, wurde in den letzten Jahren von der sogenannten Bo-
chumer Schule um Kurt Flasch heftig und diskussionsanregend in
Frage gestellt®. Die kontroversen Forschungsansitze um Eckhart bie-

der Eckhartforschung vgl.: K. Oltmanns, 1957, 15-56; I. Degenhardt, 1967; E. v. Brak-
ken, 1972, 33—40; E. Waldschiitz, 1978, 248-277; W. Malte Fues, 1981, 60£f.

¢ K. Oltmanns, 1957 (1. Auflage 1937).

7 Es ist vor allem das Verdienst von Studien jiingerer Zeit, in sorgfaltiger Ausfiihrlich-
keit der philosophischen Frbschaft Eckharts nachzugehen. Besonders hervorzuheben ist
das grosse Buch von Rainer Manstetten, der iiber Thomas von Aquin hinaus eine direk-
te Gegeniiberstellung des eckhartschen und aristotelischen Menschenbilds leistet, auch
die Spuren eines der Hauptbegriffe Eckharts —die Abgeschiedenheit — iiber Paulus bis zu
Aristoteles verfolgt (vgl. 1993, 470ff. und 5401f.). Auch die im gleichen Jahr versffent-
lichte Eckhart Monographie von Peter Reiter versucht im weiten Ausgriff die Denkriu-
me Eckharts auszuleuchten mit einem starken Akzent auf den platonischen und neupla-
tonischen Einfluss (vgl. Teil 2, 1993). Uber Eckharts enge Verbundenheit mit dieser
Tradition vgl. auch J. Koch » Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus im Mit-
telalter« (in: W. Beierwalters, 1969). L. Cognet bietet seinerseits einen breit geficherten
und biindigen Uberblick, indem auch die Beginen-Mystik als Einflussfaktor nicht uner-
wihnt bleibt (»Meister Eckhart und seine Vorliufer«, 1980, 11ff.). Kurt Flasch hat eine
weitere Liicke geschlossen, indem er auf die enge Beziehungen zwischen Meister Fck-
hart und seinen Zeitgenossen Meister Dietrich hingewiesen hat (vgl. K. Flasch, 1984).

® Vgl. K. Flasch, 1988, »Meister Eckhart — Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu
retten<, 94-111. In dem Uberblicksartikel »Was ist Mystik« von Alois Haas (in: K. Ruh
(Hg.), 1986, 319-342) wird deutlich, wie problematisch wiederum das pauschale Spre-
chen von einem »mystischen Strom« ist, dass es eine weitgespannte und nicht zu ing-
norierende Diskussion mit unterschiedlichen Schulen vor allem auch im amerikani-
schen Raum dazu zu beachten gilt (etwa die Perennialisten und Konstruktivisten, vgl.
hierzu auch A. M. Haas’ systematische Auslegungen in »Mystik als Aussage« 1996,
insbesondere 29 ff.). Ohne eine hinreichend abgesicherte Position in dieser Auseinander-
setzung beziehen zu konnen, soll zur Debatte um Eckharts »Mystik« dennoch ein Ge-
danke beigesteuert sein. Warum sich Meister Eckhart selbst nie explizit auf mystische
Erfahrung bezieht — hier namlich setzt Flasch an, die Dimension des Mystischen bei ihm
in Frage zu stellen — hingt m. E. mit einer Haltung zusammen, die seiner Grundiiber-
zeugung entspricht: nimlich die mystische Unio nicht als Sonderzustand, sondern als
Kern des Menschseins zu begreifen. Diese Haltung artikuliert sich — indirekt aber deut-
lich — im Traktat iiber die Abgeschiedenheit. Dort bemerkt er, dass die Authentizitit von
Marias Abgeschiedenheit gerade darin bestand, dass sie diese nie von sich aussagte (vgl.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 47

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Meister Eckharts einende Demut

ten jedoch — durch thre kenntnisreiche Positionierung des Meisters
und der gleichzeitig betriebenen Relativierung dieser Positionierung
— den Vorteil, dass man sich wieder mit gewisser Gelassenheit nur
auf Meister Eckhart selbst konzentrieren darf. Die neuen Unschir-
fen, die sich aufgrund der immer vermehrenden Forschung um Eck-
hart ergeben, lassen den gezielten Blick auf das Phanomen Eckhart —
vielleicht sogar wie auf einen vom Himmel gefallenen »Meteor« —
wieder fruchtbar erscheinen.

Damit ist die Vorgehensweise dieser Untersuchung angedeutet.
In ihr ist das Augenmerk ausschliesslich auf Eckharts Lehre konzen-
triert, wie sie sich im deutschen und lateinischen Werk niederschligt,
um so in einer systematischen Durchdringung seinem Demutsbegriff
naherzukommen®.

Ein nicht historisierender Zugang zu Eckhart birgt speziell fiir
unser Thema einen eigenen Reiz. Der unvorbereitete, zeitgenos-
sische Leser kann namlich in der Begegnung mit Eckharts Demuts-
begriff iiberraschende Erfahrungen machen. Er kann sogar Momente
aufrichtiger Verwirrung erleben. Einmal deshalb, weil dieser De-
mutsbegriff auf nichts Bestimmtes gerichtet ist, weder auf eine Got-
tesfigur noch auf den Mitmenschen, noch auf die nicht menschlichen
Mitgeschopfe. Zum anderen, weil dieser Demutsbegriff einen kon-
tinuierlich in Widerspriichlickeiten zu verwickeln scheint. Verfolgt
man Eckharts Begriff der Demut, so steht man alsbald in einem Netz
von Verhiltnissen, die sich auf ersten Blick gegenseitig ausschliessen.
Dennoch — dies lésst sich eindeutig feststellen — Eckharts Denken der

VA, 439, 181, Mhd. ebenda 438,16 f.) Da man — so Eckhart — in der Abgeschiedenheit
zum »Héchsten gelangt«, wo das »Frkennen erkenntnislos«, die »Liebe liebelos« und
das »Licht finster« wird (vgl. VA, 455, 81, Mhd. ebenda 454, 81.), beinhaltet der Zustand
Abgeschiedenheit fraglos die Merkmale der unio mystica. Wenn nun Marias Authenti-
zitdt in ihrem Vermégen der abgeschiedenen Gottesverbundenheit — in diesem emmi-
nenten Sinne! —nach Eckhart darin besteht, dariiber nicht zu sprechen, so setzte Eckhart
sicherlich den gleichen Masstab auch an sich. Damit wirkt er auch — bewusst oder unbe-
wusst — der Fixierbarkeit seiner selbst und seiner Lehre auf Schlagworte (wie z.B. My-
stiker!) entgegen, geht es ihm doch in erster Linie um nichts anderes als eine radikale
und unverstellte Offenheit — »Empfanglichkeit« des Menschen, wie im folgenden dar-
zustellen sein wird.

° Die einzige, mir bekannte Sonderuntersuchung des Demutsbegriffs bei Meister Fck-
hart findet sich in Joachim Theisens kurzer und konzentrierter Analyse der Pr. 22 des
Deutschen Werks. Darin deutet Theisen auf zehn Seiten den fundamentalen Charakter
von Eckharts Demutsbegriff an mit besonderer Beriicksichtigung der in ihm enthalte-
nen augustinischen Motive (vgl. 1990, 392-402).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anndherungsversuch

Demut speist sich ausschliesslich aus dem Gottesbezug!®, so wie er
diesen versteht. Diese Feststellung jedoch hilft wenig weiter. Denn
das menschliche Verhiltnis zu Gott ist bei Eckhart in einer Weise
gefasst, die fir heutige — aber auch damalige — Auffassung kaum
unmittelbar einsichtig ist. Es fithrt in unvertraute Zusammenhénge,
in ungewohnte Konzepte des Selbst- und Weltbezugs. Im Kern dieser
Zusammenhinge sitzt die Demut, so dass die Suche danach in Eck-
harts Denken als Ganzes zieht. Gingige Demutsvorstellungen und
Interpretationsraster werden im Laufe dieser Suche recht drastisch
tber den Haufen geworfen. Der Augenblick, an dem man sich einge-
stehen muss, dass man eigentlich keine Ahnung mehr hat, was Eck-
hart unter Demut wohl meinen kann, vermag zur fruchtbaren Krisis
geraten!

Wie unumginglich und zentral Demut fiir den Gottesbezug ist,
dies soll gleich zu Beginn im Eckhartschen Originalton zum Aus-
druck kommen. Und zwar durch ein Zitat, dessen Aussagedichte kei-
ne schonende Einfiithrung bietet, sondern einen eher abrupt auf Zu-
sammenhinge stossen ldsst, die zunichst undurchschaubar wirken.
Eckhart predigt: »Die Sonne entspricht Gott: das hochste Teil seiner
unergrindlichen Tiefe antwortet auf das Allerniedrigste in der Tiefe
der Demut. Ja, der demiitige Mensch braucht darum nicht zu bitten,
sondern er kann wohl gebieten, denn die Hohe der Gottheit kann es

1 Um das Wort Gott fiir die Weise, wie Eckhart es denkt, offenzuhalten, sollte man
versuchen, es wie in Anfithrungszeichen gesetzt aufzunehmen. Diese Distanzierung
scheint im Sinne Eckharts deshalb angebracht, weil der Ausdruck Gott mit soviel Vor-
stellungen behaftet ist, die sich eben vor das Einlassen darauf, was Gott bei Eckhart
meint, stellen. Eckhart prigt diesbeziiglich sogar ausdriicklich den Begriff der »Entbil-
dung« als Reinigungsprozess der von Gott trennenden (Gottes-)Bilder (vgl. hierzu die
einlasslichen Ausfithrungen von W. Wackernagel, 1991, oder eine Kurzfassung des The-
mas vom selben Autor in Diogenes, Nt. 162, 1993, 77-99). In diesem Kontext lisst sich
auch die viel zitierte Aussage des Meisters plazieren, dass der Mensch Gott bitten sollte,
»dass er mich >Gottesc quitt mache.« (DW, Pr. 52, 561, 19f,, »daz er mich ledic mache
gotes« Ebenda, 560, 161.))

" Auch zu seiner Zeit war, Eckhart zu verstehen, keineswegs Selbstverstiandlichkeit. So
bezeugt nicht nur der von seinem Schiiler Tauler gemachte Hinweis auf den »liebens-
werten Meister«, der nicht verstanden wird: »Er sprach aus dem Blickwinkel der Ewig-
keit, ihr aber fasst es der Zeitlichkeit nach auf.« (J. Tauler, 1978, Pr. 15, 103) Auch Ge-
dichte von Nonnen, denen Meister Eckhart predigte, driicken bewunderndes
Unverstindnis aus: »Ich wil iu sagen maere, sprach eine nonne guot, Uns kumment
predigaere, das frowet sich min muot, Der wise meister Eckhart wil uns von nihte sagen,
Der daz nicht enverstat, der mac ez gote klagen.« (Zitiert bei K. Ruh, 1989, 121, vgl.
hierfiir auch ders., 1984, 192.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

49


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

auf nichts anderes absehen als auf die Tiefe der Demut; denn der
demiitige Mensch und Gott sind Eins und nicht Zwet. Dieser demditi-
ge Mensch ist Gottes so gewaltig, wie er seiner selbst gewaltig ist;
und alles das Gute, das in allen Engeln und in allen Heiligen ist, das
ist alles sein Eigen, so wie es Gottes Eigen ist. Gott und dieser
demiitige Mensch sind ganz Eins und nicht Zwei; denn, was Gott
wirkt, das wirkt auch er, und was Gott will, das will auch er, und was
Gott ist, das ist auch er: ein Leben und ein Sein. Ja, bei Gott! wiire
dieser Mensch in der Hoélle, Gott miifite zu ihm in die Holle, und die
Hélle miifste fiir thn ein Himmelreich sein. Er (Gott) muss dies not-
wendig tun, er wiirde gezwungen dazu, es tun zu missen; denn da ist
dieser Mensch das gottliche Sein, und das gottliche Sein ist dieser
Mensch. Denn hier geschieht in der Einheit Gottes und des demiiti-
gen Menschen der Kuf3, denn die Tugend, die da Demut heisst, die ist
eine Wurzel im Grunde der Gottheit, darein sie gepflanzt ist, auf dass
sie ihr Sein allein in dem ewigen Einen hat und nirgends anderswo.
Ich sagte zu Paris in der Schule, dass alle Dinge vollendet werden
wiirden im recht demiitigen Menschen. Und darum sage ich, dass
dem recht demiitigen Menschen nichts schaden noch ihn beirren
kann«!2.

Worte wie diese machen ohne viele weitere Worte klar, wie un-
beholfen ein zeitgendssischer Leser dem Demutsbegriff Meister Eck-
harts gegeniiber steht und wie wenig spontan das angesprochene Ver-
hiltnis zu verstehen ist, welches in der Demut gegeben erscheint.

2 DW, Pr. 15, 175, 11£. (»Die sine antwurtend got nach sinem hcechsten tail in siner
grundlosen tieffi in siner tieffen der demuetikait. Ja, der demuetig mentsch bedarf dar
umb nit bitten, sunder er mag im wol gebieten. wan die hoehi der gothait kan es anders
nit an gesehen denn in der tieffen der demuetikait; wan der demuetig mentsch vnd got
sind ain vnd nit zwai. Dirre demuetig mentsch ist gottes also gewaltig, als er sin selbs
gewaltig ist; vnd alles das guot, das in allen engeln vnd in allen hailgen ist, das ist alles
sin aigen, als es gottes aigen ist. Got vnd dirre demuetig mentsch sind alzemal ain vnd
nit zwai; wan was got wurket, das wurket och er, vind was got wil, das wil och er, vnd was
got ist, das ist och er: ain leben vnd ain wesen. Ja bi got: waer dirre mentsch in der hell,
got muest zuo im in die hell, vnd die hell muest im ain himelrich sin. er muoss dis von
not tuon, er wurdi bezwungen dar zuo, das er es tuon muesti; wan da ist dirre mentsch
goetlich wesen, vnd goetlich wesen ist dirre mentsch. wan hie so geschiht von der aini-
kait gottes vnd von dem demuetigen mentschen der kuss. wan die tugend, die da haisset
demuetikait, du ist ain wurtzel in dem grund der gothait, dar in si gepflantzet ist, das si
allain ir wesen in dem ewigen ain hat vnd niena anderswa. Jch sprach ze paris in der
schuol, das aellu ding sond volbracht werden in dem reht demuetigen mentschen. vnd
darumb sprich ich, das dem reht demuetigen mentschen enkain ding geschaden mag
noch geirren mag.« Ebenda, 174, 101)

50  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anndherungsversuch

Uberwiltigt, aber nicht einsichtig steht man vor der beeindruckend
gezeichneten »Gottesgewalt« des Demiitigen und weiss nicht, was
diese zu bedeuten hat. In seiner Einheit mit Gott, seiner Fihigkeit,
»alle Dinge« zu vollenden, wirkt der Demiitige Eckharts zunichst
wie eine mittelalterliche Version des Typus Ubermensch. So wenig
eingingig dieses triumphale Bild des Demiitigen wirkt, so wenig ver-
standlich ist aber auch die damit einhergehende Rede von einer
»Gottheit«, in deren »Wurzel« die Demut sitzt: als ob uns mit dem
verblassten Bild der Demut auch das dazugehorige Gottesbild fremd
und ungewohnt geworden ist. Gottesvorstellungen heute — soweit
diese noch existent sind — haben gewohnlich etwas mit Allmacht oder
mit unendlicher Schépferkraft zu tun. Vielleicht auch noch mit Liebe.
Mit Demut in der Regel jedenfalls nichts.

Das Zitat kann an dieser Stelle nur unkommentiert stehen blei-
ben. Jeder Versuch einer Interpretation wire verfritht. Das Motiy,
warum es hier bereits angefiihrt ist, ist schlicht: zu zeigen, dass es
sich lohnt, dem Demutsbegriff bei Meister Eckhart nachzugehen.
Die angefiihrte Predigtpassage soll neugierig machen auf den Inhalt
eines Wortes, das heute gemeinhin einen schwichlichen, wenn nicht
schlechten Klang hat: »Wo von Demut die Rede ist, wittert man den
Geist der Knechtschaft und Unterwerfung, der Unfihigkeit zu
Selbstbehauptung«®. Bei Eckhart scheint sich gegenteilig mit diesem
Begriff eine ungeheure — fast ungeheuerliche — Kraft anzukiindigen.
Erst zum Schluss des vorliegenden Kapitels wird es moglich sein,
dieser Aussage besser geriistet zu begegnen und sich eine Ahnung
von den angedeuteten Zusammenhingen zuzutrauen. Untergriindig
wird dieses dichte Zitat als lockere Leitlinie durch die Untersuchung
fihren, so dass Abschnitte daraus immer wieder begegnen werden.

Schon die erste Kenntnisnahme des Kontexts, der mit Eckharts
Demutsbegriff verbunden ist, ldsst die Frage notwendig erscheinen,
wie und von wo man eine Anndherung dazu ansteuern kann. Als
Einstieg bietet sich zunichst ein Umweg an, auf dem sich zeigt, wie
wenig weit konventionelle Ansétze der Demutsdeutung kommen. Im
sensibilisierten Wissen um die Sackgassen auf der Spur nach Eck-
harts Demutsverstindnis, wird die Aufmerksamkeit gleichsam un-
verstellter, um auch jene Wegweiser zu entdecken, die ansonsten
leicht tibersehbar sind. Als Sackgassen werden sich in erster Linie

13 R. Manstetten, 1993, 523.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

51


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

diejenigen Auslegungen von Demut erweisen, welche auf einem
Gott-Mensch-Verhiltnis allzu anthropomorphen Musters beruhen.

Beginnen wir aber mit Naheliegendem, namlich der etymolo-
gisch motivierten Bedeutung des Wortes, welche auf das Dienen ver-
weist. Daran ist hiufig die Vorstellung des Demitigen als desjenigen
festgemacht, der sein Dasein als Ganzes in den Dienst am Anderen,
allen voran dem gottlichen Anderen stellt. Obwohl das Dienen ein
Kernbegriff der monastischen Spiritualitit darstellt**, warnt Meister
Eckhart davor. In eindeutig provokativer Absicht sagt er sogar, der
gottgefillige, nimlich »gerechte« Mensch, — der, wie spiter zu zeigen
sein wird, gleichbedeutend mit dem Demiitigen ist — »dient weder
Gott noch den Kreaturen, denn er ist frei; und je niher er der Gerech-
tigkeit ist, um so mehr ist er die Freiheit selbst.«** Damit nicht genug,
Eckhart wird noch radikaler und predigt: »Der ungerechte Mensch
dient der Wahrheit, es sei thm lieb oder leid, und dient der ganzen
Welt und allen Kreaturen und ist ein Knecht der Siinde.«' Das Ideal,
welches der Gerechte und in gleicher Weise auch der Demditige ver-
korpern, schliesst nach Eckhart demnach das Dienen um irgend je-
mands oder irgend etwas willen aus. Sogar der gezielte Dienst an der
»Wahrheit« scheint so wertlos wie das Bedienen der Welt und der
Kreaturen, d.h. nicht nur wertlos, sondern falsch. Derjenige, der sein
Dasein in den Dienst fiir etwas stellt, sei dies auch die Idee Gottes,
stellt es auf das Falsche, wird in seinem wenn auch gut gemeinten
Willen zu nichts anderem als zum »Knecht«, und zwar zum »Knecht
der Siinde«. Das sind starke Worte. Sie weisen streng davon ab, sich
und sein Dasein vor Gott nur im Kontext des Dienstes zu verstehen.
Hat die Demut bei Eckhart dennoch einen so ausgezeichneten Wert
im Gottesverhiltnis, wie das Anfangszitat schildert, so muss man
sich ihr zweifellos auf anderem Weg nihern.

Eine weitere (im vorigen Kapitel bereits erwiihnte) herkomm-
liche Weise, den Demutsbegriff zu fassen, geht von der Geringwer-
tigkeit des Menschen vor der Allmacht und Vollkommenkheit eines
Schépfergottes aus. In Anbetracht der Schwiiche und moralischen

“ Vgl. hierzu H. U. von Balthasar, »Die grossen Ordensregeln«, 1974.

15 DW, Pr. 28, 321, 2f. (»der gerehte mensche endienet weder gote noch den créatiiren,
wan er ist vii; und ie er der gerehticheit neeher ist, ie mé er diu vriheit selber ist und ie
mé er diu vriheit ist.« Fbenda, 320, 21.)

16 Fbenda, 321, 10f. (»Der ungerehte mensche der dienet der warheit, ez siim liep oder
leit, und dienet aller der werlt und allen créattiren und ist ein kneht der siinde.« Ebenda,
320, 10£)

52 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anndherungsversuch

Verfehltheit des Menschen vor einem omnipotenten Gott wird De-
mut im religivsen Kontext bestimmt als »eine Grundhaltung des
Menschen, der seine Abhingigkeit von und Schuldhaftigkeit vor
Gott er- und anerkennt«'. Betrachtet man nun Eckharts Aussagen
zum Verhiltnis von Gott und Mensch, so scheint diese Charakteri-
sierung der Demut nicht korrespondieren zu konnen. In einer deut-
schen Predigt beispielsweise erkliart der Meister seinen Zuhorern:
»Gott (hat) dich ihm vollig gleich und als ein »Bild« seiner selbst
geschaffen. Aber »ihm gleich« weist auf ein Fremd- und auf ein Ent-
ferntsein hin. Nun (aber) gibt es zwischen dem Menschen und Gott
weder Fremd- noch Entferntsein; und deshalb ist er (Mensch) ihm
(Gott) nicht gleich; er ist thm vielmehr vollig ebenbildlich und das-
selbe, was er (Gott} ganz und gar ist.«*® Diese Worte stellen ein Pa-
radigma der Gott-Mensch-Beziehung auf, in der eine menschliche
Grundhaltung vor Gott als Schuldhaftigkeit kaum Sinn machen
kann. Vielmehr scheinen Eckharts Worte zu einer Gesinnung
grosstmoglicher und unverstellter Vertrautheit zu »Gott« aufzufor-
dern, dem der Mensch nicht nur ebenbildlich ist — er sei sogar dassel-
be, was Gott »ganz und gar ist«. Demnach kann das menschliche Ver-
hiltnis zu Gott, wenn man so sagen kann, als so intim eingeschitzt
werden wie das eigene Selbstverhiltnis und das Vertrauen zu Gott als
so spontan und unmittelbar wie das Selbstvertrauen. Der Vorstellung
eines gottlichen Richters, vor dem der Mensch seine Schuld »er- und
anerkennen« muss, wirken diese Worte entschieden entgegen. Allein
die darin implizierte Vorstellung von Distanz und Unterschiedenheit
zwischen Gott und Mensch erscheint im Kontext Eckharts unhaltbar.

Aber auch die andere oben enthaltene Variante, Demut mani-
festiere die Abhingigkeit des Menschen vor Gott, wird durch Eckhart
aus den Fugen gehoben. Hiufig spricht er in seinem Werk gar vom
gegenteiligen Verhaltnis. So beteuert er zum Beispiel: »Gottes Natur,
sein Sein und seine Gottheit hingen daran, dass er in der Seele wir-
ken muss.«” In herausfordernder Beildufigkeit wird somit das ge-
meinhin Undenkbare ausgesprochen, dass gottliches Wesen — ge-

7 P. Dinzelbacher, Wérterbuch der Mystik, 1989, 103.

8 DW, Pr. 77, 145, 141. (»s6 hat got dich im alzemale glich gemachet und ein bilde sin
selbes. Aber »im glich«wiset ein vremde und ein verre. N enist zwischen dem menschen
und gote noch vremde noch verre; und dar umbe enist er im niht glich, mér: er ist mit im
alzemaile glich und daz selbe, daz er alzemale ist.« Fbenda, 144, 111.)

¥ Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 26, 271 (Diese Predigt soll im noch nicht veréffentlichten
vierten Band der kritischen Ausgabe enthalten sein).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

53


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Meister Eckharts einende Demut

wohnlich als das schlechthin Autonome, niemals Abhingige gefasst —
in seiner »Natur«, seinem »Sein« und seiner »Gottheit« daran »hdin-
ge«, in der Seele wirken zu miissen! Die Bedeutung der Demut im
Sinne einseitiger menschlicher Abhingigkeit von Gott hebt sich da-
durch auf, wird hochstens zu einer reduktionistischen Sicht auf ein
Gesamtverhiltnis, welches, so deutet der Meister an, auch aus einer
Gegenseite besteht: der Bedirftigkeit des Schopfers nach seinem
Geschopf, das seinerseits das Wesen des Schopfers erst begriindet.

Soweit ldsst sich deshalb schliessen, dass es nicht Faktoren wie
»Schuldhaftigkeit« oder einseitige » Abhingigkeit« sein konnen, die
die Haltung der Demut fiir den Gottesbezug unablissig machen. Was
aber macht sie dann notwendig? Die Unabdingbarkeit der Demut
niamlich ist nicht zu bezweifeln. Man kann sogar sagen, sie ist nach
Eckhart Bedingung schlechthin fir die Verbindung mit dem Gottli-
chen: vermag doch — so Eckhart wortlich — »Gott nicht zu wirken als
im Grund der Demut; denn je tiefer in der Demut, um so empfing-
licher Gottes«*.

Aufgrund der bislang bekanntgewordenen Segmente Eckhart-
schen Denkens, konnen solche Aussagen sich in Stolpersteine ver-
wandeln. Die Fragen springen einen dabei regelrecht an. Wieso nam-
lich muss der Mensch — als Gott »ebenbildlich«, gewisserweise sogar
identisch — im »Grunde der Demut« sein, damit Gott in ihm wirke?
Noch erstaunlicher aber: wie kann es sein, dass Gott, dessen Gottheit
angeblich daran »hingt«, im Menschen — seinem ithm gleichen Werk
— zu wirken, dies nur im »Grund der Demut« vermag? Was nach
Meister Eckhart einerseits in aller Notwendigkeit gegeben zu sein
scheint, dass ndamlich Gott in seinem Werk wirken miisse, wird von
thm andererseits an eine Bedingung, und zwar an die Demut,
gekniipft.

Eckhart 16st Spannungen wie diese nirgends explizit auf; eher
scheint er sie noch steigern zu wollen. So heisst es etwa wiederum
in einer Predigt: »Wisset nun, dass Gott die Seele so stark liebt, dass
es ein Wunder ist. Wenn man es Gott nihme, die Seele zu lieben, so
nihme man ihm sein Leben und sein Sein, oder man tétete Gott,
wofern man so etwas sagen diirfte; denn eben jene gleiche Liebe,
mit der Gott die Seele liebt, die ist sein Leben.«?' Der Mensch, der

% DW, Pr. 55, 599, 21{. (»Als6 enmac got niht wiirken dan in dem grunde der démuot;
wan ie tiefer in der démuot, ie enpfenclicher gotes.« Ebenda 598, 161.)
2 DW, Pr. 69, 45, 13f. (»Ni wizzet, daz got die séle als krefticliche minnet, daz ez

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anndherungsversuch

sich eines solchen Ausmasses gottlicher Liebe gewiss sein darf, dass
Meister Eckhart an anderer Stelle noch zusetzt: »Ich will Gott nie-
mals dafiir danken, dass er mich liebt, denn er kann’s gar nicht lassen,
ob er wolle oder nicht, seine Natur zwingt ihn dazu«® — dieser von
Gott notwendig geliebte Mensch also wird zugleich belehrt, dass fir
den Gottesbezug dusserste »Abgeschiedenheit« Bedingung sei, wel-
che zugleich »vollkommene Demut« voraussetze, denn nur so kom-
me der Mensch »in die Nihe der Gottheit.«*

Die Gott-Mensch-Beziehung im Eckhartschen Sinn strahlt des-
halb ein schwer umgingliches Spannungsfeld ab: Einerseits betont
Eckhart die Wucht gottlicher Liebe zum Menschen, die ithn in den
direktesten Gottesbezug zu versetzen scheint; andererseits stellt er
die Demut als eiserne Bedingung jeder Gottesnihe vor. Diese beiden
Aussage behindern in ihrer Gegenlaufigkeit die Moglichkeit eines
unmittelbaren Verstehens. Warum nimlich bedarf gottliche Liebe
der Demut? Scheint doch Demut sowohl die Unmittelbarkeit des Lie-
besverhiltnisses unter »Gleichen« zu storen, als auch die bezeugte
gottliche Notwendigkeit zu lieben zu unterminieren, sofern diese an
eine Bedingung gekniipft wird.

Allein diese wenigen Beispiele machen deutlich, wie wenig
spontan die Bedeutung der Demut im Gottesverhiltnis Eckhartscher
Prigung zu verstehen ist. Die Selbstverstiandlichkeit der Demuts-
bedingung wird durch eben das, was sie bedingt, zerschlagen: namlich
eine Gottesbeziehung, die gerade nicht im demutsgebietenden Gefal-
le von geschopflicher Unvollkommenheit zu schopferischer Voll-
kommenheit zu begreifen ist. Mit kiihnen Formulierungen mochte
der mittelalterliche Meister von dieser Vorstellungsweise abbringen
und zu einem Denken der unmittelbarsten Nihe zwischen Gott und
Mensch veranlassen, die dem Demutsgebot entgegenzulaufen
scheint; dieses aber verbliiffenderweise iibergangslos folgen lasst.
Ein weiteres Predigtbeispiel fihrt diese merkwiirdige Folge krass
vor Augen. Eckhart erklért dort: »Als Gott alle Kreaturen geschaffen
hatte, waren sie so geringwertig und so eng, dass er sich in ihnen

wunder ist. Der daz gote beneeme, daz er die séle niht enminnete, der benzeme im sin
leben und sin wesen, oder er tte got, ob man daz sprechen sélte; wan diu selbe minne,
da mite got die séle minnet, daz ist sin leben« Ebenda, 44, 121.)

2 DW, Pr. 73, 97, 33£. (»Ich enwil des gote niemer gedanken, daz er mich minnet, wan
er enmac ez niht gelazen, er welle oder enwelle, sin natfire twinget in dar zuo.« Ebenda,
96, 311)

B VA, 459, 16.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

55


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Meister Eckharts einende Demut

nicht regen konnte. Die Seele jedoch machte er sich so gleich und so
ebenbildlich, auf dass er sich der Seele geben kénne; denn was er ihr
sonst gibe, das achtet sie fir nichts (!). Gott muss mir sich selbst so
zu eigen geben, wie er sich selbst gehort, oder aber mir wird (iber-
haupt) nichts zuteil.«** Diese gottformige Seele aber, die jede gott-
liche Gabe als nichts zu erachten berechtigt ist, solange sich »Gott«
thr nicht selbst gibt, muss zugleich — so Eckhart wenige Zeilen spiter
- »notwendig unten sein in rechter Demut. Und wisset in Wahrheit:
Wer nicht vollig unten ist, dem wird auch nichts zuteil, und er emp-
fingt auch nichts.«®

Abschnitte wie diese machen endgiiltig klar, dass es keinen di-
rekten Ausweg aus dem hermeneutischen Problem gibt, welches sich
im Umgang mit der Demut stellt. Angesichts dessen kann man aber
mit Gadamer sagen, »daf3 es im allgemeinen erst die Erfahrung des
Anstofles ist, den wir an einem Text nehmen — sei es, daf3 er keinen
Sinn ergibt, sei es, daf sein Sinn mit unserer Erwartung unvereinbar
ist —, die uns einhalten und auf das mogliche Anderssein des Sprach-
gebrauchs achten laft«*. Gerade die Unbekiimmertheit, mit der Eck-
hart das von uns empfundene Spannungsfeld im Kontext der Demut
stehen lasst, fordert zu gesteigerter Achtsamkeit gegentiber dem
Charakter seiner Sprache und seiner Bilder auf. Wie unterschiedlich
die Konnotationen sind, die in seinen Wortgebriauchen mitspielen,
wird zum Beispiel gerade an der Betrachtung der Diktion »Unten-
sein-in-rechter-Demut« deutlich. Denn hier spielt das »Untensein«
nicht, wie eine konventionelle Demutsdeutung vermuten liesse, auf
ein Geringheits-, Schuld- oder Abhingigkeitsgefiihl des Menschen
vor Gott an. Dies will Eckhart dezidiert klarstellen: »Ich dachte neu-
lich dariiber nach, ob ich von Gott etwas nehmen oder begehren woll-
te. Ich will es mir sehr wohl iberlegen, denn wenn ich von Gott
(etwas) nehmen wiirde, so wiire ich unter Gott wie ein Knecht und

* DW, Pr. 4, 531, 33f. (»D6 got alle creatiiren geschuof, d6 wiren sie s6 sn\ode und s6
enge, daz er sich niht dar inne beregen mohte. Doch machte er im die séle s6 glich und s6
ebenmeezic, if daz er sich der séle gegeben mohte; wan swaz er ir anders gzebe, des
enahtet si niht. Got muoz mir sich selber geben als eigen, als er sin selbes ist, oder mir
enwirt niht noch ensmecket mir niht.« Ebenda, 521.,291.)

» DW, Pr. 4, 55, 34£. (»von n6t unden sin in rehter démiieticheit. Und wizzet daz in der
wahrheit: der alzemale niht unden ist, dem enwirt ouch nihtes niht noch enpfaehet ouch
niht« Fbenda, 54, 291.)

% H. G. Gadamer, 1990, 272.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anndherungsversuch

er im Geben wie ein Herr. So aber soll es mit uns nicht sein im ewigen
Leben.«¥

Eckharts Forderung des Unten-Seins ladsst sich demnach nicht als
angemessenes Verhalten gegeniiber einer géttlichen Uberlegenheit
auslegen, etwa im Sinne des Knechts, der durch seine Demut den
bestehenden Rangunterschied zum Herrn zu quittieren hat. Was
aber kann und will dann das demiitige Unten im menschlichen Bezug
zu Gott tiberhaupt ausdriicken? Die Frage spitzt sich weiterhin da-
durch zu, dass Meister Eckhart, trotz seines Beharrens auf dem
gottformigen Wesen des Menschen, im Traktat »Vom edlen Men-
schen« die Natur des Menschseins insgesamt aus der Demut herlei-
tet. Uber etymologische Briicken von homo, humus zu humilitas er-
kldart er: »Menschc in der eigenen Bedeutung des Wortes im
Lateinischen bedeutet in einem Sinne den, der sich mit allem, was er
ist und was sein ist, unter Gott beugt und fiigt und aufwirts Gott
anschaut, nicht das Seine, das er hinter, unter, neben sich weiss. Dies
ist volle und eigentliche Demut; diesen Namen hat er von der Er-
de.«?

Neben der scheinbaren Dissonanz, in der eine solche Aussage
zur beteuerten Gottebenbildlichkeit der Seele steht, ist auch der Ein-
druck kaum zu verwehren, dass sich Eckhart hier selbst widerspricht.
Gegeniiber der vormaligen Abweisung der Vorstellung, wie ein
Knecht unter Gott zu sein, wird nun verbliiffenderweise das Beugen
»unter« Gott zur eigentlichen Bestimmung des Menschen deklariert.

Schaut man sich diese Erklirung des demiitigen Wesens des
Menschen jedoch noch einmal genauer an, so ldsst Ungewohntes bei
der Charakterisierung des Runterbeugens aufhorchen. Denn dieses
wird merkwiirdigerweise nicht dahingehend prizisiert, dass der
Mensch sich hinter und unter Gott, sondern dass er das Seine hinter,
unter und neben sich weiss! Somit verschiebt sich die Pointe der De-
mut massgeblich. Dabei wird eine Verstiandlichkeitsgrenze zugemu-

7 DW, Pr. 6, 85, 31£. (»Ich gedahte niuweliche, ob ich von gote iht nemen wélte oder
begern. Ich wil mich harte wol beraten, wan da ich von gote weere nemende, da weere ich
under gote als ein kneht und er als ein herre an dem gebenne. Alsé ensuln wir niht sin in
dem &wigen lebene.« Ebenda, 84, 281.)

% VeM, 327,1{. (»Mensche in der eigenschaft sines namen in dem latine meinet in einer
wise den, der sich alzemale under got neiget und viieget, allez, daz er ist und daz sin ist,
und dfwert got aneschouwet, niht daz sin, daz er hinder im, nider im, bi im weiz. Daz ist
volliu und eigeniu démiieticheit; den namen hat er von der erden.« Fbenda 326, 11.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

57


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Meister Eckharts einende Demut

tet, die an zenbuddhistische Paradoxe erinnert®: der Demditige — so
Meister Eckhart — weiss das Seine unter sich. Diese Auslegung
scheint regelrecht mit eingefahrenen Deutungsmustern zu spielen,
um in der Abwandlung des gewohnten Schemas véllig Ungewohntes
zum Ausdruck zu bringen. Ublicherweise gilt doch der Hochmiitige
als jemand, der sich 7iber dem Anderen (auch dem gottlichen Ande-
ren im Falle Luzifers) weiss (oder wissen will), der Demiitige dagegen
als jemand, der sich unter dem Anderen weiss (oder wissen will).
Gemass Meister Eckhart trifft auf den im Gottesbezug Demiitigen
weder das eine noch das andere zu: er ist weder tiber noch unter
dem Anderen, sondern — indem er das Seine unter sich weiss — iiber
dem Seinen. Diese ratselhafte Folgerung wird durch die darauffol-
genden Sitze bekraftigt. Dort heisst es: »Wenn man >Mensch« sagt,
50 bedeutet dieses Wort auch etwas, was iiber die Natur, iiber die Zeit
und tber alles, was der Zeit zugekehrt ist oder nach Zeit schmeckt,
erhaben ist, und das gleiche sage ich auch mit Bezug auf Raum und
Kérperlichkeit.«* Das Uber-dem-Seinen-Sein des auf Gott gerichte-
ten Demdiitigen betrifft somit alles, was nattirliches, menschliches
Selbstverstindnis ausmacht hinsichtlich seiner Natur-, Zeit-, Raum-
und Kérperbezogenheit. Der »eigentlich« Demiitige, so liesse sich im
Sinne Eckharts deshalb zusammenfassen, ist nicht in dem Seinen,
auch nicht wegen des Seinen »unter« Gott, sondern erst in der Un-
abhéngigkeit von dem Seinen, das er unter und hinter sich gelassen
hat.

Resiimierbar ist deshalb zunichst, dass Meister Eckharts De-
mutsbegriff vorgefertigte Verstindnisbahnen allein durch diese be-
schrinkte Auswahl von Zitaten durchkreuzt. Aufgebrochen erscheint
die gewshnliche Rahmenbedingung der Demut, in der sich ein Ich im
Bezug auf ein (gottliches) Anderes unwiirdiger und geringwertiger
weiss, Eckharts schillernder Verweis auf das »Unten-Sein« in »rech-
ter Demut« bzw. »Unter-Gott-Sein« entzieht sich der unmittelbar
damit hervorgerufenen Vorstellung. Seine Wendungen scheinen
vielmehr mit festgefahrenen Vorstellungen zu jonglieren, insofern

» Zur Beziehung Fckharts mit dem Zen-Buddhismus vgl. etwa: A. M. Haas, 1984,
527-569. In der Anmerkung 30 seines Textes findet sich ein kleiner Literaturiiberblick
zum Verhiltnis von Eckhart und der zenbuddhistischen Spiritualitit, der Studien so-
wohl der japanischen wie der europiischen Forschung beriicksichtigt.

® VeM, 327, 7{. (»Ouch meinet daz wort, s6 man sprichet mensche, etwaz, daz iiber
natiire ist, {iber zit ist und iiber allez daz, daz ze der zit geneiget oder nach zit smacket,
und daz selbe spriche ich ouch von stat und von liphafticheit.« Fbenda, 326, 61.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anndherungsversuch

der Zustand des »Unten-Seins« unter der Hand als ein Geschehen der
Erhshung gekennzeichnet wird.

Aus dieser Unfixierbarkeit ist wohl noch am ehesten ein erstes
Resultat unserer umwegigen Annaherung zu fassen, das man so um-
schreiben kénnte: Wohingegen sich in der Demut iiblicherweise ein
statischer Unterschied zwischen mir und einem Anderen nieder-
schldgt, so dass die Demut der Ausdruck einer fixierten Relation ist,
vermag Meister Eckharts Demut die fixierte und statische Relation
geradezu zu verflissigen. Denn im »Unten-Sein« dieser Demut
scheint die Seele zugleich ihr Unten-Sein als festgelegtes — »knechti-
sches« ~Unter-Gott-Sein tiberwunden zu haben. Man kann sogar so-
weit gehen, die Demut als Geschehen der regelrechten Umkehrung
der Verhiltnisse von hoch und tief, oben und unten zu bezeichnen.
Entsprechendes findet sich auch in seinen »Reden der Unterweisung«
direkt ausgefiihrt, wo es heisst, dass die »hochste Hohe der Erhshung
im tiefen Grund der Verdemiitigung (liegt)«*. Diese Moglichkeit der
Umwandlung, die dem Eckhartschen Demutsbegriff eignet, dreht
noch ein weiteres Merkmal des herkémmlichen Demutsverstdndnis-
ses um. Denn wihrend tiblicherweise der demiitige Bezug auf — sogar
— »unendlichen Abstand« verweist®, hebt Meister Eckharts Demut
diesen gegenteilig vollig auf. Damit ist keine tbertriebene Formulie-
rung gewihlt. In der bereits zitierten Zentralpassage aus Predigt 15
sagt Eckhart ja wortwortlich: »Der demiitige Mensch und Gott sind
Eins und nicht Zwei. Dieser demiitige Mensch ist Gottes so gewaltig,
wie er seiner selbst gewaltig ist; und alles das Gute, das in allen En-
geln und in allen Heiligen ist, das ist alles sein Eigen, so wie es Gottes
Eigen ist. Gott und dieser demiitige Mensch sind ganz Eins und nicht
Zwei; denn, was Gott wirkt, das wirkt auch er, und was Gott will, das

31 DW, RdU, 421, 30f. (»diu heehste heehe der hacheit liget in dem tiefen grunde der
démiieticheit« Ebenda, 420, 26f.). Vgl. ebenfalls: » Amice, ascende superius. Sed non
ascendunt nisi humiles. Non enim ascendit, nisi qui in imo est.« (LW, Serm., 622, 91.).
Oder : »Das festeste Fundament, worauf diese Vollkommenheit (die Abgeschiedenheit)
stehen kann, das ist Demut; denn wessen Natur hier in der tiefsten Niedrigkeit kriecht,
dessen Geist fliegt empor in das Hochste der Gottheit« (VA, 459, 11f., »Daz vesteste
fundament, dar Gf disiu volkomenheit gestan mac, daz ist démiieticheit, wan swelhes
natiire hie kriuchet in der tiefsten niderkeit, des geist vliuget Gf in daz heehste der
gotheit« Ebenda, 458, 101.).

2 Als Selbsterkenntnis, »in der das Letzte und Tiefste {iber die Abhingigkeit und Be-
grenztheit des Menschen, {iber den unendlichen Abstand, seine Ungleichwertigkeit und
Unzulianglichkeit im Hinblick auf Gott, auf den sich die Demut in erster Linie bezieht,
ausgesagt ist« (C. Kniille, 1943, 4).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

59


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

will auch er, und was Gott ist, das ist auch er: ein Leben und ein
Sein.«*®

Diese bereits bekannte Passage scheint nun aber auch den Weg
zu weisen, dem unsere weitere Annidherung an Eckharts Demuts-
begriff folgen sollte. Die darin enthaltene, ausdriickliche Ver-
schrinktheit von Meister Eckharts Gottes- und Demutsbegriff legt
nahe, dass es keinen Sinn macht, sich dem Begriff der Demut unab-
hingig vom Gottesbegriff zu nahern, welcher — gemaiss obiger Aus-
sage — seinerseits nur ber die Demut zuginglich erscheint. Eckharts
Demut qualifiziert sich tber seinen Gottesbegriff und dieser tiber die
Demut — denn der Demiitige ist mit Gott »eins« —, so dass es miissig
wiire, weiterhin das eine ohne das andere zu untersuchen. Ein Aus-
weg aus den angedeuteten Aporien soll deshalb tiber den doppelten
Ausgriff seines Gottes- und Demutsdenkens versucht werden, in der
Hoffnung, dass aufgrund ihrer unlosbaren Verschranktheit sich die
Bedeutung der Demut und der Grund ihrer Notwendigkeit im Ge-
samtkontext zeigen kann.

II. Wieso Demut?
1. Ein Vergleich

Bevor wir uns wieder auf diesen Weg begeben, sei jedoch noch inne-
gehalten. Ein eingeschobener Vergleich soll dazu dienen, von unserer
heutigen Lage aus noch ein besseres Bewusstsein fir die Eigenart
dieses Demutsdenkens zu erlangen. Mit Hilfe einer zeitgenossischen,
d.h. durch und durch kontextfremden, Gegeniiberstellung kann
namlich die radikale Andersartigkeit von Eckharts Fundierung der
Demut schirfer noch vor Augen treten. Als Bezugspunkt fiir diesen

3 DW, Pr. 15, 175, 17{. (»Der demuetig mentsch vnd got sind ain vnd nit zwai. Dirre
demuetig mentsch ist gottes also gewaltig, als er sin selbs gewaltig ist; vnd alles das guot,
das in allen engeln vnd in allen hailgen ist, das ist alles sin aigen, als es gottes aigen ist.
Gotvnd dirre demuetig mentsch sind alzemal ain vnd nit zwai; wan was got wurket, das
wurket och er, vind was got wil, das wil och er, vnd was got ist, das ist och er: ain leben
vnd ain wesen.« Ebenda, 174, 14£.) In Pr. 55 scheint die Quintessenz dieser Aussage in
einem Satz zusammengefasst. Dort heisst es einfach und direkt: »Je mehr der Mensch in
den Grund rechter Demut versenkt wird, um so mehr wird er versenkt in den Grund
gottlichen Seins.« (DW, Pr. 55, 599, 27 {., »Ie mé der mensche in den grunt rehter dému-
ot gesenket wirt, ie mé er gesenket wirt in den grunt gétliches wesens.« Ebenda, 598,
2f)

60  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

Vergleich bietet sich Norvin Richards Buch zur »Humility«* an.
Darin wird, wie bereits erwihnt, der Versuch unternommen, eine
Apologie der Humilitas zu verfassen, die den sikularen Boden nicht
verldsst und dem Commonsense unmittelbar einleuchten soll. Aus-
gangspunkt seiner Untersuchung ist die — aus heutiger Ethikperspek-
tive — merkwiirdige Bewunderung, die nach wie vor demjenigen ge-
zollt wird, der ohne einsehbaren Grund >humble« ist. Norvin
Richards erklért sich diese Bewunderung, indem er >humility< als
Fihigkeit der relativierungsfihigen Selbstwahrnehmung deutet. Er
bringt die Essenz dieser Wahrnehmungsweise auf folgende Formel:
»having oneself in perspective«®. Die Humilitas — so Richards — ver-
anlasst die entsprechende Person, sich und ihre Leistung in einem
Vergleichsbezug zu Anderen, sie Ubertreffenden zu sehen. Daraus
ergibt sich ein Vorteil, den Richards als sinnvollen Grund der Bewun-
derung vermutet. Er besteht wesentlich in der Moglichkeit zur
Selbstproportionierung oder -perspektivierung, die das entsprechen-
de Individaum vor Illusionen und Enttduschungen schiitzt. Hat man
eine realistische Einschitzung seiner charakterlichen Fihigkeiten,
seiner Talente, seiner Energie erlangt und akzeptiert, so lebt sich
zweifellos reibungsloser, realititsniher, offener und anerkennungs-
bereiter. Diese einsehbaren Vorziige bewegen sich also auf einer le-
benspraktischen Ebene, die spontan zugénglich ist. Sie tiberzeugen in
der Weise einer Selbst-Versicherung, welche den schmerzhaften
Sturz aus wackeligen Hohen tiberbewerteter Ego-Einschitzung ver-
meiden soll.

Versucht man nun Meister Eckharts Griinde fiir seine Hoch-
schitzung der Demut ausfindig zu machen, so fillt zunichst auf, dass
er solche nirgends direkt nennt. Weiterhin fallt auf, dass die Demut
bet ihm nichts mit einem Vergleichsakt zu tun hat, der fiir die sdku-
lare Begriindung eines Richards so im Vordergrund steht. Die Demut
ist nie als Folge eines Vergleichs des Eigenen mit Anderen, auch dem
gottlichen Anderen dargestellt. Blickt man dagegen auf den Akt, wel-
chen die Eckhartsche Demut ausldsen soll, so ist die gesunde Selbst-
relativierung, um die es bei einem sikularen Demutsverstandnis in
der Spielart von Norvin Richards geht, nicht einmal ein schwacher
Abglanz dessen, auf was es Meister Eckhart anzukommen scheint:
»denn vollkommene Demut«, so Eckhart, »geht auf ein Vernichten

3 N. Richards, 1992.
3 Vorwort, XII.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

61


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Meister Eckharts einende Demut

des eigenen Selbst aus.«* Hier nun kommt eine moderne, sikulare
Demutsapologie nicht mehr mit. Humilitas als »getting oneself in
perspective« hat ja zu threm Ziel keinesfalls die Vernichtung des
Selbst, was immer das auch zu bedeuten hat, sondern gegenteilig,
die Stabilisierung und Sicherung des Selbst vor den Gefahren der
Selbstiiberschitzung. Aber genau diese von Richards stark gemachte
mogliche Selbststirkung durch die humility wirkt wiederum matt
gegeniiber der Folge, die fir Eckhart mit der Demut zusammenhéngt.
Uber denjenigen, der in ihr sein Selbst im Eckhartschen Sinn
(wortiber spiter zu sprechen sein wird) »vernichtet« hat, sagt der
Meister: »Ein solcher Mensch »kommt reicher wieder heim« als er
»ausgegangen« war. Wer so aus sich selbst »ausgegangen« wire, der
wiirde sich selbst im eigentlicheren Sinne wiedergegeben. Und alles,
was er in der Mannigfaltigkeit gelassen hat, das wird ithm allzumal
wieder zuteil in der Einfaltigkeit, denn er findet sich selbst und alle
Dinge im gegenwirtigen Nun der Einheit. Und wer so »ausgegan-
gen« wire, der kiime viel edler wieder heim, als er »ausgegangen«
war. Ein solcher Mensch lebt nun in einer ledigen Freiheit und in
einer lautern Entblofitheit, denn er braucht sich keiner Dinge zu un-
terwinden noch anzunehmen, wenig noch viel; denn alles, was Gottes
Eigen ist, das ist sein Eigen.«*

Der Horizont, der durch obige Aussage angesprochen ist, hebt
Eckharts Demutsbegriff offensichtlich in aller Schirfe ab von einer
modern begriindeten und charakterisierten humilitas im Sinne eines
Richards. Wihrend diese humility einem sozialen Vergleichsnetz
entspringt und das entsprechende Individuum in diesem Netz sichern
soll®, 16st sich der Demiitige Eckharts in seiner »Vernichtung« als

% DW, VA, 437, 30f. (»wan volkomeniu démiieticheit gat Gf ein vernihten sin selbes.«
Ebenda, 436, 271.)

7 DW, Pr. 15, 173, 32{. (»Dirre mentsch kumet richer wider hain, denn er us gegangen
was. Der alsus usgegangen waere sin selbes, der soelti im selber aigenlicher wider geben
werden. vnd aellu ding, als er su gar gelassen hat in der manigualtikait, das wirt im
alzemal wider in der ainualtikait, wan er sich selber vnd aellu ding in dem gegenwurti-
gen nu der ainikait vindet. vnd der alsus usgegangen waere, der kaem vil adelicher hain,
denn er us gegangen was. Dirre mentsch lebt nu in ainer ledigen frihait vnd in ainer
lutern bloshait, wan er enhat sich enkainer ding ze vnderwinden noch an ze nemende
lutzel noch vil; wan alles das gottes aigen ist, das ist sin aigen.« Ebenda, 172, 311.)

% Somit entspricht Richards auch der Stossrichtung der z.Z. florierenden ethischen
Schule der sog. Kommunitaristen. Fiir sie kennzeichnen gerade die Bindungen die Iden-
titit der Person: »Was bin ich, wenn ich von meiner Familie, meinen Freunden, Kollegen
und meiner Heimat abstrahiere? Nichts. Das »ungebundene Selbst« taugt nicht einmal

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

Fixpunkt — wie es scheint — aus jeder Relation heraus. In seinem
»Ausgang« aus sich selbst sichert er gerade nicht seine Stellung in
einem wie auch immer gearteten dusserlich wie innerlichen Bezugs-
system. Er »ldsst« nach Eckhart vielmehr seine Beziehung zur »Man-
nigfaltigkeit« insgesamt. Das umfasst sowohl die innere (in Form von
Talenten, Interessen, Emotionen usw.) wie die dussere Mannigfaltig-
keit, was in anderen Worten nichts anderes heisst, als dass er sein
Selbstverstindnis von individuellen und dusserlich vorgegebenen
Koordinaten abhiéngt. Doch auf was héingt er es dann? Meister Eck-
hart wiirde wahrscheinlich schmunzelnd antworten: »auf nichts«.
Und doch fiihrt diese Aus- bzw. Auflosung aus dem Netz der Bezie-
hungen zu inneren und dusseren Gegebenheiten, auf dem das Selbst-
und auch Selbstwertgefiihl einer Person ruht, nicht — wie der Com-
monsense meinen wiirde — in die haltlose Leere und blanke Sinn-
losigkeit. Tm Gegenteil, der Selbstverlust schliagt bei Eckhart um in
einen neuen Reichtum; die vermeintliche Leere vermittelt nicht nur
Halt, sondern erfiillt auch mit Selbstsein »eigentlicheren Sinn(s)«.
Dieses neue, eigentliche Selbstsein ist nun wiederum so charakteri-
stert, dass aus Norvin Richards Perspektive der Sinn der humilitas —
als »getting oneself in perspective« — nicht krasser tiber den Haufen
geworfen werden konnte. Denn Eckhart expliziert die Freiheit und
Ledigkeit dieses eigentlicheren Selbst, das nichts besonderes mehr
bedarf, wie bereits erwihnt, so: »alles, was Gottes Eigen ist, das ist
sein Eigen.«

Bevor man sich diese Aussage vergegenwirtigt, sollte klar-
gestellt sein, dass sie nicht als eine Folge auf die Demut zu interpre-
tieren ist. Eckhart mochte explizit davon abbringen zu meinen, dass
das »Erniedrigen eines sei und das Erhshen ein anders«*. Die Demut
ist nicht Mittel zum Zweck oder Durchgangsstation zu einer an-
schliessenden Verdnderung in oben angedeuteter Weise, sondern in
der Demut geschieht ein Identititswandel, der im vor-demiitigen Zu-
stand unvorstellbar, vor allem masslos undemiitig erschiene: namlich
dass Menschliches und Gottliches zusammentfillt — Gottes »Eigen«
wird des demiitigen Menschen »Eigen«. D.h. Gott holt den Demiiti-

als Gedankenexperiment.« (Zitiert aus der Zusammenfassung des »kommunitaristi-
schen Gipfels« (Genf) in »Die Zeit«: »Die gute Gesellschaft«. Von Nikolaus Pipes,
12.7.1996, 36)

¥ DW, RdU, 421, 29. (»niht daz diz nidern einez si und daz erhcehen ein anderz« Ebenda
40, 254).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

63


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

gen nicht aus sich heraus zu sich aus einem demiitigen »Unten« in
ein gottliches »Oben«, sondern in der Demut ist der Mensch aus sich
heraus in Gott gesetzt, zugleich aber auch Gott aus seiner unend-
lichen Entfernung heraus in den Menschen®. Demnach veranlasst
die Demut nicht nur eine Erhohung des Menschen, sondern — und
diese Konsequenz spricht Eckhart in heller Freude tiber die gelungene
Formulierung aus — auch einen « senthshte(n) Gott(, was mir so gut
gefiel«, wie Eckhart gesteht, »dass ich es in mein Buch schrieb.«*

Das Geschehen, das die Demut verursacht, deutet sich aufgrund
solcher Worte als ein Geschehen der Zusammenfihrung an: Der aus-
ser- und oberhalb des Menschen gesetzte Gott wird in der Demut
innerhalb des Menschen ent-deckt; und das demiitige Ich wird sich
auf Gott hin transparent. Das ist ein denkwiirdiger Schluss, weil die
erhabene Gottesferne, die auf vorgestellten Eigenschaften wie Voll-
kommenheit, Allmachtigkeit, Ewigkeit usf. beruht, demnach auf
einen vor- oder nicht demiitigen Zustand zurtckfihrbar erscheint,
was unmittelbar wie eine véllige Verkehrung der Verhiltnisse anmu-
tet. Gilt doch im herkémmlichen Sinn derjenige als demiitig, der die
eigene Distanz und Diskrepanz zu Gott aufgrund seiner »Schuldhaf-
tigkeit« oder »Abhingigkeit« nur allzu deutlich weiss und hervor-
streicht; bei Eckhart jedoch wiire dieses Bestehen auf und Verharren
in Distanz zu Gott eindeutig nicht als demiitig zu werten, denn in der
Demut — so predigt er in aller Dezidiertheit — wird der Mensch »ver-
senkt in den Grund gottlichen Seins«2.

Auf die Frage »Wieso Demut?« konnte aufgrund dieser Aus-
sagen eine erste Antwort lauten: Demut hat riickfiihrende Funktion
zum Géttlichen. Demut bietet sozusagen die Moglichkeit — mit
Schelling zu sprechen —, den Ubergang vom Endlichen zum Unend-
lichen zu schaffen®. Diesen Schluss bestitigt Eckhart in aller Expli-

# In Eckharts Worten heisst dies: »Geh’ vllig aus dir selbst heraus um Gottes willen, so
geht Gott vollig aus sich selbst heraus um deinetwillen. Wenn diese beiden heraus-
gehen, so ist das, was da bleibt, ein einfaltiges Fins.« (DW, Pr. 5b, 73,16 f., »Ganc din
selbes alzemale Gz durch got, s6 git got alzemale sin selbes {iz durch dich. Da disiu zwei
Gzgant, swaz da blibet, daz ist ein einvaltigez ein.« Ebenda, 73, 14f) Vgl. hierzu auch
Wolfgang Wackernagels Bemerkungen »zur Dynamik dieser »gotteserfiillten und ge-
sinnten« humilitas« (in: C. Brinker et al., 1995, 469).

1 DW, Pr. 14, 169, 28f. (»ind sprycht also vyle as inthoeget got, dat myr also wayle
behagede, dat ich it in myn bioch schryff.« Ebenda, 168, 241.)

2 DW, Pr. 55, 599, 281.

# Vgl. E Schelling, Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kritizismus, Siebter
Brief.

64  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

zitheit. In einer seiner lateinischen Predigten heisst es in Form einer
biindigen Zusammenfassung: »Demut ist der Weg des Menschen zu
Gott.«* Dabei bleibt aber unklar, wieso der Demut dieser Verbin-
dungscharakter zukommt, und auch (und wichtiger noch), was diese
Riickfiihrung oder dieser Ubergang von Mensch zu Gott iiberhaupt
zu bedeuten hat. Um sich diesen Fragen zu stellen, ist es nun
endgiiltig notig, das Verhiltnis niher zu betrachten, in dem Gott
und Mensch gemiss Eckharts Spekulation zueinander stehen. Diese
Frage wiederum verweist jedoch unweigerlich auf die Demut, ist sie
doch der ausgezeichnete Modus dieser Beziehung und qualifiziert
zugleich die Essenz dessen, was Eckhart mit »Gott« und »Mensch«
im Sinn hat. Wir befinden uns also in einem Fragezirkel, der wieder
auf die Demut zuriickfihrt. Deshalb ist nirgendwo anders anzuset-
zen als bei obiger Frage: Wieso kann die Demut Mensch und Gott
zusammenfihren? Im Nachspiiren dieser Fragestellung sollte das
Verhiltnis von Mensch und Gott und die Bedeutung dieser Begriffe
von selbst in den Blick riicken.

2. Empfingliche Tiefe, gebende Hohe

Wie bereits erwihnt, fithrt Eckhart nirgends explizit den Grund der
Notwendigkeit von Demut an. An einer seltenen Stelle jedoch findet
sich ithre Wirkungsweise angesprochen, die in aller Einfachheit so
umschrieben wird: »Meine Demut gibt Gott seine Gottheit«*. Die
Aussage wird in derselben Predigt noch mit folgenden Worten unter-
mauert: »Gottes Hohe (liegt) an meiner Niedrigkeit: wo ich mich
erniedrigte, da wiirde Gott erhoht.«* Diese Erkldrung kann nun in
der Tat erstaunen, scheint sie doch quer zu allem bisher Gesagten zu
stehen. Liess die Charakterisierung der Demut vormals gerade Ge-
genteiliges vermuten, namlich die Zusammenfithrung von Gott und
Mensch: Demut als Weg zu Gott, der Demiitige als »eins« mit Gott.
Der eigentiimliche Charakter der Demut ist im Sinne eines simulta-
nen Geschehens der menschlichen Erhohung und gottlichen Ent-
hohung zum Ausdruck gekommen, als eine Art des Zusammen-
miindens der vormalig getrennten Entitdten Gott und Mensch.

# LW IV, Serm. 75, 78 (»Humilitatis quasi via hominis ad deum.« Fbenda.)

* DW, Pr. 14, 171, 31 (»myne oitmodicheit geit gode syne gotheit.« Ebenda, 170, 271.)
% DW, Pr. 14, 169, 22{.(»jch dachte zu nachte, godes hoicheit lege an myner nederheit;
dar ich mych nederde, dair wirt got erhoeget.« (Ebenda, 168, 201.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

65


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Meister Eckharts einende Demut

Obige Sitze nun erwecken unmittelbar den Eindruck, als ob die De-
mut gegenteilig Unterschiedenheit zu schaffen habe: Die Demut soll
Gott seine Gottheit geben, und die eigene Niedrigkeit soll gottliche
Hohe konstituieren. Ein streifender Blick konnte hier sogar eine Art
Relativititstheorie zwischen Gott und Mensch vermuten?: die eige-
ne »Kleinheit« steht in Relation zur »Grosse« Gottes und umge-
kehrt. Der Mensch fiihlt sich umso geringer, je mehr er sich der
Gottlichkeit Gottes bewusst wird und die Gottlichkeit Gottes tritt
umso mehr hervor, wenn im Verhaltnis dazu der Mensch sich gering
fahlt.

Spiitestens bei solchen Gedanken muss man zugeben, dass man
sich auf einem Holzweg befindet, denn die Ansicht eines solcher-
massen dusserlichen und formalen Verhiltnisses zwischen Gott und
Mensch kann man angesichts kaum eines Abschnittes von Eckharts
Werk durchbringen. Um die Schwierigkeit der oben angefiihrten
Sitze zu losen, muss man daher erst ausfindig machen, was »Nied-
rigkeit« eigentlich bedeuten soll bzw. auf was es Eckhart dabei abge-
sehen hat. Dabei stosst man unweigerlich auf einen Komplementir-
ausdruck zur Niedrigkeit oder Tiefe, der von ausschlaggebender
Bedeutung ist: den Begriff der Empfinglichkeit*. Den Kontexten
nach zu schliessen, handelt es sich hier fiir Eckhart um einen
Schliisselbegriff des menschlichen Gottesbezugs. Er ist massgebend
beteiligt an der Qualifikation der demiitigen »Tiefe« oder »Niedrig-
keit«: nicht als Minderwertigkeitsgefiihl, als Wissen um die eigene
Kleinheit oder Mangel an Selbstrespekt etc., sondern als Bedingung
des Empfangens. »Wer von oben her empfangen will — so Eckhart —
der muss notwendig unten sein in rechter Demut. Und wisset in
Wahrheit: Wer nicht vollig unten ist, dem wird auch nichts zuteil,
und er empfingt auch nichts.«*

# In dieser Richtung verlduft N. Hartmanns Ansatz einer Demutsdefinition: Sie misst
nach ihm »das eigene Sein an der Vollkommenheit, so wie sie diese versteht, als Gott-
heit, als sittliches Ideal, oder als erhabenes Vorbild. Die Unerreichbarkeit gibt ein Di-
stanzgefiihl, das erdriickt und erhebt zugleich, ersteres als Gefiihl der eigenen Nichtig-
keit, letzteres als Gefiihl direkten Bezogenseins auf das {iberragend Grosse. « (1933, 433)
# Die Wortfeldanalyse, die L. Vélker an der »enpfenclicheit« durchfiihrt, bezeugt eben-
falls, dass dieser Begriff vom Kontext der Demut nicht zu trennen ist, die Vélker — wenn
auch nur streifend -explizit in den unmittelbaren Bedeutungsbereich der Empfanglich-
keit plaziert (1964, 54).

# DW, Pr. 4, 55, 33f. (»swer von oben wil enpfahen, der muoz von nét unden sin in
rehter démiieticheit. Und wizzet daz in der warheit: der alzemale niht unden ist, dem
enwirt ouch nihtes niht noch enpfzehet ouch niht« Ebenda, 54, 281.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

Solche Worte weisen dem Unten-Sein einen spezifischen Sinn
zu, der »Unten« mit »Oben« in einen Zusammenhang stellt, welcher
sichtlich nicht auf eine vergleichende Grossenrelation aus ist, son-
dern auf ein Geschehen. Dieses lisst den Sinn des Untenseins klar
hervortreten: im Verhiltnis zum »Oben« wird das »Unten« zum pri-
destinierten Ort, empfangen zu kénnen. Das »Unten« eignet sich im
Verhiltnis zum »Oben« aufgrund seiner, so Eckhart wortlich, »Emp-
fanglichkeitsanlage«®®. Wie plastisch der Meister diese Verbindung
von demdiitiger Tiefe und Empfinglichkeitsvermogen vermittelt, zei-
gen folgende Beispiele: »Je tiefer in der Demut, um so empfinglicher
Gottes. Unsere Meister sagen: Wenn man einen Becher ndhme und
ihn unter die Erde setzte, so konnte er mehr aufnehmen, als wenn er
auf der Erde stinde; wenn es auch so wenig wire, dass man es kaum
wahrnehmen konnte, so wiire es doch etwas. Je mehr der Mensch in
den Grund rechter Demut versenkt wird, um so mehr wird er ver-
senkt in den Grund gottlichen Seins.«* In fast formelhafter Kiirze
will Eckhart das Verhaltnis von der Notwendigkeit der Demutstiefe
im Verhiltnis zur Empfinglichkeit auch in einer lateinischen Predigt
einprigen: »Die Mathematik (belehrt uns) erstens so: je tiefer ein
Gefif ist, um so leichter ist es zu fiillen.«*

Diese Bilder zeichnen einen Hintergrund, welcher das Gefille
zwischen Gott und Mensch, das sich im herkommlichen Demuts-
begriff statisch niederzuschlagen pflegt, dynamisiert. Dieser Hinter-
grund erhellt auch die Moglichkeit einer Bewegung der Er- bzw.
Enthshung oder Einung, in die der Demiitige, wie bemerkt worden
ist, gerit. Die hintergriindige Ordnung, die das Verhiltnis zwischen
Gott und Mensch bei Meister Eckhart trigt, ist demnach sozusagen
eine fliissige. Wie aber lassen sich angesichts dieses Geschehenscha-
rakters des Gott-Mensch-Verhiltnisses obige Aussagen verstehen,
gemiss denen die Demut Gott seine Gottheit gibt? Wenn Demut

% Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 57, 434. (Diese Predigt soll im noch nicht veréffentlichten
vierten Band der kritischen Ausgabe enthalten sein.)

st DW, Pr. 55, 599, 22f. (»wan ie tiefer in der démuot, ie enpfenclicher gotes. Unser
meister sprechent: der noch einen kopf neeme und in saste under die erde, er mohte mé
enpfihen, dan ob er stiiende obe der erde; aleine sin doch s6 wénic ware, daz man ez
kiime gepriieven mohte, doch s6 weere ez etwaz. le mé der mensche in den grunt rehter
démuot gesenket wirt, ie mé er gesenket wirt in den grunt gétliches wesens.« (Ebenda,
598, 17£)

%2 LW, Serm., 619, 2f. (»Mathematica primo si(c): vas tanto est capacius, quanto inferi-
us.« (Ebenda, 618, 11

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

67


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

Tiefe signalisiert, die sich zum »Empfangen« eignet, dann ldsst sich
aufgrund der befragten Aussage vermuten, dass die Gottheit Gottes
sich im Geben konstituiert. Eckhart bestitigt dies in ganz direkter
Weise, indem er erklirt, dass wir Gott nicht bitten miissen, dass er
gebe, sondern ihn vielmehr loben sollen, »dass er der Natur und des
Wesens ist, dass er geben muss. Wer aber Gott dies rauben wollte, der
raubte thm sein eigenes Sein und sein eigenes Leben.«*

Damit kann nun endgiiltig die Vorstellungsweise verabschiedet
werden, welche gottliche Hohe und menschliche Tiefe als ein sich
gegenseitig bedingendes Grossenverhiltnis versteht. Vielmehr gibt
sich jetzt die »Hohe« Gottes im Verhiltnis zur » Tiefe« des Menschen
als eine Metapher zu verstehen, welche die gottliche Disposition zu
geben, in ihrem Uberschuss und ihrer Unweigerlichkeit darzustellen
sucht. Je »tiefer« der Mensch, desto mehr kann sich gemass Eckharts
Bildern diese gottliche Gebekraft ergiessen und entfalten. Der Unter-
schied also, welcher die Begriffe von »Hohe« und demiitiger » Tiefe«
suggeriert, stellt vornehmlich auf unterschiedliche Vollziige ab, die
in aller Ausschliesslichkeit aufeinander bezogen sind. Das demditige
Sein unterscheidet sich vom gottlichen darin, dass es das empfangen-
de ist, wobei dieser Unterschied nur aus dem Bezug lebt, in dem der
Demiitige zum Gottlichen als dem Gebenden steht — und vice versa.
Dieser aufeinander abgestimmte Bezug konnte gemiss Eckharts Me-
taphern direkter und unmittelbarer nicht sein, indem das Empfangen
des Demiitigen zum Geben Gottes im Verhiltnis von Tiefe zu Hohe
steht. Meister Eckhart, der iiblicherweise von allen Bildern und bild-
lichen Stiitzen im Gottesverhiltnis entwohnen mochte™, greift in
dieser Hinsicht mit Vorliebe auf plastischste Vorstellungen zurtick,
um die Zwangsldufigkeit dieses Zusammenhangs zu erkldren. So
driickt er den in der Demut gegebenen Zugang Gottes zum Beispiel
mit der Gewissheit einer Naturgesetzmissigkeit aus, denn »das Al-
leroberste fliefit in das Niederste«®®. Aufgrund dieses unentrinn-

% DW, Pr. 26, 303, 7{. (»Ich spriche, daz ich got niht biten enwil, daz er mir gebe; ich
enwil in ouch niht loben, umbe daz er mir gegeben hat, sunder ich wil in biten, daz er
mich wirdic mache ze enpfahenne, und wil in loben, daz er der natfire ist und des wesens,
daz er geben muoz.« (Ebenda, 302, 31

# Vgl. W. Wackernagel, 1991.

%5 DW, Pr. 14, 167, 13£. (»dat alre ouerste dat vloyst in dat nederste«. Ebenda, 166, 12)
Unzihlig sind die Beispiele, in denen Eckhart diesen Zusammenhang als zwingend be-
kundet. Hier ein paar weitere Beispiele: In der deutschen Predigt 48 heisst es {iber den
Demiitigen: »Dieser Mensch hat die unterste Stitte bezogen, und in diesen Menschen

68  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

baren Bezugs zwischen dem demiitigen und dem gottlichen Sein
zieht Eckhart den Schluss, der dem in diesen Kontext Uneingeweih-
ten wieder wie das schiere Gegenteil einer Demutscharakterisierung
vorkommen muss: »Der wahrhaft demiitige Mensch braucht Gott
nicht zu bitten, er kann Gott gebieten, denn die Hohe der Gottheit
hat es auf nichts anderes abgesehen als auf die Tiefe der Demut.«%

In der sich erdffneten Moglichkeit, solche Aussagen auf ein Hin-
tergrundsgeschehen zu durchschauen, dringt sich nun aber eine er-
neute Frage auf. Unklar namlich bleibt, was dieses »Geben« Gottes
eigentlich zu bedeuten hat. In anderen Worten: was empfingt die
zum Empfangen so pridestinierte Tiefe des Demiitigen? Es zeigt sich
bald, dass eine solche Frage an Meister Eckharts Texte heranzutragen
mit der Hoffnung auf eine direkte Antwort genauso illusorisch ist
wie das Unterfangen, eine auf den ersten Blick eingingige Antwort
auf die Frage: »Wieso Demut?« zu erwarten. Aber genau diese
Schwierigkeit kann sich wiederum als Méglichkeit der Offnung er-
weisen, weil man gezwungen ist, einer Denkbewegung zu folgen, an
der das — sich in eingefahrenen Bahnen gern haltende — Verstehens-
vermogen ansonsten leicht vorbei zieht. Indem sich die Antwort Eck-
harts auf die Frage, was der Demiitige empfingt, dem unmittelbaren
Blick sperrt, kann es diesen sozusagen umleiten zu ungewohnten
Anschauungsweisen. Zunichst sollen deshalb wieder die Unwegbar-
keiten angedeutet werden, die einem auf der Suche nach der Antwort
auf obige Frage begegnen.

Der Demiitige in Eckharts Sinn scheint realisiert zu haben, was

muss sich Gott ganz und gar ergiessen, oder — er ist nicht Gott.« (DW, Pr. 48, 505, 20{,,
Mhd.: Ebenda, 504, 20{. ) Entsprechend erklirt er in Predigt 75: »Unter allen Kreaturen
liebet er (Gott) eine nicht mehr als die andere; denn soweit eine jegliche weit ist, (ihn) zu
empfangen, so weit ergiesst er sich in sie.« (DW, Pr. 75, 117, 25f, Mhd.: Ebenda, 116,
201.) Formulierungen, die die Demut mit einem FEreignis des »Fliessens« und » Ausgies-
sens« Gottes in Verbindung bringen, finden sich iiber das ganze Predigtwerk Eckharts
verteilt. So heisst es zum Beispiel auch in Predigt 81: »Deshalb heisst der (Prophet) ihn
(den Heiligen Geist) ein »Rauschen« wegen seines schnellen Ausflusses, denn er fliesst
so fiillig in die Seele, wie sie in Demut ausgebrochen ist und sich zum Aufnehmen
geweitet hat.« (DW, Pr. 81, 167, 15f, Mhd.: Fbenda, 166, 13{.) Oder: »Wenn sich der
Mensch demiitigt, kann Gott in seiner eigenen Giite sich nicht enhalten, sich in den
demiitigen Menschen zu senken und zu giessen, und dem allergeringsten teilt er sich
am allermeisten mit und gibt sich ihm véllig.« (Pr. 22, 261, 26 f, Mhd.: Ebenda, 260, 231.)
% DW, Pr. 14, 169, 61. ( »Der geware oitmodege mynsche der in darff got neit byden,
hey mach gode gebeden, want de hoede der gotheit in suit neyt anders an den de doifde
der oitmoedicheit .« Fbenda, 168, 51.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

69


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Meister Eckharts einende Demut

eine vom Meister gern zitierte Augustinische Losung besagt: »Gief3
aus, auf dass du erfiillt werdest«”. Der Ausdruck der »Tiefe« der
Demut entspricht hinsichtlich Empfingnistrachtigkeit dem von Eck-
hart ebenfalls gern empfohlenen »Leer-Sein«®. Der Mensch, der
empfangen will, muss nach Augustinus und Eckhart sich erst entlee-
ren, um erfiillt zu werden. Um zu verstehen, was mit »Entleerung«
gemeint ist, sei zugleich das Erfiilltwerden in den Blick genommen.
Unmittelbar dringt sich namlich die fast zwangslidufige Vorstellung
auf, dass die augustinische Losung impliziert, dass auf Leere kon-
sekutiv die (Er-)Fillung folgt, als ob die eine Fillung, die »entleert«
wurde, durch eine andere ersetzt wiirde. Diese Vorstellung nun wird
durch Eckhart hartnickig gestort. Und zwar dadurch, dass er das
»Leersein« oder auch die »Armut« — ein Ausdruck, der Analoges be-
deutet wie die Leere oder Tiefe®® — nicht als Mittel zum Zweck, son-
dern sozusagen als Selbstzweck darstellt. Leersein, Tiefsein oder
Armsein sind keine Ubergangsstadien zu einem vermeintlichen Voll-
oder Hochsein. Systematisch macht Eckhart den Gedanken einer
konsekutiven Folge von arm zu reich, tief zu hoch, leer zu voll zu-
nichte. So sagt er zum Beispiel tber die Armut: »Der Mensch erringt
mit dieser Armut, was er ewig gewesen ist und immerfort bleiben
wird. Allhier ist Gott eins mit dem Geiste, und das ist die dufderste
Armut, die man finden kann.«® Die Armut, die sich aufgrund ihrer
Fihigkeit zum Empfangen auszeichnet, wird somit emphatisch als
ein Ziel in sich selbst ausgewiesen. Der Mensch wird in dieser »dus-
sersten« Armut, was er »ewig gewesen ist« — und zwar »eins« mit
Gott. Bevor man sich dieser Aussage in ihrem vollen Umfang tber-

7 BgT, 261, 171. (»giuz {iz, daz d{ erviillet werdest«, Ebenda, 260, 131.)

% In seiner Vorliebe zur griffigen Zusammenfassung heisst es diesbeziiglich im BgO:
»Alles, was aufnehmen und empfinglich sein soll, das soll und muss leer sein.« (DW,
BgO, 261, 20£. »allez, daz nemen sol und enpfenclich sin, daz sol und muoz bléz sin.«
Ebenda, 260, 16f.) Eine andere, dhnliche Zusammfassung lautet: »Leer sein aller Kreatur
ist Gottes voll sein, und voll sein aller Kreatur ist Gottes leer sein.« (DW, VA, 443, 271.
»leere sin aller créatiire ist gotes vol sin, und vol sin aller créatiire ist gotes leere sin.«
Ebenda, 442, 251.)

% L. Volkers Wortfeldanalysen stellen den weiteren, traditionell ausgesteckten Hori-
zont dieser Verschrinktheit der Begriffen »armuot«, auch »blozheit« etc. in Eckharts
»Terminologie der mystischen Bereitschaft« dar, vgl. 1964, 30ff. Zum Zusammenhang
von Demut und Leere vgl. auch A. M. Haas, 1979, 27.

% DW, Pr. 52, 563, 20{. (»der mensche erkrieget mit dirre armuot, daz er éwicliche ist
gewesen und iemermé bliben sol. Alhie ist got einz mit dem geiste, und daz ist diu
nzhste armuot, die man vinden mac.« Ebenda, 562, 191.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

haupt stellen kann (was hier noch nicht méglich ist), soll nur daran
erinnert werden, dass Eckhart eine dhnliche Pointe auch im Verhilt-
nis von »hoch« und »tief« in dem uns bereits bekannten Satz formu-
liert, wonach die »hdchste Hohe der Erhohung im tiefsten Grund der
Verdemiitigung« liegt. Und dhnlichem begegnet man auch hinsicht-
lich der Wendung des Leerseins und seinem Bezug zur damit ver-
sprochenen »Fiillung«. Auch diesbeziiglich mochte Eckhart dieselbe
paradoxe Lektion beibringen, indem er sagt: Soll das leer gewordene
Herz »Bereitschaft haben zum Allerhéchsten, so muss es auf einem
reinen Nichts stehen, und darin liegt auch die grofite Moglichkeit, die
sein kann. Da nun das abgeschiedene Herz auf dem Hochsten steht,
so muss dies auf dem Nichts sein, denn in dem liegt die grofite Emp-
fanglichkeit«®. Dieser Satz besagt ebenfalls, dass die Leere oder das
Nichts nicht abgelost werden durch dasjenige, was empfangen wird,
sondern dass im Zustand der Leere, in dem An-nichts-Halten bzw.
Auf-nichts-Stehen, die »grofite Moglichkeit« liegt. Warum? Hier
nun gibt Eckhart klar einen Grund an: »Denn in dem liegt die grofite
Empfinglichkeit.«

Worte wie diese zielen darauf, eine Wende in der Denkrichtung
auszulosen. Langsam beginnt zu ddmmern, dass wahrscheinlich die
Fragestellung eine falsche ist, dass es gar nicht darauf ankommt, was
der Demiitige empfingt, sondern dass er empfingt. D.h. dass der
Demditige derjenige ist, der um sein Empfangen weiss, der empfan-
gend ist. Der darum weiss, dass alles, was (er) ist, empfangen ist®.
Dass er sich selbst nichts zuschreiben kann und dass in diesem Sich-
selbst-nichts-Zuschreiben zugleich die Moglichkeit liegt, alles, was er
dennoch ist, als empfangen zu betrachten. Warum aber kann dies die
Haltung des Demiitigen sein? Weil sie — so sagt Eckhart — durch den
Gottesbegriff selbst impliziert ist. Lisst man sich genuin auf Gott als
Gott ein, so ist die Demut als Wissen um das eigene Sein als emp-

st DW, VA, 453, 21. (»Sol daz herze bereitschaft haben Gf daz aller heehste, 56 muoz ez
stan Gf einem blézen nihte, und dar inne ist ouch diu groeste miigelicheit, diu gesin mac.
Wan nii daz abegescheiden herze stat (f dem heehsten, daz muoz sin f dem nihte,wan
da ist diu greeste enpfenclicheit inne.« Ebenda, 452, 11.)

2 Diesen Schluss legt auch folgendes Zitat aus Meister Eckharts Traktaten nahe: »Dar-
um klage nicht, klage vielmehr nur dariiber, dass du noch klagst und kein Geniigen
findest; dariiber allein magst du klagen, dass du noch zuviel hast. Denn wer rechten
Sinnes wire, der empfinge im Darben ebenso wie im Haben.« (RdU, 23, 431, 8f. »Dar
umbe enklage nihtes, dan daz klage aleine, daz d@ noch klagest und daz dich niht ben-
ieget; daz maht dt aleine klagen, daz di ze vil hast. Wan dem reht wzere, der name als
in darbenne als in habenne.« Ebenda, 430, 71.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

71


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Meister Eckharts einende Demut

fangenes die einzig angemessene Haltung. Denn Gott ist nach
Meister Eckhart — und diese Definition scheint im Kontext seines
Demutsbegriffs in seiner hochgradig »praktischen« Relevanz auf —
das Sein: »Das Sein ist Gott seinem Wesen nach. Von thm also und
thm allein empfangen alle Dinge Sein.«%

3. Seinsmitteilung

Diese These »esse est deus« gehort zu den herausragenden Zentral-
thesen Eckharts. Sie formuliert fiir jenen den Grundsatz, »bei dem
seine Metaphysik und seine Schriftauslegung ihren Anfang nahmen
und auf den alle wesentlichen Gedanken sich zurtickbeziehen lies-

% LW I, Prol.gen., 164, 21{. Auch im Kommentar zum Buch der Weisheit heisst es in
unzweifelhafter Deutlichkeit: »Gott ist aber ganz und gar Sein und wirkt in den Ge-
schépfen durch das Sein und insofern er das Sein ist. (Deus autem se toto est esse et
operatur in creaturis per ipsum esse et sub ratione esse.)« ( LW II, Exp. libr. Sap., 343, 23).
In einer lateinischen Predigt macht Eckhart sogar den Vorschlag, den Ausdruck »Gott«
mit »Sein« auszutauschen: »So mége zum Beispiel der Name Gott, von dem wir eben
predigen, durch einen andern ersetzt werden. nennen wir ihn das Sein, welches der eine
Gott ist. Es steht fest, dass vom Sein selbst alle Dinge sind. Gleichermassen sind durch
das Sein alle Dinge und im Sein sind alle Dinge. Was namlich ausserhalb des Seins ist,
das ist sicherlich nichts.« (LW, Serm., 575, 13{. » Verbi gratia varietur nomen dei, de quo
nobis sermo. Dicamus esse, quod unus est deus. Constat quod ab ipso esse sunt omnia.
Similiter per esse sunt omnia et in esse sunt omnia. Quod enim extra esse est, utique
nihil est.« Ebenda, 574, 11f.). Diese seinsmissige Abhingigkeit von Geschépf zum
Schépfer konstituiert — so arbeitet B. Mojsisch in detaillierter Analyse heraus — die
Eckhartsche »Analogielehre« (vgl. 1983, 51 f£.). Natiitlich muss an dieser Stelle erwihnt
sein, dass Eckhart in seinen Quaestio Parisiensis seinen berithmten Widerruf macht,
indem er Gott eher als »Erkennen« denn als »Sein« verstanden wissen will: »Drittens
zeige ich, dass ich nicht mehr der Meinung bin, dass Gott erkennt, weil er ist; sondern,
weil er erkennt, deshalb ist er, in der Weise, dass Gott Intellekt und Erkennen ist und das
Erkennen selbst die Grundlage seines Seins ist.«(LW, Quaest., 543, 29£., » Tertio ostendo
quod non ita videtur mihi modo, ut quia sit, ideo intelligat, sea quia intelligit, ideo est,
ita quod deus est intellectus et intelligere et est ipsum intelligere fundamentum ipsius
esse)« (Ebenda, 542, 23f.) Aber fiir unseren Kontext spielt dieser »Widerruf« keine
verandernde Rolle, weil Eckhart das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch bzw. Gott
und der Schépfung auch in seiner Definition als Erkennen nicht wandelt: so wie vorher
das Sein, ist nun das Erkennen wirkende Ursache aller Dinge, auch des Seins: »Drittens
unterstelle ich, dass hier unsere Vorstellungskraft versagt. Es unterscheidet sich naimlich
unser Wissen vom Wissen Gottes, weil das Wissen Gottes Ursache der Dinge ist (quia
scientia dei est causa rerum), wihrend unser Wissen von den Dingen verursacht ist. (...)
Gott aber ist die Ursache alles Seins. Folglich ist das Sein seinem Wesen nach nicht in
Gott. Willst du aber das Frkennen Sein nennen, so habe ich nichts dagegen (Et si tu
intelligere velis vocare esse, placet mihi).«(LW, Quaest, 549, 121,

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

sen«®. Aus diesem Grund war diese Kernthese als Ausgangspunkt
seines »Opus Propositionum« geplant, jenem ersten Teil seines
»Opus Tripartitume, welches grosstenteils unvollstindig geblieben
ist. Die Seinsthese jedoch entfaltet Eckhart bereits in ihren Umrissen
in den Vorworten zum Gesamtwerk wie zum geplanten Werk der
Thesen. Das Ungewdhnliche und fiir seine Zeit Befremdliche® dieses
Grundsatzes liegt darin, dass er sich von der Spielart einer rein scho-
lastischen These deutlich abhebt, indem keine Aussage tiber Gott,
sondern iiber das Sein gemacht wird: »Uber das Sein wird gesagt, es
sei Gott«®s. Die spannungsgeladene Kopula dieses Satzes bindet das
Sein zwar an die Gottesdimension, diese jedoch wiederum an das
Sein®. Eckhart bezieht seine Position selbst explizit aus der philoso-
phisch-theologischen Tradition — er nennt Johannes von Damaskus,
Aristoteles, Parmenides, Melissus, Avicenna®. Vor allem jedoch sieht
er seine These gestiitzt durch die Selbstbezeichnung Gottes nach Ex-
odus 3,14: »Ich bin, der ich bin und der da ist«®. In Anbetracht der
Bedeutung, welche diese Bibelstelle fir das Denken des Meisters hat,
spricht Karl Albert als Kennzeichnung der Eckhartschen Denkaus-
richtung von »Exodusmetaphysik«™.

Es soll hier aber nicht auf den Hintergrund, den Argumenta-
tionsaufbau und die Bedeutungsschattierungen des Grundsatzes »es-
se est deus« eingegangen werden; in weitem Umfang bestehen dazu
vielseitige Untersuchungen. Karl Albert und Rainer Manstetten ha-
ben tber das Thema eigene Monographien verfasst”™. Hier soll es
allein um den Versuch der Darlegung gehen, wie durch die Seinsthe-
se das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch getragen wird und da-
durch Eckharts Demutskonzept begriindet und in seiner Konsistenz
mit dem Gesamtzusammenhang hervortreten lasst.

Wenn Gott das »Sein« ist, dann besteht der Schopfungsakt nach

# R. Manstetten, 1993, 50. Vgl. hierzu auch Karl Albert, 1976.

6 R. Manstetten, 1993, 551.

% K. Albert, 1976, 38.

Vgl. hierzu die gedankenreiche Analyse von Rainer Manstetten, 1993, insbesondere
im ersten Teil, Kap. 1, 4, 1993.

% Vgl. LW, Prol. op. prop., 168, 5.

% Vgl. ebenda.

70 K. Albert, 1976, 49.

7 K. Albert, 1976, R. Manstetten 1993. Zum Argumentationsaufbau und zur Figenart
dieser These »esse est deus« orientieren auch A. M. Haas, 1989, 172 ff., K. Flasch, 1986,
407ff.,, B. Mojsisch, 1983, 44ff,; K. Oltmanns, 1957, 35ff.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

73


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Meister Eckharts einende Demut

Eckhart in einer »Mitteilung des Seins (creatio est collatio esse)«”™.
Wem (oder was} jedoch das »Sein« mitgeteilt« werde, ist eine dus-
serst verfingliche Frage. Wird es dem Nicht-Géttlichen, sprich dem
Nicht-Sein mitgeteilt? Albert stellt den Eckhartschen Begriff der
Seinsmitteilung in eine Linie mit dem Grundsatz der »creatio ex
nihilo«” . Dies erscheint zunichst fragwiirdig. Denn wenn das Sein
als Gott — als das Un-endliche — gefasst ist, wo und wie besteht da
noch die Moglichkeit fiir Nicht-Sein™? Eckhart dussert sich dazu in
zweideutiger Manier. Er schreibt zum Beispiel: »Schopfung ist Mit-
teilung des Seins, und man braucht nicht hinzuzuftigen: »aus nichts<,
denn vor dem Sein ist nichts. Es steht aber fest, dass vom Sein und
von ihm allein, von nichts anderem, das Sein den Dingen mitgeteilt
wird {...) Also ist es Gott und er allein — denn er ist das Sein —, der da
schafft oder geschaffen hat.«” Der lapidare Satz »vor dem Sein ist

72 LW, Prol. gen, 477, 27.

7 K. Albert, 1976, 43. Auf der gleichen Linie interpretiert auch R. Hauke, der beide
Grundgedanken bereits in einer Uberschrift verbindet: »Creatio ex nihilo als collatio
esse« (1986, 301f.).

7 Scholem, der zeigt, dass die Formel »creatio ex nihilo« ihren Ursprung im Judentum
hat und von dort aus auf Christentum und Islam iibergegangen ist, bringt ihre Grund-
interpretation in der »orthodoxen« Theolgoie aller drei Religionen auf folgende Grund-
aussage: »Die Rede von der Schépfung aus Nichts ist fiir sie der Ausdruck der absoluten
Freiheit des Schépfers, der imstande ist, ein Sein zu setzen, das nicht er selber ist. Gott
vermag, was keinem menschlichen oder angelischen Wesen vergonnt ist: Er schafft aus
dem reinen Nichts.« (1957, 55). Im Anschluss daran jedoch wird sogleich das oben an-
gesprochene Problem thematisiert, welches — so Scholem — die Formel zur radikal »pa-
radoxen Losung« mutiert. Sie tritt nach ihm in folgendem Gedankengang hervor: »Gott
hat die Freiheit, ein Sein hervorzurufen, das nicht er selber ist. Was kénnte paradoxer
sein als dies? Denn wie kann, wenn es Gott gibt, es irgendein Sein geben, das nicht in
ihm selber enthalten ist? Aber die Losung von der Schépfung aus Nichts scheint eben
gerade von vornherein darauf angelegt zu sein, eine solche Allumfassung des Seins in
Gott selbst, eine pantheistische Wendung des Schopfungsbegriffs, auszuschlieen«
(Ebenda, 59). Nach Scholem sind es diese Problemkomplexe, welche schliesslich zu einer
mystischen »Umdeutung« der Formel gefiihrt haben. Eine Tendenz, die wiederum in
allen drei monotheistischen Religionen feststellbar ist (vgl. ebenda, 66f.) und im Chri-
stentum offenbar durch Johannes Scotus Erigena initiiert worden ist (vgl. ebenda, 72).
Die Umdeutung, die Scholem in groben Ziigen exemplarisch charakterisiert, lasst sich in
Eckharts Gedankenengang, wie im folgenden zu sehen sein wird, wiedererkennen: »Die
Schépfung aus Nichts, wie sie immer wieder in mystischen Traditionen auftaucht, ist die
Schépfung aus Gott selbst. Es ist genau das, was die Lehre aller Orthodoxien aus-
zuschlieflen schien. Das Nichts, das die Schopfung bedingt, das ist er selbst. Die Freiheit,
aus der er schafft, bezieht sich auf ihn selbst und nicht auf etwas, was auflerhalb von ihm
liegt.« (Ebenda 68)

5 LW, Prol. gen., 477, 27{. (»creatio est collatio esse, nec oportet addere »ex nihiloc,

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

nichts« ist offensichtlich zweifach auszulegen: einmal ist er so zu
verstehen, dass vor dem Sein das Nichts ist — welche Formulierung
in sich bereits einen blanken Widerspruch birgt, indem das Nichts
seiend gemacht wird, wobei man genau in diejenigen Fallen tappt, in
die man — so Heidegger — notgedrungen durch das »Ungewdhnliche«
im Fragen und Sprechen tber das Nichts gefithrt wird”®. Zum ande-
ren kann der Satz auch im Sinne von Parmenides gedeutet werden,
dass ausser Sein nichts ist, d.h. dass »vor« dem Sein nur Sein sein
kann. Nun gibt es Aulerungen von Eckhart, die eindeutig die zweite
Interpretation nahezulegen scheinen. In seiner Interpretation zum
Genesiswort »Im Anfang hat Gott Himmel und Erde geschaffen«
schreibt er beispielsweise: »Das Sein aber ist der Anfang und zuerst
von allem; vor ihm und ausser ihm ist nichts. Das aber ist Gott. Er hat
also alles im Anfang, das heisst in sich selbst geschaffen. Er hat ndm-
lich alles im Sein geschaffen, welches der Anfang und Gott selbst ist.
Hier ist zu bemerken, dass Gott alles, was er schafft, wirkt oder tut, in
sich selbst wirkt oder tut. Denn was auflerhalb Gottes ist und was
auflerhalb Gott wird, ist und wird auflerhalb des Seins. Ja, es wird
iberhaupt nicht, denn des Werdens Grenze ist das Sein (...} Man darf
sich also nicht die falsche Vorstellung machen, als hitte Gott die Ge-
schopfe aus sich herausgesetzt oder als hitte er auflerhalb seiner in
einer Art Unbegrenztem und Leerem geschaffen. Das Nichts nimmt
ja nichts auf und kann weder Tréger fiir etwas noch Begrenzung oder
Ziel fiir irgendwelches Wirken sein.«”

Mit solchen Erklarungen scheint sich Eckhart explizit gegen die
Auffassungsweise der »creatio ex nihilo« als Interpretation seiner
These von der Schopfung als Seinsmitteilung zu stellen. Wenn das
Sein als Gott gefasst ist, so scheint der Schopfungsakt als Seinsmit-
teilung auf eine Art Selbstmitteilung hinauszulaufen. Gott oder das

quia ante esse est nihil. Constat autem quod ab esse et ipso solo, nullo alio, confertur esse
rebus (...) Igitur deus et ipse solus, cum sit esse, creat sive creavit.« Ebenda, 476, 221.)
76 M. Heidegger, 1943, 8f.

7 LW, Prol. gen., 479, 3{. (»Esse autem principium est et primo omnium, ante quod
nihil et extra quod nihil. Et hoc est deus. Igitur creavit omnia in principio, id est in se
ipso. Creavit enim omnia in esse, quod es principium, et est ipse deus. Ubi notandum
quod omne quod deus creat, operatur vel agit, in se ipso operatur vel agit. Quod enim
extra deum est et quod extra deum fit, extra esse est et fit. Sed nec fit quidem, quia ipsius
fieri terminus est esse (...)Non ergo falso imaginandum est quasi deus proiecerit crea-
turas vel creaverit extra se in quodam infinito seu vacuo. Nihil enim nihil recipit nec
subiectum esse potest nec terminus esse potest nec finis cuiusquam actionis. Sed si quid
ponatur in nihilo recipi seu terminari in nihil, non est ens, sed nihil.« Ebenda, 478,21.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 75

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

Sein — so Eckhart — »schafft, wirkt oder tut in sich selbst«. Die
Moglichkeit einer Seinsmitteilung an »Nichts« wird vom Meister
ausdriicklich verworfen und als undenkbar abgetan, denn das Nichts
»nimmt ja nichts auf«. Soweit stehen die Dinge klar. Dieser Eindruck
dndert sich leider abrupt, wenn Eckhart unmittelbar fortfahrt: » Also
schuf Gott alles nicht nach Art anderer Schaffender so, dass es ausser,
neben und jenseits von ihm bestiinde, sondern er rief es aus dem
Nichts, das heisst aus dem Nichtsein, zum Sein, dass es in ihm finden,
empfangen und haben sollte.«” Dieser Satz wirft den Interpreten
offensichtlich vollig aus der Bahn: Eckhart scheint dem zuvor Darge-
legten zu widersprechen, ohne dabei mit der Wimper zu zucken. In
der ersten Halfte des Zitats legt der Meister eine Selbstmitteilung,
eine Selbstschaffung des Seins nahe: Gott wirke und schaffe in sich
selbst, wobei er auf die Unmoglichkeit der Aufnahmefihigkeit des
Nichts verweist. Im darauffolgenden Abschnitt nun folgert Eckhart
in der Art einer Zusammenfassung genau das Gegenteil: Nun ruft
Gott »aus dem Nichts«, aus dem »Nichtssein« zum Sein.

Spitestens hier wiirde ein vernunftkritischer oder sprachanaly-
tischer Leser kopfschiittelnd zu bedenken geben, was man sich auch
anderes erwartet habe, als dass man zwischen dem Sein und dem
Nichts ins Schlittern gerate, wenn man sich als Interpretin in so
bodenlose Gefilde vortraue. Denn der Begriff des Seins als Gottes-
definition, den man in Absetzung zum Nichts zu fassen sucht, ist ja
selbst »reine Unbestimmtheit und Leere«, letztlich »in der Tat
Nichts« — wie Hegel schon feststellt”, oder Nietzsche — etwas drger-
licher — der »letzte Rauch der verdunstenden Realitit«®. D.h. der
Ausdruck »Mitteilung des Seins« ist durch seine Allgemeinheit und
grenzenlose Weite so unfass- und unbestimmbar wie der Ausdruck
einer »creatio ex nihilo«. Ob der Ausgangspunkt nun als »Sein« oder
als »Nichts« gefasst ist, ist deshalb letztlich eine fruchtlose Frage;
eine Frage zudem, auf die es Meister Eckhart in erster Linie gar nicht
anzukommen scheint. Auf was es thm m.E. jedoch ankommt, ist
hauptsichlich durch einen Begriff gesetzt: nidmlich den Begriff der
Mitteilung und der Implikation, die darin enthalten ist. Diese ist im

78 Fbenda, 479, 28{. (»Creavit ergo deus omnia non ut starent extra se aut iuxta se et
praeter se ad modum aliorum artificum, sed vocavit ex nihilo, ex non esse scilicet, ad
esse, quod invenirent et acciperent et haberent in se.« Ebenda, 478, 201.)

™ »Wissenschaft der Logike«, 1. Buch, 1. Abschnitt, 1. Kapitel, A.

8 F Nietzsche, KSA 6, 76.

76  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

letzten Nebensatz des obigen Zitats angesprochen, wo es heisst, Gott
habe ins Sein gerufen, auf »dass es (das Gerufene) in ihm finden,
empfangen und haben sollte.« Dieser kurze Satz scheint die Quint-
essenz dessen zu formulieren, auf was der Ausdruck der Seinsmittei-
lung aus ist, dass es namlich wesentlich um ein Verhiltnis geht. In-
dem die Dinge entstehen, entsteht zugleich ein Verhiltnis, ein
Ur-Bezug, indem sie stehen, sobald sie sind. Weil sie durch » Mittei-
lung« des Seins sind, sollen sie das Sein »finden, empfangen und
haben«. Schopfung als Seinsmitteilung gefasst, bedeutet demnach
auch, dass Schopfung kein einmaliges, sondern ein unaufhorliches
Geschehen ist, denn das Verhiltnis, das mit jedem Entstehen zugleich
entsteht, speist wiederum das Entstehen: Das Sein (oder Gott) teilt
sich mit, auf dass es empfangen werde (das heisst nicht einmal, son-
dern allgemein). In anderen Worten: Das durch die Mitteilung Ent-
standene ist auf Empfangen der Mitteilung aus. Dieses Gesetz, das im
Begriff der Seinsmitteilung enthalten und von Eckhart explizit for-
muliert wird, belduft sich auf ein in sich selbst speisendes, schépferi-
sches Urgeschehen, indem der schopferische Akt durch jede Schop-
fung neu aktiviert wird. Anders formuliert, die Mitteilung Gottes
oder des Seins teilt sozusagen die ewige Nachfrage nach sich selbst
mit. Der Schopfungsakt als »Mitteilung« gefasst, setzt demnach ins
Ursprungsgeschehen eine Art Gesetzmassigkeit des aufeinander be-
zogenen Mitteilens und Empfangens, welches sich gegenseitig je neu
konstituiert.

Diese Gedankenginge bieten ein exemplarisches Beispiel der
Eigenart Eckhartscher Denkweise, der bisweilen eine »Tendenz zum
Eklektizismus« vorgeworfen wird®. Die Unbekiimmertheit, mit der
er gewisse Probleme und unterschiedliche Meinungen aufgreift, um
sie dann manchmal unbefriedigend auf sich beruhen zu lassen, mag
einem solchen Vorwurf Vorschub leisten. Dabei tbersieht man je-
doch, dass gewisse klassische Themen vom Meister nur deshalb auf-
gegriffen erscheinen, um ihnen eine ganz spezifische Wendung zu
geben, die sie in die eigene Stossrichtung bringen, welche von un-
erschiitterlicher Konsequenz ist®2. Im Beispiel des Demutsbegriffs

8 P. Reiter, 1993, 9.

® Entsprechend charakterisiert B. Mojsisch Eckharts Verhiltnis zur aristotelisch-tho-
mistischen Tradition: »Es wird sich zeigen, wie er (Eckhart) nicht nur das aristotelisch-
thomistische Denken weiterdenkt, nicht nur Transpositionen von durch Autorititen
verbiirgten Sentenzen in seine Theorie vornimmt, ohne auf den entsprechenden Kon-
text dieser Sentenzen zu achten, sondern sogar Theoreme zur Explikation so verwendet,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 77

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Meister Eckharts einende Demut

tritt diese unausweichlich hervor: Die Deutung der Demut in den
deutschen Predigten als bewusste Disposition des »Empfangens« be-
kommt im Lateinischen Werk ihren erweiternden und griindenden
Horizont. Indem Schopfung als »Mitteilung des Seins« gefasst ist
mit der ausgesprochenen Tmplikation, dass diese »Mitteilung« auf
»Empfang« aus ist, wird Demut eingebettet in eine géttliche oder
seinsmdssige Gesetzmissigkeit. Indem der Mitteilungsinhalt im
»allgemeinsten Begriff«® des »Seins« als Synonym Gottes gefasst
wird, bekommt das »Empfangen« eine unbeschrinkte Aktualitit
und eine Bedeutung, die umfassender und grundlegender nicht zum
Ausdruck gebracht werden kénnte.

4. Nochmals: wieso Demut?

Gewappnet mit dem Wissen um diesen Hintergrund, sei der Blick
nun wieder auf unsere Frage »wieso Demut?« gerichtet. Nun ldsst
sich sagen: Demut begriindet sich nach Meister Eckhart dadurch, dass
der Mensch nur im Zusammenhang mit gottlichem Sein sein kann
und unabhingig davon undenkbar, »nichts« ist®. Weil der Demditige

dass er nur einen bestimmten Aspekt, der in diesen Theoremen auch angesprochen ist,
heraushebt und ihn als seiner Absicht zutriglich erweist, dabei aber die spezifische Aus-
sageintention dieser Theoreme unberiicksichtig lisst, sie in ihrem urspriinglichen Aus-
sagegehalt geradezu destruiert. Eckhart scheut sich nicht, so zu prozedieren, um in der
Verkniipfung von Rigorositit und Innovationsfrische seine Absicht deutlich werden zu
lassen.« (1983, 22). E. Waldschiitz arbeitet am Beispiel des Verhiltnisses von esse und
essentia bei Thomas von Aquin den gleichen, unexplizit verandernden Umgang Fck-
harts mit diesen Begriffen heraus (vgl. 1978, 52ff.). Auch A. M. Haas zeigt, wie Eckhart
in fruchtbarer Weise die » Verfliissigung der (scholastischen) Begrifflichkeit« betreibt in
einer Gegeniiberstellung seiner Konzeption von Selbsterkenntnis mit der von Thomas
von Aquin (vgl. 1972, 411f).

® M. Heidegger, 1987, 31.

# »Alle Kreaturen sind ein reines Nichts. Ich sage nicht, dass sie geringwertig oder
iiberhaupt etwas seien: sie sind ein reines Nichts. Was kein Sein hat, das ist nichts. Alle
Kreaturen haben kein Sein, denn ihr Sein hingt an der Gegenwart Gottes. Kehrte sich
Gott nur einen Augenblick von allen Kreaturen ab, so wiirden sie zunichte. Ich habe
mitunter gesagt, und es ist auch wahr: Wer die ganze Welt zu Gott hinzunihme, der
hitte nicht mehr, als wenn er Gott allein hatte. Alle Kreaturen haben ohne Gott nicht
mehr (Sein) als eine Miicke chne Gott besisse, genau gleich viel, nicht weniger und
nicht mehr.« (DW, Pr. 4, 53, 18£. »Alle créatiiren sint ein liter niht. Ich spriche niht,
daz sie kleine sin oder iht sin: sie sint ein ltter niht. Swaz niht wesens enhat, daz ist niht.
Alle créatiiren hant kein wesen, wan ir wesen swebet an der gegenwerticheit gotes.
Kérte sich got ab allen créatliren einen ougenblik, s6 wiirden sie zu nihte. Ich sprach
etwenne und ist ouch war: der alle die werlt neeme mit gote, der enhzete niht mé, dan ob

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

um sein Sein als empfangen weiss und empfangend ist, zeichnet er
sich durch eine Haltung aus, in der sich das Verhiltnis, in dem
Schopfer und Geschaffenes zueinander stehen, in akkuratester Weise
niederschligt und erfiillt. Er entspricht sozusagen der Ur-Absicht der
Schépfung; in thm ist das Schépfungsgesetz transparent geworden
bzw. die Grundstruktur des durch Schépfung als Seinsmitteilung Ge-
setzten. Demut impliziert insofern auch den Zusammenfall von
Selbsterkenntnis und Gotteserkenntnis: in ihr hat sich der Mensch
in seiner unhintergehbaren, buchstiblichen Gegebenheit durch-
schaut. Im bestiirzten oder erstaunten Bewusstwerden der mensch-
lichen Selbstungriindbarkeit — »denn nichts in uns ist von uns, nichts
also auf eigene Weise«® —, kann der Mensch sein Sein in der Demut
als gegeben erfahren. Dadurch erklért sich auch Eckharts Hinweis in
einer lateinischen Predigt, dass Gnade »zuerst den Demiitigen gege-
ben (datur autem primo humilibus)«® ist, obwohl die Gnade zugleich
auch als ein allgemeiner » Ausfluf3 (effluxu)« und »Rickflufs (reflu-
xu)«* Gottes beschrieben wird, der »allen« gegeben ist®, wie das
Sein »umsonst«®. Dennoch ist Gnade den Demiitigen »zuerst« gege-
ben, weil ithnen vor allen anderen das Gegebene als gegeben er-
scheint, somit das Gegebene insgesamt als Gnade zum Vorschein
kommt. Der Demiitige weiss, dass »was ich bin, bin ich durch die
Gnade Gottes (quod sum, sum gratia dei)«*. In diesem Wissen 6ffnet
sich der Bezug zur eigenen Seinsursache im weitesten Umfang. Erst
im Wissen um die eigene Gegebenheit — und zwar nicht im Sinn von
Heideggers Geworfenheit, welcher Begriff offensichtlich eine ganze
andere Implikation suggeriert — kann sich nach Eckhart der eigentli-
che Gottesbezug, damit auch der angemessene Gottesbegriff bilden.
Denn der demiitige Mensch erkennt sich mit jeder Faser auf Gott
gestellt, weil die Vor-stellung Gottes als ausserhalb oder oberhalb
des Menschen mit Eigenschaften koniglicher Erhabenheit befrachtet
in sich zusammenfillt. Stattdessen wird Gott als das Grundlegende

er got aleine heete. Alle créatfiren hant niht mé 4ne got, dan ein miicke heete ane got,
rehte glich noch minner noch mé.« Ebenda, 52, 161.).

% LW, Serm., 581, 26 (»Nihil enim in nobis est a nobis. Nullum ergo proprie.« Ebenda,
580, 20£)

% LW, Serm., 579, 22.

¥ LW, Serm., 603, 271.

% Vgl. LW, Serm., 581,2f.

¥ LW, Serm., 607, 251.

% Ebenda, 601, 36.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

79


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Meister Eckharts einende Demut

offenbar, als die Quelle des Seins, als die im Hier und Jetzt notwen-
dige Speisung des Daseins, welche »unmittelbar, ohne jede fernere
Vermittlung (geschieht) (...). Denn wie kénnte etwas sein, wenn
zwischen es und das Sein ein Mittleres triite und es folglich draufSen,
gleichsam abseits, aufSerhalb des Seins stiinde?«*.

Durch eben diesen Hintergrund lost sich auch das Enigmatische
in Eckharts Rede von der »Enthchung« Gottes, die in der Demut
passiert: In ihr fillt Gott aus einer vermeintlichen, tber den Dingen
schwebenden Hohe in den Kern aller Existenz. Eckhart sagt dies in
unvergleichlicher Art und soll deshalb wieder selbst zu Wort kom-
men: »Was oben war, das wurde innen. Du sollst geinnigt werden von
dir selber in dich selber, auf dass er in dir sei, nicht dass wir etwas
nehmen von dem, was iiber uns sei; wir sollen es vielmehr in uns
nehmen und sollen es nehmen von uns in uns selbst.«*

st LW I, Prol. op. prop., 173, 13. Diese Ansicht betont Fckhart auch in seiner Genesis-
auslegung. Dort heisst es, »dass alles, was unter Gott ist, sein Sein zwar anderswoher
und von einem andern hat, und gleichwohl ist nichts so innerlich, so urspriinglich und
eigen wie gerade das Sein« (LW I, Exp. Libr. Gen., 186, 2.) An spiterer Stelle formuliert
er diesen merkwiirdigen Sachverhalt nochmals in bezug auf seine Deutung der Gene-
sisstelle >SAm Anfang schuf Gott Himmel und Erdec: »das heisst das Oberste und das
Niederste, folglich alles. Schopfung aber ist Verleihung des Seins. Das will auch die
11. These des Proklus sagen: »alles Seiende geht aus der einen ersten Ursache hervor«.
Und Augustin sagt im 1. Buch seiner Bekenntnisse: »aus keiner anderen Ader strémt
das Sein und Leben in uns als allein daraus, dass du uns schaffst, o Herr«. Das darf man
sich aber nicht so vorstellen, als ob das Sein gleichsam von aussen in uns hineinkdme;
denn Gott ist als die Erstursache allem Seienden zuinnerst, und was er, der Erste und
Oberte, wirkt oder beeinflusst, ist im hochsten Grad natiirlich, angenehm und angemes-
sen«. (LW 1, Exp. Libr. Gen., 197, 14) Diese Unmittelbarkeit des Gottesverhiltnisses,
welches sich in der Rede von der Seinsmitteilung oder Seinsverleihung erweisen soll,
driickt Eckhart auf folgende Weise auch in einer deutschen Predigt aus: »Ich bin des so
gewiss, wie dass ich ein Mensch bin, dass mir nichts so nahe ist wie Gott. Gott ist mir
niher, als ich mir selber bin; mein Sein hingt daran, dass mit Gott nahe und gegenwirtig
ist. So auch ist er es einem Steine und einem Holz, sie aber wissen nichts davon. Wiisste
das Holz um Gott und erkennte es, wie nahe er ihm ist, so wie der héchste Engel dies
weiss, so wire es ebenso selig wie der héchste Engel.« (DW, Pr. 68, 33, 23{. »Ich bin des
s6 gewis als, daz ich ein mensche bin, daz mir niht als »nihe« ist als got. Got ist mir
nzher, dan ich mir selber bin; min wesen hanget dar ane, daz mir got ndhe und gegen-
wertic si. Also ist er ouch einem steine und einem holz, mér: sie enwizzens niht. Weste
daz holz got und bekente, wie nahe er im ist, als ez der heehste engel weiz, ez weere als
szlic als der heehste engel. « Ebenda, 32, 211.)

%2 DW, Pr. 14, 169, 30 (»Dat ouen was, dat wart in. du salt geinneget werden inde van
dich seluer in dich seluer, dat hey in dir sy. neit, dat wir eit nemen van deme, dat bouen
ons sy; wir solent in ons nemen inde solent neimen van ons in ons seluer.« Ebenda, 168,
28

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

Solchen Worten liegt das Verhiltnis zugrunde, in dem alles Sei-
ende im Sein bzw. in Gott steht: Indem der Mensch ist, ist er im
Hinblick auf die Grundlage seiner Existenz nichts anderes als ein
Empfangender. Was er braucht, braucht er nicht von »wo anders
her«, sondern empfingt, findet und hat aus dem, woraus er ist. Aus
dem gleichen Hintergrund speist sich auch die in den deutschen Pre-
digten vorkommende Redeweise vom Zusammenfall der Demuts-
tiefe und Erhohung, Leere und Erfiillung, Armut und Reichtum:
Wer sich aus der unbedachten Illusion des Besitzdenkens — gemeint
ist hier ein gleichsam transzendentales Besitzdenken, das von einem
Selbstbesitz ausgeht®™ — lost und sich in seinem Sein fundamental
angewiesen weiss auf die Vorgabe des sich je schon mitteilenden
Seins bzw. Gottes, weiss sich zugleich aus diesem und in diesem
lebend. So notwendig das Dasein des Demiitigen als seins-, d.h. got-
tesabhiingig transparent wird, so sehr weiss er zugleich das Sein bzw.
Gott in sich oder sich in ithm. Mit anderen Worten: Sein Da-sein [6st
sich auf das Gottliche hin auf, indem es sich aus diesem konstituiert
weiss®, Aufgrund dessen gilt: »Was Gott wirkt, das wirkt der

% Aus dieser Illusion — dem vermeintlichen Besitz des eigenen Selbsts und Daseins —
definiert B. Mojsisch den Status des Geschaffenen insgesamt. Da das Geschaffene »die
Selbstvermittlung des Absoluten nicht erkennt, vermag es sich nur im Besitz des mit-
geteilten Seins zu wihnen, einem Besitz, der durch Besitzlosigkeit ausgezeichnet ist,
einem Besitz, der zu erkennen gibt, dass er nichts Festes ist, und dessen Dynamik darin
besteht, von sich selbst wegzuweisen auf das stets neu zu Erwerbende.« (1983, 56).
Wenn das Geschaffene dieses Grundverhiltnis durchschaut hat, nimlich jenes Analo-
gieverhiltnis, in dem es untrennbar verbunden ist mit dem Zustrom géttlichen Seins,
setzt es sich in ein grundsitzlich anderes Verhiltnis dazu. Dieses bezeichnet Mojsisch als
Univozitit. »Was dem Analogiedenken verborgen bleibt, wird im Univozititsdenken
deutlich: die Selbstvermittlung des Absoluten, der ungeborenen, aber gebirenden Ge-
rechtikeit.« (Fbenda, 67). Die »typischen Topie« der Univozititstheorie sind nach
Mojsisch: »Gleichheit; Selbigkeit der Natur; Ununterschiedenheit des Hervorbringen-
den und Hervorgebrachten mit dem Implikat der Unterschiedenheit.« (Ebenda, 73) Im
Univozititsverhiltnis erkennt sich der Mensch also als Moment der géttlichen Selbst-
vermittlung. Aufgrund dessen liesse sich in Mojsischer Terminologie sagen, dass in der
Demut der Ubergang aus dem Verhiltnis der Analogie zur Univozitit geschieht.

* Entsprechendes kristallisert auch B. Mojsisch aus Fckharts Seinthese: »Die Absolut-
heit des mit Gott identischen Seins ist von Eckhart dadurch zum Ausdruck gebracht
worden, dass selbst dann, wenn vom Sein der Dinge die Rede ist, dieses Sein der Dinge,
sofern es Sein ist, das eine Sein ist, da sich bei jeglicher Verschiedenheit das Nichtsein an
die Stelle des Seins setzt. Die Einheit von causa und causatum ist von Eckhart so streng
gedacht, dass sie, sofern sie in ihrem Sein genommen werden, uneingeschrinkt iden-
tisch sind. Das Sein kann sich von sich selbst nicht trennen. « (1983, 47)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

81


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Meister Eckharts einende Demut

demiitige Mensch, und was Gott ist, das ist er: ein Leben und ein
Sein.«”®

Im Hinblick auf das bislang Gesagte kann nun zu einer vorliaufig
letzten Konsequenz der Demutsbegriindung Eckharts gelangt wer-
den. Man kann sich ihr so annihern: Weil dem Demditigen der Um-
stand, dass er ist, buchstiblich unselbstverstindlich geworden ist —
hat er doch die Selbstungriindbarkeit seines Selbst eingesehen —, er-
scheint ihm sein eigenes Dasein als frag-wiirdig. Davon ausgehend
erscheint es zulissig, im Bezirk der Demut die beriithmte, von Hei-
degger als Ausgang der Metaphysik gekennzeichnete Frage anzusie-
deln: »Warum ist iiberhaupt Seiendes und nicht vielmehr Nichts?«*.
Diese der demiitigen Disposition naheliegende Frage findet in der
Demut zunichst die sozusagen analytisch knappste Antwortvariante:
niamlich, dass das Seiende ist, weil es Sein empfiangt. Analytisch ist
diese Antwort, weil sie nur die Implikation des sich als gegeben Vor-
findenden ausspricht: Wenn das eigene Sein gegeben ist, so muss es
gegeben sein. Gemaiss Meister Eckhart wire jedoch die umfassende
Antwort des Demiitigen folgend zu erginzen: Der Demiitige weiss
nicht nur darum, dass Seiendes ist, weil es Sein empfingt, sondern
auch, dass Seiendes ist, um Sein zu empfangen. Letzteres ist in der
gottlichen Qualifikation des Seins als Mitteilung enthalten. Diese

% DW, Pr. 14, 169, 13{. (»wat got wircket, dat wirket der oitmoedege mynsche, inde dat
got is, dat is hey: eyn leuen inde eyn wessen.« Ebenda, 168, 12{.) Hier ist zu bemerken,
dass dieser Einheitsvollzug, der sich aus dem menschlichen Empfangen statt Besitzen
ergibt, fiir Eckhart zugleich den Vollzug des »Gerechten« ausmacht.: »(...) die Gerech-
ten sind im Herrn, weil sie nach nichts aufler Gott verlangen oder diirsten; ferner weil
sie ein Sein, das nicht in Gott ist, nicht als Sein ansehen sondern fiir nichts erachten und
auch von ihrem eigenen Sein, Leben und Wirken (nichts halten), sofern sie nicht in Gott
und Gott gemaf sind, leben und wirken (pro nihilo habent esse quod non in deo est nec
se ipsos quidquam esse, vivere et operari quod non in deo et secundum deum sunt ...)«
(LW 11, 372, 46). Der Gerechte ist also der, der sich selbst nicht unabhingig von Gott
weiss und in seinem Selbstbezug sich immer zugleich auf Gott bezieht, ohne den er sich
fiir nicht seiend halt. Der Ausdruck »gerecht« legitimiert sich fiir Eckhart deshalb in
ganz buchstiblicher Weise, insofern derjenige als gerecht bezeichnet wird, der »jedem
gibt, was sein ist (tribuit unicuique quod suum est).« (Ebenda, 387, 59) Ein Mensch, der
sich selbst nicht »Gott« zuordnet, ist demnach ungerecht, denn er teilt sich etwas (nim-
lich sich selbst) zu, was ihm nicht zusteht und Gott nicht gibt, »was Gottes ist.« (Vgl.
ebenda, 390, 61)

% M. Heidegger, 1987, 1. Diese Frage entstammt ihrerseits dem Mittelalter. Offenbar
wurde sie in dieser Form erstmals von Siger von Brabant formuliert. Zur Geschichte
dieser Grundfrage, die iiber Leibniz bis zu Siger von Brabant fiithrt, orientiert A. Zim-
mermann, 1965, 141-156.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

Antwort lasst sich auch aus einer anderen Perspektive gewinnen.
Wenn némlich das Sein als Ursache alles Seienden als »Gott« gefasst
ist, so ist die Ursache oder der Ursprung alles Seienden zugleich als
ithr Ziel — im Sinne der Vollendung — ausgewiesen. Dieser Gedanke
stellt den Hintergrund, von dem aus Eckhart Vers 1,14 des Buchs der
Weisheit (»Er hat namlich geschaffen, damit alles sei«) interpretiert:
»Wenn man gefragt wird, weshalb Gott alles, namlich das Weltall,
schuf, so mufl man antworten: dafi es sei.«*”” Auf die gleiche Pointie-
rung spielt auch seine Auslegung des Genesissatzes ab: »Im Anfang
schuf Gott Himmel und Erde«. Eckhart kommentiert dazu: »Gott
schuf Himmel und Erde im Ursprung, nimlich im Sein oder zum
Sein und wegen des Seins, das heisst, er schuf sie, auf dass sie sei-
en.«*® (Hervorhebung D. S.) Fiir den Demiitigen ist dieser Schop-
fungssinn erhellt: indem er sein Dasein aus dem Ursprung — dem
Sein — gespeist weiss, weiss er sich sogleich im/am »Ziel«. Indem er
seinsempfangend lebt, lebt er zugleich um des Seins willen, welches
er als keines Grundes mehr bedirftigen Selbstzweck begreift.

Diese Konsequenz ldsst sich aber auch noch von einem etwas
verschobenen Ausgangspunkt in noch pointierterer Weise erreichen:
Wenn das Sein Gott als die Ursache alles Seienden ist, so ist — wie
bereits erwiihnt — die »Seinsmitteilung« jener Begriff, welcher das so
gefasste Sein notwendig qualifiziert. Schon an friherer Stelle ist be-
merkt worden: Wie das geschaffene Dasein tiber das Empfangen de-
finierbar ist, so das gottliche Sein tiber das Mitteilen, Geben. In Eck-
harts Sprache: »wie die Geschépfe ihr Sein haben und ihr Sein oder
das Sein fiir sie im Empfangen des Seins besteht, so besteht fiir Gott
das Sein im Schenken des Seins.«** In gleicher Weise redet Eckhart in
einer bereits angefithrten deutschen Predigt davon, dass Gott »der

7 LW 11, Exp. libr. Sap., 346, 26 (»si quaeratur quare deus creavit omnia, mundum
scilicet universum, respondendum: ut essent.« Ebenda). K. Ruh vermerkt hierzu den
Einfluss des im Mittelalter héchst wirkungstrichtigen Textes »Liber de causis« (das als
Auszug des Theologischen Lehrbuches von Proklos gilt) auf Meister Eckhart, dessen
oben angefiihrte These als implizite Bezugnahme auf die vierte Proposition des Liber
de Causis verstanden werden kann (vgl. K. Ruh, Bd. 11., 1996, 271.).

% LW I, Exp. Libr. Gen., 200, 19.

% LW I, Exp. Libr. Gen., 299, 146. In gleicher Deutlichkeit schreibt Eckhart in einer
seiner lateinischen Predigten, »dass Gottes Natur, Sein und Leben darin besteht, dass
er sich selbst mitteilt und dass er sich selbst, sich ganz gibt.« (LW, Serm. VI, 55, 55
»Adhuc non dic quod dei natura, esse et vita subsistit in se communicando et se ipsum
se totum dando« Ebenda.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

83


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Meister Eckharts einende Demut

Natur und des Wesens ist, dass er geben muss«'®. Diese Formulie-
rungen lassen nun die Zuspitzung zu, dass die Abhingigkeit der We-
sen von der Mitteilung des Seins Gottes sozusagen der Abhdngigkeit
des gottlichen Wesens von dieser Mitteilung entspricht. In aller
Explizitheit zieht Eckhart eben dieses radikale Resiimee vor seiner
deutschen Gemeinde: »Davon ist viel die Rede unter den Meistern,
wie es zugehen konne, dass dieses unbewegliche und dieses unbe-
rithrbare, abgeschiedene Sein {...) der Seele zuteil werden konne,
und sie sind sehr darum bekiimmert, wie die Seele seiner empfing-
lich werden konne. Ich aber sage, dass seine (Gottes) Gottheit daran
hingt, sich alledem mitteilen zu konnen, was seiner empfénglich ist;
teilte er sich aber nicht mit, so wire er nicht Gott.«'"

Diese Worten lassen die obige Wendung, dass der Demditige ist,
nicht nur weil er Sein empfingt, sondern auch um Sein zu empfan-
gen, einen Gedankengang weiterziehen. Ubersetzt man das Sein wie-
der mit dem Begriff Gott und bedenkt die darin enthaltene Notwen-
digkeit des Gebens, so ldsst sich nun formulieren: indem der
Demditige sein Sein empfingt, empfingt er es nicht nur von Gott,
sondern auch fiir Gott. Dabei ist sogar noch zu erginzen, dass das
Empfangen des Demiitigen Gott so zu geben vermag wie dieser dem
Menschen: Denn des Menschen Empfangen lisst Gott Gott sein, wie
Gottes Geben den Menschen Mensch sein ldsst. Dieser gewagte
Schluss ist kein anderer als derjenige, den Eckhart selbst formuliert:
»Meine Demut gibt Gott seine Gottheit.«'? Diese Aussage, die im
Vorigen als dem unmittelbaren Verstehen sich entziehende Andeu-

10 Vgl DW, Pr. 26, 303, 7£.

1 DW, Pr. 73, 95, 17£. (» Und hie von ist vil rede under den meistern, wie daz zuogan
miige, daz diz unbewegeliche und diz unberiierliche, abegescheiden wesen gemeine
miige werden der séle (...) und sint sére hie mite bekiimbert, wie es diu séle enpfenclich
werden miige. Und ich spriche, daz sin gotheit hanget dar ane, daz er sich gemeinen
miige allem dem, daz sin enpfenclich ist; und engemeinete er sich niht, s6 enwere er
niht got.« Ebenda, 94, 15f) Noch radikaler spricht Eckhart in einer anderen Predigt:
»Gottes Natur ist es, dass er gibt, und sein Sein hingt daran, dass er uns gebe, wenn
wir unten sind. Sind wir’s nicht und empfangen wirts nich, so tun wir ihm Gewalt an
und toten ihn. Kénnen wir’s nicht an ihm selbst tun, so tun wir’s doch an uns und soweit
es uns betrifft. Auf dass du es ihm alles zu eigen gebest, sieh zu, dass du dich in rechter
Demut unter Gott erniedrigst« (DW, Pr. 4, 57, 4{., »Gotes natiire ist, daz er gebe, und sin
wesen swebet dar an, daz er uns gebe, ob wir unden sin. Sin wirs niht noch enpfahen wir
niht, 56 tuon wir im gewalt und toeten in. Enmiigen wirs niht an im getuon, s6 tuon wirz
doch an uns, und als verre ez an uns ist. Daz di ez im allez gebest eigenliche, s6 luoge,
daz dii dich under tuost in rehter démiieticheit under got«, Ebenda, 56, 4£.).

2 DW, Pr. 14, 171, 31.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieso Demut?

tung des Grundes zur Frage »Wieso Demut?« erschienen ist, lichtet
hier ihre Tragweite. Im Hinblick darauf, dass Gott das sich mitteilen-
de Sein ist, ldsst der Demiitige in seinem Empfangen Gott in zweifa-
cher Weise als Gott offenbar werden: Zum einen, indem er durch sein
Empfangen Gottes Gottheit zum Ausdruck bringt, die nach Eckhart
daran hingt, (sich) mitzuteilen. Zum andern, weil das Sein, welches
der Demiitige empfingt, nichts anderes als Gott selbst ist, so dass der
Demdiitige im Empfangen Gott (in sich JGott sein lisst'™. Zeichnet
sich hiermit ein moglicher Zugang zum ritselhaften Ausdruck Eck-
harts im Anfangszitat tiber die Demut als »Wurzel im Grunde der
Gottheit« ab? Wenn Demut das Wissen um einen konstitutiven Be-
zug ist, ohne den das betreffende Wesen nicht sein kénnte, kann man
dann aufgrund dieser Deutung auch Eckharts Gott als »demiitig«'®
fassen? Ist Demut als »Wurzel in der Gottheit« dann verallgemei-
nernd so zu verstehen, dass sie einen gesamten, die Schopfung —aber
auch »Gott« — konstituierenden Bezug bezeichnet? Diese spekulati-
ven Erwigungen fithren hier aber zu weit. Zum Schluss des Kapitels
wird auf sie zuriickgekommen.

Auf der Folie des bisher Erorterten lisst sich zusammenfassen,
dass der Demiitige im Empfangen Gott gibt, wie Gott dem Demditi-
gen gibt. Diese Wechselwirkung der grenzenlosen Bezogenheit von
Geben und Empfangen (grenzenlos, weil das Geben ins Empfangen
tbergeht und vice versa) driickt Eckhart im Beziehungsbild des Va-
ters und Sohnes'® aus. Dieses durchbricht bei ihm den trinitarischen

1% Entsprechend heisst es in einer deutschen Predigt: »Nun begehrt Gott nichts mehr
von dit, als dass du aus dir selbst ausgehest deiner kreatiirlichen Seinsweise nach und
Gott Gott in dir sein lasst.« (DW, Pr. 5b, 73, 4f. »N{ begert got niht mé von dit, wan daz
dii din selbes (izgangest in créatiurlicher wise und lazest got got in dir sin.« Ebenda, 72,
41)

1% In einem noch nicht veréffentlichten Zitat spricht Eckhart explizit davon, dass
»Gott« »demiitig« ist. Den Kontext stellt die Zurechtweisung eines Meisters, der beredt
die gottliche Gewalt preist : »Schweig, du lasterst Gott. Gott ist so hoch tiber allem, was
wir sprechen kénnen, wére er nicht so demiitig und hitten nicht die Heiligen so gespro-
chen und hitte es Gott nicht von ihnen angenommen, ich getraute mich nicht ihn mit
Worten zu preisen.« (Zitiert bei K. Ruh, 1989, 59)

195 Besser als das Bild von Vater und Sohn kénnte das Beispiel der Mutter-Sauglings-
Beziehung das von Eckhart angesprochene Verhiltnis illustrieren! Es vermag eine er-
staunlich anschauliche Analogie zu dieser spekulativen Logik bieten. Denn die Frfiillung
in der Beziechung (welche normalerweise als Indiz der Ausgewogenheit von Nehmen
und Geben gilt) kann bei der Mutter zum Siugling nicht daher stammen, dass ihre
Zuwendung in gleicherweise retourniert wird. Die Erfiilllung in dieser Beziehung ent-
steht vielmehr daher, dass ihre Fiirsorge und Liebe in aller Unbedingtheit und Unver-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 85

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Meister Eckharts einende Demut

Bereich auf das Gottesverhiltnis des Demiitigen hin, in Anbetracht
dessen der Meister erklirt: »Gleichviel gentigt es dem edlen, demiiti-
gen Menschen nicht damit, dass er der eingeborene Sohn ist, den der
Vater ewig geboren hat: er will auch Vater sein und in dieselbe
Gleichheit mit der ewigen Vaterschaft eintreten und den gebaren,
von dem ich ewig geboren bin. «1%

Bevor diesem Umschlag vom Sohn zum Vater oder vom Demii-
tigen zu Gott weiter nachgegangen wird, sei der Blick zundchst auf
den Menschen zurtickgelenkt, der weder edel noch demditig ist. Die
Frage, die sich spitestens hier aufdringt, ist: wie wird der Mensch in
diesem Sinne demiitig? Und warum, wenn die Demut die akkurateste
Haltung ist, in der sich das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch
niederschlégt, ist nicht jeder automatisch demtitig? Ja, wieso scheint
Demut in Eckharts Sinn gegenteilig so schwer zu fallen, dass fast alle
Bemiihungen des Meisters dahinein investiert werden, den Men-
schen auf den Demutsweg zu bringen? Darum soll nun die Schwie-

stelltheit empfangen werden. In der Erfahrung eines solch offenen Aufnehmens kann
die miitterliche Liebe aufgehen: die Mutter bekommt zuriick, indem der Siugling emp-
fingt. Und der Siugling empfangt in kaum anderweitig erfahrbarem Ausmass. Fr ist in
seinem ganzen siuglingshaften Dasein auf die Mutter empfangend hingeordnet, in phy-
sischer wie psychischer Hinsicht. (Die Siuglingsforschung hat gezeigt, dass der Siug-
ling ohne »affektive Zufuhr« Nahrungsaufnahme verweigern kann, dass er — wenn
psychisch nichts empfingt — seine Empfinglichkeitsbereitschaft insgesamt lebens-
gefihrdend blockiert. Vgl. R. A. Spitz, 1967, 2891. zit bei A. K. Wucherer, 1994, 113.
Gerade weil die Mutter in dieser Ausschliesslichkeit geben kann, wird sie zur Mutter.
Deshalb lisst sich formulieren, dass das Dasein der Mutter als Mutter sich dadurch
konstituiert, dass ihr Dasein konstitutiv wird fiir das Dasein eines anderen — und zwar
in einer Weise, die kaum mit einer anderen zwischenmenschlichen Beziehung ver-
gleichbar ist. Denn die Mutter kann in ihrer Person bekanntlich zum Grundnahrungs-
mittel fiir ihr Kind werden, was offensichtlich in keinem anderen zwischenmensch-
lichen Verhiltnis der Fall ist. Auch ist —in der Regel — das miitterliche Geben kein von
ihr entscheidbarer Akt. Im Moment, da sie Mutter wird, muss sie geben, ohne sich
erkliren zu kénnen, was diese Gebefreudigkeit auf einmal ausgeldst hat. Und bei der
stillenden Mutter manifestiert sich {iberdies auch korperlich ein handfester und unaus-
weichlicher Gebezwang. Deshalb ist sowohl das psychische wie das physische Mitteilen
der Mutter an ihren Siugling notwendig auf Empfang aus. Und indem ihr Geben emp-
fangen wird, erfiillt sich ihr Dasein als Mutter. So lasst sich nicht nur in formaler Weise
der Schluss ziehen, dass die Mutter, die ihr Kind gebiert, von diesem wiederum als
Mutter »geboren« wird.

1% DW, Pr. 14, 171, 8f. (»nochtant in genoeget den edelen oitmoedegen mynschen da
myt neit, dat hey der eynege geboren sun is, den der vader ewenclichen geboren hait,
hey in wylt och vader syn inde treden in de selue gelicheit der eweger vaderschafft inde
geberen den, van dem ich (ewen) Ewendlichen geboren byn.« Ebenda, 170, 61.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

rigkeit der Demut und der Grund dieser Schwierigkeit in den Blick
genommen werden.

lll. Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden
1. Der Weg von Selbst in Selbstlosigkeit

In einer deutschen Predigt antwortet Eckhart auf die von thm an
seine Zuhorer gestellte Frage, »Wie soll man leben?«, mit folgender
kondensierter Antwort: »Du sollst aus thm (Gott) sein und sollst fiir
ihn sein und sollst nicht aus dir sein und sollst nicht fiir dich sein und
sollst niemand zugehoren.«” Hier scheint in aller Komprimiertheit
die Bedingung enthalten, die ein Leben in Demut, d.h. aus und fiir
Gott, moglich macht. Aus und fiir Gott beinhaltet nicht etwa nur, aus
und fiir nichts anderes zu leben, sondern wird dezidiert abhingig
gemacht davon, nicht aus und fiir sich selbst zu leben. Das ist der
ausgewiesene und eigentliche Gegenpol zur demiitigen Haltung. Erst
in zweiter Linie heisst es dann, man soll sich ebenso niemandem (und
nichts Anderem) zuordnen. Diese Reihenfolge ist fiir Eckhart zwin-
gend, denn jegliche Bindung hingt fiir ihn primér an der Selbstbin-
dung; diese ist gemiss dem Meister Bedingung der Moglichkeit jeg-
licher Fremdbindung!®. Um also fihig zu sein, aus und fiir Gott,
sprich demditig, zu leben, muss man ledig und frei werden von jener
Fundamentalbindung, die jedes Einzelleben wie eine unausweichli-
che Gravitation auszurichten und zu steuern scheint: der Selbstbezug
oder das sogenannte gesunde Selbstinteresse. Demut bedingt nichts
weniger als eine radikale und totale Umstellung der — wie Hegel sa-
gen wiirde — natiirlichen Einstellung. Der vermeintlich unmittelbare
und unumgingliche Ausgangspunkt eines jeden soll sich auflosen,

197 DW, Pr. 16b, 193, 1f. (»Df solt sin sin und solt im sin und ensolt din niht sin und
ensolt dir niht sin und ebsolt niemannes sin.« Ebenda, 192, 11.)

1% Alle Liebe dieser Welt ist gebaut auf Figenliebe. Hattest du die gelassen, so hittest
du die ganze Welt gelassen.« (DW, Pr. 6, 83, 21£. »Alliu minne dirre werlt ist gebliwen
if eigenminne. Heetest di die gelazen, s6 heetest dd aldie werlt gelizen.« Ebenda, 82,
181.) Die Entbindung von der Eigenbindung lisst sich demnach allgemein als die
Méglichkeit der Auslésung aus dem Beziehungsbereich des Geschaffenen bezeichnen:
»Das Figene verleugnen, heisst das Geschaffene, heisst dies und das verleugnen. Denn
das Dies und Das ist Eigenes, ist Geschopf.« (LW, Serm., 611, 2{. »Abnegatio proprii est
abnegatio creaturae sive huius et huius. Hoc enim et hoc proprium est, creatura este,
Ebenda, 610, 11)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

87


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Meister Eckharts einende Demut

nimlich das Haften am eigenen Selbst'®. Das wirkt zunéchst un-
denkbar, vor allem undurchfiihrbar. Meister Eckharts Forderung ist
jedoch in keinerlei Weise mildernd auszulegen®. Man konnte ja
meinen, dass der Mensch, der nach Eckhart in seinem Sein aus Gott
gespeist ist, egal wie er lebt, nach dieser Ansichtsweise aus Gott lebt.
Und da das gottliche Sein daran »hingt«, sich mitzuteilen, der

199 Vgl. hierzu die Studie von A. M. Haas: »>... das Persénliche und Eigene verleugnen.
Mystische vernichtigkeit und verworffenheit sein selbs im Geiste Meister Eckharts, in
A. M. Haas, 1996, 310-336.

1 Die Kompromisslosigkeit, in welcher Fckhart diese Bedingung denkt, deutet sich in
folgender kleiner Zitatenkostprobe an: »Wo der Mensch in Gehorsam aus seiem Ich
herausgeht und sich des Seinen entschligt, ebenda muss Gott notgedrungen hinwieder-
um eingehen; denn wenn einer fiir sich selbst nichts will, fiir den muss Gott in gleicher
Weise wollen wie fiir sich selbst.« (DW, RdU, 335, 22 {.); entsprechend definiert Eckhart
den guten Willen: »Nun kénntest du fragen, wann der Wille ein rechter Wille sei? Dann
ist der Wille vollkommen und recht, wenn er ohne jede Ich-Bindung ist und wo er sich
seiner selbst entdussert hat und in den Willen Gottes hineingebildet und -geformt ist. Ja,
je mehr dem so ist, desto rechter und wahrer ist der Wille.« (DW, RdU, 361, 24f{)
Eckhart macht die Forderung der Selbstlosigkeit nicht nur als allgemeines Gesetz, son-
dern an allen nur denkbaren konkreten Hinsichten fest: »Der Mensch muss lernen, bei
allen Gaben sein Selbst aus sich herauszuschaffen und nichts Eigenes zu behalten und
nichts zu suchen, weder Nutzen noch Lust noch Innigkeit noch Siissigkeit noch Lohn
noch Himmelreich noch eigenen Willen. Gott gab sich nie noch gibt er sich je in irgend-
einen fremden Willen; nur in seinen eigenen Willen gibt er sich. Wo aber Gott seinen
Willen findet, da gibt er und lisst er sich in ihn hinein mit allem dem, was er ist. Und je
mehr wir dem Unsern entwerden, um so wahrhafter werden wir in diesem. Darum ist’s
damit nicht genug, dass wir ein einzelnes Mal uns selbst und alles, was wir haben und
vermogen, aufgeben, sondern wir miissen uns oft erneuern und uns selber so in allen
Dingen einfaltig und frei machen.« (DW, RdU, 411, 7{.) Auch religiése Akte wie Gebet,
Fasten, Wachen, Ubungen und Kasteiungen, die im Zustand der »Ichgebundenheit«
vollzogen werden, sind in Eckharts Augen wertlos (vgl. DW, Pr. 2, 27, 301f.). »Jegliche
Ichgebundenheit an irgendwelches Werk, das dir die Freiheit benimmt, in diesem gegen-
wirtigen Nun Gott zu Gebote zu stehen und ihm allein zu folgen in dem Lichte, mit
dem er dich anweisen wiirde zum Tun und Lassen, frei und neu in jedem Nun, als ob du
anders nichts hittest noch wolltest noch kénntest: — jegliche Ichgebundenheit oder jeg-
liches vorsitzliche Werk, das dir diese allzeit neue Freiheit benimmt, das heisse ich nun
ein Jahr.« Mit diesem einen Jahr spielt Eckhart auf die Verzégerung im Vollzug des
Vollkommenwerdens an (ebenda, 27f., 30{.). Der Verlust dessen, was dem Selbst ir-
gendwie Halt und Stiitze gewihrt, wird von Eckhart deshalb als positiv gewertet: »Nur
deshalb lisst der getreue Gott zu, dass seine Freunde oft in Schwachheit fallen, damit
ihnen aller Halt abgehe, auf den sie sich hinneigen oder stiitzen kénnten. Denn es wire
fiir einen liebenden Menschen eine grosse Freude, wenn er viele und grosse Dinge
vermochte, sei’s im Wachen, im Fasten oder in anderen Ubungen sowie in besonderen,
grossen und schweren Dingen; dies ist ihnen eine grosse Freude, Stiitze und Hoffnung,
so dass ihnen ihre Werke Halt, Stiitze und Verlass sind. (Gerade) das (aber) will unser
Herr ihnen wegnehmen und will, dass er allein ihr Halt und Verlass sei (...) er soll ihr

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

Mensch auch schon dadurch, dass er lebt, fiir Gott lebt. Dem ist aber
nicht so, laut Eckhart. Richtig — oder mit Eckhart emphatischer
ausgedriickt — vollkommen zu leben bedeutet nach thm, dass der
Mensch, dessen Sein ohnehin ohne sein Zutun empfangen ist, be-
wusst gemaiss dieser buchstiblichen Gegebenheit lebt, und zwar nicht
nur in gewissen Momenten oder in theoretischer Hinsicht, sondern
s0, dass sein ganzes Leben zu einem einzigen, auf den »Mitteilenden«
hingeordnetes »Empfangen« wird". Das impliziert, dass Besitzden-
ken insgesamt tberwunden werden muss — vor allem seine grund-
legendste und unreflektierteste Spielart: namlich der Ansatz, sich
selbst zu besitzen. Alles, was der Mensch hat, hat er im eigentli-
chen Sinn nach Eckhart nur als kontinuierlich Empfangenes. Um
wahrhaftig zu haben, muss er empfangend haben, muss er das Haben

Halt und Trost sein, sie aber sollen sich als ein reines Nichts erfinden und erachten in all
den grossen Gaben Gottes. Denn je entblosster und lediger das Gemiit Gott zuféllt und
von thm gehalten wird, desto tiefer wird der Mensch in Gott versetzt, und um so emp-
finglicher wird er Gottes in allen seinen kostbarsten Gaben, denn einzig auf Gott soll
der Mensch bauen.« (DW, RdU, 393, 231.)

M Es scheint allgemein so zu sein, dass kein Geschépf als solches oder, insofern es dies
und das ist, fiir die Gnade oder irgendeine Vollkommenheit, besonders eine allgemeine,
aufnahmefihig oder -bereit ist, sondern nur insofern es auf Gott hingeordnet und von
all seiner Beziehung und Riicksicht auf sich oder ein anderes Geschaffenes oder ein Dies
und Das gelost und befreit ist. Daher sagt Augustin, die Seele sei nur dadurch, dass sie
Bild Gottes ist, fiir ihn empfianglich. Denn das Bild ist als Bild ganz auf das bezogen und
hingeordnet, dessen Bild es ist, und diese Hinordnung hat es nur zu diesem und zu
nichts anderem« (LW, Serm., 609, 18. »Ubi notandum quod creatura universaliter non
videtur esse capax passive sive susceptive gratiae aut cuiusquam perfectionis, communis
maxime, in quantum creatura sive (in) quantum hoc et hoc, sed solum ut in ordine ad
deum, circumscripta et exuta ab omni ordine et respectu sui ad se aut ad aliud creatum
sive ad hoc et hoc. Unde Augustinus dicit quod anima eo quod imago dei est capax.
Imago enim, in quantum imago, se tota ad illud est, cuius imago est, sive in ordine, quem
ad illud habet, et ad nihil (aliud).« Ebenda, 608, 141.)

. Kern kristallisiert den natiirlich erscheinenden Ausgangspunkt, dass man sich
selbst besitzt, als dasjenige heraus, was fiir Fckhart die »Liige der Kreatur« sei (vgl.
1994, 21). K. Oltmanns fasst diesbeziiglich den philosophischen Hintergrund der Seins-
these ins Auge: »Damit ist auch die Vorstellung einer auf sich bestehenden Vorhanden-
heit der Kreaturen aufgelést. Das, was uns als Sein in den Kreaturen begegnet, diese
zuverlassige, gegenstandliche Wirklichkeit, ist da nur ein Schein. Die Kreaturen haben
das Sein gar nicht als ruhenden Besitz, sondern das Sein ist ein immer neues Geschehen;
»0mnis creature continue accipit esse a deo, et suum esse est in continuo fluxu et fiere«
(in Sap. Thery IV, S. 385, 121.). Es ist ein Geschehen, das nicht sie selbst aus sich heraus
erzeugen, sondern das mit ihnen geschieht. Die Kreaturen aus sich selbst heraus, als das,
was sie sind, sind nichts und kénnen darum in keiner Weise mitwirken an ihrem Sein.
Thr Sein ist das Rufen, Denken, Leben Gottes. « (1957, 1971.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

89


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Meister Eckharts einende Demut

als Empfangen begreifen. Auf alle Taten und andere Beziehungen
kommt es nicht an'*?, solange der Mensch sich nicht bewusst in die-
sen Grundbezug stellt.

Wie nun aber gelangt der Mensch dazu, dass er sein Leben aus
der vermeintlichen Selbstfundierung mit der dazugehorigen Man-
nigfaltigkeit der Beziehungen heraus in diesen Grundbezug stellt?
Wie kann er Eckharts sehr schlanke Anweisung, »du sollst nicht aus
dir sein und du sollst nicht fiir dich sein«, umsetzen? In anderen
Worten: Wie kann das im Selbstbezug verwurzelte Selbst aus sich
ausgehen, sich selbst, wie Eckhart sagt, »entwerden«, um ausschliess-
lich aus und fiir Gott zu sein? Bevor man sich dieser Frage zuwendet,
wie das Selbst mit dieser ihm aufgetragenen Aufgabe tiberhaupt um-
gehen kann, soll betrachtet werden, wie Eckhart den Ausgang des
Selbst aus sich selbst umschreibt.

In den Bemiihungen, seine Zuhorer von ihrem hartnickigen
Haften am Selbst oder am Eigenen loszueisen, begegnet man immer
wieder einem Begriff: Entiusserung. So heisst es in exemplarischer
Weise: »Dafiir, dass ich um seinetwillen mich meiner selbst entdufle-
re, dafiir wird Gott mit allem, was er ist und zu bieten vermag, ganz
und gar mein Eigen sein, ganz so mein wie sein, nicht weniger noch
mehr.«™ Was heisst Entiusserung? Blickt man auf den Gesamtkon-
text der Eckhartschen Lehre, so gewinnt man den Eindruck, dass sich
die Bedeutung dieses Begriffs am ehesten tiber den buchstiblichsten
Sinn ergibt (und damit ein rares Beispiel einer hochdeutschen Rede-
wendung bietet, die hinsichtlich Ausdruckskraft der mittelhochdeut-
schen (sin selbes Gizgdn) nicht nachzustehen braucht). Die Buchstib-
lichkeit der Bedeutung der Entiusserung, die den Menschen vom
Selbstbezug in den Gottesbezug trigt, wird ersichtlich, wenn man
sich seine Gottescharakterisierung vor Augen hilt: »Es ist Gott und
allem Gottlichen, insofern es gottlich ist, eigen, innen zu sein und
zuinnerst zu sein (est inesse et intimum esse)«'. Daraus entsteht
die buchstibliche Relevanz der Ent-dusserung: das Selbst muss, um

% So betont Meister Eckhart auch explizit: »Die Leute brauchten nicht soviel nach-
zudenken, was sie tun sollten; sie sollten vielmehr bedenken, was sie wire.« (DW, RdU,
343, 131. »Die liute endérften niemer vil gedenken, waz sie teeten; sie solten aber ge-
denken, waz sie weeren.« Ebenda, 342, 121.)

1 DW, RdU, 425, 16f. (»Wider daz, daz ich min selbes tizgan durch in, di wider sol got
mit allem dem, daz er ist und geleisten mac, alzeméale min eigen sin, rehte min als sin,
noch minner noch mér.« Ebenda, 424, 151.)

5 LW, Exp. sec. Joh., 519, 331.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

sich in den Grundbezug mit dem so gearteten »zuinnersten« Gottli-
chen stellen zu konnen, seine Beziehungsweise ent-dussern.

Diese Verlagerung nun betrifft das Selbst als Ganzes. Denn das
Selbst — so weiss Eckhart schon vor einer explizit gemachten Dialek-
tik Hegelscher Priagung — definiert und versteht sich nur tiber den
Bezug zum Anderen. Darauf basiert auch die von Eckhart gemachte
Zusammenfigung von Selbst- und Fremdbindung. Der Selbstbezug
lebt sozusagen aus dem Bezug zum Bereich dessen, was als Nicht-
Selbst angeschaut wird. Indem das Selbst an sich selbst hiangt, hingt
es zugleich an all dem, was nicht es Selbst ist, es jedoch als Selbst
ausmacht. Das Selbst bedarf deshalb eines Bereichs des Ausser-Sichs,
im Verhiltnis dazu es sich im Selbstbezug als Selbst abheben kann.
Diese Beziehungsweise nach Aussen hin ist demnach konstitutiv fir
ein natlirliches Selbstverstindnis. Die Forderung nach Ent-dus-
serung, um in den Grundbezug mit dem Gottlichen zu gelangen —
welches als dasjenige gekennzeichnet ist, was »innen« bzw. »zuin-
nerst« ist —, zielt daher letztlich auf diese dem Selbst konstitutiven
Bezugsweise ab. Will der Mensch gottesempfianglich werden, muss er
die Denk- und Bezugsweise des Selbstbezugs, der am #usserlichen
Fremdbezug hingt, Gberwinden. Er muss aus der »Eigenlust« — so
Eckhart — »in sich selbst hinein«™¢. Dieses »In-sich-selbst-Hinein«
steht nun paradoxer Weise keinem Aussen gegentiber — das Aussen
wiire hier vielmehr wiederum die »Eigenlust«, die eines Aussens be-
darf und impliziert, um dagegen Eigenlust zu sein. Um zu verstehen,
was Eckhart mit In-sich-selbst-Hinein meint, sei auf den schonen,
bereits zitierten Ausdruck verwiesen, dass der Mensch »geinnigt«
werden soll. Das heisst, das jegliche Bezugsweise nach Innen ge-
richtet werden soll, was in anderen Worten impliziert, dass alles als
Innen verstanden werden kann'®. Entdusserung ist demnach als
Komplementirbegriff der Innigung zu verstehen: fiir den in Demut

s Vgl DW, Pr. 75, 121, 2f.

W Vgl. DW, Pr. 14, 169, 30.

8 »Innenc ist das betonte Kennzeichen des gesamten gottlichen Bereichs nach Eckhart.
Dass »Gott« derjenige ist, der allem »zuinnerst« ist, spricht sozusagen die Dimension
an, in der Géttliches iiberhaupt ist. Dies ist nachvollziehbar, weil ausser Gott nach Eck-
hart »nichts« ist; also ist Gott aufgrund seiner Definition dasjenige, was notwendig
innen ist, denn Gott kann gar nicht in einem Aussen sein. So auch beschreibt Eckhart
das trinitarische Prinzip: Der »Ausgang« des Vaters in den Sohn »(erfolgt) nach innen,
einmal weil er geistig ist, sodann weil fiir Gott nichts draussen ist; ausser ihm ist nichts.«
(LW IV, Serm. II, 9, 8 »Secundo, quia processus ille est ad intra, tum quia intellectualis,
tum quia nihil est deo extra; praeter ipsum nihil« Ebenda.) Darum auch ist der gott-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 91

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

an die Gottesmitteilung Angeschlossenen gibt es kein Aussen mehr.
Denn Ich, Welt und Gott sind untrennbar geworden. Diese Ein-sicht
jedoch birgt offensichtlich die Auflosung des Selbst im gewohnten,
abgrenzbaren Sinn in sich. D. h. Entdusserung als Bedingung der De-
mut — bzw. als Bedingung »aus und fiir Gott« zu leben — bedeutet
demnach fiir das Selbst, welches sich iiber eine feste Grenze hin zu
Anderem, ihm Ausserlichen konstituiert, das Ende. Diese Kon-
sequenz hat Eckhart in aller Ausdriicklichkeit vor Augen. So schreibt
er, wie oben bereits angefiihrt, in aller Schirfe: »Demut geht auf ein
Vernichten des eigenen Selbst aus.«'

Diese Schlussfolgerung soll nun in den Horizont der obigen Be-
deutungsanalyse der Demut als »Empfanglichkeitsanlage« gestellt
werden. Sie wirkt sich offensichtlich in entscheidender Weise darauf
aus, denn es zeigt sich dadurch, dass das in der Demut »vernichtete«
Selbst als Empfangendes vom Gebenden nicht zu unterscheiden ist.
Mit die Rede vom Empfangen und Geben darf sich demnach nicht das
Bild einstellen, dass das Selbst im Sinne eines abgrenzbaren Emp-
fangsgefasses ein eigenstindiger Posten, ein von Gott unterschiede-
nes, fiillbares Objekt wire, in das er sich als Sein ergiesse. Auch in der
Beziehung von Empfangen und Geben gilt das Gesetz der Entiusse-
rung: Das eine ist dem anderen nicht dusserlich. Auf genau diesen
Punkt zielt eine Aussage Eckharts, in welcher er bewusstermassen
die Verstehenskapazitit seiner gegenwirtigen Zuhorer (und auch
spiteren Leser) bis an thre Grenzen treibt. Sie lautet: »Ein Meister
sagt: wire jedes (trennende) Mittel weg zwischen mir und der Mauer,
so wiire ich an der Mauer, gleichviel wire ich nicht in der Mauer. So
(aber) ist es nicht bei geistigen Dingen, denn (bei denen) ist immer
das eine in dem andern; was da empfingt, das ist {dasselbe), was da
empfangen wird, denn es empfiangt nichts als sich selbst. Dies ist
schwierig. Wer dies versteht, dem ist genug gepredigt. «'*

Worte wie diese fassen ohne viele weitere Worte zusammen,

gemisse Mensch der »inwendige« Menschen, denn »alliu dinc sint den inwendigen
menschen ein inwendgiu gétlichiu wise« (DW 'V, 277, 21).

1 DW, VA, 437, 30f. (»volkomeniu démiieticheit git Gf ein vernihten sin selbes.«
Ebenda, 436, 271.)

120 DW, Pr. 16a, 183, 1f. (»Een meester sprect: ware alle middel af tusscen mi ende dien
muer, soe waric ane den muer, nochtan en waric in den muer niet. aldus en eest niet in
gheesteliken dingen, want dat een es emmer in den anderen; dat daer ontfaet, dat es dat
daer ontfangen wert, want en ontfaet niet dan he seluen. Dit es subtijl. die dit verstaet,
he es gnoech ghepredecht.« Ebenda, 182, 11.)

92  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

warum das Unterfangen, das mit der Demut im Sinne Meister Eck-
harts verbunden ist, schwierig ist. Denn wenn Demut eine Tiefe be-
deutet, in der der Mensch empfinglich wird, so bedeutet dies gemiss
der obigen Worten zugleich, dass der Mensch in der Demut so emp-
fangen kann, dass, das was empfingt, dasselbe ist wie dasjenige, was
empfangen wird. Diese Moglichkeit, die unsere gewohnten Denk-
und Verstehensschemen auf den Kopf stellt, ist in der Rede vom
demiitigen Empfangen enthalten. Sie impliziert eine Beziehung, die
sich nicht tber die uns gleichsam einprogrammierte Trennung eines
Subjekts von einem Objekt entfaltet, weshalb sie sich auch in der
Sprache nur so schwer und uneindeutig vermitteln ldsst. All dies
weist daraufhin, dass mit dem Unternehmen, demiitig zu werden,
fiir Meister Eckhart eine totale und radikale Umstellung unserer
Grundeinstellung, die sich in unserer Denk- und Bezugsweise nieder-
schldgt, verbunden ist. Dies macht er neben dem Begriff der Entius-
serung auch mit dem Ausdruck der »Abgeschiedenheit«'® deutlich,
tber die er einen eigenen Traktat geschrieben hat®. Das Verhaltnis
der Abgeschiedenheit zur Demut wird im Bestreben des Meisters, in
diesem Traktat vor allem die Abgeschiedenheit hervorzuheben, hier-
archisch dargestellt. So lobt er die Abgeschiedenheit vor anderen
Tugenden, auch der Demut, jedoch in bezug auf letztere mit Argu-
menten, die die Hierarchisierung nur schwer einsehbar machen, viel-
mehr die Untrennbarkeit von beiden zu bekunden scheinen™. Auf-

1 Dieses »zentrale Wort« ist nach der Wortfelduntersuchung von L. Vélkers « in der
voreckhartschen Sprache nicht belegt.« (1964, 19). Dennoch scheint nach ihm der
Riickschluss erlaubt, dass dieses Wort bereits existiert haben muss aufgrund von Eck-
harts polemischen Anspielungen falsch verstandender Abgeschiedenheit (eben-
da).Vélkers orientiert in seiner Studie auch iiber den Bezug des Wortsinns vom lateini-
schen Wortgebrauch separare, von dem aus ebenfalls die »umfassende existenzielle
Bedeutung« (25) des Begriffs herriihren mag (21ff.).

122 Zur Echtheitsfrage dieses Traktats, um die sich eine Diskussion zwischen J. Quint
und E. Schaefer auf der einen Seite (bejahend), H. Fischer, K. Weiss und K. Ruh auf der
anderen Seite (verneinend) entspann, vgl. den zusammenfassenden Kommentar des
Herausgebers J. Quint, DW V, 392. Eine sorgfiltige philosophische Analyse zu diesem
Traktat bietet Erwin Waldschiitz, 1978, in seinem V. Kapitel des ersten Teils sowie im
gesamten zweiten Teil seines Buches, in dem er u. a. auch andere philosophische Rezep-
tionsversuche der Eckhartschen Abgeschiedenheit vorstellt und untersucht.

2 »Die Meister loben auch die Demut vor vielen anderen Tugenden. Ich aber lobe die
Abgeschiedenheit vor aller Demut, und zwar deshalb, weil Demut ohne Abgeschieden-
heit, vollkommene Abgeschiedenheit aber nicht chne vollkommene Demut bestehen
kann (...) Nun sind allzeit zwei Tugenden besser als eine.«(DW, VA, 437, 26f. »Die
meister lobent ouch démiieticheit viir vil ander tugende. Aber ich lobe abegescheiden-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 93

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Meister Eckharts einende Demut

grund dessen lasst sich eher mit Erwin Waldschiitz folgern, »dass
Demut ein anderer Name fiir Abgeschiedenheit sein kann, und um-
gekehrt, nur die Blickwinkel sind verschieden«*. Dennoch ist fest-
zuhalten, dass Meister Eckhart die Demut als Fundament der Abge-
schiedenheit betrachtet. Sie bezeichnet denjenigen Selbstbezug —
besser gesagt Nicht-Selbstbezug —, der in die Abgeschiedenheit
miindet. Deshalb sind beide Begriffe kaum zu trennen, vor allem
erscheint es unmdglich, eine Grenze zu ziehen, wo die Demut endet
und die Abgeschiedenheit beginnt. Eckharts Begriff der Abgeschie-
denheit ist zentral fiir seinen Demutsbegriff, weil er — als Zielzustand
der Demut — diese in entscheidender Weise auszurichten vermag.
Abgeschiedenheit stellt in aller Reinheit das Grundverhiltnis dar, in
welches demiitiges Leben miindet.

heit viir alle démiieticheit, und ist daz dar umbe, wan démiieticheit mac gestdn ne
abegescheidenheit, s6 enmac volkomeniu abegescheidenheit niht gestin 4ne volkomene
démiieticheit () N ist alle zit zwd tugende bezzer dan einiu.« Ebenda, 436, 231.) Zum
Schluss des Traktats fasst Eckhart diese Zusammengehérigkeit nochmals zusammen,
welche die Abgeschiedenheit nur mit der Demut und mit sonst keiner der zu Beginn
des Traktats aufgezihlten Tugenden zu haben scheint: »Das festeste Fundament, worauf
diese Vollkommenheit stehen kann, das ist Demut; denn wessen Natur hier der tiefsten
Niedrigkeit kriecht, dessen Geist fliegt empor in das Héchste der Gottheit (...). Wer
daher zu vollkommener Abgeschiedenheit zu kommen begehrt, der trachte nach voll-
kommener Demut, dann kommt er in die Nihe der Gottheit.« (DW, VA, 459, 11f.«Daz
vesteste fundament,dar Gf disiu volkomenheit gestin mac, daz ist démiieticheit, wan
swelhes natfire hie kriuchet in der tiefsten niderkeit, des geist vliuget Gf in daz heehste
der gotheit (...). Und da von, swer begert ze komenne zu volkomener abegescheiden-
heit, der stelle nach volkomener démiieticheit, s6 kumet er in die neehede der gotheit.«
Ebenda, 458, 101.). Angesichts der durch den Traktat selbst also kaum haltbaren Hier-
achisierung, die Eckhart zwischen Abgeschiedenheit und Demut vornimmt, méchte
man dem klirenden Wort von Dietmar Mieth zustimmen, der sagt, es gibt »typische
Haltungsbilder Eckharts« (z.B. Armut, Gelassenheit, Abgeschiedenheit), die je nach
Kontext unterschiedlich hervorgehoben werden: »Wenn er sich jeweils mit einem dieser
Haltungsbilder beschiftigt, in den >Reden der Unterweisung< mit der Demut, im >Buch
der gottlichen Trostunge mit der Gerechtigkeit, in der beriihmten Predigt iiber die
Armut mit der geistigen Armut, in dem Traktat iiber die Abgeschiedenheit mit der
Abgeschiedenheit usw., erklart er jeweils die gerade verhandelte Tugend fiir die héchste.
(...) Der Grund ist einfach: Wo Eckhart einer bestimmten spezifischen Tugend auf den
Grund geht, wo er sie im Sein nehmen will, verfolgt er sie in Gott zuriick, und dann ist
sie mit Gott identische und »natiirlich« allen »realen« Tugenden iiberlegen«. (in K. Ruh,
1986, 65)

4 E. Waldschiitz, 1978, 212.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden
2. Der bezuglose Bezug des Abgeschiedenen

Das Konzept der Abgeschiedenheit bei Eckhart meint keine Verhal-
tensweise, in der sich der Mensch von Besitz oder von personlichen
Beziehungen in vordergriindiger Weise abscheidet. Sie setzt grund-
sitzlicher an. Denn es geht Eckhart ja nicht darum, trennen zu leh-
ren, sondern gegenteilig, Trennungen tiberwinden zu lehren. Der
Mensch, der vermeint, er habe tber die Trennung zu gewissen Men-
schen oder Dingen etwas gewonnen, hat die zu tiberwindende Tren-
nung viel eher vertieft, weil er nach wie vor davon ausgeht, in der
Sonderung sich selbst oder Gott zu finden. Abgeschiedenheit dage-
gen zielt darauf ab, diese spaltende Denk- und Verhaltensweise ins-
gesamt abzuscheiden. Das bedeutet, dass der Mensch sich weder auf
die ihm #usserlichen Subjekte oder Objekte griindend bezieht, noch
in der Abweisung davon auf sich selbst. Abgeschiedenheit in Meister
Eckharts Sinn meint, von unterschiedenen Stiitz-punkten frei zu
sein, um sich auf das Ungeschiedene zu stellen. Solchermassen steht
der Abgeschiedene gemaiss Eckhart auf dem »Nichts«; nur dann ist er
fahig, sich in das unmittelbare Geschehen einzulassen, welches er im
untrennbaren Ineinander von Seinsmitteilung bzw. Seinsempfang als
Gottliches charakterisiert™. Vollkommene Abgeschiedenheit — so
Eckhart — »will weder Gleichheit noch Ungleichheit mit irgendeiner
Kreatur haben noch dies und das: sie will nichts anderes als sein. Dass
sie aber dies oder das sein mochte, das will sie nicht; denn wer dies
oder das sein will, der will etwas sein, Abgeschiedenheit hingegen
will nichts sein.«** (Hervorhebung D.S.) Abgeschiedenheit will
»nichts« sein bzw. will nichts »als sein«, weil nur so der Mensch
»gottformig« wird?” und damit gemiss der Weise des Gottes- bzw.

25 Hierfiir sei nochmals das bereits im vorigen Abschnitt angefiihrte Zitat vervollstin-

digt: Gott »wirkt danach, wie er Bereitschaft und Empfanglichkeit findet. In welchem
Herzen nun dies oder das ist, da kann in dem »dies oder das« etwas sein, wodurch Gott
nicht auf das hichste zu wirken vermag. Soll daher das Herz Bereitschaft haben zum
Allerhdchsten, so muss es auf einem reinen Nichts stehen, und darin liegt auch die
grosste Moglichkeit, die sein kann. Da nun das abgeschiedene Herz auf dem Héchsten
steht, so muss dies auf dem Nichts sein, denn in dem liegt die grissste Empfianglichkeit.«
(DW, VA, 451, 35£)

126 Ebenda, 439, 8f. (»Volkomeniu abegescheidenheit (...) enwil weder glicheit noch
unglicheit mit keiner créatiire haben noch diz noch daz: si enwil niht anders wan sin.
Daz si aber welle diz oder daz sin, des enwil si niht. Wan swer wil diz oder daz sin, der
wil etwaz sin, s6 enwil abegescheidenheit nihtes niht sin.« Ebenda, 438, 71.)

27 »Diese unbewegliche Abgeschiedenheit bringt den Menschen in die grosste Gleich-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 95

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Meister Eckharts einende Demut

Seins- und nicht des Selbstbezugs lebt, welcher sich aus einer Fixie-
rung und Grundunterscheidung speist. Das von Eckhart gern ge-
brauchte Wort der Gottformigkeit ist natiirlich hochst missverstéind-
lich, weil es genau nicht in dem Sinn gemeint ist, den es suggeriert,
nimlich dass man eine gewisse gottliche Form annimmt, um Gott
gleich zu werden. Gemeint ist vielmehr gegenteilig, gar keiner be-
stimmten Form mehr anzuhdngen. Der Abgeschiedene ist gott-
formig, weil er der Ungeschiedene ist, weil er sich nicht auf den Un-
terschied, sondern auf den unterschiedlosen Grund alles Seienden
griindet — d. h. zugleich sich selbst nicht mehr griindet. Erst dann —
in diesem Zustand, welchen Eckhart Armut nennt — kann sich der
unterschiedlose Grund von allem offenbaren. In einem bezuglosen

heit mit Gott. Denn dass Gott Gott ist, das hat er von seiner unbeweglichen Abgeschie-
denheit, und von der Abgeschiedenheit hat er seine Lauterkeit und seine Einfaltigkeit
und seine Unwandelbarkeit.« (Ebenda, 443, 13f. »Disiu unbewegelichiu abegescheiden-
heit bringet den menschen in die groeste glicheit mit gote. Wan daz gotist got, daz hater
von siner unbewegelichen abegescheidenheit, und von der abegescheidenheit hat er sine
ltiterkeit und sine einvalticheit und sine unwandelbarkeit.« Ebenda, 442, 121.)

128 Entsprechend erklart Eckhart in seinem Kommentar zum Buch der Weisheit: »Es ist
zu merken, jedes Geschopf ist als Geschépf unterschieden, und folglich fiir jedes
Geschopf, da ja jedes unterschieden ist, ein anderes. Fiir Gott ist aber nichts ein anderes,
da er ja das Nichtunterschiedene ist. Das Nichtunterschiedene ist ja nie ein anderes.
Denn dadurch, daf3 er ein anderes wire, wire er schon ein Unterschiedenes (... omne
creatum, eo quod creatum, distinctum est, et per consequens alterum omni creato, utpo-
te omni distincto. Deo autem nihil est alterum, utpote indistinctum. Indistinctum enim
nunquam est alterum. Tam enim esset distinctum eo quod alterum).« (LW II, 379, 52).
Derjenige Mensch deshalb, der sich nach Eckhart dem Bereich der Unterschiedenheit
gleichsam entwindet, kann gleich ununterschieden und universal wie Gott sein: »Gott
ist ungeschieden von allen Dingen. So (auch) soll der Mensch ungeschieden sein von
allen Dingen, das heif$t: daf§ der Mensch in sich selbst nichts sei und sich seiner selbst
véllig entiussert habe; so ist er ungeschieden von allen Dingen und ist alle Dinge. Denn
soweit du in dir selbst nichts bist, so weit bis du alle Dinge und ungeschieden von allen
Dingen. Darum: soweit du von allen Dingen ungeschieden bist, so weit bist du Gott und
alle Dinge, denn Gottes Gottheit liegt darin, dass er ungeschieden ist von allen Dingen.
Daher nimmt der Mensch, der ungeschieden ist von allen Dingen, die Gottheit dort, wo
Gott selbst seine Gottheit hernimmt« (DW, Pr. 77, 143, 91. »Alsb ist got ungescheiden
von allen dingen. Als6 sol ouch der mensche ungescheiden sin von allen dingen, daz ist:
daz der mensche an im selber niht ensi und zemale sin selbes abegegangen si; s6 ist er
ungescheiden von allen dingen und ist alliu dinc. Wan, als verre d@ niht enbist an dir
selben, als verre bist d@i alliu dinc und ungescheiden von allen dingen. Dar umbe: als
verre dii ungescheiden bist von allen dingen, als verre bist di got und alliu dinc, wan
gotes gotheit liget dar ane, daz er ungescheiden ist von allen dingen. Dar umbe: der
mensche, der ungescheiden ist von allen dingen, der nimet die gotheit, da got selbe sine
gotheit nemende ist.« Fbenda, 142, 71.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

Bezug sozusagen tritt erst der alles griindende universale Bezug her-
vor. Dieser bezugslose Bezug ist die Empfanglichkeit der Abgeschie-
denenheit, die auf Demut basiert.

Die Daseinsweise des abgeschiedenen Demiitigen oder des
demiitigen Abgeschiedenen ist so in eine gottliche Seinsweise
gemiindet, die gerade dadurch gekennzeichnet ist, dass sich Gott
nicht mehr kennzeichnen lasst als von der Seele — oder von irgend
etwas — zu Unterscheidendes'; und dass ebensowenig die Seele eine
davon abgrenzbare Identitit behdlt™. In dieser Unterschiedslosig-
keit, Gleichheit zu Gott, so Eckhart, ist der Mensch allem Unter-
schiedlichen ungleich geworden, wodurch er zugleich die praktische
Dimension des Demutsbegriffs verwirklicht: »Wer sind die, die in
solcher Weise gleich sind? Die nichts gleich sind, die allein sind Gott
gleich. Gottliches Wesen ist nichts gleich, in ihm gibt es weder Bild
noch Form. Die Seelen, die in solcher Weise (Gott) gleich sind, denen
gibt der Vater gleich und enthilt thnen nichts vor. Was der Vater zu
leisten vermag, das gibt er einer solchen Seele in gleicher Weise,
fiirwahr, wenn sie sich selbst nicht mehr gleicht als einem andern,
und sie soll sich selbst nicht niher sein als einem andern. Ihre eigene
Ehre, ihren Nutzen und was immer das Ihre ist, das soll sie nicht
mehr begehren noch beachten als das eines Fremden. Was immer
irgend jemandes ist, das soll ihr weder fremd noch fern sein, es sei
bose oder gut.«**' (Hervorhebung D. S.)

Die Charakterisierung der Demut, die oben als die Haltung um-
schrieben wurde, die bewusst aus und fiir Gott lebt, muss aufgrund
dessen im bewusstem Sinne noch vager gehalten werden. Denn diese
Umschreibung [6st zwar die Eigenstindigkeit der Seele auf, aber
stellt Gott in der Statik eines Pfostens als Halte- und Bezugspunkt
dar. Stattdessen bezeichnet Gott das ganze Geschehen insgesamt, in
der sich »Sein« unbegrenzbar mitteilt und empfingt — wobei man

2 Dieser Gottescharakterisierung entsprechend prigt Nikolaus von Kues spiter seine
pointierte Gottesbezeichnung, welche zugleich als Titel eines seiner Hauptwerke ben-
nent: »De Non-Aliud«. Diese Eckhartsches Gott-Denken gleichsam zusammenfassende
Formel, geht — wie Beierwaltes vermerkt — iiber Proklos auf Plotin zuriick (vgl. W. Beier-
waltes, 1980, 27).

13 Um die Differenzlosigkeit zwischen dem demiitig Abgeschiedenen und Gott klar-
zumachen, zieht Eckhart sogar folgenden provokanten Umkehrschluss: »So denn sagen
wir, dass der Mensch so arm dastehen miisse, dass er keine Stitte sei noch habe, darin
Gott wirken kénne. Wo der Mensch Stitte behilt, da behilt er Unterschiedenheit. Dar-
um bitte ich Gott, dass er mich »Gottes« quitt mache.« (DW, Pr. 52, 561, 161.)

11 DW, Pr. 6, 83, 10f., Mhd: Ebenda, 82, 9f.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

97


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Meister Eckharts einende Demut

redlicherweise sagen darf, dass man hier an die Grenzen — oder viel-
leicht eher an die Entgrenzung — des Denkens stosst, das sich buch-
stiblich nirgendwo mehr festmachen kann'*. Bewusst stosst Eckhart
deshalb auch — obwohl eine gewisse Art des Erkennens hochsten Stel-
lenwert fiir ihn hat, wie noch zu sehen sein wird — das Denken, wel-
ches in seinem eigenen Bereich der Analyse und Kategorisierung
bleiben will (Hegel wiirde es Verstandesdenken nennen), zurtick, in-
dem er das Gottliche als das Nichts™ zu bezeichnen priferiert. Be-
wusst will er damit zu einer Haltung auffordern, die ablésst von ei-
ner, wenn auch noch so elaborierten, Prafiguration Gottes, um in den
unmittelbaren Bezug eines gottlichen Lebens einzusteigen, in der
Gott und Mensch untrennbar werden.

Vor diesem Punkt macht die vorliegende Studie halt. Eckhart
selbst scheint in seinem Richtungsverweis auf dieses ungetrennte

12 Um die Nihe von Eckharts Denken zum neoplatonischen Gedankengut vor Augen
zu fithren, bietet sich an diesem Punkt eine direkte Konfrontation mit Plotin an. Da-
durch wird ersichtlich, wie verwandt — jedenfalls ihren Formulierungen nach — die Mo-
mente des seelischen Aufstiegs zu Gott bei beiden sind: »Wenn aber dein Geist, weil
Gott nichts von all diesen Dingen ist, schwankend geworden ist, so versetze dich zu-
nichst selbst in diese Dinge und erhebe dich dann von ihnen zu Gott; schaue aber so,
dass du dein Denken nicht nach aussen richtest. Denn Gott ist nicht irgendwo, indem er
sich etwa von einem andern Ort getrennt hitte, sondern ist allgegenwirtig fiir jeden, der
sich mit ihm in Beriihrung zu setzen vermag, er ist abwesend fiir jeden, der es nicht
vermag. Wie man auch bei den andern Dingen unméglich etwas denken kann, wenn
man an etwas anderes denkt und sich mit etwas anderem befasst, sondern wie man
dem Gedachten nichts hinzufiigen darf, damit es eben das Gedachte selbst sei, so muss
man auch hier verfahren, da man, wenn man ein anderes Bild in der Seele hat, unter der
Wirkung jenes Bildes nicht an Gott denken kann und die Seele, durch jenes Andere
ergriffen und gebunden vom Gegenteil (dem Nicht-Anderen D. S.) keinen Eindruck zu
gewinnen vermag. Wie es von der Materie heisst, sie miisse durchaus eigenschaftslos
sein, wenn sie Formen aller Dinge in sich aufnehmen soll, so, ja in viel h6herem Grade,
muss auch die Seele formlos sein, wenn in ihr kein Hindernis liegen soll fiir ihre Erfiil-
lung und Erleuchtung durch die erste Natur. Wenn dem so ist, dann muss man von allen
dusseren Dignen absehen und nur auf das schauen, was das schlechthin Innere ist (Kur-
siv D. S.); man darf sich durch nichts Ausseres ablenken lassen, man darf nichts hiervon
wissen, und zwar zunichst dem Zustand nach, in dem man sich befindet, darauf auch
den Ideen nach; man darf nicht einmal von sich selbst wissen, um zum Schauen jenes
Einen, mit dem man eins geworden ist, zu gelangen; man wird dann in eine Art Verkehr
mit dem Einen treten und darauf auch den anderen Menschen etwas von diesem gott-
lichem Wesen enthiillen kénnen.« (Enneaden VI, Buch 9, Abschnitt 7, Hervorhebung
D.S)

13 Minoru Nambara orientiert in seinen Reflexionen zur Vergleichbarkeit des »Nichts«
in der abendlindischen Mystik und im Buddhismus iiberblicksmassig {iber »die geistige
Tradition des »Nichts« (...), in der Fckhart eingekettet ist«. (1960, 144 u. 154-200)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

Leben die Grenzen zur Lyrik zu tberschreiten: »Du sollst ganz dei-
nem >Deinsein< entsinken und in sein >Seinsein< zerflieflen, und es
soll dein »Dein< und sein »Sein« so ginzlich ein >Mein< werden, dass
du mit thm ewig erkennest seine ungewordene >Seinsheit< und seine
unnennbare >Nichtigkeit«. «**

3. Zur Aussichtslosigkeit von selbst, selbstlos zu werden

Um in den unterscheidbaren Bereich zuriickzukehren, der einer phi-
losophischen Analyse zutriglich ist, set der Blick von dieser letzten
Entfaltung des demiitigen Lebens wieder zuriick gewendet. Namlich
auf die Situation, in der der Mensch vor der Aufgabe (im doppelten
Sinn) steht, die mit der Demut in Meister Eckharts Sinn verbunden
ist. Die Frage, die interessiert, ist: Wie kann der nicht demiitige
Mensch die Schwelle zur Demut iiberhaupt iiberschreiten? Vielleicht
ist der Ausdruck der Schwelle sogar noch untertrieben. In Anbetracht
der Umkrempelung unserer Einstellungen, die mit Demut und den
sie qualifizierenden Begriffen der Armut, Ledigkeit, Abgeschieden-
heit anvisiert ist, sollte man vielleicht eher von einem Abgrund spre-
chen, welcher den Nicht-Demiitigen vom Demiitigen trennt. Die
Schwierigkeiten, die sich fiir ersteren ergeben, basieren aber nicht
allein auf der — mit der Demut verbundenen — Umkehrung unserer
Denk- und Bezugsweise (indem der Selbstbezug sich in Gottes/
Seinsbezug auflsst), sondern entstehen mit der Frage, wie und wo
tberhaupt im Projekt der Demut anzusetzen ist. Die Schwierigkeiten
des Ansatzes, die sich aus der Situation des Undemiitigen ergeben,

1+ DW, Pr. 83, 193, 11£. (»Dv solt alzemal entzinken diner dinisheit vnd solt zer fliesen
in sine sinesheit vnd sol din din vnd sin sin ein min werden als genzlich, da dv mit ime
verstandest ewiklich sin vingewordene istikeit vnd sin vhgenanten nitheit.« Fbenda, 192,
101.). Die Verwandtschaft zu Plotin sei an dieser Stelle nochmals betont, denn Plotins
Beschreibung des Einungsgeschehens scheint Fckharts regelrecht zu erlautern: »Viel-
leicht darf man hierbei nicht einmal von Schauen reden. Was aber das Geschaute anbe-
trifft, wenn man hier {iberhaupt das Schauende und das Geschaute voneinander unter-
scheiden kann und nicht vielmehr beides als eines bezeichnen muss, was freilich eine
kithne Behauptung ist, so schaut eigentlich der Schauende nicht in diesem Zustand,
noch unterscheidet er, noch hat er die Vorstellung von zwei Dingen: Fr wird gleichsam
ein anderer, er hort auf, er selbst zu sein, er gehort sich nicht mehr selbst an; dort ange-
kommen ist er aufgegangen in Gott und ist eins mit ihm geworden, wie ein Mittelpunkt,
der mit einem andern Mittelpunkt zusammenfillt« (Plotin, Enneaden VI, Buch 9, Ab-
schnitt 10)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

99


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

erinnern an Kierkegaards Begriff des » Argernisses«'*, das am »Au-
Berordentlichen«'* des christlichen Menschenbilds Anstoss nimmt.
Bei Eckhart schligt sich dieses Ausserordentliche des Menschen-
bildes im Ausserordentlichen eines Anspruchs nieder, der mit or-
dentlichen Motiven, das heisst denen des sogenannt gesunden und
selbstinteressierten Menschenverstands, nicht nachvollziehbar ist.
Auch die Moglichkeit des »Sprunges«, den Kierkegaard als einzigen
Weg in den Glauben veranschlagt', scheint sich auf die Demut
schwer tibertragen zu lassen: Denn von wo und wie soll das selbst-
bezogene Ich tiberhaupt abspringen? Der vom Dinen geprigte Aus-
druck des notwendigen »demiitigen Muts«**® — ein Ausdruck, der fir
unseren Kontext treffend erscheint schon allein angesichts Meister
Eckharts Forderung, sich auf das »Nichts« zu stellen, »is begging the
question«. Denn woher soll der Nicht-Demiitige demiitigen Mut
nehmen?

Man kénnte die angedeutete Schwierigkeit sogar eine logische
nennen. Denn was kann den undemiitigen Menschen, der »aus sich
und fiir sich« lebt, veranlassen, diesen Standpunkt zu verlassen?
Nichts anderes als Selbstinteresse wohl. Eckhart bietet sogar Ansitze,
die das Selbstinteresse packen kionnten, um dieses aus sich selbst
herauszufithren. So zum Beispiel sagt er: »Alles Gestiirm und aller
Unfriede kommt allemal vom Eigenwillen, ob man’s merke oder
nicht«®®®. Der von Unfriede und Gestiirm geplagte Eigenwillige

15 Vgl. S. Kierkegaard, 1985, 84f.

% Ebenda.

7 Hierzu zusammenfassend K. Léwith: »Es ist das zweifelhafte Verdienst von Kierke-
gaard, daf3 er — gegen Hegels Aufhebung des Glaubens in einem verniinftig-verneh-
menden Wissen — den Glauben als einen >Sprunge in den Glauben verstanden hat und
dieser zum Sprung bereiten Leidenschaft der Entscheidung die Verzweiflung zur
Grundlage gab.« (In M. Theunissen und W. Greve, 1979, 555). Dass die Metapher des
Sprungs im Kontext der Glaubensentscheidung iiber Kierkegaard zuriickgeht und schon
bei Heinrich Seuse anzutreffen ist, dariiber unterrichtet G. Scholtz, der im Nachgehen
der Tradition dieser Metapher auch auf das Erbe von Jakobi und Lessing hinweist, wel-
chem der Kierkegaardsche Begriffsgebrauch von Sprung verpflichtet ist. (Vgl.
G. Scholtz, 1967, 206-237.)

1% S, Kierkegaard, 1985, 84f.

13 DW, RdU, 413, 4f. (»Al gestiirme und unvride kumet zemale von eigenem willen,
man merke ez oder enmerke ez niht.« Ebenda, 412, 4{.) Der Eigenwille ist gemeint als
Willensrichtung, die sowohl vom vermeintlichen Fixpunkt des Selbst ausgeht wie auch
darauf zielt. Eigenwille impliziert deshalb fiir Eckhart ein Selbstverstindnis, das von
einem von Gott abgrenzbaren und selbstsuffizienten Selbst ausgeht, wenn auch viel-
leicht nicht in bewusster Weise. Mit diesem »Lassen des Wollens« ist zugleich der grosse

100  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

konnte deshalb motiviert sein, sich seines Eigenwillens zu entledi-
gen, um so seinen Qualen zu entkommen. Einen dhnlichen selbst-
interessierten Ansatz liefert Eckhart, wenn er erklirt, dass »Ich-
gebundenheit« dem Menschen »die Freiheit benimmt« sowie das
Vertrauen zu sich und zu Gott'*. Auch hier konnte der Ichgebundene
sich aufmachen, die eigene Ichgebundenheit zu iiberwinden, in der
Motivation frei und vertrauend zu werden. Es ist jedoch offenkundig,
dass diese Ansiitze in einen Zirkel fithren: Denn sowohl der Friede
wie die Freiheit der von Eckhart propagierten Selbstlosigkeit werden
aufgrund von selbstinteressierten Motiven verfolgt — was sich auf
einen Widerspruch belduft. Die aus Selbstinteresse angegangene
Selbstlosigkeit muss sich selbst im Weg stehen. Eckhart hat diese
Verhaltensweise durchschaut und warnt vor thr®.

Sich selbst im Blick habend, kann das Unterfangen, von sich
wegzukommen, nicht gelingen. Der Ansatz muss also ein anderer
sein. Man konnte zuniichst vorschlagen, dass der Nicht-Demiitige
befihigt sein kann, aus sich heraus zu gehen, wenn er nicht sich,
sondern Gott im Auge hat. Diesen Ansatz scheint Eckhart selbst na-
hezubringen, indem er darauthinweist: »Der Mensch muss sich dar-
an gewohnen, in nichts das Seine zu suchen und zu erstreben, viel-
mehr in allen Dingen Gott zu finden und zu erfassen.«** Doch auch
dieser Ratschlag erweist sich als problematisch. Wie namlich kann
der Mensch sich daran »gewohneng, in allem Gott zu »finden« und
zu »erfassen«? Die Antwort ist bereits im Satz enthalten, obwohl
seine Konstruktion dies nicht klar ersichtlich werden lasst. Das »viel-
mehr« in der Mitte des Satzes sollte durch ein »um« ersetzt werden,
denn die Entwshnung der Angewohnheit, »das Seine zu suchen, ist
wiederum eindeutige Bedingung der Gottfindung. Dies steht fiir Eck-
hart zweifelsfrei fest: »Soll die Seele Gott erkennen, so muss sie sich
selbst vergessen und muss sich selbst verlieren; denn, erkennte sie
sich selbst, so erkennte sie Gott nicht; in Gott aber findet sie sich

Themenkreis vom Eckhartschen Begriff der Gelassenheit angesprochen, fiir den auf die
umfangreiche einlissliche Studie von Adeltrud Bundschuh verwiesen werden soll, 1990,
insbesondere 153 ff.

“ Vgl DW, Pr. 2, 27, 30f.

Vgl zum Beispiel DW, Pr. 4, 53, 8f.

% DW, RdU, 409, 1. (»Der mensche sol sich wenen, daz er des sinen in keinen dingen
niht ensuoche noch enmeine und daz er got in allen dingen vinde und nehme«. Ebenda,
408, 1£)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 101

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

wieder. Indem sie Gott erkennt, erkennt sie sich selber und alle Din-
ge, von denen sie sich geschieden hat, in ihm.«'*

Somit ist man jedoch wieder am Anfangspunkt angelangt. Der
Undemiitige steht demnach vor der Aufgabe des Demiitigwerdens
wie vor einem geschlossenen Kreis, in den kein Weg von seiner Po-
sition aus miindet: Er kann von seiner Ausgangslage aus unméglich
dem Rat folgen, »nicht das Seine zu suchen«, denn wenn er das
konnte, wire er bereits demiitig; er kann auch nicht seine Ichgebun-
denheit Gberspringen, um sich an »Gott« zu halten, weil dieser nur in
der Ungebundenheit vom Ich zu fassen ist. Was motiviert thn, was
befihigt ihn, in die demiitige Armut, in das Nichts der Abgeschie-
denheit zu springen, in der allein der Mensch empfangend wird? An-
satz und Grundlage konnen weder sein ihm angestammter und
gewohnter Selbstbezug sein noch ein Gottesbezug, der im Selbst-
bezug nach Eckhart apriori verunm®oglicht ist. Des Meisters Demuts-
gebot kann den Nicht-Demiitigen deshalb nicht anders als drgerlich
zumuten. Er steht in Anbetracht dessen wie ausserhalb eines un-
durchhaubaren Ringes, der demiitige Selbstlosigkeit und Gottes-
kenntnis in Ich-auschliessender-Weise zusammenschweisst.

4. Demut als »Gotteswerk«

Eckhart dussert sich zu diesem Dilemma nicht. Sein Schweigen hier-
zu ist charakteristisch. Es bezeugt jenen Wesenszug, den sein Schiiler
Tauler im viel berufenen Diktum tiber den »liebenswerten Meister«
prigt, der »aus dem Blickwinkel der Ewigkeit« gesprochen hat, wes-
halb ein Verstehen aus der Perspektive der Zeitlichkeit nicht méglich
st Vielleicht kann jedoch genau dieser Hinweis eine Verste-
hensbriicke fiir unser Problem bieten. Vielleicht ldsst sich das Dilem-
ma des Nicht-Demiitigen beziiglich der Demut aus der Perspektive
der »Zeitlichkeit« gar nicht [osen. Die Unbekiimmertheit, mit der
Eckhart obiges Problem des Ansatzes einfach tibergeht, lasst schlies-
sen, dass es aus seiner Perspektive dieses Problem nicht gibt. Und
wenn es aus seiner Perspektive dieses Problem nicht gibt, so bedeutet

% DW, Pr. 68, 39, 161f. (»sol diu séle got bekennen, s6 muoz si ir selber vergezzen und
muoz sich selber verliesen; wan bekente si sich selber, s6 enbekente si got niht; mér: si
vindet sich wider in gote. In dem, als sie got bekennet, s6 bekennet si sich selben und
alliu dinc in im, d4 si sich von gescheiden hat.« (Ebenda, 38, 141.)

4 Vgl J. Tauler, 1987, Pr. 15, 103.

102  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Schwierigkeit, demiitig zu werden

das, dass obige, von der menschlichen Situation ausgehende Frage
miissig ist, weil die Perspektive fiir eine mogliche Antwort auf das
Problem unangemessen ist. Wahrscheinlich ist es deshalb fruchtlos,
die Bewegung in die Demut hinein lediglich von menschlicher Seite
her zu untersuchen, denn damit steuert man einen Zugang der Ein-
seitigkeit, die in der Perspektive Eckharts — sei sie als diejenige der
Ewigkeit bezeichnet — unzuldssig ist. Damit ist nicht gemeint, dass
nun die Moglichkeit der Demut aus der anderen — sozusagen der
Gottesperspektive — betrachtet werden soll, sondern vielmehr, dass
sie nicht in der Trennung dazu gedacht werden kann. Wenn die De-
mut némlich ein Grundgeschehen offenbart, in dem Mensch und
Gott nicht gesondert sind, so ergibt sich das volle Bild — auch von
der Situation dessen, der im undemditigen Zustand noch in vermeint-
licher Trennung zum Gottesgeschehen lebt — dennoch erst im Vorlauf
auf den »Blickwinkel der Ewigkeit«, in der menschliches und gottli-
ches Sein im Zusammenhang stehen. Das Dilemma, das sich fiir den
Menschen in seinem Unterfangen, demiitig zu werden, ergibt, ist
demnach in einen weiteren Kontext zu stellen, nimlich in den Kon-
text eines Gesamtgeschehens, in dem der Mensch je schon eingebun-
den ist. In einfachen Worten gesagt: Das Projekt, demiitig zu werden,
lastet sozusagen nicht auf menschlichen Schultern allein. In diese
Richtung sind gezielte Aussagen von Meister Eckhart zu deuten, bei-
spielsweise wenn er explizit Stellung bezieht zu seinen Worten, dass
dem Menschen vor Gott letztlich nur ein Werk bliebe: »(...)ein Ver-
nichten seiner selbst. Indessen« — so riumt er ein — »mag dieses Ver-
nichten und Verkleinern seiner selbst auch noch so gross sein, es
bleibt mangelhaft, wenn Gott es nicht in einem selbst vollendet.
Dann erst ist die Demut vollkommen genug, wenn Gott den Men-
schen durch den Menschen selbst demiitigt; und damit allein wird
dem Menschen und auch der Tugend Geniige getan und nicht
eher.«* Laut diesen Worten muss das Projekt der Demut im Men-
schen explizit durch Gott vollendet sein. Der Ausgang des Menschen
aus sich selbst, das » Vernichten seiner selbst«, um aus und fiir Gott
zu leben, wird von Gott im Menschen und durch thn hindurch ge-

5 DW, RdU, 421, 13£. (»éin werk blibet im billichen und eigenlichen doch, daz ist: ein
vernihten sin selbes. Doch ist daz vernihten und verkleinen niemer s6 gr6z sin selbes,
got envolbringe ouch daz selbe in im selber, s6 gebrichet im. Danne ist diu démiieticheit
allerérst genuoc volkomen, als got den menschen démiietiget mit dem menschen selber,

und da aleine geniieget den menschen und ouch der tugent und niht &.« Ebenda, 420,
11£)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 103

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

wirkt. Nur so sei dem Menschen und der Tugend gentige getan — aber
auch Gott selbst, wie in Eckharts Sinn hinzugefiigt werden muss.
Denn die Involviertheit Gottes im Demutsprojeke lasst dieses letzt-
lich als Gottes Projekt erscheinen. Diese Folgerung findet sich bei
Eckhart in aller Klarheit ausgedriickt: »Dass wir uns selbst genom-
men und in Gott versetzt werden, dies ist nicht schwer, denn Gott
muss es selbst in uns bewirken; ist es doch ein gottliches Werk, der
Mensch folge nur und widerstehe nicht; er leide (es) und lasse Gott
wirken«.

IV. Bereitschaft und Leiden
1. Bereitschaft

Bevor wir uns dem letzten Zitat zuwenden, aus dem sich eine Wende
der Untersuchung andeutet, sei an diesem Punkt die Bedeutung der
Demut gemiss der bisherigen Untersuchung nochmals zusammen-
gefasst. Die Demut erweist sich in Eckharts Denken als in sich
schliissiger Zusammenfall von Gottes- und Selbsterkenntnis. Der
Demditige begreift sich einerseits in seiner eigenen Bestandlosigkeit,
Nichtigkeit in der Trennung von Gott; andererseits — indem er sein
Sein empfangen weiss — weiss er sich als von Gott ungetrennt, denn
im Sein teilt sich Gott mit. Somit ist der Demditige in seiner Selbst-
losigkeit zugleich der unmittelbar Gotteskundige. Das heisst, sein
Ausgangspunkt des Selbst [6st sich auf, und er griindet sich auf den
Mitvollzug eines Urgeschehens, welches im Eckhartschen Gottes-
begriff des sich mitteilenden Seins gegeben ist. Der Demiitige ist —
so konnte man sagen — auch derjenige, der die sogenannte Sinnfrage
fir sich gelost hat. Auf die Frage, »Warum bin ich?«, antwortet der
Demditige im Sinne Eckharts: »Ich bin, um zu sein«**¥. Diese Geniig-

6 DW, Pr. 73, 971, 36f. (»Daz wir uns selber benomen werden und in got gesetzet
werden, diz enist niht sweere, wan got der muoz ez selber wiirken in uns, wan ez ist ein
gotlich werk, der mensche volge aleine und enwiderstd niht, er lide und laze got
wiirken.« Ebenda, 961, 351)

¥ Dies ist eine Paraphrasierung der in DW, Pr. 6 gestellten Frage und gegebenen Ant-
wort: »Warum lebst du? — Um des Lebens willen« (81, 25. »(...)war umbe lebest dGi?
Umbe leben«, Ebenda, 80, 22{.). Zur Sinnfrage insgesamt bei Meister Eckhart unter-
richtet A. M. Haas in seinem Artikel iiber die »Mystik als Suche und Findung von
Sinng, 1996, 9f.

104  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bereitschaft und Leiden

samkeit grindet nicht auf Lethargie oder Beschneidung des mensch-
lichen Selbstverstindnisses auf das Allerdirftigste. Demut als Le-
benshaltung des bewusstgewordenen Lebens- oder Seinsempfangs,
welche sich darin gentigt, ist nach Eckhart zugleich gebend in einem
fundamentalen Sinn: Im demiitigen Empfangen gibt der Mensch in
einzig angemessener Weise, wie er gemiss Eckharts Gottesdenken
tberhaupt zu geben vermag. In diesem Empfangen namlich vollendet
er das schopferische Urgeschehen und speist es zugleich, indem er
Gott sich selbst gibt (im doppelten Sinn), und dadurch die schaffende
»Seinsmitteilung« wieder ihren Ausgangspunkt nimmt.

Obiges Zitat nun zeugt von einem Perspektivenwechsel, der das
Projekt der Demut von einer neuen Seite beleuchtet. Diese hat sich
zwar auch schon in der bisherigen Untersuchung angedeutet — auf-
grund z.B. des Zusammenfalls des Empfangenden mit dem Geben-
den —, aber nun tritt sie in aller Explizitheit hervor. Was bislang als
die dem Gottesbegriff entsprechende Aufgabe des Menschen be-
schrieben worden ist, wird nun in aller Bestimmtheit als diejenige
Gottes ausgewiesen. Somit kommt dem Demutsbegriff eine neue Di-
mension zu: Was bisher als eine angemessene menschliche Haltung
in bezug zu einem metaphysischen Tatbestand gegolten hat, ndmlich
zur Seinsmitteilung Gottes als tragendem Grund alles Seienden, wird
nun selbst zu einem — dem einzelnen — tibergeordneten Geschehen.
Dass der Mensch in der Demut den je schon gegebenen und ihn tra-
genden Gottesbezug verwirklicht — in der Verlegung seines Bewusst-
seins aus dem Selbstbezug in den Gottesbezug —, erweist sich nun
selbst sozusagen als eine Rahmenhandlung, in dem jeder je schon
steht. Denn »dass wir uns selbst genommen und in Gott versetzt
werden« ist — so Eckhart — »Gottes eigenes Werk«. Die Aufgabe (im
doppelten Sinn), welche mit dem Begriff der Demut verbunden ist,
bekommt so metaphysischen Charakter. Und es bleibt natiirlich zu
fragen, was dem Menschen zu tun iibrig bleibt, wenn seine Verset-
zung in Gott »Gottes eigenes Werk« sei? Weiterhin ist auch zu fra-
gen, wie dieser Umstand auf den Gottesbegriff selbst reflektiert: Was
ist dieser Gott, wenn er neben der Umschreibung als Sein, als Ge-
schehen der Seinsmitteilung, zugleich als Riickfithrer des Menschen
zu sich selbst charakterisiert wird?

Zunichst sei der ersten Frage nachgegangen. Der Mensch
scheint durch die Enthiillung, dass seine Versetzung in Gott Gottes
eigenes Werk sei, der Aufgabe, welche durch die Demut gesetzt ist,
entmachtigt.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 105

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

Je mehr sich deshalb der Horizont des Eckhartschen Demuts-
begriffs lichtet, desto mehr 18st sich die Kategorisierbarkeit der De-
mut als Tugend auf. Denn letztlich ist die Haltung der Demut (als
gelebtes Wissen der eigenen Konstitution durch Gott) und das Ge-
schehen, welches sie impliziert (»Selbstvernichtung« als Auflésung
der gesonderten Eigen-stindigkeit), nicht vom Menschen zu voll-
enden. Vielmehr unterliegt dieser Haltung ein Prozess, der in erster
Linie als — vielleicht konnte man sagen — metapsychisch auszuweisen
ist. Der Anspruch, welchen der Begriff der Demut an den einzelnen
stellt, veréndert sich dadurch gravierend: Es kann nun nicht mehr
darum gehen, sozusagen von selbst das Selbst aus der Eigenstiandig-
keit in die Gottdurchlissigkeit zu bringen, welcher Ansatz auch fir
obiges Dilemma verantwortlich zeichnete. Wenn der Demutsbegriff
iberhaupt noch einen Anspruch an den Menschen stellt, so wiire er
wie folgt zu umschreiben: dass der Mensch dem Geschehen, welches
Demut bedeutet, Folge leistet — namlich der als Gottes Werk aus-
gewiesenen »Versetzung in Gott«. Der Demutsanspruch wiirde dann
schlussendlich nur auf eines hinauslaufen: dass der Mensch Demut
zuldsst. Genau dies scheint Eckhart andeuten zu wollen, wenn er
hinsichtlich der menschlichen Verhaltensweise gegentiber dem Got-
tes-Werk sagt: »(...)Der Mensch folge nur und widerstehe nicht; er
leide (es) und lasse Gott wirken(...)«.

Darum ldsst sich folgern, dass obwohl der Mensch durch den
metaphysischen Rutsch, in welchen der Demutsbegriff geraten ist,
als sozusagen aktiver Agent des Demutsprojekts entmichtigt er-
scheint, er geméss Eckhart an threr Verwirklichung dennoch beteiligt
bleibt. Thm widerfihrt seine Hineinversetzung in Gott nicht in der
Art einer gottlichen Marionette, sondern er ist am Gotteswerk betei-
ligt, indem er es als Geschehen an sich zulassen muss. Hierin steckt
eine denkwiirdige Implikation. Denn damit ist die Moglichkeit ange-
deutet, dass der Mensch durch Nicht-Zulassen Gottes Werk ebenso
verhindern kann. Dieser Schluss wird von Eckhart kaum je aus-
driicklich gemacht, ausser in seltenen Fillen besorgten Bedenkens
wie: »Gott wirkt seine ganze Macht aus (...} auf dass die Seele wieder
zu Gott komme. Und es ist in gewisser Weise bedingstigend, dass die
Seele so oft von dem abfillt, worin Gott seine ganze Macht aus-
wirkt.«* Diesem »beiingstigenden« Sachverhalt versucht Eckhart
nicht erkldrend beizukommen. Hier scheint eine Grenze dieses spe-

145 DW, Pr. 43, 461, 17f. (»Got wiirket alle sine maht (...) daz diu séle wider ze gote

106  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bereitschaft und Leiden

kulativen Gottdenkers auf, der seine kreative Denkkraft vordringlich
in die Moglichkeit des gottlichen Einungsprozesses investiert statt in
die Aufklirung der Moglichkeit des Gegenteils. Eingedenk seiner
Rolle als Seelsorger und Geistlicher geht es thm offensichtlich in er-
ster Linie nicht darum, alles verstehbar zu machen, sondern auf die-
jenige Verinderung hinzuwirken, welche die Seele »gottformig«
werden lidsst. Es wird spiter Jakob Bohme sein, der sich auch dem
gegenteiligen Problem stellt und seine Gedanken um die Bedingung
der seelischen Macht der Verhinderung kreisen lasst. An Eckhart die
Frage zu richten, wie und warum die Seele sich quer stellen kann zu
dem, »worin Gott seine ganze Macht auswirkt, ist deshalb ein diffi-
ziles, vielleicht sogar fruchtloses Unterfangen. Man muss némlich
versuchen, diese Moglichkeit gleichsam zwischen den Zeilen seiner
Spekulation herauszulesen. Vor dem riskanten Versuch, in den Zwi-
schenbereichen seiner Zeilen zu lesen, sollten wir aber noch bei den
Zeilen selbst, im Bereich von Eckharts ausdriicklicher Lehre bleiben.

2. Leiden

Auf dem jetzigen Stand der Ausfiihrungen begegnet uns die Demut
als Gotteswerk, fiir das der Mensch Bereitschaft aufzubringen hat.
Als unumgénglich wird diese Bereitschaft dargestellt, denn, so wie-
derholt Eckhart unentwegt, Gott wirkt »nicht gleich in allen Herzen;
er wirkt danach, wie er Bereitschaft und Empfianglichkeit findet«*#.
Wie nun aber — so sei wiederum nachgefragt — wird der Mensch
bereit, das gottliche Versetzungsgeschehen der Demut an sich zuzu-
lassen? Hier nun ist der Ort, an dem ein gewisser Begriff seine ganze
Bedeutung ausspielen kann: das Leiden. Bereits in dem Zitat, welches
die Aufgabe der Demut als Gotteswerk identifiziert, erscheint das
Wort wie beildufig eingeflochten: »der Mensch leide und lasse Gott
wirken.« Expliziter jedoch wird die Bedeutung des Leidens von Eck-
hart an anderer Stelle gemacht. Am Ende seines Traktats tiber die
Abgeschiedenheit heisst es: »Nun gebt acht, alle Verstindigen! Das

kome. Und daz ist eine wis angestlich, daz diu séle s6 dicke da von vellet, da got alle sine
maht inne wiirket.« Ebenda, 460, 141.)

¥ DW, VA, 451, 34{. (»s6 enwiirket got niht glich in allen herzen; er wiirket dar nach,
als er bereitschaft und enpfenclicheit vindet.« Ebenda, 450, 331.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 107

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Meister Eckharts einende Demut

schnellste Tier, das euch zu dieser Vollkommenbheit trigt, ist das Lei-
den. ™

Ein weiterer Hinweis iiber den Zusammenhang zwischen dem
Gotteswerk der Demut und dem Leiden findet sich auch in Eckharts
»Buch der gottlichen Trostung«. Dort heisst es: »(...) leidet um Got-
tes willen, da es so tiberaus heilsam und die Seligkeit ist.«'** Buch-
stabiert man diesen Satz gemiss der bisherigen Erdrterung aus, so
liegt es nahe, die Formulierung »um Gottes willen« mit Gottes Werk
in Verbindung zu bringen. Um Gottes willen geschieht, was dem
Werk Gottes zugute kommt. Das Werk Gottes aber betrifft die Um-
stellung des menschlichen Selbstbezugs in den Gottesbezug. Aus die-
ser Verdeutlichung lasst sich folgern, dass das Leiden, das sich so
fruchtbar auswirkt, Leiden an dieser Umstellung sein muss. So fasst
ebenfalls Alois Haas zusammen: »Dem Menschen ist mithin ein in-
nigez Werk (»ein inneres Werk« DW 'V, 39, 8) aufgegeben: Es besteht
in der kompromifSlosen Option fiir Gott, in der eingeschlossen ist alle
Verfigbarkeit fir alles denkbare Leiden«®2.

Diesen Schluss scheint auch eine Passage aus dem lateinischen
Predigtwerk Eckharts nahezulegen, in der er erkldrt, dass die
menschliche Seligkeit nicht in der » Ahnlichkeit«, sondern in der »Ei-
nung« mit Gott bestehe. Aufgrund dessen fahrt er fort: »Die wahre,
vollkommene und innigste Einigung aber erfordert notwendigerwei-
se in einem von beiden Teilen reines Leiden.«'** Damit erscheint un-
zweifelhaft ausgedriickt, dass der Prozess, durch den die menschliche
Seele aus sich heraus in Gott versetzt wird, mit einem Leiden ver-
bunden ist, das »rein« ist. »Reines« Leiden liegt auf der gleichen
Linie wie »heilsames« Leiden und kennzeichnet sich dadurch, dass
es nicht »dies und das« betrifft, sondern das Selbst als Ganzes in
seinem Bezug zu Gott™.

150 DW, VA, 459, 4f. (»N@ merket, alle verniinftigen menschen! Daz snelleste tier, daz
iuch treget ze dirre volkomenheit, daz ist liden.« Ebenda, 458. 41)

151 DW, BgO, 301, 29£. (»s6 lidet durch got, sit ez s6 greezliche niitze ist und szlicheit«.
Ebenda, 300, 241.)

152 A. M. Haas, 1989, 135. Zu Eckharts Auffassung des Leidens vgl. auch Leopoldine
Stiehls Untersuchungen, 1954.

15 LW IV, Serm. XI, 110£,, 7f. (»Nam beatitudo non tam est similitudo, sed unio, quae
est terminus similitudinis (...) Unio autem vera, perfecte et intima necessario requiritin
altero puram passionem.« Ebenda.)

15 Denn so fasst Eckhart seine Grundiiberzeugung zusammen: »es scheint allgemein so
zu sein, dass kein Geschépf als solches oder, insofern es dies und das ist, fiir die Gnade
oder irgendeine Vollkommenheit, besonder eine allgemeine, aufnahmefihig oder -bereit

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bereitschaft und Leiden

Um »heilsam« und »rein« zu sein muss es den Selbstbezug aus
seiner Veridusserung und Geschiedenheit in die entidusserte und ab-
geschiedene Demut des Gottesbezugs treiben konnen. Man kann in
Meister Eckharts Sinn aber auch umgekehrt sagen: das Leiden kann
aus dem Selbstbezug treiben, weil dieses in das Leiden treibt, jedoch
in ein Leiden, was nicht »seligmachend« und »heilsam« ist. Es ist das
Leiden, das aus einem uneigentlichen Selbstsein entsteht — so ldsst
sich aufgrund eines (bereits angefiihrten) Kommentars aus Eckharts
Predigt 15 schliessen, wonach derjenige, der aus sich ausgegangen
sei, sich selbst im »eigentlicheren Sinne« wiedergegeben werde. Tm
Umbkehrschluss bedeutet das, dass der Mensch, der nicht in der Weise
der Demut aus sich ausgegangen ist, sich in einem weniger eigentli-
chen Sinne gegeben ist. Weniger eigentlich, weil die haftende Vor-
stellung des Eigenen das eigentlich Eigene — namlich das, was allem
»zuinnerst« ist — verstellt"*. Und weil somit die Unmittelbarkeit des
Seinsgeschehens, an dem der vollendet Demiitige als direkt Emfpan-
gender angeschlossen ist, sozusagen nur mittelbar zu (er)leben ist.
Die Uneigentlichkeit und Mittelbarkeit des nicht demiitigen Daseins
konnen sich nach Eckhart als konkrete Leidensformen auswirken. So
hingt der verengte, uneigentliche Selbstbezug vom dusserlichen Be-
zug aufs unterschiedliche »Mannigfaltige« ab'*®, ohne welches das

ist, sondern nur insofern es auf Gott hingeordnet und von all seiner Beziehung und
Riicksicht auf sich oder ein anderes Geschaffenes oder ein Dies und Das gelost und
befreit ist.« (LW, Serm., 609, 18f. »Ubi notandum quod creatura universaliter non vi-
dentur esse capax passive sive susceptive gratiae aut cuiusquam perfectionis, communis
maxime, in quantum creatura sive quantum hoc et hoc, sed solum ut in ordine ad deum,
circumcripta et exuta ab omni ordine et respectu sui ad se aut ad aliud creatum sive ad
hoc et hoc.« Ebenda, 608, 141.)

155 Hier sei nochmals Eckharts Grundiiberzeugung wiederholt: »Man soll Gott nicht als
aufSerhalb von einem selbst erfassen und ansehen, sondern als mein Eigen und als das,
was in einem ist (...), was das eigene Sein und das eigene Leben in einem ist.« (DW, Pr.
6, 87, 1{. Hervorhebung D. S. »Man ensol got niht nemen noch ahten fizer im sunder als
min eigen und daz in im ist (...), daz sin eigen wesen und sin eigen leben ist in im.«
Ebenda, 85f. 341)

1% Diese nach aussen hin gerichtete Bezugsweise des Selbstbezugs steht fiir Eckhart
zweifellos fest, denn — wie bereits angefithrt: »Alle Liebe dieser Welt ist gebaut auf
Eigenliebe. Hittest du die gelassen, so hittest du die ganze Welt gelassen.« (DW, Pr. 6,
83, 211. »Alliu minne dirre werlt ist gebtiwen Gf eigenminne. Heetest di die gelazen, s6
hzetest di al die werlt gelazen.« Ebenda, 82, 181.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 109

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110

Meister Eckharts einende Demut

Selbst glaubt, nicht sein zu konnen, in dessen Abhéngigkeit thm je-
doch Zersplitterung und Entfremdung droht'™. Dasjenige Geschopf,
das nicht aus dem Gottesbezug lebt, das ins »Innen« und ungeschie-
dene »Einssein« fithrt, lebt notgedrungen in einem Zustand der
Fremdheit und Auferlichkeit. Es steht in seinem Dasein — so Eck-
hart — wie »draufien und auflerhalb¢, »geschieden und fremd«*.

Die Mittelbarkeit seines Seinsempfangs fihrt zudem in die Su-
che nach dem darin verdeckten Grund, dem »warum?« seines Lebens,
wodurch sich der eigentliche Grund um so mehr verstellt, der sich
nur in der spontanen und offenen Empfinglichkeit, also im Dasein
des »sunder warumbe, vermittelt’®. Das Leiden am uneigentlichen
—d. h. zugleich undemtitigen — Selbstsein lasst sich deshalb als Leiden
an einer aufreibenden Haltlosigkeit zusammenfassen. Halt dagegen
vermag der Mensch nach Eckhart nur im Unbestimmbaren, im »in-
nersten Ungeschiedenen« gewinnen, das allein in »Wahrheit« das
Seiende zusammen-halt'®.

157 Vgl. hierzu die scharfsinnig Analyse der Eckhartschen Position von E. Waldschiitz
1978, 24f.

155 Vgl LW II, Exp. libr. Sap., 388, 60.

1% Dies ist wiederum ein logisch nachvollziehbares Kennzeichen gottlichen Lebens,
wenn Gott in sich als Ursprung und Ziel alles Seienden gefasst ist. Derjenige, der in Gott
und aus Gott lebt, lebt zugleich in und aus dem Grund und dem Ziel alles Seienden,
welche nirgendwo ausserhalb sich befinden kénnen.Entsprechend erklirt Eckhart, dass
»Gott, und folglich auch der géttliche Mensch, nicht wegen eines Warum und Weshalb
witkt (...), weil alle Wesen aus Gott und durch Gott wirken, was sie in Gott wirken, aber
auch (weil) Gott selbst alles in sich selbst wirkt. In ihm aber gibt es kein Wegen.« (LW
IV, Serm. IV, 22, 21. »deus, et per consequens homo divinus, non agit propter cur aut
quare (...) quia omnia operantur ex deo, per deum, quod in deo, sed et ipse deus omnia
operatur in se ipso. In ipso autem non est propter.« Ebenda.) Zur Haltung des »sunder
warumbe« bei Eckhart vgl. die sorgfiltige Untersuchung von Adeltrud Bundschuh,
1990, 137 {f.

16 denn alle Dinge sind in Gott und von ihm, da ausserhalb seiner und chne in nichts
ist: denn alle Kreaturen sind etwas Minderwertiges und ein reines Nichts gegen Gott.
Darum: Was sie in Wahrheit sind, das sind sie in Gott, und darum ist in Wahrheit nur
Gott allein.« (DW, Pr. 77, 141f., 36f., »wan alliuc dinc sint in gote und von im, wan
Gzwendic im und &ne in enist niht in der warheit: wann alle créatiiren sint ein sn\ode
dinc und ein bl6z niht gegen gote. Dar umbe: waz sie sint in der warheit, daz sint sie in
gote, und dar umbe ist got aleine in der wirheit« Ebenda, 140£, 261.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bereitschaft und Leiden
3. Bereitschaft zum Leiden

Dennoch ist jedes Leiden, welches das Selbstverhiltnis aus der Selbs-
begrenzung heraus in Gott treibt, nach Eckhart »heilsames«'® Leid.
Wie jedoch ist dieser Umschlag im Leiden moglich? Denn er ge-
schieht — wie Leidenserfahrungen zur Geniige bestitigen — offen-
sichtlich nicht automatisch. Im Gegenteil scheint Leiden — sei es phy-
sisch oder psychisch — im Regelfall die Bindung an das Selbst in
schmerzhafter Weise nur zu vermehren und zu férdern. Dieser Sach-
verhalt deutet daraufhin, dass die Bereitschaft, die als menschlicher
Beitrag der Demut kristallisiert wurde, nicht durch das Leiden ersetzt
wird. Vielmehr bleibt diese Bereitschaft nach wie vor auch die Bedin-
gung dafiir, dass das Leiden wiederum bereit machen kann. Wir be-
finden uns also in einem Zirkel. Die notwendige Bereitschaft zur
Demut wird durch das Leiden verstirkt und vollendet, jedoch nur,
wenn der Mensch zu solcherart Leiderfahrung bzw. Leidinterpretati-
on bereit ist. Eckhart schreibt in seinem »Buch der gottlichen
Trostungen«: »Alles, was der gute Mensch leiden méchte und zu lei-
den bereit ist und begehrt um Gottes willen, das leidet er tatsichlich

61 Dieser Begriff verweist mit Absicht auf Kierkegaard, dessen Gedanken zur Proble-
matik des Selbstverhiltnisses Eckharts Lehre nicht nur entgegenzukommen scheinen,
sondern regelrecht unterstiitzen. Kierkegaards Analyse des Selbst als eines Verhaltnis-
ses, das sich in einem verzweifelten Missverhiltnis befindet, solange es sich in seinem
Selbstverhiltnis nicht bewusst in Gott hilt, scheint Eckharts Demutslehre in systemati-
scher Weise am menschlichen Selbst durchzuspielen. Die unterschiedlichen Arten der
»Verzweiflung«, die sich nach Kierkegaard aus dem Missverhiltnis des Selbstverhilt-
nisses ergeben, sind fiir ihn sowohl Indiz menschlicher »Verlorenheit« als auch einzige
Bedingung zur bewussten Realisierung des eigentlich tragfihigen Selbstverhaltnisses:
»Verzweiflung ist nimlich, eben weil sie ganz und gar dialektisch ist, diejenige Krank-
heit, von der gilt: es ist das grosste Ungliick, sie nie gehabt zu haben — eine wahre
Gottesgabe sie zu bekommen, wiewohl sie die allergefihrlichste Krankheit ist, wenn
man sich von ihr nicht heilen lassen will.« (S. Kierkegaard, 1985, 22). Das Selbstverhalt-
nis, das fiir Kierkegaard als Heilung dieser — wie er sagt — »dialektischen« Verzweiflung
gilt, scheint Eckharts Demutsverstandnis sehr nahe zu kommen: »Folgendes ist namlich
die Formel, welche den Zustand des Selbst beschreibt, wenn die Verzweiflung ganz und
gar ausgetilgt ist: indem es sich zu sich selbst verhilt, und indem es es selbst sein will,
griindet sich das Selbst durchsichtig in der Macht, welche es gesetzt hat.« (Ebenda, 10).
Liest man zur Beziehung von Selbstverhiltnis und Gottesverhaltnis bei Kierkegaard
M. Theunissens Zusammenfassung, so kénnte diese ohne Einschrinkung auf Eckhart
iibertragbar sein: » Das Gottesverhltnis ist nicht etwas, was neben dem Selbstverhiltnis
als ein Anderes einherliefe; es ist das Innerste des Selbstverhiltnisses und dessen Ei-
gentlichkeit.« (1958, 53)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 111

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

vor Gottes Angesicht und um Gottes willen in Gott.«'* (Hervor-
hebung D. S.) Gemeint ist damit wohl, dass es zunichst tberhaupt
darum geht, bereit zu sein, Leiden als um »Gottes willen« anzuer-
kennen. Denn die gewchnliche Reaktion des Menschen auf Leiden
ist eindeutige Abwehr, insofern das Leiden jenes Zentrum stort und
behindert, aus dem heraus gelebt wird: das Selbst. Nichts wird spon-
tan als negativer eingeschitzt als das Leiden. Erst wenn der Mensch
tberhaupt (zu so Ungeheuerlichem!) bereit ist, das Leiden als um
Gottes willen zu akzeptieren, ist er zugleich bereit, nicht mehr an
seinem Selbst als Fokus und Mitte des Daseins zu hidngen. Hierin
besteht fiir Eckhart auch die eigentliche Bedeutung des freiwilligen
Leidens Christi. »Das Opfer des eigenen Leides zur Ehre Gottes, das
Jesus Christus vorbildlich fiir alle darbrachte, die auf das Sohn-Sein
hinleben, ist das Gegenteil zum Festhalten am eigenen Leid in eigen-
schaft« 1

Wenn das Leiden nicht mehr bekimpft wird um des Selbst wil-
len, wobei es immer schmerzhafter als Fessel des Selbst ans Selbst
kettet, sondern in einem Zusammenhang der Auslosung aus den
Grenzen des Selbst erblickt wird, kann es nach Eckhart »bereit« ma-
chen, sich in »Gott« versetzen zu lassen. Wenn der Mensch also be-
reit ist, das Leiden nicht mehr verzweifelt zu bekimpfen, sondern
anzunehmen, dann hat er bereits die absolute Vorrangstellung seines
Selbst aufgegeben. Er lebt dann nicht mehr gemiss dem Gesetz der
Selbsterhaltung im weitesten Sinne, sondern gemiss einem Zusam-
menhang, welcher das Selbst tbersteigt und die Aufhebung dieser
Selbst-Begrenzung beansprucht. Darum obige Formulierung Eck-
harts, dass der Mensch, der um Gottes willen zu leiden bereit ist,
bereits »in Gott« leidet; denn er setzt sich dadurch mit seinem Leiden
in Gott anstatt in sich. Das Leiden bietet sozusagen den Hirtetest
oder die Bewidhrungsprobe, an der sich die Bereitschaft, gemiss der
Demutsregel — aus und fiir Gott, statt aus und fiir sich selbst — zu
leben, erweisen muss. Darum ist das Verhiltnis zwischen Leiden
und Demutsbereitschaft auch so zusammenzufassen, dass die Bereit-
schaft zu Leiden bereits identisch ist mit der Bereitschaft, aus sich
auszugehen.

12 DW, BgO, 303, 8f. (»allez, daz der guote mensche liden wélte und bereit ist und
begert ze lidenne durch got, daz lidet er vor gotes angesiht und durch got in gote«
Ebenda, 302, 71.)

16 R. Manstetten, 1993, 521.

112  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bereitschaft und Leiden
4. Warum?

Wenn auch dem Leiden durch die Demut als Gottes Werk ein Sinn-
horizont zu stecken ist, kommt man um das Moment der Bereitschaft
nicht herum. Dies gibt Anlass zu Fragen. Wieso muss der Mensch
iberhaupt bereit werden, dass die von der Demut implizierte Um-
stellung seines Selbst geschehe? Wieso kann dieses Werk Gottes
nicht ohne eine solche »Mitwirkung«*** sein? Umgekehrt kann man
auch fragen: Wieso kann der Mensch tiberhaupt nicht mitwirken in
diesem Sinn, wieso ist er nicht je schon bereif, sondern muss dies
leidverbunden erst werden? Diese Fragen sind schon in dhnlicher
Weise aufgekommen, als die Demut als bewusstes Leben »aus und
fir Gott« beschrieben wurde. Auch diesbeziiglich kann man sich
wundern, dass der Mensch, der nach Eckhart ohnehin aus und fiir
Gott lebt, dies noch unbedingt in demiitigem Wissen tun muss bzw.
nicht ohnehin schon in der Demut lebt. Nun ergibt sich ein dhnliches
Szenario: Die Versetzung des Menschen aus sich in Gott — welches
von Eckhart als Gottes Werk bezeichnet wird — muss in Bereitschaft
dazu geschehen. Beide Kontexte legen deshalb einen gleichen Sach-
verhalt nahe, dass das den Menschen je schon Griindende eine Art
Anspruch an ihn stellt — den Anspruch nimlich, dass der Mensch
darum weiss und entsprechend lebt.

Was es mit diesem Anspruch auf sich hat, kann an diesem Punkt
der Untersuchung niher befragt werden. Im Begriff des Werks Got-
tes ist dafiir ein Anhaltspunkt gegeben. Um dem Geschehen der De-
mut angesichts seines Anspruchs zu verstehen, ist es unabdingbar,
diesen Hinweis zum Werk Gottes nachzugehen. Dieser namlich fiihrt
von Eckharts erster Deutung Gottes als Sein tber zu einer wesentli-
chen Modifikation. Verkiindet wird diese in Eckharts bertithmten Wi-
derruf in seinen »Quaestio Parisiensis I«, in dem er in aller Offenheit
bekennt, »dass ich nicht mehr der Meinung bin, dass Gott erkennt,
weil er ist; sondern weil er erkennt, deshalb ist er, in der Weise dass
Gott Intellekt und Erkennen ist und das Erkennen selbst die Grund-
lage seines Seins ist«!®.

164 Der Ausdruck des » Mitwirkens« des Menschen findet sich bei Eckhart oft. Ein kurzes
und prignantes Beispiel liefert folgender Satz: »Gott und ich, wir sind eins in solchem
Wirken; er wirkt und ich werde.« (DW, Pr. 6, 87, 17{. »Got und ich wir sin ein in disem
gewlirke; er wiirket, und ich gewirde.« Ebenda, 86, 131.)

165 LW, Quaest., 543, 29f.(»ostendo quod non ita videtur mii modo, ut quia sit, ideo

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 113

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut
V. Offenbarungstrichtige Demut
1. Deus est intellectus

Um Eckharts Rede vom Werk Gottes weiter aufzuschliisseln, ist das
Eintauchen in diese vervollstindigte Perspektive des Gottesbegriffs
notig. Um einzusehen, inwiefern der Mensch durch diese Deutung
betroffen ist, muss man sich vor Augen halten, dass der »Widerruf«
die Bezichung von Mensch zu Gott wesentlich qualifiziert, »ohne
dafl das klare Verhiltnis zwischen gebendem Gott und empfangen-
dem Menschen auch nur irgendwie getriibt wiirde«'®. Die Einheit,
die sich aufgrund des Ausdrucks der Seinsmitteilung und des Seins-
empfangs zwischen Gott und dem demiitigen Menschen angedeutet
hat, ist nun aber tber den Begriff des Erkennens zu ergéinzen. Dem
Werk Gottes, der Hineinversetzung des Menschen in Gott, kommt so
eine weitere erschliessende Dimension zu. Das Wirken Gottes, und
das damit zusammenhingende (Bereit-) Werden des Menschen sind
auf der Grundlage eines gottlichen Erkenntnisvollzugs zu betrachten.
Wie das gemeint ist, soll wieder durch Eckhart selbst zum Ausdruck
kommen: »Das Wirken und das Werden (...) ist eins. Wenn der Zim-
mermann nicht wirkt, wird auch das Haus nicht. Wo die Axt ruht,
ruht auch das Werden. Gott und ich, wir sind eins in solchem Wirken:
er wirkt, und ich werde. Das Feuer verwandelt in sich, was ihm zu-
gefiihrt wird, und dies wird zu seiner Natur. Nicht das Holz verwan-
delt das Feuer in sich, vielmehr verwandelt das Feuer das Holz in sich.
So auch werden wir in Gott verwandelt, so dass wir ihn erkennen
werden, wie er ist. Sankt Paulus sagt: So werden wir erkennen: recht
ich ithn, wie er mich, nicht weniger und nicht mehr, schlechthin
gleich. «**

intelligat, sed quia intelligit, ideo est, ita quod deus est intellectus et intelligere et est
ipsum intelligere fundamentum ipsius esse.« (Ebenda, 542, 221.)

1% A. M. Haas, 1971, 36. Vgl. zur Komplementaritit der beiden Positionen esse est deus
und deus est intellectus auch K. Flasch 1986, 415f. und die aufiihrliche Untersuchung
von Annette Wilke, 1995, insbesondere 76-102.

17 DW, Pr. 6, 87, 14{. (»Daz wiirken und daz werden ist ein. $S6 der zimmerman niht
enwiirket, s6 enwirt ouch daz hiis niht. D4 diu barte liget, da liget ouch daz gewerden.
Got und ich wir sin ein in disem gewiirke; er wiirket und ich gewirde. Daz viur verwan-
delt in sich, swaz im zuogeviieget wirt und wirt sin natiire. Daz holz daz verwandelt daz
viur in sich niht, mér: daz viur verwandelt daz holz in sich. Alsé6 werden wir in got
verwandelt, daz wir in bekennen suln, als er ist. Sant Paulus sprichet: alsé suln wir

114  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarungstrichtige Demut

Das Wirken Gottes hat als Folge ein Werden, das als Erkennen
zu bezeichnen ist. Das deutet Eckhart an Hand der Bilder an: der
Zimmermann wirkt das Haus, das Feuer verwandelt das Holz in sich,
das Wirken Gottes erzielt eine Verwandlung, »dass wir thn erkennen
werden, wie er ist«. Das Medium, in dem diese Verwandlung ge-
schieht, ist als Erkenntnis ausgewiesen: darin sind Gott als Wirken-
der und der Mensch als Werdender eins, so als ob sie in einem Er-
kenntnisvollzug verbunden wiren. Die gewirkte Gotteserkenntnis
im Menschen ist nichts anderes als die Menschenerkenntnis Gottes:
»So werden wir erkennen: recht ich ihn, wie er mich, nicht weniger
und nicht mehr.« Zwei unmittelbar getrennt erscheinenden Erkennt-
nisakte werden durch diese Aussage zu einer verbunden; sie sind ver-
eint in der Simultaneitit des gottlichen Wirkens und menschlichen
Werdens, so wie das Feuer das Holz in sich verwandelt, oder das Haus
durch das Wirken des Zimmermanns entsteht. Man merkt jedoch,
dass diese Vergleiche hinken. Denn sie vermdgen nicht dieselbe Ein-
heit im Wirken und Werden auszudriicken, welche Eckhart im Gott-
Mensch-Verhiltnis nahelegt. Das Haus wird nicht zum Zimmer-
mann, das Holz geht nicht restlos im Feuer auf. Doch des Menschen
Erkennen erkennt durch Gottes Wirken Gott, wie er ist, wie zugleich
Gott den Menschen erkennt — und beides ist »schlechthin gleich«.

Solche Worte legen nahe, sich von einem unmittelbaren Ver-
standnis dieses Erkenntnisbegriffs rasch zu distanzieren. Denn dieses
Erkennen erscheint als eine Wirkkraft, die durch das schlichte Erken-
nen verdndert. Die Verdanderung besteht in einer Vereinigung, in der
nicht etwa ein Objekt in einem Subjekt internalisiert wird, sondern
in der zwei Erkenntnissubjekte zu einem werden. Diese unvorstell-
bare Eigenart gottlichen Erkenntnisvermogens wird sich als bedeut-
sam erweisen, um das Wesen des Eckhartschen Demutsbegriffs um
eine weitere Schicht freizulegen.

Eckhart selbst betont in seinen Pariser »Quaestiones«, dass an-
gesichts gottlichen Wissens bzw. Erkennens »unsere Vorstellungs-
kraft versagt«.'® Denn, so erklirt er, gottliches Erkennen unterschei-
det sich vom menschlichen, da es die Ursache der Dinge ist, wihrend
unsere Erkenntnis von den Dingen verursacht wird. Das jedoch ist
nicht der einzige Unterschied. Gottliches Erkennen ist bei Eckhart

bekennende sin, rehte ich in als er mich, noch minner noch méy, glich bléz.« Ebenda, 86,
11£)
165 LW, Quaest., 549, 11. (»accipio quod hic imaginatio deficit.« Ebenda, 548, 91.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 115

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Meister Eckharts einende Demut

zudem in einem aristotelischen Sinne qualifiziert, insofern es durch-
weg Selbsterkennen ist. Aufgrund dieser beiden Merkmale gott-
lichen Erkennens ldsst sich zusammenfassen, dass im FErkennen
Gottes, welches das Sein der Dinge verursacht, Gott sich selbst er-
kennt!®. Oder: Im Erkennen seiner selbst zeugt bzw. schafft Gott'”°.

Diesen Zusammenfall aus Selbsterkenntnis und Zeugungs- bzw.
Schaffenskraft driickt Eckhart auf der Basis des Johannesprologs in
der Identitit von »Wort« und »Sohn« aus™. Denn das Wort »nennt,
meldet und verkiindet jenes, aus dem es hervorgeht«'?, ist als Her-
vorgehendes aber zugleich »Sohn« des Hervorbringenden'?, der in
seiner Identitit mit dem Wort wiederum nur den hervorbringt, aus
dem er hervorgeht.

Eckhart verdeutlicht dieses Verhiltnis in seinen berihmten
Analogien von Vorbild und Abbild, von Gerechtigkeit und Gerech-
tem'. »Der Gerechte ist in der Gerechtigkeit selbst enthalten«'”,
aus der er allein Gerechter sein kann. Zugleich aber ist er Ausdruck
der Gerechtigkeit, denn »wenn die Gerechtigkeit nicht gerecht mach-
te, wiirde niemand sie erkennen«¥¢. Ebenso empfangt — so Eckhart
im Rekurs auf die platonische Ideenlehre — das Abbild sein Sein nur

169 5Im Erkennen ist Gott sich selbst offenbar, im Erkennen verfliesst Gott in sich selber,
im Frkennen fliesst Gott aus in alle Dinge, im Erkennen schuf Gott alle Dinge. Und gibe
es in Gott kein Erkennen, so kénnte es die Dreifaltigkeit nicht geben; so wire auch keine
Kreatur je ausgeflossen.« (DW, Pr. 80, 161, 14f. »wan an verstantnisse ist got im selben
offenbzere, an verstantnisse vervliuzet got in sich selber, an verstantnisse vliuzet got iz
in alliu dinc, an verstantnisse schuof got alliu dinc. Und enwzere an gote niht verstant-
nisse, 6 enmohte diu drivalticheit niht gesin; s6 enwere ouch nie créatiire tzgevloz-
zen.« Ebenda, 160, 131.)

7 Deshalb scheint es nach O. Langer angebracht, von dieser »hochste(n) Form des Er-
kennens« nicht als von einem »blof theoretischen Verhalten« zur sprechen, sondern
von einer »dynamisch ontologischen Relation.« (In: K. Ruh, 1986, 18.)

71 So schreibt Eckhart explizit, »dass der Sohn oder das Wort dasselbe ist, was der Vater
oder der Ursprung ist.« (LW, Exp. sec. Toh, 495, 1 »sit id ipsum filius sive verbum, quod
est pater sive principium« Ebenda, 494, 1.)

172 LW, Exp. sec. Ioh., 493, 8 (»dicens, nuntians et enuntians illud a quo procedit.« Eben-
da, 492, 71.) Vgl. hierzu auch LW 1, Exp. Libr. Gen, 463.

7 Ebenda, 493, 35f.

7+ Vgl. ersteres ebenda, 501f. Vgl. zweiteres ebenda, 509f. Hier sei nochmals auf die
Untersuchung von B. Mojsisch, 1983, verwiesen, der das Verhaltnis der Univozitit dem-
jenigen der Analogie gegeniiber stellt (vgl. Kapitel 4) und die Verhiltnisse zwischen
Gerechtigkeit und Gerechtem (65-70), Urbild und Bild (74-81) unter die Lupe nimmt.
75 LW, Exp. sec. Ioh., 501, 211{. (»iustus praeest in ipsa iustitia« Ebenda, 500, 16.)

76 Ebenda, 501, 26 f. (»Nisi enim iusititia iustificaret, nemo ipsam cognosceret.« Eben-

da, 191))

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarungstrichtige Demut

vom Vorbild'”?, wobei zugleich die Wechselwirkung gilt, »Dass man
weder das Vorbild ohne das Abbild, noch das Abbild ochne das Vorbild
denken kann«!”%.

Diese Verhiltnisbeispiele zielen darauf ab, den Zusammenfall
von Wort- und Sohncharakter in der Hervorbringung Gottes naher-
zubringen: Was aus Gottes Wirkung — in der (Selbst-)Erkenntnis —
hervorgeht, ist als Hervorgehendes zugleich Selbstaussage Gottes.
Das betrifft die Schopfung insgesamt, explizit wird es jedoch im
Gott-Mensch-Verhiltnis, was Eckhart auch in seinen deutschen Pre-
digten verdeutlicht'”. So erkldrt er zum Beispiel: »Wenn man mich
fragte, was Gott im Himmel tite, ich wiirde sagen: er gebiert seinen
Sohn und gebiert ihn vollig neu und frisch und hat so grosse Lust an
diesem Tun, dass er sonst nichts tut, als dass er dieses Werk wirkt (...)
Das Werk ist ihm so eigen, dass niemand als der Vater es zu wirken
vermag. In diesem Werke wirkt Gott alle seine Werke, und der Hei-
lige Geist hingt darin und alle Kreaturen, denn Gott wirkt dieses
Werk, das seine Geburt ist, in der Seele; seine Geburt ist sein Werk,
und die Geburt ist der Sohn. Dieses Werk wirkt Gott im Innersten
der Seele, und zwar so verborgen, dass weder Engel noch ein Heiliger
darum weiss, und auch die Seele selbst kann nichts weiter dazu tun
als es erleiden; es gehort einzig Gott zu.«*™ (Hervorhebung D. S.)

77 Vgl. ebenda, 509, 18f.

78 Ebenda, 511, 12£. (»ita ut nec exemplar sine imagine nec imago sine exemplari possit
intelligi.« Ebenda, 510, 101.)

17 5 Alles das, was der ewige Vater lehrt, das ist sein Sein und seine Natur und seine
ganze Gottheit; das offenbart er uns allzumal in seinem eingeborenen Sohne und lehrt
uns, dass wir derselbe Sohn seien.« (DW I, 193, 8f. »Allez daz, daz der éwige vater l&ret,
daz ist sin wesen und sin natfire und alliu sin gotheit, daz offenbaret er uns alzemale in
sinem eigebornen sune und léret uns, daz wir der selbe sun sin.«). Oder: »Der Vater
gebiert seinen Sohn im ewigen Erkennen, und ganz so gebiert derVater seinen Sohn in
der Seele wie in seiner eigenen Natur(...) Wo der Vater seinen Sohn in mir gebiert, da
bin ich derselbe Sohn und nicht ein anderer; wir sind wohl verschieden im Menschsein,
dort aber bin ich derselbe Sohn und nicht ein anderer.«(DW 1, 72£, 8f. »Der vater gebirt
sinen sun in dem éwigen verstantnisse, und als6 gebirt der vater stnen sun in der séle als
in siner eigenen natire (...) DA der Vater sinen sun in mir gebirt, d bin ich der selbe sun
und niht ein ander; wir sin wol ein ander an menscheit, aber da bin ich der selbe sun und
niht ein ander.«) Vgl. auch LW, Exp. sec Ioh., 501, 8f., LW [, Lib. par. Gen, 518, 50, LW I,
Exp. libr. Gen, 190, 7.

18 DW, Pr. 31, 3491, 29£. (»der mich vragete, waz got in dem himel tzte, ich spraeche:
er gebirt sinen sun und gebirt in alzemale niuwe und vrisch und hat s6 grézen lust in
dem werke, daz er anders niht entuot, dan daz er daz werk wiirket. (...) Daz werk ist im
s6 eigen, daz ez nieman gewiirken enmac dan der vater. In dem werke wiirket got alliu
siniu werk, und der heilige geist hanget dar inne und alle créat{iren. Wan got wiirket daz

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 117

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118

Meister Eckharts einende Demut
2. Offenbarungsentbergung

Diese Worte nun enthiillen den geheimnisvollen Anspruch, der am
Demutsbegriff beobachtet werden kann: dass der Mensch das ihn
Griindende wissen soll. Was im vorigen Abschnitt als Gotteswerk
der Hineinversetzung der Seele in Gott zur Darstellung gebracht
worden ist, bekommt hier seinen klirenden Horizont. Alles Geschaf-
fene, Seinsempfangende ist — so Eckhart — als solches eigentliche
Selbstaussage Gottes. Denn die Schopfung als Seinsmitteilung ist ge-
tragen von der gottlichen Selbsterkenntnis, die als Ursache des Sei-
enden zugleich schopferisch ist, ein Geburtsprozess, in dem nichts
anderes als Gott selbst sich gebiert. Gottesgeburt findet in der
Schépfung statt, jedoch verborgen; und zwar solange verborgen, so-
lange das Geschaffene im Verhiltnis zum Schaffenden nicht wie das
Abbild zum Urbild, der Gerechte zur Gerechtigkeit, der Sohn zum
Vater bzw. das Wort zum Sprechenden steht. Damit ist folgender
paradoxer Sachverhalt formuliert: solange das Geschaffene sich nicht
in seiner gottlichen Identitidt begreift und somit Gott-transparent
wird, ist Gott in seiner Offenbarung verborgen. Hieraus entsteht die
Aufgabe der Demut: Die Verborgenheit Gottes zu entbergen. Sie ver-
mag dies, weil sie die entsprechende Umstellung unseres Selbstver-
stindnisses impliziert. Nur das menschliche Selbstverstandnis als
Moment des gottlichen Selbsterkennens™ ist der taugliche Trager
der Gotteserkenntnis. Denn in seiner universalen Offenbarung ist
Gott nirgends in der Weise des gewohnlichen — d.h. nach aussen auf
Bestimmtes gerichteten — Erkennens wahr-zunehmen, sondern nur,
indem der Mensch sich selbst in Gott erkennt oder Gott in sich (je-
denfalls nicht sich allein als Gott!). Dann vermag der Mensch, die

werk in der séle, daz sin geburt ist; sin geburt daz ist sin werk, und diu geburt ist der sun.
Daz werk wiirket got in dem innigesten der séle und s6 verborgenliche, daz ez niht
enweiz engel noch heilige, noch diu séle selber enkan dar zuo niht getuon, dan daz si
ez lidet; ez gehceret gote aleine zuo.« Ebenda, 348£., 271.)

181, Wahrlich, du bist der verborgene Gott (Jes. 45, 15) im Grunde der Seele, wo Gottes
Grund und der Seele Grund ein Grund sind. Je mehr man dich sucht, um so weniger
findet man dich. Du sollst ihn suchen so, dass du ihn nirgends findest. Suchst du ihn
nicht, so findest du ihn.« (DW, Pr. 15, 181, 13{. »weerlich, du bist der verborgen got im
grund der sele, da gottes grund vnd der sele grund ain grund ist. So man dich ie me
suochet, so man dich ie minder vindet. Du solt in suochen, also das du in niena vindest.
suochest du in nit, so vindest du in.« Ebenda, 180, 101.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarungstrichtige Demut

»Dinge zu durchbrechen und seinen Gott darin zu ergreifen«*®. Die-
ser Durchbruch geschieht, wenn die Seele sich auf der Welt nicht
mehr wie in einem aussergottlichen Bereich bewegt, sondern sozusa-
gen ein-bricht, um sich selbst und die Welt als (Innen-)Raum Gottes
zu begreifen. Wenn die Seele in ithrem Bezugssystem nicht mehr
»hinausgeht zu dusseren Dingen, so ist sie heimgekommen«'®. Die
Seele erkennt dann, dass sie und alles inwendig getragen ist durch
einen gottlichen Vollzug, der das Wesen Gottes selbst zum Ausdruck
bringt. Und sie erkennt auch, dass sie in genau diesem Erkennen am
gottlichen Geburtsprozess selbst beteiligt ist. Indem sie in der Demut
sich selbst in aller Unbedingtheit auf Gott zuritickfiihre, wird sie zur
»Mitwirkerin« Gottes'®. So kann nun schliesslich auch der anfing-
lich kaum durchschaubare Satz einleuchten, »dass alle Dinge voll-
endet werden wiirden im recht demiitigen Menschen«'®. Der
Demditige steht zu Gott im gleichen Verhiltnis wie der Sohn zum
Vater oder das Wort zum gottlichen Sprecher. Er weiss, dass alles,
was er ist, eigentlich der Vater oder der Sprecher ist. In der Trans-
parenz dieser Relation erst wird die Selbstoffenbarung Gottes offen-
bar'®: »Der unermefliche Gott, der in der Seele ist, der (nur) begreift
den Gott, der unermefslich ist. Dort (in der Seele) begreift Gott Gott
und zeugt Gott sich selbst in der Seele und >bildet« sie nach sich.«*
Fiihrt sich der Mensch mit allem, was er ist, auf Gott zuriick, so
falle menschliche mit gottlicher Selbsterkenntnis zusammen: Er-
kennt sich der Mensch in Gott, so erkennt sich zugleich Gott als Gott.
Dahingehend auch die Bedeutung von Eckharts Worten, dass — wenn

8 DW, RdU, 351, 23 f. (»diu dinc durchbrechen und sinen got dar inne nemen « Ebenda,
350, 22.)

8 DW, Pr. 71, 77, 12£. (»Swenne diu séle niht iz engit an diu Gizern dinc, s6 ist sie heim
komenc, ebenda, 76, 111.)

18 »Wenn sie (die Seele) dann so heimkommt und so mit ihm (Gottt) vereint ist, so ist
sie eine Mitwirkerin.« (DW, Pr. 31, 353, 35{. »Als si n{i danne als6 heim kumet und alsé
mit im vereint ist, s6 ist si ein mitewiirkerin.« Ebenda, 352, 31£.)

185 DW, Pr. 15, 175, 34f{. (»das aellu ding sond volbracht werden in dem reht demuetigen
mentschen.« Ebenda, 174, 311.)

1% Diese Gleichsetzung des Demiitigen mit dem Sohn ist keine gewagte These, nennt
doch Eckhart Christus — den »Sohn Gottes« — indirekt den »demiitigsten«: denn Maria
»ist die demiitigste unter allen Heiligen, Christus allein ausgenommen.« (LW 1, Exp.
Libr. Gen., 257, 101). Vgl. hierzu auch die Analyse von J. Theisen: »Christus als Lehrer
der Demut, in : ders., 1990, 398 ff.

187 DW, Pr. 84, 203, 81. (»Der unmezliche got, der in der séle ist, der begrifet den got, der
unmezlich ist. D4 begrifet got got und wiirket got sich selben in der séle und bildet sie
nich im.« Ebenda, 202, 71.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 119

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Meister Eckharts einende Demut

gottliches Wirken und menschliches Werden eins geworden sind —
sich Mensch und Gott »schlechthin gleich« erkennen. Das Hervor-
treten dieser Einheit — so erinnert Eckhart unablassig — bedingt je-
doch einer Bereitschaft, ndmlich der Bereitschaft zur Demut: »Die
Seele ist fiir ein so grofles und hohes Gut bestimmt, dass sie darum
sich bei keiner Weise beruhigen kann, und sie eilt allzeit dazu, dass
sie Gber alle Weisen hinaus zu dem ewigen Gute kommt, das Gott ist,
fir das sie geschaffen ist. Hierzu aber ist nicht zu kommen mit Un-
gestiim, wobei sich der Mensch in grofier Hartnickigkeit darauf ver-
steift, dies zu tun oder zu lassen, sondern nur mit Sanftmut und
treuer Demut und Selbstverleugnung. «1%2

Die Bedeutung der Demut liegt demnach in nichts geringerem,
als dass sie als eine Art Medium der Entbergung des in seiner Offen-
barung verborgenen Gottes betrachtet werden kann™.

Wieso jedoch — diese Frage driingt sich einfach auf — bedarf die
Gottesgeburt sozusagen eines Geburtshelfers? Kann sich Gott nicht
offener und direkter offenbaren, ohne der »treuen Demut« als Mit-
wirkerin und Vollenderin zu bediirfen? Vielleicht begibt man sich
mit so einer Frage an die Grenzen des sinnvoll Fragbaren, vor allen
Dingen vielleicht an die Grenzen dessen, was man Meister Eckhart
fragen kann. Diese Frage beriihrt wiederum den Fragenkomplex, der
im vorigen immer wieder aufgetaucht ist im Sinne des Verwunderns,
warum die Seele sich {iberhaupt querstellen kann zum Werk Gottes.
Dies bedeutet nun gleichviel wie: warum kann sich die Seele tber-
haupt nicht in Gott erkennen, oder, warum kann sie keine Bereit-
schaft zur Gottesgeburt aufbringen. Hier lasst sich natiirlich zurtck-
fragen: was bringt eine solche Frage? Darauf liesse sich antworten:

18 DW, Pr. 62, 659, 5£. (»Diu séle ist gemachet ze einem s6 grozen und s6 hohen guote,
der umbe enmac si niht geruowen an deheiner wise und ist alle zit ilende, daz si kome
iiber alle wise ze dem &wigen guote, daz got ist, da si zuo geschaffen ist. Und her zuo
enist niht ze komenne mit sturme, daz sich der mensche setze in groze steticheit, daz ze
tuonne oder ze lazenne, wan mit senfticheit in einer getriuwer démiieticheit und verzi-
hunge sin selbes.« Ebenda, 658, 41.)

18 So wird auch folgende Aussage von Fckhart verstindlich: »Nie hat ein Mensch nach
irgend etwas so sehr begehrt, wie Gott danach begehrt, den Menschen dahin zu bringen,
dass er ihn erkenne. Gott ist allzeit bereit, wir aber sind sehr unbereit, Gott ist uns
»nahe«, wir aber sind ihm fern; Gott ist drinnen, wir aber sind draussen.« (DW, Pr. 68,
41, 211. »Ez enbegerte nie mensche einiges dinges s6 sére, als got des begert, daz er den
menschen dar zuo bringe, daz er in bekenne. Got ist alzit bereit, mér: wir sin sére unbe-
reit; got ist uns nihe, mér: wir sin im sére verre; got ist inne, mér: wir sin {ize.« Ebenda,
40, 17£)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarungstrichtige Demut

Woméglich eine weitere Begriindung der Notwendigkeit der Demut,
in der sich abzeichnet, dass Offenbarung — so wie Eckhart sie denkt —
notwendiger Weise die Momente der Gottfremde und seiner Zurtick-
nahme bedarf, welche zusammen erst das Geschehen der Demut
ermoglichen.

Die Suche nach einer méglichen Antwort auf eine so formulier-
te Frage fiihrt einen freilich leicht iiber Eckhart hinaus zu Hegel, der
in dieser Hinsicht wie eine klirende Erginzung zu Eckhart lesbar
wird®®. Denn wo Eckhart den Sohn, die Schopfung als Wort ewig
inbegriffen im gottlichen Erkenntnisakt auf der Grundlage des Jo-
hannesevangeliums (»Am Anfang war das Wort, und das Wort war
bet Gott«) schlechthin postuliert*!, legt Hegel die innere Notwendig-
keit des Moments des Andersseins im Selbstbewusstseinsprozess des
gottlichen Geistes dar. Wenn Gott als das universale Eine und All-
umfassende genommen wird, so bedarf absolutes Selbstbewusstsein
einer inneren Differenzierung, tiber die sich der absolute Geist als
solcher erkennt'®.

So wiirde die Demut einen gleichsam logisch metaphysischen
Rahmen gewinnen. Sie wiirde so zum notwendigen Moment der
Riickfihrung des gottlichen Erkennens zu sich selbst. Doch gerade
aus dem Begriff der Demut — und zwar im Sinne der Bereitschaft
zum Erleiden dieser Riickfithrung, aus der allein Gottesgeburt ge-
schieht — scheint sich eine Entfernung von Eckharts Gedanken zum
dialektischen Modell Hegels zu vermitteln. Denn angesichts der Be-
wegung des Hegelschen Geistes hin zu seiner Selbstvollendung
scheint eine dafiir notige Bereitschaft von seiten des Menschen frag-
lich werden zu konnen, entsteht doch jedes Moment der Bewegung
aus dem immanenten dialektischen Gesetz des Geistes selbst. Ande-
rerseits stellt sich genau diese Fragwiirdigkeit in der Rede von der
notwendigen Bereitschaft des Menschen fiir die Gottesgeburt ebenso

9 Vgl. hierzu: D. Schoeller, 1992.

91 Vgl LW, Exp. sec. Ioh., 489f., LW I, Exp. Libr. Gen, 190, 7, LW I, Lib. par. Gen., 518,
50.
19 In der Philosophie der Religion heisst es: »Gott ist ein Geist. Dies ist nicht ein Ein-
zelner, sondern ist nur Geist, insofern er sich selbst gegenstiandich ist und im Anderen
sich als sich selbst anschaut. (1969, 71); oder: »So wird Gott gefasst, wie er sich zum
Gegenstand seiner selbst macht und dann der Gegenstand in dieser Unterscheidung
seiner mit Gott identisch bleibt, Gott sich darin selbst liebt. Ohne diese Bestimmung
der Dreieinigkeit wire Gott nicht Geist und Geist leere Wort.« (Ebenda, 38)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 121

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Meister Eckharts einende Demut

bet Eckhart ein, gerade aufgrund seiner Gottesumschreibung, nach
der nichts ausser Gott sein kann.

Deshalb liegt der Schluss nahe, auch das Moment der demiitigen
Bereitschaft als ein letztlich gottliches Moment zu betrachten, wobei
nicht mehr verstehbar wird, wie sich dann tiberhaupt ernsthaft noch
von einer menschlichen Mitwirkung, ja sogar von der Bedingung
menschlicher Bereitschaft fiir die Gottesgeburt sprechen lasst (»Gott
wirkt nur im Grunde der Demut« bzw. »er wirkt danach, wie er Be-
reitschaft und Empfanglichkeit findet«).

3. Paradox der Demut

Solche Uberlegungen wirken wie ein Sprengsatz, der die Orientie-
rung zerstiubt, die man sich glicklich durch Eckharts Denken ge-
bahnt zu haben vermeint. Stellt man sich sowohl den Implikationen
von Eckharts allumfassendem Gottesbegriff wie zugleich den Auffor-
derungen zum demiitigen Zu-lassen und Bereitsein fiir das Gottes-
werk, so steht man gezwungenermassen vor einem Problem. Denn
einerseits scheint der Eckhartsche Gottesbegriff alles in sich zu absor-
bieren, so dass jede Verhaltensweise des Menschen zu Gott aus einem
metaphysischen Blickwinkel als gottliches Selbstverhalten zu werten
ist; andererseits aber scheint dieser Gottesbegriff auf ein quasi dia-
logisches Verhiltnis mit dem Menschen regelrecht angewiesen zu
sein, sonst wiirden auch Wendungen wie gottliches Geben und Mit-
teilen absurd sein, welche notwendig — geméss Eckharts Tonfall sogar
dringlich®® — auf Empfang aus sind.

Aporien solcher Art sind im Nachvollzug Eckharts jedoch nicht
unbedingt negativ zu werten. Sie kénnen sogar konstruktiv werden,
indem sie einen immer wieder die Augen 6ffnen fiir die Unmoglich-
keit, diesen Denkinhalt in einen linearen, logisch reibungslosen Guss
zu biegen. Vielmehr kann man, ldsst man sich auf Meister Eckhart
ein, dem Paradox nicht entgehen, weder in einzelnen Formulierun-

19 Vgl. zum Beispiel Aussagen wie diese: Gott »ist es so notwendig, dass er dir gebe,
dass er es nicht erwarten kann, bis er sich dir als erstes gebe. So vertort ist Gott in seine
Liebe zu uns, recht als wenn er Himmel und Erde und seine ganze Seligkeit und seine
ganze Gottheit vergessen und mit nichts zu tun habe als einzig mit mir.« (DW, Pr. 79,
155, 33£. »im ist also nét, daz er dir gebe, daz er niht erbeiten enmac, bis daz er gebe sich
selber dir von érste. Alsé vertceret ist got mit siner minne ze uns, rehte als ob er ver-
gezzen habe himmelriches und ertriches und aller siner selicheit und aller siner gotheit
und niht ze tuonne habe wan aleine mit mir«. Ebenda, 154, 291.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarungstrichtige Demut

gen, noch im Gesamten'*. Um Eckharts Demutsdenken nicht zugun-
sten einer einseitigen Verstehbarkeit auf einige Aspekte (in Aus-
klammerung des storenden Rests) zu reduzieren, oder in Anbetracht
der Paradoxie einfach die Schultern zu zucken und den Versuch des
Nachvollzugs so auf sich beruhen zu lassen, sollte man vielleicht be-
wusst einen Standpunkt suchen, der flexibel genug ist, sich nicht am
Paradox zu stossen, und es dennoch nicht zu umgehen. Dieser flexi-
ble Standort sollte die Bedeutung der Demut bei Eckhart in einer
Weise zu griinden vermogen, die weder durch das Paradox aus den
Fugen gehoben wird, noch auf einem zu schmalen Ausschnitt des
Ganzen beruht. Einen solchen flexiblen Standpunkt gewinnt man
jedoch nirgends als im Blick auf Eckharts Gottesumschreibungen,
insofern sie sich gerade dadurch kennzeichnen, Gottliches als
Geschehen darzustellen. Von wo auch immer man sich Eckharts Got-
tesbegriff nihert, wird man in ein bezichungshaftes Geschehen ge-
zogen, schligt die allumfassende gottliche Einheit in (Selbst-)Unter-
scheidung (in Sohn oder Wort) oder die (Selbst-)Unterscheidung in
Einheit (Gottesgeburt) um.

Es scheint aber moglich zu sein, einen Fokus dieses ewig dyna-
mischen Geschehens zu nennen: die Einung. Eckhart spricht in die-
sem Sinne auch von Gott insgesamt als von der »verborgene(n)
Einung«™. Dadurch tritt ein bislang vernachlissigtes Synonym Got-
tes ins Blickfeld, das Eckhart neben dem des Seins und des Erkennens
stellt: die Liebe. Liebe impliziert genau die Verhiltnisse, welche

1% Zur Bedeutung des Paradoxes im Umfeld Eckhartschen Denkens und Sprechens vgl.
z.B.: C. Smith, 1987. A. M. Haas, »Das mystische Paradox« und »Uberlegungen zum
mystischen Paradox«, in: A. M. Haas: »Mystik als Aussage«, 1996.

%5 DW, BgO, 265, 13 (»verborgenen einunge«, ebenda, 264, 131.)

% »Was ist Gottes Liebe? Seine Natur und sein Sein: das ist seine Liebe. Wer Gott
dessen beraubte, dass er uns liebt, der raubte ihm sein Sein und seine Gottheit, denn
sein Sein hiangt daran, dass er mich liebt. (...) Bei Gott! Was fiir ein Wunder ist das?
Liebt mich Gott mit seiner ganzen Natur — die nimlich hiangt daran -, so liebt mich Gott
recht, als hinge sein Werden und sein Sein daran. Gott hat nur eine Liebe: mit eben
dieser gleichen Liebe, mit der der Vater seinen eingeborenen Sohn liebt liebt er mich.«
(Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 46, 371 — diese Predigt soll im noch nicht versffentlichten vier-
ten Band der kritischen Ausgabe enthalten sein.) Obwohl Eckharts spekulative Mystik
hiufig einer affektiv ausgerichteten Mystik entgegengesetzt wird, spielt der Begriff der
Liebe als Gottesumschreibung eine nicht zu unterschitzende Rolle bei ihm. Sie qualifi-
ziert auch massgeblich seinen Begriff des géttlichen Frkennens. Zu diesem Verhiltnis
der Koexistenz der Gewichtungen des Erkennens oder der Liebe in der Deutschen My-
stikim Allgemeinen schreibt Haas: »Ich méchte weder den ganzen Streit um Frkenntnis
und Liebe noch die im Laufe der Zeit immer deutlicher werdende Tendenz nach einer

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 123

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

Meister Eckharts Gottesbegriff enthilt: eine Unterscheidung, die auf
Einheit abzielt oder eine Einheit, die sich aus dem Unterschied gene-
riert’”. Diese Gegenlaufigkeit gilt, so sei wiederholt, nicht nur fir
einen innergottlichen trinitarischen Bereich, denn »alles«, so Eck-
hart, »was unser Herr je tat, das tat er um nichts anderes willen, als
dass Gott mit uns sei und wir mit ihm eins werden; und darum ist
Gott Mensch geworden«**.

Einung als Kernbegriff dieses Gottesbildes ins Auge zu fassen,
der sowohl im Modell der Selbsterkenntnis wie der Liebe impliziert
ist, erscheint fiir unser Thema hilfreich. Denn hieraus kann eine
Griindung der Demut erwachsen, die sich durch den Blick auf die
Totalitit des Eckhartschen Gottesbegriffs nicht erschiittern lasst.
Wenn das Gottliche als ein Geschehen der Einung gefasst wird, dann
bekommt die Demut nimlich eine universale, sich — sozusagen — auf
keine Seite beschrankende Giiltigkeit. Dann wird sie zu einer Bedin-
gung dieses Geschehens schlechthin. Dieser Schluss ergibt sich nicht
bloss indirekt. Eckharts eigene Worte legen ithn nahe. So zum Bei-
spiel erklért er in einer Predigt: »Gott begehrt so sehr danach, dass du
deiner kreatiirlichen Seinsweise nach aus dir selber ausgehest, als ob
seine ganze Seligkeit daran lige. Nun denn, lieber Mensch, was scha-
det es di, wenn du Gott vergonnst, dass Gott Gott in dir sei? Geh’
véllig aus dir selbst heraus um Gottes willen, so geht Gott vollig aus
sich selbst heraus um deinetwillen. Wenn diese beiden herausgehen,
so ist das, was da bleibt, ein einfaltiges Eins.«*® (Hervorhebung
D.S)

Versthnung beider hier aufrollen, wichtig ist mir einzig die Grundsitzlichkeit und To-
talitit des mystischen Anspruchs im Christentum. Christliche Mystik hat nie darauf
verzichtet, die héchsten und geistigsten Krifte des Menschen ganz einzufordern. Es
wire eine vollige Verkennung der Sachlage, wenn christliche Mystik auf die Alternative
von Gefithl und Rationalitit festgelegt wiirde. Selbst dort. wo das eine der beiden
Vermégen dominiert, ist das andere als Begleitsvehikel erforderlich.« (A. M. Haas,
1996, 18).

97 »Die Liebe hat dies von Natur aus, dass sie von Zweien ausfliesst und entspringt.
Eins als Eins ergibt keine Liebe. Zwei als Zwei ergibt ebenfalls keine Liebe, Zwei als Fins;
dies ergibt naturgemisse, drangvolle, feurige Liebe.« (DW, BgO, 265, 2{. »Minne hat
von ir natfire, daz si vliuzet und urspringet von zwein als ein. Ein als ein engibet niht
minne, zwei als zwei engibet niht minne; zwei als ein gibet von nét natiurliche, willicli-
che, hitzige minne.« Fbenda, 264, 2{. Hervorhebung D. S.)

195 DW, Pr. 74, 147, 9. (»allez, daz unser herre ie getete, daz entete er niendert umbe,
dan daz got mit uns si und wir ein mit im werden; und dar umbe ist got mensche
worden.« Ebenda, 146, 91.)

19 DW, Pr. 5b, 73, 12f. (»Got begert des als6 sére, daz di din selbes {izgangest in créa-

124  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarungstrichtige Demut

Diese Aussage ist bemerkenswert. Denn sie driickt aus, dass
nicht nur der Mensch sich selbst und seine vermeintliche Trennung
zu Gott um Gottes willen zu iberwinden hat; auch Gott selbst geht,
so Eckhart, in gleicher Weise aus »sich selbst heraus um deinetwil-
len«, damit »ein einfaltiges Eins« bleibt. Das Geschehen der Einung
beansprucht also nicht bloss die »Vernichtung< der Differenz von sei-
ten des unterschiedlich Geschaffenen, auch das ununterschiedlich
Schaffende vollbringt, laut Eckhart, die gleiche Bewegung. In der
Gegenlaufigkeit dieser Entwicklungen erst vermag das »einfaltige
Eins« hervorzugehen, das Eckhart als Gotteswerk der ewigen »Got-
tesgeburt« oder »Sohnesgeburt« bezeichnet.®

Die erstaunliche Aussage, dass Gott aus »sich selbst« heraus-
geht, ist im Blick auf Eckharts gesamte Lehre vielleicht gar nicht so
erstaunlich. Ist sie doch als Implikation in seiner Uberzeugung ent-
halten, dass Schopfung als Selbstmitteilung sozusagen Selbstgabe
des Schopfers ist. Das heisst, dass sich der Schopfer selbst in seine
Schépfung, in sein Geschopf be-gibt. Dieses Geschehen, welches in
Christus offenbar geworden ist, bringt Eckhart ausdriicklich mit De-
mut zusammen. Er schreibt beispielsweise, »dass die liebetrichtige
Demut Gott dazu brachte, dass er sich in menschliche Natur her
abneigte«™ (Hervorhebung D. S.). Indem sich Gott in »liebetréichti-
ger Demut« in sein Geschopf begeben hat, hat er zugleich die
Moglichkeit gesetzt, dass dieses — wiederum durch Demut! — zum

tiurlicher wise, als ob alliu sin szlicheit dar an lige. Ey4, lieber rmensche, waz schadet
dit, daz di gote giinnest, daz got got in dir si? Ganc din selbes alzemale Gz durch got, s6
gat got alzemale sin selbes Gz durch dich. D4 disiu zwei Gizgant, swaz da blibet, daz ist ein
einvaltigez ein.« Ebenda, 72, 111.) Eine dhnliche Pointe findet sich auch an anderen
Stellen, z.B. in Predigt 25: »Es ist eine sichere und eine notwendige Wahrheit: Wer
immer seinen Willen Gott ginzlich hingibt, der faingt Gott und bindet Gott, so dass Gott
nichts vermag, als was der Mensch will. Wer immer seinen Willen Gott ginzlich auf-
gibt, dem gibt Gott hinwieder seinen Willen so ginzlich und so im eigentlichen Sinne,
dass Gottes Wille dem Menschen zu eigen wird.« (287, 9f. »Daz ist ein gewissiu warheit
und ein nétwiarheit: swer sinen willen genzliche gibet gote, der vaehet got und bindet
got, daz got niht enmac, dan daz der mensche wil. Swer gote sinen willen genzliche
gibet, dem gibet got sinen willen wider als genzliche und als eigenliche, daz gotes wille
des menschen eigen wirt«, ebenda, 286, 81.) Oder in Predigt 27: »Je mehr du dich Gott
hingibst, um so mehr hinwieder gibt Gott sich dir selbst.« (313, 27f., »S6 dii dich gote
mé gibest, 56 sich got dir selben mé widergibet.« Ebenda, 312, 251.)

2 Vgl DW, Pr. 5b, 73, 20 oder Pr. 31, 349, 291. oder Pr. 43, 461, 11.

M VA, 439, 29f. (»daz diu minnebaere démiieticheit got di zuo brahte, daz er sich
neigete in menschliche natiire«, ebenda, 438, 271.)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 125

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Meister Eckharts einende Demut

Schépfer werde?. Demut wird so gleichsam zu einem universalen
Wendepunkt der Gottesoffenbarung in ihrer Erméglichung der Be-
wegung Gottes zum Menschen und des Menschen zu Gott. Christus
verkorpert dasjenige Ereignis, in dem beides zusammentrifft. In ihm
ist die Einung der Offenbarungsentwicklung als Gottesgeburt reali-
siert. Christus ist zum Sohn bzw. Wort Gottes geworden, indem aus-
schliessich der Vater sich ausdriickt. Dabei braucht nun kaum mehr
erwihnt zu werden, dass Christus nach Eckhart kein historischer Ein-
zelfall ist. Er verkorpert vielmehr jene in allen angelegte Moglich-
keit, die in der Schopfung als Selbstoffenbarung Gottes enthalten
ist™®,

Der Eckhartsche Gedanke der Schopfung als Selbstoffenbarung
impliziert daher eine Bewegung, indem beide Seiten — des Kreatiirli-
chen wie des Gottlichen — »aus sich selbst« herausgehen, um einer
Einung willen, die in Modellen des Mitteilens/Empfangens, des Er-
kennens und des Liebens vermittelt wird. Mit einer solchen Betrach-
tung begibt man sich freilich an den Rand des Denk- und Aus-

2 »Warum ist Gott Mensch geworden? Darum, dass ich als derselbe Gott geboren
wiirde.« (DW, Pr. 29, 333, 9f. »War umbe ist got mensche worden? Dar umbe, daz ich
got geborn wiirde der selbe.« Ebenda, 332, 8f.) Dietmar Mieth formuliert zur damit
angedeuteten Wechselbeziehung der »Menschwerdung Gottes« und »Gottwerdung des
Menschen«: »Bei Eckhart sind diese Motive wie zwei Seiten einer Miinze untrennbar
zusammengehérig. Die Menschwerdung Gottes ist nichts anderes als die Hineinnahme
des Menschen in einen innergtttlichen Strukturporzess (...). Man kann diesen einen
Vollzug von zwei Seiten her betrachten: aus der sInnerlichkeitc des Menschen und aus
der sMenschennatur< Christi« (1972, 26). Uber die Traditionslinie dieser »Tauschfor-
mel¢, die ihren Ursprung bei Augustinus hat, unterrichtet A. M. Haas 1982, 193 u.
1989, 491.

2% »Der Vater gebiert seinen Sohn in der Ewigkeit sich selbst gleich. sDas Wort war bei
Gott, und Gott war das Wort« (Joh. 1,1): es war dasselbe in derselben Natur. Noch sage
ich iiberdies: Er hat ihn geboren aus meiner Seele. Nicht allein ist sie bei ihm und er bei
ihr als gleich, sondern er ist in ihr; und es gebiert der Vater seinen Sohn in der Seele in
derselben Weise, wie er ihn in der Ewigkeit gebiert und nicht anders. Er muss es tun, es
sei ihm lieb oder leid. Der Vater gebiert seinen Sohn ohne Unterlass, und ich sage mehr
noch: Er gebiert mich als seinen Sohn und als denselben Sohn. Ich sage noch mehr: Er
gebiert mich nicht allein als seinen Sohn; er gebiert mich als sich und sich als mich und
mich als sein Sein und als seine Natur.« (DW, Pr. 6, 83, 24f, Mhd: ebenda, 82, 211.).
A. M. Haas fasst die Stellung Christi im Werk Eckharts so zusammen: »Man wiirde
Eckhart unrecht tun, wenn man die Dynamik in seinem christologischen Entwurf unter-
schlagen wiirde. Es geht ihm nie bloss um ontologische Aussagen, sondern immer auch
um funktionelle. Seine Christologie ist, im Mafle sie mystisch geprigt ist, eine funk-
tionelle Christologie, welche den Erméglichungsgrund der Gottwerdung des Menschen
abgibt, nicht mehr, aber auch nicht weniger.« (1982, 209)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarungstrichtige Demut

driickbaren. Denn aus dieser Gesamtperspektive tritt wohl am deut-
lichsten das Grundparadoxon dieses Gottdenkens hervor, gemaiss
dem die unvordenkliche gottliche Einheit sich entfaltet in gegenldu-
figen Bewegungen, die wiederum Einheit hervorbringen. Meister
Eckhart umschreibt gleichsam ein ewiges Geschehen der Unterschei-
dung, dessen Ursprung das Eine, dessen Sinn und Ziel die Gebdrung
des Einen ist. Darum ist auch die Position Gottes, dem schon als ei-
genstiandiger Begriff Trennung und Unterschiedenheit anhaftet, ge-
nauso vorlaufig wie die davon unterschiedene Kreatur?® (worauf
Eckhart auch in dem erwiihnten Gebet, dass wir »Gottes ledig« wer-
den, anspielt). Aber auch ganz direkt spricht Eckhart aus, dass Gott
sowohl »wird«, wenn die Kreaturen ausfliessen, als auch »entwird,
wenn sie wieder in »den Strom und in die Quelle der Gottheit kom-
men«*. Im Offenbarungsgeschehen veréindert sich Gott demnach so
drastisch wie seine Kreatur. Seine Entwicklung erscheint parallel zur
Aufgabe, die dem Menschen durch den Demutsbegriff gesetzt ist.
Denn wie die Kreatur aus sich selbst heraus geht in Gott, so geht Gott
aus sich selbst heraus in die Kreatur, — und darin durch die Demut
wieder in sich. Das Konzept der Demut wird somit zum Kernelement
im Denken einer solchen Offenbarungsbewegung, deren Ursprung
und Ziel als Einung zu bezeichnen ist. Aufgrund dessen wird Gott —
analog dem Menschen — erst zu dem, was er eigentlich ist, wenn er
rentwird«. Vielleicht 6ffnet dieser Gedankengang auch jene Aussage
Eckharts auf eine spekulative Lesart hin, in der er seiner Gemeinde
fast lapidar erklart, dass »Gott nicht zu wirken (vermag) als im
Grunde der Demut.«*® (Hervorhebung D. S.)

Solche kleinen Mosaiksteine untermauern ein Gesamtbild, in
dem Demut - so kann man in paradox anmutender Weise formulie-
ren — zum massgeblichen Prinzip dafiir wird, dass Schopfung als
gottliche Selbstoffenbarung gedacht werden kann. Denn letztere, ob
sie nun iiber den Begriff der Selbsterkenntnis, Seinsmitteilung oder
Liebe gefasst wird, bedarf sowohl der Unterschiedenheit als auch des
Ausgangs daraus (auch aus einer Ununterschiedenheit, die sich eben
dadurch vom Unterschiedenen unterscheidet). Aus dieser distanzier-

24 Vgl. hierzu auch die Untersuchung von R. Manstetten: »Das Durchbrechen und die
Verwandlung Gottes: Ich und Gottheit« (1993, 563 ff. Hervorhebung D. S.)

%5 Vgl. J. Quint, 1979, Pr. 26, 273. (Diese Predigt soll im noch nicht veréffentlichten
vierten Band der kritischen Ausgabe enthalten sein.)

26 Vgl. DW, Pr. 55, 599, 211.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 127

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meister Eckharts einende Demut

ten Gesamtperspektive kommt der Demut jedoch wiederum eine Be-
deutung zu, die sich auch mit einem spontaneren Demutsverstindnis
vermitteln ldsst. Denn nun ist deutlich geworden, dass jeder Seins-
zustand, der noch nicht in die Einung gemiindet ist, welcher als Got-
tesgeburt den Fokus des Offenbarungsgeschehens bildet, sozusagen
vorldufig, unvollstindig, >unvollkommenc< ist, seinen eigentlichen
Wert nur erhilt in der Bereitschaft, aus sich auszugehen als Ganzes
in das Ganze. Demut steht so fiir ein Schopfung wie Schopfer glei-
cherweise betreffendes Moment, durch das der allumfassende Bezug
zum einenden Zusammenhang je neu geraten kann. Durch diese Re-
flexionsebene werden auch jene zu Beginn des Kapitels ritselhaften
Worte Eckharts endlich durchsichtiger, in denen die nicht tiberschitz-
bare Rolle des Demiitigen wie in einem Lobhymnus zum Ausdruck
gelangt: »Ja, bei Gott! wire dieser Mensch (der Demiitige) in der
Hélle, Gott miifite zu ihm in die Hélle, und die Hélle miifite fiir ihn
ein Himmelreich sei. Er (Gott) muss dies notwendig tun, er wiirde
gezwungen dazu, es tun zu miissen; denn da ist dieser Mensch das
gottliche Sein, und das gottliche Sein ist dieser Mensch. Denn hier
geschieht in der Einheit Gottes und des demiitigen Menschen der
Kuf3, denn die Tugend, die da Demut heisst, die ist eine Wurzel im
Grunde der Gottheit, darein sie gepflanzt ist, auf dass sie thr Sein
allein in dem ewigen Einen hat und nirgends anderswo.«*” (Hervor-
hebung D. S.) Aufgrund von Demut ist das Seiende mit seinem Sein
im »ewigen Einen«. Deshalb ist sie eine Wurzel im Grunde der Gott-
heit: Aus ithr wichst die Einheit Gottes je neu.

27 DW, Pr. 15, 175, 24£. (»]a bi got: waer dirre mentsch in der hell, got muest zuo im in
die hell, vnd die hell muest im ain himelrich sin. er muoss dis von not tuon, er wurdi
bezwungen dar zuo, das er es tuon muesti; wan da ist dirre mentsch goetlich wesen, vnd
goetlich wesen ist dirre mentsch. wan hie so geschiht von der ainikait gottes vnd von
dem demuetigen mentschen der kuss. wan die tugend, die da haisset demuetikait, du ist
ain wurtzel in dem grund der gotheit, dar in si gepflanzet ist, das si allain ir wesen in
dem ewigen ain hat vnd niena anderswa.« Ebenda, 174, 211.)

128  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Jakob Bohmes offenbarende Dynamik
der Demut

»Nichts ist so schwer zu verstehen wie die Demiitigen, Herr.
Schon bis man sie erkennt, geht es lange. Zuerst habe ich sie
immer verachtet, bis ich erkannte, daf3 sie die grossen Meister
des Sterbens sind.«

(Friedrich Diirrenmatt: »Nichtliches Gespriich mit einem ver-
achteten Menschen«. Werkausgabe in dreifSig Binden, Bd. 17,
1986, 22).

. Uberleitende Bemerkungen
1. Von Eckhart zu Béhme

Der Wechsel zu Bohme macht tiberleitende Worte notwendig, nicht
nur wegen des zeitlichen Sprungs von ca. dreihundert Jahren, der
zugleich einen Epocheniibergang markiert'. Denn, wie schon er-
withnt, Meister Eckharts Denken ist keineswegs >typisch mittelalter-
lich¢, vielmehr offenbart es Ziige, die bei Cusanus als Wende in die
Neuzeit begriffen werden®. Dies mag auch erkliren, dass Eckhart —

1 Zur problematischen, aber nach wie vor gingigen Epocheneinteilung vgl. H. B. Gerl
»Die Problematik der Epochenschwelle« (in H. B. Gerl, 1989). Einige Autoren wollen
Bshme nicht nur als Denkerfigur an der Epochenschwelle zur Neuzeit, sondern gezielt
als einen Vertreter der Renaissance-Philosophie verstanden wissen. In diesem Sinn
schreibt N. Berdjajew: »Er wurzelt noch im Mittelalter, ihm haftet der mittelalterliche
mystische Realismus an. Aber in ihm brodelt bereits das Blut des Reformations- und
Renaissancemenschen. Er hat eine renaissancemifSige Einstellung zum kosmischen Le-
ben, zur Natur und ein SelbstbewuBstein, das iiber dem des mittelalterlichen Menschen
steht. Was den Dynamismus seiner Weltanschauung, sein Interesse fiir Genesis und
Werden, sein Gefiihl fiir den Kampf entgegengesetzter Prinzipien und die fiir ihn
grundlegende Idee der Freiheit anbelangt, so ist Bohme ein Mensch der Neuzeit« (1932,
318). Aus dhnlichen Beweggriinden zihlt auch E. Bloch Bhme unter die Philosophen
der Renaissance (1972, 69-83). H. B. Gerl findet es ebenfalls fraglos berechtigt, Bshme
unter die Renaissance-Philosphen aufzunehmen (1989, 85-90). Daneben jedoch wird
Bshme von zahlreichen auch als Vertreter des » Typus des Barockmenschen« aufgefasst
(Vgl. G. Bonheims Zusammenfassung, 1992, 50, Anm. 31).

? Vgl. zum Beispiel W. Schulz, der sein Buch iiber den »Gott der neuzeitlichen Meta-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 129

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

obwohl sein Lebensweg einem anerkannten Lebensmuster des
blithenden Mittelalters entspricht, und er sich in den herrschenden
Ausdrucksformen seiner Zeit vermittelt — schliesslich als unortho-
doxer Fremdkorper identifiziert und von der bertichtigten pépst-
lichen Bulle »In agro dominico« im Jahre 1329 verurteilt wurde®. So
untypisch Meister Eckharts Werk die mittelalterliche Scholastik ver-
tritt, so irregulir auch steht Bohmes Denken in der geistigen Land-
schaft seiner Zeit. Beiden gemeinsam zu sein scheint, dass sie einer-
seits zu einem hohen Mass die geistigen Strémungen ihrer Zeit
reflektieren und verdichten, andererseits aber von den jeweils domi-
nanten Zeitgeistvertretern als anstdssig empfunden und abgeurteilt
worden sind.

In der Figur Jakob Bshmes finden sich zunichst wie bei Eckhart
typische Variablen der Zeit wieder. Sogar jene Merkmale seines An-
satzes, die sich auf den ersten Blick von Meister Eckhart unterschei-
den, weisen bereits eine andere Epoche aus. Gemeint ist damit nicht
in erster Linie die damals noch relativ »neue« Konfession Bshmes,
der Protestantismus, den man stark aus seinen Schriften heraus-
spiiren wiirde. Angesprochen ist eher der dem Mittelalter noch frem-
de Bezug zum Natur-Raum, welcher jedes von Bohmes Werken
durchdringt®. Sein Naturzugang unterscheidet sich aber wesentlich

physik« (1957) mit Cusanus beginnen lisst, das damit einbrechende »Neue« und die
Neuzeit Priagende aber explizit mit Meister Eckhart in Verbindung bringt. Schulz er-
blickt den Neuansatz des Cusaners, den er auf Eckhart zuriickverfolgt, darin, dass Gott
»als intelligere und damit als Subjekt im modernen Sinne bestimmt (wird).« (1957, 14)
Daraus entwickelt sich letztlich, so Schulz, die der Neuzeit eigene Philosophie der Sub-
jektivitit, die in Hegel kulminiert: »Hegel bringt diesen modernen Begriff des Subjektes
in dem bekannten Satz zum Ausdruck, dafl alles darauf ankime, sdas Wahre nicht als
Substanz, sondern eben so sehr als Subjekt aufzufassen und auszudriicken« (...). Aber
Hegel zieht mit diesem Satz nur die letzte Konsequenz aus dem ihm vorausgehenden
Denken, denn der Sache nach ist seit dem Beginn der Neuzeit unser moderner Begriff
der Subjektivitit wirksam: das eigentlich Seiende wird gerade nicht mehr als dinglich
vorhandenes, substantielles Ftwas, sondern als geistig-ichhafter Selbstvollzug be-
stimmt. Diese positive Bestimmung Gottes als reine Subjektivitit findet sich bei Fck-
hart.« (Ebenda, 15). Zur Bestimmung des Cusaners als Initiationsfigur der Neuzeit vgl.
auch H. B. Gerl, 1989. Zu Griinden und Hintergriinden der Wahl des Cusaners als Figur
der Epochenschwelle orientiert auch die problematisierende und vielschichtige Analyse
von H. Blumenberg (1966, 435-523).

° Zu den Hintergriinden der Verurteilung: H. Stirnimann, R. Imbach (Hg.), 1992.

* Gernot Bohme zihlt ihn aufgrund dessen sogat, wenn auch unter gewissen Vorbehal-
ten, zu den »Klassikern der Naturphilosophie« (1989, 158-170). G. Haensch macht sei-
nerseits die Eigenart der Mystik Béhmes im Unterschied zur mittelalterlichen Mystik

130  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

von der quantitativ berechnenden Methodik, die die neuzeitliche
Wissenschaft im eigentlichen Sinne kennzeichnet. »Er hatte ein
vollig qualitatives Naturbild, das den duflersten Gegenpol darstellt
zu der mathematischen Naturwissenschaft seit Gallilei und
Newton«, so Ernst Bloch.® Mit einem solchen qualitativen Naturbild
aber steht Bshme nicht allein, sondern reprisentiert wiederum eine
zu seiner Zeit vorherrschende, durch Paracelsus gepragte, deutsche
Forscher-Atmosphire®.

Der eigentliche Ort, an dem Bshme sowohl Kind seiner Zeit ist
und zugleich enfant terrible, betrifft wohl den auffilligsten epochen-
spezifischen Unterschied zu Meister Eckhart: namlich den untiber-
sehbaren Sachverhalt, dass in Jakob Béhme kein Kleriker, sondern
ein Laie tiber Dinge schreibt und spricht, die gemeinhin zweifellos
in die Domine der Theologen gehdren’. So typisch diese Erscheinung
fir die Epoche ist, so untypisch ihre Ausprigung bei Bohme. Denn
Jakob Bohme hat ausser einer rudimentiren Schulausbildung keine
weiteren akademischen Studienginge durchlaufen. Er erhilt sich und
seine vielkopfige Familie zunichst als Schuster. Sein Denken ver-
dankt sich demnach nicht einer systematischen humanistischen Aus-
bildung; auch die Quellen seiner sonstigen Anregung liegen nach wie
vor weitgehend im dunkeln®. In der Regel verweist man auf das
Einwirken von Geistesstromungen unterschiedlicher Art, wobei vor-
nehmlich alchemistische, kabbalistische, paracelsische und weigel-
sche Einfliisse genannt werden®. Nicht nur dieser aussergewdhnliche

anhand der unterschiedlichen Rollen, die der Natur darin zukommt, fest (vgl. 1975,
4174).

° E. Bloch, 1984, 72.

¢ Vgl. E. Lemper 1976, 347-360, und H. B. Gerl 1989, 71.

7 Zum neuen religitsen Selbstbewusstsein des Laien vgl. die Zusammenfassung und
den Literaturiiberblick von H. B. Gerl (1989, 24 f.).

¢ Schon Béhmes Freund und erster Biograph Abraham von Frankenberg berichtet, dass
sich Bshmes Wortschatz, so er lateinische oder griechische Fremdworte umfasst und
Fachausdriicke aus den Bereichen der Medizin, Alchemie oder Philosohie, nicht dem
»lesen fremder Biicher« verdanke, sondern vor allem der »gepflogene(n) so schrift- als
miindlichen Kundschaft mit gelehrten Leuten«. (Vita, 16)

° Zum nach wie vor desolaten Stand der Quellenforschung vgl. G. Bonheim, 1992, 11f.
und B. Gorceix, 1984, 50. Béhme selbst dussert sich iiber die Quellen seiner Anregung
vage bis abfillig. In einer vielzitierten Ausserung in seinem Erstlingswerk Aurora heisst
es etwa: »Ich habe viel hoher Meister Schriften gelesen, in Hoffnung den Grund und die
rechte Tieffe darinnen zu finden; aber ich habe nichts funden, als einen halb-todten
Geist, der sich dngstet zur Gesundheit, und kan doch um seiner grossen Schwachheit
willen nicht zur vollkommenen Kraft kommen.« (Mr, 10, 27.) Nach G. Bshme ist als

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 131

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Ursprung der Bohmeschen Philosophie begriindet seine Sonderstel-
lung. Wie Eckhart sitzt auch er zwischen den Stiihlen verschiedener
Identititen, die sich zwischen Philosophie und Mystik, Theosophie
und Gnosis bewegen — um nur einige zu nennen®. Entsprechend
streut sich seine Ausstrahlungskraft, tiber die man bereits in einem
philosophischen Nachschlagewerk lesen kann: »Obwohl einer der

»Hauptbildungsquelle« J. Boshmes vor allem die »Luther-Bibel« zu betrachten. Zur Wir-
kungsart sonstiger Einfliisse fasst G. Bshme zusammen: »Neben den Einfliissen der
Bibel hat man solche aus der mittelalterlichen Mystik, der Kabbala, aus der Alchimie,
von Paracelsus und Valentin Weigel bei Bshme festgestellt. Diese Einfliisse sind zwar
deutlich, aber auch unbestimmt. Man kann sie als atmosphirisch bezeichnen: Bohme
bezieht sich niemals »diszipliniert< auf Vorginger oder Traditionen, d. h. durch Zitat und
Diskussion, sondern er verwandelt sich Terminologien, Lehrstiicke, Modelle in héchst
freier Weise an. Es ist auch anzunehmen, daf3 er diese Traditionen nur zum Teil durch
eigene Lektiire aufgenommen hat, zum anderen Teil aus Gesprichen mit gelehrten
Freunden« (1989, 160f. Vgl. hierzu auch E. Lemper, in: J. Garewicz und A. M. Haas,
1994, 561.). Der Bezug zur Alchemie ist schon deshalb naheliegend, weil B6Shmes Hei-
matstadt Gorlitz in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts ein Zentrum des Paracelsis-
mus war (vgl. E. Lemper, 1970, 347-360 und 1976, 42f.). Bhme selbst méchte aber
explizit zu verstehen geben, dass er nicht als Alchemist betrachtet werden will (vgl.
My, 22, 105). Sein Riickgriff auf alchemistisches Vokabular motiviert sich u.a. vor allem
dadurch, die eigenen Gedanken in bereits vorherrschenden Denkmodellen zuginglicher
zu machen. Auch Bshmes Nihe zur Kabbala lisst sich nicht durch eine bestimmte quel-
lenmissige Anregung festmachen. Hier hilt man sich ebenfalls an die inhaltiche Gedan-
kenverwandtschaft, auf die G. Scholem des 6fteren mit Nachdruck hingewiesen hat: »Es
ist unmoglich zu iibersehen, daf§ diese Lehre (des Sohars D. S.), deren faszinierender
Tiefsinn nicht abzustreiten ist, eine héchst merkwiirdige Parallele in den Ideen des gro-
Ben deutschen Theosophen Jakob Boehme (1575-1624) gefunden hat (...). In der Tat ist
die Lehre Boehmes vom Ursprung des Bosen, die so viel Aufsehen gemacht hat, ganz
kabbalistisch gedacht. (...) Dariiber hinaus kann nun iiberhaupt gesagt werden, daf3
unter allen christlichen Mystikern Jakob Béhme derjenige ist, dessen Denken gerade in
seinen originellsten Antrieben die engste Affinitit zur Kabbala aufweist. (...) Er hat die
Welt der Sefiroth, wenn man so sagen darf, von sich aus noch einmal entdeckt. Freilich
ist denkbar, daf3 er spiter, nach seiner Erleuchtung, als er durch gelehrte Freunde einiges
iiber Kabbala erfuhr, seine Ideen den kabbalistischen stirker angeglichen hat.« (G. Scho-
lem, 1957, 259. Vgl. hierzu auch Ders., 1992, 133). Eine frithe, wenn auch ungenaue
Gegeniiberstellung Bshmes und Paracelsus leistet A. Bastian, 1906, 178 ff. Ausfiihrli-
chere Darstellungen in neuerer Zeit bieten z.B. G. Bhme (1989, 121-139), vor allem
A. Miller-Guinsburg (1980, 96—118). Inhaltliche Briicken zu weigelschem Gedankengut
zeigen u.a. E. Lemper (vgl. 1976, 133 ff.) und S. Wollgast (1988, 713 f£.) auf.

19 »Was war er nun selbst? Mystiker oder paracelsischer Realist? Gnostiker oder Alche-
mist? Visionir oder Philosoph? Dichter oder Denker? Dogmatiker oder Empiriker?
Christ oder homo religiosus im weitesten Sinn? Pantheist oder Theist? Theosoph oder
Dialektiker? Voreilig wire es, derlei Fragen, die sich leicht vermehren liefen, einseitig
zu beantworten. Widerstehen wir der Versuchung, dann ahnen wir etwas von dem
Spannungsreichtum dieser Erscheinung.« (H. Grunsky, 1984, 111.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

schwerstverstindlichen Autoren, wirkte er, nicht zuletzt durch seine
Sprachgewalt, gleichermafien auf einfache Gemiiter wie auf differen-
zierteste Geister, so auf Angelus Silesius, Oetinger, Hamann,
St. Martin, Schelling (der ihn »eine Wundererscheinung in der
Geschichte der Menschheit« nannte), Hegel, Goethe, Lichtenberg,
Novalis, Berdjaev u.a.«"

1 G. Schischkoff (Hg.): Philosophisches Wérterbuch. Die sonderbare Wirkkraft von
Bohmes Ausstrahlung fithrt H. B. Gerl in folgendem Uberblick vor Augen: »Bohme
wurde aus einem Schuhmacher zum >philosophus teutonicus< des 17. Jh. Schon diese
Entwicklung vom einfachen Handwerker zu einem im europaischen Raum weithin ge-
lesenen und bis in die Gipfelleistungen der Philosphie des 19. Jh. wirksamen Philoso-
phen ist ritselhaft und mit der gewohnten schulischen Ausbildung nicht zu erkliren.«
(H. B. Gerl, 1989, 87). Auch A. Koyré erinnert: »N’oublions pas toutefois que F Schle-
gel, que Lichtenberg, que Tieck ’ont proclamé 1'un des plus grand écrivain des I/ Alle-
magne.« ( 1970, XV) Obwohl Béhmes Finfluss auf wesentliche geistesgeschichtliche
Stromungen unzweifelhaft ist, hat er nie endgiiltige Aufnahme gefunden in die Reihen
der klassischen Philosophen: »Boehme was barred from the ranks of the philosophers,
his works dismissed as the aberrant rambling of a disordered mind« (R. Brown, 1977, 81.
Vgl. dazu auch G. Wehr 1994, 192). Exr findet sich iiblicherweise einem —wie W. Schulz
treffend formuliert — »Nebenweg des deutschen Philosophierens« zugeordnet, »der seit
dem Mittelalter neben dem Hauptweg der Philosophie der Ratio und des Begriffes ein-
herlduft und als »theosophische Naturphilosophie« bezeichnet zu werden pflegt«
(W. Schulz, 1975, 12). Bereits J. Hamberger stellt fest, dass man Bshme zwar {iberall in
die Geschichte der Philosophie aufgenommen finde, »indem man ihn aber nur den
sogenannten Mystikern oder Theosophen beizahlt, will man ihn doch von der Reihe
der eigentlichen Philosophen ausschlieflen« (1844, XXVII). Kommentare wie diese deu-
ten zur Geniige die spannungsvolle Rezeptionsgeschichte Béhmes von seiten der soge-
nannten mainstream-Philosophie an, deren Bewunderung fiir den Gérlitzer Denker
Hand in Hand geht mit einer abwehrenden Auseinandersetzung, die an Ernsthaftigkeit
und Systematik meistens zu wiinschen iibrig lasst. (Vgl. hierzu die vergniiglich zu le-
sende Abrechnung mit der geisteswissenschaftlichen Forschung, die sich G. Bonheim
vorgenommen hat in einem Kapitel seines Bshme-Buches mit dem sprechenden Titel
»Stand der Bohme-Forschung und die Wissenschaftlichkeit ihres Desinteresses«, 1992,
5-58). Fiir die gemischte Uberschwenglichkeit der Bshme-Begeisterung legt in neuerer
Zeit Frnst Bloch Zeugnis ab, der in seinen Vorlesungen iiber die »Renaissance-Philoso-
phie« notiert: »Die Antwort Bshmes auf seine Grundfrage: Wie stehen Licht und Fin-
sternis in der argen Welt? war grofle Griibelei, mit sehr viel triiber Mystik, aber auch
mit der tiefsinnigsten Dialektik, die es seit Heraklit gab.« (1972, 70. Zum Einfluss
Bshmes auf Bloch vgl. G. Bonheim, unveréffentlichter Vortrag, 2.5.1993, Gérlitz, K. P.
Steinacker-Berghiuser, 1973). Dieser Mischton aus Bewunderung und Distanzierung
kennzeichnet die meisten Bshme-Wiirdigungen. Hegel, der wie Schelling auf B6hme
durch die Vermittlung von Franz v. Baader gekommen ist (welchem massgeblich die
idealistische Bohme-Entdeckung zu verdanken ist, hat dieser in seiner Begeisterung
sogar eine eigene Vorlesungsreihe iiber ihn abgehalten, vgl. Simtliche Werke, Bd. 13),
raumt dem Gorlitzer erstaunlich viel Platz in seiner Geschichte der Philosophie ein
(mehr als z. B. Locke oder Hobbes). Seine Behandlung liefert ein exemplarisches Beispiel

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 133

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Das schwer Einzuordnende der Figur und des Werks von Jakob
Bohme verstirkt sich noch durch sein eigenes Selbstverstindnis.
Denn er vermittelt seinen Gedankenkosmos nicht etwa nur mit der
neu aufkommenden Selbstgewissheit des Laien, sondern mit einem

fiir das wertende Nebeneinander in der Auseinandersetzung mit Bshme. Einerseits hebt
Hegel die »gréfte Tiefe« dieses Mannes hervor, in dem das »Bediirfnis des Spekulati-
ven« nicht zu verkennen sei — eine der héchsten Anerkennung nach Hegelschen Mas-
staben (1986, 188£.). Andererseits aber durchsetzt Hegel seine Wiedergabe der Béhme-
schen Philosophie mit seinem expliziten Missfallen an der »rohen« und »barbarischen«
Gedankenform. (»Barbarisch« oder »Barbarei« findet sich zehn Mal in Hegels Darstel-
lung von Béhmes Philosophie, vgl. 1986, 911f.). Zum Verhiltnis von Hegel zu Bohme
vgl. z.B. L Schiissler, 1965, D. Walsh, 1994, G. Bonheim, 1992, 22 ff., K. Albert, 1986,
1391f.). Das Verhiltnis von Schelling zu Bshme ist bereits zum Thema zahlreicher For-
schungsarbeiten geworden (Vgl. z.B.: E Brown, 1977 und 1996, G. Bruneder, 1958,
K. Leese, 1927, R. Schneider, 1938, Ernst Benz, 1955). Der Einfluss Béhmes auf Schel-
lings spitere Werke, insbesondere auf seine Schrift »Uber das Wesen der menschlichen
Freiheit« ist nicht zu iibersehen, wobei Schelling »ohne gerade B6hme'n zu nennen,
&fters ganz mit dessen eigensten Worten redet« (J. Hamberger, 1844, XXXIX). Obwohl
Schelling bereits frith als »Lobredner Jakob Bshmes« auftrat (E. Benz, 1955, 29), und
obwohl sich in seinem Nachlass ein 30seitiges Fxzerpt aus eigener Hand, {iberschrieben
als »Populire Darstellung des ganzen Systems Jakob Béhms«, gefunden hat (vgl. hierzu
L. Knatz, in: H. Baumgartner und W. Jakobs, 1996, 297), hat Schelling merkwiirdiger
Weise seinen Bezug zu Béhme nie wirklich explizit gemacht. Ausser iiberschwenglichen
Kommentaren wie: »Man kann nicht umhin, von Jakob Bshme zu sagen, er sei eine
Wundererscheinung in der Geschichte der Menschheit und besonders in der Geschichte
des deutschen Geistes« (Philosophie der Offenbarung, 1974, 123) blieb es anderen vor-
behalten, auf die eindeutige geistige Verwandtschaft Schellings zu Béhme hinzuweisen
(z.B. auch N. Berdjajew, 1932/33, 330). Eine Bemerkung Schopenhauers bringt diese
Verwandtschaft hinsichtlich Schellings Freiheitsschrift in etwas bissiger Form zur Be-
achtung: »Es ist fast nur eine Umarbeitung von Jakob Bshmes Mysterium Magnum, in
welchem sich fast jeder Satz und jeder Ausdruck nachweisen lif3t. Warum aber sind mir
bei Schelling dieselben Bilder, Formen und Ausdriicke unertriglich und lacherlich, die
ich bei Jakob Béhme mit Bewunderung und Rithrung lese? — Weil ich erkenne, daf$ in
Jakob Bshme die Frkenntnis der ewigen Wahrheit es ist, die sich in diesen Bildern aus-
spricht. Wire dieselbe gottliche Erkenntnis in Schelling wirksam gewesen, die in Boshme
lebte, so hitte sie nach seiner Individualitit andere, nach seinem grésseren Verstande
bessere, d.h. abstraktere, reinere Ausdriicke gefunden.« (Handschriftlicher Nachlafs T11,
131, zit. bei G. Bruneder 1958, 101, Anm. 21). Im Ubergang zur nachidealistischen Phi-
losophie macht Feuerbach ausgiebig auf den Gérlitzer Denker aufmerksam. In fast be-
geistertem Tonfall heisst es in seiner Zusammenfassung: »Was er namentlich tiber das
Wesen der Begierde, iiber die Pein der Leidenschaft, {iber die Lust der Freiheit und
Gemiithsidentidt, den Affect der Affectlosigkeit sagt, ist eben so tief als wahr, eben so
poetisch als ergreifend, weil er empfindet, was er denkt und sagt.« (Samtliche Werke III,
177). Dennoch dient Bohme Feuerbach letztlich nur als »lehrreichste(r) und zugleich
interessanteste(r) Beweis« dafii, dass Metaphysik nichts anderes ist als »esoterische
Psychologie« (Ebenda).

134  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

gleichsam prophetischen Sendungsbewusstsein®?. Aufgrund seines
hochspekulativen Gedankenguts wie der Selbstgewissheit, mit der
er es vertritt, gerit Bshme ins Kreuzfeuer der prostestantischen Or-
thodoxie®. Die Konfrontation mit den hart gewordenen Positionen
offizieller Konfessionsvertreter geschieht bei Bohme allerdings nicht
wie bei Eckhart erst gegen Ende seines Lebens, sondern in Form von
Verfolgung und Schreibverbot ab seiner ersten verbreiteten Schrift,
»Morgenrote im Aufgang, genannt Aurorag, im Jahre 1612%.

2. Einleitendes zur Denkeigenart Béhmes

Trotz dieser Gemeinsamkeit ihres — nicht gerade lebenserleichtern-
den — Stigmas der Ungewdhnlichkeit, bedeutet der Ubergang von
Meister Eckharts zu Jakob Bshmes Werk einen extremen Wechsel.
Die philosophischen Landschaften, in die der hier untersuchte Begriff
der Demut eingebettet ist, unterscheiden sich gravierend. Inwiefern
die dusserst divergierenden Ansitze wie Ausdruckweisen beider
Denker auseinanderlaufende oder dennoch verwandte Demuts-
begriffe hervorgebracht haben, dies wird sich im Anschluss des vor-
liegenden Deutungsversuches zeigen. Zunichst soll jedoch Meister
Eckhart vergessen sein, damit wir uns vorbehaltlos in den neuen
Denkraum Bohmes begeben. Denkraum scheint als Begriff jedoch
schon eine irrefiihrende Suggestion zu enthalten. Damit vorgestellte
Statik und Ubersichtlichkeit passen nimlich nicht auf das dyna-
mische Denkgeschehen, was einen in Jakob Bohmes Texten regel-
recht fortzureissen scheint. Mithsam nur und unter einiger Anstren-
gung —auch in Absehung vieler Aspekte der wuchernden und reichen

2 Hierzu E. Benz: »Der Prophet Jakob Boehme. Eine Studie iiber den Typus nachrefor-
matorischen Prophetentums«, 1959. Vgl. auch E. Piltz: »Zum Verstandnis von Jakob
Boehmes >Autorschaft «, 1975, 9-21.

B Ausfiihrlich informiert E. Lemper iiber die Hintergriinde dieses Streits (vgl. 1976,
861f.), auch G. Wehr (vgl. 1971, 361.). J. Hamberger erklirt sich iiber die Konfrontation
Bhmes mit der — zu erneutem »Scholasticismus« — verhirteten protestantischen Front
den Umstand, dass Bshmes Wirkkreis von Anfang an massgeblich gelahmt und be-
schriankt worden sei (vgl., 1844, LV).

1 Zur ungewdhnlichen Biographie Béhmes orientiert u.a. Abraham v. Frankenberg,
(aufgenommen im 10. Bd. der hier zitierten Boshme-Werke), W. E. Peuckert 1924,
P. Deussen 1925, H. Grunsky 1984, G. Wehr 1971. Besonders ausfiihrliche Darstellun-
gen, die auch auf das kulturelle und politische Umfeld Béhmes detailliert eingehen,
bieten vor allem E. Lemper, 1976 und J. Hoffmeister, 1975.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 135

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Gedankentfiille — [dsst sich ein systematisch gerader Pfad durch den
Strudel der Darlegungen bahnen.

Jakob Bohmes Spekulationen sind nicht durch die alte Ordnung
eines scholastischen Darstellungskodexes, auch nicht durch die in sei-
ner Zeit neu aufkommende Darstellungsart »more geometrico« ge-
bandigt. Als Autodidakt schreibt er ungeziigelt von akademischen
Normen in einer so bewunderten wie beklagten Sprache, die — in
einer klassischen Formulierung Hegels — »die Wirklichkeit als Be-
griff« gebraucht®. Hinzu kommt, dass sein universaler Denk-
anspruch vor (fast) nichts halt macht. Die Erklarfreude des »philoso-
phus teutonicus« hat bereits Ludwig Feuerbach zum stichelnden
Kommentar verleitet: »Er (Jakob Bohme) will uns nicht nur erkldren,
wie aus der Natur Gottes der Geist Gottes, sondern auch wie aus der
Natur oder dem Wesen Gottes die wirkliche Natur entsteht — erkla-
ren, wie Sonne, Mond und Sterne, Himmel und Erde, Feuer und
Wasser, Berge und Steine, Biume und Krauter, Thiere und Men-
schen, Franzosen und Schiren, Kritze und Aussatz entstehen: kurz
er will uns alle Geheimnisse der Astronomie, Physik, Geologie, Mi-
neralogie, Physiologie und Pathologie aufschliessen, befangen in
dem Glauben, dass, weil Alles aus Gott geworden, auch Alles aus
thm erkannt werden konne. «*

So fremdartig und auch storend bei der Lektiire diese universale
Erlduterungstendenz des philosophus teutonicus ist, so interessant
ist das Selbstkonzept, welches in seinem Zugang explizit wird. Dieses
Selbstverstiandnis vor allem priigt — wie zu sehen sein wird — seinen
spannungsreichen Demutsbegriff. Denn Bohme versteht sich als
Autor weder im Sinne eines passiven Mediums, durch welches Gott
sozusagen die Gesamtheit der Zusammenhinge hindurch diktiert,
noch ist er so grossenwahnsinnig zu glauben, dass er aus sich heraus
— ohne Studium und Vertiefung in die damals keimende Naturwis-
senschaft —, den Dingen auf den Grund zu sehen vermochte. Viel-
mehr setzt Bohme das theologische Konzept der Ebenbildlichkeit in
philosophisch fordernde Aktualitit um, insofern ithm darin die zu
verwirklichende Moglichkeit gegeben erscheint, durch das Wesen

5 Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 1971, 95. Als exemplarische Stim-
men im heute immer noch lauten Chor der Beschwerden iber Bshmes angeblich durch-
mischte, diffuse und unsystematische Ausdrucksweise vgl. G. Haensch, 1978, 195 und
A. Koyré, 1979, X{f. Dagegen halten vor allem philologisch motivierte Untersuchungen
Béhmes Rang »eines bedeutenden Sprachschépfers« vor Augen (P. Schiaublin, 1963, 9).
s SWIIL 134

136  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

des Menschen selbst in besagten Grund der Dinge zu schauen?. Dar-
um konne der menschliche Wille — so Bshme — »in diesem Quell-
brunn schépfen, so er Géttlich Licht in sich hat, und die Unendlich-
keit schauen; aus welchem Schauen diese Feder geschrieben hat«!.
Will man von einer Bohmeschen Erkenntnistheorie sprechen, so geht
diese eindeutig vom christlich-jiidischen Ansatz aus. In seinen haufi-
gen Rechtfertigungen ob seines grenzenlosen Denk- und Wissens-
anspruchs pocht er immer wieder auf seine Konformitiat mit dem
von jedem Glaubigen anerkannten Genesiswort vom Menschen als
imago dei. Dieses nimmt er als Indiz eines Zusammenhangs mit dem
Schépfer, der auch einen wissensmassig direkten Zugang zu seinem
Werk gewihrt®. In Bohmes erkenntnistheoretischer Ernstnahme
und Umsetzung dieser biblischen Grundsitze ergibt sich eine gewisse
Parallelitit zu Nikolaus von Kues. Die Fragen, die Hans Blumenberg
dem Ansatz des Cusaners unterlegt, konnte man ebenso anhand der
Bohmeschen Reflexion herauskristallisieren: »Was bedeutet es im
Ernst fiir das Bild des Menschen vom Weltall, daf er von der Schép-
fung aus dem Nichts durch einen allméchtigen und unendlichen Ur-
heber erfahren hatte? (...} Und hatte es Folgen fiir das Wissen des
Menschen von sich selbst gehabt, dafi er gehort hatte, er solle das Bild
und Gleichnis seines Schépfers sein? Galt es hier nicht, in Vermutun-
gen geradezu auszuschweifen? Aber nichts von dem hatte die Scho-
lastik ernstlich getan oder auch nur versucht.«*® Im Unterschied zu
Cusanus entwickelt Bohme aufgrund des Glaubensgrundsatzes je-

7 5 Wie woltest du denn nicht Macht haben zu reden von Gott, der dein Vater ist, des
Wesens du bist? Schaue an, ist doch diese Welt Gottes; und so Gottes Licht in dir ist, so
ist sie auch dein, wie geschrieben stehet: Alles hat der Vater dem Sohne gegeben, und
der Sohn hat dirs gegeben (Joh 16:15).« (3P, 4,7) In einem seiner Sendbriefe findet diese
Uberzeugung folgenden Niederschlag: »Dann das Buch, da alle Heimlichkeit innen lie-
get, ist der Mensch selber: Er ist selber das Buch des Wesens aller Wesen, dieweil er die
GleichniB der Gottheit ist; das grosse Arcanum lieget in ihme« (ep, 20, 3).

¥ Mm1, 5, 15.

9 So heisst es in einer expliziten »Rechenschaft des Schreibers«, die seinem ersten
Buch, der Aurora oder Morgenréthe im Aufgang, vorangestellt ist: »Gott hat mir das
Wissen gegeben. Nicht ich/ der ich der Ich bin / weif$ es/ sondern Gott weif} es in mir.
Diese Weisheit ist seine Braut / und die Kinder Christi sind in Christo / in der Weisheit /
auch Gottes Braut. So nun Christi Geist in Christi Kindern wohnet / und Christi Kinder
Reben am Weinstocke Christi sind / und mit ihme Fin Leib sind / auch Ein Geist: wem
ist nun das Wissen? ist es mein oder Gottes? solte ich denn nun nicht im Geiste Christi
wissen / woraus diese Welt sey geschaffen / so derselbe in mir wohnet / der sie geschaf-
fen hat? solte Er es nicht wissen?« (M, Seite 19)

* H. Blumenberg, 1966, 466.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 137

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

doch nicht Vermutungen, sondern eine Erkenntnispraxis, die die
Grenzen, die im Cusanischen Begriff der docta ignorantia festgelegt
sind, @iberschreitet. Diese Uberschreitung geschieht nicht durch den
Versuch einer Ausdehnung menschlichen Erkenntnisvermogens,
sondern — wie im néchsten Abschnitt beleuchtet wird — durch eine
fast gegenlidufige Bewegung des demiitigen »Einsinckens«. Es ist die-
se Bewegung, die fiir Bohme Erkenntnisgrenzen iiberwindbar macht.

Wenn Bshme also tiber die Anfinge der Welt und die Gescheh-
nisse innerhalb der Gottheit zu spekulieren pflegt, so ist er sich der
Kritik der » Vernunft« wohl bewusst, die »alhier mochte tadeln wol-
len und sagen: Wir sind nicht darbey gewesen als dis geschehen sey«;
Bohme erklirt jedoch daraufhin: »Ich, der ich der Ich bin, habe es
nicht gesehen. Denn ich war noch nicht eine Creatur; aber wir habens
in der Essentz der Seelen«?'. Mit dieser »Essentz« spielt Bohme auf
die Einwohnerschaft Gottes an, der sich im Menschen als »in seinem
Spiegel offenbaret und zurtick siehet durch die seelische Essentz in
den Anfang aller Wesen«, — worauf Bshme sich wieder an die Ver-
nunft richtet und den Spiess gleichsam umdreht: »was hat mich denn
die Vernunft zu tadeln, um daf3 sie daran blind ist? Ich soll die Ver-
nunft warnen, daf8 sie doch wolte einmal in Spiegel des Verstandes
sehen, und betrachten was sie sey«?. Die Berufung auf die gottliche

2 Mm, 9,1. In einer fritheren Schrift Béhmes findet sich dieser Rechtfertigungsansatz
seines Erkenntnisanspruchs noch ausfiihrlicher erldutert. Dort heisst es: »Darum ob wir
gleich reden von der Schipfung der Welt, als wiren wir darbey gewesen und hitten
solches gesehen, des darf sich kein Mensch wundern, und fiir unméglich halten: denn
der Geist, so in uns ist, den ein Mensch vom anderen erbet, der ist aus der Ewigkeit in
Adam geblasen, der hat es alles gesehen, und siehet es noch im Lichte Gottes, und ist gar
nichts fernes, oder unerforschliches: denn die ewige Geburt, so im menschlichen Centro
verborgen stehet, thut nichts Neues, sie erkennet, wircket und thut eben das, was sie von
Ewigkeit gethan hat (...) Darum so man redet vom Himmel und der Geburt der Ele-
menten, so redet man nicht von fernen Dingen, so weit von uns sind; sondern wir reden
von Dingen, so in unserem Leibe und Seele geschehen: und ist uns nichts nihers als
diese Geburt, denn wir leben und schweben darinnen, als in unserer Mutter (reden also
nur von unserer Mutter) Hause; und so wir vom Himmel reden, so reden wir von
unserm Vaterlande, welches die erleuchtete Seele wol schauen kan, und obs gleich dem
Leibe verborgen stehet.« (3P, 7, 6-7)

2 Mm, 9, 2. »Verstand« und »Vernunft« sind bei Bohme eindeutig gewertete Begriffe,
wobei J. Hamberger bereits auf die Parallele des BsShmeschen zum Lutherschen Ver
nunftbegriff aufmerksam gemacht hat (vgl. 1844, 4, Anm.). In umgekehrter Analogie
zu Hegel kann man das Vermégen, welches Béhme dem »Verstand« zutraut, mit dem
Hegelschen Vernunftbegriff assoziieren, wihrend die » Vernunft« fiir Bshme gleichsam
eingeengt ist auf zu enge Dimensionen des Frkennens und den Bereich des Vorgege-
benen nicht transzendieren kann. Darum wenden sich seine Rechtfertigungen auch im-

138  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

Seelenessenz aufgrund ihrer Abbildhaftigkeit legt B6hme im Sinne
eines Spiegels aus, in und durch den Gott selbst zuriick sieht in den
»Anfang aller Wesen«. Deshalb empfindet Bohme seine Einsicht
nicht als eigene Leistung, die sich auf ihn reduzieren liesse, und den-
noch kann diese Einsicht nur in ihm geschehen: Nicht weil er Jakob
Bohme ist, sondern weil darin die Bestimmung der Menschheit als
Spiegel Gottes liegt.

Der Ursprung der Anschauung eines solchen Erkenntniszusam-
menhangs von Gott und Mensch entstammt bei ihm nicht einem
langsam entwickelten, diskursiven Denkakt. Ebensowenig hat sich
seine Denkart aus der Bibellektiire vermittelt. (Erst spiter findet er
Bestitigung seiner spezifischen Denk- und Wahrnehmungsweise in
Bibel, Schriften anderer »Meister« und Natur). Sein Ansatz muss
vielmehr als Resultat nicht nur einer Intuition, sondern eines all-
durchdringenden Denk-»Erlebnisses« verstanden werden — so lasst
sich in Anlehnung an Ernst Bloch formulieren®. Dieses Erlebnishafte
reflektiert sich auch an der Aura der brennenden Aktualitit und Bri-
sanz, die seine Gedanken durchweg umgibt. Angesichts des Anstos-
ses von Bohmes Denkweg liesse sich vielleicht auch von einer »Denk-
erfahrung« in der Auslegung von Helmut Holzhey sprechen, in dem
Sinne némlich, dass das Denken dieser »seiner eigenen Erfahrung
gegeniiber nicht michtig ist, sondern von ihr iberkommen und ge-
rade so in sich selbst umgewandt wird«*. Anhand von Heideggers
Begriff der »Erfahrung des Denkens« destilliert Holzhey »die tber-

mer gegen die Vernunft, gegeniiber der er sich auf den Verstand beruft. In dhnlicher
Weise argumentiert Hegel — exemplarisch zum Beispiel in der Differenzschrift (»Diffe-
renz des Fichteschen und Schellingschen Systems«) — auch unter der Berufung auf die
Vernunft gegen die engen Schranken des Verstandes.

» Vgl. E. Bloch, 1972, 70. Mit einigem Recht kann man gemeinsam mit G. Bonheim
sich gegen die Auffassung von G. Heinze, W. Nigg und H. Tesch verwehren, Béhmes
Initialerlebnis als eine » Vision« zu bezeichnen, denn diese »Bezeichnung — so Bonheim
—ist im Grunde denkbar ungeeignet, weil das Moment der Entriickung in eine andere
Realitit, die die Realitit des gewthnlichen Lebens kurzzeitig vergessen lafit, in Béhmes
Schilderung véllig fehlt. (...) Bohme jedenfalls versichert, daf$ er auch in den Augen-
blicken plétzlicher Frkenntnis nichts als nur das Alleralltiglichste um sich herum gese-
hen hat.« (1992, 176, Anm. 1). Andererseits wird im Artikel von A. M. Haas »Erfahrung
und Sprache in Béhmes Aurora« einsichtig, wie sehr Bshme auf die Ausdriicke des
Sehens, des Lichts, des Durch-alles-hindurch-Sehens rekurriert, so dass seinem Erlebnis
das Moment einer visio, wenn auch ganz eigener, vielleicht realititsnaher bzw. -auf-
schliessender Art, wiederum auch nicht véllig abzusprochen ist (in J. Garewitz, A. M.
Haas, 1994, 1-23).

* 1970, 281.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 139

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

raschende Plétzlichkeit (...), die Diskontinuitit zum vorstellenden
Denkleben (...) und die Wendung auf sich selbst«® als die charakte-
ristischen Momente einer solchen Erfahrung. Diese Diagnose trifft
ziemlich genau den Denkeinschnitt, der Bohme widerfahren ist.
Denn mit einem Schlag hat sich seine Denk- und Anschauungsart
so drastisch verindert, dass er sich von fritheren und vorgegebenen
Vorstellungsweisen rigoros abwendet. Zusatzlich wirft thn sein neu-
er Ausgangspunkt radikal auf sich selbst zuriick: die Denkwege, die
sich nun andeuten, kann nur er allein beschreiten. Mindestens zehn
Jahre braucht er, um seinen neuen gedanklichen Zugang zur Welt in
Worten vermittelbar zu machen.

Bohme selbst sieht seine gewandelte Denkweise aber nicht in
erster Linie in den Relevanzraum des philosophischen Diskurses ge-
stellt. Er fithlt eher so etwas wie eine menschliche Verantwortung,
die ithn zum Ausdruck seiner neu gewonnenen Einsicht und Wahr-
nehmung treibt: »Wir reden was wir sehen, fithlen, schmecken und
wissen, und ist nicht Tand oder Wehnen: und das nicht Uns, sondern
Euch, als ein Glied dem andern pflichtig ist, auf dafd unsere Freude in
euch sey«* (Hervorhebung D. S.). Bshmes Denken mochte demnach
konkret auf die Lebensgestaltung einwirken, seine »Freude« soll auch
im Leser sein. Eine ungewdhnliche Verwobenheit von theoretischem
wie praktischem Anspruch kennzeichnet sein Werk. Nicht etwa, dass
er eine eigene Ethik verfasst hitte. Die Ethik, wenn man tberhaupt
von einer solchen im Kontext Bshmes sprechen kann, ergibt sich aus
seinem Denken, welches — zwar ausgesprochen spekulativ — fiir thn
notwendig mit »praktischen« Konsequenzen verbunden ist. Mit der
Stosskraft seines Ansatzes mochte er nicht nur die Grundprobleme
der Metaphysik erschliessen, das Wesen Gottes und der Seele, das
Problem des Bosen, den Zusammenhang von Gott und Natur usw.,
— zugleich sollen diese universal erklirenden Gedankenmodelle auch
lebensverdndernde Impulse setzen. Das Programm, welches er sich in
seinem Schrifttum setzt, konnte umfassender kaum sein. In der Vor-
rede eines seiner Hauptwerke, dem »Mysterium Magnumc, findet

% Ebenda 282.

% 40 F 13, 6. Auch in einer anderen Schrift tritt dieses Motiv seines Schreibens hervor,
so wenn er schreibt: »Muf3 ich doch an dem grossen Geheimnify stammeln gleich einem
Kinde, da lernet gehen: so gar kan es die irdische Zunge nicht erheben, was der Geist
begreiffet und verstehet. So will ich’s doch wagen, ob ich manchen méchte liisternd

machen zu suchen das Perlein, damit ich in meinem paradeisischen Rosen-Garten auch
Gottes Werck wirke.« (3 P, 7, 17)

140  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberleitende Bemerkungen

sich sein tiberwiltigendes Vorhaben in einer ebenso iiberwiltigenden
Auflistung zusammengefasst: »Und wollen andeuten (1.) was das
Centrum und Grund aller Wesen sey, (2.) was die Gottliche Offenba-
rung durchs Sprechen des Worts Gottes sey, (3.) wie Boses und Gutes
aus einem einigen Grunde urstinde, als Licht und Finsternifs, Leben
und Tod, Freude und Leyd; und wie das in seinem Grunde sey, auch
wozu iedes Wesen und Qual nutze, und unvermeidlich sey, (4.) und
wie alle Dinge thren Grund vom Mysterio Magno als vom Aushau-
chen des ewigen Einen haben, (5.} wie sich das ewige Eine in Emp-
findlichkeit, Findlichkeit, Schiedlichkeit zu seiner selbst Scientz, und
zum Spiel der ewigen Kraft einfiihre, (6.) wie man zu wahrer Erkent-
nif3 Gottes, und zum Erkentnify der ewigen und zeitlichen Natur
kommen moge, (7.) Ttem, wie man in wahre Beschaulichkeit des We-
sens aller Wesen kommen moge, (8.) Item, von der Schopfung der
Welt und aller Creaturen, (9.) und dann von des Menschen Urstand,
Fall und Wiederbringung, was er nach dem ersten Adamischen Men-
schen im Reich der Natur sey, und was er in der neuen Wiedergeburt
im Reiche der Gnaden sey, und wie die neue Wiedergeburt geschehe:
(10.) Auch was das alte und neue Testament ein iedes in seinem Ver-
stande sei.«?

Geht man dem hintergriindigen Motiv zu diesem, dem moder-
nen Zeitgenossen eindeutig »unbescheiden« anmutenden Denk-
anspruch nach, so fiihrt es tberraschend, aber auf direktem Wege
jenem Begriff zu, den man wohl am wenigsten erwartet hitte: De-
mut®.

¥ Mm I, Vor. 11.

% Das Thema der Demut wurde, soweit sich der Uberblick iiber die Sekundirliteratur
erstreckt hat, niemals Gegenstand einer eigenen Untersuchung. Nicht einmal am Rand
der Einzeluntersuchungen oder Gesamtdarstellungen scheint diesem Begriff bei B6hme
annihernd gebithrende Aufmerksamkeit zugekommen zu sein. Einzelne Wortunter-
suchungen beschrinken sich zumeist auf Bohmes eigen- gepragte Worte oder auf seine
Verwendung mystischer Terminologie. Auch ein vergleichender Blick auf naheliegende
Bezugsquellen Bshmes, Paracelsus, Schwenckfeld und Waigel, liessen keine Parallelen
erkennen in der Rolle und spezifischen Bedeutung, die dem Demutsbegriff bei B6hme
zukommt.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 141

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut
Il. Aspekte des Bhmeschen Demutsbegriffs
1. Demut als Bedingung eines universalen Denkanspruchs

In seiner Erstlingsschrift, der »Aurorac, deutet Bohme in einem —
wegen seiner Ausdruckskraft bertihmt gewordenen — Abschnitt ein
Initialerlebnis seines Denkwegs an. Er erzihlt dort von einem Durch-
bruchserlebnis nach einer langen Phase des Selbstzweifels und des
Verlorenheitsgefiihls angesichts der unermesslich gewordenen Welt,
die auch gegeniiber Gut und Bose gleichgiiltig erscheint. In »harte
Melancholey und Traurigkeit«® sei er gefallen, wobei thm auch die
Vorstellung eines Gottes als fernab regierendes »sonderliches We-
sen«®® wenig geholfen habe. Bshme berichtet sodann, wie er, um aus
seiner triben Verlorenheit herauszugelangen, seine Suche mit ent-
schiedener Unbedingtheit — »in willens das Leben daran zu setzen«*
— nicht mehr in die eigene Gribelei versunken, sondern an den (da-
mals noch) unverstandenen Gott gerichtet habe. Die Folge dieser ent-
schiedenen Gerichtetheit und Willensanstrengung, in der er tiber sei-
nen eigenen melancholisch-depressiven Horizont hinwegzukommen
sucht, ist ihm ungeahnt gewesen: auf einmal — so Boshme wortlich —
»brach der Geist durch.«* Bohme erzihlt dieses sein Leben durch-
dringende Erlebnis in formlich vibrierender Dichte: »Alsbald nach
etlichen harten Stiirmen ist mein Geist durch der Hollen Porten
durchgebrochen bis in die innerste Geburt der Gottheit, und alda
mit Liebe umfangen worden, wie ein Brautigam seine liebe Braut
umfihet. Was aber fiir ein Triumphiren im Geiste gewesen, kan ich
nicht schreiben oder reden: es list sich auch mit nichts vergleichen als
nur mit deme, wo mitten im Tode das Leben geboren wird, und ver-
gleicht sich der Auferstehung von den Todten. In diesem Lichte hat
mein Geist alsbald durch alles gesehen, und an allen Creaturen, so
wol an Kraut und Gras Gott erkant, wer der sey, und wie der sey, und
was sein Wille sey: auch so ist alsbald in diesem Lichte mein Willen
gewachsen mit grossem Trieb, das Wesen Gottes zu beschreiben.«*
Diese »philosophische Erleuchtung«® als auch der Hergang, der

® Mr, 19, 5.

3 Ebenda, 19, 4.

31 Ebenda, 19, 11.

32 Ebenda, 19, 10.

% Ebenda, 19, 11-13.

3 Ernst Bloch, 1977, 70.

142  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

zu ihr fiithrt, enthalten in nuce bereits den Inhalt dessen, was Bshme
in seinem vielbidndigen Werk immer weiter bewusst zu machen und
zu entwickeln sucht®. Das Verstehen, dass die Gottessuche nicht in
ein Abseits zu schweifen hat, sondern sich im unmittelbaren Lebens-
feld des Menschen erfillt — dass Gott an »Kraut und Gras« erkennbar
wiire —, verursacht die eigentliche und griindsitzliche Kehre Bshme-
schen Denkens®. Im Hinweis darauf, dass er nicht nur eingesehen
habe, wer Gott sei, sondern auch wie Gott sei, deutet sich bereits das
Spezifikum seines neuen Begreifens an: namlich seine durch und
durch dynamische Auffassungsweise des gottlichen Wesens. Hierfir
bezeichnend ist auch die Erwidhnung des »Willens« Gottes, dessen
Auslegung Bohme eine umfassende voluntaristische Wirklichkeits-
theorie entwickeln ldsst¥, in der nichts Geringeres als die Vereini-

* Bohme, hinsichtlich des angemessenen Ausdrucks des von ihm so plétzlich und iiber-
wiltigend Frkannten offen iiberfordert, kiindigt bereits in seinem ersten Buch an, dass
»was ich an einem Orte nicht genug beschreibe von dieser grossen Geheimnif3, das wirst
du am andern finden: und was ich in diesem Buche nicht kan beschreiben von wegen der
Linge und meiner Unbegreiflichkeit, das solt du in dem andern nachfolgenden finden.
Denn dieses Buch ist das erste Gewiichse dieses Zweigleins, das da griinet in seiner
Mutter; gleichwie ein Kind, das da lernet gehen, und kan nicht bald sehr lauffen.« (Mt
21,62-63)

% Dadurch I6st sich fiir Bshme jene grundsitzliche »Blindheit« auf, unter der nach ihm
die Mehrheit leidet, vor allem auch die »Doctores in ihren gecrénten Hiitlein, die zwar
wissen, »daf ein Gott ist, der dieses alles geschaffen habe, sie wissen aber nicht, wo
derselbe Gott ist, oder wie derselbe ist. Wenn sie wollen von Gott schreiben, so suchen
sie Thn ausser dieser Welt in einem Himmel alleine, gleich als wire er ein Bilde mit
etwas zu vergleichen« (Mg, 22, 34£.). Der Stellenwert, den er der Auflésung dieses Miss-
verstandnisses beimisst, wird auch daran ersichtlich, dass er eines seiner Hauptwerke
(Gnadenwahl) unmittelbar mit dem Kampf gegen diese Auffassung eines jenseitigen
Gottes ansetzen lasst (vgl. Gw, Vor, 1f). Die Hineinverlegung Gottes in die Welt mit
den Konsequenzen, die, wie zu sehen sein wird, fiir Bshme damit verbunden sind, be-
deutet nach D. Walsh die Grundsteinlegung jener modernen Gedankensysteme bzw.
Ideclogien, die auf »innerwordly fulfillment« ausgehen: In der Spekulation B&hmes, so
erklirt Walsh, »we may observe the genesis of one of the most influential symbolic
complexes of the modern age. All constructions of reality as a movement toward fulfill-
ment within time, particularly its representation as a series of oppositions that unfold
into a final historical resolution, can look toward Boehme as the spiritual progenitor of
their symbolism. He reveals the experiential underpinnings for their conception of rea-
lity be tracing it to its ultimately legitimizing source within divine being itself.«
(1983, 1)

7 7. Stoudt geht sogar soweit, Bohme aufgrundessen »the first significant voluntarist in
Western thought« zu bezeichnen (1957, 302). Auch Berdjajew hebt Bohmes Willens-
einschitzung in seinem spekulativen Ausmass als ein innovatives Element in der abend-
landischen Philosophie hervor: »Béhmes Metaphysik ist voluntaristisch, sie ist nicht

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 143

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gung einer Kosmo- und Theogonie zu leisten versucht wird. Sein
erlebnisbefliigelter Ausgriff schwingt sich also zu einer Universalitit
auf, dem keine Problemhiirde uniiberwindlich erscheint?.

Angesichts dessen dringt sich die Frage auf, was dieser »Denk-
erfahrung« Bohmes zugrundeliegt bzw. was die Krise, in der sie ein-
gebrochen ist, dafiir fruchtbar gemacht hat. Denn offensichtlich ldsst
nicht jede Krise von »harter Melancholie«, gepaart mit dem Willen,
sich daraus zu befreien, solche Denkhorizonte aufbrechen. Bohme
selbst thematisiert die Bedingung der Erdffnung seines Denkwegs
nirgends explizit. Dennoch gibt es indirekte Andeutungen, die der
Aufmerksamkeit wert erscheinen. So zum Beispiel findet sich eine
Bedingung des Zugangs zu seiner Gedankenwelt in Form eines Rat-
schlags an den Leser ausgesprochen, den er seinem zentralen Werk,
der »Gnadenwahl«, voranstellt: »Und vermahne den liebhabenden
Leser, sich in Gottlicher Demuth in Gott und seine Mit-Aeste oder
Briider zu ersencken, so mag er unsern empfangenen tiefen Sinn und
Begriff wol ergreiffen«®.

Mit diesem Rat stehen wir offensichtlich in abrupter Weise vor
dem Kernthema unserer Untersuchung. »Gottliche Demut« begeg-
net hier gleichsam als Eingangstor zur Bohmeschen Gedankenwelt.
Lapidar wird sie mit der Befihigung umschrieben, sich in Gott und
den Briidern® »ersencken« zu kdnnen. So sei es moglich, den »tiefen
Sinn und Begriff« von Bshmes Lehre zu begreifen. Umgekehrt heisst
das, dass Bohme ein Verstehen seiner Lehre ohne Demut fiir aus-
geschlossen hilt. Damit steht eine schwer umgehbare Eintrittshiirde

intellektualistisch wie die griechische und mittelalterliche Philosophie. Bohmes Volun-
tarismus ist das neue Prinzip, das er in die Philosophie hineintrug und das die deutsche
Philosophie weiterentwickeln wird. Erst der Bhmesche Voluntarismus hat die Philoso-
phie der Freiheit méglich gemacht.« (1932, 321) W. Elert geht sogar soweit, Béhmes
Mystik durch seinen voluntaristischen Ansatz von der iibrigen mystischen Tradition
abheben zu wollen: »In der Konsequenz seines Voluntarismus iibertrifft er die gesamte
deutsche Mystik bei weitem. Denn wihrend der Wille dort immer erst bei der spezi-
fischen Wendung zur Ethik zu vollem Recht kommt, ist fiir BsShme das Wollen im
eigentlichen Sinne eine religitse Funktion. (...) Das mag auch den Ausdruck » Volunta-
ristische Mystik« rechtfertigen.« (1913, 51.)

* »Wo immer man Béhmes Werk aufschlagt, fallt einem diese universale, auf Ganz-
heitserkenntnis hinzielende Betrachtungsweise auf.« (G. Wehr, 1991, 248)

® Gw, Vor, 7.

% Dass Bshme die Menschen nicht nur als Briider, sondern als »Mit-Aeste« bezeichnet,
beruht auf seiner Lieblings-Metapher des Weltbaums, in dem alle Menschen Aste sind,
somit in einem verastelten Zusammenhang in direktester Weise verbunden sind. (Vgl.
z.B. Mz, Vor. oder Mm, 22, 67).

144  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

vor seiner Gedankenwelt, die vor allem den modernen Interpreten in
Verlegenheit bringen muss. Denn was heisst diese Verstehensbedin-
gung {iberhaupt? Was bedeutet bei Boshme gottliche Demut, die sich
in Gott und die Mitbriider »ersencken« kann? Warum hebt Bohme
nicht Naheliegenderes hervor, dass es z.B. darauf ankomme, seinen
Ausfihrungen und Gedankenfolgen so gewissenhaft wie moglich zu
folgen? Weil man mit Bohmes erteiltem Rat als zeitgenossischer Le-
ser zugegebenermassen wenig anfangen kann, tberliest man ihn
leicht. Zu dem Befremden, das einem bei der ersten, aber auch zwei-
ten oder dritten Lektiire von Bohmes Schriften tiberkommen mag,
gesellt sich noch das Unverstindnis iiber den nicht verstandenen
und beiseite geschobenen Rat hinzu. Dennoch kann er aufschluss-
reich sein. Wenn zwar unmittelbar schwer einzusehen ist, was
Bohme mit dieser » Vermahnung« meint, so ist dennoch der Eindruck
kaum zu verwehren, dass der Autor wohl eine gewisse Gemiitshal-
tung fiir das Begreifen seiner Texte einfordert. Auf seine Weise
macht Bohme dadurch auf das — durch Augustinus erstmals formu-
lierte — Problem aufmerksam, »dafS die gesprochene Rede stets hinter
dem Auszusagenden, dem inneren Wort zurtickbleibt und daff man
ein Gesprochenes nur verstehen kann, wenn man die hinter ihm lau-
ernde innere Sprache nachvollzieht«*. Bshmes Hinweis auf die De-
mut scheint nichts anderes als eben die Moglichkeit des Nachvollzugs
dieser »inneren Sprache« zu betreffen, aus der seine Texte leben.
Angesichts dessen kann man nicht umhin, sich vor die von Alois
Haas formulierte Frage gestellt zu sehen, durch die das hermeneuti-
sche Grundproblem spirituell motivierter Texte insgesamt berthrt
wird: »Gentigt der Leser existentiell den Anforderungen des Tex-
tes 1«*

Vorliegende Arbeit scheint beziiglich dieser Frage jedoch einen
gewissen thematischen Vorteil zu haben. Denn es geht ihr ja darum,
gerade diese »Eintrittsbedingung«, die Bohme fiir sein Werk explizit
macht, zu verstehen. Indem der Begriff der Demut untersucht wird,
scheint sie lediglich konstruktive Vorarbeit fiir den moglichen Ein-
stieg in Bshmes Lehre zu leisten. Im Bemtihen um den Zugang zum
Zugang sozusagen kann sie vielleicht ausserhalb des darin gesetzten
Anspruchbereichs bleiben. So leicht aber kommt die vorliegende Un-

4 7 Grodin, 1991, X.
2 A. M. Haas, 1971, 631.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 145

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tersuchung mit — wie Bohme sagen wiirde — >academischem Witz*®
(der Bshme zeitlebens suspekt bleibt) um das Problem nicht herum.
Denn das Projekt, diesen Demutsbegriff zu verstehen, vermag sich
gar nicht nur im Vorfeld von Bohmes Gedankenwelt aufzuhalten.
Um Bohmes Demutsverstindnis nachzuvollziehen, bleibt einem
nichts anderes {ibrig, als sich in sein Werk zu vertiefen. Bereits die
ersten Konfrontationen mit dem Wort Demut im Bohmeschen Ge-
dankenkosmos machen niamlich uniibersehbar, dass es sich hier um
einen dusserst elaborierten und spezifischen Begriff der Demut han-
delt. Um die hermeneutische Pramisse zu seinem Werk einigermas-
sen zu verstehen, ist man deshalb auf das Werk selbst verwiesen,
durch welches diese Pramisse erst in ihrem eigentlichen Sinn auf-
geht. So befindet man sich offensichtlich in einem Zirkel. Ohne zu
wissen, was Bohme unter Demut meint, kann man auch nicht der
Bedingung entsprechen, die er selbst anempfiehlt, um den »Sinn
und Begriff« seines Denkens zu ergreifen. Um der Demut als Ein-
stiegsbedingung in sein Werk entsprechen zu konnen, muss man also
bereits darin eingestiegen sein, wobei das so gewonnene Verstehen
aber nur ohne Gewihr sein kann.

Vielleicht bietet genau dies einen Ansatz, um dem unangeneh-
men Dilemma zu entkommen. Der Versuch, Bohme zu verstehen,
muss sich bewusst als vorldufig und tentativ verstehen. In diesem
Bewusstsein ist der Einstieg in sein Werk an der von ihm gegebenen
Bedingung vorbei moglich mit gleichzeitiger Ernstnahme von ihr.
Diese Verstehensbemiithungen kénnen sich aber immerhin auf den
»good will«, den Willen zu verstehen berufen*. Dadurch kommen
sie dem Bohmeschen Geist wiederum entgegen, der, wie wenige an-
dere Denker, von der Kraft des (guten) Willens ausgeht® (wie spiter
niher gezeigt wird). D. h., der methodische Ansatz kennzeichnet sich
hier in erster Linie durch ein Selbstverstindnis, das sich als proviso-

# Vgl. 3fL, Sum., 16, 20.

# Der Verstehensansatz beruft sich sozusagen auf die von Gadamer formulierte Mini-
malbedingung, die zur Erschliessung eines Textes unabdingbar ist: » Wer verstehen will,
wird sich von vornherein nicht der Zufilligkeit der eigenen Vormeinung iiberlassen
diirfen, um an der Meinung des Textes so konsequent und hartnickig wie méglich vor-
beizuhéren — bis diese uniiberhérbar wird und das vermeintliche Verstindnis umstofst.
Wer einen Text verstehen will, ist vielmehr bereit, sich von ihm etwas sagen zu lassen.«
(1990, 273)

# Diesbeziiglich findet sich sogar ausdriicklich ein Rat in einem seiner Sendbriefe zur
Angehensweise seiner Schriften, in dem er sagt: »scharf Suchen tut es alhier nicht,
sondern Wolwollen und Wolthun ...« (ep, 9, 12).

146  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

risch begreift und bewusstermassen nicht fiir sich beansprucht, die
gesamte Dimension, den »tiefen Sinn« des von Bohme Geschriebe-
nen »ergreifen« zu kénnen. So wenigstens kann der » Vermahnung«
des Autors in negativer Weise entsprochen werden, namlich dass
durch dieses interpretatorische Selbstverstindnis offengehalten wird,
was der eigentliche Sinn seiner Werke ist. Denn dieser bedingt — so
Bohme — eine Gemiitsdisposition, die, wenn auch theoretisch erfasst,
noch lange nicht umgesetzt ist: Demut.

Kehren wir also mit dieser Verdeutlichung wieder zum Thema
zuriick. Um uns an den Demutsbegriff, der Bedingung zum Einstieg
in Bohmes Denken ist, anzunihern, sollte man zuerst eruieren, was
hinter Bohmes Demutsempfehlung bzw. -ermahnung steht. Dies ist
wichtig, weil so ein mogliches Missverstindnis aus dem Weg ge-
raumt wird. Demut — so lasst sich schnell feststellen — wird von
Bohme nicht etwa aus dem Grund empfohlen, dass sie die angemes-
sene Haltung vor seiner, von thm als gottliche Offenbarung empfun-
denen Erkenntnis wire. Bshme masst sich nicht an, selber das »We-
sen Gottes zu beschreiben« (siehe oben), von allen anderen aber in
Anbetracht dessen Demut zu verlangen. Der Grund, warum Bshme
Demut fordert, scheint vielmehr der zu sein, dass sie fiir ihn selbst
den einzig moglichen Weg zur Erkenntnis bahnt. Aus einem fir
Bohmesche Verhiltnisse typisch komprimierten Zitat lasst sich diese
Vermutung bestirken: »Alles Speculiren in den Wundern Gottes, ist
ein fast fahrlich Ding, damit der Willen-Geist mag balde gefangen
werden; es sey dann, dafl der Willen-Geist dem Geiste Gottes nach-
sehe, so hat er in der gelassenen Demuth Macht, alle Wunder Gottes
zu schauen.

Ich sage nicht, dafy der Mensch in natiirlichen Kiinsten nichts
forschen und lernen soll; nein, dann dasselbe ist ihm niitzlich, aber
die eigene Vernunft soll nicht der Anfang seyn; Der Mensch soll sein
Leben nicht allein durch das dussere Vernunft-Licht regieren, dassel-
be ist wol gut: aber er soll sich mit demselben in die tiefste Demuth
vor Gott einsencken, und den Geist und Willen Gottes in alle seinem
Forschen vorne anstellen, daf$ das Vernunft-Licht durch Gottes Licht
sehe; und ob die Vernunft viel erkennet, so soll sie sich des doch nicht
annehmen, als eines Eigenthums, sondern Gott die Ehre geben, wel-
chem alleine ist die Erkentnifs und Weisheit.

Dann je mehr sich die Vernunft in die albere Demuth von Gott
ersencket, und je unwiirdiger sie sich vor Gott hilt, je mehr stirbet sie
der eigenen Begierde ab, und je mehr durchdringet sie Gottes Geist,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 147

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

und fiihret sie in die héchste Erkentnif3 ein, dafi sie mag die grossen
Wunder Gottes schauen. Dann Gottes Geist fihret nur in der gelas-
senen Demuth; was sich selber nicht suchet noch begehret, was in
sich selber vor GOTT begehret einfiltig zu seyn, das ergreiffet der
Geist Gottes, und fiihrets in seinen Wundern aus.«* (Hervorhebung
von D. S}

Fiir Bshme besteht ein zunichst verbliiffender, aber eindeutiger
Zusammenhang zwischen Demut und »héchster Erkentnifi«. Demut
bekommt damit eine erkenntnistheoretische Funktion ausserordent-
licher Art zugeschrieben: namlich als Bedingung fiir ein nicht be-
dingtes Wissen, d.h. in Bohmes Worten: fiir das Wissen um Gott?.
Kein anderes Wissen um das gottliche Wesen hat vor Bohmes Augen
Bestand als dasjenige, was sich durch die Demut vermittelt®. Aus-
gerechnet in der Demut soll dasjenige Unternehmen gelingen, was
gemeinhin nicht nur unméglich, sondern auch vermessen erscheint:
un-endliches Erfassen durch endliche Wesen. Gerade der Gemiits-
zustand, der sich durch seine Anspruchslosigkeit charakterisiert, hat
nach Bohme die »Macht, alle Wunder Gottes zu schauen.« Diese
Macht beruht jedoch gerade darauf, dass der Mensch in der Demut
nicht selbstméchtig seinen Blick lenkt, sondern gelassen dem, was als
Geist Gottes bezeichnet wird, »nachsehen« kann. Damit scheint
Bohme ausdriicken zu wollen, dass der menschliche Erkenntnisblick
in der Demut unverstellt durch seine eigenen Bedingtheiten zu »se-
hen« vermag. Die Moglichkeit einer solchen Entgrenzung beruht al-

® wGl, 1, 34-36.

¥ Diese Uberzeugung findet ihren Nachdruck auch an anderer Stelle: »Dann niemand
kan Gott seinen Herrn erkennen, recht suchen und finden ohne den H. Geist, welcher
aus dem demiithigen suchenden Hertzen ausgehet, und das Gemiithe erleuchtet; daf3
die Sinnen erleuchtet, und die Begierde zu Gott gewendet wird.« (3fL, 1, 49). In diesem
Sinn erwihnt auch J. Hamberger, wenn auch en passant, die Demut als Voraussetzung,
durch die trennende Bedingtheit menschlichen Auffassens zu dringen: »1st der Mensch,
lehrt er weiter (...), zur demiithigen Ergebung seines Geistes und Gemdithes an Gott
gekommen, dann ist die Scheidewand gefallen, durch welche er bisher vor der ewigen
Wahrheit getrennt war, dann ist ihm der Zugang erdffnet zur Frkenntnifs der tiefsten
und letzten Griinde aller Dinge. « (1844, XXXIV).

* Ahnliches driickt Bohme auch in seinem Buch »Vom Dreyfachen Leben des Men-
schen« aus, in einer Kritik an den Theologen: »Und wird den Theologen, die sich unter-
winden von Gottes Willen zu predigen, alhier klar gezeiget, daf3 ihr Tichten von den
Wegen zu Gott Fabeln sind, da man Gesetze machet, damit as Licht Gottes zu erreichen:
es stehet alleine in deme, und liegt an unserer Imagination, daf wir unsern Willen in
der Demuth schopfen, darinnen die Liebe geboren wird, welche dringet zum Hertzen
Gottes, als in ihr Eigenthum« (3L, 4, 45).

148  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

so nicht, wie man meinen konnte, auf einer philosophischen oder
meditativen Praxis der Horizonterweiterung®; vielmehr erscheint
sie als Resultat einer gegenldufigen Bewegung des »Einsenckens«
oder »Ersenckens«. Grenzenlose Ein-sicht kommt zustande, so be-
hauptet B6hme schlicht, wenn der Mensch sich in der Demut in Gott
ein-zulassen vermag. In ihr miindet, seinen Bildern gemass, das ge-
brochene und begrenzte »Vernunft-Licht« ins universale Licht Got-
tes, in dessen Strahlungsraum die Dinge un-bedingt erscheinen®.
Die unendliche Andersheit des gottlichen Sehens, welche fiir einen
Denker wie Nikolaus von Kues notwendig uneinholbar ist, so sehr
sich der Mensch auch bemiiht (bzw. je mehr er sich bemiiht, desto
mehr wird thm diese Uneinholbarkeit erkennbar), ist nach Bshme
dem Menschen sehr wohl zuginglich; allerdings nicht aufgrund
eigener Bemithungen, sondern indem er sich dieser Andersheit er-
gibt — was nur durch die Demut moglich ist.

Aufgrund dessen scheint das Geheimnis der Demut fiir die
Grenzen tberschreitende Einsicht Bohmes darin zu liegen, dass in
ihr das herkommliche Erkenntnisschema gleichsam umgedreht wird:
denn Bohme behauptet nicht, dass der Mensch Gott ergreifen, son-
dern dass er in der Demut von Gott ergriffen werden kdnne. Wo
tberlicherweise das Erkennende das Erkannte durchdringt, ldsst die
demiitige Erkenntnis die Umkehrung zu: das Erkennende wird vom
Erkannten erfasst — »Gottes Geist fihret nur in die gelassene De-
muth.«

“ Etwa wie Cusanus meint, dass man durch eine gewisse geistige Ubung zu immer
vollkommenerer Frkenntnis gelangt: »Je mehr es sich daher jemand angelegen sein l483t,
in der Schule dieser sinnlichen Erscheinungswelt im Lichte des Wortes seines gottlichen
Lehrmeister sich im Einsicht-Erstreben zu iiben, einer desto vollendeteren Meister-
schaft wird er teilhaftig.« Wobei es nach Cusanus darauf ankommt, dass wir in den
»Sinnenfilligen das geistig Finsichtige (betrachten) und klimmen gleichsam im Verglei-
chen von Unvergleichbarem von den verginglichen und fliichtigen zeitlichen Dingen,
deren Sein in unbestindigem Flusse ist, empor zu dem Immerwihrenden, wo alle Auf-
einanderfolge in das feste Beharren der Ruhe entriickt ist. Und wir widmen uns der
Betrachtung des wahren, gerechten und freudevollen Lebens und halten uns von jeder
Verunreinigung fern, die uns davon abziehen kénnte. So mit glithender Sehnsucht nach
ihm trachtend, verméchten wir wohl, von hier gelést zur Meisterschaft zu gelangen, in
jenes eigentliche Leben einzugehen.« (Von der Gotteskindschaft, 1958, 61).

% Bohmes Rekurs auf das Licht entspricht einer Beobachtung Blumenbergs in seinen
»Paradigmen zu einer Metaphorologie«, nach der das Licht die »mit dem Wahrheits-
problem am engsten verschwisterte Metapher« sei. Die Tradition dieser Metapher fiihrt
Blumenberg bis auf die Stoa zuriick (vgl. Archiv fiir Begriffsgeschichte, Bd. 6, 1960,
12£).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 149

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Menschliches »Forschen« ist somit grundlegend verindert. Es
ist nicht mehr selbst gesteuert von der »eigenen Begierde«, wie
Bohme formuliert, sondern gleichsam aus sich »ausgefithrt«. Das
»Schauen« wird deshalb Gott angemessen, weil es von Gott selbst
geschaut oder »durchdrungen« wird. Die eigentliche Barriere zu die-
sem Gotteszugang ist deshalb die Selbstsuche und -begierde, weil sie
den menschlichen Geist gleichsam festhalten und diese Ausfithrung
verhindern. Darum bleibt Gottesspekulation ohne Demut nach
Bohme buchstiblich »gefangen«. Uberwindung der menschlichen Er-
kenntnisschranken hingt demnach an einem Vollzug, der unmittel-
bar gar nichts mit Erkenntisgewinn zu tun zu haben scheint. Sie ge-
lingt nur, wenn man »sich selber nicht suchet noch begehret<®.

Einen weiteren, wesentlichen Aspekt des Zusammenhangs von
Demut und »hochster Erkenntnif3« deutet Bohme darin an, dass letz-
tere nicht als »Eigenthum« zu betrachten sei. Der Demiitige scheint
die Selbstlosigkeit mitzubringen, in deren Klima sich diese — sozu-
sagen — eigentumslose Erkenntnis entfalten kann. Fir Bohme darf
Erkenntnis im allgemeinen nicht als »Eigenthum« betrachtet sein,
weil — so seine Begriindung — »Gott allein ist die Erkenntnis und
Weisheit«. Jede Erkenntnis — so scheint damit auch impliziert — ist
demnach Gotteserkenntnis im doppelten Sinn, denn jede Erkenntnis
ist letztlich Gottes Erkenntnis und birgt so die Moglichkeit in sich, in
Gottes Wesen einzufiihren, ist er allein doch die Erkenntnis. Durch
diese Aussage tritt nun aber auch die Eigenart und Unvergleichbar-
keit der sogenannten Gotteserkenntnis schirfer vor Augen: Gottes-
erkenntnis wird so zur Erkenntnis der Erkenntnis iiberhaupt. Diese
merkwiirdige Formulierung will ausdriicken, dass Gott erkennen ge-
mass Bohme etwas dhnliches zu besagen scheint, wie — wiederum mit
Cusanus ausgedriickt®® — indasjenige einzudringen, was jeder einzel-
nen Erkenntnis zugrundeliegt, das Wesen des Erkennens selbst.

U In gleicher Ausdriicklichkeit heisst es in seinem Werk »Signatura Rerum«: »Alles
eigene Suchen und Forschen in der Selbheit ist ein vergeben Ding; Der eigene Wille
ergreift nichts von Gott, dann er ist nicht in Gott, sondern ausser Gott in seiner Selbheit,
aber der gelassene Wille ergreifts, dann nicht er thuts, sondern der Geist in dem er stille
stehet, dessen Werckzeug er ist, der offenbaret sich in Géttlichem Halle in ihm, so viel
Er will.« (Sg, 15, 22)

%2 In seinem Dialog » Vom verborgenen Gott« macht Nikolaus von Kues als »Christ«
dem »Heiden« sein Gottesverstandnis so deutlich, dass Gott die Wahrheit ist, in der jede
andere einzelne Wahrheit aufgehoben ist. Gott ist der universale Inbegriff der Wahr-
heit, der nicht gewusst werden kann, weil jedes Wissen und jeder Wissensanspruch sich
bereits in ihm bewegen und durch ihn bedingt sind. Gott im Sinne des Inbegriffs der

150  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Gott-Erkennen kann deshalb immer nur In-Gott-Erkennen heissen.
Das Bewusstsein, dass jedes Erkennen eigentlich Gottes Erkennen
bzw. In-Gott-Erkennen ist, manifestiert jene eigentumslose Haltung
dem Erkennen gegentiber, in der sich ihre Quelle zeigt. Darum be-
ruht die Teilhabe an dieser schlechthin andersartigen, alle anderen
Arten des Erkennens aber tragenden Erkenntnis, welche fiir Bshme
Gotteserkenntnis bedeutet, auf der Haltung der »(selbst-)gelassenen
Demute.

2. Spannungsfeld der Demut

Im Nachgehen einiger Gedanken des oben angefiihrten Zitats ist der
Bedeutungsraum des Begriffs der Demut bei Bohme schlaglichtartig
beleuchtet worden. Nun kann etwas besser ermessen werden, was
Bohme impliziert, wenn er die Demut als notwendigen Zugang zu
seinem Denken nennt. Dadurch jedoch tritt nun auch das Selbstver-
stindnis des Bohmeschen Denkens unzweideutig hervor. Denn wenn
Demut die Voraussetzung zu seiner Gedankenwelt ist, so impliziert
dies, dass Bohme sein Werk als Ausdruck einer gleich universalen
Anschauung wie die im obigen Zitat umschriebene versteht. Um
den eigentlichen, den »tiefen Sinn« von Bohmes Denken zu »ergrei-
fen«, muss man demnach zu derjenigen Umkehrung des Erkenntnis-
aktes fihig sein, die die Demut impliziert. Das bedeutet auch, dass
man mit jeder Erkenntnis zugleich ins Gotteswesen ausgefiihrt zu
sein vermag, welches ja die Erkenntnis schlechthin ist. Um so zu
erkennen, muss man in erster Linie derjenigen Bedingung entspre-
chen, die dieser demiitigen Ein-gelassenheit unterliegt — namlich sich
selbst nicht zu begehren oder zu suchen.

Wie jedoch meint Bohme das? Was heisst bei ihm, sich selbst
nicht zu suchen noch zu begehren? Bohmes Hinweise diesbeziiglich
sind nicht gerade unmittelbar eingéingig. »Also«, erklirt er zum Bei-
spiel, »dringet die eigene Begierde ins Nichts, als nur in Gottes Ma-
chen und Thun, was der in ihr will; und der Geist Gottes dringet
durch die Begierde der gelassenen Demuth aus: Also siehet die
menschliche Selbheit dem Geiste Gottes in Zittern und Freuden der
Demuth nach; und also mag sie alles schauen, was in der Zeit und
Ewigkeit ist, es ist ihr alles nahe. (...)In solchem demiithigen Gantz-

Wahrheit als jedes einzelne Wissen Aufhebendes kann deshalb nicht gewusst werden,
eben nur in der wissenden Unwissenheit (Vgl. 1958, 11f.).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 151

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Einergeben fillet der Funcke der Gottlichen Kraft, gleich als ein Zun-
der ins Centrum der Lebens-Gestaltnis, als in Seelen-Feuer.«® Dann
entsteht »mit grosser Lust« die »hohe Wissenschaft und Erkentnif3
des Centri aller Wesen«*.

Diese Worte scheinen zunichst eine neue Bedeutungsnuance
des »demiithigen Gantz-Einergeben« ins Spiel zu bringen. Hier hebt
Bohme die »Begierde, die »ins Nichts« dring, als diejenige hervor,
die in »Gottes Machen und Thun« einzudringen vermag. Was ist eine
Begierde, die ins »Nichts« dringt? Hebt diese sich nicht logischerwei-
se selbst auf? So sie nach nichts mehr begehrt, scheint sie auch keine
Begierde mehr zu sein. Dennoch withlt Bohme ausdriicklich die For-
mulierung, dass die Begierde ins Nichts und eben dadurch in Gott
dringt, wodurch dieser seinerseits durch die »Begierde(!) der gelasse-
nen Demuth« ausdringt. Hier zeichnet sich eine dhnliche Gesche-
hensfolge wie im vorigen Zitat ab. Dort heisst es: »Dann Gottes Geist
fahret nur in der gelassenen Demuth; was sich selber nicht suchet
noch begehret (...} das ergreifet der Geist Gottes, und fiihrets in sei-
nen Wundern aus.« D. h., sowohl die Begierde, die ins Nichts dringt,
wie der Akt, sich nicht selbst zu suchen, haben ein Erfasstwerden
vom Geist Gottes zur Folge. Es liegt also nahe zu vermuten, dass
diese beiden Aussagen bedeutungsmissig zur Deckung kommen:
Sich selbst nicht zu suchen scheint nach Bshme etwas Ahnliches oder
Gleiches zu besagen, als wenn die Begierde ins Nichts dringt. Daran
ist abzuleiten, wie weit der Begriff des Selbst bei Bohme gefasst ist:
nur wenn nichts begehrt wird, wird das Selbst nicht begehrt resp.
gesucht. Zum anderen siecht man aber auch, auf was sich das Nichts,
in das die Begierde dringt, in erster Linie negativ zu beziehen scheint
— nimlich als Negation auf das Selbst. Aus dem Ubereinanderlegen
dieser beiden Stellen lasst sich eine weitere Bedeutungsschattierung
gewinnen: Nimlich dass die durch die Demut implizierte Negation
der Selbstbegierde zugleich eben dennoch Begierde ist — eine, wenn
auch héchst widerspriichliche, Begierde nach Nichts oder nach Auf-
[6sung jeglicher bestimmten Begierde; — was positiv wiederum zu
fassen ist als Begierde nach Gott. Denn indem die Begierde ins Nichts
dringt, dringt sie in »Gottes Machen und Thun.«

Das begehrte Resultat dieser schwer fassbaren Begierde nach
Selbstaufhebung im doppelten Sinn ist also eindeutig nicht das

2 wGl, 1, 27 u. 29.
¢ Fbenda, 1, 26.

152  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Nichts im Sinne einer verléschenden Leere. Denn dieses Begehren,
das auch keines ist, hat eine Folge — namlich das scheinbare Gegenteil
des begehrten Nichts: die erlebte Fiille. Die Selbheit, die nichts zu
begehren begehrt, erlebt eben dadurch grenzenloses Schauen — sie
schaut »alles«, grenzenloser Bezug — sie ist allem »nah«, und tber-
schdumende Emotion: sie steht in »Zittern und Freuden der De-
muths.

Das »demiithige« Gantz-Einergebensein, in welchem der »Fun-
ke« der gottlichen Kraft das menschliche Lebensfeuer entfacht, mani-
festiert also — von aussen betrachtet — eine dichte und komplexe
Eigendynamik. Es umfasst unterschiedliche Faktoren, in denen das
Selbstverhiltnis und Gottesverhiltnis in einem fiir Bohme eigen-
tiimlichen Sinn aufgeschlisselt sind — Begierde, Selbheit, Nichts,
Gott. Diese Begriffe sind in der Demut in ein Netz von negativen
und positiven Verhiltnissen zueinander gespannt, wobei — so lasst
sich, im Bild verbleibend, sagen — ein Hochstmass an Energie zustan-
de zu kommen scheint. So entsteht aus der begehrten Negation das
Gegenteil — erlebte Affirmation der Selbheit in buchstiblich gren-
zensprengender Weise. Durch das begehrte Nichts des Selbst scheint
das Selbst seine eigene eingeschrinkte und mangelhafte Wahrneh-
mungskraft, welche an seiner gottfernen Bedingtheit und Endlichkeit
liegt, unendlich tibersteigen zu kénnen. Uneingeschrinkte Anteil-
habe an Gottes Schauen — den »verdunkelnden Eingrenzungen ent-
hoben«, wie Kues die Theosis oder Gottformigkeit charakterisiert,
die fiir thn jedoch erst im vollen Sinn moglich ist, wenn »wir einst
von dieser Welt geldst sind«, ist fiir Jakob Bshme nicht in ein Jen-
seits verlegt. Vielmehr ist diese Moglichkeit im Hier und Jetzt zu
verwirklichen, und zwar nicht dadurch, dass das Selbst wie Gott sein
will, sondern — im Gegenteil — dass das Selbst wie nichts sein will,
vollig von sich lassen mochte. Dadurch gerit es in eine Dynamik,
durch die es am Wesen des »Ganzen«, am Géttlichen, unmittelbaren
Anteil zu haben scheint. Diese extreme Bewegung und Moglichkeit
ist angesprochen in dem hiibschen und harmlos wirkenden Begriff
des »demiithigem Einergebens«.

Aufgrund dessen erscheint es angebracht von einem Span-
nungsfeld dieses Demutsbegriffs zu sprechen: Es umspannt untber-
briickbar erscheinende Pole und ldsst diese umschlagartig ineinander

55 Von der Gotteskindschaft, 1958, 54.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 153

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tbergehen: Mensch und Gott, Nichts und Alles; wobei letzteres auch
im Aquivalent von Tod und Leben gefasst sein kann®.

Bohme selbst wire die hier eingeschlagene Vorgangsweise, die
in analytischer Weise Stiick fiir Stiick Bedeutungsschichten seines
Demutsbegriffs freilegt, hochst suspekt. Als ob er sich der Gefahr
eines solchermassen akademischen Zugriffs erwehren wollte,
schreibt er dezidiert, es briauchte »nicht viel Marterns und schweren
Denckens in unsern tiefen Schriften, wir schreiben aus einem andern
Principio«¥; in anderen Worten: jeder Zugang ausserhalb des besag-
ten »Prinzips« ist nach Bohme ohnehin miissig. Dies schreibt er in
seinem zweiten Buch. Und dennoch versucht Bohme in tber zwei
Dutzend weiteren Biichern und Schriften sich besser verstandlich zu
machen®. Genau diese seine Versuche, sich begreiflich zu machen,
erweisen auch seine Identitit als Philosoph, der sich nicht mit einem
esoterischen Club von Eingeweihten zufrieden gibt, sondern seine
Ideen rational einholbar vermitteln will. Darum hat ein analytisches
Vorgehen trotz Bohmes abwehrender Bemerkung sein Recht, denn
es stosst unter den sich immer neu formenden Bildern und Erklar-
ansitzen auf eine innere Stringenz, die sich durch alle Binde des
Bohmeschen Werks zieht®. Die Arbeit am Demutsbegriff, der als
Bedingung zu seinem Denken zugleich das oben beschworene Ver-
stehens- »Prinzip« qualifiziert, ldsst diesen Zusammenhang von
Bohmeschen Denkens besonders hervortreten. Wobei er gerade auch
auf die problematische Form dieses Zusammenhangs hinzuweisen
vermag, insofern er eine buchstibliche Geschlossenheit — oder mit
P. Schiublin formuliert — eine tiefe » Ausschliesslichkeit«® sichtbar
macht, in der das Erkannte wiederum als Bedingung des Verstehens
der Erkenntnis vorangesetzt ist. Hierauf wiederum griindet die

% »Fr (der rechte Glaube) ergibet sich in der Demuth in den Willen Gottes, und er-
sincket durch die Vernunft in den Tod; griinet aber mit Gottes Geist im Leben Gottes:
Er ist als wire er Nichts, und ist doch in Gott Alles.« (Mw 111, 1, 4).

7 3 P, Anhang 30.

% Vgl. auch Béhmes Aussage in ep, 10, 45.

% Darum auch scheint es keine schwere Unterlassungssiinde zu sein, die Chronologie
der Werke und Zitate zu vernachlissigen. Mit P. Schiaublin gesprochen gereicht der
Nachteil dieser Vernachlissigung sogar zu einem Nutzen, »als dadurch im einzelnen
eine erstaunliche Ubereinstimmung zeitlich weit auseinanderliegender Schriften zum
Vorschein kommt« (1963, 9).

% Vgl. 1963, 39. In Schiubling Reflexion zum »Sinnbild des Kreises« bei Jakob Boshme
kommt der zirkuldre Charakter der Geschlossenheit Bshmescher Denkweise auf mehr-
facher Fbene zur Betrachtung (vgl. 1963, 32 {f).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Schwierigkeit eines Einstiegs, die den Eindruck einer hermetischen
oder eben esoterischen Unerschliessbarkeit von Bohmes Texten ver-
mitteln kann. Auch deshalb zeichnet sich dieser Demutsbegriff durch
ein Spannungsfeld aus: gehort er doch einerseits in den Kern Bohme-
scher Spekulation (wie im Folgenden zu zeigen sein wird) und fun-
giert andererseits als praktische Eintrittsbedingung dazu. Als span-
nungsvoller Uberschneidungspunkt zwischen Theorie und Praxis
bestitigt sich jedoch wiederum seine Eignung zur Anniherung an
dieses Denkgeschehen, welches selbst durch diese Spannung gezeich-
net ist®.

3. Weitere Freilegung in Absetzung von Luther

Der Demutsbegriff bei Bohme manifestiert demnach auf mehreren
Betrachtungsebenen eine ausserordentliche Spannweite. Er bedeutet
zum einen, wie im Folgenden herausgearbeitet wird, ein Moment in
seiner Gottesspekulation sowie die praktische Bedingung des Zu-
gangs dazu. Er bezeichnet zum anderen ein Geschehen, das span-
nungsgeladene Pole umschliesst, welche zwischen dem »Nichts«
und einer positiv gefassten gottlichen Wahrnehmungsfille zu oszil-
lieren scheint.

Um die Spannweite von Béhmes Demut noch deutlicher dar-
zustellen, sei ein Blick auf einen anderen geworfen, zu dem der Be-
zug naheliegt — auf Martin Luthers® Begriff der Demut.

Luther spricht in seiner Auslegung des »Magnificats« von der
Demut als »allerhochster Tugend«®. Diese Auszeichnung kommt ihr

S Die zirkuldre Vernetzung der lebenspraktischen und theoretischen Dimension seiner
Schrift scheint Bshme in etwas dunkler Weise selbst anzusprechen in seiner Vorrede
zum »Mysterium Magnume, wo es heisst: »Ob sichs nun zutriige, daf8 diese unsere
Schriften gelesen wiirden, und von dem Leser dieses nicht méchte balde ergriffen und
verstanden werden (...) So wolle der Leser solches nicht nach der bésen Welt Brauch
verwerfen, sondern auf den Grund der Practica, so darinnen angedeutet, sehen, und sich
darzu begeben, und Gott um Licht und Verstand bitten. So wird er endlich unsern
Grund wol verstehen« (Vor. 14. Hervorhebung D. S.). Dieser kreisformigen Ubergang
vom spekulativen Denken zum Lebensvollzug findet sich in diesem Kapitel nochmals in
den »Abschliessende Uberlegungen« reflektiert.

2 Zum Verhiltnis von Luther und Béhme vgl. die vergleichende Studie von H. Born-
kamm, 1925. Zum Verhiltnis von Luther und der Mystik im Allgemeinen vgl. A. M.
Haas, 1989, 264-286.

% Werke Martin Luthers, Bd. V (»Das Magnificat verdeutscht und ausgelegt«), 1963,
292.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 155

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

zu aufgrund ihres genuinen und radikalen Nicht-Bewusstseins der
eigenen Leistung bzw. des eigenen Werts. Die Bedeutung einer sol-
chen Haltung fiir Luther wird offensichtlich im Zusammenhang mit
dem fiir ihn zentralen Begriff der »Gerechtigkeit«®*. Demut steht in
engstem Verhiltnis zu diesem Begriff®, der die gnadenhafte Offen-
barung oder »Eingiessung« alles Guten durch Gott bedeutet. Der
Mensch kann sich selbst nach Luther nichts zuschreiben, seine »Ge-
rechtigkeit« beruht einzig und allein auf dem Empfangen der Gottes-
gerechtigkeit, darum ldsst sich angesichts des Menschen nur von
»passiver Gerechtigkeit« sprechen®. Solange der Mensch irgend-
etwas Gutes sich selbst zurechnet, steht er nicht in Gottes Gerechtig-
keit, sondern versperrt dieser vielmehr den Weg und stindigt da-
durch, weil er sich nicht mit allem, was er ist, auf Gott angewiesen
weiss: »Nicht die abstrakte Leugnung der Existenz Gottes, sondern
die Leugnung des eigenen Angewiesenseins auf Gott (...) ist die ei-
gentliche Gottlosigkeit«¥. Der wahrhaft Demiitige — Luther warnt
explizit auch vor falscher, geheuchelter Demut®® — ist derjenige, der
dem eigentlichen kreatiirlichen Status des Menschen entspricht und
damit das Verhaltnis zwischen Geschopf und Schépfer erfiillt. Er lasst
alle »Gerechtigkeit« unbedingt Gott zukommen. Darum kann der in
dem Sinne Demiitige auch nichts von der eigenen Demut wissen.
Wie der Demiitige allein auf die Gerechtigkeit Gottes ausgerich-
tet ist, so aber auch Gott auf die Demut. Deshalb eroffnet die Demut
den Gottesblick sozusagen auf beide Achsen hin: so wie der Demiitige
in allem, was ihm gelingt oder widerfihrt, einzig die Autorschaft
seines Gottes im Auge hat, so nimmt Gott einzig die Demut wahr:
»Gott erkennt allein die Demut, richtet auch und offenbart sie allein,
so daf3 der Mensch niemals weniger von der Demut weifi, als eben
wenn er recht demiitig ist.«® Die angemessene Wertschitzung und

¢ Vergleiche dazu die beeindruckende, kurz vor seinem Tode gemachte autobiographi-
sche Notiz zum Moment der Eréffnung, als ihm dieser bislang problematische Begriff
einsichtig wurde (Luthers Werke in Auswahl, hg. von O. Clemen, 427, 14-428,10). Zu
Luthers Gerechtigkeitsbegriff vgl. auch die einfilhlsame Darstellung von H. Ebeling,
1981, 134 ff.

% Vgl. »Sermon iiber die zweifache Gerechtigkeit«, Bd. 1, 370 oder »Erste Psalmvor-
lesung«, Bd. 1, 92.

% Vgl. hierzu H. Ebeling, 1981, 135.

¥ H. Ebeling, 1981, 153.

% Band V 293{.

° Ebenda, 292.

o

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

Kenntnisnahme der Demut liegt allein bei Gott, so wie die angemes-
sene Wertschitzung Gottes allein beim Demditigen liegt.

Wie jedoch charakterisiert Luther die demiitige Disposition im
niheren? Hier fillt auf dass Luther bewusst auf den lateinischen
Begriff »humiliare« im Sinne von »erniedrigen« rekurriert, um die
Haltung der Demut nédherzubringen. Demut geht auf die eigene
»Niedrigkeit« aus; der Demiitige lebt — so Luther explizit — aus dem
Bewusstsein der eigenen Geringheit, Unansehnlichkeit, Verachtet-
heit”. Wenn man die Stellen durchsieht, in denen Luther die Demut
erwihnt, so ist unmittelbar auffillig, dass sie meistens an der Seite
der »Furcht« erscheint, in direkter Aufzahlung ihr vorangeht oder
ihr folgt™, ansonsten auch in der Nachbarschaft des Stindenbegriffs
auftritt, als transformierendes Siindenbewusstsein, das zur Gnade
fihrt.

Luther misst der Demut in, wenn auch nur relativ kurzen, Er-
withnungen eine zweifellos zentrale Rolle im menschlichen Gottes-
bezug zu. In dieser Einschitzung stehen sich die Demutsbegriffe
Luthers und Bohmes nahe. Hinsichtlich der inhaltlichen Merkmale
jedoch hebt sich der letztere in mehrfacher Weise vor der Folie des
Lutherschen Begriffs ab. Dies vor allem in bezug auf die Spannweite
der Momente, die er umfasst. Die inhaltliche Charakterisierung ist
ausgreifender, wenn nicht gar extrem gespannt. »Demiithiges Gantz-
Einergeben« bedeutet bei Bohme etwas viel Stirkeres, als sich selbst
zu erniedrigen oder sich selbst als gering und verachtet zu betrach-
ten; es bedeutet vielmehr, das Nichts des eigenen Selbst zu begehren,
d.h,, sich gar keinem Selbstbild mehr, sei dies auch noch so »unan-
sehnlich« und »verachtenswert«, hinzugeben, sondern das Selbstbild
als Ganzes zu tiberwinden. So radikal und umfassend dieser Negati-
onscharakter der Demut bei Bshme ist, so eminent positiv ist die
Gegenseite, welche durch diesen Begriff ebenfalls angesprochen
wird. Wenn bei Luther die Demut als eine — zwar Gnade ermog-
lichende — aber in actu doch ddmpfend erscheinende Gemiitsdisposi-
tion wirkt, durch die sich der Mensch im stindigen Gefiihl der Furcht
und des Siindenbewusstseins halten soll, sind bei Bohme die Gefiihle
und Gestimmtheiten, welche der Demut zugehoren, in warmen bis
leuchtenden Farben gezeichnet. In der Regel ist thr nicht Furcht zur

7 Ebenda, 292, 297.
™ Vgl. z.B. ebenda Bd. 1, 160, 176 f., 370, 406.
7 Ebenda, z. B. 160, 191f., 387.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 157

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Seite gestellt, sondern Liebe”, Sanftmut™ oder Gelassenheit™. De-
mut scheint sich bei Bohme insgesamt nicht auf einen Gegenbegriff
zum Lebensgliick reduzieren zu lassen, sondern vermag ihrerseits
tberschiumende positive Emotion auszulsen. So schreibt ja Bohme
in exemplarischer Weise sogar explizit von den »Freuden der De-
muth«.

Auch in anderer Hinsicht spannt sich der BsShmesche Demuts-
begriff weiter als bei Luther. Wihrend bei letzerem die Demut als
Haltung eindeutig dem Geschopf gegeniiber seinem Schépfer als ent-
sprechend zukommt, so hat die Demut bei Bohme eine wahrhaft er-
staunlich universale Geltung. Thr Geltungsraum beschrinkt sich
nicht nur auf geschopfliches Dasein, sondern greift weit dartiber hin-
aus. Deshalb vor allem scheint BsShmes Demutsbegriff zunéchst un-
begreiflich schillernd. Denn er taucht in grundlegend unterschied-
lichen Kontexten auf, die schwer einsehbar machen, dass es sich hier
um den gleichen Begriff handelt. Blickt man auf gewisse Aussagen
Bohmes, so scheint die Demut wie bei Luther spezifisch auf die
menschliche Situation vor Gott zugeschnitten. So zum Beispiel,
wenn der Schlesier, sich direkt an seinen Leser wendend, ihm folgen-
den Rat fiir die Gottesbeziehung erteilt: »Du must dich in dieselbe
mit grosser Demuth einwinden, und gantz in dir zu nichte werden,
dich auch weder kennen noch lieben; alles was an und in dir ist, muf
sich nichtig, nur blos als ein Werckzeug Gottes achten und halten,
und die Begierde alleine in Gottes Erbarmen einfiihren, und von al-
lem selbst-eigenen Wissen und Wollen ausgehen, es auch alles fiir
nichtig halten, und keinen Willen schopfen, iemal in nahe oder ferne
darin wieder einzugehen.«”® Hier scheint etwas dhnliches anzuklin-

7 Vgl.z.B. Gw, 12, 21, 3{L, 12, 7, 3P, 11, 27.

7 Vgl. z.B. 3{L, 4, 62 oder 3P, 16,9.

5 Vgl. z.B. wGl, 1, 27-34.

7% wGl, 1, 24. In dhnlicher Weise rat Bohme auch in einem anderen Werk: » Dann in dem
Gehorsam muf er (der Mensch) in grosser Demuth wandeln, und nur seinen Willen in
Gottes Willen werfen, dafl Gott in ihme sey das Thun und Wollen, das ist der Weg zur
Seligkeit, und zum Himmelreich, und kein anderer; es predige gleich Pabst oder Doctor
anderst, so ists alles erlogen, und ein gleifinerisches Spigelfechten.« (40 17, 27) An
anderer Stelle wiederum zeichnet er den »wahren« menschlichen Willen vor Gott in
entsprechender Weise: »Der wahre Wille gehet in die Liebe Gottes und seiner Kinder
ein, er suchet keine Forme, sondern er fillet vor seinem Schépfer zu Boden, und begeh-
ret des Todes der falschen Selbheit, er suchet das Werck der Liebe gegen allen Menschen,
er will nicht im Spotten der Welt griinen, sondern in seinem Gott (...) Er suchet keinen
Glantz, sich damit sehen zu lassen, sondern lebet in Demuth.« (Sg, 15, 37)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aspekte des Bohmeschen Demutsbegriffs

gen wie im Lutherschen Konzept der passiven Gerechtigkeit. Auch
fiir Bohme zeichnet sich die Gott gemésse menschliche Gesinnung
als diejenige aus, in der der Mensch alles, was an thm ist, als nichtig
empfindet, um sich ausschliesslich als »Werkzeug« Gottes zu verste-
hen und somit dem gottlichen Werkmeister alles Eigene zuzuschrei-
ben. Wie bei Luther soll also auch bei Bshme der Mensch alles, was er
ist und hat, einzig und allein als Gnadengabe Gottes betrachten, wo-
bet diese dhnliche Stossrichtung in der Bohmeschen Ausprigung, wie
bereits erwiihnt, freilich krasser ausfillt. Denn der Mensch soll sich
nach seinen Worten nicht nur als »gering« betrachten, sondern er
soll in sich »gantz« »zu nichte« werden, sich weder »kennen noch
lieben«, von allem »selbst-eignen Wissen und Wollen ausgehenc,
um darin nie wieder »einzugehen«. Diese Radikalitit und Kon-
sequenz zeichnet erst die Gemiitshaltung aus, die sich »in grosser
Demuth einwinden« vermag.

In der Tat verbliiffend ist nun, wenn Bohme die »sanfte De-
muth« auf der anderen Seite als »Gottes wahres Wesen«” bezeich-
net. Diese merkwiirdige Verbindung der Demut mit dem Wesen des
Gottlichen fallt im nachhinein auch auf hinsichtlich unserer ersten
Begegnung mit diesem Begriff im Kontext von Bohmes »Vermah-
nung« an den Leser. Beildufig, aber sicherlich nicht zufillig, fordert
er »gottliche« Demut als Bedingung zum Verstindnis seiner Lehre.
Dieses Pridikat der Demut erinnert offensichtlich an Meister Eck-
hart, wird bet Bshme jedoch mit fast noch mehr Nachdruck betont.
Was sich als menschliche Gemiitshaltung vor Gott empfiehlt, wird
somit als »Gemiitshaltung« in Gott selbst verlegt. In der »Gnaden-
wahl« heisst es diesbeziiglich etwa: »Er (Gott) ist ausser der Natur die
grosseste Sanftmuth und Demuth.«” Bemerkungen dieser Art fin-
den sich in fast allen Schriften Bohmes, sei es in der Umschreibung
des gottlichen Lichtes, welches als »eitel Sanftmuth und Demuth und
Wolwollen«” qualifiziert wird, sei es hinsichtlich der Gottesliebe,
welche »demiithig«® ist, oder sei es als Aussage tber das »Gottes
Reich« insgesamt, welches »stehet in der hochsten Demuth und Lie-
be«®L. (Hervorhebung D. S.)

7 Mw I, 10, 8; Vgl. auch Gw, 7, 64.

s Gw, 1, 20.

7 3P 16, 9.

80 3f[, 16, 26.

8 Mm, 22, 31. Ebenso heisst es vom »Reich der Himmel, dass dieses in »Sanftmuth
und Demuth« steht (3fL, 4, 62).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 159

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Es ist nicht leicht einzusehen, wie die Gemiitsdisposition, die
dem Geschopf vor Gott eignet, als Bedingung zu einer »Gott nach-
sehenden« Wahrnehmungsweise, Gott selbst zuschreibbar ist. Auf-
grund dieses Sachverhalts weist der Demutsbegriff Bohmes — so wie
bei Eckhart — einen untbersehbaren metaphysischen Sprung auf,
dem sozusagen »nachgesprungen« werden muss, will man diesem
Begriff in seiner ganzen Tragweite gerecht werden. Bevor ein solcher
»Sprung« unternommen werden kann, muss die Relevanz der De-
mut jedoch noch eingehender hinsichtlich der Situation des Men-
schen ausgelotet werden. Der Versuch eines Nachvollzugs von
Bohmes Darlegungen diesbeziiglich wird den Ubergang auf eine an-
dere Betrachtungsebene schliesslich unausweichlich machen.

lll. Gefahrenzone Mensch
1. Ambivalentes Selbst

Bislang sind umrissartig Aspekte dessen, was der Demutsbegriff bei
Bohme impliziert, beleuchtet worden. Erweitert man nun die Per-
spektive von der Konzentration auf den Demutsbegriff zum Umfeld,
in dem dieser verwurzelt steht, so findet man sich unmittelbar in
turbulentem und dramatischem Geschehen. Dieses deutet sich be-
reits darin an, dass auch der Demiitige vor wogenden Gefahren, die
thn umgeben, keineswegs ein fir allemal gefeit wiire. Denn die De-
mut Bohmes ist, soviel sollte bereits ersichtlich sein, kein habitus,
den man in einem statischen oder passiven Sinn »besitzen« kénnte.
Vielmehr ist sie als actus im aristotelischen Sinn zu verstehen®, in-
sofern sie einen stindigen, aber auch dringenden Vollzug impliziert;
— dringend, weil wenn dieser unterlassen, der Mensch nach Bohme
aus der ge-lassenen Wahrnehmungsweite und den »Freuden der De-
mut« augenblicklich ins Gegenteil zu kippen scheint: in die Qualen
der »Stinde« und des »Zorns«®; auch wenn der »gottliche Funke«
bereits in der demiitigen Seele Feuer gefangen hat. Bohme warnt

# Vgl. Nikomachische Ethik, Buch I, Kap. 9, 1099a.

® »Fin solches sichet man gar klar an den Heiligen Gottes von der Welt her, wie man-
cher ist vom Geiste Gottes getrieben worden, uns ist aber manchmal wieder aus der
Gelassenheit in die Selbheit, als in eigene Vernunft und Willen eingegangen, in welcher
sie hat der Satan, in Siinden und Gottes Zorn gestiirtzt, wie an David und Salomon,
sowol auch an den Ertz-Vitern, Propheten und Aposteln zu sehen ist, daf sie haben

160  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

deshalb mit Nachdruck: » Aber der Seelen Wille muf3 ohne Unterlafs,
auch in diesem feurischen Trieb sich ins Nichts, als in die hochste
Demuth vor Gott, einsencken: so balde sie will mit dem wenigsten
Theil in eigenem Forschen gehen, so erreicht sie der Teufel im Centro
der Lebens-Gestaltnif3, und fichtet sie, dafs sie in die Selbheit einge-
het; denn sie mufs in der gelassenen Demuth bleiben, gleichwie ein
Quell an seinem Ursprung, und mufl ohne Unterlafl aus Gottes
Briinnlein schopfen und trincken, und aus Gottes Wege gar nicht
begehren auszugehen.«*

Ein abschissiger und gefahrenvoller Hintergrund konstituiert
die Kehrseite der Relevanz dieses Demutsbegriffs. Dieser jedoch
scheint nichts anderes zu charakterisieren als Béhmes Sicht auf die
conditio humana im allgemeinen. Sie ist geprigt von entgegen-
gesetzten Moglichkeiten, die der Mensch aus dem Potential seines
Lebens zur Verwirklichung bringen kann. Unbeschriankte Eigenver-
antwortlichkeit schreibt Bohme dem einzelnen zu, ohne jede Aus-
fluchtmoglichkeit auf den vermeintlichen Willen Gottes. Genau dar-
in findet sich das Spezifische des Bohmeschen Verstindnisses dieses
Willensbegriffs enthalten. Das Verhiltnis des gottlichen und
menschlichen Willens bringt er auf folgende provokative Formel:
»Wir sind selber Gottes Wille zu Bosem und Gutem: welcher in uns
offenbar wird, das sind wir, entweder Himmel oder Hélle, unsere
eigene Holle in uns verstockt uns, nemlich dieselbe Eigenschaft; und
unser eigen Himmel in uns macht uns auch, so er mag offenbar wer-
den, selig.«*

Menschliches Leben ist trotz — oder gerade aufgrund — des
Gottesbezugs durch einen unbeschrinkten Willensradius gekenn-
zeichnet. Es steht zwischen den qualitativen Moglichkeiten von
»Himmel« und »Hélle«, » Verstockung« und »Seligkeit« nicht als be-
lohnende oder bestrafende Folgen auf sein Wollen, sondern als im-
manente Moglichkeiten seines Wollens selbst. Der Mensch selbst ist
es, welcher »Himmel« und »Hélle« in sich »offenbar« werden lisst.
Ist der Wille jedoch in der oben formulierten Weise fret und unbe-
dingt, so fragt sich, wieso die Entscheidung zwischen den so gezeich-

manchmal kriftige Irrthum gewirckt, so sie sind aus der Gelassenheit in die Selbheit, als
in eigene Vernunft und Lust der Vernunft eingegangen.« (wGl, 1, 32).

# wGl, 1, 30.

% Gw, 8, 104. Oder- wie Bshme knapper und noch paradoxer in seiner Schrift gegen
B. Tilken formuliert: Gott »macht aus dir was du wilt« (Ti [T, 184).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 161

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

neten Lebensalternativen riskant ausfallen sollte? Wieso fithrt die
Freiheit des Willens den Menschen nicht zur offensichtlich erstre-
benswerten Wahl? Es scheint eine gravierende Hinderung daran zu
geben, aus der die »gar schreckliche Gefahr«® hervorgeht, in der
menschliches Leben nach Bohme schwebt. Worin aber besteht diese
Bedrohung? Die Antwort darauf fillt eindeutig aus. Sie besteht in
nichts anderem als dem Menschen selbst: »Den drgsten Feind« — so
Bohme wortlich — haben wir »in uns«, auch wenn wir ihn »verdek-
ken, und nicht wollen kennen lernen; (welcher doch der allerschid-
lichste Gast ist, (...} der uns stiirtzet in das ewige Zorn-Feur, in die
ewig unerloschliche Pein.} So ists ja gar nothig, dafl wir denselben
Feind (wol) lernen kennen, was er sey, wer er sey und wie er sey.«¥
Wenn Bohme die Notigung notwendig erscheint, diesen »Feind« ge-
nau kennenzulernen, so impliziert das den merkwiirdigen Sachver-
halt, dass wir diesen »schidlichen Gast« in uns noch gar nicht zu
kennen scheinen. Das bedeutet jedoch nicht, dass dieser nur eine sel-
tene Perversionsmoglichkeit der Personlichkeit darstellt. Nach
Bohme ist genau das Gegenteil der Fall: die Kenntnis dieses peinvol-
len Feindes in uns »verdecken« wir, nicht weil er entlegen wire,
sondern weil er allzu nah steht. Die »gar schreckliche Gefahr«, die
mit thm angesprochen ist, scheint verbunden mit einer Weise des
Selbstseins, die als die unmittelbare und ganz normale erscheint.
Denn der Mensch ist sich sein drgster Feind nicht etwa in der Form
seiner Entfremdung, sondern eher im Gegenteil. Bohme erklért: »in-
deme du bist in eigene Begierde und Willen eingegangen, und hast
dich zum Eigenthum gemacht, also kannst du auch nicht in der ersten
Mutter® wohnen, sondern in dir selber; und alles was dich krincket

8 3P Vor. 9.

¥ 3F, Vor. 9. Das gefihrliche Potential, welches der Mensch in sich selbst trigt, bringt
Béhme auch in der traditionellen seit Platon gingigen Dualitiat von »dusserem« und
»innerem« Menschen zum Ausdruck (vgl. dazu die Darstellung P. Schiublins, 1963,
10f£) S. Wollgast fiithrt Boshmes Rekurs auf dieses Gegensatzpaar vor allem auf seinen
Bezug auf V. Waigel zuriick. Bei Bshme jedoch kann im Unterschied zu Waigel die
Differenz zwischen dem inneren und dusseren Menschen vornehmlich an Hand eines
Masstabs festgemacht werden: namlich des (demiitigen bzw. nicht demiitigen) Selbst-
verhiltnisses.

% Die »erste Mutter« steht in der androgynen Gottessprache Bshmes fiir den géttlichen
Ursprung, aus dem der Mensch »geboren« ist. Bohme stellt einen seltenen Fall dar,
indem er mit den Implikationen, die im Bild der Gottesgeburt enthalten sind, ernst-
macht und von Gott ohne zu zégern auch als von der »Mutter« bzw. der »ersten Mut-
ter« spricht. Vgl. z. B. auch Sg, 15, 21. Fiir die Bedeutung des Begriff der »Gottesgeburt«

162  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

und dngstet, das ist deine Selbheit, du machest dich zum Selbst-Fein-
de, und fiihrest dich ins Selbst-Sterben ein.«*

Die gewohnte Bedeutung von »Feind« als fremde Bedrohung ist
durch eine solche Aussage radikal unterlaufen. Was sich als feindlich
auswirke, ist thr zufolge gegenteilig das Eigene, einzig die »Selbheitc,
aus der die Moglichkeit aller Krinkung und Angst entsteht. Eine er-
withnenswerte dussere Bedrohung des Menschen scheint es daneben
nicht zu geben. Einzig im Selbstverhiltnis liegt die Quelle der Be-
drohlichkeit und des Schmerzes, von hier entspringt die hochste Ge-
fahr fiir das Selbst: das »Selbst-Sterben«. Diese Uberzeugung bildet
eines der Kernelemente von Bshmes Gedankenwelt, welche in bezug
auf Eckhart wie eine spannungsreiche Erginzung zu lesen ist. Denn
withrend der mittelalterliche Meister sich darauf beschrinkt, den
Menschen von einer Weise des Selbstseins mit allen ihm in Predigten
und Traktaten zu Verfiigung stehenden Mitteln abzubringen, scheint
eben dieses verfangliche Selbstsein bei BsShme im Zentrum der Be-
achtung zu stehen. Was nun macht die »Selbheit« aber so verhing-
nisvoll? Folgende Aspekte finden sich oben erwihnt: in der Selbheit
geht der Mensch in »eigene« Begierde und Willen ein, er wohnt »in
sich selbst«, er macht sich selbst zum »Eigenthum«. Was jedoch soll
daran so schidlich sein? Zielt Béhme mit dieser umfassenden Kritik
des Selbstbezugs auf die Notwendigkeit der Selbstauflosung? Denn
welches Selbstverhiltnis bleibt @ibrig, wenn der Mensch sich auf das
Eigene nicht wie auf sein Eigentum beziehen soll? Um sich dem
Grund fiir Bohmes negativer Einschitzung der Selbheit anzunahern,
sei zundchst einmal die Perspektive abrupt gewechselt durch ein Zi-
tat, das auf den ersten Blick eine véllig gegensitzliche Einschitzung
des menschlichen Selbsts zeichnet. Tm Spannungsfeld dieser unter-
schiedlichen Beurteilungsweisen kann sich der Grund fiir Bohmes
ambivalente Sicht auf das Selbst verdeutlichen.

Das folgende Zitat ist eingebettet im Kontext der Aussage, dass
Gottes Geist allen denjenigen entgegenkomme, die ihn suchen. Er-
lduternd fithrt Bohme daraufhin aus, dass dieser Geist Gottes auch
zu verstehen ist als »Gottes Sucht, in der Gott der Menschheit be-
gehret, denn sie ist sein Bilde, das Er nach allem seinem Wesen ge-
schaffen, in deme Er sich selber sehen und erkennen will, und Er

bei Bohme sei auf die Monographie von P. Deghaye mit dem bezeichnenden Titel ver-
wiesen: »La naissance de dieu. Ou La Doctrine de Jakob Boehme«, 1985.
® Sg 15, 8.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 163

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

wohnet auch im Menschen: Was suchen wir dann lange? Lasset uns
nur uns untereinander selber suchen und kennen; wenn wir uns fin-
den, so finden wir alles, wir diirfen nirgend hinlauffen Gott zu su-
chen, auch so kénnen wir Thme keinen Dienst thun. Wenn wir uns
nur selber suchen und lieben, so lieben wir Gott: was wir uns selber
unter einander thun, das thun wir Gott; wer seinen Bruder und
Schwester suchet und findet, der hat Gott gesuchet und funden.«*
(Hervorhebung D. S.)

Wohingegen Bohme in aller Strenge gegen dasjenige anzu-
schreiben pflegt, was er als Eigenbegierde oder Eigenwille, aber auch
als Selbstsuche bezeichnet (man soll sich selbst weder suchen noch
begehren®), wird an dieser Stelle — die als genauso exemplarisch fiir
die Boshmesche Haltung gelten darf — das menschliche Selbst als Stat-
te ausgezeichnet, in der sich Gott selber sehen will. Darum soll der
Mensch — so erkldrt Bshme in scheinbar eklatantem Kontrast zu vor-
heriger Aussage — in seiner Suche nicht tber sich selbst hinweg-
gehen, denn so er sich »findets, findet er Gott. Zwischen diesen bei-
den kontriren Aussagepolen bewegt sich Bohmes Denken. Es bewegt
sich dazwischen, weil in diesen unterschiedlichen Betrachtungsarten
die oben bereits als »Himmel« und »Hélle« zum Ausdruck gebrach-
ten polaren Moglichkeiten des Menschseins angesprochen sind. Bei-
de Beurteilungspositionen hingen demnach zusammen. Bei ge-
nauem Hinsehen scheint ihre Vermittlung implizit in der letzten
Textpassage selbst enthalten. Denn indem sie ein Verhiltnis an-
spricht, in welchem sich jeder Mensch in seinem Menschsein vorfin-
det, deutet sich die Verengung an, die in der ausschliesslichen Selbst-
begierde liegt, sowie in der Haltung, sich als gesondertes Eigentum
zu betrachten. Gemiss obigen Worten ist das »Selbst« namlich kei-
neswegs als Mittelpunkt nur der einzelnen, individuellen Wahrneh-
mungs- und Lebensweise zu verstehen, sondern vielmehr in einem
grenzensprengenden Kontext zu begreifen. Im Gegensatz namlich
zur vermeintlichen Gesondertheit des auf sich beschrankten Selbst-
bewusstseins ist dieses nach Bohme in Wahrheit der ausgewiesene
Ort, in dem Gott sich sehen, erkennen und wohnen will. Das eigent-
liche Selbstverhiltnis sollte demnach gerade im Aufbruch jeglicher
Selbstfestlegung liegen. Als Empfindungsort Gottes, d.h. desjenigen

% 3fL, 11, 106.
ot Vgl. das bereits angefiihrte Zitat wGl, 1, 341.

164  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Wesens, »da alles innen lieget was Ewigkeit und Zeit ist«*?, verwirk-
licht sich der Selbstbezug vielmehr in der unbedingten Offenheit un-
ermesslicher Bezugsmoglichkeiten aufgrund des inneren Zusam-
menhangs mit demjenigen, »in deme die Welt und die gantze
Creation lieget.«®. Diesem Zusammenhang gegeniiber kann sich
der Mensch verschliessen, indem er in Unkenntnis oder Missachtung
seines Wesens sich auf »Eigenes« beschrankt, an sich als an Ei-
gentiimlichem haftet. So reduziert sich der Horizont, in welchen das
Selbst nach Bohme gestellt ist, auf so drastische Weise, dass er fiir das
entsprechende Dasein nur noch den Ausdruck des »Selbst-Sterbens«
tbrig hat*.

Es ist schwer zu verstehen, wieso dieser gottgewollte Kontext
nicht unausweichlich und dominant das Selbstverhiltnis je schon
ausrichtet und prigt. Eine dhnliche Frage hat sich bereits bei Eckhart
gestellt, der ebenso von dem merkwiirdigen Sachverhalt ausgeht,
dass sich der Mensch durch seine Ausrichtung (auf sich selbst) einem
thn umgreifenden und ihn hervorbringenden Bezug entziehen kann.
Bei Bohme nun wird die Moglichkeit dieser paradoxalen Bezuglosig-
keit zu einem je schon vor-herrschenden Zusammenhang nicht nur
explizit postuliert, sondern — im Unterschied zu Eckhart — auch zu
erkldren versucht. Diese Erklirung umfasst mehrere Ebenen, deren
letzte auf seiner Theogonie beruht. Um die Tiefe dieses gedanklichen
Gesamtbildes auszuleuchten, erscheint es ratsam, nicht zwischen den
Ebenen hin und her zu wechseln, obwohl dies naheliegt. Denn die
verschiedenen Erklarungsschichten verweisen bei Bohme stindig
aufeinander und gehen ineinander tiber. Es soll hier aber weiterhin —
so weit dies geht — auf der Betrachtungsebene »Mensch« verblieben
werden, um von dort aus Stufe um Stufe dem Gedankengebiude zu
folgen. So vielleicht kann die Gefahr der gedanklichen Halsstarre
vermieden werden, die dieser imposante Gedankenbau im Gesamt-
eindruck auszuldsen vermag.

Zuriick also zur oben formulierten Frage. Bohme notiert explizit

2 Mm, 1, 8.

% Gw, 1, 3. »Er ist das Nichts und das Alles, und ist ein Einiger Wille, in deme die Welt
und die gantze Creation lieget.«

% Erwihnenswert hinsichtlich B6hmes Ausdruck des »Selbst-Sterben« erscheint eine
verwandte Wortschdpfung von Augustinus im Begriff des »Sterbelebens« oder »Lebe-
sterbens«, die auch als Kurzformel fiir den Zustand gottlosen Daseins steht. »Quid enim
est quod volo dicere, domine, nisi quia nescio, unde venerim hug, in istam dico vitam
mortalem an mortem vitalem?« (Confessiones (Bekenntnisse), Liber Primus, 6,7).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 165

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

die Moglichkeit des Nebeneinanders des menschlichen und gott-
lichen Wesens, deren Verhiltnis geméss seiner universalen Gottes-
definition im eigentlichen Sinn gar nicht gesondert, sondern nur im
Ineinander gefasst werden kann. Bohme aber beschreibt dieses — in
Anbetracht seiner Pramissen — »unlogische« Nebeneinander so:
»denn so lange ein Wesen ausser Gottes Willen ist, (verstehe dem
sanften Licht-Willen) so lang ists einig und wohnet in sich selber,
und begreift nichts von Gott: So sichs aber in Gott eineignet, und
seinen Willen zerbricht und sincken lisset, so ists Ein Geist in und
mit Gott, und Gott scheinet aus demselben Wesen.«*® Die Spannung
einer solchen Aussage tritt krass hervor, wenn man sich erneut
Bohmes Charakterisierung Gottes als dasjenige Wesen vor Augen
hilt, das per definitionem »nicht sonderlich wohne«, sondern »in,
bey und durch uns.«* Dennoch soll Sonderung davon moglich sein.
Das Substrat, in dem diese moglich ist, wird als »Willen« bezeichnet.
Durch den Willen ist ein Durchbrechen der logisch-formalen Ver-
hiltnisse moglich, die zwischen dem Ganzen — als welches Gott ge-
fasst wird — und dem Teil herrschen. Der Wille bringt somit eine
andere Dimension in das Verhiltnis hinein, sozusagen eine qualitati-
ve. Er ist massgeblich verantwortlich fiir menschliche Vereinzelung
oder Vergemeinschaftung mit Gott. Aufgrund dessen lasst sich in
aller Schlichtheit in Bshmes Sinne sagen, solange des Menschen Wil-
len nicht mit Gottes Willen will, ist er nicht in Gott. Diese Aussage,
aus der die ungeheure Bedeutung des Willens bzw. der Willensfrei-
heit zu entnehmen ist, kann zunicht nur so stehen gelassen werden.
Sie deutet bereits an, dass der Gedanke der Willensfreiheit sich bei
Bohme nicht in der formalen Moglichkeit der Wahl erschopft. Viel-
mehr buchstabiert er sich aus als ein schopferischer Spielraum, der
jedem Menschen gegeben ist, seine eigene Daseinsart nicht nur zu
withlen, sondern selbst zu schaffen.”. Entsprechend bezeichnet

% 6Pk, 5, 9.

% BgO, Sum. 2, 3.

 Aus den zahlreichen Aussagen, die Bshmes Uberzeugung von der hervorragenden
Bedeutung des Willens kundtun, sei eine angefiihrt, welche an Deutlichkeit als exem-
plarisch gelten kann. In seiner Schrift »Vom dreyfachen Leben des Menschen« heisst es
zur Willenskraft kurz und biindig: »Denn durch den Willen hat Gott Himmel und Frden
geschaffen: Und ein solcher michtiger Wille ist auch in der Seelen verborgen.« (8, 10).
Zur Rolle des Willens bei Bshme im Allgemeinen schreibt W. Elert: »Im Weltprozefs,
der ja in der Form eines seelischen Werdens gedacht ist (...) ist der Wille Quell und
Beherrscher alles Lebens, aller Wirklichkeit. Er schafft alles kosmische und seelische
Sein, er gestaltet es. An ihm liegt es, wenn es verdirbt, auf falsche Wege gerit. Er ist es,

166  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohme — in provokativer Diskrepanz zur orthodoxen Theologie — in
kihner Stringenz die Menschen auch als »Gotter«®, die ihr Wesen
selbst hervorbringen konnen®.

Diese Betrachtungsweise ist nun zugegebenermassen verwir-
rend. Wie lisst sich zusammendenken, dass einerseits die Menschen
in ihrer Willenskraft und -freiheit selbst Gotter sind, die sich frei
schaffen, dass es andererseits aber das alles umfassende Wesen gibt,
dessen »Willen« ebenfalls allumfassend in seiner schopferischen
Kraft ist. Dass dieser Gedanken perplex macht, erscheint legitim,
steht man hier doch vor einem klassischen Grundproblem der Reli-
gionsphilosophie, wie menschliche Freiheit und Allmacht Gottes zu-
sammen zu denken ist. Fiir Bohmes Ansatz scheint diese Frage kein
Problem darzustellen. In aller Leichtigkeit formuliert er bewusst pa-
radox erscheinende Sitze wie den folgenden: »Dann Gott ist selber
Wesen aller Wesen, und wir sind als Gotter in IThme, durch welche Er
sich offenbaret.«%®

Warum Bohme sich so leichthin dber solche religionsphiloso-
phischen Kernprobleme hinwegsetzen kann, beruht darauf, dass sein

der alles dem vorschwebenden Ziele zufiithrt. In der Tat, salle Dinge stehen im Wil-
len<» (1913, 40).

% Mr, 22,12,

% Dem schopferischen Potential der Willenskraft entspricht auch die Kraft der Begier-
den. Beide Begriffe kann man fiir unseren Kontext weitgehend als Synonyme betrach-
ten. Der Schaffenskraft des Willens entspricht diejenige der Begierde, von Bshme auch
»Hunger« genannt. Er schreibt hierzu: »Denn wessen (nach was D. S.) der Hunger ist,
dessen ist auch das Wesen im Hunger; ein ieder Hunger oder Begierde machet ihm in
sich Wesen, nach des Hungers oder Begierde Figenschaft.«( Sg, 7, 10) Zum genauen
Unterschied der Anwendung des Willensbegriffs und dem der Begierde miisste man
eine detaillierte Untersuchung erstellen. Es ist fiir unsere Zwecke nicht zu unvorsichtig
zu sagen, dass beide Begriffe weitgehend ineinander iibergehen. Den fliessenden, kaum
abgrenzbaren Bedeutungsiibergang von Willen und Begierde schligt sich auch in
Bshmes Theogonie nieder, wenn beide Begriffe fast fugenlos ineinander iibergehen. So
nennt Bshme zum Beispiel die alles verursachende, gottliche »Magia« eine »Begierde«,
und erklart dazu: »Sie ist in sich selber nichts als nur ein Wille, der sich jedoch wieder-
um in Begierde nach »Wesen« einfiihrt (vgl. kE V, 1{f.) Auf der gleichen Linie steht
auch der Begriff der Imagination. Er hat gleichermassen schaffende und daseinsent-
scheidene Potenz, »weil die Imagination sowohl die seelische Form der Siinde ausmacht
als auch ein wesentliches Moment im Wiedergeburtsprozef$ bedeutet.« (W. Elert, 1913,
68). Deshalb gilt, dass wenn menschliches Leben »nach Gottes Geist imaginieret, so
empfihets Gottes Kraft und Licht, und erkennet Gott, wenns aber der Irdigkeit, oder
nach der finstern Welt Eigenschaft imaginiret, so empfihets die Essentz der Irdigkeit
und finstern Welt, und fiillet sich mit demselben« (6Pk, 6, 16).

10 31, 6, 5.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 167

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Gottesbild nicht vom — letztlich quantitativen — Begriff der Willens-
Allmacht, sondern in erster Linie von qualitativen Begriffen des
gottlichen Willens geprigt ist. Obwohl sein Gottesbegriff einerseits
sozusagen die Gesamtheit des Seienden in sich fasst'®™, ist er im Ei-
gentlichen als eine »Qualitdt«!® des Willens und der Wahr-nehmung
charakterisiert™. Auf diese Gottescharakteristik innerhalb seines
grenzenlosen Gottesbegriffs macht Bshme — etwas unbeholfen — im-
mer wieder aufmerksam: »Nun ist er (Gott) aber alles, und wird doch
nicht aller Quall Gott genannt.«* In dieser Andeutung findet sich
zugleich seine Antwort auf ein anderes klassisches Grundproblem
der Religionsphiosophie, das Michael Theunissen folgend zusam-
menfasst: »Seitdem (...) Aristoteles das Problem aufgeworfen hat,
wie der Gott als ein choriston, ein fiir sich Seiendes, zugleich das
Ganze sein konne, blieb es Aufgabe philosophischer Theologie, die
Einzelheit Gottes als eine ebensowohl einschlieende verstindlich
zu machen.«'® Fir Bohme liegt die Losung dieser Frage darin, dass
Gottes Einzelheit als Einzig-Artigkeit gefasst sein muss, und dass
diese einzige Gottes Art in einer Willens- und Wahrnehmungsquali-
tit besteht, in der sich die umfassende Einheit alles Seienden zusam-

15 (Gott) hat weder Anfang noch Ende, ist ungemessen, kann mit keiner Zahl in seiner

Weite und Grésse ausgesprochen werden, dann er ist tiefer als sich ein Gedancke
schwingen kann: Er ist nirgend weit von etwas, oder nahe bey etwas, Er ist durch Alles
und in Allem; Seine Geburt ist iiberal, und one ihn ist sonst nichts: Er ist Zeit und
Ewigkeit, Grund und Ungrund ...« (Mm, 1, 8).

12 Tn den ersten Zeilen seiner Frstlingsschrift findet sich dieser zentrale Begriff bereits
eingefithrt und umschrieben als » Beweglichkeit, Quallen oder Treiben«, d. h. nicht nur
als Charakteristik, sondern auch als dynamische Quelle von Eigenschaften (Mz, 1, 3).
Die dadurch herausgestellte Wortbeziehung und Wortspielerei zwischen »Qual« oder
»Quall« und »Qualitit« ist fiir Bohme eigentiimlich.

1% Die Verbindung aus Wille und Wahrnehmung bzw. Erkenntnis ist bei Bohme unauf-
kniipfbar. In diesem Sinn auch konstatiert H. Grunsky: »Nur muf8 man bedenken, daf3
bei Bshme — ein Grundzug seiner Metaphysik — das Subjekt des Erkennens und des
Wollens stets in einer ganz bestimmten Weise ineinander verflochten sind. Namlich
so, daf8 wirklich erkannt immer blof8 ein Produkt des Willens (eine >Gestalt< des >Gei-
stes<) wird. sUnd versteht also, daf§ das Sehen aus dem Geiste erscheine, welches sein
Auge und Spiegel ist, darinne der Wille offenbar ist« (Mw;, 1, 12)« (1984, 78).

1% Mw 1, 12, 5. Bhme bedient sich deshalb auch hiufig der merkwiirdigen Redeweise:
»Gott, so viel er Gott heisset« (vgl. z. B. Gw; 6, 31). Grundsatzerklarungen folgender Art
finden sich entsprechend hiufig iiber sein Werk verstreut: »Gott ist alles, Fr ist Finster-
nifd und Licht, Liebe und Zorn, Feuer und Licht; Aber er nennet sich alleine Gott nach
dem Lichte seiner Liebe.« (wGl, 2, 9).

105 M. Theunissen, 1981, 24f.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

menfinden kann'®. Der Mensch, der sozusagen aus Gott ist, ist des-
halb seinerseits auch erst bewusst in Gott, wenn er wie Gott ist bzw.
dieser gottlich einenden Wahrnehmungs- und Willensart entspricht
—denn daraus entscheidet sich fiir Bohme die Weise des Daseins. Fir
ithn ist dermassen offensichtlich, dass die Verbindung zwischen Gott
und Mensch tber dieses wie verlauft, dass er etwas ungeduldig in
seiner ersten Schrift schon klarstellen will: »Denn du darfst nicht
sagen: Wo ist Gott? Hore du blinder Mensch, du lebest in Gott, und
Gott ist in dir: und so du heilig lebest, so bist du selber Gott«'*

Wie nun jedoch gelangt der Mensch in diese Gottesqualitit, die
Bohme hier mit dem kaum definierbaren Begriff »heilig« chiffriert?
Oder, um an obige Formulierung anzukniipfen, wie erschliesst sich
das partikulare und begrenzte menschliche Selbst den Zusammen-
hang mit Gott, wodurch es zu einer Wahrnehmungsstitte Gottes
wird? Hier nun haben die uns bereits bekannten Aussagen Bohmes
den Weg schon gewiesen. Sie enthalten interessanterweise keine For-
derung nach Verinderung der Eigenschaften des Menschen. Sie set-
zen woanders an. Sie beschrinken sich auf das Selbstverhaltnis und
die damit einhergehende Willensausrichtung des Menschen. Danach
soll der Mensch sich nicht als Eigentum betrachten, d. h. nach Bohme
zugleich: nicht in die Eigen-Begierde und den Eigenwillen eingehen.
Damit sind die das Selbst konstituierenden Kréfte angesprochen. Und
zwar sind sie angesprochen unter dem Anforderungsprofil der
Demut. Denn das Nicht-Eingehen in die eigene Begierde, bzw. diese
ins Nichts und damit in Gott eingehen zu lassen ist als Vollzug der
Demut gekennzeichnet worden. Darum kann Bohme den Zugang zur
Gottesqualitit auch so zusammenfassen: »dafl wir unsern Willen in
der Demuth schépfen, darinnen die Liebe geboren wird, welche drin-
get zum Hertzen Gottes, als in ihr Eigenthum, da dann die mensch-
liche Seele in Gott geboren wird, dafi sie Gottes Willen empfihet, zu
thun was Gottes Wille ist.«1%

Hier nun ist die wesentlichste Gottesqualitit zum ersten Mal

1% »Wo Gottes Wille in einem Dinge will, da ist Gott offenbar; in solcher Offenbarung

wohnen auch die Engel: und wo Gott in einem Dinge nicht mit des Dinges Willen will,
so ist Gott alda ihm nicht offenbar, sondern wohnet nur in sich selber, ohne Mitwirckung
desselben Dinges; alda ist in dem Dinge eigener Wille ohne Gottes Willen« (iiL, 41).

197 Mz, 22, 46. Ganz analog findet sich diese Betrachtungsweise auch in einem Spatwerk
Bohmes ausgedriickt: : »Sind wir gerecht, so sind wir selbst Gétter in dem grossen Gott,
was wir dann thun, das thut Gott in uns und durch uns.« (Mw I, 6, 17)

15 3fL, 4, 45.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 169

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

direkt beim Namen genannt. Es ist die Liebe. Wer in der Liebe gebo-
ren wird, dringt zum Herzen Gottes, als ob es sein Eigentum wire.
Gott ist nach Bshme eine Dimension oder ein »Prinzip«*® der all-
umfassenden Liebe bzw. des Liebes-Willens'™. Diesem gemiithaften
oder psychischen Ausdruck (iiberhaupt allen gemiithaften Gottes-
beschreibungen) steht bei Bshme immer auch eine naturalistisch ge-
haltene Korrespondierung zur Seite, die bereits gefallen ist: der
Licht-Willen'. Der Zusammenfall aus Liebes- und Licht-Willen
charakterisiert die Gottesqualitit bzw. das Gottesprinzip, und macht
auch deutlich, inwiefern sie mit einer Weise der Wahrnehmung in
Zusammenhang gebracht werden kann, deren Charakter nun auch
den von Bohme gezeichneten spezifischen Weg zu Gott erklart. Denn
weil der menschliche Wille in un-gelassener Form Bestimmtes nur
will, ist er immer ausschliessend und hat nicht die Beschaffenheit des
universal hervorhebenden und bejahenden Willens Gottes, der sich
auf alles in gleicher Weise beziehen kann wie auf sich selbst — so die
Implikation seines Wesens als un-endliche Liebes- und Lichtkraft.
Der menschliche Wille jedoch, der seine konstitutive Kraft in erster
Linie auf sich selbst monopolisiert, kann »Gottes Willen« nicht
(nach-}vollziehen, dessen universale Liebes-Bezogenheit ithn omni-
prisent macht, anwesend im Ganzen so wie in sich selbst. Doch gera-
de aufgrund dieser gleichsam untergriindigen Einbezogenheit alles
Seienden in den gottlichen Willen, kann der partikulare Wille Gottes
Willen ent-decken, nicht als etwas Fremdes, sondern in sich selbst. Er
findet den gottlichen Willen in sich selbst, wenn er sich — so lautet die

19 Der Begriff des Prinzips wird ausfiihtlicher zu untersuchen sein im spiter behandel-
ten theogonischen Kontext. Dort wurzelt er im eigentlichen Sinn, und dort wird erst die
ganze Figenart des Bohmeschen Prinzip-Verstindnisses ersichtlich. Hier sei zunichst
nur angedeutet, dass Bohme Gott mit Hilfe des Ausdrucks eines »Prinzips« beschreibt,
das er in seinen Tafeln iiber die wichtigsten Begriffe folgend zusammenfasst: Das Got-
tesprinzip ist »das Wesen der Einheit in der Lichtes-Kraft, darinn die ausgeflossene
Einheit eine Feuerflammende Liebe ist, daraus der wahre verstindige Geist urstindet.«
(Tab, 46)

105, Gott liebet alle seine Wercke, und kann sonst nichts thun als lieben, denn Er ist die
einige Liebe selber« (Gw, 5, 23)

M In Béhmes »Tafeln zu den dreyen Principien Géttlicher Offenbarung« fasst Bohme
die gottliche Qualitit bzw. das géttliche Prinzip so zusammen: es »wird verstanden im
Licht mit der Englischen oder Kraft-Welt, darinnen sich der Ausflufl Géttlicher Kraft
und Willens (...) im Lichte mit der Feuer-flammenden Liebe offenbaren, darinnen man
das Reich Gottes verstehet« (Tab, 4). In kiirzerer, aber analoger Zusammenstellung
heisst es in seiner Schrift »Clavis Specialis«, das Gottesprinzip sei »das Licht und Liebe-
Feuer aus der Géttlichen Freyheit:« (Clsp, 111)

170  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Quintessenz von Bohmes so schlicht klingender wie schwieriger Bot-
schaft — (darin) ein-ldsst. D.h., wenn er sich selbst nicht mehr an
seinen ihn vermeintlich konstituierenden eigenen Vollzug klammert,
sich traut, seine selbst gesteuerte Tatigkeit auf Gott hin zu lassen, so
ist er bereits im zuvorkommenden Willen Gottes, der sich je schon
im Menschen vollzieht, in dem er sich »sehen und erkennen will«. In
anderen Worten, indem die gestaltenden Krifte des menschlichen
Willens und der Begierde in solche Ge-lassenheit gelangen, fallen
sie nicht in den stagnierenden Stillstand, sondern in ein »Nichts«, in
dem sie sich zugleich konstitutiv getragen erfahren: Nun erst kann
sich die (ge-lassene) Selbstbegierde als Gottes Begehren des Men-
schen entpuppen, und der wirkkriftige Wille sich gehalten erfahren
in der eigentlichen Wirkkraft gottlichen Willens. So gilt nach Bohme,
dass »der eingewandte, in Gott gelassene Geist des Menschen, wenn
er alles Figene verldsset, wieder das gottliche Auge zum Sehen und
Verstand bekommet, daf er vielmehr hinwieder bekomme, als er ver-
lassen, daf3 er viel reicher ist, als er zuvorhin in der Seinheit war:
dann in dem eigenen Willen hat und fasset er nur ein Partikular, aber
in der Verlassenheit kommt er in das Gantze, als in alles«™2.

Damit ist das Geschehen, in dem sich der Akt der Demut aus-
buchstabieren lidsst, schemenhaft umrissen. An dieser Stelle wird
man aber offensichtlich auf Bshmes »Vermahnung« zurtickgestos-
sen, dass eben nur eine Praxis den eigentlichen Nachvollzug des von
thm Gemeinten leisten kann. Theoretisch kann man die von Bshme
bezeugte Aufgebrochenheit der menschlichen Begrenzung, die dem
Demiitigen widerfahrt, lediglich umschreiben. Letztlich lduft der
Versuch einer theoretischen Durchdringung hier an einer Mauer ent-
lang, die sich nicht tiberschreiten ldsst. Denn sie versucht mit thren
Mitteln, eine Transformation zu erfassen, bei der es in erster Linie
darauf ankommt, dass sie eben nicht nur gedacht, sondern vollzogen
ist. Dann erst — so Bohme — st sich der Sinn seiner Rede iiber die
Demut ein; dann erst wird nachvollziehbar, wie er diesbeziiglich vom
Beginn des eigentlichen Lebens sprechen kann. Jeder andere Willens-
zustand némlich entspricht fir thn durch die Dunkelheit der gewoll-
ten Enge, durch die Zerrissenheit in unterschiedliche partikulare Be-
gierden, durch die Randstindigkeit des in den Grenzen der
»Selbheit« sich aufhaltenden Daseins eher einem Sterben'®.

2 Mm, 67, 13.
5 Wilt (sic!) du nun aus dem Selbs-Sterben wieder ausgehen, so must du deine eigene

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 171

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut
2. Imago dei in Demut

Um die Transformation, die in der Demut mit dem Selbst geschieht,
noch besser hervortreten zu lassen, seien die Pole eingehender be-
leuchtet, zwischen denen sie als Moment der Wandlung steht. Dafiir
sollen zunichst die Grundlagen noch klarer herausgearbeitet werden,
von denen aus die Selbst-Uberschreitung in der oben beschriebenen
Weise moglich ist.

Indem Boéhme die Beziehung zwischen dem partikularen,
menschlichen und dem universalen, gottlichen Wesen qualitativ
fasst, kann der einzelne Wille — so sei nochmals zusammengefasst —
dem gottlichen entsprechen und seine faktische Partikularitit — denn
er ist nach wie vor an eine begrenzte, endliche Gestalt gebunden —
tberwinden. Er ist eingegangen in eine gottliche Einheit, die sich
dem quantitativen Denken entzieht'**. Wenn der einzelne Wille diese
Einheit mitvollziehen kann, so ist er vorbehaltlos zum offenbarenden
Ausdruck Gottes geworden. Dies meint Bshme, wenn er oben die
Menschen als Gotter in Gott, im »Wesen aller Wesen« bezeichnet,
durch welche dieser sich offenbart. Noch expliziter macht er dieses
unbeschrinkte Offenbarungspotential des Menschen, indem er es
tber die gottliche Wesensart selbst notwendig erscheinen lisst: »So
wenig als Gott allein an einen Orte wohnet, sondern Er ist die Fiille
aller Dinge, so wenig hat Gott sich auch nur in einem Stiicklein be-
weget, denn Gott ist nicht abtheilig, sondern tiberal gantz: Wo er sich
offenbaret, da ist Er gantz offenbar; so ist Er auch nicht meflich,
Thme ist keine Stitte erfunden, Er machet ihme dann selber eine
Stitte in einer Creatur«'. Das »Stiicklein«, auf das Bshme anspielt,
in dem sich Gott nicht allein bewegt habe, ist Christus. Bei Bohme ist
Christus — trotz der herausragenden Rolle, die dieser im gesamten
theo- und kosmogonischen Prozess spielt — gleich wie bei Eckhart

Begierde, welche sich in fremde Wesen einfiihret, gantz verlassen, und in der Selbheit
und eigenen Begierde werden als ein Nichts, auf daf$ du nicht mehr dir selber wilst noch
begehrest, du must deine Begierde wieder gintzlich mit der Gelassenheit in den Ewigen,
als in Gottes Wille, einfithren, aufdafs derselbe Wille dein Wille und Begehren sey;
ausser diesem ist eitel Noth und Tod, ein Immer-Sterben und Verderben.« (Sg, 15, 9)
114 5 Alles was kann gezehlet und gemessen werden, das ist natiirlich und bildlich: aber
die Finheit Gottes kann nicht ausgesprochen werden, dann sie ist durch alles zugleich,
und ist darum Gut genant und erkant, dafl es die ewige Sinfte, und das héchste Wolthun
in der Empfindlichkeit der Natur und Creatur ist, als die empfindliche siisse Liebe.«
(BgO, 1, 1)

B Mwl, 8, 7.

172  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

keine Einzelerscheinung, sondern ein Indiz fiir die offenbarende Ver-
bindung zwischen Gott und Mensch insgesamt. Diese jedoch besteht,
wie nun kaum mehr erwiihnt zu werden braucht, nicht in pauschaler
Hinsicht. Der Mensch ist erst dann Gottesoffenbarer, wenn er die
bereits angesprochene, gottliche Lebens-Qualitit aus sich hervor-
bringt und sich damit in sie ein-bringt.

Dieser buchstiblich nur er-lebbare Zusammenhang zwischen
Gott und Mensch beruht auf einer typischen Charakteristik von
Bohmes Gottdenken. Im allgemeinen finden sich in seinem Gottes-
begriff abstrakte Konzepte wie Einheit oder Omniprisenz umgesetzt
und iibersetzt in konkret Empfindbares und Wahrnehmbares. Phi-
losophische Gottesbestimmungen werden dadurch fiir den Erfah-
rungsraum im weitesten Sinne gedffnet, denn alles, was iiber Gott
ausgesagt werden kann, muss fir Bohme notwendiger Weise auch
offenbar sein. Giinther Bonheim hat fiir diese Charakteristik seiner
Spekulation den treffenden Ausdruck von der »Sinnlichkeit der Of-
fenbarung« geprigt!®. Aus diesem Ansatz erschliessen sich Bohmes
Hinweise, dass der Mensch doch begreifen solle, dass Gott nicht
»fern«, sondern gegenteilig da ist in einem (Gemiits-) Raum, der
nicht jenseitig, sondern im Hier und Jetzt erschliessbar. Gerade diese
Moglichkeit des Er-lebens und Empfindens des Gottlichen begriindet
ja auch, was fiir Bshme unter dem Begriff von »Gottes Willen« im-
pliziert ist. In einer dichten Aussage zum gottlichen Willen heisst es
diesbeziiglich explizit: dass »sich der Wille des Ungrundes in seinem
Etwas empfindet, und in der Empfindlichkeit in seinem eigenen Ge-
schmack wircket und will «*Y (Hervorhebung D. S.)

Diese Aussage, die den Begriff des Ungrundes als ein Synonym
fir das Gottliche einfiihrt, auf das erst spéter eingegangen werden
kann, bekriftigt, was im vorigen bereits zum Ausdruck gekommen
ist: Dass gottliches Wesen im Menschen (im gottlichen »Etwas«) des-
halb geschaut und empfunden werden kann, weil es sich ebenda »se-
hen und erkennen« bzw. »empfinden« will. Aufgrund dessen kann
geschlossen werden, dass Bedingung der Moglichkeit der mensch-
lichen Gotteswahrnehmung Gottes (Selbst-) Wahrnehmung im

1161992, 59. »Gott wird offenbar, heiflt demnach soviel wie, Gott wird faSbar, spiirbar, er
gibt sich eine Gestalt, die ihn nicht allein dem menschlichen Verstand zuginglich wer-
den 148t sondern dem ganzen Menschen mit allen seinen Sinnen und Empfindungen.«
(G. Bonheim, ebenda, 61)

W Tab, 16.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 173

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Menschen ist. Darum bedeutet fiir Bohme Gott wahrzunehmen zu-
gleich Gott auszudriicken, denn in dieser Wahrnehmung oder Emp-
findung will sich Gott; Gottes »Empfindlichkeit« »wirkt« und »will«
niemand anders als der gottliche Wille. Doch man muss noch aus-
greifender formulieren: menschliche Wahrnehmung scheint bei
Bohme insgesamt einbefasst in der Wahrnehmung Gottes, die jedoch
erst als gottliche (Selbst-)Wahrnehmung zu Bewusstsein kommt,
wenn sich die menschliche Wahrnehmung als gottliche erkennt,
wenn menschliche Empfindungen und Wahrnehmungen auf Gott
hin transparent werden'®. Denn das eigentliche Subjekt jeder
»Fithlbarkeit« und jeder Anschauung und Erkenntnis ist letztlich
das »ewige Gemiithe«, oder wie Bohme auch schreibt: »das Auge
des ewigen Sehens«, darinnen »alle Dinge sehen (...), dieweil das
Etwas ist von diesem Sehen entsprungen, so siehet das Nichts, als
die Ewige Einheit, durch alles ungehindert. «'*

Gottliches Wesen ist explizit als die bedingende Gesamtheit der
Wahrnehmung gefasst, gleichsam als der umfassende Brennpunkt
aller Wahrnehmungsmoglichkeiten tberhaupt'®; dieser wahrneh-
mende Vollzug, in dem sich Gott selbst (empfinden) will, ist bei

15 Hier ist auf eine Gedankenparallelitit von Bhmes Zeitgenossen Spinoza hinzuwei-

sen, der unabhingig von seiner ansonsten stark divergierenden Denkweise hinsichtlich
der (menschlichen) Gottesliebe eine dhnlich reflexive Charakteristik feststellt. In der
von ihm gepriagten Substanz-Attribut-Modi-Lehre als Grundschema fiir das Gott-
Mensch-Verhiltnis findet sich dieser Gedanke in folgender vorsichtiger Formulierung
ausgedriickt: »Die in der Erkenntnis ruhende Liebe des Geistes zu Gott ist Gottes Liebe
selbst, mit der Gott sich selbst liebt, nicht sofern er unendlich ist, sondern sofern er
durch das Wesen des menschlichen Geistes, insoweit dieser unter dem Gesichtswinkel
der Ewigkeit betrachtet wird, ausgedriickt werden kann; das heif3t, die in der Erkenntnis
ruhende Liebe des Geistes zu Gott ist ein Teil der unendlichen Liebe, mit der Gott sich
selbst liebt.« (Ethik, Buch V, sechnundreissigster Lerhsatz). Der Gleichklang, der sich
diesbeziiglich zwischen Spinoza und Bshme abzeichnet, liuft jedoch offensichtlich darin
auseinander, dass es fiir Bshme keinen »Teil der unendlichen Liebe« gibt, weil diese, wie
er sagen wiirde, nicht >abtheiligc ist, wihrend fiir Spinoza die von Béhme gedachte
Maéglichkeit der Finheit zwischen gottlichem und menschlichem Wollen und Wahrneh-
men gegen die Grundstruktur des eigentlichen Verhiltnisses von Unendlichem und
Endlichem verstiesse. Dieser Unterschied beruht auf den jeweiligen, unterschiedlichen
Grundvorstellungen im Denken Gottes im Sinne einer Substanz-Attribut-Modi —
Struktur oder im Sinne eines Gemiits, dessen Finheit sich jeder Ein-teilung entzieht.

1 BgO), 6, 1.

1 BgO, 2, 12.

21 Denn Gott ist, so Bohme ausdriicklich, ein »allsehender, allhérender, allriechender,
allfiihlender, allschmeckender Gott« (M, 3, 11), so dass in entsprechender Konsequenz
»unser Sehen und Wissen (...) in Gott (ist)« (Mw I, 7, 9).

174  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohme identisch mit dem schopferischen Akt: denn »das Etwas ist
von diesem Sehen entsprungen«. Die ausgewiesene Stitte, in der
diese Wahrnehmung zu sich kommt, d.h. sich als solches selbst
wahrnehmen kann, ist der Mensch. Indem das menschliche Selbst
sich in seinen Wahrnehmungen — mit Bshme gesprochen — »emp-
findlich« werden kann, kann es das Wesen des Géttlichen zur Emp-
findlichkeit bringen. Diese gegebene Moglichkeit des Zusammenfalls
von gottlicher und menschlicher Selbstempfindlichkeit jedoch be-
dingt Demut — so widersinnig dies unmittelbar klingen mag. Denn
sie kommt nur dadurch zustande, dass sich der Mensch nicht als »Ei-
gentumc betrachtet, sondern den ihn konstituierenden Willens- und
Wahrnehmungsvollzug in unmittelbarer Gottangeschlossenheit er-
fahrt™. D.h. wiederum, nur wenn sich des Menschen Willen und
Begierde nicht am eigenen Selbst als Zentrum und Zielpunkt fest-
macht, sondern am Zentrum dieses Zentrums: an Gott'®.

Den Willen an Gott festmachen heisst nach Béhme in anderen
Worten aber auch, den Eigenwillen in dasjenige verwurzeln, was sei-
nerseits wiederum dieses menschliche Selbst will. So kénnte man
schliessen, dass dieser Vollzug der Willensanbindung an Gott letzt-
lich darauf hinauslauft, dass die menschliche Selbstbegierde und sein
Eigenwille in eine gottliche Ubersteigerung miinden, dass die de-
miitige Selbstausrichtung auf Gott unter der Hand pervertiert in eine
Verabsolutierung des einzelnen Selbst. Dies jedoch ldsst sich berech-
tigt als Pointe von Bohmes Demutsdenken abstreiten. Ein solches
Missverstindnis ist allein schon dadurch gebannt, dass der gottliche
Wille, der untrennbar mit der Gotteswahrnehmung zusammen-
hingt, qualifiziert und tibersetzt werden kann als »Liebes-Wille«. In
diesem ist die Einheit alles Seienden als gewollt und »fihlbar« gege-
ben'**. Deshalb gilt: sowie der Demiitige sich im Gotteswillen in sei-

22 3 Denn wir sind nicht unser selber, sondern deme wir dienen in seinem Lichte. Wir

wissen nichts von Gott, Er selber Gott ist unser Wissen und Sehen: Wir sind ein Nichts,
daf Fr alles in uns sey« (Mw I, 7, 9).

2 »Gott ist im Menschen das Mittel, das Mittelste (...)« (Mw II, 10, 8).

4 In seinen Gottesbeschreibungen betont Béhme diese fithlbare, empfindliche Dimen-
sion der Einheit in immer neu motivierter Ausdruckskraft. Ein besonders schines Bei-
spiel findet sich in der »Gnadenwahl«: »Fr heisset alleine Gott nach dem Lichte, als in
den Kriften des Lichtes (...) und auch in unendlicher Schiedlichkeit, aber alle im Liebe-
Feuer, da alle Figenschaften der Kriften ihren Willen in Finen (...) geben, da in allen
Eigenschaften nur ein einiger Geist und Wille regieret, und sich die Eigenschaften alle in
eine grosse Liebe gegeneinander und ineinander begeben, da je eine Figenschaft die
andere in grosser feurischer Liebe gegehret zu schmecken, und alles nur eine gantz

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 175

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

nem Selbst gewollt weiss, so will und begehrt er in diesem Willen den
Anderen genau gleich wie sich selbst. Sein Wollen und Begehren
kann sich aus seinem Wesen heraus nie ausschliesslich auf sich rich-
ten, denn sein Bezug ist universal und kennt keine Stitte seiner Prio-
ritdt, weil er im gottlichen Willensprinzip sich in allem gleicher-
massen will. Somit richtet sich der Eigenwille nicht mehr nach dem
spezifisch Eigenen aus, denn auch das Nicht-Eigene ist ithm als
Eigentliches eroffnet und in gleicher Weise angelegen wie sein
Selbst'®. Dies klingt in seiner praktischen Konsequenz wie eine radi-
kale Vorform des Kantschen Imperativs, nimlich in jener beriihmten
zweiten Formulierung, in der Kant als Basis moralischen Handelns
die Regel aufstellt, dass »du die Menschheit, sowohl in deiner Person
als in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck,
niemals blof als Mittel brauchst«!%. Auch hier gilt die Uberwindung
der Selbstprioritit auf der normativen Grundlage des gleichwertigen
Bezugs zu sich selbst wie zu Anderen, wobei im Verhiltnis zu Kants
Imperativ Bochmes Ansicht {iber den Verbund der Menschen freilich
unvergleichlich stirker und emphatischer ausfillt. Denn es geht ihm
offensichtlich nicht allein darum, sich dem Anderen wie sich selbst
gegeniiber als Selbstzweck zu verhalten, dies scheint fir Bohme
kaum der Rede wert, geht er doch von der Moglichkeit eines univer-
sal gemachten Liebesverhiltnisses zu den Menschen aus. Bohmes
spekulative Durchdringung des Gott-Mensch-Verhiltnisses schiesst
deshalb sozusagen weit iiber eine Fundierung moralischen Verhal-
tens hinaus. Sie impliziert vielmehr eine auf Liebe basierende,
gefiihlte und gewollte Gemeinschaftlichkeit, in der jener von Kant

liebliche, ineinander inqualirende Kraft ist, und aber sich durch die Schiedlichkeit (...) in
mancherley Farben, Kriften und Tugenden einfiihren, zur Offenbarung der unend-
lichen Géttlichen Weisheit.« (Gw, 2, 35)

%5 In einer Belehrung zum Weg der Erleuchtung charakterisiert Béhme die Momente
dieser Willenshaltung wie folgt: die Seelen, die ihr » Wesen in Gottes Willen stellen, und
mit nichten sagen von etwas in dieser Welt, das ist mein, ich bin Herr dariiber, denn sie
leugt, so sie das saget: Es ist alles Gottes, sie ist Knecht, und soll in der Liebe und
Demuth gegen Gott und ihrem Bruder wallen; dann ihres Bruders Seele ist ein Glied
an ihrer Seelen; ihres Bruders Freude im Himmel bey Gott ist auch ihre Freude, seine
Wunder sind auch ihre Wunder, dann im Himmel ist Gott alles in allen, Er erfiillet
alles.« (40E 12, 29) Mit »Himmel« bezeichnet B6hme nichts anderes als die Verwirk-
lichung eben dieses Willensprinzips, in dem die Einheit Gottes offenbar ist, in dem Gott
als »alles in allem« erscheint.

126 1. Kant, Grundlegung der Metaphysik der Sitten, 1994, 52.

176  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

kristallisierte Charakter der Notigung des moralischen Gesetzes
tberfliissig erscheint.

Im Willens- und Wahrnehmensprinzip, in welches die Demut
Eingang verschafft, scheint deshalb verwirklicht, was im Gebot der
Nichstenliebe als zweites Hauptgebot des Neuen Testaments (Mk
12,31) gefordert ist. Darin erschliesst sich auch die innere Verbin-
dung der christlichen Hervorhebung und Zusammenfiihrung der De-
kalog-Gebote der Gottes- und Nichstenliebe (Mk 12,29-31). Denn
indem die Selbstbegierde des Demiitigen, d.h. desjenigen, der sein
Selbst auf Gott zuriickbuchstabiert, notwendig zusammenfillt mit
der Gottesbegierde, so auch fillt sie notwendig mit der Begierde fiir
die Anderen zusammen. Der Begriff der Begierde wirkt in diesem
Kontext jedoch offensichtlich irrefithrend, wird er doch vor diesem
Hintergrund in seiner Bedeutung stark strapaziert. Unter Begierde
versteht man gemeinhin eine ausschliessliche Ausrichtung auf je-
manden oder etwas; die Begierde des Demiitigen jedoch ist ein-
schliessend ohne Grenze. Deshalb lasst sich auch der Begriff der
Selbstbegierde des Demiitigen tibersetzen entweder als Begierde fir
die Mitmenschen oder als Gottesbegierde. Alle drei Bedeutungen
spielen hier zusammen, hingen aneinander und qualifizieren sich
gegenseitig. Das gleiche gilt auch fiir den Eigenwillen, der in seiner
demiitigen Transformation fiir sich selbst wollend zugleich mit Gott
bzw. fiir die Anderen will.

Die Vergegenwirtigung auf die Verinderung, die in der Demut
mit der Begierde und dem Willen geschieht, lasst den zutiefst affir-
mativen Charakter des demiitigen Selbst- bzw. Gottesbezugs in den
Vordergrund treten. Hinter Bohmes Dringen auf einen negativen
Vollzug, die herkémmliche Form der Selbstbegierde oder des Eigen-
willens ins »Nichts« oder sogar in den »Tod« laufen zu lassen, steht
der Blick auf eine bedingungslos bejahende und umfassende Willens-
und Begierdeform, welche letztlich auch begriindet, warum Bshme
diese Begriffe nicht fallen ldsst, sondern in transformierter Form an
thnen festhalt. Denn der — von einer Betrachtungswarte aus heraus-
tretende — Negationscharakter der Demut ist nur die Kehrseite ihres
—von anderer Betrachtungswarte aus — bedingungslos umgreifenden
Lebensbezugs, in dem das Leben vorbehaltlos als Ganzes begehrt und
gewollt wird.

Aufgrund dessen kann auch einer typisch modernen Kritik an
Bohme, wie sie z.B. H. Deinert vertritt, der Wind aus den Segeln
genommen werden. H. Deinert fithrt Bohmes Standpunkt auf die

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 177

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Augustinische Superbia-Lehre zuriick, wobei er Bohmes Begriff der
Willensfreiheit darauf reduziert sieht, dass diese dem einzelnen nur
zugestanden sei, um sie »fiir immer abzulegen«*”. Weder individu-
elle Erkenntnis noch Eigenstindigkeit kéme dem Menschen im
Bohmeschen Kosmos zu: Stattdessen wire er dazu bestimmt, sich
gleichsam in die unselbstindige Geborgenheit Gottes zuriickzuzie-
hen, um im Idealfall »Spiegel nur eines Aspekts« zu sein, »nicht der
ganzen Skala, die Gott vorbehalten bleibt«!*®. Gerade die Aufmerk-
samkeit auf Bohmes Demutsbegriff jedoch hat gezeigt, dass eine sol-
che Interpretation zu kurz greift. Denn von einer Reduktion des
menschlichen Wesens kann bei Bohme kaum die Rede sein, scheint
er im Gegenteil von der Vision der »ganzen Skala¢, die gemeinhin
nur dem Gottesbegriff vorbehalten ist, als eigentliche Bestimmung
des menschlichen Selbst erfillt. Auf diese Weise verpasst der
Bohmesche Demutsbegriff dem Commonsense-Verstindnis von
Demut eindeutig einen Stoss, weil ausgerechnet in der Demut die
Aspekthaftigkeit des Menschen tiberwunden scheint, in der Demut
dieser ein Ganzes im Ganzen sein kann. Dies verdeutlicht auch
Bohmes Begriff des Ur-Menschen Adam, der fiir ihn das Ideal des
menschenméglichen Formats verkorpert. Ernst Benz fasst zusam-
men: »Die Adam-Spekulation Boehmes zeigt uns das Bild Adams
als des vollkommenen Urmenschen, der, nach seiner inneren Gestalt
ein Bild Gottes und ein Bild des in Christus sich verwirklichenden
Universums, den Zugang zu allen Dingen hatte, der die volle Er-
kenntnis des Wesens aller Dinge besafl und der gleichzeitig die Tiefen
Gottes und der Natur kannte.«*

Die Idee des Menschen als imago dei ist bei Bohme demnach von
jeglicher Statik befreit. Ebenbildlich ist der Mensch ausschliesslich
aufgrund eines Vollzugs, wodurch er mit seinem Wollen und seiner
Begierde gottliches Wesen in sich zur Erscheinung kommen [dsst. In
diesem Vollzug tritt die Relevanz des Demutsbegriffs heraus. Der
Mensch wird zur Bildfliche Gottes durch die Ge-lassenheit des
Eigenwillens und der Selbstbegierde, aber dieses passiv formulier-
bare Geschehen des Lassens geht notwendig einher mit dem in der
Demut zugleich un-bedingt gewollten Ein-lassen auf den Willen
Gottes. Dies wird moglich durch die der Demut eigenen Transforma-

1271965, 409.
2 Ebenda.
1291959, 77.

178  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

tion der Selbstbegierde und des Eigenwillens, wodurch sich der
Mensch je schon eingelassen findet in der Wahrmehmung Gottes.
Somit ist die gottliche Einheit fiihlbar geworden. Der Demiitige ver-
wirklicht diese in doppelter Hinsicht: er weiss sich in der »Qualitiit«
dieser Einheit — in der Liebe Gottes — nicht nur geliebt, sondern liebt
zugleich auch in thr. So lésst er Gott als »alles in allem« offenbar
werden und wird eben dadurch zu imago dei, in der Gott »alles in
allem« ist™°. In diesem Sinn schreibt Bshme: »Also, Gott-liebender
Leser, wisse daf3 ein Mensch das wahre Gleichnifi Gottes ist, welches
Gott hoch liebet, und sich in dieser Gleichnif3 offenbaret, als in sei-
nem eigenem Wesen. Gott ist im Menschen das Mittel, das Mittelste,
aber Er wohnet nur in sich selber; es sey denn dafl des Menschen
Geist Ein Geist mit [hme werde, so offenbaret Er sich in der Mensch-
heit, als im Gemiithe, (...} alsdenn bringen die Sinnen die Kraft Got-
tes dem Willen, und der Wille nimt sie mit Freuden an, aber mit
Zittern, denn er erkennet sich unwiirdig, dieweil er aus einer rauhen
Herberge herkommt, als aus dem wanckelhaftigen Gemiithe, darum
nimt er die Kraft im Niedersincken vor Gott an. Also wird aus seinem
Triumph eine sanfte Demuth, das ist Gottes wahres Wesen (...)Also
ist das Bild Gottes gantz, und siehet oder findet sich Gott in einem
solchen Gleichnifl.«*™

Diese Aussage fithrt uns erneut an dasjenige heran, was im vo-
rigen als der metaphysische Sprung im Demutsbegriff Bohmes be-
zeichnet worden ist. Auch hier wird die Demut als Bedingung zur
Erschliessung der gottlichen Wirklichkeit im Menschen transparent
auf den tieferen Grund ihres bedingenden Charakters. Sie scheint
nimlich deshalb im Menschen das Wesen des Gottlichen eroffnen
zu konnen, weil eben sie »Gottes wahres Wesen« ausweist. Diese
Begriindung des gottesoffenbarenden Potentials der Demut fiihrt
Bohme auch noch in einem anderen Kontext ein. Hinsichtlich der
christlichen Metapher des Samens, der im Menschen aufgehen muss,
erkliart Bshme: »Fillet er aber in eine gute Vernunft, da in der Eigen-
schaft ein Mensch, als eine wahre Demuth ist, da wird er gefangen,
und ein solcher ist ein guter Acker: denn Gottes Wesen ist Demuth,

130 5 Alsdann ist Gott alles in allem, und Er in seiner Weisheit und Wunderthat alleine,

und sonst nichts mehr; und das ist der Anfang und das Ende, die Ewigkeit und die Zeit.«
(Sg, 9, 65)
B Mw 11, 10, 8-9.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 179

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

so ist diese Eigenschaft eine Gleichheit mit ihr, alda gehet er auf, und
triaget viel Friichte.«** (Hervorhebung D. S.)

3. Imago irae ohne Demut

Bevor wir uns dieser zunéchst noch geheimnisvollen Dimension des
Bohmeschen Demutsbegriff stellen konnen, muss der Blick weiterhin
auf den Menschen gebannt bleiben. Denn die Betrachtung der Demut
in threr Wirkungsweite innerhalb der conditio humana ist noch nicht
zu ihrem Ende gelangt. Bislang schimmerte namlich nur am Rande
durch, was Bshme tber das Menschsein denkt, das im Gegensatz
zum Demutsvollzug im »Eigenwillen«, in die »Selbheit« bzw.
»Selbstbegierde« »eingegangen« ist. Diesbeziiglich kénnen Bohmes
Schriften — wie bereits erwiahnt — als komplimentire Schatten-Seiten
zu Meister Eckharts Ausfithrungen tiber die Bedeutung von demiiti-
ger Selbst-Vernichtung und Abgeschiedenheit gelesen werden. Was
bet Eckhart jedoch im Raum des Impliziten bleibt, wird bei Bohme in
ein hartes Rampenlicht gestellt: die furchterregenden Abgriinde der
Selbheit. Fiir Bohme birgt das menschliche Selbst allein dadurch, dass
es ausschliesslich auf das Eigene bezogen leben will, die Dunkelzone
des Boshaften, Furchtbaren und Schrecklichen in sich. Darum ist die
Ursache, aus der heraus der Mensch zum »Monstrum«'® werden
kann, bei Bohme in gewisser Konformitit zu Augustinus auf den
Nenner Demutsmangel zu bringen'.

12 Gw, 7, 64.

13 Tab, 71.

B, Und fragen wir nach dem Grund der Unseligkeit der bésen Engel, so tritt uns folge-
richtig vor Augen, da8 sie, die nicht das hischste Sein sind, vom hischsten Sein gelasssen
und die Hinkehr zu sich selbst vollzogen haben. Wie soll man diesen Fehler anders
nennen als Hochmut? >Der Anfang aller Siinde« namlich »ist der Hochmut« (Sir 10, 15).
Sie wollten also bei Thm, ihrer Stirke, nicht Wache halten (Ps 58). Statt dem héheren
Sein, das ihnen ihr Festhalten am héchsten Sein gegeben hitte, haben sie Thm sich selbst
vorgezogen und das geringere Sein gewihlt. Das ist der erste Abfall gewesen, die erste
Verarmung, der erste Fehler einer Natur, die so geschaffen war, dafi sie zwar nicht das
héchste Sein besaf, aber trotzdem, um Seligkeit zu erlangen, den, der im héchsten
Sinne ist, genieflen konnte, und wenn sie sich von ihm abkehrte, zwar nicht ihr Sein
verlor, es aber verminderte und dadurch unselig wurde.« (Augustinus, 1979, 789). Ex-
pliziter dazu spater nochmals: » Aber was konnte der Anfang des bosen Willens sein,
wenn nicht der Hochmut! >Der Anfang jeder Siinde ist der Hochmut« (Sir 10, 15). Ist
Hochmut nicht das Streben nach verkehrter Hoheit? Verkehrte Hoheit ist, den Urgrund
aufzugeben, mit dem der Geist Zusammenhang haben soll, und gewissermassen sich
selbst zum Urgrund zu werden, selbst Urgrund zu sein.« (Ebenda, X1V, 13, 951, Hervor-

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Diese Interpretation klingt ohne zusitzliche Erklirung dem
zeitgenossischen Verstindnis allein durch den Blick auf die mensch-
lichen Greueltaten, die das zwanzigste Jahrhundert zu Tage befordert
hat, unnachvollziehbar vereinfachend und verharmlosend. Innerhalb
Bohmes Gottes- und Menschenbild begriindet sich diese Ansicht je-
doch in nachdenkenswerter Weise. Dabei muss hinzugefiigt sein,
dass Bohme sich mit Augustinus nur in sehr begrenzter Weise in
obiger Formulierung zusammenfindet, denn diese beruht bei beiden
auf auseinanderlaufenden Ansitzen. Auch wenn das Bose bei Bohme
in negativer Weise als Demutsmangel aufzufassen ist, so ist es sei-
nem Wesen nach fiir thn keinesfalls auf privatio boni reduzierbar wie
bei Augustinus. Diesbeziiglich kontrastieren Bohmes Wege insge-
samt gegeniiber der christlichen Religionsphilosophie, sofern sie in
neuplatonischer Tradition wurzelt'**.

Die Verbindung von Demutsmangel und dem Béosen erfahrt in
Bohmes Philosophie eine eigene Konkretisierung. Diese zeichnet sich
schon darin ab, dass auch die Demut iibersetzt werden kann als eine
von bestimmten Qualititen durchdrungene Wahrnehmungs- und
Gemditsart, wobei ihr Mangel sich in umgekehrten Gemiitsqualiti-
ten niederschligt, deren Kraft nach Bohme der demiitigen Disposi-
tion nicht nur nicht nachsteht, sondern sie an offensiver Macht und

hebung D. S.) In einer Analyse dieser Augustinischen Anschauung bringt G. Kohler die
Essenz dieser Position in folgender Aussage auf den Punkt: »Das Bose hat also seinen
genuinen Ort im Bereich der Subjektivitit, in der alle sonstigen Ubel und moralischen
Schlechtigkeiten fundierenden Selbstiiberbewertung des nichtgéttlichen Ichs, einer Ub-
erhebung, die zwar offensichtlich unangemessen, aber dennoch freiwillig ist.« (1993,
69)
15 Plotins klassisch gewordene Auslegung des Bésen hat christliches Denken tief ge-
prigt. Seine Position lautet in komprimierter Zusammenfassung: »Aber nicht in diesem
oder jenem Mangel, sondern im Mangel an sich liegt das Bése; wem also nur ein kleiner
Teil des Guten fehlt, das ist noch nicht bése, ja es kann, seiner Natur nach, sogar voll-
kommen sein. Wem aber das Gute durchaus fehlt, wie der Materie, das ist das schlecht-
hin Bése, das am Guten gar keinen Anteil hat (...) Der teilweise Mangel bewirkt also das
Nichtgutsein, der ginzliche Mangel aber das Bése»( 1905, Enn. I, 5) Diese Auffassungs-
weise hat tiber Augustinus auf Generationen von christlichen Denkern eingewirkt. Fiir
Augustinus war diese plotinische Lésung grundlegend fiir seine Ablésung von der ma-
nichiischen Weltsicht, aufgrund derer er sich seiner Meinung nach in Blindheit gegenii-
ber dem Wesen des Bisen verfangen hielt: »Denn ich wufSte nicht und hatte nicht ge-
lernt, dafy das Bése keinerlei Wesenheit (...) ist« (1987, 1V, 15). In aller Explizitheit
ibernimmt er Plotins Auslegungsart: »Also ist alles, was da seiend ist, gut, und jenes
Bose, dessen Ursprung ich suchte, ist nicht Wesenheit; denn wire es Wesenheit, so wiire
es gut.« (Ebenda, VII 12)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 181

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Gewalt tibertrifft®. Ist der Wille nicht durch die der Demut eigene
Weise ans Umgreifende angeschlossen, so »schleust« sich seine
schopferische Kraft in das eigene Selbst. Hier liegt fiir Bohme nun
die Moglichkeit unermesslicher Gefahr: die Quelle der Siinde, die —
so ldsst sich vorgreifend bereits zusammenfassen — auf einer Art
Wahrnehmungslosigkeit beruht, einer Art Immunisierung fir das
verbindende, gottliche »Prinzip«™. Die strenge Verdammung des
selbstischen Willens betrifft bei Bchme aber nicht nur seine Extrem-
formen, sondern jede Form des Eigenwillens, egal wie harmlos sich
dieser auswirken mag. Deshalb wird die Auseinandersetzung mit die-
ser Ansicht Bohmes — milde ausgedriickt — dem zeitgendssischen In-
terpreten nicht gerade leicht gemacht, und spontanes Unverstindnis
ist kaum zu vermeiden. Denn Béhmes Definition der Siinde ist so
umfassend, dass sie das ganz normale Menschsein im Allgemeinen
zu treffen scheint. Jeder, der die sogenannte gesunde Portion Ego-
ismus in sich hat, fillt unter Bohmes Verdikt des Verkehrten und
Siindigen. Schwerlich nur ist fir den heutigen Rezipienten nachvoll-
ziehbar, wie jede Weise des nattirlich erscheinenden Eigenwillens und
selbstbezogenen Daseins Schreckenshorizonte des Bosen und Verdor-
benen in sich bergen kann, wie dies fiir Bohme so offensichtlich:
»Alle Siinden entstehen aus der Selbheit, dann die Selbheit schwin-
get sich mit der Begierde in ihr Eigenes, sie machet sich zum Geitz
und Neid, sie zeucht in ihre Selbst-Begierde fremdes Wesen an sich,
und machet des fremden Wesens Besitzer auch zum Feinde gegen
sich, also daf3 Stinde mit Stinde, Eckel mit Eckel gewircket wird.«!'*

136 Schellings Polemik gegen die religionsphilosophische Auffassung des Bosen auf der
Basis einer Privatio-Theorie kénnte deshalb ebenso gut als Apologie der Bshmeschen
Position gelesen werden. Schelling schreibt in seiner Schrift »Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit«: »Der Teufel nach der christlichen Ansicht war nicht die limi-
tierteste Kreatur, sondern vielmehr die illimitierteste. Unvollkommenheit im allgemei-
nen metaphysischen Sinn ist nicht der gewshnliche Charakter des Bésen, da es sich oft
mit einer Vortrefflichkeit der einzelnen Krifte vereinigt zeigt, die viel seltener das Gute
begleitet. Der Grund des Bésen mufs also nicht nur in etwas Positivem liegen, das die
Natur enthilt, wie es nach unserer Ansicht allerdings der Fall ist, da er in dem offenbar
gewordnen Zentrum oder Urwillen des ersten Grundes liegt.« (1983, 83).

17 5 Also ist erkentlich, was Siinde sey, oder wie es Siinde sey: Als nemlich wenn der
menschliche Welle sich von Gott abtrennet in ein Eigenes, und erwecket sein Figenes,
und brennet in eigener Qual; so ist dasselbe eigene Feuer nicht des Gottlichen Feuers
fihig. « (kE, 3, 16)

1% Sg, 15, 12. Kategorisch heisst es in entsprechender Weise in seiner Auslegung des
Buches Moses: »Fs ist nicht einer der Gutes thue in der Selbheit und eigenem Willen, er
velasse dann im eigenen Willen alles was er hat.« (Mm, 22, 80)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Die radikale Konsequenz seiner Ansicht ist daran ersichtlich,
dass Bohme sich selbst von der bitteren Beurteilung der »Selbheit«
bzw. »Ichheit« nicht ausschliesst. Aus innerer Selbstbetrachtung
schreibt er {anfanglich noch voller Zuversicht): »Ich lebe mir selber
nicht, und sehe mir selber nicht, und weif3 mir selber nicht. Ich bin
ein Ding, und weifd nicht was, dann Gott weif es, was ich bin. So
lauffe ich nun dahin, als ein Ding, wie mich der Geist im Dinge trei-
bet, und also lebe ich nach meinem innern Willen, der doch nicht
meine (!) ist.«® — Diese selbstvergessene Daseinsweise entspricht
offensichtlich dem Demutsideal, in dem das » Wissen« oder die Wahr-
nehmung des Selbst aufgebrochen ist in einer es tibersteigenden
Form, wodurch sich das Selbst als Wahrehmungs- und Willenstitte
des gottlichen »Geistes« empfindet und in diesem allein den Treib-
Stoff seines Lebens erkennt. Nach dieser Feststellung jedoch erfolgt
eine Wende in der Betrachtung: »Ich finde aber noch ein ander Leben
in mir, der ich bin, nicht nach der Gelassenheit, sondern nach der
Creatur dieser Welt {...): Dasselbe Leben stehet noch im Gift und
Streit, und soll noch zum Nichts werden, alsdann so bin ich gantz
vollkommen; so ist nun in demselben Leben, darinnen ich noch mei-
ne Ichheit empfinde, die Siinde und der Tod, diese sollen zu nichte
werden, denn in dem Leben, das Gott in mir ist, bin ich der Siinden
und dem Tode feind; und nach dem Leben das in meiner Ichheit noch
ist, bin ich dem Nichts (als der Gottheit) feind.«*

Das konkrete Beispiel Bohmes als Zielpunkt der scharfen Kritik
der Ichheit gibt dem Verstindnisbemiihen immerhin einen gewissen
Wink. Dass diese sensible, sich fiir seine Mitmenschen einsetzende
Denkergestalt, die allgemein als »feine, gute und geistsame Natur«
galt'¥!, seiner »Ichheit« der Abgriinde der »Siinde« und des »Todes«
bezichtigt, gibt einen Hinweis darauf, dass es Bohme bei der Gleich-
setzung von »Ichheit« und »Stinde« nicht auf die — sozusagen — fak-

13 Sg 9, 62. Zu Vermerken ist, dass dieses Selbstbildnis in einer augenfilligen Tradition
steht, die zu den sogenannten Eckhart-Legenden zuriickfithrt. Darin erscheint ein Mad-
chen am Predigerkloster, welches Eckhart verlangt, jedoch unvermégend wirkt, sich
selbst vorzustellen. Dieses Unvermogen begriindet sie dann, nach Abstreitung aller
méglichen Identititen, mit folgendem Kommentar: »Von alledem miteinander bin ich
keines und bin ein Ding wie ein ander Ding und laufe so dahin.« (Vgl. J. Quint, 1979,
443). Bei Angelus Silesius macht diese Selbstdarstellung dann auch im Cherubinischen
Wandersmann Schule: »Ich weif nicht was ich bin / Ich bin nicht was ich weif3: Ein ding
und nit ein ding: Fin stiipffchin und ein kreifs.« (I, 5).

w0 Sg 9,63,

A v. Frankenberg, 1988, Bd. X, 8.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 183

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tische Form der »Ichheit« ankommt. Da es Bohme gleichgiiltig ist, ob
sich die von thm ins Visier genommene Ichheit dusserlich tugendhaft
oder lasterhaft ausnimmt, muss die Pauschalitit, mit der er die »Ich-
heit« mit Attributen von »Gift und Streit« bedenkt, auf etwas
Tiefgriindigeres absehen. Auf was es thm anzukommen scheint, ldsst
sich heute vielleicht so formulieren: dass die selbstbezogene Lebens-
weise moralisch kontingent ist. Auch sichtbar tugendhaftes Verhal-
ten ist fiir Bohme bedeutungslos, solange der Wille sich nicht prinzi-
piell fir das Prinzip der Demut entschieden hat. Solange er sich aus
der Vorrangstellung des eigenen Selbst speist, sind gute Charak-
terziige und Handlungen zufillig, potentiell schlechte und zerstore-
rische aber grenzenlos. Dieses Negativ-Potential erschliesst sich fir
Bohme aus der Veranlagung der undemditigen Selbstdisposition von
selbst. Es sei versucht, einen roten Faden durch seine Erkldrungen zu
finden.

Die in ihrem Ich Verhafteten, so ldsst sich Bohmes Meinung
grundsitzlich zusammenfassen, »suchen nicht das Eines (1), sondern
thr Aufsteigen threr Macht«*2. Mit diesen knappen Worten deutet
Bohme eine prinzipiell gegenteilige Kehrtwendung der Willens-Aus-
richtung zur Demut an, gemiss der in entsprechender Weise auch die
Wahrnehmungs- und Emotionsqualitit der Individuen ins Gegenteil
kippt. Wenn sie sich nicht mehr in ihrem Selbstbezug am Ganzen
angeschlossen fiihlen, dann fiihlt sich nach Bohme das Selbst gleich-
sam gegen das Ganze gestellt. Seine selbstkonstituierenden Krafte
arbeiten von selbst gegen die Anderen und in Abgrenzung zu ihnen
an. Zentrum des Begehrens ist das eigene Selbst, dessen »Machtauf-
stieg« allein gesucht wird, wobet sich der Bezug zur umgebenden
Vielfalt nur daraufhin auslegt und reduziert*®. Seiendes wird nicht
mehr im Medium der begehrenden Verbundenheit so gewollt wie das
Eigene, sondern — wenn tberhaupt — nur mehr zugunsten des Eige-
nen. Diese abstrakt gehaltene Formulierung impliziert u.a. auch,
dass das Leben aus der »Selbheit« diejenigen Qualititen nicht her-

2 Mm, 5, 6.

% Ludwig Feuerbachs Interpretation des Bosen bei Bshme bringt dieses Selbstverhalt-
nis in folgender luzider Weise zum Ausdruck: »denn das Princip des Bosen ist ja iiber-
haupt das, vermége dessen und in dem ein Ftwas sich selbst, seine Besonderheit bejaht,
in dieser Bejahung seiner selber aber ein anderes verneint, und eben in dieser Negativi-
tat ein Selbstwesen, ein Ich ist. >Das ist der Tod und Elend der Menschen und aller
Kreatur, dass die Eigenschaften streitig, und eine iede in sich selber erhebend und in
eigenem Willen qualificirende ist (...)« (Mm, 11, 17.)« (SWIII, 167).

184  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

vorbringt, in der die Einheit und der Zusammenhang alles Seienden
offenbar wird: das Gottesprinzip der Liebe, Barmherzigkeit, Sanft-
mut, Achtung, des Mitgefiihls, Interesses usw.

Spezifisch fiir die Bohmesche Sichtweise ist, dass er die Selbst-
bezogenheit des Willens anhand einer raumlichen Bewegung visua-
lisiert, welche er als »Finziehen« umschreibt™; er verwendet in die-
sem Kontext auch mit Vorliebe das Wort »magnetisch«™, um die
Kraft der Eigendynamik dieser einziehenden Willensbewegung zu
verdeutlichen. Das Wort suggeriert, dass das Selbst wie eine Art Ma-
gnet den ausgehenden Willen stets kraftvoll wieder zurticklenkt.
Folgt man der so charakterisierten Bewegung, so ergibt sich das Bild
eines geschlossenen Geschehens, wobei die Begriffe der Verschlies-
sung und Verfinsterung, die Bohme dem ein-ziehenden Willen zur
Seite stellt, vorstellungsmaissig Plausibilitit gewinnen™. Der von
selbst magnetisch in Bann gezogene Wille absorbiert alles in sich, so
dass seine Kraft, die nach Bohme unendlich ist, nicht das ithn Umge-
bende speist bzw. dieses weder »sucht« noch »findet«. Anhand seiner
Lieblingsmetapher des Baumes méchte Bohme klarmachen, dass ein
solcher selbstischer Vor-behalt von Willen eine Art Monopolisierung
von Kraft bedeutet, die allen zukommen sollte, und wenn im Selbst
gestaut, sich schidigend auswirken muss™. Der Mensch verwirklicht
somit die gegenteilige Moglichkeit des universalen Willensvollzugs
und -bezugs, der ihn zum »Bilde Gottes« macht; somit ist er als
»gantzer Mensch« aus der »Ordnung« gefallen in eine Un-ordnung,
in der die Qualititen des Verbunds sich gleichermassen in ihr gegen-
teiliges Zerr-Bild pervertieren: »aus Liebe ward Hoffart und eigen
annehmliche Liebe: Aus der Begierde ward Geitz; Aus der Empfind-
lichkeit ward Neid, und aus dem Feuer-Leben ward ein eitel giftiger

-

# Vgl. z.B. Tab, 33-36.

4 Vgl ebenda.

# Vgl ebenda.

¥ »So wir nun unsere Begierde in die rechte wahre Mutter, als in unsern Stamm, einf-
ihren, und je ein Ast des Baums dem andern immerdar seine Kraft in gutem Willen
giebet, und uns nicht in eine Selbheit und eigene Lust eigener Liebe, als in Hoffart, (in
willlens iiber unsere Mutter, in der wir stehen, und iiber alle ihre Kinder auszufahren,
und ein eigener Baum sein wollen) einfiihren, noch des Teufels Gift (der Eigenheit und
falschen magnetischen Impression), in uns nehmen, daraus Streit und Wiederwilllen,
auch Spaltungen und Trennungen entstehen; da sich je ein Zweig des menschlichen Bau-
mes vom andern abtrennet, und ihme sein Ens und Kraft nicht génnet« (Gw, Vor,, 5).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 185

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Zorn. Also ward der Hollen Fundament im gantzen Menschen offen-
bar, und regierete in Seele und Leib. «!#®

Wie Bohme die Qualititen des Gottlichen ins Gemiit verlegt, so
also auch die Qualititen der Holle. Hélle ist ihm nichts Ausseres,
kein Ort, an dem der Mensch Strafe erleidet, sondern sie signifiziert
die vom menschlichen Gemiit selbst hervorgebrachten Qualen, die
»Strafe« oder das »Gericht«, dass dieser an sich und seiner Daseins-
qualitit erleidet'. Bohme bietet somit eine Interpretation der Re-
densart, wonach man sich und anderen das Leben zur Holle machen
kann. Dabei zeigt er an, dass diese Holle nicht auf ausgefallener Bos-
haftigkeit und Entfremdung zum menschlichen Wesen beruht, son-
dern dass diese Entfremdung gegenteilig eher einer Ver-eignung ent-
spicht, wodurch sich das menschliche Selbst, so Bshme in einer seiner
etymologischen Briicken, selbst in eine »Hohle« bzw. »Holle« ein-
schliesst®. Diese ist die erlebte Erfahrung des Gegenteils Gottes,
wenn Gott als die erfahrbare Offenheit im Bezug zum Ganzen, als
Liebesqualitit im weitesten Sinn konkretisiert wird; aber da fiir
Bohme auch wiederum nichts ausser Gott denkbar ist — insofern der
Begriff Gottes auch gleichzusetzen ist mit dem Gedanken des all-
umfassenden Ganzen®™ -, bezeichnet Béhme diesen Bereich der
Gemiitserfahrung als »Gottes Zorn«*?2, Dieser anthropomorph miss-
zuverstehende Ausdruck tiuscht leicht iber seine philosophische
Konsequenz hinweg. Es braucht nach Obigem kaum mehr erwihnt
zu werden, dass fiir Bohme »Gottes Zorn« offensichtlich nicht als

15 Tab, 71.

¥ Vgl Sg, 15, 41, 40 E, 10, 8. Diesen Gedanken des menschlichen Selbstgerichts, ge-
miss dem der Mensch sich zu seiner eigenen Strafe wird, findet sich auch bei Augusti-
nus expliziert: »Denn Du hast bestimmt, und so ist es: daf3 jeder miffordnete Geist sich
selbst zur Strafe ist.«( Conf. I, 12, 19. Vgl. auch ebenda III 8,16 oder Trin. V 16,17). Fiir
ihn ist damit die Aporie umschifft, dass Gott als ewig Gleichbleibender nicht als strafend
und ziirnend Eingreifender zu begreifen ist, wobei durch den Gedanken der Selbst-
bestrafung dennoch das Konzept der Gottesgerechtigkeit wirksam bleibt (Vgl. Anmer-
kung zu Conf. I, 12, 19).

1 Vgl BgO, 3, 15.

1515 Gott (ist) Alles; Er ist Gott, Er ist Himmel und Hélle, und ist auch die dussere Welt«
(Ti 11, 140).

152 %S0 nun solch (...) Wesen nicht mag das Licht der Einheit Gottes erreichen, dadurch
es gesinftiget wird, so bleibets in sich eine eitele Feindschaft, und ist eine Qual das
Wiitens und Auffsteigens, daraus eigen Annehmlichkeit und Hoffart urstindet, denn
der Wille eigener Annehmlichkeit ist falsch, und ein steter Zerbrecher seiner selbst, als
seines Wesens; und verstehet man in diesen (...) Gestalten, in ihren ausfliessenden
Eigenschaften Gottes Zorn.« (Tab, 36)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

von aussen eingreifend vorzustellen ist (da der so gefasste Gottes-
begriff ein Ausser-Thm unmdoglich macht), sondern als korrespondie-
rende »Qual« einer Lebensart in Form von Gefiihlen, in Form von
Angsten und FEinstellungen sich und anderen gegeniiber, durch die
das jeweilige Leben aufreibend nur zu leben ist.

Bohmes Blick auf das Selbst fasst die Diagnose seiner Qual aber
noch differenzierter. In fast psychoanalytischer Manier zeigt Bohme,
dass das — mit C. G. Jung gesprochen — inflationire Ich in eine frucht-
lose, zirkulire Bewegung geraten muss. Sein »liignerischer Totali-
tatsanspruch«® — lignerisch, weil er fir Bohme auf unhaltbaren
Pramissen steht — kann logischerweise in der gewollten Isolation
zum Ganzen nicht erfillt werden und fliichtet sich deshalb in Phan-
tasterei (Phantasey'™). Je mehr er das Ganze auf sich selbst ver-
kiirzen und verschliessen will, desto mehr schottet er sich von dem
thn Umgreifenden hermetisch ab und gerit somit nicht nur in die
Vereinzelung, sondern auch in die Verzweiflung, den Selbsthass
und -ekel, die als »Empfindlichkeit« dem unauflésbaren Widerspruch
zugehoren, in den sich sein Leben einfiihrt. So wird thm sein Leben
nach Bshme »anders nichts als ein Streit und Wiederwille, ein Selbst-
Feinden, eine Begierde des Eckels«*®. Die ersehnte Fiille und Ganz-
heit, die in Exklustvitit fiir das eigene Selbst beansprucht wird, wird
zum unerreichbaren Stachel der Begierde'™. »Hieraus entsteht der
Hunger der Selbstsucht, die in dem Maf3, als sie vom Ganzen und
von der Einheit sich lossagt, immer diirftiger, armer, aber eben darum
begieriger, hungriger, giftiger wird. Es ist der sich selbst aufzehrende

12 H. Grunsky, 1984, 226. Grunsky verdeutlicht diesen Anspruch in Form einer ein-
gingigen Wortspielerei: »Man konnte namlich sagen, die existentiell schlechthin wich-
tigste Entscheidung hinge an einem winzigen Bindestrich, denn sie gehe darum, ob der
individuelle Wille aus der ALL-EINHEIT oder aus der ALLEIN-HEIT heraus zu leben
sich erwihle. >Ich bin ein Ganzes aus dem Ganzens, spricht gleichsam der eine; »das
Ganze — das bin ich, ich allein¢, der andere. Ersteres ist die Wahrheit: die Wahrheit des
Lichtreichs; letzteres Liige: die Liige des hollischen Willens, >daf der Zweig will ein
eigener Baum seyn und zeucht sich auf als ein fremdes Gewiichs, als stiinde sein Neben-
ast nicht auch in seinem Stamme« (Mm, 24, 18)«. (Ebenda, 225)

15 Vgl 7.B. Gw;, 4, 27.

155 Sy 15, 6.

156 Darum charakterisiert die »Selbheit ein Immer-Sehnen, die Selbheit sehnet sich als-
dann immerdar nach den Gestalten ihres eigenen Lebens, als nach eigenem Glantze, und
nach der irdischen Vielheit; Item nach Neide und Zorn, ob (weil) sie die Vielheit nicht
erreichen mag und nach Liigen der Falschheit: dieses sind die Lebens-Gestilte der irdi-
schen Selbheit.« (Sg, 15, 18)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 187

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

und immer vernichtende Widersprch, dafs es kreatiirlich zu werden
strebt, eben indem es das Band der Kreatiirlichkeit vernichtet, und
aus Ubermut, alles zu sein, ins Nichtsein fillt.«™ Wer so spricht, ist
nicht Bohme, sondern Schelling, der in seiner Sprache eine so klare
wie treue Darstellung des Bohmeschen Grundgedankens zum wider-
spiichlichen Wesen der »Selbheit« zu geben scheint. Schellings Ana-
lyse erklart auch, was Bohme in diesem Kontext mit dem Zusam-
menfall von »Bauen« und »Zerbrechen«' meint, in welchem sich
das Leben des Selbst aufbraucht: in der Engfiihrung auf sich selbst
versucht es die Fiille des Lebens zu bauen, die er durch seinen Ansatz
jedoch je schon entleert und zerbrochen hat, so dass sein haltloser
Bau sich im Bauen selbst unterminiert.

Die Symptome, die Bshme in disterer Art und altmodischer
Sprache an der »Selbheit« diagnostiziert, finden ein aktuelles Echo
in einem Roman, der ein kritisches Bild moderner Subjektivitit und
Selbstbezogenheit zeichnet — in Dostojewskijs »Aufzeichnung aus
dem Kellerloch«. Man gewinnt fast den Eindruck, als ob Dosto-
jewskijs virtuos gezeichnetes Psychogramm des Helden bzw. Anti-
Helden eine psychologisch feinfithlige Umsetzung jener Momente
versucht, die Bohme in holzschnittartiger Manier dem Gemiit des
Selbsverhafteten unterstellt™. Auch der tragische Hohe- und zu-
gleich auch Endpunkt der Geschichte ldsst sich in einem aufschluss-
reichen Bezug zu Bohme lesen. Dostojewskij konstruiert niamlich

137 1964, 109.

15 Vgl 7.B. Gw;, 4, 27.

159 Vor allem die Merkmale des »Alleinseins«, der »Selbstfeindens«, der »Phantasie«
finden sich in ihrer psychologisch organischen Vernetztheit durch Dostojewksij dar-
gestellt. Natiirlich darf man den Vergleich von Dostojewskijs Charakterbild des Narzi-
sten und Béhmes Konzept der Selbheit nicht iiberziehen, dennoch bietet seine mikro-
skopische Betrachtung der chronischen Selbstverfallenheit in grossen Teilen fast so
etwas wie lebendiges Anschauungsmaterial fiir Bohmes Lehre, wodurch diese in ihrer
heute befremdlichen Ausdrucksweise niher zu kommen vermag. Was in Dostojewskijs
» Aufzeichnungen aus dem Kellerloch« vor allem in eine B6hme verwandte Richtung zu
weisen scheint, ist die untergriindige Frage, die sich immer dominanter aufzudringen
scheint und die H. W. Poll in seinem Nachwort so zusammenfasst: »Die Frage, wie der
Egoismus zu {iberwinden sei, bleibt in diesem vielstimmig gefiithrten, fiktiven Gesprich
des Kellermenschen mit seinen Zuhérern offen. Langst ist deutlich geworden, daf der
Erzihler keine theoretische Losung sucht, dafs es ihm vielmehr um Erlésung von
Schuldgefithlen geht, die ihn bedringen.« (Ebenda, 158) Hinter diesem sich vor-
dergriindig nur im psychologischen Raum aufhaltenden Aufzeichnungen scheint Do-
stojewskij selbst den Zusammenhang von Egoismus, Schuld und der Méglichkeit nach
Erlésung unausgesprochen sichtbar machen zu wollen.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

eine Aussicht der moglichen Befreiung aus dem Selbstgefingnis
durch die unerwartete Begegnung mit einer Liebe, deren grenzenlo-
ses Verstindnis den Ich-Erzihler des »Kellerlochs« aus seinem heil-
los sich selbst speisenden Isolationszustand herauslésen méchte. Je-
doch gerade in dieser Begegnung macht Dostojewksij die Tragweite
der selbstverursachten Abgeschnittenheit des Egozentrikers deutlich:
denn der »Mann aus dem Kellerloch« kann in die dargebotene lie-
bende Verbindung nicht mehr eingehen. Dadurch tritt seine zugleich
leidvolle wie leidauslgsende Isolation ins volle Rampenlicht. Indem
er sich nidmlich durch die Liebe in seiner Verarmung entlarvt und
daher bedroht fiihlt, holt sein anerkennungsstichtiges Selbst mit der
thm eigenen zerbrechenden Kraft zum verletzenden Schlag aus. Die-
se fir den Leser — wie Dostojewskij formuliert — »unwahrscheinli-
che«'® Reaktion wire Bohme vollig schliissig. Fir diejenigen, die
sich im »eigenen Willen« verschliessen, ist Lieben soviel wie ein
Selbstwiderspruch: »Wann sie horen von Liebe und Demuth sagen,
s0 fliehen sie darvon, dann die Liebe ist ihres falschen Lebens Tod. «*!
Wie beildufig findet sich hier die Demut in einem Atemzug mit der
Liebe genannt, um die logische Distanz des selbstzentrierten Willens
von der Liebe zu signalisieren. Dadurch deutet sich an, was durch die
vorigen Ausfiihrungen bereits naheliegt, dass die Lebensqualitit der
Selbheit — als Gegenbild gottlicher Lebensqualitit (der fithlbaren
Einheit) — fiir Bohme ein eigenes Lebens-»Prinzip«*®? darstellt. Dies
besagt, dass so wenig wie das gottliche Prinzip, das sich im Liebes-
und Licht-Willen ausdriickt, anders sein kann als liebend'®, so wenig
kann das Prinzip der Selbheit am Liebes-Prinzip teilhaben. Beide
Prinzipien sind wie unterschiedliche Dimensionen, deren Wahrneh-

1601984, 139.

16 BgO, 8 6.

162 In krasser Ausmalung wird dieses Prinzip von Bshme zum Beispiel so vorgestellt:
»Und dieser falsche Wille der Eigenheit (ist) das erste Principium, als der Hollen Wille,
ein Grund der Liigen und des Wiedersprechens, eine Abfithrung vom Guten, ein all-
gemeiner Geist des Héllischen Fundaments, und ist doch keine Creatur oder Geschopfe,
sondern ist das falsche Gemiithe im Héllischen Fundament, als die Héllische Wissen-
schaft.« (BgO, 11, 6) Um dieses Zitat richtig verstehen zu kénnen, miisste geklirt sein,
was Bohme unter »héllischem Fundament« versteht, und warum er dieses Prinzip als
»erstes« bezeichnet. Darauf jedoch kann erst spiter eingegangen werden (vgl. Kapitel 3.,
IV, 4. u. 5).

165 5, Und sollen es an diesem Orte recht verstehen; dafi in der Gottlichen Kraft, so viel
Gott Gott heisset, als im Worte der Gottlichen Figenschaften, kein Wille zum Bésen
seyn kénne, auch keine Wissenschaft vom Bésen innen sey« (Gw, 2, 37).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 189

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

mungsmoglichkeiten gegenseitig untbertragbar und unnachvoll-
ziehbar sind. Deshalb sind beide Prinzipien nach Bohme »je eins
dem andern wie ein Nichts«***. Wie Liebe nur in und aus Liebe erleb-
und erkennbar ist, so auch besteht die »Hohle« der Selbstheit als »ein
eigen in sich selber infassend peinlich Leben, das nur in sich selber
empfindlich und offenbar ist«*.

Von hier aus ergibt sich nun wieder eine Briicke zur neuplato-
nisch-christlichen Anschauung des Bosen als privatio boni, freilich
nur unter einer gewissen Perspektive: nidmlich aus der Perspektive
des sogenannten gottlichen Prinzips. Fiir die Daseinsweise der geleb-
ten und wahrgenommen Einigkeit kennzeichnet sich das Leben aus
dem anderen Prinzip als volliger Mangel: als Mangel der Empfin-
dungs- und Wahrnehmungsfiille, als Mangel ihrer Lebensqualitit
insgesamt. Was fiir das eine Prinzip jedoch eine krasse Mangel-
erscheinung, konstituiert unter anderer Perspektive ein eigenes Le-
bens-Prinzip. Zwischen ihnen liegt eine Grenze, die einen radikalen
Umschlag der Willensart und -haltung impliziert. Aufgrund dessen
folgert Bohme: »Also kann (... die) Selbheit, als in einem streitigem
Regiment nichts Gutes wollen noch thun: und wie sie ihr selber
nichts, als nur das Sterben und den Tod, anthut, erwecket und quali-
ficirende macht, also kann sie auch ihren Mit-Gliedern anders nichts
thun: dann daher urstindet auch die Liigen, daf$ die Creatur die Ei-
nigkeit Gottes mit dem Willen verliugnet, und ihre Selbheit an die
Stelle setzet, dafl sie aus der Einigkeit ausgehet in die Begierde und
eigene Lust; erkennte sie, dafl alles Wesen der Mutter sey, die sie
geboren hat, und hielte nicht das Wesen der Mutter, fiir ihr Eigent-
hum, sondern fiir gemeine, so entstiinde nicht der Geitz, Neid, Streit
und Wiederwillen, aus welchem der Zorn, als das Feuer der Zerbre-
chung entstehet.«1%

o4 4L, 42.

%5 Gw, 3,15.

1% Sg, 15, 11. Bshme erklirt diese Auswirkung der Selbheit in der Vorrede zur »Gna-
denwahl« in dem von ihm priferierten Bild des Baumes. Er schreibt: »Gleichwie die
Aeste und Zweige eines Baumes einander nicht allerdings gleich in der Form sehen,
und doch in Finem Stamme stehen, und einer dem andern Ens und Kraft giebet und
einfiithret, und sich in Finem Stamme alle erfreuen, blithen und Frucht tragen, und keine
Mifigunst wegen der Stircke und Ungleichheit ist, und ein ieder Ast zu seiner Frucht
und Ernte arbeitet; also mag es mit unsern ungleichen Gaben auch wol geschehen. So
wir nur unsere Begierde in die rechte wahre Mutter, als in unsern Stamm, einfiihren,
und je ein Ast des Baumes dem andern immerdar seine Kraft in gutem Willen giebet,
und uns nicht in eine Selbheit und eigene Lust eigener Liebe, als Hoffart, (in willens

190  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohmes Lehre von der gegenseitigen Ausschliesslichkeit der
Gemiits- oder Willensprinzipien reizt zur Abwehr. Sie wirkt zu kate-
gorisch, scheinen doch im Regelfall unterschiedliche, liebende und
hassende Willensregungen im Menschen je nach Situation bestehen
zu konnen, wie Nietzsche in schlichter Realitidtsnihe konstatiert:
»Der Mensch ist nicht zu allen Stunden gleich moralisch, dies ist
bekannt«'¥. Bohmes Extremzeichnung dagegen wirkt befremdend
und an der Wirklichkeit vorbeigehend. So unnachvollziehbar dem
alltaglichen Erfahrungsraum seine Lebenscharakterisierung in der
beschriebenen gottlichen Qualitit ist, so tiberzogen wirkt auch das
negative Gegenbild. Doch Bshme scheint die Durchschnittszone, in
der sich die Alltagserfahrung aufhilt, gar nicht zu interessieren. Im
Gegenteil sind es gerade die moglichen Extreme, die aus der conditio
humana entspringen kénnen, die er der Aufmerksamkeit wert hilt.
Buchstiblich grenzenlos positives wie negatives Potential mochte er
offenlegen, um auf die ungeheure Chance wie Gefahr hinzuweisen,
die menschliches Dasein in sich birgt.

Aus einem gewissen Abstand vermag gerade seine Extremzeich-
nung der Gefahrenzone am Ende unseres Jahrhunderts eine neue
Aktualitit zu gewinnen. Insbesondere Bohmes Analyse, dass die
Selbheit »Sterben und den Tod, anthut, erwecket und qualificirende
macht« mit all der thr zur Verfiigung stehenden Willenskraft — die ja
nach Bohme unbeschrinkt ist —, und dabei notwendigerweise zu-
gleich von jenem »Prinzip« abgeschnitten ist, welches die Verbin-
dung zwischen den Wesen vermittelt. Bohmes Verstindnis des sog.
»Bosen« mag nach Holokaust und Stalinismus insofern auf neue
Aufnahmebereitschaft stossen, gerade weil er die Quellen des Bosen
als so naheliegend aufzeigt. Nicht eine satanische Freude am Sadis-
mus, sondern die allzumenschliche Gefahr einer hermetisch ver-
schliessenden Selbstverengung kann zu Taten fiihren, deren Folgen
nur mehr in selbstbezogener Brechung wahrnehmbar sind. Wie Ge-

iiber unsere Mutter, in der wir stehen, und tiber alle ihre Kinder auszufahren, und ein
eigener Baum sein wollen) einfithren, noch des Teufels Gift (der Figenheit und falschen
magnetischen Impression) in uns nehmen, daraus Streit und Wiederwillen, auch Spal-
tungen und Trennungen entstehen; da sich je ein Zweig des menschlichen Baumes vom
andern abtrennet, und ihme sein Ens und Kraft nicht génnet, auch fiir abtriinnig und
falsch ausruffet; sich aber auch nur selber als einen abtriinnigen Zweig seiner Briider im
falschen Glantze darstellet und erkant wird, daraus die Viele der Streite unter den Men-
schen entstanden sind.« (Gw, Vor,, 5)

167 KSA, 2, 131, § 138.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 191

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

org Kohler in seiner Interpretation der Augustinischen Hochmuts-
Lehre formuliert, die sich diesbeziiglich wie eine Auslegung Bohmes
lesen ldsst: »Das Bose, mithin auch die Siinde, ist im Kern nichts
anderes als jene absolute Selbstverfallenheit, die einem endlichen
Subjekt nicht mehr gestattet, tiber sich hinauszukommen — auf An-
dere, Anderes und Umfassenderes hin.«'*® Der dadurch verursachte
»depravierte Selbstbezug«'® fithrt zu einem depravierten Umwelt-
bezug, der nach Bshme jedoch nur in der Hinsicht verarmt ist, dass
die Willensverengung an Stelle der emotionellen Qualititen, die den
Zusammenhang der Wesen vermitteln und fihlbar machen, jene
Emotionen evoziert, die sich als Empfindlichkeit der Trennung — oder
wie Bohme sagt: »Zerbrechung« — manifestieren. Die schmerzhaften
Folgen dieser zerbrechenden Wirkung ist der verengten Selbheit je-
doch nicht »fiihlbar«, da sie sich thren Zugang zum verbindungsstif-
tenden »Prinzip«, zum Mit-Gefihl, insgesamt versperrt hat. Da-
durch kann sie sich auf fatale Weise ungehindert und ungehemmt
vom Mitleiden entfalten in gleichsam gefihlsdichter Abriegelung
zum Wissen von dem, was sie Anderen antut.

Von hier aus fallt die Assoziation zu Hanna Arendts bertichtig-
tem Begriff der »Banalitit des Bosen« nicht schwer. Thre Charakteri-
sierung von Eichmann klingt in ihrer Radikalitit wie eine von Bohme
wohl kaum vorstellbare Bestitigung seiner Anschauungsweise, vor
allem in ihrem Versuch, das Wesen seines Verbrechertums in seiner
fassungslosen Ferne und Ahnungslosigkeit um die Dimension des
von ihm zugefiigten Leides zu verdeutlichen: »Er (Eichmann) war
nicht dumm. Es war gewissermaflen schiere Gedankenlosigkeit — et-
was, was mit Dummheit keineswegs identisch ist —, die ihn dafir
pridisponierte, zu einem der grofiten Verbrecher jener Zeit zu wer-
den. Und wenn dies »banal« ist und sogar komisch, wenn man ihm
nimlich beim besten Willen keine teuflisch-ddamonische Tiefe abge-
winnen kann, so ist es darum doch noch lange nicht alltdglich. {...)
Dafl eine solche Realitdtsferne und Gedankenlosigkeit in einem
mehr Unheil anrichten kénnen als alle die dem Menschen vielleicht
innewohnenden bdsen Triebe zusammengenommen, das war in der
Tat die Lektion, die man in Jersualem lernen konnte. 7

168 G. Kohler 1993, 70.

169 G. Kohler, ebenda.

7% (1990, 57). Im Epilog fasst Arendt das Phinomen dieses unauffilligen, fast be-
schriankt wirkenden Verursachers des Grauens nochmals so zusammen: »Das beunruhi-

192  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Bohmes Ansatz bietet keine beruhigende Antwort auf die
Moglichkeit der Verursachung masslosen Leides. Er erlaubt keine
Ausfliichte im Fingerzeig auf Extreme — sei dies im Verweis auf ein
das Bose in sich bannendes metaphysisches Subjekt oder auf ein Mo-
dell der radikalen Entsubstantialisierung des Bosen. Vielmehr be-
greift er letzteres als Gefahr, welche im Zentrum jedes einzelnen Le-
bens lauert. Auf die — angesichts menschenméglicher Greueltaten —
pochende Frage: wie ist das tiberhaupt moglich? wiirde er schlicht
antworten: es ist in der Tat unmoglich zu verstehen wie zu vollzie-
hen, aus einem Wahrnehmungsspektrum, das sich im Fiihlbarkeits-
Radius der erlebbaren und empfindbaren Verbundenheit bewegt. Der
Ort der Moglichkeit des Bosen liegt sozusagen jenseits davon, nim-
lich in einer Willens- und Wahrnehmungsdimension, welche diesen
Radius zum Verschliessen bringen kann. Jene Beziige und Gesetze,
die im Lebens-»Prinzip« des fithlbaren Zusammenhangs der Wesen
unentrinnbar bindend sind, verlieren hier ihre erlebbare und emp-

gende an der Person Eichmanns war doch gerade, dal er war wie viele und dafs diese
vielen weder pervers noch sadistisch, sondern schrecklich und erschreckend normal wa-
ren und sind. Vom Standpunkt unserer Rechtsinstitutionen und an unseren moralischen
Urteilsmafstiben gemessen, war diese Normalitit viel erschreckender als all die Greuel
zusammengenommen, denn sie implizierte —wie man zur Geniige aus den Aussagen der
Niirnberger Angeklagten und ihrer Verteidiger wufSte —, daf3 dieser neue Verbrecher-
typus, der nun wirklich hostis generis humani ist, unter Bedingungen handelt, die es
ihm beinahe unméglich machen, sich seiner Untaten bewufSt zu werden.« (Ebenda, 425).
Arendts oben angefiihrter Ausdruck der »Gedankenlosigkeit« Fichmanns wurde scharf
kritisiert, weil der Begriff erschreckend neutral wirkte angesichts des verursachten Aus-
mass des Ubels. Sogar nahe Vertraute Arendts wie Mary Mcarthy stiessen sich daran
(1996, 4271.). Aber genau dieses Phanomen einer ungeheuerlichen Unberiihrtheit vom
verursachten Grauen, die ahnungslos, oberflichlich und gedankenlos wirkt, scheint aus
Bhmes Perspektive das mit solchen Taten notwendig einhergehende Symptom zu sein.
Die uniiberwindliche Gefiihls- und Horizontbegrenzung ergibt sich ihm als klare Folge
der Unvereinbarkeit der »Leben« des ersten und zweiten Prinzips. H. Arendt scheint mit
ihrem harmlos wirkenden Ausdruck der »Gedankenlosigkeit« die Aufmerksamkeit auf
diese Moglichkeit einer — nicht krankhaften — eisernen Begrenzung der gedanklichen
wie gefithlsmassigen Angeschlossenheit an die Umwelt lenken zu wollen. In diesem
Sinn interpretiert auch Carol Brightmann: »Thr intensives Interesse an Fichmanns kli-
scheebesessener Unfihigkeit, von irgendeinem anderen als dem eigenen Standpunkt aus
zu denken, stand nicht im Dienst zweckfreier Untersuchung, sondern war ein Verspre-
chen an die Zukunft, aus der Vergangenheit lernen zu wollen. Sie war fasziniert und
entsetzt angesichts der Méglichkeit, daf8 bése Taten von solchem Ausmaf nicht nur
chne »Absicht« (im rechtlichen Sinne), sondern auch chne BewufStsein begangen wer-
den konnten. Fs mag leichter sein, solche Verbrechen einem »schlechten Herzen« zuzu-
schreiben« (Ebenda, 33).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 193

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

findbare Bedeutung. Dass der Mensch — aus der prinzipiellen Struk-
tur seines Gemiits heraus — sich dafiir unerreichbar machen kann,
darin liegt Bohmes Sorge um das menschliche Wesen begriindet
und die Ansicht, dass Menschen »in so gar schrecklicher Gefahr in
dieser Welt schweben«'. Deshalb Bohmes Pochen auf die Verant-
wortung jedes einzelnen, die darin besteht, in und durch sich »Him-
mel« oder »Hoélle« offenbar machen zu kdnnen.

Vor dieser Dunkelfolie kann der Platz gebithrend hervortreten,
den die Demut in Béhmes Gesamtsicht des Lebens einnimmt. Die
buchstiblich entscheidende Rolle, welche sie fiir menschliches Leben
innerhalb der Prinzipienriume spielt, tritt hier ans Licht. Durch die
scharfe Kontrastierung der moglichen Lebensweisen vermag sich
namlich der Freiraum zu zeigen, den das Leben durch die Demut
gewinnt. Mit ihr ist eine Veridnderung der Lebenskonstellationen ge-
geben, welche jegliche Verfestigung aufbricht und dynamisiert. So-
mit zeigt die Untersuchung dieses Begriffs unter der Hand auch, wie
wenig statisch Bohme denkt, auch wenn er das Leben teilt in unter-
schiedliche und unverwandte Empfindungs- und Willensbereiche.
Auch derjenige namlich, der sich in das Prinzip der Selbheit mit sei-
nen abgriindigen Konsequenzen begeben hat, kann nach Bshme den
Ubergang in den verbindenden, liebenden Wahrnehmungs- und Wil-
lensraum vollziehen'?. Auf diese Weise erhartet sich erneut die Kon-
sistenz von Bohmes Kampf gegen eine vermeintliche »Gnadenwahl«.
Diesbeziiglich denkt Bohme sogar offener als Schelling. Zwar be-
schreibt letzterer in seiner »Schrift Gber die menschliche Freiheit«
die Moglichkeit einer »Transmutation«, aufgrund derer aus dem
»finsteren Prinzip« »das Gute als das Licht herausgebildet werden«
kann'”®. Dennoch scheint dieses Wort bei Schelling nicht wirklich
tragfihig, denn im gleichen Atemzug spricht er die Uberzeugung
aus, dass der Mensch sein Wesen ewig selbst bestimmt und dadurch

71 3P, Vor. 9.

172 »Ist er aber ein béser Mensch gewesen, und hat ihn gleich schon Gottes Zorn zur
Verdamnif3 erwehlet, und lisset aber das Fiincklein der Liebe Gottes wieder ins Lebens-
Licht ein, welches ohne das, aldieweil der dussere Mensch lebet, gegen ihn stehet, und
ihme ruffet; so ist auch alsbald der Wehler zum Himmelreich im selbigen Fiincklein,
und darzu mit gar grosser Freude und Ehre« (Ti I, Vor, 101) Mit dem Begriff »Wehler«
spielt Bohme wieder auf die ihm so irgerliche Gnadenwahl an und will damit aus-
driicken, dass man, wenn man nur will, immer neu gewihlt ist, dass die Wahl und der
Wihler in einem selbst, im angesprochenen Einlassen des »Fiinckleins« in die Gottes-
liebe.

1721983, 106.

194  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

buchstiblich pradestiniert habe'™. Sogar die Moglichkeit, sich zu bes-
sern — oder wie Schelling sagt, sich einem »guten Geist« zu 6ffnen —
scheint damit entweder gegeben oder nicht”®. Eine — wenn auch
selbst verursachte — eiserne Festlegung des Menschen lisst bei Schel-
ling die Rede von der méglichen Transformation seines Wesens leer
erscheinen. Wihrend bei Schelling die Interpretation der mensch-
lichen Freiheit — als Bildung seiner selbst durch eine (ewig bindende)
zeitenthobene »intelligible Tat«”® — diese zugleich zu beschrinken
scheint, ist fiir Bohme die Freiheit des Menschen je neu realisierbar.
Und wihrend fiir Schelling der Freiheitsgedanke darin aufgeht, sein
eigenes Wesen durch »Tat« selbst zu schaffen, erfille er sich bei
Bohme (wie bei Eckhart) letztlich darin, die Grenzen des eigenen
Selbst zu tiberwinden. Wo es fiir Schelling nur graduelle Verdn-
derung innerhalb des einmal Festgelegten gibt™, gibt es fiir Bohme
die Moglichkeit einer unbedingten Verwandlung des Menschen'”:
Und die Verwirklichung dieser Freiheit, so ldsst sich vorwegnehmend
behaupten, beruht massgeblich auf der Demut.

7+ 5 Auch wir behaupten eine Pridestination, aber in ganz anderm Sinne: namlich in

diesem: wie der Mensch hier handelt, so hat er von Ewigkeit und schon im Anfang der
Schopfung gehandelt. Sein Handeln wird nicht, wie er selbst als sittliches Wesen nicht
wird, sondern der Natur nach ewig ist. Es fillt damit auch jene oft gehérte peinliche
Frage hinweg: warum ist ebendieser bestimmt, bése und ruchlos, jener andre dagegen
fromm und gerecht zu handeln? Denn sie setzt voraus, dal der Mensch nicht schon
anfinglich Handlung und Tat sei, und daf} sein geistiges Wesen ein Sein vor und unab-
hingig von seinem Willen habe, welches, wie gezeigt worden, unméglich ist.« (1983,
105).

75 »Allein es sei nun, da8 menschliche oder géttliche Hilfe (...) ihn zu der Umwand-
lung ins Gute bestimme, so liegt doch dies, daf3 er dem guten Geist jene Einwirkung
verstattet, sich ihm nicht positiv verschlieBSt, ebenfalls schon in jener anfinglichen
Handlung, durch welche er dieser und kein anderer ist.« (1983, 107).

76 Vgl. ebenda, 104.

7 Vgl. 1983, 107.

78 Der Unterschied zwischen Verinderung und Verwandlung wird hier in dem von
H. G. Gadamer beschriebenen Sinn genommen: »Mit Verinderung wird vielmehr im-
mer gedacht, daf} das, was sich da verandert, zugleich als dasselbe bleibt und festgehalten
wird. So total es sich verandern mag, es veriandert sich etwas an ihm. (...) Verwandlung
dagegen meint, daf3 etwas auf einmal und als Ganzes ein anderes ist, so daf dies andere,
das es als Verwandeltes ist, sein wahres Sein ist, dem gegeniiber sein fritheres Sein
nichtig ist. Wenn wir jemanden wie verwandelt finden, dann meinen wir damit eben
dies, dafs er gleichsam ein anderer Mensch geworden ist.« (1990, 116).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 195

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

4. Ende der Ichheit als Anfang Gottes:
zur Transformationsleistung der Demut

»Also, verstehet uns auch, kann der ernste Wille (...} mit dem Geiste
grosse Dinge thun; der Wille kann den Geist selber in eine andere
Form setzen, das ist also: Ob der Geist ein Engel wiire, eine Gleichnif3
Gottes, so kann der Wille einen stoltzen Teufel aus ihme machen,
und auch aus dem Teufel einen Engel, so er sich in den Tod in die
Demuth unters Creutz sencket, und sich wieder in Gottes Geist ein-
wirft, (...) so ersincket er in die stille Ewigkeit aus der Qual in das
stille Nichts, und doch Alles: so stehet er wieder am Anfange, da thn
Gott schuf, und empfihet ihn wieder das Verbum Fiat, welches Got-
tes Bildnifs halt. «'7

Der Zugang zu diesem Zitat ist durch seine Dichte erschwert.
Deshalb sei Schritt fiir Schritt eine Annéherung versucht. Zunichst
findet sich darin in einer Explizitheit, die keinen Zweifel zulisst,
Bohmes Lehre von der Willensfreiheit betont. Der Wille, dessen
Spielraum keine Grenzen gesetzt sind, der den »Geist« in gegensitz-
liche Formen »setzen« kann, scheint aber zur Verwirklichung des
vollen Spektrums seiner Freiheit auf die Demut angewiesen. Denn
aus »teuflischem« Dasein gelangt der Wille in »englisches«™® nur,
sofern er sich »in die Demuth unters Creutz*! sencket«. Sein Wirk-
raum schopft sich demnach nicht allein durch seine linear verstande-
ne Willenskraft aus. Der Ausgang aus der Selbstheit, die einmal ge-
wollt, vollbringt sich nicht wiederum allein aufgrund eines Wollens.
Vielmehr muss der Wille sich in einen » Tod einsencken« konnen, um
die Grenzenlosigkeit seiner Moglichkeiten zu realisieren'®. In ande-

79 40F, 6, 14.

18 5 Engel« meint in diesem Kontext soviel wie imago dei im besprochenen Sinn, »Teu-
fel« das oben gezeichnete Gegenbild. Entsprechendes fasst Bshme auch an anderer Stel-
le zusammen: »Wo du nach deiner Selbheit und eigenem Willen nicht wohnest, da
wohnen die Engel bey dir und iiberal; und wo du nach deiner Selbheit und eigenem
Willen wohnest, da wohnen die Teufel bey dir und {iberal« (iiL, 40).

81 Die Erwidhnung des » Creutzes« deutet an, dass Bshme in diesem Kontext die innere
Bedeutung des Todes Christi ortet. Dazu spiter aufiihrlicher (vgl. Kapitel 3, 1V, 7).

8 In einem Kapitel, welches sich explizit diesen Vorgang des »Ersterben(s) des alten
Willens« als Gegenstand der Untersuchung vornimmt, scheint W. Elert, der Bezeich-
nung seines Kapitels zum Trotz, diesem Todesmoment auszuweichen. Er setzt ihn
leichthin und etwas willkiirlich mit »Bule«, »Umkehr«, »Willensverzicht« ineins
(s. 1913, 70£f.). In einem anschliessenden Kapitel wenige Seiten spiter, scheint er den
Moment des »Ersterbens« des Willens vollends zu ignorieren, indem er den Willens-

196  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

ren Worten: der Wille kann sich von der einmal gewollten Selbheit
nur befreien, wenn er sein eigenes Ende bzw. das Ende des Eigenen
vollzieht. Erst durch diesen dunklen Vollzug des willentlichen Ster-
bens aus der selbstbezogenen Willensausrichtung — den Bohme aus-
driicklich mit der Demut verkniipft — ist eine Transformation mag-
lich, durch die der Wille unbegrenzten Spielraum hat. Im Tod seiner
selbst-bestimmten Form erst kann er zum Abbild des Universalen —
zum >Gottes-Bildnific — werden, und damit den gottlichen Gesamt-
zusammenhang in sich aufnehmen.

Demut scheint somit als Scharnierstelle auf, an der der Willens-
wechsel in das sogenannte gottliche »Prinzip« hingt. Dieser Uber-
gang enthilt die Verkniipfung von zwei schwer zu vereinenden Ge-
schehnissen — den Tod des (Eigen-)Willens als aktiv gewollter Vollzug
des Sich-einwerfens-in-Gott. Demut umfasst demgemiss die Nega-
tion des Willens als willentliche Bewegung auf Gott hin. Der von ihr
implizierte Willenstod ist deshalb doppelbsdig, hingt er doch unmit-
telbar und auf kaum auslotbare Weise mit einer ausserordentlichen
Willensbewegung, einem Antrieb auf das Gottliche hin, zusammen.

Obiger Passage ist deshalb in einem ersten Schritt zu entneh-
men, dass der von der Demut bedeutete Tod oder das Ende (des Ei-
genwillens, der Selbstheit oder der Ichheit) zugleich Ubergang bzw.
Anfang signalisiert. Ein Anfang aber, der genau auf diesem Ende be-
ruht. Der gemeinte »Tod« ist deshalb — so Bohme explizit — wieder-
um »doch kein Tod (...), sondern ein Ausgang aus sich selber in eine
andere Qual«'®, welcher »Ausgang« jedoch nur durch den Tod

verzicht mit »Interessensverzicht« gleichsetzt und im ungelésten Gegensatz zur vor-
herigen Abschnittsiiberschrift behauptet: » Von einem ginzlichen Frsterben des Willens
ist er (Jakob Boshme) aber weit entfernt, der Wille soll nur andere Inhalte bekommen.«
(Ebenda, 831.).

18 40F, 5, 3. Der Begriff der Qual kann an dieser Stelle durch den Begriff des »Prinzips«
ersetzt werden. Indem das géttliche »Prinzip« fiir eine »Qualitit« des Lebens im wei-
testen Sinn steht, steht Qual bisweil als Synomym fiir »Prinzip«. Als Regel steht fiir
Bohme jedenfalls fest, dass die im Ausschliesslichkeitsverhiltnis sich befindenden
»Prinzipien« Gottes und der Selbheit nur iiber das jeweilige Ende ineinander iibergehen
konnen. (Dieser Ubergang wird spater detailliert untersucht — vgl. Kapitel 3, IV, 3-5).
Hierzu Bshme unmissverstindlich: »Also auch kan die Seele des Menschen nicht mit
ihren Essentien ins Licht Gottes eindringen dasselbe zu bewiltigen; sondern muf8 in sich
selber als in einem andern Principio zu Gott eindringen in seine Liebe: denn du must
alhie eine andere neue Geburt in der Seelen verstehen, dann sie muss (...) aus ihrer
eigenen Lebens-Quell, und ihren Willen schipfen im Leben Gottes, darinnen zu seyn;
und derselbe geschopfte Wille wird von Gott angenommen« (3fL, 1, 15).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 197

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

moglich ist®. »Tod« und dasjenige Ereignis, das Bshme »Wiederge-
burt« nennt, sind wie zwei Seiten einer Miinze', die in unauflés-
barer Gemeinsamkeit das Demutsgeschehen konstituieren. Entspre-
chend fasst Bohme zusammen: »dann (=denn) das demiithige
Fiincklein gehet unter sich durch den Tod ins Leben, da ja der Seelen
Qual ein Ende nimt, aber es ist ein kleines Zweiglein griinend in
Gottes Reich.«"® In dieser Bewegung liegt fiir Bshme die Lebensauf-
gabe und der Lebenssinn des Menschen schlechthin'®. Damit ist
nicht gemeint, dass es sich dabei um einen in seiner Einmaligkeit
spektakuliren Akt handeln wiirde. Bshme spricht vielmehr von der
Notwendigkeit des »tiglichen« »Sterbens« »meiner Ichheit«!®, als
ob es darum ginge, ohne Unterlass die der Demut eigene Verwand-
lung des Willens zu vollbringen. Damit deutet sich eine eigene Dy-
namik der Demut an. Das Leben der Selbstheit gelangt durch das
»Ende« der Demut nicht in einen Stillstand, sondern wird sozusagen
in eine neue Bewegung eingefiihrt, in welcher sein Impuls transfor-
miert, gewandelt wird.

Um dieses Geschehen, welches Bohme im Demutsbegriff als
Aufgabe an jeden einzelnen stellt, noch niher vor Augen zu fiihren,
sei das Verhaltnis, in welchem der Wille dazu steht, etwas eingehen-
der beleuchtet. Auffallend ist, dass die demiitige Transformation der
Lebens- »Qual« oder des »Prinzips« sich dem direkten Willens-Zu-
griff in sonderbarer Weise zugleich entzieht und dennoch stellt.

8 5 Niemand kann sonst die Turbam von euch nehmen, ihr miisset nur durch den Tod

in eine andere Welt gehen.« (40F 17, 23); »aber der Tod ist das einige Mittel, dadurch
der Geist mag in eine andere Qual und Form eingehen: So er seiner Selbheit abstirbet,
und seinen Willen im Tod zerbricht, dann wiichset ein neuer Zweig aus diesem aus« (Sg,
15, 51); »Sonst so es am Wollen der eigenen Natur lige, so kénte die Adamische ver-
derbte Natur zur Kindschaft kommen; aber nein, sie muf8 des eigenen Willens sterben,
und aus dem Willen der Gnaden geboren werden« (Gw, 10, 18).

185 Wenn Béhme sagt: »ihr miisset anderst geboren werden« (40F 17, 24), so impliziert
er damit zugleich: »ihr miisset nur durch den Tod (...) gehen« (ebenda, 17, 23) und vice
versa.

8 Die Seele »griinet in Demuth und Sanftmuth durch den Tod ins ewige Leben« (40F,
6,24).

87 Von dieser Aufgabe ausgenommen sind z.B. nur die Jiinger Christi, die zu den
»Wundern und Thaten« des géttlichen Lebens gleichsam aus des » Vaters Gaben« »ver-
ordnet« wurden. »Die andern aber solten durch den Geist der Demuth aus Christi Liebe,
aus dem Procef3 des Leidens und Todes Christi, geboren werden, und Thme in seinem
Procef3 unter der Creutzfahne in Gedult nachfahren, und sich aus Gottes Gerechtigkeit
mit ihrer Demuth im Geiste Christi einergeben und aufopfern« (Gw, 12, 24).

1 Vgl Sg, 12, 16.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

Denn diese Transformation kann, wie oben angesprochen, nicht ein-
fach in gewohnter Weise gewollt sein. Bohme explizit: »Sprichst du
nun, ich kann nicht, ich bin zu sehr gefangen, so sage ich: Ich kann
auch nicht, dann es lieget nicht an meinem Wollen, Lauffen und
Rennen, dann ich kann aus eigener Gewalt nicht dem grimmen Zor-
ne Gottes seine Gewalt nehmen, der in mir entziindet ist.«™*. Des-
halb: auch wenn man demiitig sein will, so steht der eigene Wille
dieser Aufgabe im doppelten Sinn wie machtlos gegentiber. Einerseits
geht die Demut zwar in erster Linie den Willen (bzw. die Begierde)
als I[ch-konstiuierende-Kraft an, andererseits ist dieser von ihrem
Anspruch offensichtlich Gberfordert. Denn gerade der gewohnliche
Vollzug des Eigenwillens bzw. der eigenen Begierde ist es ja, deren
Ende die Demut fordert und woran ihre Verwirklichung hingt. Dar-
um die Warnung vor dem Unternehmen, mit den Kriften des Eigen-
willens sich aus dem Kraftfeld der Ichheit zu befreien, das die oben
umschriebenen Abgriinde in sich birgt, denn das »Ich kann aus eige-
ner Gewalt nicht dem grimmen Zorne Gottes seine Gewalt nehmenc«.
Und dennoch schreibt Bohme an anderer Stelle tiber das Vermdgen
des Willens in scheinbar unverhohlenem Gegensatz dazu: »Denn so
sich der Seelen-Geist recht erhebet, so ist er stircker als Gott, und
iiberwindet Gott; dann der Zorn ist auch Gottes, und ist Gottes
grosseste Macht, den dberwindet er; er ist stircker als der Hollen
Abgrund, er kan Berge versetzen ohne Sturm, nur mit seinem Wil-
len.«* (Hervorhebung D. S.)

Gemiiss diesen fast provokativen Worten wird der im anderen
Zitat in der Aussichtslosigkeit seiner Mittel gegeniiber dem »Zorn
Gottes« gezeichnete Wille als eindeutiger Bezwinger eben dieses
Zorns hervorgehoben. Wie kann das sein? Es hat den Anschein, als
ob Bshme mit solchen, nicht seltenen Widerspriichen schlicht darauf
hinweisen mochte, dass der Wille in unterschiedlicher Hinsicht beur-
teilt werden kann und muss. Die Vermutung liegt nahe, dass beide
angefithrten Aussagen in verschiedener Hinsicht stimmig sind. Die
Begrenztheit des Willens auf der einen Seite ergibt sich fiir Bshme
nimlich notwendig dann, wenn sich der »freie« Wille durch etwas
Begrenztes selbst bestimmt. Definiert sich der Eigenwille durch die

18 Sg 9, 57. An anderer Stelle heisst in dhnlicher Weise: »So lieget es nun nicht am
Wollen, daf3 der Gottlose will selig werden, auch nicht an dem Wercke seiner Hande«
(Gw, 10, 18).
190 3fL, 8, 9.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 199

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Ausrichtung auf das Eigene, so ist sein Spielraum beschrénkt. Bedeu-
tet der »Zorn Gottes« insgesamt den Lebensbereich des sich auf das
eigene Selbst verschliessenden Willens, so ist dieser offensichtlich
aus sich selbst heraus nicht zu tiberwinden: das Begrenzende kampft
dann sozusagen gegen das Begrenzende an und schafft dadurch noch
mehr Begrenzung. Im Umkehrschluss lasst sich folgern, dass der
Wille fiir Bshme dann unbegrenzt ist, wenn er sich nicht mehr durch
den Horizont des »Eigenen« festlegt. Mit der Uberwindung dieser
Grenzmarkierung gibt es nach Bohme offenbar keine Barrieren
mehr. Ist der Wille nicht mehr durch den Selbstbezug monopolisiert,
bedarf es nicht einmal mehr der Anstrengung, dem Bereich des
»gottlichen Zornes« zu entkommen. Denn die Weite seiner Willens-
art macht thn gegentiber der Konfliktzone des »gottlichen Zorns«
gleichsam immun™'. Gerade in der Kampflosigkeit manifestiert sich
seine Stirke, die darauf beruht, dass dieser Wille zu einer universal
einschliessenden statt ausschliessenden Kraft geworden ist.

Vor die konkrete Frage gestellt, wie aber der Wille diese Selbst-
Uberwindung schaffen, wie er eigentlich »sich in den Tod in die De-
muth unters Creutz« sencken konne, gerit man als Interpret jedoch
in Hilflosigkeit. Denn Bohme selbst erklirt die Moglichkeit dieses
Ubergangs niemals niher. Er begniigt sich mit seinen Hinweisen auf
die Demut und ihrer Verbindung mit dem gewollten Tod des Eigen-
willens auf Gott hin. Wie aber der Wille in die Demut gerit, diese
Schliisselfrage versetzt alle Interpretationsbemiihungen in Verlegen-
heit. Denn es sieht so aus, als ob man diese Frage immer nur inner-
halb des Zirkels beantworten kionne, der durch den Demutsbegriff
bereits gesetzt ist. So lasst sich zum Beispiel sagen, der Wille senkt
sich in die Demut ein, wenn er dem selbstischen Prinzip, das ithn
bestimmt, abstirbt. Dem aber kann man gleich entgegensetzen, dass
der Wille eben nur zu sterben vermag, wenn er sich in die Demut

¥ Diese Interpretation legt Béhme selbst in expliziter Weise nahe, wenn er das Ge-
heimnis der Kraft des selbstlosen Willens in Abhebung zum selbstbezogenen wie folgt
charakterisiert: »so der Wille der Seelen in der Selbheit bleibet, so ist er am Bande
Gottes Zorns: So er aber aus der Selbheit ausgehet (...) und selber nichts will, ohne
was Gott (hier offensichtlich im Sinne des sLiebes- und Licht-Prinzips< D. S.) in und
durch ihn will, so ist der Wille dem Leben und Begierde des Zorns Gottes abgestorben,
dann er hat kein eigen Leben, sondern lieget im Tode der Selbheit; so mag ithm des
Teufels und Zorns Gottes Begierde nicht ergreiffen, dann er ist als ein Nichts, und ist
doch in Gott, im Géttlichen Wesen, in allem: er lebet, aber nicht ihm selber« (Sg, 15, 21
Hervorhebung D. S.).

200 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

einsenkt. Wie aber hingen die Demut und dieses Sterbenkonnen
konkret zusammen? Oder anders gefragt, wieso kann der Wille nicht
auch ohne Demut in diesen Sterbensprozess eingehen, zum Beispiel
durch Einsicht in die Fruchtlosigkeit des Daseins im »zornigen« Be-
reich der »Selbheit«? Warum ist die Demut diesem Prozess unerldss-
lich? Wie héingen Demut und Willen niher betrachtet zusammen?
Einen zugegeben entlegenen Ansatz einer Antwort auf diese
Fragen lésst sich durch ein etwas gewagtes Gedankenexperiment ver-
suchen. Namlich durch eine Verbindung von Bohmes Demuts-Lehre
und Nietzsches Theorien tiber den Willen (die letztlich in seine These
des »Willens zur Macht« miinden). Nietzsches Durchleuchtungen
des Willensbegriff ldsst sich namlich in gewisser Hinsicht erstaunlich
hilfreich fiir unsere Fragestellung verwerten. Seine von uns ins Vi-
sier genommene Analyse setzt an bei einer Kritik an Schopenhauer
und dessen — nach Nietzsche — unbedachter Weise, den Willen ge-
miiss » Volksvorurteil« als Einheit zu simplifizieren. »Wollen« - so
schreibt Nietzsche — »scheint mir vor allem etwas Kompliziertes,
etwas, das nur als Wort eine Einheit ist«'®?, de facto jedoch eine
»Mehrheit von Gefiihlen«, »Denken« und » Affekt« in sich vereint'®.
Aufmerksambkeit fiir die immanente Bedeutungsvielfalt des Willens-
begriffs lasst sich auch durch Bshme gewinnen, allein schon auf-
grund seiner haufig bewusst oder unbewusst aufgebrochenen Ein-
deutigkeit dieses Wortes®. Fiir unsere Zwecke besonders hilfreich
erscheint jedoch Nietzsches weiterfiihrende Analyse, die auszuspre-
chen versucht, was im Begriff des Willens implizit mitenthalten ist,
aber meist verdeckt bleibt. Den eigentlichen Ablauf eines Willens-
vollzugs denkt sich Nietzsche so: »Ein Mensch, der will —, befiehlt
einem etwas in sich, das gehorcht oder von dem er glaubt, daf es
gehorcht. Nun aber beachte man, was das Wunderlichste am Willen
ist — an diesem so vielfachen Dinge, fiir welches das Volk nur ein
Wort hat: insofern wir im gegebenen Falle zugleich die Befehlenden
und Gehorchenden sind, und als Gehorchende die Gefiihle des Zwin-
gens, Drangens, Driickens, Widerstehens, Bewegens kennen, welche
sofort nach dem Akte des Willens zu beginnen pflegen; insofern wir
andrerseits die Gewohnheit haben, uns tiber die Zweiheit vermésge

22 KSA 5, 32
1% Ebenda.

% Fine eingehendere Beleuchtung des Boshmeschen Willensbegriffs erfolgt im Kapi-
tel 3,1V, 2.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

201


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

des synthetischen Begriffs »ich« hinwegzusetzen, hinwegzutiu-
schen, hat sich an das Wollen noch eine ganze Kette von irrtiimlichen
Schliissen und folglich von falschen Wertschitzungen des Willens
selbst angehingt, — dergestalt, daf8 der Wollende mit gutem Glauben
glaubt, Wollen geniige zur Aktion. Weil in den allermeisten Fillen
nur gewollt worden ist, wo auch die Wirkung des Befehls, also der
Gehorsam, also die Aktion erwartet werden durfte, so hat sich der
Anschein in das Gefiihl dbersetzt, als ob es da eine Notwendigkeit
von Wirkung gibe; genug, der Wollende glaubt, mit einem ziemli-
chen Grad von Sicherheit, dafy Wille und Aktion irgendwie eins sei-
en-, er rechnet das Gelingen, die Ausfithrung des Wollens noch dem
Willen selbst zu und geniefit dabei einen Zuwachs jenes Macht-
gefiihls, welches alles Gelingen mit sich bringt. »Fretheit des Wil-
lens« — das ist das Wort fiir jenen vielfachen Lust-Zustand des Wol-
len, der befiehlt und sich zugleich mit dem Ausfiihrenden als eins
setzt. «'"

Dieser Hinweis auf den im Willensvollzug implizierten Kompli-
mentérvollzug als eine Form des internen Gehorsams, ldsst eine
mogliche Verstehenstiire im Hinblick auf den Zusammenhang von
Demut und Willen im Béhmeschen Sinn aufgehen. Die semantische
Verbindung von Demut und Gehorsam muss nicht lange konstruiert
werden, hat sie doch eine lange Tradition und klingt auch noch im
heutigen Sprachgebrauch mit'*. Blickt man nun auf diese Bedeu-
tungsnuance der Demut, so kann mit Hilfe von Nietzsche — aber im
Sinne von Bohme — formuliert werden, dass derjenige Wille stark
oder »frei« ist, dessen zugehoriges Komplimentiar des Gehorsams
ebenso stark ausgeprigt ist (wie Nietzsche an anderer Stelle sogar
selbst auszudriicken scheint: »Dem wird befohlen, der sich nicht sel-
ber gehorchen kann. So ist es des Lebendigen Art.«*”). Bshmes De-
mutsgebot enthilt aber die Uberschreitung einer gewissen Willens-
form insgesamt. Der Eigenwille soll als Ganzes in die »Demuth«
eingehen und damit in den Tod. D.h. er soll — wieder mit Nietzsche

195 KSA5, 311

1% Den Verbund von Demut und Gehorsam bezeugen auch Ordensregeln. So zum Bei-
spiel heisst es in der Regel des Benedikt v. Nursia: »Gehorsam ohne Zégern ist der
vorziiglichste Grad der Demut.« (H. U. v. Balthasar, 1988, 199). Zur Verbindung von
Demut und Gehorsam vgl. auch den ibersichtlichen Aufriss in Peter Dinzelbacher
(Hg.): »Wérterbuch der Mystik« unter dem Stichwort Demut.

17 KSA 4, 147. Vgl. auch mit folgendem Ausspruch Zarathustras: »Und Mancher kann
sich befehlen, aber da fehlt noch Viel, dass er sich auch gehorche!« (KSA 4, 250)

202  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefahrenzone Mensch

gesprochen — aus dem »Lust-Zustand« des eigenen Wollens end-
gliltig ausgehen, um in seinen komplimentiren Akt des Gehorsams
vollig dberzugehen. Erst so ist nach Bohme seine Freiheit in der
Uberwindung der bindenden Grenzen des Selbst zu verwirklichen.
Aufgrund dessen kann man sogar sagen: je stirker ein Wille ist, desto
demiitiger muss er sein, d.h. desto ausgeprigter muss der ihm zu-
gehorige komplimentire Gehorsam sein, denn nur durch diesen kann
er sein eigenes Ende vollziehen. Auf diese Weise wird auch folgende
Aussage Bohmes auslegbar: »So der Wille nichts von Kraft der De-
muth hat, so ist kein unter sich oder in sich Ersincken durch den Tod
ins Leben, sondern es ist gleich einem dngstlichen unsinnigen Rade,
das immer tiber sich gehen will, und gehet doch auf der andern Seiten
unter sich.«® Somit scheint explizit gemacht, dass Demuth eine
»Kraft« des Willens ist, durch die allein er sich unumschrinkt aus-
wirken kann bis hin zur Uberwindung seiner Eigen-Dynamik. Erst
wenn die befehlende Kraft — wiederum mit Nietzsche gesprochen —
vollig in die gehorchende aufgeht, entkommt der Wille nach Bohme
seiner selbstspeisenden Verschliessung. Hier nun muss man sich von
Nietzsche verabschieden. Denn die Uberwindung des befehlenden
Eigenwillens insgesamt aufgrund seines »Todes« in dem ihm zu-
gehorigen Gehorsamsakt der Demut tiberdehnt eindeutig den Bogen,
der zu Nietzsche gespannt werden kann.

Ausserdem dringt der Versuch eines derartigen Nachvollzugs
des von Bohme Gemeinten spitestens hier skeptische Riickfragen
auf. Denn was bleibt ibrig, wenn sich der Eigenwille insgesamt in
seinen eigenen Gehorsam mutiert? Hangt dann nicht sozusagen ein
arbeitslos gewordenes Gehorsamsvermogen in der Luft? Fihrt diese
Denkweise nicht schlichtweg in ein abstruses theoretisches Gedan-
kenexperiment?

Fir Bohme offensichtlich nicht. Die Folgen des in die Demut
eingegangenen Willens sind nach ihm véllig andere, dem Common-
sense-Zugang unvorstellbare. An diesem Punkt tberschreitet man
sozusagen den »Rubicong, der auf eine spekulative Gedankenebene
fihrt. Der erstorbene Wille namlich — so Bohme oben — »ersincket
(...) in die stille Ewigkeit aus der Qual in das stille Nichts, und doch
Alles: so stehet er wieder am Anfange, da thn Gott schuf, und emp-
fihet ihn wieder das Verbum Fiat, welches Gottes Bildnif3 hilt.«

Bevor der Versuch unternommen wird, den Sinngehalt dieser

1% 40F 18, 15.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

203


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Worte annihernd zu erschliessen, sei das damit angedeutete Gesche-
hen nur umrisshaft charakterisiert. Der im demiitigen Gehorsams-
vermogen »ersunckene« Wille scheint in einen neuen Bezug gelangt:
in die Empfinglichkeit fiir das »verbum fiat«, wie Bshme in An-
lehung an den Johannes-Prolog formuliert. Das Vermogen des Ge-
horchens, in welchen der Eigenwillen versunken ist, steht in unmit-
telbarer Korrespondenz zu demjenigen, was Bohme hier als das
schopferische »Wort« Gottes erwihnt. Der demiitige Wille fillt dem-
nach nicht einer Leere, auch nicht einer fremden »befehlenden« Wil-
lenskraft anheim, sondern wird aufnahmefihig fir die schopferische
Intention, die als »verbum fiat« — als die Intention des Urwillens —
allem zugrundliegt. Die Herrschaft des Eigenen wird demnach ab-
gelost durch die Empfinglichkeit fir das Vorherrschen desjenigen
Willensprinzips, welches — wie Bohme sagt — als gebdrende Kraft
das »Mittelste« aller Dinge konstituiert®.

Dass der Mensch einer solchen Transformation teilhaftig wer-
den kann, ldsst die Vorstellung entstehen, als ob er nach Bohme in
unterschiedlichen »Willensdimensionen« eingebettet ist, die sich ge-
genseitig ausschliessen bzw. ablosen konnen. Wie ist das jedoch zu
denken? Wie hingen diese Willensebenen zusammen? Und was mo-
tiviert bzw. aktiviert die Demut auf der Ebene des Eigenwillens? Un-
klar bleibt nach wie vor, wie die Demut die Transformation des
Eigenwillens bedingen kann. Wie kommt der selbstbezogene Wille
dazu, sich in die Demut zu versenken? Ist er dann nicht bereits schon
ein anderer? Und wieso kann er iiberhaupt ein anderer werden? Es
scheint, dass die Untersuchung solche Unschérfen in Kauf nehmen
muss, je niaher sie das Phinomen der Demut auf der bisherigen Be-
trachtungsebene zu fassen sucht. Und hinter diesen Unschérfen lau-
ern Fragen noch viel grundsatzlicherer Natur. Zum Beispiel: was fiir
einen Sinn das menschliche Selbst mit seiner natiirlich vorgegebenen
Willensausrichtung tiberhaupt haben soll, wenn es nur darum zu ge-
hen scheint, es zu iiberwinden bzw. zu transformieren? Warum muss
»die Selbheit gantz ersterbe(n), auf dafl Gottes ewiger (einiger) Wille
und Geist in der Menschheit alles in allem alleine sey und thue«*?
Wieso kann das Géttliche nur auf diese Weise, nur auf Kosten des
Selbst im Menschen wirksam werden?

Um Antworten auf diese Fragen zu finden, muss ein Perspekti-

99 Mw I, 10, 8.
 Sg 11, 92.

204  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

venwechsel vorgenommen werden. Bohmes Demutslehre scheint
insgesamt erst klarere Konturen gewinnen zu kénnen, wenn man
einen — von der menschlichen Lebenssituation aus betrachtet — ent-
legeneren Aussichtspunkt withlt. Gemeint ist die spekulative Ebene
seines Denkens, die den eigentlichen Fluchtpunkt seiner Anschau-
ungen bildet. Erst wenn sich der Gang dieser Untersuchung auf diese,
bisher nur durchschimmernde, Perspektive seiner Gedanken einldsst,
offnet sich ein Horizont, in der das Dargestellte seine Fundierung
erhilt. Um den Begriff der Demut bei Bhme deshalb in seiner vollen
Tragweite zu ermessen, muss man bereit sein, sich in das von ihm
konzipierte ibergeordnete bzw. unterliegende Gottesgeschehen
(ver-)fihren zu lassen.

IV. Wirklichkeit als Gottesgeschehen
1. Einstieg

Der Gang auf die spekulative Ebene kann als Bild auch ausgetauscht
werden mit der Metapher des Tauchens, wodurch eine Landschaft
sichtbar wird, die den Farbenspiegel und die Wellenbrechung der
Meeresoberfliche allererst verursacht. Unsere bisherige Unter-
suchungsebene ist diesem Bild gemiss die Oberflache, die nun durch-
sichtig wird auf das thr Untergriindige hin. Aber schone Metaphern
wie diese helfen leider nicht tiber grundsétzliche Fragen hinweg, um
die man bei einem solchen Unternehmen nicht herum kommt. Denn
man muss sich — allein schon im Rahmen dieses Bildes — fragen, in
was taucht man da eigentlich ein? In »Symbole und Mythen«, wie
Nikolai Berdjajew nahelegt®'? In eine »esoterische Psychologie« —
wie Ludwig Feuerbach meint — d. h., in die Tiefen einer ins Gottliche
projezierten menschlichen Psyche??? Oder — nach Ansicht von Hans
Grunsky — in eine Spekulation »im streng philosophischen Sinn« mit
einer »fast ans Unwahrscheinliche grenzende(n) Architektonik«*®?
Vielleicht vermag man sich auf die »unterirdische« — oder
»tiberirdische« — Denklandschaft, in die einen Bohme fiihrt, auch
einzulassen, indem man sie zunichst einfach als Angebot versteht,

1 1932/33, 315.
2 SWIII, 177.
01984, 7.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

205


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

eine Tiefenstruktur der Wirklichkeit zu denken, die diese in einem
gewissen Zusammenhang lesbar und verstindlich zu machen sucht.
Diese Tiefenstruktur vereint alle drei oben aufgezihlten Varianten:
sie bedient sich der Symbole und Mythen, sie dehnt den Raum der
Psyche tiber das Menschliche hinaus aus, sie vermittelt sich in philos-
phischen Gedankenwendungen mit eigener Konsistenz. Dabei muss
sogleich hinzugefiigt werden, dass diese Vermittlungsarten nicht be-
ziehungslos nebeneinander stehen, sondern ineinander greifen: das
Mythische und Theologische ist psychologisch unterfangen, das Psy-
chologische wiederum philosophisch fundiert®*. Ist man nun bereit,
Bohmes Angebot Folge zu leisten, die Welt mit seiner Perspektive zu
durchschauen, und hat man mit viel Anstrengung die bekannten und
viel beklagten Verstehenshiirden®® stolpernd, jedoch einigermassen
iberwunden — so dass einem auch in der »Spirale (...), in deren Ver-
lauf sich dieselben Gedanken wiederholen, immmer wieder aber auf
einer anderen Ebene«®® nicht mehr so schwindlig wird, dass einem —
wie dem sich ungeduldig zeigenden Hegel — der »Kopf herum(geht)
mit Qualititen, Geistern, Engeln«®”, — ist man also soweit vor-
gedrungen, so ergeben sich unmittelbar Folgeprobleme. Denn nun
steht man als Interpret selber vor der Frage, wie vermittele ich das
Rezipierte? Am hidufigsten scheint die Form einer regelrechten Nach-
erzihlung gepflegt, die Bohmes Gedanken auf das Mythische fest-
legt, hiufig auch durchsetzt vom Versuch, das Erzihlte philoso-
phisch, theologisch oder psychologisch zumindestens stellenweise
nachvollziehbarer zu gestalten. Der hier gewihlte Zugang mochte

24 Aufgrund dessen diagnostiziert D. Walsh: »His mytho-speculative theosophy con-
stituted a distinct break in the Western spiritual tradition insofar as it implied the con-
junction of the symbolisms of myth and revelation, which had earlier been distinguis-
hed, and the return to a more compact mode of expression in which the historically
achieved differentiation between the order of the soul and the cosmos hat largely dis-
appeard. The shift of emphasis had again returned to the pole of consubstantiality, the
conviction that the spiritual forces experienced within the soul are continuous with the
divine creative powers, which maintain all the realities of the cosmos.« (1983, 22)

%5 H. Grunsky stellt diesbeziiglich sogar die Behauptung auf, dass Bohmes Werke »fast
durchgingig zu den schwierigsten Texten der Weltliteratur gehéren. Weniger als ir-
gendwo anders ist es bei ihm méglich, gemeinverstindliche Abschnitte herauszugreifen.
Die wenigen Stellen, die ein unmittelbares Erfassen gestatten, sind meist in Ausfithrun-
gen eingehiillt, die in einem schier undruchdringlichen Dunkel zu liegen scheinen. Zu-
dem ist alles durchsetzt mit fremdartigen Begriffen und Ausdriicken, deren Sinn dem
unvorbereiteten Leser verborgen bleiben muf.« (1984, 10)

06 Y. Weiss, 1955, 20.

%7 Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, Bd. I1I, 1971, 97.

206  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

keine erneute und geraffte Version von Bohmes »grosser Erzihlung«
leisten®. Vielmer ldsst er sich leiten durch die Fragen, die sich auf-
grund unserer Untersuchungsrichtung aufdringen. Bohmes Erklar-
ansitze zu diesen Fragen werden zwar tendenziell ins Ganze ziehen,
aber sie geben immerhin einen Leitfaden in der dichten Denkland-
schaft. Folgende Fragen sollen den Blick darauf ausrichten: Wo liegen
fir Bohme die Wurzeln des menschlichen Selbst? Was erkldrt seine
sonderbare Ambivalenz? Warum gibt es tiberhaupt ein Selbst bei der
starken Forderung nach Selbst-Uberwindung? Wieso auf der anderen
Seite kann sich das Selbst gegeniiber dem allumfassenden Gottes-
prinzip verschliessen? Und wieso kann es demtitig sein? In anderen
Worten: Lisst sich auf dieser Ebene die Notwendigkeit wie auch
Moglichkeit zur Demut mit weniger Unschirfe erfassen? Schliess-
lich: was steht hinter Bshmes Andeutungen zum »demiitigen We-
sen« Gottes?

2. Gottdenken als Selbstdenken

Die Hintergrundstrahlung jeder Aussage Bohmes bildet sein Denken
Gottes. Dies liegt auf der Hand, wenn man sich das bereits Erwihnte
vergegenwirtigt, dass nach Bohme Gott den Inbegriff alles Seienden
darstellt im Gedanken einer umfassenden Ganzheit. Wie im Vorigen
auch schon zum Ausdruck gekommen ist, erscheint diese gottliche
Ganzheit bei Bohme als ein »Gemiit«, welches Bedingung und Inbe-
griff aller Wahrnehmungsméglichkeit stellt. Wie ein gemeinsamer
Nenner hilt dieser Gottesbegriff den Kosmos zusammen. Doch wie
kommt Bohme zu einem solchen Gottesbegriff, und wie denkt er thn
im niheren? Das Besondere an seinem Zugang ist ja gerade, dass er
niemals nur auf abstrakte Philosopheme baut, nicht mit Losungen
arbeitet, die zum Beispiel ein Substanzbegriff im Sinne Spinozas an-
bietet oder das Konzpet des actus purus im scholastischen Sinn. Seine
konkrete Denkart, die Abstraktes immer auch mit Fiihl-, Wahrnehm-
barem verbindet, verleiht diesem Gottesgedanken eine eigene Span-
nung, weil darin vereint ist, was zu denken kaum vereinbar scheint:
die unbegrenzte Weite eines Begriffs, der dennoch lebendig, ja eben
gemiithaft gedacht sein soll. Wie schafft Bohme das? Vorgreifend
kann die Antwort in kiirzester Weise lauten: indem er den Begriff

2% Klare und hilfreiche Gesamtdarstellungen bieten zum Beispiel H. Grunsky 1984,
P. Schaublin 1963, E. Lemper 1976, A. Koyré 1979 und insbesondere G. Bonheim 1992.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

207


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

des »Selbst« im weitesten Sinn als Ansatz seiner Anschaung setzt.
Die Art und Weise, wie Bohme den Zusammenhang von »Selbst«
und »Gott« denkt, bildet den Knotenpunkt, in dem die Hauptlinien
seiner Spekulation zusammenlaufen: Gottesgeburt und Weltentste-
hung oder Theo- und Kosmogonie.

Im Folgenden soll dieser Knotenpunkt ein wenig untersucht
werden. Dadurch konnen die wesentliche Gedankenfiihrungen
Bohmes in ihrer Vernetzung aufgenommen werden, wobei die zen-
trale Verankerung des Demutsbegriffs im Gesamtkontext zum Vor-
schein gebracht werden sollte.

Im voraus sei versucht unabhéngig vom Text Zugang zur Weite
zu finden, in der Bohme den Begriff des Selbst fasst. Wenn man
orientierungshalber Bohmes Begriffsverwendung philosophiege-
schichtlich orten mochte, so lisst sich dies zeitlich nach riickwirts
wie vorwirts tun. Rickfithrbar ist der Bshmesche Bedeutungshori-
zont des Selbst nicht so sehr auf das antike Verstindnis, das vor allem
auf Vernunft und Rationalitit abstellt*®, sondern eher auf Augusti-
nus, der — durch Plotin inspiriert — die Bedeutungsmomente der »ra-
dikalen Reflexivitit« und »Selbst-Gegenwiirtigkeit« zum ersten Mal
in den Vordergrund riickt®?. Vergleichende Ankniipfungspunkte
konnten sich aber vielleicht sogar ausserhalb der abendléndischen
Tradition ergeben, z.B. in der Gleichsetzung, die das Selbst gemass
der indisch-vedantischen Philosophie mit den weltschépferischen
Prinzipien des Brahman und Atman erfihrt®. Bleibt die Aufmerk-
samkeit auf unseren Kulturraum gerichtet, so ergeben sich Bezugs-
punkte vor allem im Vorblick auf den deutschen Idealismus. Ins-
besondere die Hegelsche Handhabung des Selbstbegriffs scheint
eine systematische Fundierung der eher intuitiven Weite von
Bohmes Zugang zu bieten, ist der absolute Idealismus Hegelscher
Prigung doch insgesamt getragen wie durchdrungen von der Struk-
tur des Selbst, welche ihm die Wirklichkeit ohne Vorbehalt er-

% Hierzu orientiert die umfangreiche Studie iiber die »Quellen des Selbst« von C. Tay-
lot, 1994. Vgl. insbesondere die Zusammenfassung diesbeziiglich 214 — 235.

2 Vgl ebenda.

™ Vor allem die Upanischaden-Literatur (insbesondere die Chandogya-Upanishad V,
11, VII, 7: »Verschiedene Auffassungen vom Wesen des Selbst« und »Was ist das wahre
Selbst?«, 1958, iibersetzt von A. Hillebrandt) wire méglicherweise ein spannender An-
satz, um Béhmes Denken in einem transkulturellen Rahmen vergleichend zu orten.

208  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

schliesst, das Wesen Gottes sowie den » Charakter von Pflanze, Tier
und Organismus«?2.

Abgesehen von diesem iiberaus groben ideengeschichtlichen
Raster, in welches Bshmes Ansatz einbeziehbar wire, ergibt sich das
vollkommen Eigenstindige dieses Denkens einerseits aus der Ra-
dikalitéit seiner Anfangssituation, andererseits aus der Weise, wie
dieser Anfang nicht nur nach-denkend, sondern gleichsam nach-
fihlend gefasst ist. Bshme versucht hinter alles Gegebene zu gelan-
gen, wie von dem Motiv geleitet, ein kosmisches Entstehungsgesche-
hen universaler Art nicht nur gedanklich, sondern auch >empfindlich«
nachzuvollziehen. Aber auch diese Formulierung erreicht nicht die
eigentliche Kompromisslosigkeit seines Ausgriffs. Denn dieser gibt
sich auch mit der Vorgabe eines Schopfergottes nicht zufrieden.
Bohmes Ansatz ldasst tiberhaupt nichts Gegebenes gelten, sondern
setzt regelrecht und buchstiblich beim Nichts an. Was sein Denken
so weit »zuriick« treibt, ist an keinen Griinden oder Motiven explizit
gemacht. Zu vermuten ist, dass seiner originiren Denkweise — das
sich an diesem Merkmal gemiss Weischedelscher Definition als ge-
nuin philosophisch erweist? — die »Gesetztheit« Gottes kein befrie-
digender Anfangspunkt ist, vielmehr die Frage nach dem »Woher-
Gottes« geradezu herausfordert. Zudem — so scheint sein Zugang zu
implizieren — ist dieses »Woher-Gott« nur aus Gott selbst zu beant-
worten, wobei das Nichts als Alternative Gottes kein Schreckens-
gespenst zur Gottesthese darstellen darf, sondern in den tiberlegenen
Gedanken Gottes selbst integrierbar sein muss. Was Spinoza auf den
Begriff des »causa sui«, der Selbstverursachung Gottes, bringt (als

M Vgl. Historisches Wérterbuch der Philosophie unter »Selbst«. Vgl. auch G. W. E.
Hegel: Enzyklopidie der Philosophischen Wissenschaften, § 346.

M »Zwar ist unbestreitbar, daf3 alles konkrete Philosophieren aus bestimmten Voraus-
setzungen heraus geschieht und erst von ihnen her méglich wird. Und doch bleibt un-
abdingbar, daf3 das Philosophieren, verstanden als radikales Fragen, keine Voraussetzun-
gen hinnehmen kann, sondern daf8 es durch sie alle hindurch zum Nullpunkt vordringen
mufB. Der in diesen beiden Feststellungen liegende Widerspruch ist nur so 16sbart, daf3 die
Voraussetzungslosigkeit nicht als Faktum, sondern als Postulat verstanden wird. Phi-
losophieren entspringt zwar je aus bestimmten Voraussetzungen. Aber wenn es in Gang
gekommen ist, erwichst ihm aus seinem eigensten Wesen heraus die Aufgabe, eben
diese seine Voraussetzungen infrage zu stellen. Mag auch fiir eine solche fragende Re-
flexion das Nichts der absoluten Voraussetzungslosigkeit nie faktisch erreichbar sein,
weil das Philosophieren in seiner jeweiligen geschichtlichen Situation den vollen Um-
fang seiner Voraussetzungen nie iiberschauen kann: Der Nullpunkt der Vorausset-
zungslosigkeit ist gleichwohl das Ziel.« (W. Weischedel, 1983, 32£.).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

209


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

tberaus schlanke Version einer Definition Gottes als einzigen, der
nicht durch Anderes, sondern durch sich selbst hervorgebracht) ist
bei Bshme sozusagen ausgedacht. Er begniigt sich nicht mit der lo-
gisch-begrifflichen Bestimmung, sondern versucht gleichsam in sie
einzudringen und zu erkunden, wie Gott »causa sui« ist**? Aus dem
»Nichts«, bei dem Bshme ansetzt, muss sich das absolute Wesen
Gottes selbst hervorbringen und entfalten. Diesen Prozess zur Dar-
stellung zu bringen, nimmt sich Bohme vor.

Das »Nichts« ist somit Grundfolie, von der aus sich Bohmes
Gedankengebidude abhebt. Dies ist gegenwiirtig zu halten, um das
Charakteristische von Bshmes Sicht der Wirklichkeit zu begreifen.
Das Selbstverstindliche, das gewohnliche Faktum des Daseienden
vor diesen abgriindigen Hintergrund gestellt, wird in jeder Bezie-
hung aus seiner selbstverstindlichen Gegebenheit herausgelost, um
in seiner Originalitit als aus dem »Nichts« Gewachsenes, Entstande-
nes neu begriffen zu werden. Die Bedingungen dieses Entstehenkon-
nens bilden den Kern, um welchen Bshmes Denkbemiihen in einem
fort kreist. Diese Entstehungsbedingungen biindeln sich in jenem
Begriff, der die Moglichkeit der Entstehung aus dem Nichts tber-
haupt in sich befasst: Gott. Aus den vielen eindriicklichen Versuchen,
dieses Gottesverstindnis zusammenzufassen, (die durch ihre Aus-
druckskraft und Nuancenvielfalt dazu verfithren, viel zu viel zu zi-
tieren) sei eine Passage ausgewihlt, die die wesentlichen Gedanken
zu benennen scheint, unter denen Bohme die Entstehungsbewegung
aus Gott zu fassen sucht. Fir diesen Kontext fiihrt Bchme den Be-
griff des »Ungrunds«® als Bezeichnung Gottes ein als dasjenige,

24 Schelling macht in seiner Schrift » Uber das Wesen der menschlichen Freiheit« genau
diesen Denkzug explizit, jedoch mit der recht eindeutigen, hinsichtlich Bshme aber
falschen Implikation, der erste zu sein, der diesen vollzieht: »Da nichts vor oder aufSer
Gott ist, so muf3 er den Grund seiner Existenz in sich selbst haben. Das sagen alle Phi-
losophien; aber sie reden von diesem Grund als einem bloflen Begriff, ohne ihn zu etwas
Reellem und Wirklichem zu machen. Dieser Grund seiner Existenz, den Gott in sich hat,
ist nicht Gott absolut betrachtet, d. h. sofern er existiert; dann er ist ja nur der Grund
seiner Existenz. Er ist die Natur — in Gott; ein von ihm zwar unabtrennliches, aber doch
unterschiedenes Wesen.« (1983, 70)

25 G. Bonheim dussert die Vermutung, dass sich dieser Begriff, der als sprachschopferi-
sche Leistung Bohmes zu werten ist, vom Eckhartschen »grunt« herleiten liesse, »der
gruntlds ist«, vgl. DWII, 309 (Vgl. G. Bonheim, 1992, 178, Anm. 5). J. Hamberger sieht
die Beziehung der Begriffe »Ungrund« zu »Aen-soph« der Kabbalisten (J. Hamberger,
1844, 20, Anm.), eine Verbindung, die auch nach G. Scholem gerechtfertigt erscheint
aufgrund seines Nachweises der spekulativen Verwandtschaft Bshmes vor allem zur

210  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

»was nirgends einen Grund hat, was sich auf nichts und in nichts
griindet«?®, weil er selbst — wie Grunsky zu ergidnzen ist — den unbe-
griindeten und ungegriindeten Grund aller Dinge darstellt. In
Bohmes eigenen Worten: Gott als Ungrund ist »das ewige Chaos, da
alles innen lieget was Ewigkeit und Zeit ist {...) der ist ausser aller
Natur, ausser allen Anfingen einiges Wesens, ein in sich selber
Wircken, sich selber Gebiren und Finden, oder Empfinden, ohne ei-
nigerley Qual von etwas oder durch etwas: hat weder Anfang noch
Ende, ist ungemessen, kann mit keiner Zahl in seiner Weite und
Grosse ausgesprochen werden, dann Er ist tiefer als sich ein Ge-
dancke schwingen kann: Er ist nirgend weit von etwas, oder nahe
bey etwas, Er ist durch Alles und in Allem; Seine Geburt ist iiberal,
und ohne ihn ist sonst nichts: Er ist Zeit und Ewigkeit, Grund und
Ungrund, und begreiffet Thn doch nichts als der wahre Verstand, der
ist Gott selber.«?” (Hervorhebung D. S.)

Die in diesem Zitat gemachte Aussage, dass die Unermesslich-
keit Gottes ( Bohme spricht auf hiufig vom gottlichen »Nichts und
Alles«*#) als ein »in sich selber Wircken, sich selber Gebiren« auf-
zufassen ist, kann wie ein erster Grundsatz Bohmeschen Denkens
gelesen werden. Dieses Wirken und Gebiren ist in einem Atemzug
genannt mit »Finden oder Empfinden«, was sich wie ein zweiter
Grundsatz nehmen ldsst. Auf die dadurch gesetzten Nuancen ist zu
achten. Sie deuten an, dass gottliches Wirken (aus dem »Nichts« bzw.
»Alles«) nicht als Schaffen oder Machen verstanden werden soll. Die
Wirkkraft Gottes muss vielmehr primir als ein Selbst-Gebaren ge-
dacht sein, was nach Bohme in unmittelbarer Verbindung steht mit
dem Vollzug des »Findens« und » Empfindens«. Am Ursprung, sozu-
sagen, steht nicht der fertige Schopfer, der Geschaffenes wirkt, son-
dern am Ursprung steht ein Gebdrungsprozess, durch den allererst
das hervorgeht, wodurch »etwas« tiberhaupt wahrnehmbar und da-
durch auch da ist: die Hervorbringung des »Empfindens« im wei-
testen Sinn. Gottesgeburt {als Hervorgang des Ganzen) bedeutet des-
halb gleich urspriinglich die Geburt des »Empfindens« (im weitesten

theosophischen Lehre des Schar auf (vgl. z. B. G. Scholem, 1957, 259). S. Wollgast deu-
tet den Begriff des Ungrunds in seinem inneren Zusammenhang zur negativen Theo-
logie und erblickt darin eine prinzipielle Verschiebung, wodurch der Gottesbegriff »aus
der theologischen in die philosophische Ebene transponiert« wird (1988, 683 1.).

26 H. Grunsky, 1984, 72.

7 Mm, 1, 8.

8 Gw, 1, 3.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

211


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Sinn wohlgemerkt), wodurch Gott erst Gott sein kann. Gottesgeburt
bedeutet nach Bohme deshalb zugleich das Sich-»Finden« Gottes
(bzw. des Ganzen) im »Empfinden«.

Bohmes radikaler Denkansatz manifestiert sich an einem sol-
chen Gedankengang. Er postuliert nicht nur eine Selbstverursachung
Gottes, sondern sucht die conditio sine qua non dieser Gottwerdung
zum Ausdruck zu bringen. Vor der Folie des Nichts ergibt sich ihm
als erste Bedingung von allem Werden nicht die Entstehung von et-
was (z.B. Energie, Kraft, Substanz}, sondern die Moglichkeit der
Empfindung von etwas tiberhaupt, ohne die Entstandenes buchstib-
lich fiir-nichts (im Unterschied zu fiir-sich oder fiir-anderes) wire.
Gottes »sich selber Gebiren« ist dadurch auch zu verstehen als das
Gebiren des Selbst im weitesten Sinn als Quelle von Wahrnehmung
und (Selbst-)Bewusstsein. Der Anfang von allem ist demnach, dass
sich der Urheber von allem selbst setzt, d.h., dass er sich als Selbst
setzt™. In Bshmes Ausdrucksweise: dass Gott sich als »Stétte einer
Selbheit«™ fasst, welche das »Herze oder Centrum des Ungrundes
(...) das ewige Gemiithe«®! ist.

Franz von Baader fasst in Entsprechung dieser Interpretation
zusammen: »Diese Theogonie ist aber keine Geschichte der Entste-
hung Gottes, sondern die Nachweisung des von Ewigkeit her walten-
den lebendigen Processes im gottlichen Selbstbewusstsein.«*? Baa-
der (zusammen mit Grunsky) bringen so auf den Punkt, dass
Bohme nicht einfach einen theogonischen Mythos erzihlt, sondern
in erster Linie nachweisen will, dass — sucht man Gott in einer um-
fassenden, bedingungslosen Weise zu denken — er in den Begriffen
des Selbst, des Gemiits, der (Selbst-) Empfindung, im idealistischen
Jargon gesagt, des Selbstbewusstseins zu denken ist. Die Begriindung

29 Von diesem Ansatz aus liesse sich die Antwort Gottes an Moses aus Exodus 1, 3 mit
folgender Betonung lesen: »Ich bin der ich bin«.

2 Gw, 1, 12. Vgl. auch Mm, Anhang: »Kurzer Extract ...«, 2.

2 Gw; 1, 10.

21963, 65. In dieser Hinsicht fasst auch H. Grunsky das Ur-Geschehen aus dem Un-
grund zusammen: »Dies ist der Sinn von Béhmes beriihmten Fundamentalsatz, dafs der
Ungrund sich selber in Grund faf8t, ein metaphysischer Vorgang, der sich als Konstitu-
ierung eines ewigen Selbst im ichlosen Ozean des Ungrund auffassen laft: >Selbst« ge-
nommen im Vollsinn des Wortes als ein lebendiges Ich, das in einem >Gemiit< waltet und
wirkt. Bohme verwendet denn auch letzteren Ausdruck, dessen alte umfassende Bedeu-
tung uns leider verloren gegangen ist, ohne daf8 wir in der neueren Sprache einen geeig-
neten Frsatz dafiir haben, um den selbsthaften Charakter des in Grund gefaflten Un-
grundes herauszuheben. « (1984, 801.)

212  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

dieser Denkweise liegt einmal darin, dass im Gottesbegriff als be-
dingende Grundlage alles Seienden der Sinn — in seiner doppelten
Bedeutung — angelegt sein muss, der so erst allem Entstehenden zu-
kommen kann. Zum anderen, weil im Begriff des Selbst oder Gemiits
auch die Gott konstituierende Moglichkeit begriindet liegt, Einheit
und Unterschied, Ganzheit und Teil — oder in Bohmes Worten: Einig-
keit und Widerwertigkeit oder Contrarium, Universales und Particu-
lares zu vereinen. Nach der Lektion, die philosophischem Denken
durch Hegel erteilt wurde, ist dieser Gedanke eingetibt. Bohme hat
vor der idealistischen Systematisierung darauf hingewiesen, dass,
fasst man Gott als Stitte, in der das Ganze versammelt ist, man ihn
als »Gemiit« zu denken hat, weil nur im Konzept einer allumfassen-
den Wahrnehmung unterschiedliche Gesamtheit sowohl gesetzt wie
in der Einheit aufgehoben sein kann. Ist Gott als Inbegriff des Gan-
zen ein Selbst, so ist alles vom Wesen des Selbst. Im Begriff des
Selbst liegt daher die Moglichkeit der (Selbst-)Unterscheidung, ohne
die das Ganze als Ganzes nicht (»fiihlbar«) sein kénnte, wie auch die
Moglichkeit des »Contrariums«, das wiederum nur als Moment des
»Selbst« »Contrarium«, Andersheit sein kann. So verbiirgt der Be-
griff des Selbst sowohl die Moglichkeit der Andersheit als auch des-
sen Integration im Ganzen einer Einheit. Und indem sich das Selbst
in seiner Andersheit empfinden kann und eben dadurch die Anders-
heit zum Eigenen macht, ist im Selbst Bewegung, Entwicklung gege-
ben, die das Doppel-Wesen der »Selbheit« als umfassende Einheit
wie auch als sich unterscheidende Eigenheit ermoglicht. Diese Bewe-
gung fasst Bohme als das urspriingliche Geschehen in folgenden Mo-
menten zusammen: »Also auch ingleichen, von der ewigen Einheit
Gottlicher Kraft zu verstehen ist: wann der ewige Wille nicht selber
aus sich ausflésse, und fiihrte sich in Annehmlichkeit (= Empfind-
lichkeit) ein, so wire keine Gestiltniff noch Unterschiedlichkeit,
sondern es wiren alle Kriften nur Eine Kraft; so mochte auch keine
Verstindnify seyn: Dann die Verstindnifs urstindet in der Unter-
schiedlichkeit der Vielheit, da eine Eigenschaft die andere siehet, pro-
biret und will. Ingleichen stehet auch die Freude darinnen: Soll aber
eine Annehmlichkeit urstinden, so muf eine eigene Begierde zu sei-
ner Selbst Empfindlichkeit seyn.«* (Hervorhebung D. S.) Wenn also
Nikolai Berdjajew konstatiert: »Bohme macht als erster in der Ge-
schichte des neuzeitlichen Denkens die Entdeckung, welche spiter

2 BgQ, 3, 51.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

213


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

im deutschen Idealismus eine ungeheure Rolle spielen wird, — es
konne alles sich nur durch ein anderes, durch den »Gegenwurf« of-
fenbaren. Das Licht konne sich nicht offenbaren ohne Finsternis, das
Gute nicht ohne das Bose, der Geist nicht ohne den Gegenwurf der
Materie«®* — so steht diese fundamentale Einsicht Bshmes immer im
Kontext seines Denken Gottes im Rahmen des Selbst oder Gemiits.
Nur so erhilt sich die fundamentale Distanz der Bohmeschen An-
schauungsweise zu einer Gottes- und Weltsicht manichéisch-duali-
stischer Spielart.

Wie jedoch denkt Bohme diese urspriingliche Selbstwerdung des
Niheren? Sein Nachweis der gottlichen Selbst-Setzung umfasst
niamlich den ungeheuerlich anmutenden Anspruch, einen Ubergang
vom urspriinglichen »Alles und Nichts« — dem »Ungrund« — zur
gottlichen Selbst-Empfindlichkeit zu denken. Das verwirrende Stich-
wort diesbeziiglich ist bereits im letzten Zitat gefallen: der »Wille«.
Der »ungriindliche, unfafilliche, unnatiirliche und uncreatiirliche
Wille, welcher nur Einer ist, und nichts vor IThme noch hinter Thme
hat: welcher in sich selber nur Eines ist, welcher als ein Nichts und
doch Alles ist: Der ist und heisset der Einige Gott; welcher sich in sich
selber fasset und findet, und Gott aus Gott gebieret.«™ Ein wenig
spiter heisst es dazu noch expliziter: dieser »ungriindliche Wille,
welcher der Vater, und alles Wesens ein Anfang ist, gebieret in sich
selber zu einer Stitte der Fafilichkeit; oder besitzet die Stitte: und die
Stiitte ist der Grund und Anfang aller Wesen, und besitzet hinwieder
den ungriindlichen Willen, der der Vater des Anfangs zum Grund
ist.«?

Mit solchen zirkelformigen Sitzen versucht Bohme einen selbst
generierenden Anfang in Worte zu fassen. Der ungriindliche Wille
gebiert sich die Stitte, in der er gefasst und gegriindet ist, wobei diese
Stiitte ewig schon das zu »besitzen« scheint, wodurch sie geboren ist:
den ungriindlichen Willen. Somit soll zum Ausdruck gelangen, was

2+ 1932/33, 319. In den variierenden Darstellungen Béhmescher Philosophie ist man
sich {iber das Herausragende dieser Denkleistung Béhmes einig. In diesem Sinne fasst
E. Lemper den Grundton der Bhme-Beurteilung zusammen: »Der wesentliche Beitrag
des Philosophus teutonicus zur Philosophiegeschichte ist in seiner Dialektik zu sehen.
Sein dialektisches Verstiandnis vollzieht sich auf einer neuen Stufe. Innerhalb der Ent-
wicklungslinie naturphilosophischen Denkens stellt sie einen Hohepunkt dar.« (1976,
144)

B Gw, 1, 4.

26 Fbenda 1, 11.

214  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

kaum zum Ausdruck gelangen kann: dass die von Bohme beschriebe-
ne Entwicklung wiederum gar keine Entwicklung ist, dass der »An-
fang« Gottes nichts anderes als Gott selbst ist, dass sozusagen nichts
»synthetisch« hinzukommt, sondern dass im Gottesbegriff, in der
»Stitte« des ungriindlichen Willens, diese Verursachung ewig impli-
ziert und gesetzt ist. Deshalb spricht Bshme auch explizit vom »im-
mer ewigwihrenden Anfang«®’. Es scheint demnach wenig Sinn zu
haben, der Frage nachzugehen, wo der Ubergang von »Ungrund« und
»Wille« liegt, wie beides tiberhaupt vereinbar sein kann, weil diese
Frage in einen unlésbaren Zusammenhang Zasuren und Trennungen
einfiihrt, die nach Bshme nicht statthaft sind. Ausser dem »Grund«
gibt es keine Begriindung fiir den Ubergang aus dem Ungrund?®®.
Hans Grunsky weist daraufhin, dass sich Bshme selbst »der un-
geheuren Paradoxie, daf ein subjektloser Wille sich selber erst zum
Subjekt macht, vollig bewufst«? ist. In der Schrift tiber die Mensch-
werdung Jesu Christ schreibt er: »Derselbe Ungrund (...} hat einen

27 »Und also erkennen wit, was Gott (...) ohne einigen Grund und Anfang ist, dann es

ist ein immer ewigwihrender Anfang: Es anfinget sich immer und von Ewigkeit in
Ewigkeit, da keine Zahl ist, dann es ist der Ungrund.« (ihM, 4, 9). Wiederholt méchte
Bohme deshalb klarstellen: »Und ob ich alhier geschrieben habe, als nihme es einen
Anfang, indem ich schreibe vom Aufgange (...) und Geburt des Géttlichen Wesens, so
solst du doch keinen Anfang verstehen: denn also ist die ewige Geburt, und solches ist
im Urkunde.« (3P, 4, 64). Deshalb ist es fiir das Verstehenwollen B6hmes »notwendig«,
—wie H. Martensen hinweist — »die Darstellung bestindig dadurch zu corrigiren und zu
suppliren, dass wir das Sukzessive umsetzen in das Simultane, dadurch, dass wir das
Ausgesonderte und speciell Hervorgehobene zur Totalitit der Cirkularbewegung
zuriickfiithren (...)« (1882, 41f.).

28 Das Verhiltnis vom Ungrund zum »Grund« als » Anfang aller Wesen« stellt einen
vor die klassische Aporie, die durch Plotins Denken einer Emanationsbewegung aus dem
Einen eingefithrt worden ist. Werner Beierwaltes bringt das Problem in seiner subtilen
Interpretationsweise in Abhebung zur Frage: »Warum ist iiberhaupt Seiendes und nicht
vielmehr nichts?« durch folgend modifizierte Fragestellung auf den Punkt: »Warum ist
aufler dem Finen iiberhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts Anderes als es selbst?«
Im Blick auf das neuplatonische System antwortet Beierwaltes auf diese Frage mit einer
Reflektion, die auch fiir das Verstehen von Béhme erhellend scheint: » Antworten, die
eine Begriindung zu geben versuchen, lassen den Fragesinn notwendig im Dunkel. Sie
bleiben zweideutig, da die Begriindung den wahren Grund nicht anzugeben vermag.
Daf das Eine selbst zum Grund »wird« oder immer schon griindender Grund ist, bleibt
selbst grundlos. »Grundlos« heifit, dal der Grund fiir den Akt des Griindens keiner
eigentlichen Begriindung bedarf. Die Frage nach dem Grund des Griindens und die
begriindenden Antworten darauf machen so lediglich die aporetische Situation mensch-
lichen Fragens angesichts des schon Gegriindet-Seienden offenkundig.« (W. Beierwal-
tes, 1981, 111.)

91984, 74.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

215


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Willen, nach welchem wir nicht trachten noch forschen sollen, denn
es turbiret uns.«®° Das Ungriindige — so scheint Bohme geduldig ein-
prigen zu wollen — ist eben nur fassbar im Gefassten, in der Form
seiner Fasslichkeit. Darum sei dieser Aufforderung, an besagter Stel-
le nicht weiter zu »forschen, gerne nachgekommen. Eine Betrach-
tung, die vielversprechender erscheint, ergibt sich im Blick auf die
Eigentiimlichkeiten des Wortfeldes dieses Willensbegriffs. Darin
niamlich tritt der Grundkreislauf des Anfangs, der nirgends zu begin-
nen und zu enden scheint, deutlicher hervor. Béhme beharrt beziig-
lich seines Begriffs des »Willen« namlich nicht auf Eindeutigkeit,
sondern scheint bewusst ein Spektrum von Termini einzufiihren,
die thn modifizieren, erweitern, extra vage halten. Setzt Bohme
manchmal die Worte Nichts, Lust, Begierde, Sucht, sogar Verstand
wie Synonyme dieses Willensbegriffs ein, um sie als Umschreibung
auch wieder aufzuheben®?, so sollte man das nicht gleich als man-
gelnde Systematik auffassen, sondern als — wenn auch etwas hilf-
losen — Versuch, diesen Begriff weitgehend von reduzierenden,
anthropomorphen Mustern freizuhalten. Sein Anliegen, von vor-
schnellem Verstehen und Vorstellen abzuhalten, ist so stark, dass er
sich am Ende des ersten Kapitels seiner »Gnadenwahl« damit eigens
an den Leser wendet: »Dieses habe ich darum etwas weitlauftig (1)
vorgebildet, dafy der Leser den ersten Grund verstehen lerne, was
Gott sey und wolle; und daf3 Er nicht einen bésen und guten Willen
in dem Einigen, unnatiirlichen, uncreatiirlichen Gotte suche, und
daf er aus den Bilden von der Creatur ausgehe, wenn er will Gott,
seinen Willen, und sein ewigsprechendes Wort betrachten.«** (Her-
vorhebung D. S.)

#0 Mwll, 1, 8.

B So heisst es etwa an einer Stelle: »Magia ist die Mutter der Ewigkeit, des Wesens
aller Wesen (...) Sie ist in sich selber nichts als nur ein Willle; (...) Sie ist der Urstand
der Natur, ihre Begierde machet eine Einbildung ... etc.« (kE V, 1{f. Hervorhebung
D.S.) An anderer Stelle jedoch: »Der Ungrund ist ein ewig Nichts, und machet aber
einen ewigen Anfang, als eine Sucht; Dann das Nichts ist eine Sucht nach Etwas (...)
Und das ist der ewige Urstand der Magiae (...) und da doch dieselbe Sucht auch ein
Nichts ist, als nur blos ein Wille (...)« (ihM, 1, 1. Hervorhebung D. S.). Woanders
wiederum schreibt Bshme iiber den ungriindlichen Willen: er »ist weder Begierde noch
Lust; sondern er ist das Wallen oder Wollen.« (Gw, 4, 38). Im Mysterium Magnum
hingegen wird der »einige Wille« zusitzlich noch als »wahre(r) Verstand« ausgewiesen
(vgl. ebenda 5, 14). Hans Grunsky macht zudem auf den fliessenden Ubergang von
»Geist« und »Willen« aufmerksam (1984, 200).

2 Gw, 1, 30.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

»Auszugehen« hat man nach Bohme vor allem von jener Impli-
kation, die mit einem Willen notwendig einherzugehen pflegt: dem
Vorsatz. Unermidlich schreibt Bohme gegen die Denkweise eines
ewigen Vorsatzes im gottlichen Willen an, »denn — so beharrt er —
da ist kein Vorsatz, sondern eine Geburt; die ewige Geburt ist der
Vorsatz, als dafi Gott will Gott gebiren«®*. Genau dasjenige, was
den Willensbegriff zu charakterisieren pflegt, scheint Bohme aus-
streichen zu wollen: »den Inhalt, das Wohin?«**, um diesen zugleich
neu einzufiihren — jedoch frei von jeglicher Festlegung. Denn dieser
Willensinhalt ist das Ganze — Gott selbst bzw. konkreter noch: die
(Er-) Fassung des Ganzen als »Lust zur Offenbarung und Findung
der Eigenschaften«®®, als »Sucht nach Etwas®¢« insgesamt ohne Vor-
behalt.

Mit dem »Wohin« eines Willens verbindet man gemeinhin auch
eine Bewegung darauf zu. Diese Verkniipfung nun ist nicht nur tiber-
tragbar, sondern zentral fiir den Begriff des ungriindlichen Willens,
dessen bewegenden (und bewegten!) Charakter Bohme auch an der
Wortspielerei »Wallen oder Wollen«*” deutlich zu machen sucht. So
universal jedoch das »Wohin« dieses Willens, so umfassend auch die

2 Gw, 4, 42. Ausfiithrlich geht Bohme auf die Missverstindnisse hinsichtlich des » Wil-
lens« Gottes zwei Kapitel zuvor ein. Er schreibt: »von dem Willen Gottes, so wol von der
Schiedlichkeit des geformten Wortes und der Creatur, hat sie (die creatiirliche Vernunft
D. S.) keinen rechten Begriff. Denn hitte Gott iemals einen Rath in sich gehalten, (...)
so wire seine Offenbarung nicht von Fwigkeit, ausser Gemiithe und Stitte; so miiste
auch derselbe Rath iemals einen Anfang genommen haben, und miiste eine Ursache in
der Gottheit gewesen seyn, um welcher willen sich Gott in seiner Dreyheit berathschla-
get hitte (...). Nun aber ist Er selber das Finige, und der Grund aller Dinge, und das
Auge aller Wesen und die Ursache aller Essentz: aus seiner Figenschaft entstehet Natur
und Creatur, was wolte Er denn mit sich selber rathschlagen, so kein Feind vor Thme
noch hinter Thm ist, und Er alleine selber alles ist, das Wollen, Kénnen und Vermégen.
Darum sollen wir, so wir wollen von Gottes unwandelbaren Wesen einig allein reden,
was Er wolle, was Er gewolt habe, und immer will, nicht von seinem Rathschlage sagen,
denn es ist kein Rathschlag in Thme; Fr ist das Auge alles Sehens, und der Grund aller
Wesen; Er will und thut in sich selber imerdar nur Ein Ding, als: Er gebiret sich (...);
sonst will der Einige, ungriindliche Gott in sich selber nichts, hat auch in sich nicht
selber um mehrers keinen Rathschlag. Den wolte Fr in sich ein mehrers, so miiste Fr
demselben Wollen solches zu vollbringen, nicht genug allmichtig seyn; so kann Er auch
in sich selber nichts mehy, als nur sich selber wollen: denn was Er je von Ewigkeit gewolt
hat, das ist Er selber« (Gw, 2, 2—-4).

¥+ F Nietzsche, KSA 13, 300f.

2 Gw 1, 9.

%6 ihM, 1, 1.

®Gw;, 4, 39.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

217


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Art seiner Bewegung. Diese hilt sich offensichtlich nicht in den
Grenzen des Gegebenen auf als ein bestimmter, verindernder Im-
puls, sondern manifestiert sich als buchstéblich grund-legendes Ent-
stehungsgeschehen: als »Geburt«. Ebensowenig begrenzt sie sich
durch einen unterschiedlichen Anfangs- und Endpunkt, fillt doch
thr Anfang mit dem Ende zusammen: Gott will Gott gebéren. Der
ungrindliche Wille will demnach, was die Ursache seines Wollens
ist, fiir die er jedoch wiederum grundlegend ist usf. In einem beein-
druckenden Defintionsversuch driickt Bshme dies in folgender Weite
aus: »Das Wort Willen deutet an das Wollen oder Bewegen in der
aufthuenden Einheit, damit sich die Einheit selber (...) will, als das
Nichts in sein eigen Etwas, darinnen es sein Verbringen und Wollen
hat.«*® (Hervorhebung D. S.)

Bohme geht also von einer dynamisch schopferischen, sich
selbst generierenden Grundkraft aus, die man in plakativer Para-
phrasierung von Nietzsches »Willen zur Macht« als »Willen zur
(Selbst-)Empfindlichkeit« bezeichnen kénnte. Von besonderem In-
teresse fiir uns ist nun jener Prozess, der mit diesem Willen einher-
geht. Denn Bohme belésst es nicht nur bei dieser denkerischen
Grundsteinlegung, durch die er zeigt, dass Gott als ein »Selbst« zu
denken ist, welches sich selbst durch seinen Willen verursacht. Aus-
serst kithn méchte er noch tiefer in dieses Urgeschehen eindringen,
um die Momente der gottlichen Selbst-Konstitution darzulegen (wo-
bet — wie gesagt — nicht vergessen werden sollte, dass diese Entste-
hungsgeschichte sich immer auch auf paradoxe Weise unterminiert,
indem das Entstehende ewig schon da ist bzw. der Anfang ewig ist?).
Bohme unternimmt so den Versuch, Genese und Wesen des Selbst
insgesamt auf der Folie des Nichts — oder des Nicht-Selbst — zu erfas-
sen. Dieser Versuch ist fiir unsere Untersuchung von ausschlag-
gebender Bedeutung. Hier niamlich liegen die Wurzeln von Bohmes
schillernder Selbst-Einschitzung, sowohl der Gefahren wie der
Chancen; hier finden sich die Antworten zur Notwendigkeit des
menschlichen Selbstbezugs wie zu seiner Uberwindung; hier lichtet

»% Tab, 1, 15.

» In diesem Sinn weist auch G. Bonheim explizit daraufhin: »Béhmes Nacheinander
im Ewigen soll lediglich eine Verstindnis- und Formulierungshilfe bieten fiir eine im
letzten unfaflbare Sache und im Hinblick auf eine Sprache, in der sich, weil sie keine
Begriffe fiir Vorginge auflerhalb der Zeit bereithilt, nur sehr ungenau feststellen laf3t,
daB alle Prozesse im Ewigen >immer< und >gleichzeitigc vonstatten gehen.« (1992, 65).
Vgl. zum gleichen Problem auch R. Pietsch, 1988, 256.

218  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sich die untergriindige Struktur, auf der die Transformationsleistung
der Demut beruht.

3. Von Einheit zu Eigenheit

Bohmes Begreifen der Entstehungsmomente des Selbst ist bemer-
kenswert in verschiedenen Hinsichten. In der Urspriinglichkeit sei-
nes Ausgriffs versucht er zunichst das Spezifische des selbstischen
Wesens zu begreifen. Zugleich will er zeigen, dass aufgrund des Zu-
sammenhangs, in welchem das Selbst steht, dieses in einer dialekti-
schen Bewegung zu denken ist. Und dennoch hebt diese Dialektik die
ungrindliche Freiheit des Willens nicht auf. Dieser Ausgriffsweite
gerecht zu werden, stellt den Darleger von Bohmes Gedankengingen
nicht gerade vor eine leichte Aufgabe.

Eine vorangestellte Betrachtung soll versuchen, zunichst ein-
mal den Ansatz auszuleuchten, von dem aus Bohme das Selbst denkt.
Seine gleichsam wahrnehmende Denkweise scheint auch hier so un-
bedingt wie nur moglich an das zu Denkende heranzugehen. Vor-
gefertigte Begriffsschablonen ebnen nicht den Weg, auf dem sich sei-
ne Themen bewegen. Im Gegenteil, das »Nichts« schimmert — wie
gesagt — auch hier als »ungriindiger« Grund seines Zugangs durch,
wodurch seine Sensibilitit auf eigentiimliche Weise gesteigert er-
scheint. Merkmale des selbstischen Wesens werden zu Bewusstsein
gebracht, die aufgrund ihrer distanzlosen Nahe sich der Betrachtung
gewohnlich nur allzu leicht entziehen. So artikuliert sich fiir Bshme
in fast plastischer Gegenstindlichkeit das Gewicht, das dem Selbst
von selbst inhiriert, welches allein an der fraglosen Bedeutung des
»Eigenen« manifest ist. Das Begriffsfeld des Magnetismus (»Ma-
gnet«, »magnetische Begierde«, »der magnetische begierliche Wille,
»magnetisches Ziehen«*?), dessen sich Bohme bedient zur Um-
schreibung selbstischen Lebens, hat diesbeziiglich suggestive Aus-
druckskraft. Diese naturalistischen Metaphern lassen die Vorstellung
eines Gravitationsfeldes entstehen, welches das Selbst umgibt, und
streichen so den nicht selbst-verstindlichen Umstand hervor, dass es
einem Selbst jeweils um sich selbst geht; dass dem »Eigenen« eine so
starke und spontane Gewichtung zukommnt, die keiner dusserlichen
Rechtfertigung zu bediirfen scheint. In Bohmes Zugriff entsteht das
Selbst als ein Phinomen er-lebter, fokussierter Prioritit. Vor der Folie

# Vgl 7.B. Cl, 10 und Gw, 2, 14.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

219


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

des ungriindigen Nichts gewinnt es sein Wesen als eine sich selbst
(zusammen)haltende Entitit, deren bindender Schwerpunkt in nichts
anderem als eben sich selbst bzw. dem Eigenen liegt. Dieses Schwer-
gewicht des Selbst hingt jedoch untrennbar mit einer Welt zusam-
men, auf die es niederschlagen kann. Gemeint ist die Welt der Emp-
findungen, auf der das Gewicht des Selbst seinen Aufprall findet in
Schmerz, Bedringnis, Angst, seine Erleichterung durch Freude, Lust,
Wohlbefinden etc. Dadurch gewinnt seine Bedeutung selbst empfun-
dene Bestitigung, von der es unmittelbar und kaum ignorierbar in
Beschlag genommen ist. Auf diese Weise bildet das Selbst eine Art
Grundeinheit, das kontrastierende »Etwas« zum ungriindigen »Alles
und Nichts«, indem es gelebte Prioritit offenbar werden ldsst: sich
selbst als Prioritit. Aufgrund der Konzentration und Fokussierung
des selbstischen Wesens, dem es mit eiserner Kraft um sich selbst
geht, bildet es sozusagen ein Zentrum der Schwerkraft, in dem sich
die Unfasslichkeit der ungriindigen »Krifte« bindelt und fasslich
wird.

Diese Ziige des Selbst erwachsen seinem Bezug zur ungriind-
lichen Willensbewegung. Hieraus begriindet sich, warum dem Selbst
eine solch »magnetische« Kraft innewohnt. Denn nichts anderes als
die ungriindliche Begierde nach gottlicher (Selbst-)Empfindlichkeit
konstituiert diese selbstzentrierte Kraft. Hier ist der griindende Kon-
text des Selbst zu sehen: es wurzelt in der gottlichen Begierde nach
Selbst und ist thr Ausdruck. Mit Bohmes Worten: der mit dem Selbst
gesetzte Selbstbezug ist getragen durch die unendliche Sucht, mit der
der »unfafiliche Einige Wille Gottes« in der »Fafilichkeit« des »eige-
ne(n) gefassete(n) Willens« wohnen will*'. Wie sich jedoch diese
Begierde erfiillt, wie aus dem ungriindigen Begehren nach Fafilich-
keit das gottliche Selbst bzw. Gemiit hervorgehen kann, diese Frage
konfrontiert mit einer Sequenz dieses Denkweges, der zu folgen
nicht leicht fallt. Im Folgenden sei versucht, diese darzulegen und
dabei zugleich einen zuginglichen Interpretationsansatz zu finden.

Zunichst soll Bohme in gewohnter Dichte selber zu Wort kom-
men, um den »ersten Schritt« der Selbstfindlichkeit Gottes dar-
zustellen; namlich wie aus dem »einigen« der »eigene« Wille hervor-
geht. Im Anschluss an eine bereits bekannte Passage, (die als Einstieg
hier nochmals wiedergegeben wird), kristallisiert Bohme diese Bewe-
gung auf einem Abstraktionsgrad, der sich der Spétphase seines

M Vgl Gw, 9, 11.

220  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Werks verdankt: »Wann der ewige Wille nicht selber aus sich aus-
flésse, und fiithrte sich in Annehmlichkeit ein, so wire keine Gestilt-
nifd noch Unterschiedlichkeit, sondern es wiren alle Kriiften nur Eine
Kraft; so mochte auch keine Verstindnif3 seyn: Dann die VerstindnifS
urstindet in der Unterschiedlichkeit der Vielheit, da eine Eigenschaft
die andere siehet, probiret und will (...).Soll aber eine Annehmlich-
keit urstinden, so mufs eine eigene Begierde zu seiner Selbst Emp-
findlichkeit seyn, als ein eigener Wille zur Annehmlichkeit, welcher
nicht mit dem einigen Willen gleich ist und will: Dann der einige
Wille will nur das einige Gut, das er selber ist, er will sich nur selber
in der Gleichheit; Aber der ausgeflossene Wille will die Ungleichheit,
auf daf er von der Gleichheit unterschieden, und sein eigen Etwas
sey, auf dafl etwas sey, das das Ewige Sehen sehe und empfinde: und
aus dem eigenen Willen entstehet das Nein; dann er fithret sich in
Eigenheit, als in Annehmlichkeit seiner selber; er will Etwas seyn,
und gleichet nicht mit der Einheit, dann die Einheit ist ein ausflies-
send Jah, welches ewig also im Hauchen seiner selber stehet, und ist
eine Unempfindlichkeit, dann sie hat nichts darinnen sie sich moge
empfinden, als nur in der Annehmlichkeit des abgewichenen Wil-
lens, als in dem Nein, welche ein Gegenwurf ist des Jah, darinnen
das Jah offenbar wird und darinnen es etwas hat, das es wollen kann.
Dann Fins hat nichts in sich, das es wollen kann, es duplire sich denn
daB3 es Zwey sey; so kann sichs auch selber in der Einheit nicht emp-
finden, aber in der Zweyheit empfindet sichs. Also verstehet nun den
Grund recht; Der abgeschiedene Wille ist von der Gleichheit des ewi-
gen Wollens ausgegangen, und hat auch nichts, das er wollen kann,
als nur sich selber: Weil er aber ein Etwas ist gegen der Einheit, (wel-
che ist als ein Nichts, und doch Alles ist} so fiihret er sich in Begierde
seiner selber ein, und begehret sich selber, und auch die Einheit, dar-
aus er geflossen ist.

Die Einheit begehret er zur empfindlichen Liebes-Lust, daf3 die
Einheit in thme empfindlich sey, und sich selber begehret er zur Be-
wegnif, Erkentnif und Verstindnif3, auf dafs eine Schiedlichkeit in
der Einheit sey, dafl Kriifte urstinden: Und wiewol die Kraft keinen
Grund noch Anfang hat so werden aber in der Annehmlichkeit Un-
terscheide, und aus welchen Unterscheiden die Natur urstindet. Die-
ser ausgeflossene Wille fithret sich in Begierde, und die Begierde ist
Magnetisch, als einziehend, und die Einheit ist ausfliessend. Jetzo ists
ein Contrarium, als Jah und Nein: Denn das Ausfliessen hat keinen
Grund, aber daf3 Einziehen machet Grund. Das Nichts will aus sich,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 221

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

daB3 es offenbar sey, und das Etwas will in sich, dafl es im Nichts
empfindlich sey, auf dafl die Finheit in thme empfindlich werde. So
ist doch Aus und Ein eine Ungleichheit. {...)

Dieser ausgeflossene, begehrende Wille ist einziehend und fas-
set sich selber in sich, darvon kommen Gestiltnisse und Eigenschaf-
ten (...}.«*? (Hervorhebung D. S.)

In einer eindriicklichen Leistung der Wortfindung spinnt
Bohme eine sich differenzierende Entwicklung aus einem einheitli-
chen Willensakt heraus: Der ungriindliche Wille zur (Selbst-}Emp-
findlichkeit wird, indem er sich selbst will, zu einem anderen??. Der
»einige Wille«, der gar nichts anderes wollen kann als sich selber,
geht eben damit aus sich aus. In seinem Wollen der Selbst-Annehm-
lichkeit oder -Empfindlichkeit »fiihrt er sich in Begierde seiner selber
ein« und wird damit ein »Etwas« gegentiber der ungriindigen Ein-
heit. Indem sich in thm die Einheit begehrt, entsteht bereits etwas
Anderes als Einheit, entsteht schon der Keim der »Schiedlichkeit in
der Einheit«. Unter diesem Gesichtspunkt wird der »einige Wille«
ewig zum »eigenen Willen«, indem er sich eben dadurch definiert,
sich selbst empfinden zu wollen. Auf diese Weise ist im Ansatz ein
Umschlag zu denken, in dem sich das Eine als Eigenes, der ausflies-
sende Wille je schon als einschliessender, das »Ja« als »Nein« mani-
festiert.

Die Paradoxie dieser Begierde als Anfang alles Entstehens be-
steht nicht nur darin, dass dasjenige begehrt wird, was zugleich Ur-

. BgO), 3, 4-11.

* Auch an diesem Punkt ergibt sich eine Parallele zu Plotins Emanationsbewegung,
die, obwohl nicht am Begriff des Willens, sondern eher am Begriff des Denkens fest-
gemacht ist, einen dhnlichen Zusammenhang von Einheit und Unterschiedenheit — in
Plotinscher Terminologie: von Einem und Geist — aufweist. Beierwaltes fasst diesen so
zusammen: »Da das Fine jedoch in sich selbst beziehungslos ist und daher auch nicht
sich selbst zu denken vermag, ist die Zeugung des Geistes nur so zu verstehen, daf§ das
Eine in der Hinkehr auf sich selbst es selbst blieb und zugleich ein Anderes wurde: dasin
der Vielheit sich selbst reflektierende Eine, Geist. sHinkehr des Einen zu sich selbst<
kann sich {iberhaupt nur im Akt seines Hervorgangs in die Vielheit und in deren Re-
flexion vollziehen. Geist wire demnach die Selbstreflexion des Einen in der durch diese
selbst konstituierten Vielheit, Reflexion des Einen im Anderen.« (1981, 15) Paul Deus-
sen bereits erwihnt die bei Bshme vorzufindende Verkniipfung von der christlichen mit
der neuplatonischen Tradition hinsichtlich des »Auseinandertretens des Einen« (vgl.
1911, 38). R. Heinze, der seinerseits auf inhaltliche Briicken zu Plotin aufmerksam
macht, bietet eine etwas nihere Gegeniiberstellung (vgl. 1970, 193ff.) Zur Aufdeckung
einer neuplatonischen »Traditionskette« zu Bohme hin vgl. auch S. Wollgast, 1988,
6861.

222 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sache dieses Begehrens ist, sondern auch darin, dass eben durch das
Begehren selbst je schon eine Entfremdung vom Begehrten ein-
gefiihrt ist. Diese Paradoxie sitzt im Zentrum von Bohmes Gottes-
begriff als Wille zur Selbstempfindlichkeit. Dadurch vermeidet
Bohme einen dualistischen Ansatz. Das Begehren Gottes wird nicht
in ein Anderes Gottes verlegt als Anfangsimpuls alles Entstehens
und aller Bewegung. Der klassische Anfang aller Bewegung im ari-
stotelischen Sinn — »in der Weise des Begehrten«** gedacht —ist hier
sowohl erhalten wie radikal verdndert, indem das Begehrte mit dem
Begehrenden ineins fillt, der unbewegte Beweger je schon die Bewe-
gung ist. Denn der ungriindliche Wille zur (Selbst-)Empfindlichkeit
impliziert sowohl die begehrte, in sich ruhende Einheit wie die unter-
scheidende Bewegung davon.

In Bohmes viel gerithmter Idee des »Contrariums«, welches er
als Offenbarungs-bedingung der gottlichen Einheit entdeckt (denn
»diese hat nichts darinnen sie sich mége empfinden, als nur in {...)
dem Nein, welches ein Gegenwurf ist des Jah, darinnen das Jah of-
fenbar wird«) ist deshalb keine innergottliche Spaltung zu projezie-
ren?. Das »Eins« »dupliert« sich nicht im Auseinanderbrechen, son-
dern als Folge der Einheitlichkeit der ungriindlichen (Willens-)
»Kraft«, die »keinen Grund noch Anfang hat«, die nichts »wollen
kann als nur sich selber«. Die »Schiedlichkeit« der Krifte, damit »Be-
wegnif, Erkentnifi und VerstindnifS« hervorgehe®®, die » Annehm-
lichkeit der Unterscheide« entstehen in Bohmes Gott allein aufgrund
der Spannung des einen, auf nichts anderes als sich gerichteten
gottlichen Willensvollzug, dessen unldsbarer Gesamtzusammen-

# Metaphysik, XII. Buch, 1077a.

* In diesem Sinn betont auch Ernst Benz: »Der Gegensatz selbst ist nur Mittel und
Weg der Offenbarung, das Geoffenbarte selbst ist aber Eines und erscheint am Schluf3 in
seiner erfiillten und verwirklichten Einheit. Die stille Gottheit wird sich in dieser Of-
fenbarung ihres eigenen Wesens und ihrer Freiheit bewuf3t. Darum ist das Ende nicht
der Gegensatz, sondern die Uberwindung des Gegensatzes in der dargestellten und er-
kannten Einheit.« (1937, 134)

6 »Und kénnen doch nicht sagen, daf das Jah vom Nein abgesondert, und zwey Dinge
neben einander sind, sondern sie sind nur Fin Ding, scheiden sich aber selber in 2 An-
finge und machen zwey Centra (...), und wire keines chne das andere offenbar oder
wirckend« (BgO, 3, 3). Gertrud Bruneder interpretiert diese »zwey Dinge«, die doch nur
»Ein Ding« sind mit Hilfe des idealistischen Vokabulars: »Mit dem Baader-Hegelschen
Terminus sMoment« wire dies wohl zu vergleichen, worin Begriffe in der dialektischen
Bewegung wohl unterschieden, aber nicht getrennt werden kénnen, wo man wohl ab-
strakt unterscheiden, aber nicht loslésen kann.« (1958, 102)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 223

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

hang sich auch in Bohmes Metapher des »Bandes« niederschlagt®”.
Die Spannung dieses »Bandes« treibt sich nun nach Bshme aus sich
heraus auf ein Hochstmass. Denn das Einziehen der »magnetischen
Begierde«, mit der das Ungriindliche sich begehrt, kennt konse-
quenterweise kein Ende, geht ins Unendliche. Grenzenlose Selbst-
Unterschiedenheit markiert so den zugehorigen Gegenpol, das Kom-
plimentir der ungrindlichen »ausfliessenden« Einheit. Dieser
komplimentire Pol hat einen Namen, der in der zitierten Passage
bereits gefallen ist: die »Natur« oder das »Feuer« als das »erste Prin-
cipium« gottlicher Offenbarung?®.

Mit dem Auftauchen dieses uns bereits bekannten Begriffs lich-
tet sich auf einmal ein Zusammenhang, der die — bislang (in bezug
auf Bshme) eher artifiziell auseinandergehaltenen — Gedankenebe-
nen anthropologischer und theogonischer Art direkt aufeinander
stossen lasst. Nun wird die untergriindige Struktur sichtbar, die
Bohmes Aufteilung menschlichen Lebens in Prinzipienrdume trigt.
Das erste Prinzip, welches nach Bshme selbstisches Leben kennzeich-
net in seiner selbst-bezogenen oder »einziehenden« Willensbewe-
gung, scheint nun in seiner inneren Notwendigkeit fiir die Offenba-
rungsbewegung aus dem Ungrund auf. Auch die Begriffswahl des
»Prinzips« kann somit besser einleuchten, ldsst sich Bshmes eigen-
williges Verstandnis doch erstaunlich direkt auf die urspriinglich an-
tike Bedeutungswurzel des Wortes zurtickbeziehen: »Sowohl das
griechische als auch das lateinische Wort bedeuten in der Umgangs-
sprache zweierlei: Anfang und Herrschaft. Die Alten scheinen aber
keine Verkniipfung zwischen den beiden Bedeutungen (etwa in der
Gestalt eines tiber den Ausgangspunkt hinaus das aus thm Aus-
gehende weiter beherrschenden Anfangs) vermutet zu haben.«*®
Bei Bohme scheint genau diese Verbindung beider urspriinglichen
Wortbedeutungen — wenn auch nicht in expliziter Form — vollzogen.
Einerseits ist die Bedeutung seines »Prinzips« fassbar auf der Linie
der aristotelischen Definition als ein »Erstes (...), von dem aus ent-
weder ein Ding ist oder entsteht oder erkannt wird«*®, interpretiert
Bohme sein »Principiume« selbst als »Grund und Anfang«®! des »ge-

&

¥ Siehe z.B. 3P, 4, 46, 3fL, 1, 121, ihM, 3,3.

% Vgl. z.B. Cl, 126 1., Clsp, 110, 113 Tab, 3, 6Pk, 1, 25f. und 6Pk, 2, 1.

* P. Aubenque: »Prinzip«. In »Historisches Wérterbuch der Philosophie«, Bd. 7, 1336.
® Metaphysik, V. Buch, 1013a.

=1l 127.

&

3
]

224 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

offenbarten Gott«®?, als prinzipiellen — nicht zeitlichen! — Beginn
von Offenbarung®. Andererseits umschreibt Bshme diesen Begriff
auch als ein eigenes »Centrum« innerhalb des Offenbarungsgesche-
hens, in dem sich die (Willens-) Bewegung nach Gesetzen entfaltet,
die diesem Anfang inhirent sind. Das »erste Principium« bedeutet
demnach jenen Offenbarungsvollzug, »da sich — so Bohme — der
eigene entstandene Wille in eine Annehmlichkeit zur Ichheit ein-
fithret, als in ein natiirliches Wircken, denn die Natur ist nur ein
Werckzeug Gottes, damit Gottes Kraft wircket, und hat doch auch
eigene Beweglichkeit vom ausgeflossenen Willen Gottes: Also ist
das Centrum der Punkt oder Grund der eigenen Annehmlichkeit
zur Ichheit, davon etwas wird«®* (Hervorhebung D. S.).

4. Die Empfindlichkeit des Unterschieds

Das erste Prinzip ist Anfang, indem es Grund-lage bildet, auf der sich
das Ungriindliche selbst empfindlich werden kann. Hier sozusagen
setzt die Offenbarung des Ungrundes an, »davor« ist nichts offenbar
bzw. das »Nichts« ist nur offenbar durch das »erste Prinzip«. In an-
deren Worten nochmals versucht: Offenbarkeit insgesamt ist nicht
ohne dieses erste Prinzip zu denken. Ist »etwas« offenbar, so beruht
es auf diesem Prinzip. Inwiefern jedoch bezeichnet Bohme in zitierter
Passage das Prinzip als »Werkzeug«? Denn diese Bezeichnung mag
irrefithrend sein, suggeriert sie doch eine Passivitit, die diesem Prin-
zip nicht eignet, zudem auch die falsche Vorstellung, als ob mit die-
sem »Werkzeug« ein »Werkmeister« die Schopfung baue. Dies steht
offensichtlich kontrir zu Bohmes Auffassung, der von diesem Miss-
verstindnis gerade abbringen will, sogar eingehend betont, dass Gott
nicht als »Macher in der Natur« zu verstehen sei, sondern als » Eroff-
ner und Sucher des Guten«** (welches er selbst ist). Zudem zeichnet
sich — entgegen der Suggestion, die das Wort »Werkzeug« erzeugt —
das erste Prinzip im Gegenteil durch »eigene Beweglichkeit« aus —
wie Bohme in diesem Zitat noch relativ milde ausdriickt. Im Klartext
kann jedoch von einer reissenden, biichstiblichen Eigen-Dynamik

22 Clsp, 111.

> Diese Entzeitlichung der Bedeutung des Anfang geht nach P. Aubenque auf die neu-
platonische Modifikation des Prinzipienbegriffs zuriick. Vgl. Historisches Wérterbuch,
1342.

4 Cl, 24,

> ihM, 7, 1.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 225

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gesprochen werden, die Bohme unter den statischen Begriffen eines
»ersten Prinzips« oder »Werkzeugs« entfaltet. In dieser Hinsicht
scheint die Bezeichnung des »Feuers« von weit treffenderer Aus-
druckskraft, wobei es sich noch erweisen muss inwiefern. Wenn je-
doch vom Werkzeugcharakter des »ersten Prinzips« gesprochen wer-
den soll, so allenfalls in ausgesprochen dialektischer Weise. Denn aus
dieser nein-wirts gerichteten, ausschliessenden, Ich-Zentren bilden-
den Willensbewegung entsteht zunichst, wie gesagt, der Gegenpol
dessen, was der ungriindliche Wille will als Empfindlichkeit der un-
fasslichen und umfassenden Einheit des Ungrunds, als Annehmlich-
keit der einen ungriindigen Kraft, in der Alles als Eines liegt. Die
»Herrschaft«, die im »ersten Prinzip«, im »Grund«, oder »Werk-
zeug« gottlicher Offenbarung wirkt, manifestiert deshalb — so
Bohme explizit — »nicht Gott selber«, kann diesen auch nicht »begrei-
fen«®s. Denn das erste Prinzip in seiner »Eigenschaft des Einziehens
in das Nein (...) gleichet sich nicht mit dem Jah, als mit der Einheit,
denn sie machet in sich eine Finsternif3, das ist eine Verlierung des
Guten.«® »Verlierung des Guten« soll ausdriicken, dass zunichst
genau das »verloren« geht, um was es bei der Offenbarung eigentlich
geht: namlich das umfassend Gute, welches in der Gottes-Findlich-
keit und -Empfindlichkeit liegt. Und doch — so betont Bohme in allen
Schriften — wiirde »Gottes Majestit, in wircklicher Kraft zur Freude
und Herrlichkeit, (...) nicht offenbar ohne das Anziehen der Begier-
de, und wire auch kein Licht in Gottlicher Kraft, wenn sich nicht die
Begierde einzdge und tiberschattete, darinnen der Grund der Finster-
nif3 verstanden wird, welcher sich denn fiihret bis zu des Feuers
Anziindung, alda sich Gott einen zornigen Gott, und ein verzehrend
Feuer nennet, da die grosse Schiedlichkeit, auch der Tod und Sterben,
und denn das grosse lautbare creatiirliche Leben urstindet und ver-
standen wird.«**

Der Weg zur Gottesoffenbarung fithrt nach Bshme also not-
wendig tiber die Schiedlichkeit, welche alle Gegensitze des Gottes-
begriffs zu enthalten scheint: Finsternis, Zorn, Tod, creatiirliches Le-
ben. Wie jedoch denkt sich Bohme diesen Weg konkret? Wie entsteht
aus dem Leben der »Schiedlichkeit«, in der nicht Einheit, sondern
Andersheit in schmerzhaftem Niederschlag empfindlich ist, die

3 Cl, 25.
¥ BgO), 3, 14.
5 Gw, 2, 14.

226  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fihlbar gewordene Einheit? Typisch fiir die Bshmesche Denkart ist
es, dass es fiir ihn keine Aufhebung des Unterschieds vermittels logi-
scher Kunstgriffe gibt. Gegeniiber der Plotinschen Vorgangsweise
zum Beispiel, dessen Geistbegriff miihelos »die Andersheit in die
Einheit auf(hebt)«, weil er aufgrund seiner Reflexion seine Identitit
im Denken der Unterschiede erkennt und vollzieht?®, wirkt Bohmes
Uberwinden inner-géttlicher Andersheit dramatisch durchlebt. Auch
wenn bei ihm in gewisser Hinsicht von einer »Naturdialektik«?°
(d.h. eines dialektischen Vorgangs innerhalb des ersten Prinzips) ge-
sprochen werden kann, so ist dieser von einem ganz eigenen, hochst
lebendigen Charakter. Das heisst auch, dass sich Bshmes Ansatz von
der Dialektik Hegelscher Prigung zum Beispiel dadurch unterschei-
det, dass die begierige » Andersheit« sich nicht durch eine dialektische
Bewegung von selbst in die Gotteseinheit aufhebt, es sei denn, sie
will es. Wie jedoch ist im Wollen ein solcher Ubergang moglich,
wenn gerade das Wollen, welches den » Anfang« des offenbaren Le-
bens im ersten Prinzip konstituiert, ins entfremdende Begehren
fihre?*'? Und je mehr das ungriindliche Begehren begehrt, desto
mehr scheint es sich vom Begehrten zu entfernen. Bohme schreibt
hierzu explizit: »So sinnen wir ietzt dem Begehren nach, und befin-
den, dafd es ein strenges Anziehen sey, gleich als ein ewig Erheben
und Bewegen: denn es zeucht sich selber in sich und schwingert sich,
daB also aus der diinnen Freyheit, da Nichts ist, eine Finsternif$ wird;
(...} Jetzt will der erste Wille von der Finsternifs frey seyn, denn er
begehret Licht, und mags doch also nicht erreichen; denn je grosser
das Begehren nach der Freyheit ist, je grosser wird das Anziehen und
der Stachel der Essentien, welche im Ziehen (oder Begehren) urstin-
den.«2?

2 Vgl. hierzu die klare Darstellung von W. Beierwaltes, 1980, 31 ff.

% Vgl G. Bshme, 1989, 166.

%1 »Und ist uns vom 1. Principio (...) zu verstehen, als daf§ der ungriindliche Wille im
Centro des Ungrundes, darinnen das ewige Wort von Ewigkeit immer erboren wird,
begehrende sey, denn der Wille begehret das Centrum als das Wort oder Hertze« (6Pk,
1,28).

% 6Pk, 1, 38-39. In G. Bonheim plastischer Darstellung dieses Prozesses ist diese Aus-
sichtslosigkeit des begierigen Triebs folgend zusammenfassend dargestellt: »Der Wille
verfinstert, »iiberschattet«, oder genauer, er verfinstert sich selber. Gebrochen ist er
damit aber keineswegs. Der Kokon mit dem er sich selbst umspinnt, bewirkt im Gegen-
teil, daf} sein Verlangen nur umso gewaltiger zum Ausdruck kommt. Eingezwingt in-
mitten einer undurchdringlichen »Begreiflichkeit« wird er letztlich zur jedes Mafs iiber-
schreitenden Raserei.« (1992, 74)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 227

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Aus diesem »strengen Anziehene, dessen unvermeidliche Wi-
derspriichlichkeit darin besteht, dass es sich proportional zu dem,
was im Begehren angezogen werden soll, entfernt, entsteht eine
»Qual«?* bzw. Qualititen, fiir deren Beschreibung er naturalistische
wie psychische Begriffe ineinander tibergehen ldsst**. Die Chronolo-
gie der Entstehung der Qualititen (oder auch »Essentienc) sei hier
tbergangen. Wichtig erscheint fiir uns vor allem, das alles Entstan-
dene atmosphirisch wie unter dem Regiment der einen »Qual« der
Begierde steht. Diese charakterisiert Bohme auf einer ersten Ebene in
der Parallelitit von Finsternis, Bitterkeit, Leiden und Angst als emp-
findliches Korrelat dessen, dass mit dem Entstehen zunichst Ent-
fremdung zum Ursprung entsteht, dass im Entstehen die ungeheure
Spannung einer Begierde zum Austrag kommt, die aus sich heraus
bloss das Gegenteil des Begehrten gebiert?®.

% Vgl z.B. 6Pk, 1, 37.

%+ N. Berdjajew fasst dies so zusammen: »Fiir Bshme sind die natiirlichen physischen
Elemente zugleich auch seelische Elemente. In der Natur sieht er das gleiche wie im
Geist. Der Mensch — ein Mikrotheos und Mikrokosmos. (...) Nur darum sei ja die Er-
kenntnis Gottes und der Welt méglich. Die unsichtbare geistige Welt sei die Grundlage
der sichtbaren materiellen Welt.« (1923, 317).

5 Zwei eindriickliche Beispiele sollen BsShmes Umschreibung dieser »Qual« des ersten
Prinzips in ihrem Gemisch von naturalistischen und psychischen Elementen verdeutli-
chen. » Also sollen wir auch von wegen der Finsternifs reden: die ist in sich eine Finsper-
rung, und da doch auch nichts ist, das sie sperret, sondern sie sperret sich selber, und
erbieret sich selber, und ist selber eigen Feind, dann sie machet ihr Qual ohne Grund und
Zahl, und hat keinen Geber der dis gibet, als der Fisnternifs eigne Gestalt. Das urstindet
vom ersten Begehren, da das Begehren in sich zeucht und sich schwingert, daf3 es ein
stachlichter, bitterer, herber, harter, kalter, grimmiger Feuer-Geist ist. Dann das Begeh-
ren machet herbe vom Anziehen im Willen, so ist das Ziehen stachlicht, und das Leiden
bitter, welches der Wille nicht will (...).Also entstehet im bittern Leiden die grosse
Angst, da doch auch nichts ist das da leidet, sondern es ist in sich selbst also, und ist sein
eigen Leben« (40F 1, 49).

»Also ist nun erkentlich, was der erste Wille zum Feuer wircke und thue, als nemlich
strenge, harte bitter und grosse Angst (...) denn der Wille will von der grossen Angst
frey seyn, und mag doch nicht: Er will fliechen, und wir doch von der Herbichkeit gehal-
ten; und je grésser der Wille zum Fliehen wird, je grésser wird der bittere Stachel der
Essentien und Vielheit. Als er denn nicht fliechen kann, auch nicht tiber sich steigen, so
wird er drehen als ein Rad (...).So dann das grosse und starcke Gemiithe der Angst-Ge-
stalt also in sich als ein Rad gehet, und immer das strenge Anziehen zerbricht, und mit
dem Stachel in Vielheit der Essentien bringet; und aber in der Angst wieder im Rade in
eins als in ein Gemiithe fasset; so ist das Angst-Leben ietzt geboren, als die Natuz, da ein
Rigen, Treiben, Fliechen und Halten ist, darzu ein Fiihlen, Schmecken und Héren: und
ist doch nicht ein recht Leben, sondern blos ein Natur-Leben (...); denn es hat kein
Wachsen, sondern ist gleich einer Unsinnigkeit oder Tollheit, da etwas in sich drehend

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Was in philosophischen Systemen unter dem glatten Gehiduse
von »Identitit und Differenz« gedacht wird, wird so bei Bshme auf-
gebrochen in eine gefiihlte und empfindliche Innenseite. Das — vor
allem durch Hegel — in abstrakte Hohen getriebene Wort der »An-
dersheit« oder des »Unterschieds« wird in die Zone der Empfindlich-
keit tibersetzt, die nach B6hme untrennbar ist vom »Unterschieds, ja
durch diesen und mit diesem allererst hervorgeht. Die Geburt von
»Etwas« in Unterscheidung zur ungriindigen Einheit geht — so lasst
sich im Bild verbleibend sagen — mit Schmerz im weitesten Sinn
einher; bzw. die Geburt von »Etwas« iiberhaupt ist zugleich die Ge-
burt der Empfindung als Schmerz. Das Ausgehen aus der »Unemp-
findlichkeit« des »Ungriindigen« oder »Nichts« schléagt sich demnach
zunichst als Leiden nieder, das aus seiner Empfindlichkeit nicht ent-
kommt und so sich aus sich selbst heraus vermehrt. Nochmals soll
Bohme selbst zu Wort kommen, um die qual-volle Zone der mit dem
ersten Prinzip einhergehenden Empfindlichkeit in threm Spektrum
auszuleuchten: »So nun solch Einziehen und Wesen nicht mag das
Licht der Einheit Gottes erreichen, dadurch es geséinftiget wird, so
bleibets in sich eine eitele Feindschaft, und ist eine Qual des Wiitens
und Aufsteigens, daraus eigen Annehmlichkeit und Hoffart urstin-
det, denn der Wille eigener Annehmlichkeit ist falsch, und ein steter
Zerbrecher seiner selbst, als seines Wesens; und verstehet man in
diesen zweyen Gestalten als Begierde und Einziehen, in ihren aus-
fliessenden Eigenschaften Gottes Zorn: Und ob sie wol der Grund des
empfindlichen Lebens sind, so aber das Licht darein scheinet, so sind
sie der Grund der Freudenreich, als eine innere Bewegnif8 der Einheit
Gottes, und ein Grund der fiinf Sinnen, daraus auch das creatiirliche
Leben seinen Anfang genommen hat, darinnen auch seine Verderb-
nif3 stehet, so ferne es das Licht verleuret, denn es ist der Quall der
hollischen Angst, als die Ursache der Peinlichkeit, und ist doch auch
die Wurtzel des natiirlichen Lebens. «*¢

Da diese Willensbewegung aus sich heraus ihr Ziel — das »Licht
der Einheit Gottes« — niemals erreichen kann, ist sie buchstiblich
»falsch«. Die korrespondierende Fihlbarkeit ihres auswegslosen
Vollzugs weist Bshme als die »Quall der hollischen Angst«*” aus.

fahret als ein Rad, da wol ein Band des Lebens ist, aber ohne Verstand und Erkentnifs,
denn es kennet sich selber nicht.« (6Pk, 1, 47-49).

%5 Tab, 36

%7 Ernst Benz erdffnet mit seiner Auslegung dieses Grundmomentes der Angst, wel-

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 229

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Dieser Quelle entspringen die Geftihlsqualititen der Peinlichkeit,
d.h. Feindschaft, Zorn, auch Neid und Geiz, wie an anderen Stellen
betont, vor allem aber auch die Hoffart. Der Hinweis auf den derart
urspriinglichen Zusammenhang dieser Empfindlichkeiten ldsst wie-
derum die Verbindung aufleuchten, in welcher menschliches Leben
nach Bohme zum ungriindigen Willensvollzug steht. Sichtbar wird
die Macht der Qualititen selbstbezogenen Lebens darin, dass ihre
Waurzeln in das Urgeschehen des theogonischen Prozesses reichen.
Der Mensch im dominanten Anspruch der Selbstsucht ist deshalb in
genauso umfassenden und konkreten Sinn »imago irae«, ein Abbild
des Zornes (Gottes), wie er »imago dei« sein kann. Der willentliche
Anspruch, das Ganze in ein Selbst zu »ziehen«, griindet im letzten
auf der ungriindlichen Willensbewegung als ewiges Moment der
Trennung, der »Selbst-Zerbrechung«. Von hier aus quillt simultan
die Quelle der »Peinlichkeit«, aus der alle Formen der Schmerzes
aufbrechen, worunter Bshme merkwiirdigerweise auch die »Hof-
fart« zihle. Womoglich deshalb, weil sie fir ihn ein Selbstgefiihl dar-
stellt, welches notwendig unbefriedigt bleibt, weil sie nicht zu der
fihlbaren Fiille des Lebens gelangen kann, sondern stets zirkuliert
in den schmerzhaften Miihlen des trennenden und zerbrechenden
Selbst.

So wertend die Gemiitsqualititen des ersten Prinzips erscheinen
mogen, sind sie dennoch in diesem Kontext, mit Nietzsche gespro-
chen, in einem »aussermoralischen« Sinn aufzufassen. Obige Passa-
ge namlich macht unmissverstindlich auf die notwendige Stellung
aufmerksam, in der die Sucht nach »Selbannehmlichkeit« zum Of-
fenbarungsprozess steht. Das » Aufsteigen« des Selbst, die Begierde
zur Selbstmichtigkeit bildet — so wortlich — die »Grundlage« fiir das
»empfindliche Leben« aus dem » Ungrund« (wobei sich hier in der Tat
s0 etwas wie eine metaphysische Fassung des nietzscheanischen Dik-
tums des »Willen zur Macht« hineindeuten liesse}. Nur tiber diesen
Willensvollzug konstituiert sich das »Freudenreich« Gottes.

ches das Leben des ersten Prinzips als Ganzes durchdringt, eine einleuchtende Perspek-
tive: »Dieses unbewuflte Empfinden des Gegensatzes zwischem dem gottlichen Zen-
trum und dem natiirlichen Zentrum, zwischen denen sich das Leben bewegt, nennt
Béhme die Angst. Sie ist die Empfindung des metaphysischen Absturzes in den Tod in
der Verwirklichung des eigenen Lebens selbst; sie ist die geheime innere Mahnung des
Todes, der in diesem Leben um sie frift, je stirker und konzentrierter es fiir sich zu
leben scheint (...). In dieser Angst empfindet das Leben den Gegensatz zwischen Leben
und Tod als die eigentliche Spannung seiner Bewegung.« (1937, 137)

230  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Somit zeigt sich der Antworthorizont auf die im vorigen Ab-
schnitt formulierte Frage nach dem von Bohme gedachten Sinn der
natiirlichen Selbstbezogenheit tiberhaupt. Im einem Zug damit wird
aber auch der spekulative Hintergrund sichtbar, aus dem sich seine
Forderung nach Selbst-Uberwindung speist. Denn obwohl die Selbst-
begierde die Bedingung fiir das Leben und die »innere Bewegnifs der
Einheit Gottes« darstellt, so erfiillt sich diese — wie zu zeigen sein
wird — nur dber thre (Auf-) Gebrochenheit.

5. Von Eigenheit zu Einigkeit

Um sich dieser letzten Aussage zu stellen, sollte man die Begierde
nach Selbst-Annehmlichkeit wieder in den Kontext des Ganzen stel-
len. Der Wille des ersten Prinzips erfihrt ja die grundlegende Inter-
pretation, »Sucht« nach dem »Etwas« zu sein, welches der Ungrund
ist, Begierde zur »TFasslichkeit« des »Unfasslichen«. Diese Formulie-
rungen fihren eigentlich schon vor Augen, warum der Wille des
ersten Prinzips aus seiner »Natur« heraus niemals zum Ziel fithren
kann. Wie jedoch kann er dennoch Bedingung fiir das Gelingen der
Offenbarungsbewegung in der Emp-findlichkeit Gottes sein? Um die
Antwort auf die kiirzeste Formel zu bringen: aufgrund von nichts
anderem als eben der Bodenlosigkeit und Ziellosigkeit seines Unter-
fangens. Gerade dadurch scheint er das Wesen des Ungrunds zur
Empfindlichkeit zu bringen. Denn dieses impliziert ja genau das:
nicht er-fassbar, nicht ergriindbar, nirgendwo Grund zu sein. Aus
dem Nicht-zum-Ende-kommen-Kénnen der Sehnsucht, aus der
Unméoglichkeit der fassen wollenden Begierde entsteht die Fiihlbar-
keit des ungriindigen Unfasslichen. Deshalb, so liesse sich formulie-
ren, liegt nirgendwo anders als in der »Unsinnigkeit«*® des »natiirli-
chen« Willenstriebs sein eigentlicher Sinn. Indem némlich die Sucht
nach Selbst sich nicht griinden kann, wird das ungriindige Wesen des
Selbst offenbar. Indem sich die Selbster-fassung als unmoglich er-
weist, offenbart sich sein grundloser Grund®*®. Durch die Fihlbar-
keitszone der unendlichen Begierde wird das Wesen Gottes — als das
ewig Vollendete, un-endlich (Selbst-}Geniigsame — offenbar als der

¢ Vgl. 6Pk, 1, 471f.

% Diesen Interpretationsweg scheint auch E. Lemper anzudeuten, wenn er formuliert:
»In diesem Suchen findet sich Gott als Selbstschopfer, als Vater, Erleuchter und Beseeler
der Welt« (In: J. Garewicz u. A. M. Haas, 1994, 58, Hervorhebung D. S.).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

231


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Inbegriff des immer schon erreichten Ziels, welches »ist Begierde-los
(...}, (be)darf nichts, es ist alles sein und ist selber alles«¥®. Gemiss
Bohmes Denkart bedeutet das in der Ubersetzung in Gefiihlsqualiti-
ten zugleich das Fihlbarwerden von Erlsung, Barmherzigkeit, Liebe
als Empfindung des nicht ergriindbaren Gesamtzusammenhangs aus
dem Ungrund, denn »es ist alles sein und ist selber alles«.

Solche Sitze jedoch greifen vor. Denn aus der schmerzhaften
Zone des Ur-Triebs zum Selbst entspringt die Fiihlbarkeit Gottes
nicht ohne Ubergang. Woher sollte sie auf einmal entstehen? Damit
sie hervorgehen kann, muss der Wille —als Substrat der Offenbarung
— sie wollen, seine Willensart muss sie aus sich hervorbringen
konnen. Sein in Sinnlosigkeit stagnierter Bezug zum Ungrund eroff-
net die Empfindlichkeit Gottes nur, wenn er sich auf sein Wesen als
Unfassliches willentlich ein-ldsst, d.h. wenn er seine Sucht nach
Selbst-Fassung ldsst. Im Sterben seines griinden-wollenden Eigen-
Lebens erst tritt sein Wesen als allumfassend griindender Ungrund
hervor. Die ewige »Selbstfindlichkeit« Gottes offenbart sich demnach
im Lassen der Suche, der Sucht danach. So vollzieht sich der un-
griindliche Wille zur Selbst-Annehmlichkeit in seiner Uberwindung:
in der Gebrochenheit der einziehenden und ausgrenzenden Willens-
bewegung wird der grenzenlos einschliessende Charakter des gottli-
chen Willens empfindlich, lebendig. Bohme schreibt: »wir meinen
nicht dafl die Geburt (hier Synonym fiir das erste Prinzip*) ausser
sich die Freyheit ergreiffe, sondern in sich im Centro: sie greiffet sich
selber in sich, und machet Majestit in sich selber; und da doch keine
Einsperrung ist, sondern ist gleich als wann aus einem Tode oder
Nichts ein Leben wiirde.«*”

Die Befreiung der in ihrem Vollzug gefangenen Begierde zum
Selbst geschieht also tiber einen >Tod< »Im Feuer ist der Tod: Als das
ewige Nichts erstirbet im Feuer, und aus dem Sterben kémmt das
heilige Leben; nicht dafs es ein Sterben sey, sondern also urstéindet
das Liebe-Leben aus der Peinlichkeit«*”. Ungeheurlich ist dieser Ge-

w0 Sg 6, 2.

7t Vgl. zur Gleichsetzung von >Prinzip< und >Geburt< z. B. 3P, 5, 6 oder 40 E 1, 31.

72 40F 1, 30.

7 Gw, 2, 32. Es ist merkwiirdig, dass ausser H. Grunskys detaillierter Analyse (vgl.
1984, 160ff.) und E. Benz’ Darstellung (vgl. 1937, 138ff.) kaum jemand den >Tod« als
notwendiges Ubergangsmoment innerhalb vom Béhmes Theogonie entdeckt oder her-
vortreten lisst. G. Bonheim {ibergeht in seiner Entfaltung der ungriindigen Willens-
bewegung die genaue Beschreibung dieses Ubergangs. Fr halt sich in der Adlersperspek-

232 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

danke, bedenkt man, dass Bohme hier sozusagen »innergottliche«
Prozesse zu beschreiben sucht. Nietzsches Parole »Gott ist tot« be-
kommt hier einen ungewollten Reflex in den Tiefenschichten einer
Spekulation, die diesen Tod als wesentliches Moment innerhalb der
Theogonie denkt. Denn gottliches Leben vollzieht sich nach Bohme
notwendig tiber den Tod. »Tod« — s0 heisst es wortlich — ist »eben die
Wartzel, da Gott und Natur unterschieden wird«** aber auch ver-

tive von Béhmes Logik der Offenbarung, dass die Helligkeit des Dunklen, das Gute des
Bosen bedarf (vgl. 1992, 74). Obwohl Bonheim die Auslegungsart von Grunsky nicht
plausibel findet (vgl. 186, Anm. 32), bleibt bei Grunsky m.E. die von Bshme betonte
eine Bewegung mehr gewahrt, wihrend bei Bonheim der »Sohn« bzw. das »zweite (als
das gottliche) Prinzip« eher iibergangslos dem dunklen Wollen der Natur (bzw. des
Vaters) regelrecht zu entspringen scheint: »Aus der finsteren Umhiillung, in der der
Vater, weil er nichts anderes fiir sich erstrebt, ewig gefangen bleiben mu8, vermag sich
der Sohn allein durch sein Wollen bestindig zu befreien. « (Ebenda, 74) Hier scheint eher
die Gefahr einer Dualitit gegeben als in Grunskys Analyse einer Art »ein und ausflu-
tenden Bewegung« (H. Grunsky, 1984, 125). L. Feuerbach weist zwar eigens darauthin:
»Die wahre wirkliche Einheit ist nicht die erste, anfangliche; der wahre Geist ist nicht
der zwiespaltlose mit sich einige, sondern der in der Héllenpein des Bésen, in der
schmerzlichen Qual der Differenz ausgehende, und durch die Authebung der Differenz
als solcher, durch die Einigung derselben mit sich wieder in sich ein- und zuriickgehende
Geist« (SWIL, 172). Dann aber ldsst er im unklaren, wie sich dieses »Ein- und Zuriick-
gehen« nach Bshme zu vollziehen hat. Hiufig vermag durch die Abgehobenheit der
Betrachtungsweise der notwendige Moment des Ubergangs gar nicht erst ins Blickfeld
zu treten (z.B. P. Deussen, 1911, oder H. Bornkamm, 1925). Andere Interpretations-
ansitze halten sich lediglich an die naturalistisch gefasste Beschreibung Béhmes und
fiihren den »Blitz« an, der aufgrund der hohen Spannung entstehe und in seinem Licht
den Ungrund zur Erscheinung bringt, wobei das »Natur-Feuer« im »Schreck« verzehrt
und milde werden (vgl. z.B. R. Pietsch, 1976, 108{.). Indem sich diese Darstellungen
bisweilen der dunkelsten Terminologie Béhmes bedienen, scheint eine wirklich sinn-
machende Interpretation eines Prinzipieniibergangs insgesamt obsolet zu werden. Zum
Beispiel, wenn der Prozess so geschildert wird: »aus dem wirbelnden, verzehrenden
Feuer der vierten Qualitit geht die gottliche Scientz gereinigt in die fiinfte Qualitit
Venus, Licht und Liebe iiber, und die Qual des ersten Principiums wird in dem zweiten
Principium zu lauter Freude.« (R. Llewellyn, 1964, 240). Die Frage, von was die géttliche
Scientz »gereinigt« werden miisse, bleibt dahin gestellt. Merkwiirdig ist dieser negli-
geable Umgang mit dem Moment des Ubergangs vor allem deshalb, weil hier die meta-
physische Begriindung Béhmes fiir die Notwendigkeit von Christi Tod liegt. P. Deghaye
schliesslich, in seiner Kurzdarstellung von Boshmes Gedankenwelt, streift zumindest
den Prinzipienwechsel als Moment des »Todes«: »Fs gibt also die »Natur-Begierde«,
die der Hunger der finsteren Natur ist. Diese Natur muf3 sterben. Aber durch den Tod
wird die Begierde gewandelt, sie heifst nun »der Freyheit Lust-Begierde« (Sg, 5, 1) (...)
Die Natur sehnt sich nach der Freiheit, als deren Verneinung sie sich selber fiihlt. Sie
stirbt durch die Macht dieser Sehnsucht, die ihre Begierde nach Gott ist.« (In: J. Gare-
wicz und A. M. Haas, 1994, 105)

% Gw, 3, 5.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

233


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

bunden. Denn: »Des grimmen Feuers Wesen nach der Finsternis er-
stirbet (...} und gehet aus demselben Sterben auf das Licht- und Lie-
be-Feuer.«*® Darum formuliert Bohme auch ganz allgemein: »die
sterbende Qual« ist »der wahre Urstand zum Leben«¥¢, oder: »der
grimmig Tod (ist) eine Wurtzel des Lebens.«¥”

Aus weiterer Perspektive betrachtet, ist es charakteristisch fiir
Bohmes Denken, den Tod, als das Gegenteil des Gedankens des »Ewi-
gen Lebensc, in seinen Gottesbegriff zu integrieren. Auf diese Weise
vermittelt BsShme in seiner eigenen Konsequenz das Wesen des All-
umfassenden als grenzenlos. Auch der Tod ist diesem Wesen des
Ganzen keine Grenze. Aus Gott wird er nicht ausgeklammert — was
seine Macht erst recht implizierte, sondern hineingenommen als
Moment, welches Bohme sogar in seiner Notwendigkeit als Bedin-
gung fir das Offenbarsein von Lebendigem tiberhaupt aufzeigt (ge-
mass der Logik seines Offenbarungsdenkens insgesamt, dass sich Of-
fenbarung nur in Gegensitzen vollziehen kann). Gottliches Leben
bekommt so eine konkrete Bedeutung, es manifestiert sich ewig neu
als Leben durch und tber den Tod hinweg®®.

Aus einer niheren Perspektive lasst sich die Willensbewegung
in diesen Todesmoment hinein in gewissermassen dialektischer Wei-
se nachvollziehen. Denn der Wille, der im Griinden-Wollen des Un-
grunds zum Gegenteil fihrt, indem seine Bewegung — wie Bohme
meint — aus dem »Ja« das »Nein« macht, scheint sich selbst in den

7 Sg, 16, 25.

76 Sg, 14, 18. Vgl. eine dhnliche Formulierung auch in der Gnadenwahl: »aus dem
Sterben kommt das heilige Leben.« (2, 32)

77 6Pk, 1,73.

7% »Dabei wird deutlich«, — wie Ernst Benz mit Recht zum Ausdruck bringt — »wieweit
diese Anschauung vom Tod von der rationalistischen Anschauung vom Tod als einem
Nicht-Sein, als einem Aufhéren entfernt ist. Der Tod ist hier verstanden als ein dyna-
mischer Grundtrieb des Lebens selbst, ein positiver Gegentrieb im Leben, das zu seiner
Einheit stromt, eine konkrete, scharfe Macht, die das Leben immer mehr in die Ent-
fremdung, in das Zusammenziehen in sich selber, in die Figenheit, in die Ferne von
seinem Ursprung hineinzwingt. Der Tod ist also nicht ein Zustand, sondern ist eine
ssterbende Qualc (Mw 11, 4, 8), d. h. eine sterbende Qualitit des Lebens, und als Qualitit
ein Teil des Lebens uns seines inneren Umtriebes selbst.« (1937, 138) Der Tod ist dem-
nach auch als Gegensatz der Qualitit des géttlichen, d. h. des »wahren« Lebens zu fas-
sen. Darum, so fihrt E. Benz wenige Abschnitte weiter fort, »ist der Tod in diesem
Zusammenhang in einem zweiten Sinne Ursache des Lebens. Er ist die Ursache des
wahren Lebens, das nur dann Leben ist, wenn der Gegensatz auf seinem Grunde, das
sterbliche Leben, die Ertotung, das In-sich-zusammenziehen, das Sichabschliessen, die
Eigenheit iiberwunden ist.« (Ebenda, 139. Hervorhebung D. S.)

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Stillstand zu befordern. In diesem Sinn auch fasst Béhme die selbst-
begierige Willensbewegung explizit als einziehend bis hin zur »Ein-
sperrung«, wobei Enden, Schliisse, Grenzen — als conditio von Unter-
scheidung im allgemeinen — in der urspriinglich ausfliessenden
Bewegung der ungriindlichen Einheit erstehen. Darum scheint dieses
Willensgeschehen in seiner Ausschliesslichkeit die urspriingliche
Quelle seines Antriebs — als Wille zur Empfindlichkeit des Ungrunds
— aus sich selber heraus zum Verschluss zu bringen. Wenn sich die
Selbst-Sucht soweit in die (Selbst-) Entfremdung ihres urspriingli-
chen Willens-Wesens treibt, dann bringt sie ihre eigene treibende
Kraft, pathetischer formuliert — ithr Leben — zum Versiegen. Darum
auch spricht Bohme vom ersten Prinzip insgesamt als der »sterben-
den Qual«??® oder bezeichnet es als »Einschliesser in Tod«*?°, als die
»Geburt des Todes«®'. Formulierungen wie diese lassen den »Tod«
wie ein konsequentes Ende dieser Willensbewegung erscheinen.
Auch die Bezeichnung des ersten Prinzips als Feuer verstirkt den
Eindruck, als ob die Bewegung des ersten Prinzips sich von selbst
verbrauche bzw. diesem Bild gemass sich selbst verbrenne. Und den-
noch ist die Rede von Dialektik verfanglich, lasst sie doch ein zentra-
les Moment dieses Prozesses, so wie Bohme ihn denkt, verloren-
gehen. Wenn er niamlich schreibt, dass der in seiner Selbstsucht
gefangene Wille des ersten Prinzips sich nur tiberwinden kann, falle
er »denn in den Tod und gebe seine Essenz (d.h. Wesen) freiwillig
dem Feuer der Natur, und gehe mit seinem essentialischen Willen
aus sich selber aus ins Licht, und gebe sich dem Lichte ganze
heim«*?, so ist das wesentliche Stichwort bereits gefallen: Frei-wil-
ligkeit. Sie steht im Kern dieses Geschehens. Sie unterliegt der dia-
lektischen Bewegung tber sich hinaus; sie qualifiziert vornehmlich
den Tod, den Béhme meint. Dieses Beharren Bohmes auf der Frei-
willigkeit belegt wiederum die Konsequenz seiner Uberzeugung von
der Freiheit, die dem Willensbegriff inhérent ist.

Die Begegnung mit einem Todesmoment im gottlichen Willens-
vollzug lasst unmittelbar eine Bricke zu Bohmes Schilderung des
Demutsgeschehens beim Menschen aufscheinen. Dessen Kern ent-
puppte sich ebenfalls als ein Moment des Todes, durch den der

7 Sg, 13,27
0 3,2, 93.
3 Gw, 3, 5.

® 6Pk, 5, 7.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

235


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

menschliche Wille, seine eigenen Grenzen iibersteigend, in sich ein
»universales« Leben ent-decken kann. Nun wird sichtbar, dass die
dadurch erlangte » Abbildhaftigkeit« Gottes sich nicht nur auf einen
Zustand, sondern einen ganzen Prozess bezieht. Der Mensch wird im
Demutsgeschehen zur »imago dei«, weil sich in Gott selbst dieses
Geschehen der Gottwerdung abspielt. Diese gottliche Vorlage sozu-
sagen lichtet nun den Hintergrund einer Art gewollten Willenlosig-
keit — oder mit Grunsky formuliert: »die Aktivitit absoluter Willen-
losigkeit«*3, welche in diesen »Tod« zu fithren vermag, sowie das
Paradox des Untergangs des Eigenwillens in seinen eigenen Gehor-
sam, der diesen in eine neue, un-bedingte Empfinglichkeit fithrt. Der
Blick auf das ungriindige Wesen des Willens macht die Moglichkeit
dieses widerspriichlichen Willensvollzugs einsehbarer. Indem Bohme
nimlich die dialektische Spannung des Willens zur Selbstempfind-
lichkeit in der Art eines »Moebius-Bandes« zeichnet (das in der Ge-
schlossenheit und Einheit sich wandelnd, im Ausfliessen einschlies-
send ist®), treten die ineinanderliegenden Dimensionen dieses
Willensbegriffs zu Tage. Seine grenzenlose Transformationsmoglich-
keit besteht demnach nur in der Weise des Selbstbezugs, in der der
Wille — sich wollend®® — sich entfremden und wiederfinden kann.
Letzteres eben dadurch, dass er im Sich-Wollen wiederum seiner un-
eigentlichen Selbst-Sucht entgehen kann. In anderen Worten: dass
er im Gehorsam auf sein eigentliches Wesen — als dem Wollen seiner
selbst als Ungriindliches — seinem Vollzug der Er-fassung abstirbt. In
Béhmes Worten: der Wille »fasset sich wieder in sich mit der Lust
der Freyheit, von der Angst frey zu sein; das ist, er fasset den Un-
grund (...) und in dieser Infassung geschicht in der Angst der grosse
Schrack, da die Pein vor der grossen Sanftmuth erschickt, und in sich
ersinckt {...) Denn im Schracke ist der Tod«*¢ (Hervorhebung D. S.).
Der entfremdete Wille »erschreckt« im Riickbezug auf sein eigentli-
ches ungriindiges Wesen vor diesem selbst; d. h. er erschreckt vor der
dadurch offenbar — d.h. bei Bohme immer: fithlbar — gewordenen
Entfremdung seiner selbst, was zugleich seine »Findung« indiziert.
Diese seine Wiederfassung oder Wiedergeburt bedeutet zugleich den

#1984, 160.

% »Und sehe also, da8 das Ende wieder zuriicke gehet, und suchet den Anfang und
nichts weiters ins Aussere.« (40F 1, 218)

%5 5»(...) denn was Er je von Ewigkeit gewolt hat, das ist Er selber, also ist Fr alleine
Eines, und nichts mehr« (Gw; 2, 4).

# Gw, 3, 14.

236  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Tod seiner »natiirlichen« Willensweise, in der er sich buchstiblich
»verloren« hat. Der Moment des Schracks bzw. Tods ist demnach
der Wendepunkt der Bewegung. Darum auch nennt ithn Bohme einen
Anfang, darin die Gottesempfindlichkeit ans Licht tritt. Es ist »ein
Anfang des Blitzes oder Glastes, da sich die einige Liebe empfindlich
macht, als Majestitisch oder scheinende, als der Anfang der Freuden-
reich«®.

Offensichtlich ist der Versuch, eine glatte diskursive Wieder-
gabe dieses von Bohme geschilderten theogonischen Prozesses zu ge-
ben, problematisch, und je glatter und diskursiver er sich gibt, umso
problematischer wird er. Dennoch scheint eine gewisse interpretato-
rische Bemithung lohnend zu sein, um das von Bohme Dargelegte
niher zu bringen. So soll der Sinn obiger Interpretation vor allem
darin liegen, deutlich zu machen, dass es nicht gentigt, Bohmes Den-
ken auf die Entdeckung eines offenbarungskonstitutiven Contrari-
ums zu fixieren. Haufig wird tibersehen, dass dieses Contrarium
nur deshalb offenbarungskonstitutiv ist, weil es von Bohme in einer
Bewegung gedacht wird®®. Der Widerstreit der Qualititen des Wil-
lens wird nur offenbarungstrichtig in der Uberwindung. Die Selbst-
empfindung des Willens muss sich in sich wandeln, damit aus dem
»Nein« das »Ja« spiirbar wird. Es gibt keinen aussenstehenden Be-
obachter, dem sich das konstrastreiche theogonische (und auch kos-
mische) Schauspiel offenbarend darbietet; es bietet sich nur sich
selbst dar. In dieser Konsequenz, die Bedingungen von gottlicher
Selbst-Offenbarung zu denken, liegt die Schlagader Bohmeschen

®7 Gw, 3, 16.

%5 Aufgrund dessen ist auch Deussens Versuch einer schlagwortartigen Zusammenfas-
sung der Béhmeschen »Grundanschauung« als »pantheistisch-dualistische« zuriick-
zuweisen (1911, 28). Auch seine Formulierung, dass Gott bei Bohme »nur die aus-
gespannte Moglichkeit des Bésen und Guten bedeutet« (1911, VI) geht an dem
wesentlichen Umstand vorbei, dass das Géttliche gerade in einer ewigen Transformati-
onsbewegung von Béhme gedacht wird. Dieser Vollzug der Hervorbringung des Guten
macht das Géttliche aus, nicht eine statisch vorliegende »Mébglichkeit« des Guten. Aus
denselben Griinden ist auch Bornkamm zu widersprechen, der meint, die Einheit des
Bshmeschen Gottesbildes wire zwar im Ungrund gegeben: » Aber trotzdem wird der
Gottesbegriff durch diesen Dualismus so griindlich gespalten, daf von einer psychologi-
schen Einheit der Person, des Willens, von einem >Ich< in Gott nicht mehr die Rede sein
kann. >Zorn- und Liebes-Wille< stehen unvermittelt gegeneinander.« (1925, 38) Dahin-
gegen ist H. Deinert véllig zuzustimmen, der entgegen dieser Bornkammschen Mei-
nung feststellt: »Die Bahn des Willens aber, der aus sich heraus geht, um sich selber zu
fassen, besteht nicht etwa aus zwei getrennten, sukzessiven Bewegungen, sondern ist
nur eine Bewegung, ein harmonisch ablaufender Prozess.« (1964, 402)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

237


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Denkens. Die Gesamtheit des im Ungrund Verborgenen ldsst sich
nach thm nur im Band der Transformation begreifen, aus der heraus
sich alles denkbar Mégliche aus dem Ungrund eréffnet. Der »Tod«
oder das »Nichts« stellen hierfiir die Ubergangsmomente dar*”’. Die
innere Verwandtschaft zum Hegelschen Ansatz ist diesbeziiglich auf
der Hand liegend. Wenn dieser das »Nichts« als ein Resultat auffas-
sen will, aus dem »unmittelbar eine neue Form entsprungen und in
der Negation der Ubergang gemacht (ist), wodurch sich der Fortgang
durch die vollstindigen Rethe der Gestalten von selbst ergibt«®?, so
scheint die Nihe zu Bshme eindeutig gegeben. Im Ubergang, wel-
cher als Selbst-Negation des ersten Prinzips zu bezeichnen ist, findet
sich die Empfindlichkeit Gottes als Gott.

Diese nun mochte Bohme als neues, namlich als »zweites Prin-
zip« verstanden wissen, wobei sich wiederum ein weiteres Stiick un-
tergriindig tragender Struktur von Bshmes Anthropologie lichtet.
Das zweite Prinzip ist principium als erneuter Offenbarungs-»An-
fang«, als »wiedergefasster« oder »wiedererborener Willen«*, in
dem sich »eine neue Geburt«, »ein neu Leben« entfaltet?®. In diesem
Prinzip offenbart sich das Wesen Gottes als Gott, darum auch be-
nennt es Bohme als die paradiesische »Wohnung« des »reine(n) hei-
lige(n) Element(s}«**. Denn gerade weil Gott alles ist, steht seine
eigentliche Offenbarung in der Fiihlbarkeit seiner umfassenden Ein-
heit. Diese Fihlbarkeit schligt sich in den Qualititen der Liebe in all
ihren Facetten nieder. Darum erklidrt Bohme: »Gott ist Alles, Er ist
Finsternif3 und Licht, Liebe und Zorn, Feuer und Licht; Aber er nen-
net sich alleine Gott nach dem Lichte seiner Liebe«.?** Mit dem »Le-
ben«, welches das zweite Prinzip andeutet, vollendet sich der

% Bghme hebt diesen Zusammenhang von Unterschiedenheit immer wieder hervor,
auch wenn seine Formulierungen, verkiirzt betrachtet, das Missverstindnis eines stati-
schen Nebeneinanders vermitteln kénnen. Dem versucht er aber unbeirrt entgegen-
zuwirken, wodurch recht verschachtelte Satzkonstruktionen entstehen kénnen: »Es ist
ein ewiges Contrarium zwischen Finsternifs und Licht: Keines ergreiffet das ander, und
ist keines das ander, und ist doch nur ein einiges Wesen, aber mit der Qual unterschie-
den, auch mit dem Willen, und ist doch kein abtrennlich Wesen, nur ein Principium
scheidet das, daf8 eines im andern, als ein Nichts ist, und ist doch; aber nach dessen
Eigenschaft, darinnen es ist, nicht offenbar.« (wGl, 2, 10)

* Phinomenologie des Geistes, 1970, 74.

1 Vgl. z.B. 3P, 14, 70 bzw. 14, 81.

22 3P 5, 6.

¥ 3P 22, 39.

® wGl, 2, 9.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

ungriindige Wille, hier findet sich die Empfindlichkeit des gottlichen
Wesens als Quelle, Inbegriff und Einheit alles Seienden. »Also« —
fasst Bohme zusammen — »hat das Ewige eine Empfindlichkeit und
Schiedlichkeit angenommen, und sich wieder durch den Tod mit der
Empfindlichkeit in grosser Freudenreich ausgefiihret, aufdafi ein
ewiges Spiel in der unendlichen Einheit sey, und eine ewige Ursache
zur Freudenreich.«**

6. Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottesspiels

Mit der Offenbarung des eigentlichen Wesens Gottes wird sich auch
die Offenbarungsbewegung als solche offenbar: sie tritt nun als »ewi-
ges Spiel« hervor. Was als dramatischer Uberwindungsprozess aus
der Perspektive des »ersten Prinzips« erschien, lichtet sich im »zwei-
ten Prinzip« zu einem »Uberwindungsspiel«**, ja sogar zu einem
»Liebe-spiel«*”, aus dem das Wesen des Géttlichen in der »ewigen
Freude der Uberwindung«®* sich stets neu und je jetzt als Gott ge-
biert. Bei diesem Begriff des Spieles soll ein wenig verweilt werden.
Mit Hilfe einer Auslegung von Gadamer sei eine Bedeutungsnuance
dieses Begriffs hervorgehoben, die in bezug auf den Bohmeschen
Kontext erhellend wirkt: »Betrachten wir den Wortgebrauch von
Spiel, indem wir die sogenannten iibertragenen Bedeutungen bevor-
zugen, so ergibt sich: Wir reden vom Spiel des Lichtes, vom Spiel der
Willen, vom Spiel des Maschinenteiles in einem Kugellager, vom Zu-
sammenspiel der Glieder, vom Spiel der Krifte, vom Spiel der
Miicken, ja sogar vom Wortspiel. Immer ist da das Hin und Her einer
Bewegung gemeint, die an keinem Ziele festgemacht ist, an dem sie
endet. Dem entspricht auch die urspriingliche Bedeutung des Worts
Spiel als Tanz, die noch in mannigfaltigen Wortformen nachlebt {...).
Die Bewegung, die Spiel ist, hat kein Ziel, in dem sie endet, sondern
erneuert sich in bestindiger Wiederholung. Die Bewegung (...} ist
fir die Wesensbestimmung des Spieles offenbar so zentral, daf3 es
gleichgiiltig ist, wer oder was diese Bewegung ausfiihrt. Die Spielbe-
wegung als solche ist gleichsam ohne Substrat. Es ist das Spiel, das

» (JL, 57.

» BgO, 12, 4, uL 57.

7 Mm, 6, 3.

®8 {1, 57. Zum Begriff des »Spiels« bei Béhme vgl. auch H. Grunskys Kommentar,
1984, 201f.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

239


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gespielt wird oder sich abspielt — es ist kein Subjekt dabei festgehal-
ten, das da spielt. Das Spiel ist Vollzug der Bewegung als solcher.«**
Dieser Betrachtungswinkel scheint hilfreich angesichts der Bohme-
schenVerwendung des Spiel-Begriffs. In der von Gadamer vorge-
schlagenen Blickweise vermag das Selbstzweckhafte, das im Bohme-
schen Ausdruck des gottlichen Spiels »hineinspielt«, deutlich zum
Vorschein gelangen. Denn bei thm zeichnet sich das (Gottes-)Spiel
eben dadurch aus, keinen Anfang und kein Ende zu kennen, sich
dennoch zu erneuern in stindigen Anfingen, »Prinzipien«, und in
diesen Anfingen, in der Bewegung selbst, zugleich ans Ziel zu kom-
men. Bshmes Gottesspiel zeichnet sich weiterhin auch dadurch aus,
an keinem #usseren Subjekt zu hingen, fallt doch das Subjekt dieses
Spiels mit dem Spiel ineins: Dieses ist tiberall durchdrungen vom
Spielenden, der sich im Spiel und ununterschieden davon offenbart.
Diese Verdeutlichung vermag sich nun schliesslich klarend fiir
das Verstindnis jener Schliisselaussage Bohmes auszuwirken, in der
er seinen Gottesbegriff insgesamt vorstellt als die »sanfte Demuth,
das ist Gottes wahres Wesen«®®. Mit Hilfe des Gedankens der Offen-
barung als »Spiel« ldsst sich dieser Aussage in einem ersten Schritt
niherkommen: Das »Spiel« in oben dargelegter Weise bereitet nam-
lich auf das Wesen des Géttlichen entgegen des tradierten, eingewur-
zelten Bildes eines iiberragenden und separaten gottlichen Subjekts
vor. Weil Spiel und Spieler untrennbar verbunden sind, der Spieler
sozusagen im Ganzen des Spieles so prisent ist wie in sich selbst,
konnte der Begriff der »Demut« als Hinweis dienen, das Gottesver-
stindnis vom Gedanken einer majestitischen Gesondertheit Gottes
abzubringen. Demut kénnte in dieser Hinsicht als Ausdruck dafiir
dienen, dass sich das Gottessubjekt nirgendwo »tiber« seine Offenba-
rung erhebt, sondern im Gegenteil aufgeht im umfassenden Bezug
des Ganzen. Entsprechend Bohmes Versicherungen: »Und hilt sich
nicht also wie die Vernunft meint, Gott wohne alleine iiber dem Ge-
stirne, ausser dem Orte dieser Welt. Thme ist kein Ort bereitet, da Er
sonderlich wohne, sondern seine Offenbarung ist nur unterschied-
lich; er ist in, bey und durch uns; und wo Er in einem Leben mit
seiner Liebe beweglich wird, alda ist Gott in seiner Wirckung offen-

29 H. G. Gadamer 1990, 109.
30 Mw II, 10, 8. Auch in der »Gnadenwahl« erklart Bohme: »denn Gottes Wesen ist
Demuth« ( Gw, 7, 64).

240  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

bar; das ist, seine Liebe, als die Einheit, ist alda ausfliessend, wollend
und empfindlich.«3®

Um dem Grundaxiom Bohmes, dass sich Gott in der Dimension
der gemiithaften Empfindlichkeit offenbart®?, treu zu bleiben,
scheint die Demut als Priadikat des Gotteswesens aber fast noch
wortlicher aufgefasst werden zu kénnen. Damit jedoch steigert sich
die Spannung, die zwischen Bshmes gemiithaften Gottesumschrei-
bungen und seinem Vorstellbarkeit durchbrechenden Gottesbegriff
entsteht. Denn bereits »Selbstheit« als Triger der gemithaften Ei-
genschaften durchbricht in der Ubertragung auf Gott die Kriterien,
die gewohnlich mit ihr verbunden sind. Feuerbach deutet diese Stra-
pazierung ihrer Bedeutung im Bohmeschen Gotteskontext mit
(uniibersehbar Hegelscher) Terminologie in folgender Weise an: Sie
»ist nur die Form, die Einfassung der Einheit, ihr Inhalt ist die selbst-
lose Fiille aller Wesen. {...) das Fiirsichsein Gottes, das thm aus seiner
Unterscheidung in sich, aus dem sich Entgegensetzen eines Gegen-
wurfs resultirt, ist nicht das Fiirsichsein der Differenz, sondern viel-
mehr die im Unterschiede von der Differenz fiir sich seiende, sich
offenbare Einheit und Freiheit«*® {Hervorhebung D. S.}). Wie nun
das — im Unterschiede von der Differenz fiir sich seiende — Gottes-
gemiit mit einem wortlicheren Verstindnis von Demut zusammen-
zubringen ist, mag die Verwirrung auf die Spitze treiben, scheint die
Bedeutung der Demut herkémmlicherweise doch von einem Selbst-
bezug unabldsbar, das sein Fir-sich-Sein gerade aus der Differenz
gewinnt. Im Blick auf die Metapher des Gottesspiels ergeben sich
jedoch andere Denkméglichkeiten, welche den gottlichen Selbst-
bezug im Sinne der Demut von unterschiedlichen Warten aus zu
beleuchten erlauben.

Erschliesst das offenbarende Gottesspiel, wie Bshme nahelegt,
das Gotteswesen, so scheint ein weiteres Einlassen auf das Bildfeld
fir das Verstindnis dieses Wesens forderlich. Was aufgrund der
Spielmetapher zum Beispiel unmittelbar in den Sinn kommt, ist eine
»Spielregel«, die das Wesen eines Spieles massgeblich bestimmt.
Uber die Regel des Gottesspiels kénnte deshalb vermutlich auch Licht

M Vegl. auch: »Also kénnen wir nichten sagen, dafl Gottes Wesen etwas fernes sey, das
eine sonderliche Stitte oder Ort besitze oder habe, dann der Abgrund der Natur und
Creatur ist Gott selber« (Bsch, 3, 13).

2 5 Also ist die Ewige Einheit ein (...) unmefSliches, und unanfangliches Leben, welches
stehet in eitel Wollen, in Fassen und Empfinden seiner selber« (BgO, 1, 3).

3 SWIIL 167.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

241


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

auf das demiitige Wesen Gottes fallen, das durch und in diesem Spiel
offenbar wird. Weit muss die Suche nach einer Regel gar nicht
schweifen, weil das Gesuchte von Béhme direkt in den Bezeichnun-
gen des Gottesspiels angesprochen wird. So nennt er das »ewige
Spiel« auch »Uberwindungsspiel«, wobei seine zentrale Regel beim
Namen genannt scheint; spielt sich doch das Band« der Offenbarung,
wie oben angedeutet, durch alle »Eigenschaften« und »Qualititen«
eben aufgrund eines Geschehens der Uberwindung. Dessen wesent-
lichste Manifestation ist in der Betrachtung des Ubergangs vom er-
sten zum zweiten Prinzip vor Augen getreten. Darum lasst sich sa-
gen, dass das »ewige Spiel« massgeblich von dieser Regel lebt,
insofern sie die Bewegung des ungrindlichen »Willens« gewihrlei-
stet, welche nie zu einem Ende, sondern stets zu einem Anfang,
einem neuen »Principium« gelangt. Die Regel ist jedoch noch prézi-
ser auszusprechen. Denn das von ihr implizierte Uberwindungs-
geschehen signifiziert letztlich nichts anders als einen Prozess der
Selbstiiberwindung. Einmal in dem allgemeinen Sinn, dass sozusa-
gen Subjekt und Objekt der Uberwindung zusammenfallen: es ist der
offenbarungstreibende Wille selbst, der sich in seinen Formen stets
iiberwindet. Zum anderen in dem spezifischeren Sinn, dass die Uber-
windungsregel insbesondere den Willen zur »Eigenheits, die
»Sucht« nach »Selbheit, die »Begierde« nach »Selbannehmlichkeit«
betrifft. Denn erst iiber diese Uberwindung vermag sich das gttliche
Gemiit als »alles in allem« empfindlich werden.

Aus dieser Perspektive nun erweist sich Demut — so wie dieser
Begriff bislang im Sinne Bohmes ausgelegt wurde — als Bestandteil
der Uberwindungsregel des »ewigen Spiels«. In etwas dunkler Aus-
drucksweise (leider) bekriftigt Bshme diese Interpretation, indem er
die Demut in der Form eines psychonaturalistischen Elements einmal
explizit in den Kern des theogonen Uberwindungsprozesses setzt. In
der Gnadenwahl tritt sie entsprechend als ein »Geist-Wisserlein«
auf, das im »Todes-Schrack« die Willensbewegung »iiber sich in die
Hohe« fithrt®®. Zum Ausdruck »Geist-Wisserlein« legt Bohme dar:
»Thr lieben Weisen, ob ihr Sie (sic} kennetet, gut wiire es euch: das-
selbe Wiisserlein ist die wahre Demuth.«>® Abschnitte zuvor bereits
kommt Béhme auf dieses »Geistwiisserlein« zu sprechen, indem er es
als die stete »Ertodtung der feurischen Scientz« erldutert, wodurch

3 Gw, 3,21,
35 Ebenda, 3, 22.

242  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

sich dieses in ein »Liebe-Feuer« wandelt, »so ist alsdenn auch nur ein
Einiger Wille darinnen, als nemlich, alles das zu lieben, das in dieser
Waurtzel (= gottlichen Quelle) stehet.«*% In naturalistischer Paralle-
lisierung wird Demut als »Wisserlein« dargelegt, dass das feurische
»Ziehen« der Selbst-Begierde zum Loschen bringt und dadurch
transformiert in ein Feuer der Liebe, in welchem der wahrhaft zu sich
gekommene Wille brennt in seinem fiihlbar gewordenen Bezug zum
Ganzen.

In dieser Explizitheit gerit die erdffnende Rolle der Demut im
theogonen Geschehen ins Blickfeld. Dadurch erhellt sich dann auch
der konkretere Sinn von Aussagen, in denen die Demut gewtirdigt
wird in Kontexten wie den folgenden: »In der Sanftmuth und De-
muth stehet das Reich der Himmel mit der englischen Welt, und die
Kraft des Hertzens Gottes«®” (Hervorhebung D. S.); oder: »Dann
zum Lichte Gottes gehoret eine Fassung der Demuth, in welcher die
Begierde der Liebe geboren wird, welche das Hertze Gottes ergreif-
fet.«>® (Hervorhebung D. S.) Auch in seinem hiufig zum Ausdruck
gebrachten, fassungslosen Unverstindnis tiber den Theologen-Streit
finden sich Hinweise auf die Demutsregel, deren spekulativer Tief-
sinn sich erst durch den Blick auf seine Theogonie 6ffnet: »so streitet
thr um sein Licht, das doch im Zorn und in der Bosheit in Ewigkeit
nicht erscheinet; sondern in der sanften Liebe und Demuth gehet sein
Centrum auf.«®® (Hervorhebung D. S.)

Wenn Demut in der Regel des »ewigen Spieles« zu orten ist, in
der dieses »aufgeht«, so kann man jedoch weiterfragen, ob auch die
feineren Implikationen dieses Begriffs mit dieser Verortung zu ver-
einbaren sind. Denn in der als Demut benannten Uberwindung von
Selbstsucht und Eigenbegierde ist auch eine Weise impliziert, in der
diese geschieht. Gemeint ist zum Beispiel das Element des »Gehor-
sams«, das — wie erwihnt — mit dem Wort Demut in langer Tradition
verbunden steht und diese als einen Akt des Schweigens von Eigen-
willen zu verstehen gibt, um etwas Ubergeordnetem zu gehorchen.
Wie soll sich eine solchermassen auf Gehorsam absehende Demuts-
implikation auf das Wesen des Gottesspiels tibertragen lassen? Wie
kann im Hinblick auf die Entfaltung des allumfassenden, gottlichen

3% Gw, 2, 40.
307 3fL, 4, 62.
3% Fbenda, 4, 44.
39 Fbenda, 1, 45.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

243


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

Willensgeschehens ein Begriff wie »Gehorsam« Sinn machen? Of-
fensichtlich nur als Ausdruck des Verhiltnisses, in dem der gottliche
Wille zu sich selbst steht. Etwa in der von Spinoza dargelegten Weise
des Zusammenfalls von Freiheit und Notwendigkeit in Gott, wo-
durch gottliche Freiheit in Abhebung zu absoluter Willkiir als Voll-
entsprechung mit seinem Wesen zur Deutung gelangt: Gott handelt
frei, weil er seiner Natur gemaiss handelt, d. h. entsprechend der Not-
wendigkeit seines Wesen®?. Diese Auffassung lasst sich leicht auf
Bohme tbertragen, dessen Gott — »soviel er Gott heisst« — ebenfalls
in absoluter Konkordanz mit seinem Wesen will und wirkt; was in
anderen Worten bedeutet, dass er — sozusagen im Gehorsam auf sich
selbst — ewig »eines« wirkt und will: sich selbst*.

Gehorsam im Sinne der Demut impliziert aber in einem ge-
wohnlichen, engeren Sinn die Unterordnung des Eigenen unter et-
was Ubergeordnetes. Es ist vor allem diese Ausbuchstabierung, die
zur Negativbedeutung von Demut als Unterwiirfigkeit gefiihrt hat,
und die sich dem Gottesbegriff besonders querzustellen scheint. Im
Blick auf Bshmes prozesshaftes Gottesgeschehen scheint sich aber
sogar zu dieser Demutsauslegung eine Briicke zu ergeben. Denn Got-
tesempfindlichkeit konstituiert sich ausdriicklich durch die Uberwin-
dung des eigen-siichtigen, ersten Willensprinzips. Dies wird bei
Bohme auch an der Parallelisierung des zweiten Prinzips mit dem
theologischen Ausdruck des »Sohnes« als eigentliche Stitte der Got-
tesoffenbarung deutlich®?: »Der erste Wille, so Vater heisset, liebet
seinen Sohn, als sein Hertz seiner Selbst-Offenbarung, darum, dafl

310

»Frei soll dasjenige Ding heifsen, das lediglich kraft der Notwendigkeit seiner Natur
existiert und durch sich selbst zum Handeln bestimmt wird.« (Ethik, Buch 1, Begriffs-
bestimmung 7). In seinem politischen Traktat fasst Spinoza diesen Ansatz nochmals
etwas expliziter so zusammen: »Gott, der uneingeschrinkt frei existiert, begreift und
titig ist, existiert, begreift und betitigt sich ebendeshalb notwendigerweise, namlich aus
der Notwendigkeit seiner eigenen Natur heraus. Denn zweifellos ist Gott kraft dersel-
ben Freiheit titig, kraft deren er existiert; wie er also aus der Notwendigkeit seiner ihm
eigenen Natur heraus existiert, so handelt er auch aus ebendieser Notwendigkeit heraus;
und das heifit, dafl er uneingeschrinkt frei handelt.« (Politischer Traktat, Kap. 2, § 7).
5 Er (Gott D. S.) will und thut in sich selber imerdar nur Fin Ding, als: Er gebaret sich
(...) sonst will der Finige, ungriindliche Gott in sich selber nichts.« (Gw; 2, 4).

32 5 der Wille (ist) ein eitel wollende Liebe-Lust, als ein Ausgang seiner selber zu seiner
Empfindlichkeit. Der Wille ist (1) der Ewige Vater des Grundes; und die Empfindlichkeit
der Liebe ist (2) der Ewige Sohn, welchen der Wille in sich gebieret zu einer empfindli-
chen Liebe-Kraft« (BgO, 2, 2).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

Er seine Findlichkeit und Kraft ist.«*® (Hervorhebung D. S.) »Find-
lichkeit« Gottes ist der »Sohn« deshalb, weil in ithm die freie Willens-
bewegung ihrem eigensten Wesen gleichsam »gehorcht«. Hier er-
steht der urspriingliche Wille nach der Entfremdung aus dem ersten
Offenbarungsprinzip »wiedererboren«. Darum kann erst in diesem
Ubergang vom ersten zum zweiten Prinzip davon die Rede sein, dass
der Wille Gottes — »so viel er Gott heisset« — geschieht**. Demge-
miiss bezeichnet Bshme den »Sohn« explizit als »des ersten Willens,
als des Vater, Demuth«®® (Hervorhebung D. S.). Diese Zuweisung
plaziert die Demut wiederum in den Kern des theogonen Prozesses.
Der Charakter des »Sohns« — als Synonym des zweiten Prinzips —
wird durch Demut kenntlich gemacht. Damit scheint die Zuldssigkeit
der Interpretation der Demut als Uberwindung der theogonen
Selbst-Sucht im »gehorsamen« Riickbezug auf den Ungrund gege-
ben. Bshmes Erklarung der Demut des Sohnes lautet: Dieser »begeh-
ret {...) michtig des Vater Willen, denn Er wiire ohne den Vater ein
Nichts, und Er wird recht des Vaters Lust, oder Begierde zur Offen-
barung der Kriften genennet, als des Vaters Geschmack, Geruch,
Gehor, sein Fihlen und Sehen.«*¢ (Hervorhebung D. S.) Indem der
Sohn seine Begierde einzig und allein nach dem Ungrund richtet und
dabei seine zu »Nichts« fithrende Eigenbegierde tiberwindet, hat er
den Willen zu sich selbst gebracht. Nun ist sich dieser in seinen Krif-
ten gegenwirtig in der Wahrnehmung der Vielfalt seiner Offen-
barung.

Die Formulierung, dass der »Sohn« des Vaters »Demut« ist,
[asst noch eine weiterfilhrende Auslegung zu. Namlich dass Demut
nicht nur auf den »Sohn« zu reduzieren ist — gerade aufgrund seines
streng auf den Vater verweisenden Charakters. Wenn Bohme sagt,
der »Sohn« sei des Vaters »Demutc, so lidsst sich das ohne weiteres
so auffassen, dass der »Sohn« die Demut des » Vaters« zum Ausdruck
bringe. Was aber bedeutet dies? Damit kann vielleicht gemeint sein,
dass der Akt, den die Demut impliziert, nicht nur an einer Stelle des
Offenbarungsprozesses zu verorten ist (nimlich im Ubergang vom
ersten ins zweite Prinzip), sondern das gottliche Offenbarungsspiel

2 Gw, 1,22,

1 5 Also geschiehet jetzt Gottes Wille, und wird das Bése ins Gute verwandelt, und
scheint Gottes Liebe aus seinem Zorn und Grimm, und wird kein Grimm in Gottes
ewiger Natur erkannt.« ( 6 Pk, 3, 49. Hervorhebung D. S.)

1 Gw, 1, 23.

15 Fbenda.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

245


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

als Ganzes durchdringt. Die Uberwindung der Demut, auch iibersetz-
bar als Gehorsam an den urspriinglichen Offenbarungwillen, scheint
als Regel allgemein giiltig zu sein, sowohl fir die Vollendung des
Spiels wie fiir seinen steten Anfang. Selbst die eigenbegierige Wil-
lensbewegung, die das erste Prinzip der Ichheit kennzeichnet, ver-
mag in dieser Gesamtperspektive als Akt der Demut erscheinen: als
»Ausgang« des einigen Willens aus dem Ungrund in den eigenen
Willen zur »Natur«, welcher Ubergang als Uberwindung im Gehor-
sam auf den Offenbarungswillen deutbar sein konnte®. In solche
Richtung weisen Bohmes dunkle, von Grunsky aufgenommenen An-
deutungen tiber die Scham der ungriindlichen Begierde®# {iber das
»Bilde ihrer Offenbarung«, deren Notwendigkeit als Entfaltungssta-
tion des Willens jedoch »unvermeidlich« ist®®. Denn so wie der Wille
des ersten Prinzips, »immerdar wieder nach der Einheit Gottes (drin-
get), als nach der Ruhe«, so auch dringet die »Einheit {...) mit threm
Ausflu3 zu dieser Bewegnifs und Schirfe und ist dasselbe also eine
stets-wihrende Zusammenfiigung zur Offenbarung Géttlichen Wil-
lens.«®® Diese Zusammenfiigung geschieht aufgrund der Demuts-
regel, welche die »Wandlung« gewihrleistet, in der sich das »heilige
unfassliche Leben« abspielt®®. Demut verbiirgt somit die Offenba-
rungsdynamik des gottlichen Gemiits als »unmefliches, und unan-
fagliches Leben, welches stehet (...) in Fassen und Empfinden seiner
selber, und in einem ewigen Ausgang seiner selber.«®®

Dieses Zitat aber erinnert daran, dass Demut auch noch in einer
anderen Hinsicht ihre Aussagekraft im Blick auf Gotteswesen gewin-
nen muss: namlich als Verweis auf die Qualitit gottlichen »Fassens
und Empfindens«. Demut driickt ja nicht nur einen Uberwindungs-
akt, sondern — modern gesprochen — ebenfalls eine Befindlichkeit aus,
oder um es mit einer treffenderen Wendung Bshmes zu nennen: eine
»Fithlbarkeit«. Als Pridikat des Gotteswesens sollte sie deshalb auch
Richtung weisen hinsichtlich gottlicher »Empfindlichkeit«, »alles in
allem« zu sein®. Dass dieser Omniprisenz-Definition Gottes eine

7 »Dann die Einheit, als das Gute, fleusset selber aus sich aus (...) Darum ist der Wille
(...) ein Ausgang seiner selber zu seiner Empfindlichkeit« (BgO, 1, 2 bzw. 2, 2).

38 Vgl. H. Grunsky, 1984, 235.

% Vgl Gw, 4, 44,

0, 47.

2 Gw, 9, 13.

= Bg0, 2, 3.

2 Sg, 15, 52.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fihlbare Qualitit korreliert, dies gehort zum Charakteristischen von
Bohmes Denkart. Wie sehr Bshme diese Empfindlichkeit mit der
fihlbaren Innenseite der Demut in Verbindung bringt, dafiir spre-
chen Aussagen, die die empfindbare Gotteswirklichkeit mit Hilfe
der Demut zu umschreiben suchen als »Eine in sich selber wirckliche,
wesentliche, geistliche Kraft, die allerhochste einfiltigste Demuth,
Wolthun, als Liebe-Fiihlen, Liebe- und Wol-Schmecken«**.

Was jedoch hat Bohme im Auge, wenn er Gottesqualitit, d. h.
die Fihlbarkeit des »Alles in Allem«, mit Demut zusammenbringt.
Wiederum wirkt diese Verbindung zutiefst paradox. Um Bohme je-
doch auch hier zu folgen zu versuchen, bieten sich zwei Bedeutungs-
nuancen der Demut an, die — auch alltagssprachlich — in thr Wortfeld
gehoren: »Ehrfurcht« und »Hingabe«®. Wie aber lassen sich Be-
griffe wie diese auf den Bohmeschen Gott als »universales« Gemdit
beziehen? Werden sie nicht gerade in dieser Ubertragung absurd?
Denn unmittelbar sind diese Gemiitshaltungen wiederum mit einer
Fremdausrichtung verbunden: Ehrfurcht impliziert ein »vor¢, Hinga-
be ein >zu«. Vor was nun sollte das Gottesgemiit Ehrfurcht, zu was
Hingabe empfinden? Durch diese Fragen deutet sich bereits die Wen-
dung an, in die diese Begriff im gottlichen Kontext geraten. Indem
nimlich der Gottesbegriff Boshmes jedes Ausser-Sich ausschliesst, ist
er doch »alles in allem, und ausser Thme nichts mehr«?, konnen
Hingabe und Ehrfurcht als Umschreibung der Fihlbarkeit Gottes
nur auf die gottliche Selbst-Empfindlichkeit bezogen werden. Was
heisst das? Damit deutet sich an, dass sich die spontane Bedeutung
von Demut im Gotteskontext vollig umzudrehen scheint. Indem
namlich Ehrfrucht und Hingabe der Demut sich auf nichts anderes
als auf das selbstempfindliche Gottesgemiit beziehen kionnen, wer-
den sie zum Ausdruck fiir ein — jegliches Menschenmass iberstei-
gendes — (Selbst-)Bewusstsein: die (Selbst-) Empfindlichkeit Gottes
kommt dadurch in der tiberschiissigen Weise der Ehrfurcht und Hin-
gabe an das eigene Wesen zum Ausdruck. Wobei zugleich hinzuzufi-
gen ist, dass das Eigene dieses Wesens gerade darin besteht, kein
Nicht-Eigenes zu kennen®’. Weil im gottlichen Selbstbezug die Ge-

2 Gw, 1, 20.

5 Vgl. z.B. »Historisches Wérterbuch der Philosophie« unter Demut oder das
»Worterbuch der Mystik« unter Demut oder Karl Kniilles Ausfithrungen iiber » Demut
und Ehrfrucht, in: Karl Kniille, 1943.

% Sg 15,52,

37 »(...) es ist sein Eigenes, und ist doch auch gegen der Natur als ein Nichts, (verstehe,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

247


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

samtheit des Offenbaren inbegriffen ist, charakterisieren Ehrfurcht
und Hingabe demnach die Selbst-Fiihlbarkeit gottlichen Wesens
nicht als gesonderten Bereich, sondern als diejenige »Fiihlbarkeit,
die gleichsam den Kosmos als Ganzes durchdringt. Gottliche Selbst-
Empfindlichkeit als Demut ldsst sich demnach auch iibersetzen als
ehrfiirchtiges und hingebendes Bewusstsein, dessen was (Gott) tber-
haupt ist. Die Grenze zur gottlichen ({Selbst-)Liebe, d.h., zu einer
universalen Weise der Liebe wird sichtlich dinn. Im obigen Zitat
findet sich diese Briicke bereits angedeutet, indem Bohme die »al-
lerhochste Demuth« Gottes auch implizit als » Liebe-Fiihlen« auslegt.
Demut und Liebe stehen als Charakteristik Gottes meistens in un-
mittelbarer Abfolge, wobei wiederholt auf ihren fliessenden Zusam-
menhang aufmerksam gemacht wird. Zum Beispiel, wenn Bshme
erklirt, dass Gottes Liebe »demiithig« sei®®, oder er die Demut als
Geburtsstitte der »Liebe«** ausweist wie auch umgekehrt die Demut
aus der feurigen Liebe Gottes hervorgehen lasst°.

Auf diese Weise entpuppt sich Bohmes merkwiirdiger Verweis
auf die Demut als »wahres Wesen Gottes« als Andeutung eines buch-
stiablich gattlichen Selbstbewussteins, wobei dieser Begriff durch die
Qualifikation der Demut zugleich tbertroffen wie aufgebrochen
wird. Denn Ehrfurcht und Hingabe der Demut driickt die Empfind-
lichkeit des gottlichen Selbstverhiltnisses nicht in der Weise der Ex-
klusivitit aus: Besteht die Einzigartigkeit der Gottesempfindlichkeit
eben gerade darin, grenzenlos inklusiv zu sein®!.

Dieser Interpretationsausgang, in dem sich die Demut als Aus-
drucksmoglichkeit fiir die »Selbst-Empfindlichkeit« des Gottesge-
miits zu erkennen gibt, vermag explizite Bestitigung durch Bohme
selbst zu finden. In einem seiner zahlreichen Anldufe, die Bedeutung
der Demut vor Augen zu fihren, erklirt er einmal: »Denn die
Demuth ist der Majestit Speise und Stircke, daraus der Glantz auf-

gegen dem greiflichen Wesen also zu reden) da es doch alles ist, und alles daher urstin-
det.« (6Pk, 1, 14)

8 »Thr solt wissen, daf Gottes Liebe so demiithig ist, dafs sie auch, wann sich der Seelen
Wille darinnen entziindet, der Seelen unterthinig ist: Aber des soll sich keine Seele
freuen, sondern in die Liebe Gottes demiithigen.« (3fL, 16, 26)

329 3], 4, 44 und 4, 45.

30 7.B. Gw, 3, 211

31 5(...) dann sie ist durch alles zugleich, und ist darum Gut genant und erkant, daf$ es
die ewige Sinfte, und das hichste Wolthun in der Empfindlichkeit der Natur und Crea-
tur ist, als die empfindliche siisse Liebe.« (BgO, 1, 1)

248  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

gehet von Ewigkeit zu Ewigkeit.«*? In dieser Weise kiindet Bohme
von dem untrennbaren Zusammenhang gottlicher »Majestit« mit
der sie »speisenden« und ihr »Glantz« verleihenden »Demut«. Der
fihlbare Niederschlag gottlicher Vollkomenheit in demiitiger Ehr-
furcht und Hingabe kann dem allumfassenden Gottesgemiit nicht
von aussen zukommen. An ihr selbst muss die Géttlichkeit emp-
findlich werden im gesamten Spektrum der zugehorigen Wahrneh-
mungen. Dass Demut als Komplimentir der gottlicher Erhabenheit
mit dieser zusammenfillt macht Bohme auch anhand seiner »Tabula
Principiorum« deutlich, in der der »Ausflufl des ewigen Gottlichen
Worts betrachtet« wird®?. Diese Tafel stellt ein Diagramm dar, auf
dem die Qualititen der Prinzipien in einer Art Chronologie gemiss
threr Offenbarungsentwicklung gereiht sind. »Demut« erscheint hier
auf vorletzter Stufe auf der gleichen Ebene wie »Hochheit« und leitet
in die letzte Stufe des gottlichen » Throns« iiber. Damit ist in tabella-
rischer Form die Denkbewegung festgehalten, gemiss der Hoheit
und Demut im Begreifen der Offenbarung Gottes als Selbstoffen-
barung identisch werden.

7. Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade

Die Demut erhirtet ihre Bedeutung fiir das gottliche Wesen aber
noch aus einer anderen Perspektive: im Blick auf die religionsmytho-
logische Figur Lucifers®*. In ihr findet sich die Bedingung derjenigen
Moglichkeit verdichtet, die in der Frei-Willigkeit der Gottfindung
liegt: die Freiheit zum Gottesverlust. Wie sich die Freiheit in dieser
Weise »missbrauchen« kann, bedenkt man, dass der Offenbarungs-
prozess insgesamt getragen ist vom ungriindigen Willen zur gottli-
chen Findlichkeit, diese Frage sei zundchst im Raum stehen gelassen.
In den abschliessenden Uberlegungen wird auf sie zuriickgekommen.
Zuvor soll Bohmes Interpretation des Ereignisses betrachtet werden,
welches Lucifer darstellt. Zum Anlass des Luciferischen Falls schreibt
Bohme: »da er sahe die grofiesten Geheimnisse der Gottheit in einer
solchen Demuth stehen, drgerte er sich, und ging in die strenge Feu-
ersmacht, und wolte aus eigner Witze tiber Gott herrschen, Gott solte

32 31,11, 57

32 Tab, 1. Tafel.

¥ TFiir eine genaue und klare Nachzeichnung des facettenreichen Bildes, welches
Bshme vom >Fall< Lucifers hat, empfiehlt sich G. Bonheims Darstellung. 1992, 113 ff.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

249


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

ithm unterthan seyn; er wolte der Bilder in der Natur seyn, und war
darum ein Teufel. Dann in der Sanftmuth und Demuth stehet das
Reich der Himmel mit der englischen Welt, und die Kraft des Hert-
zens Gottes«® (Hervorhebung D. S.). Der prinzipielle Unterschied
zwischen dem luciferischen und gottlichen Gemdit ist durch eine sol-
che Aussage fraglos an der Demut festgemacht. Diese Ansicht findet
ihren Nachdruck auch an anderen Stellen, etwa wenn Béhme erklirt,
dass Lucifer aus der »Ordnung ist abgetreten«, dadurch »ein Frem-
der« geworden sei, weil er »Herr seyn (will), und hat doch sein
Konigreich verloren, und ist nur ein Haus-Genof im Grimme Gottes.
Der zu reich war, der ist zu arm worden, er hatte alles als er in des
Vaters Eigenschaft in der Demuth stund, und nun hat er nichts, und
ist darzu im Schlund gefangen. «*

Die reiche Implikation der zitierten Sitze tritt hervor, wenn man
thnen in wortlich konsequenter Weise nachgeht. Dass Lucifer in des
»Vaters Eigenschaft in der Demuth« alles gehabt hitte, zielt darauf
ab, dass nur im Demutsvollzug der Bezug zum Ganzen zu gewinnen
ist, worin eben das »grofieste Geheimniss der Gottheit« besteht. Weil
Lucifer auf Eigenheit (»eigne Witze«) bestand, auf der absoluten
Prioritit des Eigenen®”, fithrte er Verhiltnisse wie das »Unterthan-
Seyn« ein, in welchem er das Ganze — d. h. in Bohmescher Stringenz:
Gott — zu sich wollte. Er setzte den Offenbarungstrieb zum Eigenen
nicht eréffnend um in die »Findlichkeit« des Umfassenden. Im Ver-
harren auf seiner Selbst-Begierde verhinderte er so die Verwirk-
lichung der Offenbarungsbewegung in der fithlbar gewordenen Ein-
heit gottlichen Lebens. Sein Arger iiber die Demut kam einer Absage
gegeniiber seinem eigentlichen Wesen gleich, in dessen Gehorsam er
die Eigenheit seines Willens in Einigkeit zu tiberfithren vermocht
hitte. Darum wurde er in jeder Beziehung — sich selbst und dem
Ganzen gegentiber — zum »Fremden«. Wihrend sich Gott als die
ewige Offenbarungsbewegung des »Suchens« und »Findens«, »als

35 341, 4, 61-62.

36 Sg 16, 28. Vergleiche auch mit folgender Aussage aus der Gnadenwahl: »Der da gar
zu reich seyn wolte, der ward arm: In der Demuth hitte er alles gehabt, und mit Gott
gewircket.« (Gw, 4, 32)

37 5 Aber der Satan (...) ist nun dieser falsche Wille der Figenheit das erste Principium«
(BgO, 11, 6). »Denn seine eigene Begierde gieng ins Centrum, er wolte selber Gott seyn,
er gieng mit dem Willen in die Selbheit und in der Selbheit ist das Centrum der Natur
(...), darinnen wolte sein Wille Herr im Hause seyn. « (Mm, 9, 7, Hervorhebung D. S.)

250  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

nemlich sich selber in grossen Wundern«**® manifestiert, brachte Lu-
cifer die Bewegung nicht tiber die (Selbst-}Suche hinweg. Denn das
Finden gelingt nur tber jene »heilige Wandlungs, in deren Zentrum
die Demut steht. Lucifers Verweigerung ihr gegentiber kam deshalb
einem Unterdriickungsakt gottlichen Lebens gleich. Was in formaler
Ausdrucksweise als nicht vollzogene Transformation erscheint, be-
deutet in der qualitativen Betrachtungsweise Bohmes: »Dann als Lu-
cifer seine Begierde in eigene Macht fiihrete, so brach er sich vom
Willen Gottes ab, so scheidete sich der H. Name von ihme, und ver-
lasch ihme das Licht in seinem Feuer-Leben, denn er brach sich von
der Einheit ab {...). Also blieb in ihme nur das Nein (...) und wich das
Jah von thme; denn das Nein scheidete sich vom Jah in eigenen Wil-
len, und wolte nicht unter dem Jah (als unter dem Géttlichen Hau-
chen der Einheit) seyn, sondern wolte sein eigen Hauchen seyn. Als
blieb er eine lautere, kalte, scharfe, harte, spitzige, bittere, stachlichte,
giftige, dngstliche, peinliche Feuers-Essentz, darinnen das Centra-
lische Feuer in eitel Streit, Hunger und Durst stehet und keine Er-
quickung kann erreichen. Dann solte Lucifer wieder ein Engel wer-
den, so miiste er wieder aus Gottes Einheit und Liebe schépfen, und
miiste solches Feuer-Leben mit der Liebe ertédtet, und in die Demuth
gewandelt werden; dieses will das hollische Fundament (in den Teu-
feln) nicht thun, und kanns auch nicht mehr thun, dann es ist keine
Lust oder Begierde mehr in ihnen allen zur Demuth.<*® (Hervor-
hebung D. S.)

Uber die Gestalt Lucifers als Gegenbild des Géttlichen, der das
unoffenbare Negativ Gottes offenbar werden lasst®®, treten weitere
implizite Aspekte des Boshmeschen Verstindnisses vom demiitigen
Wesen Gottes explizit hervor. Denn warum hatte Lucifer keine »Lust
oder Begierde« zur Demut? Weil er sich in jenes gesonderte Selbst-
Verhiltnis setzte, aus dem heraus er sich unmittelbar gegeniiber dem
Ganzen absetzte, um in seiner Eigenheit »Herr tber alles Ge-
schopfe«®™ zu sein. Was im konventionellen Gottesglauben als

38 40F 1, 34.

¥ BgO, 8, 2-5.

* Frst in Lucifer namlich werden die Eigenschaften der Natur als solche offenbar:
»Alsbald wurden die Eigenschaften in ihme offenbar, als das kalte Feuer, item die Schar-
fe, Herbe, Harte, Bitter, Stachlicht, Feindig, Aengstlichkeit und Peinlichkeit des Feuers;
also ward er ein Feind aller Liebe, Demuth und Sanftmuth, denn das Fundament Gottes
Zornes fing den falschen Willen.« (BgO, 7, 7. Hervorhebung D. S.)

- Sg, 16, 33.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 251

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

gottliches Selbstverstindnis ausgemacht gilt, ndmlich »Herr tiber al-
le Geschépfe« zu sein, kommt bei Bshme im offenen, fast subver-
siven Kontrast dazu dem Gegenteil Gottes — Lucifer — zu! Weil er
»mochte ein Herr iiber und in allem Wesen (...} seyn, {...) darum
wandte er sich von der Demuth der Liebe ab«*%2. Lucifer brachte nicht
die Einheit im Liebes-Verhiltnis zur Fiihlbarkeit, sondern fiihrte
Herrschafts-Verhiltnisse ein, die ihn zum gegensitzlichen Offenba-
rungsausdruck machte, indem er so »den ewigen Willen aus der Tem-
peratur {= Einheit D. S.) in die Zertrennung« trieb?. In geraffter
Form kann Bohme die Diagnose dieses Luciferischen Selbst- und Ge-
samtverhiltnisses deshalb so zusammenfassen: Lucifer wollte »iiber
die Demuth des Hertzens Gottes herrschen«®, er hat sich »von der
Demuth der Liebe ab(gewendet)«** und so von »der Demuth abge-
brochen.«*¢

Deutlicher lasst sich die Bedeutung der Demut als Charakteri-
stik gottlicher Offenbarkeit nicht machen. Lucifers Absetzung von
Gott hingt mit seiner Verweigerung der Demut zusammen, nicht
etwa weil sie als angemessene Haltung »vor« Gott, sondern weil sie
als Gotteshaltung selbst zu begreifen ist. Im negativen Verhiltnis zu
ihr erhértet sich deshalb nicht nur nochmals ihre Bedeutung fiir das
einige Wesen Gottes™, sondern konkretisiert sich ihre Bedeutung
weiterhin, als nun deutlich wird, dass auch Konzepte wie gottliche
Herrschaft mit Bshmes Gottesbegriff inkompatibel sind*#. Enthilt

2 Gw, 4, 31

* Gw, 4, 29.

3], 4, 43.

* Gw, 4, 31.

6 Gw, 6, 51.

»Der Teufel wolte ein Herr im Nein seyn, und ein ander Principium besitzen, als die
Macht der Scheidung im Grunde der figurlichen Bildung; ihme gefiel nicht die Unter-
thanigkeit, sondern die Hoheit, und verachtete die Demuth und Siiligkeit, (Sanftmuth)
als die Liebe und Wahrheit, und wolte nicht in der Einheit seyn, sondern in der Vielfal-
tigung.« (BgO, 10, 3)

¥ H. Bornkamm legt das Fehlen eines konventionellen Allmachtsbegriffs als Mangel
der Béhmeschen Philosophie aus. Er fiihrt diesen zum einen auf seinen »Dualismus« in
Gott zuriick und unterstellt B6hme ein schizophrenes Gottesbild, dass zu keiner einhel-
ligen Ichheit finden kénnte. Dabei scheint Bornkamm krass zu {ibersehen, dass fiir
Bohme der Gottesbegriff gegenteilig allein aus der Uberwindung der unterschiedlichen
Prinzipien lebt, woraus die Finheit géttlichen Wesens sich je neu gebiert. Gott lasst sich
nach Béhme regelrecht definieren als der »Ort«, an dem die Prinzipien in ihrer Einheit
fithlbar geworden sind. Die Dynamik dieses Gottesbegriffs, den Bshme in seiner Pro-
zesshaftigkeit aufzuschliisseln sucht, samt dem Uwindungsmoment des Todes, fiir den

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

das Konzept des Herrschens doch Implikationen in sich, die dem so
gefassten Gottes-Wesen entgegen laufen. Von der Allmacht Gottes
spricht Bohme deshalb in ausgesucht paradoxen und vorsichtigen
Formulierungen als der »giildene(n) Porten der Allmichtigkeit und
grossen Gewalt in der Liebe und Demiithigkeit«**. Damit wird er-
sichtlich, in welcher durchgehenden Konsequenz die »Demiithig-
keit« Gottespridikat ist. Nicht in der Weise einer lockeren Zuord-
nung dient sie als Ausweis des Gottlichen, dass daneben noch
anders (herrschaftlich und gewaltig im konventionellen Sinn) sein
konnte. Vielmehr zeigt sich nun, dass Bohmes Aussagen iiber das
Wesen Gottes als demiitig in dem unaufloslichen Bezug eines speku-
lativen Satzes Hegelscher Prigung zu lesen sind, den Nikolai Hart-
mann wie folgt schildert: »In einem Satz, dessen Pridikat dem Sub-
jekt blof$ angefiigt ist, bleibt das Verhiltnis beider ein dufleres. Das
Subjekt ist inhaltsreicher, geht im Pridikat nicht auf; das Prédikat
aber ist allgemeiner, geht somit im Subjekt ebensowenig auf. Tm
»spekulativen Satz« hort diese Ausserlichkeit auf. Das Subjekt ent-
wickelt sich in seinen Pridikaten, sein Inhalt erfiillt sich in ihnen. Es
kann nicht andere Pridikate oder Akzidenzen neben seinen Pradika-
ten haben. Die Pridikate wiederum, die seinen Inhalt ausmachen,
sind nicht daneben noch etwas anderes als dieser Inhalt (...) Man
kann die Bedeutung (von Subjekt und Pridikat D. S.) nur im Inhalts-
verhiltnis selbst finden. Und man muf3 sie gelten lassen, wie dieses
sie prigt.«*®

Dieses von Hartmann kristallisierte spekulative Verhiltnis von
Subjekt und Prédikat ladsst sich auf die gegenseitige Prigung der Be-
griffe Gott und Demut bei Bohme gut tibertragen. Nur aufgrund

die Demut ausschlaggebend ist, scheint Bornkamm schlicht zu iibergehen. Zum anderen
fiihrt Bornkamm den mangelnden Allmachtsbegriff auf den vermeintlich unverarbeite-
ten »Zusammenstoss zwischen Freiheit und Allmacht« zuriick (vgl. 1925, 431.). Aber
auch diese Akzentuierung Bornkamms legt nicht mangelndes Problembewusstsein von
Seiten Bohmes frei, sondern eher wiederum eine verkiirzte Betrachtungsweise von Sei-
ten Bornkamms, der den untrennbar mit B6hmes Gottesbild verbundenen Liebesaspekt
véllig ausklammert. Auf die Konsequenz, mit der Bshme das Gotteswesen als liebende
Demut oder demiitige Liebe fasst, lasst Bornkamm sich nicht ein. Uberhaupt ist zu
fragen, welches Problem der herkémmliche Allmachtsbegriff Gottes 16st, welche Stirke
in diesem Konzept liegt. Ist die » Allmacht« Gottes im gewdhnlichen Sinn des omni-
potenten Herrschers gewahrt, so wird im Anbetracht des Zustandes der Welt der gute
Gott selbst fragwiirdig.

3P 11, 27.

301974, 248.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 253

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

dieses Wechselverhiltnisses ist auch Bshmes Haltung gegentiber der
Theodizee-Frage zu verstehen. Die Unzulissigkeit, in Gott Ein-
griffsmoglichkeiten aus einem »Aussen« zu projezieren, ergibt sich
fiir Bohme aus dem Gotteswesen selbst. Eine gewaltsam herbeige-
fihrte Einstimmigkeit mit Gotteswillen, in anderen Worten, eine ge-
waltsame Gottesgeburt liefe dieser auf ganzer Linie zuwider®*. Gott
wirkt nur seinem Wesen gemiss, d. h. insofern seine Wirkung — d. h.
sein Liebes-Leben — sich zu finden vermag®?. Die Vorstellung eines
eingreifenden Gottes bezeichnet Bohme mit untibersehbarer Tronie
als die Denkweise des »kleinen Fritzes«, die er geduldig belehrt:
»Nun fragest du: warum kam ihm (Lucifer) nicht die Liebe Gottes
wieder zu Hiilfe? Nein Fritzsch: Thr Gemiithe hatte sich erhoben bis
in der Natur Ende, und wolte iiber das Licht Gottes hinaus; ihr
Gemiithe war ein angeziindter Feuer-Quall worden im Grimme, die
Sanftmuth Gottes kan nicht hinein.«** In der abstrakteren Sprache
seiner Spitwerke findet der Horizont dieser Denkweise von der gott-
lichen Allmacht noch komprimierteren Ausdruck: »Darum, wann ich
von Gottes Liebe sage: sie ist Allmichtig, tber alles und in allem, so
geschiehet das nach dem Willen des Jah, als des Lichtes, und so ihme
das Nein den Willen giebet, so verwandelt das Jah das Nein in seine
Kraft und Liebe, und bleiben doch zwene Centralische Willen inein-
ander, aber in Einem Grunde, in Einer Liebe und Begierde, sonst wiire
der zornige Gott nicht allmichtig, so thn die Liebe in threr Allmacht
allein hitte, und da es doch nur Ein Gott ist, aber die Liebe wiire nicht

¥ 5So sich aber der Zorn von der Liebe scheidet in eigene Annehmlichkeit, das wehret

die Liebe nicht mit Gewalt, sonsten folgete, dafi Gott in sich selbst uneins wiirde.« (BgO,
9, 5, Hervorhebung D. S.). An spiterer Stelle wiederholt Béhme in diesem Sinn noch-
mals mit Nachdruck: »Gott, so viel Er Gott ist und heisset, néthiget keine Figur« (Eben-
da12, 5).

2 Entsprechend weist Béhme daraufhin: »der Geist Gottes ist kein Macher in der Na-
tur, sondern ein Erdffner und Sucher des Guten.« (ihM, 7, 1) Gotteswirken kann sich
nur im Suchen und Finden vollziehen, so impliziert sein Wesen als Liebe, wobei das
Finden notwendig mit dem Prozess der Ich-Vernichtung einhergeht, »so sie im Ftwas
mag eine Stitte finden, die stille stehet, die nimt sie ein, und erfreuet sich mit ihrer
Feuer-flammenden Liebe mehr darinne, als die Sonne in der Welt (...)Ists, daf8 sie in
dir mag ein Feuer anziinden, so wirst du das fithlen, wie sie deine Ichheit verbrennet,
und sich deines Feuers also hoch erfreuet, da3 du dich eher liesseest todten, als daf$ du
wieder in dein Ftwas eingingest.« (iil, 32-33. Hervorhebung D. S.)

2 3P 10, 50.

254  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

offenbar, und wiirde keine Liebe erkant ohne den Zorn.«** (Hervor-
hebung D. S.)

Gemaiss diesem Grundgesetz der Gottesoffenbarung, in der die
Liebe threm Wesen gemiss nur aus frei-williger Transformation (so
ithr »das Nein den Willen giebet«) hervorgehen kann, wird das Ver-
halten Lucifers zur »Stinde« schlechthin. »Stinde« besagt demnach
nichts anderes als die Verhinderung, dass Gottesoffenbarung zum
Austrag gelangt. Mit Bohme gesprochen: dass Gott nicht in »einem
Leben mit seiner Liebe beweglich wird«, dass Gott nicht »in seiner
Wirckung offenbar wird«, dass sich die Einheit Gottes in der Liebe
keine »Stitte« machen kann, »darinnen sich die Liebe selber will und
empfindet.«*® Die Betrachtung der luciferischen Siinde ist deshalb
auch die signifikante und priagende Vorlage des von Adam exempli-
fizierten »Falls«®*. Auch wenn aufgrund des menschlichen Bezugs

# BgO, 9, 4.

* BgO, 2, 3.

6 In seiner nuancenreiche Wiedergabe und Analyse von Bohmes eigenwilliger Dar-
stellung des Falls Adams, die von der biblischen Vorlage freiziigig abgeht, fasst Ernst
Benz das eigentlich Siindige in Adam darin zusammen, dass dieser die Einheit mit Gott
verloren habe, in der alles, was Adam, »sieht, liebt und denkt, (...) ihm aus der Anschau-
ung der Einheit Gottes zu(fliet); in Gott wird ihm das Einzelne in seiner Gebundenheit,
Bezogenheit und seiner Harmonie sichtbar. Der erste Schritt zum Fall aus dieser Einheit
ist der erste MiSbrauch des freien Willens, die Vielheit der Dinge nicht in der Einheit
Gottes, sondern in ihrer Differenziertheit und Selbheit und Geschiedenheit (...) zu
erfahren. Der freie Mensch will die Fiille des Seins nicht mehr aus der Hand Gottes
empfangen, sondern will sie selbst an sich erfahren.« (1937, 60). Zur prinizipiellen
Gleichheit des Siindigen bei Lucifer und Adam vermerkt auch Hans Grunsky: »Im
Grundsitzlichen ist demnach der >schwere Fall Adams< durchaus eine Parallelvorgang
zu Lucifers Fall. Weshalb sich mit Recht sagen li8t, Adam habe sdem Teufel nach ima-
giniertc (40F, 1, 134).« (1984, 278) Dennoch verweist Grunsky mit Recht auch auf die
Unterschiedlichkeit dieser Siindenfille im Detail, die sich vor allem aus Adams Bezie-
hung zur materiellen Welt ergibt (vgl. ebenda.) Die materielle Welt, welche Béhme u.a.
auch unter das 3. Prinzip subsumiert, ist in dieser Untersuchung vernachlissigt. Dieses
Unterlassen begriindet sich damit, dass das 3. Prinzip nicht konstitutiv ist fiir die Unter-
suchung des Demutsbegriffs, da das Problem der Demut ganz im Spannungsfeld der
ersten beiden Prinzipien angesiedelt ist. Zudem zeichnet das 3. Prinzip eine auffallende
Uneindeutigkeit auf, die P. Deussen bereits folgend vermerkt: »unter dem dritten Prin-
zipium versteht Bshme bald das Ineinander der beiden ersten als den Heiligen Geist,
bald auch die aus den sieben Qualititen ausgeflossene kosrperliche Natur.« (1911, 41)
Auch fiir Feuerbach erscheint es gerechtfertigt, die unterschiedlichen Qualititen mass-
geblich unter der Regie von Bshmes ersten beiden Prinzipien zu stellen (vgl. SWIII,
158). Ist doch das 3. Prinzip als Stitte menschlichen Daseins durch Bshme selbst vor-
nehmlich dadurch charakterisiert, dass es ein »vermengtes« Bild der beiden anderen
Prinzipien ist (vgl. z.B. 6Pk, 2, 3, 2, 6 und 2, 15), jedoch zeitlich bestimmt, d. h. begrenzt

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 255

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

zur Materie noch andere Komponenten hinzukommen, bleibt die we-
sentliche Quintessenz des Stindigens bei Adam die gleiche: »Als da
sich eine Schiedlichkeit {...) in einen eigenen Willen, tber die Tem-
peratur auszufahren erhebet, sich infasset und sich vom gantzen Wil-
len abbricht (...); wie Herr Lucifer, und die Seele Adams gethan ha-
ben, und noch heute in der menschlichen Scientz (= Begierde, Willen
D. S} geschicht, daraus ein Distel-Kind, falscher Scientz geboren
wird«*”. Die Stindigkeit des adamischen Willens in seiner Konfor-
mitit mit der luciferischen Willensart kann Boshme deshalb auch auf
folgenden gemeinsamen Nenner bringen: »die Demuth ward verach-
tet und verlassen, und ward an dessen statt die Feuers-Macht ange-
nommen.«** Darum auch Bohmes unauthorliches Dringen, dass der
Mensch »bieget ihn (seinen Geist) in die allergréfieste Demuth vor
Gott (...) daf er nicht damit in eigene Liebe und Willen fahre, wie
Adam und Lucifer thiten, welche (...} sich vom Gantzen abbra-
chen.«*® (Hervorhebung D. S.)

Dieser Hintergrund nun begriindet die Bedeutsamkeit der Er-
[6sungstat Christi. Jesus markiert die Wende, in der sich die Offen-
barung Gottes wiederfindet, nachdem sie sich in der Dimension des
Kreatiirlichen verlustig gegangen ist. In Christus tritt Gottesoffenba-
rung erneut zu Tage, weil er das »ewige Spiel« mitzuspielen vermag
gemiss seiner massgeblichen Regel, die lautet: »Soll aber nun etwas
von dieser Selbheit, als vom grimmen Tode erloset, und wieder ins
Universal gebracht werden, als in die hochste Vollkommenheit, so
mufs es seiner Ichheit gantz ersterben, und in die Stille, als in Tod
der Gelassenheit, an der Natur Ende gehen«*®. Dieser Ubergang ist
durch Christus vollbracht worden. Aufgrund dessen kniipft Bohme
die innere Verbindung des Adams- und Christusgeschehnisses im
Knotenpunkt dieses Todes zusammen: »Der erste Adam fiel nieder
in Schlaff, als in Unmacht der Gottlichen Welt, und starb im Tode
des Todes: Der andere Adam ging in Tod des Todes ein, und nahm
den Tod des Todes in sich, als in Adams Menschheit, gefangen: Er
ward dem Tode ein Tod, und fiihrete das Leben, in die ewige Freyheit,

ist: »eines ist ewig, das ander ist auch ewig, und das dritte ist zerbrechlich. Eines hat
keinen Anfang, und das ander wir in dem ewigen unanfinglichen geboren, und das
dritte hat einen Anfang und Ende, und zerbricht wieder.« (3P, 16, 4)

*7 Gw, 2, 34.

3 Gw, 6, 40.

*9 Gw, 3, 28.

W Sg 12,20,

256  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

aus dem Tode aus.«** Was im Glauben hiufig als eine Art Sithnetod
behandelt, den ein ergrimmter Gottvater aufgrund von menschlicher
Verschuldung seinem Sohn abverlangt, erfihrt durch Bohme augen-
scheinlich eine vollig andere Fundierung, wobei die einzelnen Ele-
mente der volkstiimlichen Fassung in seiner radikalen Uminterpre-
tation dennoch erhalten, oder mit Hegel gesprochen, aufgehoben
werden. In der Tat ist das Entkommen aus dem Zorn Gottes auch
gemiss der Bohmeschen Philosophie nur aufgrund eines Todes
moglich, in der Tat ist dieser Tod notwendig aufgrund einer Ver-
schuldung des Menschen. Was im Glauben jedoch in unterschied-
liche Positionen auseinanderzutreten pflegt: ergrimmter Gottvater,
stindige Menschen, einziger Sohn und seine einzigartige Siithnetat
im Tod, wird bei Bohme als eine in sich zusammenhingende, not-
wendige Bewegung ausgewiesen, die auf den Gesetzen der Grundlage
aller Wirklichkeit — der Theogonie — beruht. Der Mensch hat in sich
selbst »Gotteszorn« offenbar werden lassen®®?, indem er in sich nicht
das Wesen der Liebe zur Verwirklichung bringen konnte. Diese Ver-
wirklichung wurde verhindert durch die Stagnation der Willens-
bewegung im magnetischen Feld der Selbheit, wodurch der offenba-
rungskonstitutive Wandel ihrer Empfindlichkeitszone durch und in
die Demut nicht vollzogen wurde. Indem der Magnetismus des Ei-
genwillens nicht (auf-)brach, wurde die Offenbarungsregel gebro-
chen, kam das Wesen des Ganzen nicht in seine fiihlbare Erschei-
nung. In diesem Sinn erschliesst sich fir Bohme der eigentliche
Sinngehalt des alttestamentarischen Zerbrechens der mosaischen
Gesetzestafel: »Deswegen ward die Gesetz-Tafel zerbrochen, anzu-
deuten, daf3 der Menschliche Wille der Eigenheit nicht konte wieder
des Zorns Fundament siegen, er muste nur zerbrochen und getodtet,
und durch den Tod wieder in den heiligen Namen eingefiihret wer-
den. Deswegen muste Christus sterben, und den Menschlichen Wil-
len durch den Tod, durch die Holle, und durch dieses Fundament
durchfiihren; dann die eigene Annehmlichkeit eigenes Willens mag

%1 Sg 12, 9. Vgl. hierzu die erstaunliche Ahnlichkeit zur Hegelschen Interpretation des
Todes Christi, die kulminiert in folgender Zusammenfassung: »Der Tod Christi ist aber
der Tod dieses Todes selbst, die Negation der Negation. Denselben Verlauf und Prozefl
der Explikation Gottes haben wir im Reiche des Vaters gehabt: hier ist er aber, insofern
er Gegenstand des BewufBtseins ist« (»Philosophie der Religion«, Bd. 11, 1969, 292).

2 3 Wenn man nun allhier redet vom Willen Gottes Zornes, daf3 er sich habe von der
Liebe abgebrochen, und wollen bildlich seyn; so muf8 mans nicht ausser der Creatur
verstehen« (BgO, 9, 7).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 257

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

nicht in Gott bestehen.«*® In Christus endlich ist die menschliche
Seele wieder ins Gottesspiel ein »als ein wolgestimmet Instrument
in der Harmoney des Himmelreichs«*** eingebracht, nachdem sie
sich in Adam zunichst als »Spielverderber« manifestiert hatte. Chri-
stus machte sie wieder spielfihig, einzig indem er die Regel befolgte,
in der sich das »ewige Spiel« abzuspielen, d. h. zugleich auch zu voll-
enden und »prinzipiell« zu erneuern vermag®®. So wurde der »Zorn
Gottes in unsere Seele und inwendigem Gottlichen Grunde aus der
Ewigkeit Wesen, mit der hochtsten Liebe der Gottheit, in dem Name
Jesu tiberwandt, und wieder in die Gottliche Demuth und Gehorsam
transmutirte, da die zerrissene Temperatur unserer menschlichen Ei-
genschaft des Gehorsams und Wolwollens, wieder in die Gleichheit
oder Einigung der Eigenschaften einging. Alda war des Vaters
Grimm, {welcher war in unsern Lebens-Eigenschaften aufgewachet,
und sich zum Regenten in Seele und Leib gemacht, dadurch wir wa-
ren des Himmelreichs erstorben, und Kinder des Zorns worden,} wie-
der in die Einige Liebe und Gleichheit Gottes gewandelt, und starb
unser menschlicher Eigen-Wille im Tode Christi seiner Ichheit und
Eigen-Wollens ab, und griinete der erste menschliche Willle, den
Gott aus seinem Geiste in Adam eingab, durch die Uberwindung der
Siissigkeit Gottes, in Christi himmlischen Blute wieder aus.«** Die
Bedeutung der Figur Jesu Christi besteht demnach darin, dass sich in
thr — auf creatiirlicher Ebene — der theogone Prozess wieder verwirk-
licht in der Findlichkeit Gottes. Christus als Gottesausdruck exempli-

# BgO, 11, 18-19.

¥t Mm, 9, 18.

%5 In David Walsh’s Interpretation von Béhmes Christus-Bild wird im Zuge des Ver-
suchs, Bshme als Vorlaufer des Denkens einer innerweltlichen Erfiillung darzustellen,
diese Regel etwas heruntergespielt: » The sacrifice of Christ in making reparation for sin
still remained important, but it now tended to be rivaled by his revelatory role of em-
bodying the true inner unity of human and divine being (...). As a consequence, the
means of achieving salvation has come to consist less of loving surrender of self to the
outpouring grace of Got than of a resolute decision of the will to form itself anew after
the figure of oneness« (1983, 103. Hervorhebung D. S.). Im Hinblick auf Béhmes Beto-
nung des (von Christus verkdrperten!) Demutsaktes als Bedingung schlechthin fiir diese
sresolute« Willensentscheidung, die vornehmlich als »surrender of self« zu umschreiben
ist, scheint diese von Walsh vorgenommene Wertung an Bshmes eigentlichem Anliegen
vorbeizugehen.

6 ep, 46, 12-13

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

fiziert diese Gottesbefihigung der Menschennatur und legt dabei die
zentrale Bedingung frei, unter der sich diese gebiert®.

8. Abschliessende Uberlegung

In Anbetracht dieses inneren Zusammenhangs zwischen Lucifer,
Adam und Jesus in Boshmes Perspektive eines dynamischen, sich stets
generierenden Gottesgeschehens bleibt jedoch eine grundsatzliche
Frage offen. Sie wurde bereits am Anfang des letzten Abschnitts the-
matisiert und ergibt sich aus dem Kerngedanken dieser theogonen
Spekulation von selbst. Vergegenwirtigt man sich namlich erneut
das eigentliche Fundament, auf dem dieses weltdeutende Gedanken-
gebiude ruht, so wird gerade die oben beschriebene Moglichkeit der
Gottesblockade zur Aporie. Wenn das Grundgeschehen aller Wirk-
lichkeit durch folgenden Satz auszudriicken ist: der »ungriindliche,
unfaf$liche, unnatiirliche und uncreatiirliche Wille, welcher nur
Einer ist, und nichts vor Ihme noch hinter Ihme hat; welcher in sich
selber nur Eines ist, welcher als ein Nichts und doch Alles ist: Der ist
und heisset der Einige Gott; welcher sich in sich selber fasset und
findet, und Gott aus Gott gebieret«*® (Hervorhebung D. S.), dann
fragt sich, wie es tiberhaupt sein kann, dass sich Gott nicht in sich
selber fassen und finden kann, wie an den Daseinsméglichkeiten Lu-
cifers und Adams exemplarisch gemacht. Ist der Alles verursachende
Wille nur einer, der »nichts vor [hme noch hinter Thme hat«, und der
sich selbst durch alle Gestalten hindurch als Gott emp-findlich und
fihlbar werden will*®, so wird die Moglichkeit einer luciferischen
bzw. adamischen Blockade dieser gottlichen Selbstgeburt hochst pa-
radox®?. Wie kann der urgriindliche Wille sich gegen sich selbst wen-

%7 »Aber ich will einen ieden treulich gewarnet haben, obs geschehe, dafy Gottes Licht

in ihme aufginge, dafs er ja in grosser Demuth in der Gelassenheit stehen bleibe, als im
Tode Christi.« (ep 20, 31)

% Gw, 1, 4.

# Vel Gw 1, 9.

% Fine uniibersehbar irritierte Anmerkung zu dieser Aporie findet sich auch bei Feu-
erbach im Anschluss seiner Darstellung des luciferischen Bésen bei Bshme. Er erklart
zunichst die Erscheinung des Bésen in Lucifer mit der Aussage »erst da, wo das Bése
also fiir sich selber wird, wird das Bose Bases, und ist als Boses offenbar und wirkliche,
wozu er dann in der Fussnote vermerkt: »Gerade aber dieser Punkt (...} ist auch der
Punkt, wo Jakob Béhme sich ginzlich in theologische Phantastik und Willkiir verliert,
chne dass er doch — freilich eine, iibrigens begreifliche Unméglichkeit — die Schwierig-
keit l6st. Und diese Schwierigkeit bietet sich ihm ungliicklicher Weise zweimal dar —

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 259

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

den, bzw. wieso wirkt sich seine Freiheit gegen sein Wesen aus?
Wenn die gesamte Offenbarungsbewegung getragen ist vom Willen
zur Selbstgeburt Gottes, wie kann es tiberhaupt sein, dass die gegen-
teiligen Qualititen zur Gottesempfindlichkeit offenbar werden
konnen? Und zwar eben nicht als notwendige Momente, die im
»Wandel« sich zur Fiihlbarkeit Gottes transmutieren, sondern im
willentlichen Beharren auf den Qualititen, die eben das Gegenteil
Gottes, »sofern er Gott heisst, zur Offenbarung bringen.

Diese Fragen deuten ein noch grundsitzlicheres Denkproblem
an. Dieses lasst sich so formulieren: Wenn Gott die ewige Hervor-
bringung gottlicher Fihlbarkeit des »alles in allem« bedeutet, wie
kann diese Gottesgeburt zugleich nicht stattfinden? Ist namlich Gott
als dasjenige definiert, was sich als Gemiit des Ganzen ewig gebiert,
so scheint die Moglichkeit der Verhinderung dieser Geburt die Got-
tesdefinition an sich zu unterminieren (die sich ja gerade in threm
umfassenden, nichts ausschliessenden Charakter als gottlich mani-
festiert).

Schelling bietet eine Antwort auf diese Frage, indem er den
»Fall« Lucifers als weiteres notwendiges Moment der Theogonie er-
fasst, das sozusagen eine neue Offenbarungsebene eroffnet: die Stufe
des Geistes. Mit der Entstehung des Geistes entsteht auch eine neue
Dimension des Gegenwurfs, durch die sich die Entwicklung hindurch
bewegen muss®*. Auf Bshmes Denken jedoch kann diese Erklarung
keine Anwendung finden, weil die Offenbarung Gottes, die er zwar
in unterschiedlichen Momenten nachzeichnet, fiir thn zugleich ewig
vollendet ist. Gott ist je schon die Realisation der fihlbar geworde-
nen Einheit des Ganzen. Und zugleich vermag diese Einheit auf-
gebrochen zu sein, luciferisch blockiert, um »wiedererboren«, »ge-
funden« zu werden. Das Problem nochmals anders ausgedriickt: Auf
der einen Seite scheint das Offenbarungsspiel Gottes — im Gottes-
begriff | — ewig aufgegangen, auf der anderen Seite ist sein Ausgang
dramatisch offen. Dies ist wohl das Grundparadoxon des Bshme-
schen Gottesbildes.

Zunichst kann man vermeinen, dass damit lediglich der Unter-

erstlich bei dem Fall Lucifers, dann bei dem Fall Adams. Er hilft sich mit dem freien
Willen. Aber es bleibt eben absolut unbegreiflich und sinnlos, wie der freie Wille aus
der gottlichen Konkordanz heraustreten konnte. Es gibt aber keinen Ubergang von der
phantastischen Welt der Theologie zur wirklichen Welt.« (SW III, 170, Fussnote)

71 Vgl. 1983, 931.

260  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

schied einer »ewigen« und »zeitlichen« Betrachtungsweise angespro-
chen sei, wodurch sich eine gewisse Hilfestellung fiir den Umgang
mit diesem Paradox anzubieten scheint. Was auf der Ebene des »Ewi-
gen« als »Geburt« zugleich ewig vollendet ist, geschieht auf der Ebe-
ne des »Zeitlichen« als »Prozess«. Auf diese Weise notiert Bohme
einmal zum Grund des Falls von Adam, dass das gottliche Gut in der
bewussten Entwicklung bis hin zu Christus »durch solchen Procefs in
der Wiedergeburt offenbar werden (muste), auf daf8 die Liebe und
Gnade Gottes erkant, und im Menschen offenbar wiirde«*2. Die zeit-
liche Offenbarungsebene deutet sich somit zu einem auseinander-
gezogenen Bild des Ewigen an. Ein Gedanke, der seine verwandte
Vorform bereits in der plotinischen Ausdeutung des platonischen
Diktums von der Zeit als »bewegtes Abbild der Ewigkeit«*” hat, ge-
mass der die Seele nur im »Nacheinander« den »Zusammenhang«
des Einen nachbilden kann®*. Aber dieser mogliche Konnex zwischen
einer »ewigen« und »zeitlichen« Ebene kann nicht besagen, dass da-
mit letztlich der zeitliche Prozess vorherbestimmt sei. Sonst wire
Bohmes ganzes Driangen auf den Vollzug der Demut hinfillig, sein
Beschworen der grossen Gefahr, in der das Leben schwebt, seine Hin-
weise auf die Bedeutung der Freiheit des Willens tiberfliissig, wenn
letztlich das ewige Spiel im Zeitlichen (halt zeitlich auseinandergezo-
gen) ohnehin vorherbestimmt wire.

Vielmehr lasst sich die Ungewissheit des Ausgangs dieses para-
doxen Spiels, das zugleich ewig aufgeht im Gottesbegriff selbst, auf
nichts anderes als die Pramissen desselben zurtickfiihren. Allein
schon die Ernstnahme des Ausdrucks des gottlichen Offenbarungs-
wegs als »Findung der Eigenschaften«® indiziert die Offenheit eines
Prozesses, der nicht vorprogrammiert ist. »Finden« impliziert einen
Vorgang, der nicht determiniert ist. Damit ist wiederum nichts ande-
res als Bshmes Grundpostulat der Freiheit des Willens expliziert, der
die Doppelbodigkeit eines sowohl seinem Wesen entsprechenden als
auch gerade aufgrund dieses Wesens sich nicht entsprechen miissen-
den Willens enthilt. Wobei sich dieses Grundaxiom wiederum nur
als die Ausbuchstabierung derjenigen Bedingung lesen lisst, die in
den Gottespradikaten der demiitigen Liebe oder »Demut der Lie-

2 Gw, 9, 110.

7> Timaios, 37. Strophe.

74 Vgl. Plotin, 1981, 128 (Enneade 111, Buch 7, Abschnitt 11).
7 Gw, 1, 9.

w

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

261


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

be«¥¢ gesetzt ist; denn diese Liebe gibt in ihrer (Selbst-)Uberwin-
dung das Anderssein frei, dessen sie als Liebe zugleich bedarf. D.h.,
das paradoxe Ineinander der Moglichkeit von Einheit und Unter-
schied, Fertigem und Offenem, Vollendetem und Unvollendetem ist
im Kern dieses Gottesbegriffs selbst zu orten. Wenn also die Offen-
barungsbewegung determiniert erscheint durch den Satz: »Denn was
Er (Gott) je von Ewigkeit gewolt hat, das ist Er selber«*””, dann ist
diese Determinierung zugleich aufgehoben durch genau dasjenige,
was »Er« ist. Oder anders formuliert: Die Gerichtetheit des ewigen
Willensvollzugs gewinnt sich nur aus der Ungerichtetheit, die dem
gottlichen Wesen in der Verkoppelung von Freiheit, Demut und Lie-
be gemiss ist.

Angesichts dessen kann man sich aber mit Dostojewskij in der
Figur des Ivan Karamasov fragen, ob der Preis einer so gedachten
Gottesoffenbarung nicht zu hoch sei, ob die Kosten, das Wesen der
Liebe sich in Freiheit »finden« zu lassen, die Offenbarung der Liebe
nicht insgesamt in Frage stellen®”®. Die Frage am Ende des zwanzig-
sten Jahrhunderts gefasst: ob eine Gottes-Offenbarung, gedacht als
»Findung« oder »Geburt« gottlicher Eigenschaften bzw. Qualititen,
die aus threm Wesen heraus Erscheinungen wie den Holokaust nicht
verhindern kann, nicht aufgrand eben der Liebe darauf hitte verzich-
ten sollen. In dieser Weise stellt sich die Theodizee-Frage erneut un-
ter den Pramissen der Béhmeschen Denkweise.

Dass sich bei Bohme keine Antwort auf eine solche Frage findet,
ldsst sich jedoch wiederum als Antwort auffassen. Und zwar, weil
Bohme eine solche Frage auf einem grundsitzlichen Missverstindnis
beruhend empfinden wiirde. Auf genau jenem Missverstindnis, von
dem er mit allen Mitteln abzubringen versucht: die Denkweise eines
»gesonderten« Gottes, der vor den Richtstuhl einer solchen Frage
tberhaupt zu ziehen wire. Gegenteilig ist der Mensch so wenig
trennbar vom gottlichen Offenbarungsprojekt, dass er diese Frage
genau so gut an sich selbst richten misste. Denn »Gott« ist keine

76 Gw, 4, 31.

77 Gw, 2, 4.

7 »Und was ist das fiir eine Harmonie, wenn es noch eine Hélle gibt? Ich will verzeihen
und umarmen und will nicht, daf noch gelitten werde. Und wenn die Leiden der Kinder
zu jener Summe von Leid, die zum Kauf der Wahrheit erforderlich ist, unbedingt hin-
zukommen miissen, so behaupte ich im voraus, dass die Wahrheit diesen Preis nicht
wert ist. (...) Ich will keine Harmonie, aus Liebe zur Menschheit will ich sie nicht. (...)
Ist doch diese Harmonie gar zu teuer eingeschitzt.« (1923, 447).

262  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

externe Instanz der vorgegebenen Antworten auf den Sinn des Gan-
zen, sondern setzt den Sinnhorizont des Menchen vielmehr und
massgeblich als Ver-Antwortlichkeit. Die »Geburt«, das » Aufthun«
des Guten, welches Geschehen Bohme als Gott bezeichnet, liegt
jedem Menschen anheim. Die gottliche »Harmoney« hingt in threr
Aufkunft nicht von einem gesonderten gottlichen Subjekt ab,
sondern ist die aktuelle Aufgabe, in der sich menschliches Dasein
(vorifindet. In diesem Sinn fasst auch Grunsky zusammen:
»Menschsein heifit gar nichts anderes als im Ungrund wurzelnd aus
thm heraus die Lichtgeburt vollziehen konnen.«*”. In BsShmes Wor-
ten im »ungrundlichen Willen stehet der Seelen Ens, und will Gott
von ihme haben, es soll Gottliche Kraft gebiren«®® (Hervorhebung
D. S.). Oder noch deutlicher: »Alles was Gott der Vater hat und ist,
das soll in mir erscheinen, als eine Form oder Bild der Géttlichen
Welt Wesen; alle Farben, Kraft und Tugenden seiner ewigen Weis-
heit, sollen in und an mir, als an seinem Ebenbilde offenbar seyn, ich
soll die Offenbarung der geistlichen Gottlichen Welt seyn, und ein
Werckzeug des Geistes Gottes, darinnen Er mit [hime selber, mit die-
sem Halle, der ich selber bin, als mit seiner Signatur spielet: Ich soll
sein Instrument und Saitenspiel seines ausgesprochenen Wortes und
Halles seyn; und nicht alleine ich, sondern alle meine Mit-Glieder in
dem herrlichen zugerichteten Instrument Gottes; wir sind alle Saiten
in seinem Freudenspiel.«*®* (Hervorhebung D. S.) Das »Sollen« des
menschlichen Daseins besteht demnach darin, so zu werden, dass
der Mensch sich im gottlichen Selbstverhiltnis begreift: dass Gott in
thm mit sich selbst als mit seiner »Signatur« »spielt«. Im Entdecken,
dass das Offenbarwerden all dessen, was mit dem Géttlichen impli-
ziert ist, im Menschen selbst liegt, 16st sich die Verantwortung ein,
die dieser Gottesbegriff an den Menschen setzt. Die Hoffnung, die
damit konkret — und entgegen eines Jenseits-Aufschubs — gegeben

7 H. Grunsky, 1984, 198. Grunsky weist gegen Ende seines Werkes auf der Basis dieses
Menschenbildes nochmals auf die sMacht« hin, die dem Menschen nach B6hme zukom-
me, fiigt jedoch hinzu, dass der mit »gréfiter Macht« ausgestattete zugleich »demiiti-
ge(r) Kiinstler« sei, »der als Gottes Werkzeug dieselbe Harmonie, die er in seinem In-
nern errang, auch in der duflern Welt herzustellen vermag.« (1984. 300, Hervorhebung
D. S.) Der Ausdruck des »demiitigen« Kiinstlers, den Grunsky ohne weiteren Kommen-
tar eher beildufig einzustreuen scheint, fallt im Licht unserer Untersuchung in seiner
eigentlichen Treffsicherheit und Prizision auf.

*0 Gw, 8,57.

® Sg 12,13,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

263


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jakob Bohmes offenbarende Dynamik der Demut

ist, besteht darin, dass das Realwerden gottlicher Liebe je jetzt ge-
schehen will, und geschehen kann, wenn im Zulassen gewollt.

Insofern verweist die Bohmesche Spekulation fiir die Antwort
auf den Sinn des Ganzen letztlich immer auf eine Praxis. Der Sinn
der Offenbarung Gottes kann dem Menschen nur aufgehen, wenn
der Mensch diesen Sinn in der Verwirklichung der Liebe Gottes in
sich aufgehen lasst. Der Kern dieser Spekulation fillt mit der Noti-
gung auf einen Vollzug zusammen, in dem sich das spekulative Wis-
sen wiederum erst einstellen kann. Diese Praxis, in der der Wille
Gottes als Liebeswillen aufzugehen vermag, ist — wie gezeigt — mass-
geblich mit dem Demutsbegriff verbunden. Er stellt die Regel dar,
durch die sich das Gottesspiel der menschlichen Seele im Mitspielen
offnet. Die Demut erweist sich demnach auf zweifache Weise als Be-
dingung zum Nachvollzug dieses Gottesverstindnisses: einmal darin,
dass sie im Kern dieser Offenbarungsspekulation zu denken ist, wo-
durch die Notwendigkeit des » Contrariums« und des tiberwindenden
»Streits« — jener seit Hegel immer wieder gepriesene Grundgedanke
Bohmes — sich erst offenbarungserdffnend auszuwirken vermag;
zum andern darin, dass die zentrale Stellung der Demut im Kern
dieser Spekulation zugleich @iber diese hinwegweist, um vom Denken
zum Leben zu treiben. Denn, so Bohme in aller Deutlichkeit: »Was
hilft mich die Wissenschaft, so ich nicht darinnen lebe ?«%?2.

Indem Bohme explizit die Demut dem Erfassen des »tiefen
Sinns« seiner Schriften voraussetzt®®, deutet sich dieser unhinter-
gehbare zirkuldre Zusammenhang zwischen einer Denk- und Seins-
art an, den er fiir den unbeschrinkten Nachvollzug seiner Gedanken
fordert. Damit liegt im Demutsbegriff sowohl die Geschlossenheit
dieser Weltanschauung wie ihre Offnung begriindet. Das macht das
Spannungsvolle des Begriffs aus, der als Schranke vor diesem Gedan-
kengeschehen zugleich Briicke ist — und dies auf unterschiedlichen
Ebenen. Denn, wie im Versuch der gedanklichen Nachzeichnung dar-
gelegt, fiihrt er das Offenbarungsgeschehen vom Ende zum Anfang
tber und vice versa, d. h. zum stindig erneuerten Aufgehen; zugleich
aber bedeutet er, dass dieser Gedanke erst durch die in ihm indizierte
Praxis zu einem wirklichen, ein-sehbaren Geschehen werden kann.
Als konstitutiver Kern der Béhmeschen Spekulation enthilt die De-
mut diesen Aufforderungscharakter zur Umsetzung in gelebte Wirk-

*2 ep, 12, 62.
# Vgl. Gw, Vor. 7.

264  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit als Gottesgeschehen

lichkeit in sich. Damit stellt sie die im Fokus dieses Denkens liegende
Uberschneidung von Verstehen und Vollziehen dar, die abschliessend
nochmals in Bohmes kraftvollen Worten zusammengefasst sei: »Also
verstehets endlich in dem Wege: Gott ist selber alles und in allem;
aber Er gehet aus dem Grimme aus, und findet die Licht- und Kraft-
Welt in sich selber, Er machet sie selber, daf3 also der Grimm mit allen
Gestalten nur eine Ursache des Lebens (und sich selber in grossen
Wundern finden) sey. Er ist der Grund und Ungrund, die Freyheit
und auch die Natur, in Licht und Finsternif$; und der Mensch ists
auch alles, so er sich nur also selber suchet und findet, als Gott. Un-
ser gantzes Schreiben und Lehren langet nur dahin, wie wir uns
miissen selber suchen, machen und endlich finden; wie wir miissen
gebiren, dafd wir ein Geist mit Gott sind, daf$ Gott in uns sey, und wir
in Gott, dafd Gottes Liebe-Geist in uns sey das Wollen und auch das
Thun, und dafs wir der Angst-Qual entrinnen«.®*

# Mw I, 10, 6-7.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

265


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Demutsspannung:
Zusammenfassende Bemerkungen im
Vergleich von Eckhart und Béhme'

»Diese Bewegung, durch das Oben und das Unten hindurch,
anfanglos, endlos, aus Anfang und Ende, da drinnen sind wir.
(Silja Walter: »Von der Demut«. In: »Der Ruf aus dem Garten«
1995, 981

Im Blick auf die beiden vorangegangenen Kapitel scheint die Frage
berechtigt, was der darin erarbeitete Demutsbegriff tiberhaupt noch
mit dem gewohnlichen Verstindnis von Demut zu tun hat. Wenig bis
gar nichts, so scheint es, geht man von den heute tiblichen Begriffs-
schattierungen im Sinne von Bescheidung bis hin zur Erniedrigung
des Selbstwerts aus. Dagegen sticht die Demut Eckharts und Bohmes
in eindeutiger Kontrastierung hervor: als Vermogen der mensch-
lichen Grenziiberschreitung und Selbstiiberhhung. Demut ist somit
eine Stirke nicht nur im Sinne des Aushaltens der eigenen Schwiiche,
sondern im Sinne der in ihr moglichen Tilgung von Schwiche tber-
haupt. Was Peter Schiaublin angesichts Eckhart bemerkt, gilt auch fir
Bohme: »(...) derart wird die Bedeutung der Demut emporgetrieben,
dass sie auf ihrem Gipfel gleichsam in Macht umschlagt«?.

Sollte man angesichts dessen nicht schlicht von einer Umkeh-
rung sprechen, die dem landlaufigen Begriff von Demut im Eckhart-
schen und Bohmeschen Umgang damit widerfahrt? Denn was hat
Eckharts »Gottesgewalt« des Demiitigen oder Bohmes Gott-Eben-
bildlichkeit desselben noch mit unserem Spontanverstindnis von De-
mut zu tun?

Dieser berechtige Eindruck ist bereits ein erstes, wenn auch sehr
pauschales Resultat des Vergleichs der beiden Denker: zu verstehen,
was sie unter Demut meinen, beinhaltet gewiss eine Umkehr des

1 Kurze Vergleichsstudien in allgemeiner Hinsicht leisten z. B. A. Bastian, 1906, 184ff.
P Schiublin, 1963, 161ff. R. Heinze, 1972, 141{f. F Gerhardt hat in seiner Dissertation
(1922) einen eingehenderen Vergleich vorgenommen.

2 P. Schaublin, 1963, 162

266  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

heute gingigen Ansatzes, der den Begriff auf ein statisches Be-
deutungsspektrum der Selbsterniedrigung einfriert. Letztere Formu-
lierung aber deutet erst den eigentlichen Unterschied an, der sich
zwischen dem heutigen und damaligen Verstindnis auftut: Der De-
mutsbegriff Eckharts und Bohmes weist in sich eine Bewegung auf,
die verlorengegangen ist. Denn sehr wohl ist das heutige Verstindnis
als tibriggebliebenes Fragment der damaligen Bedeutungsbreite zu
sehen. Hingt doch die Stirke, welche dem menschlichen Selbst nach
Eckhart und Bohme in der Demut zukommt, untrennbar mit dem
Bekenntnis (bzw. der Erkenntnis) der Schwiiche zusammen, welcher
dieser Begriff zugleich einfordert. Diese Verschweissung erst macht
das Begriffsvolumen der Demut im Eckhartschen und Bohmeschen
Kontext aus’. Demut driickt das Gesetz eines solchen Zusammen-
hangs aus, wobei sie implizit auch die Illegitimitét der Sonderung
dieser beiden Momente zu verstehen gibt: auf sich beharrende
Selbsterniedrigung ist genauso demutswidrig wie ein Hohenflug,
dessen Schwerelosigkeit sich nicht aus dem Wissen des eigenen
»Nichts« speist. Erst der Verbund der Einsicht in die Nichtigkeit des
Selbst, welche einen sozusagen durch das Selbst hindurchsehen und
dadurch dariiber hinauskommen lidsst, konstituiert Geheimnis und
Kraft dieses Demutsbegriffs. So fithren beide Denker auf je unter-
schiedliche Weise vor Augen. Eckhart bringt die Doppelbewegung in
aller Ausdriicklichkeit vor Augen, wenn er die Demut als »festeste(s)
Fundament« der abgeschiedenen »Vollkommenheit« bezeichnet,
ithren Fundamentcharakter jedoch durch die ihr inhdrente Dynamik
begriindet: »denn« — so seine schlanke Demutsformel — »wessen Na-
tur hier in der tiefsten Niedrigkeit kriecht, dessen Geist fliegt empor

® Diese Gegenliufigkeit der Demut steht in unmittelbarer Verwobenheit zum mysti-
schen Typus der Selbsterkenntnis im allgemeinen, wie sie A. M. Haas in seiner einschla-
gigen Studie »Nim din selbes war« offenlegt. Diese spannungsvollen Tendenzen des
mystischen Konzepts der Selbsterkenntnis lassen sich, so zeigt Haas, auf antike Wurzeln
zuriickfithren: »Schon das alte delphische gnothi sauton und ebenso das erste Ziel und
Ergebnis christlicher Selbsterkenntnis betrifft die Einsicht in das Ungeniigen und die
Verlorenheit des rein menschlichen Ich an sich. Andererseits lehrt der platonische An-
satz den géttlichen Charakter einem mit den Ideen verbundenen Ichs oder Seelengrun-
des, und die Selbsterkenntnis gewinnt damit die Bedeutung eines eigentlichen Heilwegs,
eines saelden wec. Diese Qualifikation der Selbsterkenntnis als einer ins Innerste des
Menschen verlingerten Heilsgeschichte ist es nun auch, die fiir die Deutsche Mystik
entscheidend wird.« (1971, 14)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

267


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Demutsspannung

in das Hochste der Gottheit«*. Und Bohme bringt das gleiche gegen-
ldufige Potential etwas ausfihrlicher und umstiandlicher zum Aus-
druck, wenn er seinen Leser belehrt: »Du bist nirrisch, und hast
nichts, als nur Gottes Gnade; du must dich in dieselbe mit grosser
Demuth einwinden, und gantz in dir zu nichte werden, dich auch
weder kennen noch lieben; alles was an und in dir ist, muf3 sich nich-
tig, nur blos als ein Werckzeug Gottes achten und halten (...} Als-
dann nimt der H. Geist aus Gott die Lebens-Gestiltnif3 ein, und
fithret sein Regiment empor, das ist, Er ziindet die Lebens-Gestaltnifs
mit seiner Liebe-Flamme an.«°.

Diese Worte Bohmes erinnern aber zugleich daran, dass Demut
nicht bloss die Erkenntnis der eigenen Schwiiche enthilt, die als gren-
zenlos zu begreifen ist. Sie verlangt tiberdies ein Verhiltnis dazu, das
— im Gegensatz des Sich-Straubens davor — als Hingabe daran um-
schreibbar ist. Dem Erkannten muss entsprochen sein; in diesem
Sinn sagt Bohme oben: »du must gantz in dir zu nichte werden«
und Eckhart interpretiert explizit: »vollkommene Demut geht auf
ein Vernichten des eigenen Selbst aus«®. Indem man sich auf diese —
radikale” — Weise mit der erkannten Nichtigkeit des eigenen Selbst
versohnt, d. h. in keinem Spannungsverhiltnis mehr dazu steht, ge-
schieht erst der Umschlag. Das Selbst erfihrt in der Selbstaufgabe

* DW, VA, 459, 12{. (»wan swelhes natfire hie kriuchet in der tiefsten niderkeit, des
geist vliuget Gf in daz heehste der gotheit«, Ebenda, 458, 10ff.)

5 wGl, 1, 24-26.

¢ DW, VA, 437, 30£. (»volkomeniu démiieticheit gat Gif ein vernihten sin selbes«, Eben-
da, 436, 271)

7 Die demiitige Hingabe an diese Frkenntnis der eigenen Nichtigkeit enthilt als »Wag-
nis der Selbstaufgabe« (A. M. Haas, 71, 197) ein Moment, das vor allem von der Resi-
gnation unterscheidet. Auf dieses hat insbesondere Tauler hingewiesen: der Mut. Tauler
spricht den Mangel an Mut als einen der wesentlichen Hinderungsgriinde des Demuts-
vollzugs aus, so etwa wenn er schlicht konstatiert: »Nun wagen es viele Menschen
nicht« (1978, Pr. 45, 344). Auch ein heutiger Autor, H. J. Braun (1982), hat eine Demuts-
deutung unter der wesentlichen Beriicksichtigung des damit implizierten Muts vor-
genommen. Bei Braun jedoch beschrankt sich Demut noch auf den Mut zur »redlichen«
Einsicht in die unterschiedlichen Schwiichen, die ein Mensch haben kann (Zorn, Stolz,
Machttrieb usw). Bei Eckhart (auch Tauler) und Bshme jedoch erstreckt sich die Einsicht
der Demut — wie gesehen — viel weiter: sie betrifft nicht nur die Schwiichen, sondern die
Erkenntnis, dass das eigene Selbst aus eigener Kraft nichts (bzw. bei Bshme nur
»Bbses«) vermag, nichts (bzw. nur »Boses«) ist. Entsprechend stark muss also der von
Tauler angesprochene »Mut« angenommen werden, derartig radikal den Glauben an
den méglichen Selbstbestand, an einem im eigenen Selbst gegriindeten Halt aufzuge-
ben.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

eine Affirmation und Erfillung (im Sinne der Erkenntnis-, der Lie-
beskraft usw.), die seine vormalige am Selbst selbst festgemachte Be-
deutung unermesslich iibersteigt.

Lasst sich dieser Umschlag auf einer rein anthropologischen —
bzw. noch einfacher: Commonsense-Ebene nachvollziehen? Ein sol-
cher Versuch sei angedeutet, um dem derartigen Demutsgeschehen
einmal so bedingungslos als nur moglich naher zu kommen, wobei
eine Distanz sichtbar wird, die zu tberbriicken auf diesem Wege
unmoglich ist.

Blickt man zunichst ohne jeden religiosen oder metaphysischen
Vorbehalt auf die conditio humana, so ergibt sich aus gewisser Per-
spektive folgende sonderbare Situation: Man lebt als Mensch unter
Milliarden anderen eine Zeitspanne, die im geschichtlichen Masstab
kaum bemerkbar ist; man entsteht »aus dem Nichts« und vergeht
»ins Nichts«, ohne zu wissen woher und wohin, wann und warum,
auch ohne die Méglichkeit einer Steuerung der eigenen Grenzpole
(im natiirlichen Fall)®. Und dennoch bringt man fiir eben dieses eige-
ne Dasein, dass aus weiterer historischer Perspektive ein kaum er-
kennbares, verpuffendes, dahinsausendes, winziges Bewusstseinsteil-
chen darstellt, dessen Sein oder Nicht-Sein aus diesem Blickwinkel
was fiir eine Rolle schon spielt, ein >sunendliches< Interesse auf. In der
Regel geht es jedem Menschen mit all der ihm zur Verfigung ste-
henden Kraft um das eigene Dasein. Das Ausmass, mit dem es jedem
um sich selbst geht, steht in merkwiirdiger Diskrepanz zur Kontin-
genz, welches dem individuellem Dasein schon aus geringer Entfer-
nung zukommt. Das Demutsgebot, die Nichtigkeit des eigenen Selbst
zu erkennen, scheint in dieser Hinsicht wie eine durchaus realisti-
sches Korrektiv tibersteigerter und undistanzierter Selbstbeziige®.
Die Folgen einer aus diesen Beweggriinden plausibilisierten Demuts-
korrektur konnen nun auf zweifache Weise weitergesponnen wer-
den: einmal im Sinne einer Folge, die an Eckhart erinnert, einmal an
Bohme.

Stellt man némlich sein Dasein in den Masstab etwas weiter
gesteckter geschichtlicher Dimensionen und erblickt es unter dem

¢ Vgl. Liibbes Analyse der Kontingenzerfahrung, die er vor allem an der »Unverfiigbar-
keit« von Geburt und Tod erblickt (1986, 144), woran er den Kern eines »aufklirungs-
resitente(n)« religidsen Verhaltens festzumachen trachtet (ebenda.).

° Eine solche Plausibilitit der Demut findet sich auch bei Theodor Fontane ausgespro-
chen: »Es gibt nichts, was uns so Demut predigte wie die Wahrnehmung von der Ent-
behrlichkeit des einzelnen.« (Zit. bei U. Wickert ohne Quellenangabe, 1995, 699)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

269


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

quantitativen Aspekt als eines unter Milliarden Lebenden und wei-
teren Milliarden Toten, dann mag einem neben der verschwindenden
Grosse, welches das eigene Selbst darstellt, auch seine Zufilligkeit
aufgehen. Da es keinen ersichtlichen Grund gibt, dass man da sein
muss, man ebensogut nicht dasein konnte, vermag die Unselbstver-
standlichkeit des eigenen Daseins — so leicht unter den Sorgen und
Beziigen verdeckt — neu aufzugehen. Gerade die bewusstgewordene
Kontingenz kann namlich die Zu-filligkeit des eigenen Seins vor
Augen fiihren, fiir das kein Grund ausfindig zu machen ist. Sich je-
doch als sich selbst zugefallen zu empfinden und bewusst zu werden
eroffnet eine Haltung gegentiber dem eigenen Sein, die einen in die
Nihe des Sinns von Eckharts Rede geraten lassen kann, sein Sein als
»empfangen« zu nehmen.

Noch eine weitere Folge vermag eine Bewusstwerdung im obi-
gen Sinne mit sich ziehen. Im Betrachten des eigenen Selbst als ver-
schwindende Grdsse im historischen und quantitativen Masstab ver-
mag auch der Drang nach Selbstbestitigung miissig erscheinen, sich
vielmehr als fast logisches Symptom eines tibersteigerten bzw. un-
haltbaren Selbstwertgefiihls entlarven. In der Losldsung von gesuch-
ten Bestdtigungen jedoch kann das Selbst womoglich freiwerden fiir
eine Vergewisserung viel grundsitzlicherer Art, die allein darin be-
steht, dass das Selbst — als Selbst — besteht. D.h., dass sich das Selbst
seiner bewusst wird im Ereignis, welches sein Dasein ausmacht: ndm-
lich Ort zu sein, an dem sich die »Welt« im konstanten Fluss der
Wahrnehmungen, Empfindungen und Gedanken zusammenfindet.
In anderen Worten, dass sich das Selbst aus jenem Grundgeschehen
gewinnt, welches im Selbstsein je schon gegeben ist. Tm bewussten
Erfahren des Ereignisses, das stindig geschieht allein dadurch, dass
das Selbst auf seine Weise existiert, ent-deckt es eine Grundlegung,
die seines gesuchten Zutuns nicht bedarf (Descartes Ansatz des »co-
gito, ergo sumc als gegebener Ausgangspunkt fiir jede weitere Ge-
wissheit verweist in die gleiche Richtung). Hier erscheint eine Briicke
zu dem von Bohme Dargelegten. Denn er spricht eben davon, dass
wenn das Ich von seiner bewussten Selbstsuche und -Begierde lasst,
es sich erfihrt in der Wahrnehmungsfiille, die es trigt und konsti-
tuiert!?.

19 A. M. Haas schligt einen verwandten Gedankenweg als Anniherung zur Méglichkeit
von mystischer Frfahrung ein, wenn er im Versusch, die »Figenart christlicher Mystik«
zu kristallisieren, zunichst auf die dazu im »Menschen als solchem gegebenen Anlagen«

270  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Doch auch wenn Meditationen solcher Art in gewisse Nihe zu
Eckhart und Bshme bringen, so bleibt eine nicht zu tberbriickende
Distanz. Denn beide Denker bezeugen eine Radikalitit der in threm
Demutsbegriff enthaltenen Doppelbewegung, die in obiger Gedan-
kenrichtung uneinholbar ist. Nicht nur findet sich die Bedeutung
des einzelnen bei ithnen relativiert, sondern sie sprechen explizit
vom »Nichts« desselben. Und nicht nur findet sich der einzelne durch
seine blosse Existenz wiederum affimiert, sondern er findet sich in
der Demut tber sein Dasein hinaus tiberhdht in einem es tragenden
wie {ibersteigenden Bezug. Diese Unterschiedlichkeit ergibt sich of-
fensichtlich durch eine andere Relation, in die das einzelne Leben
gestellt wird, begriinden Eckhart und Bohme ithr Demutsgebot doch
niemals durch eine Relativierung des Individuums aus historischen
oder quantitativen Dimensionen. Die Unbedingtheit der von ihnen
bezeugten Demutsbewegung ergibt sich durch einen Referenzpunkt,
der in obiger Uberlegung fehlt: die Gottesprimisse. Allein sie lasst
die Gesetzmassigkeit der Eckhartschen und Bohmeschen Demut auf-
gehen. Sie stellt gewissermassen den Aufhinger dar, der die Demut
in ausladenden Schwung geraten lasst.

Blickt man sich nun diesen Aufhinger niher an, so erstaunt es
jedoch, dass der Bohmesche und Eckhartsche Demutsbegriff sich auf
so verwandten Bahnen entwickelt. Die auf den ersten Blick auszuma-
chenden Unterschliedlichkeiten ihrer Gottesfassungen lassen auf
Diskrepanzen schliessen, die sich unter der bislang nur distanziert
vergleichenden Konturierung verbergen missen. Diese Divergenz
ist schlagwortartig sichtbar zu machen an der Differenz der zentralen

reflektiert. Sein Ansatz lautet in Anlehung an Liibbes diagnostizierter Kontingenz-
erfahrung: »Eine grundsitzliche, von niemandem bestreitbare Gegebenheit des mensch-
lichen Lebens besteht im Paradox, daf3 dieses sich nicht autonom sich selber verdankt«.
Die Reaktion hierauf kénne — so Haas — in zwei unterschiedlichen Positionen eingeteilt
werden: die »erste setzt auf das im Ungewissen Gewisse, auf sich selbst«, die »zweite
setzt auf das im Gewissen Ungewisse, auf die Instanz des Anders, das als unaufrechen-
barer Herkunftsrest an ihm selber fafbar ist« (1996, 45 ff.). Die oben charakterisierten
Umgangsméglichkeiten mit der eigenen Kontingenz fallen offensichtlich als Varianten
in den ersten Reaktionstyp. Wihrend Haas diese aber zusammenfasst im Spektrum
eines >zuriickhaltenden Skeptizismus bis zu einem hochgemuten, naiv anmutenden
Optimismus< — im Sinne eines »faustisch-existentiellen« »Schaffensoptimismus« etwa
(vgl. ebenda) stellt obige Uberlegung auf buchstiblich selbst-geniigsamere Selbstver-
gewisserungen ab. Haas verweist — vor allem angesichts der Unverfiigbarkeit von Leben
und Tod — noch auf andere mégliche Reaktionsweisen in seiner Kritik Blumenbergs und
Schopenhauers (ebenda, Anm. 4, 343).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 271

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

Begriffe, auf die Eckhart und Bohme den Charakter des Gottlichen
bauen: »Sein« und »Wille«. Wihrend bei Eckhart das Gott-Mensch-
Verhiltnis auf der Grundlage des Seins verdeutlicht wird, wird es bei
Bohme auf die Grundlage des Willens gestellt. Diese Unterschied-
lichkeit des Ansatzes schligt sich auch in grundsitzlicher Weise auf
thre Demutskonzepte nieder. Auf die Frage: »Wieso Demut?« wiirde
man im Sinne Eckharts antworten: weil der Mensch sein Sein emp-
fingt, und ohne diesen empfangenden Bezug nicht(s) wire. In
Bohmes Sinn hingegen miisste die Antwort lauten: weil der Mensch
in seinem eigenen Willen »bése« ist, und nur im Durchdrungensein
von Gotteswillen »gut« sein kann''. Bei Eckhart begriindet sich die
Demut in der Selbstungriindbarkeit und -Unhaltbarkeit des mensch-
lichen Seins, bei Bohme in der haltlosen Abgriindigkeit des mensch-
lichen Willens. Tritt somit eine Distanz in den Fundamenten ihrer
Demutsbegriffe auf, die diese bei allen Gemeinsamkeiten letztlich
unverwandt nebeneinander stellt?

Wihrend bei Eckhart die Demut mit der existentiellen Abhén-
gigkeit des Menschen zu tun hat, hat sie bei Bohme scheinbar vor-
nehmlich mit einer Willensqualitit zu tun. Dennoch ist nicht zu
tbersehen, dass Bohme die nicht demiitige, d. h. in anderen Worten
auch: nicht gottdurchdrungene Willensqualitit als sterbende Lebens-
qual, als ein »Nichts« bezeichnet und Eckhart wiederum —wenn auch
an seltenen Stellen — das in der Sonderung zu Gott bestehende ge-

1 Die Unterschiedlichkeit dieser Begriindungen fiihren eine der augenfilligsten Diver-
genzen zwischen Eckhart und B6hme vor Augen: ihr Verstindnis vom Bosen. Schaublin
fasst hierzu zusammen: »Lebt Eckhart noch in der Augustinischen Anschauung des
Bésen als der Negation des Guten und Wahren, so treibt bei Boehme gerade das Bése
das Gute zur Offenbarung, die Lilie zum Blithen. Wie fremd und fern ist Eckhart auch
der folgende Gedanke Boehmes: Wo der Teufel Konig ist, da sind seine Liigen Wahrheit.
Wohl kennt auch Fckhart den dusseren Menschen, doch seine Vernachlassigung darf
geradezu als Sinnbild fiir seine Nichtigkeit gelten. Nach Boechmes Meinung dagegen
schleppt ihn der Wiedergeborene beharrlich und miihselig bis in den Tod mit sich. So
zeigen sich bei niherem Hinsehen tiefe Unterschiede, die wir noch bestitigen und ver-
mehren kénnen.« (1973, 164). Auch wenn sich bei Fckhart niemals eine dialektische
Ausarbeitung des Verhiltnisses »Gut« und »Bése« darbietet, so finden sich aber immer-
hin Aussagen, die ihm diesen Gedankengang als nicht ganz fremd und abwegig erschei-
nen lassen. So zum Beispiel der kurze Hinweis in seiner Genesisauslegung: »Malum
enim esse perfectio requirit universi, et ipsum malum in bono est et ad bonum universi,
quod primo et per se respicit creatio« (LW I, Exp. libr. Gen, 202, 21). Dennoch ist fest-
zuhalten, dass Meister Fckhart zweifellos als derjenige Vertreter mittelalterlicher
Mystik angesehen werden kann, »der am intensivsten das malum im Geiste des Neu-
platonismus ontologisch demontiert.« (A. M. Haas, 1996, 288)

272 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

schopfliche »Nichts« mit Qualititen belegt: »Alles Geschaffene ist
auf Grund des Nichts hisslich und trennt von Gott, wie die Nacht
vom Tag, die Finsternis vom Licht, das Nichts vom Sein.«* Das ge-
schopfliche »Nichts« Eckharts scheint deshalb ebenso als ein qualita-
tiver Zustand betrachtet werden zu konnen, wie die gottlose Willens-
qualitdt von Bshme als ein »Nichts«. Diese Uberlappung ist ein nicht
unbedeutendes Detail. Sie verweist vielmehr auf eine dhnliche unter-
griindige Gedankenstruktur, die bei Eckhart einen eher ontologi-
schen, bei Bohme einen eher voluntaristischen Niederschlag findet:
der Gedanke der Selbstoffenbarung oder Selbsterkenntnis Gottes. Er
bildet den Fokus, der die jeweiligen Modelle ausrichtet und ihre
Uberschneidungen begriindbar macht. Denn Bshmes Fassung des
gottlichen Willens ist in seinem (einzigen und immerwihrenden)
Akt der Selbstoffenbarung so seinssetzend wie der seinsmitteilende
Gott Eckharts, der in dieser Seinsmitteilung wiederum ewig sich
selbst mitteilt, sich selbst erkennt.

Wiederum befindet man sich mit einer solchen Aussage auf
einer sehr allgemeinen Vergleichsebene. Um der Frage nach Gemein-
samkeit bzw. Unterschiedlichkeit des Charakters ihres Demuts-
begriffs noch niher zu kommen, sollte man den Betrachtungswinkel
enger stecken. Setzen wir nochmals bei Eckhart an. Formuliert man
wie oben, dass bei Eckhart der Grund der Demut die Seinsabhingig-
keit des Menschen von Gott ist, so muss zugleich das Gegenstiick
dieser Aussage im Auge behalten werden: dass diese Seinsmitteilung
wiederum gottliches Sein tiberhaupt ausmacht (Gott »muss« geben).
Es ergibt sich daraus folgendes paradoxales Gesamtbild: dass sich der
demiitige Mensch in seinem Dasein als gnadenhaft empfangen er-
fahrt, dieser erkannte Bezug ihm jedoch zugleich die Notwendigkeit
seines Daseins vermittelt im Anschluss an den ewig gottlichen Akt
der Seinsgabe. Hieraus ergibt sich die Spannung dieses spekulativ
gefassten Demutsbegriffes. Denn der Mensch erkennt sich in ihr als
unbedingt abhingig von Gott und in dieser Abhiangigkeit zugleich
untrennbar von Gott. So scheint es, dass man das Verhiltnis, welches
sich in der Demut erdffnet, vollstindig nicht nur hinsichtlich der
Seinsabhingigkeit des Menschen in den Blick bekommt. Vielmehr
stellt einen die Demut in eine zirkulire Beziehung zum Sein (im
doppelten Sinn Eckharts), welche folgend zum Ausdruck gebracht
werden kann: Das — sozusagen — Eigenste: namlich das eigene Sein

2 LWV, Serm. VI, 57,57

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 273

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Demutsspannung

erweist sich in der Demut als Nicht-Eigenes, als Nicht-Eigentum in
der Riickfihrung auf die gottliche Quelle®, die wiederum mit abso-
luter Notwendigkeit auf die Stiftung dieses Eigenen ausgeht, das in
der Demut wiederum von sich weg auf das Gottliche zurtickbuchsta-
biert wird usw. Das heisst in anderen Worten, in der Demut wird sich
das Dasein durchsichtig auf einen Kreislauf hin, in dessen speisenden
Grundgeschehen es steht™. Der Mensch wird sich durch und in sei-
nem Sein eines Zusammenhangs bewusst, welcher als Zusammen-
hang nur sein Dasein schopferisch trigt’®. Die Position des Eigenen
wird dadurch aufgebrochen auf einen Bezug hin, der es vernichtet
und zugleich setzt. Demut bedeutet diesen Wandel der Selbst-
erkenntnis, indem sich das Selbst transparent wird in seinem nicht
auf sich selbst reduzierbaren Charakter. Sie bricht das Individuum
auf hinsichtlich seiner Selbstbestandslosigkeit, in der es sich (be)fin-
det in der Zusammengehorigkeit mit Gott, welcher Verbund den

B »Das Sein aber ist mir am allerliebsten, denn es gehort mit am allermeisten zu und ist
mir am allerinnersten. (...) Das Sein flie8t unmittelbar aus Gott« (DW, Pr. 74, 115, 141,
« Das wesen ist mir allerliebst, es ist mir aller gemeinst vnd ist mir aller inwendigest.
(...) Dz wesen fleiisset on mittel auf$ gott«, Fbenda, 114, 121.).

 Diese grundlegende Kreisbewegung lasst sich auch bei Tauler ausmachen. So bedient
er sich auch ausdriicklich der Terminologie des »Zuriickfliessens« um den Lebensweg
des Menschen auf Gott hin zu umschreiben: In den Jahren, in denen der Mensch zu
einem géttlichen Leben gelangt — so Tauler —, »wird er sich in sich selbst kehren, sich
einsenken, einschmelzen in das reine, gottliche, einfache innere Gut, wo das edle See-
lenfiinklein eine gleiche Riickkehr und ein gleiches Zuriickfliessen in seinen Ursprung
hat, von dem es ausgegangen ist. Wo dieser Riickfluss auf rechte Weise geschieht, da
wird alle Schuld ginzlich getilgt.« (1978, Pr. 19, 137). Auch Seuse spricht von einem
Kreislauf, welcher durch menschliches Verhalten zu schliessen ist. Darum, so fasst
P. Schiublin zusammen, lasst sich diesbeziiglich auch von ihm eine Briicke zu Boshme
schlagen: »Stiftet der Mensch ein eigen »sich«, so tut er es nicht nach dem Adel (seines
Wesens D. S.), sondern nach dem Zufall. Bei Adel scheint in dieser Gegeniiberstellung
noch der alte Bedeutungskern des germ athala »vom Vater iiberkommenes, angestamm-
tes Gut«, noch halbwegs hindurchzuschimmern. Jedenfalls wire es in dieser Bedeutung
als Gegenwort zu Zufall héchst sinnvoll. Mit der Stiftung des eigenen »sich« (= Ich)
schliesst der Mensch den géttlichen Kreis nicht mehr. Das ist Seuses Fassung des »expe-
rimentum medietatis«: Sie sicht der Beschreibung Béhmes sehr dhnlich. Ist der Kreis
geschlossen, so ist nach Boehme die Seele ein Engel Gottes, ist er es nicht, so ist sie
luciferisch.« (1963, 166)

15 Wegen dieses Kerngedanken scheint es nach A. M. Haas angebracht, von Mystik bei
Eckhart im Sinner einer »Fundamentalmystik« zu sprechen, weil »bei Fckhart im
Durchbruch das je schon dynamisch bewegte Fins-Sein des Menschen mit Gott als
menschliche Grundverfafitheit offengelegt wird« (zit. bei K. Ruh, 1996, 229 aus A. M.
Haas, Die Aktualitit Meister Eckharts, in: Gottes Nihe. Fschr. fiir Josef Sudbrack,
Wiirzburg 1990, 84).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Menschen erst selbst sein ldsst und zugleich Gott Gott (in ihm) sein
[asst.

Kann im Blick auf Bohmes voluntaristisches Modell vom Gott-
Mensch-Verhiltnis eine dhnliche Wirkweise der Demut festgestellt
werden? Obwohl im Detail sein Ausgangspunkt von den Prinzipien,
von denen aus er das Gott-Mensch-Verhiltnis zu fassen versucht,
profund unterschiedlich erscheint, so lasst sich dennoch eine dhnliche
Quintessenz ausmachen. Wie gesehen, ist in der Sprache Bohmes
nicht der Seinsempfang als springender Punkt hervorzuheben, der
in der Demut als unmittelbare Gottesbeziehung zur Geltung kommt.
Hingegen betont Bshme gleichermassen die Bedingung der Demut,
um sich fiir einen Gottesbezug zu 6ffnen, der mit der eigenen Exi-
stenz je schon gegeben ist: Denn in der Demut findet sich des Men-
schen Willen im Gotteswillen, der das »Etwas«, das der Mensch ist,
im Wollen konstituiert. Bei Bohme ist dieses kreisformige Verhaltnis
jedoch auch auf einer qualitativen Ebene zum Ausdruck gebracht.
Findet man sich im Gotteswillen, so bedeutet das zugleich, dass man
sich in der Art des gottlichen Willens findet, die sich durch Liebe,
Barmherzigkeit, Sanftmut usf. qualifiziert. Wenn man sich nach Eck-
hart also in der Demut der Identitit des Seins und Gottes bewusst
wird, so schliisselt Bohme sozusagen die Qualititen auf, die mit die-
ser Identitit notwendig einhergehen. In dieser Hinsicht kann er sogar
erginzend zu Eckhart gelesen werden. Denn dieser legt dar, dass der
Mensch in der Demut Gott Gott (in sich) sein lésst, und jener expli-
ziert, wie, namlich in der Verwirklichung einer Liebes- und Wahr-
nehmungsqualitit, die nicht durch die Grenzen des Selbst verengt ist.
Uber-sich-Hinwegkommen in der Demut bedeutet nach Bshme des-
halb auch Zum-andern-Kommen, weil der in der Demut eréffnete
Gottesbezug gleichbedeutend ist mit dem liebevollen Bezug zum
Ganzen'®. Die dem Demiitigen zugeschriebene »Gottesgewalt« von
Seiten Eckharts wird bei Bshme somit explizit qualifziert als »Ge-
walt« der demiitigen Liebe, konstituiert sie doch das Gottliche. Was
beim einen (Eckhart) im formalen Verhiltnis {der gottlichen Seins-
mitteilung — und Selbstmitteilung) skizziert wird, wird beim anderen
gleichsam mit Farben ausgemalt — wobei diese Farbgebung sich aus

16 Eine dhnliche Konsequenz, und zwar in ganz praktischer und konkreter Hinsicht,
lasst sich auch bei Eckhart herauslesen, zum Beispiel an seiner ungewthnlichen Deu-
tung der Martha-Figur. Vgl. DW, Pr. 86., 209£f)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 275

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

dem Grundgedanken rechtfertigt, dass die gottliche Qualitit im
Demditigen (als welcher sich Bshme »empfindet«) offenbar wird.

Die Frage »Wieso Demut?« findet bei Eckhart und Bohme des-
halb eine prinzipiell dhnliche Antwort, nur auf verschiedenen Mo-
dellen aufgebaut. Die erkannte Nichtigkeit des eigenen Daseins bzw.
des eigenen Willens und ihre Vernichtigung im Einlassen auf Gott
miinden bei beiden in die Offenlegung des Zusammenhangs, in dem
sie be-stehen. Dieser wird in der Demut zu einem Kreislauf im
Riickbezug auf Gott, was auf der spekulativen Ebene gleichbedeutend
ist mit der Gottesgeburt in der Seele: so wird — nach Eckhart — aus der
gottlichen Seinsmitteilung gottliche Selbsterkenntnis und — nach
Bohme — aus dem gottlichen Wollen des Etwas, welches der Mensch
ist, gottliche Selbstoffenbarung.

Wihrend die Frage »Wieso Demut?« auf prinzipiell verwandte
Gedankenstrukturen bei Eckhart und Bohme verweist, erscheint die
Gegenfrage, warum sich der Mensch dem in der Demut offenliegen-
den Bezug iiberhaupt verstellen kann — oder kurz: »Wieso keine De-
mut?«, von Eckhart nicht direkt beantwortet, von Bohme hingegen
ausfihrlich thematisiert. Gleiches gilt auch fiir den Blick auf die Fol-
gen der Demutsverweigerung. Angesichts dessen erscheint auch hier
ein Zusammenlesen von beiden Denkern spannend. Denn wenn fiir
Eckhart sich in der Demut der Bezug lichtet, welcher das Sein speist,
so heisst das offensichtlich nicht, dass in der Verweigerung dieses
Bezugs der einzelne authért zu sein. Dennoch spricht Eckhart vom
»Nichts«, von der »Nichtigkeit« solchen Daseins, nicht nur weil es in
sich keinen Bestand hat, besteht es ja gleichwohl in der Seinsmit-
teilung Gottes; sondern vor allem — so ldsst sich aus seiner Denk-
struktur insgesamt ableiten — weil dieses Sein nicht in seiner Er-
kenntnistriachtigkeit aufgeht. Schligt doch das Sein in gottliche
Selbsterkenntnis nur um, wenn der Mensch sich in der Demut als in
Gott erkennt. Modern gesprochen, kénnte man formulieren, dass das
undemditige Dasein nach Eckhart deshalb nichtig ist, weil es seinen
Sinn nicht einldst: dieser besteht in der (Selbst-)Erkenntnis Gottes,
welche in der Transformation der Selbstbezichung in Gottesbezie-
hung geschieht. Dann erst kommt die Identitit von »esse« und »in-
tellectus« zum Tragen, welche die gottliche Signatur des Seins aus-
macht.

Diese aus Eckhart nur implizit herauszuziehende Begriindung
der Nichtigkeit des demutsverweigernden Daseins ldsst sich in aller
Deutlichkeit bei Bohme nachvollziehen. Bohme legt dar, dass die

276  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Moglichkeit von Erkenntnis (und Liebe) insgesamt am iibergeord-
neten Gottesbezug hingt. Verweigert sich der Mensch diesem, kom-
men die Qualititen der Erkenntnis und Liebe, welche menschliches
Dasein in sich entdecken kann, insgesamt zum Versiegen. Denn in-
dem sie vom einzelnen zum »Eigentum« gemacht werden, ver-
schliesst sich das beziehungshaft umfassende Grundgeschehen, aus
dem sie sich speisen. So scheint das von Eckhart — in der Absonde-
rung zu Gott — als »nichts« erachtete, dennoch da-seiende Geschopf
von Bohme hinsichtlich seiner Nichtigkeit konkretisiert. Diese lasst
sich mit thm nicht nur negativ umschreiben als Nicht-Zustandekom-
men der Gotteserkenntnis (und damit -offenbarung), sondern zu-
satzlich noch positiv qualifizieren. Denn Bohme zeigt, dass im Unter-
driickungsakt der Gottesqualitit, die sich in jedem menschlichen
Wesen realisieren will, sich der Mensch zwar offensichtlich nicht
ginzlich nihiliert, aber sein Dasein auf jene Dunkelzone reduziert,
aus der in demiitiger Uberwindung das Géttliche hervorgehen sollte.
So ldsst der Nicht-Demiitige nicht Nichts offenbar werden, sondern
den Gegenwurf, der in seiner schrecklichen und schmerzhaften Ab-
griindigkeit so masslos ist wie die in seiner Uberwindung sich gene-
rierende Gottesliebe.

Somit enthilt dieses Gedankenmodell zugleich auch die Ant-
wort auf die Frage: »wieso keine Demut?«, oder in anderen Worten:
warum sich das Géttliche nicht je schon in seiner Mitteilung bzw. in
seinem Wollen prisent ist. Bohme zeigt, dass diese Présenz in der
Fillle ihrer »Empfindlichkeit« offenbar nur werden kann iber die
tiberwundene Widerstindigkeit. Erst so kann sich die Gegenwirtig-
keit Gottes in threr Umfassendheit »fiihlbar« werden in den entspre-
chenden Qualititen der Ein-sicht und der Liebe.

Wenn Eckhart in seinen Reden der Unterweisung daraufhin-
weist, dass »Alles Gestiirm und aller Unfriede {...) allemal vom Ei-
genwillen, (kommt), ob man’s merke oder nicht«?, so findet diese
Aussage durch Bshme sozusagen eine explizite spekulative Unter-
mauerung. Er macht deutlich, dass jegliche Gemiitsqualitit direke
oder indirekt aus dem Gottesverhiltnis entspringt. Auch Qualititen,
die nichts damit zu tun zu haben scheinen wie Angst, Zorn, Melan-
cholie, Phantastereien, Geiz, Hass usw. sind nach ihm nur als die im
Spannungsfeld dieses Grundbezugs stehenden Folgen der Ichheit zu
erachten. Dem Gottesverhiltnis ist nach Bohme gar nicht zu ent-

v DW, RdU, 413, 4f. (Mhd :Ebenda, 412, 4£).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 277

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

gehen. Jede Daseinsart ist eine Funktion der Stellung des »Eigenen«
im »prinzipiellen« Koordinatensystem gottlicher Selbstoffenbarung.
Die Vielfalt der inneren Leiden sind gewissermassen als Reibung des
ignorierten gottlichen Offenbarungsanspruchs zu verstehen.

Das erginzende Verhiltnis zwischen Eckhart und Bohme lasst
sich deshalb vor allem an der Dunkelseite menschlichen Daseins
festellen. Dies macht insbesondere die dem Leiden zugeschriebene
Rolle sichtbar. Obwohl das Leiden nach Eckhart als Ausweis des Un-
gelassenen gilt, der noch nicht in die von der Demut bedingte Abge-
schiedenheit gelangt ist'®, so bezeichnet er sie andererseits auch als
»schnellste(s) Tier«, das zu »dieser Vollkommenheit tragt«'. Fiir
diese Doppelaussage zum Charakter des Leidens bietet Eckhart keine
unmittelbare Begriindung. Bei Bohme findet sich die gleiche geteilte
Meinung zum Thema, aber mit Erklarung. Er erldutert, dass Leiden
einerseits notwendigerweise der Eigenwilligkeit, d. h. Gottgesondert-
heit, zugehort, andererseits aber eben deshalb auch als treibendes
Element die Sehnsucht schirft, die zur demiitigen Transformation
des Menschseins fithren kann. Aus dieser Sicht findet sich der
Mensch in und aufgrund seines Selbstseins jeweils schon im Leiden
vor, durch das hindurch er nur »Gottesgeburt« zum Austrag bringen
kann. Die Trefflichkeit dieser Metapher wird gerade durch diesen
zwiespiltigen Charakter des Leidens sichtbar, welcher besonders bei
Bohme in der Doppelwirkung sowohl als hinderndes »Rad« der
Angst vor und zugleich als unausweichliches Treibmittel zur »Ge-
burtsarbeit« begriffen wird.

Mit dem Begriff der Geburtsarbeit ist im Blick auf beide Denker
nichts anderes als das Demutsgebot angesprochen. Sie konstituiert
das »Nadelshr« der Selbstentiusserung, durch das die von Leid ge-
hinderte und zugleich dadurch getriebene (Seelen- bzw. Gemiits-)
Bewegung hindurch muss. Der in der Demut gegebene Durchbruch
konstituiert bei Eckhart als auch bei Bhme die Ver-mittlungsinstanz
zwischen den Polen Gott-Mensch, welche dadurch als in einem (Er-
kenntnis- oder Gemiits-)Vollzug verbunden aufscheinen. Deshalb
sprechen Eckhart wie Bohme in aller Selbstverstindlichkeit sowohl
von der Demut des Menschen wie von der Demut Gottes.

Aus diesem Grund ergeben sich auch auf die Frage, wie der
Mensch demiitig werden konne, bei beiden Denkern #hnliche

18 Vgl 2. B. BgT, 2971,
9 DW, VA, 459, 4f. (Mhd: Ebenda, 458, 4£.).

278  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Schwierigkeiten. Denn im Ausgehen vom Menschen allein erweist
sich die von der Demut geforderte Selbstiiberwindung als unmoglich.
Das Problematische dieses Ansatzes ist an Hand von Eckharts Texten
ausgearbeitet worden, wobei sein Hinweis auf die »Gottestat« als
Ermoglichung des Demutsaktes sich als eine Kernaussage entpuppt
hat. Dennoch ist letztere nicht als Entkrdftung der von Eckhart eben-
falls betonten Bereitschaft des Menschen zu werten. In dieser Span-
nung steht das Demutsgebot sozusagen als ein zwischengottmensch-
licher Akt. Ein dhnliches Paradox hat sich auch an Bohmes Aussagen
zur Umsetzbarkeit der Demut gezeigt. Er spricht unverhohlen das
widerspriichliche Verhiltnis an, in dem menschlicher Wille zur De-
mutsforderung steht in der Zusammengehérigkeit seines Vermogens
und Unvermogens dazu. Hier ist der Knotenpunkt, an dem die Ethik
auf die Spekulation trifft und beide ineinander verschrankt sind da-
durch, dass sie sich gegenseitig nicht aufheben. Die Notwendigkeit
der Selbstiiberwindung, die letztlich als gottliche Tat erscheint, hingt
dennoch vom Menschen ab. Im Zentrum dieser Verknotung sitzt die
Freiheit, die trotz der untergriindig tragenden Offenbarungsbewe-
gung, von der beide Denker zeugen, besteht. Die Freiheit des Men-
schen zur Gottesgeburt ist letztlich die Freiheit Gottes zu sich selbst.
E. Benz Zusammenfassung von Bohme ldsst sich diesbeziiglich auch
fiir Eckhart anfiihren: »Der Wille (Gottes D. S.) verweilt nicht in sei-
nem Gegenwurf, sondern nachdem er sich in thm erkannt hat, geht er
durch ihn wieder ein in seine Freiheit. Diese letzte Freiheit ist die
Freiheit seines erfiillten, selbstbewufsten, dargestellten Wesens und
seine Vollendung. Die freie Creatur hat an diesem Finden der Einheit
nur teil, wenn sie ihre Selbheit iiberwindet in dem, der sich selbst
iberwunden und in seine Freiheit eingegangen ist. Diese Uberwin-
dung erfolgt in der Menschwerdung, in der Gott selbst in die Tiefe
des entfremdeten und gespaltenen Seins hinabsteigt, in der der
gottliche Liebeswille selbst in dem Kampf zwischen Tod und Leben
eingreift und den Tod schliellich tiberwindet.«*

Dieses Uberwindungsgeschehen konstituiert bei beiden Den-
kern die herausragende — ethische wie spekulative — Bedeutung der
Demut. Thre so begriindete Stirke schligt sich bei beiden auch in der
Gemeinsamkeit eines dusserlichen Merkmals nieder, welches un-
gewohnlich ist: dass — soweit ersichtlich war — weder Eckhart noch
Bohme jemals falsche, geheuchelte Demut thematisieren. Dies ist

%1937, 139.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 279

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

auffillig, weil sowohl im Umfeld von Eckhart sich die falsche Demut
als Thema bei Thomas von Aquin und Tauler, im Umfeld Bshmes bei
Luther und Paracelsus durchzieht. »Der Grund dafiir« — so lasst sich
mit D. Mieth formulieren — »ist einfach: Wo Eckhart (und — so sei mit
gutem Recht hinzugefiigt — auch Bohme D. S.) einer bestimmten Tu-
gend auf den Grund geht, wo er sie im Sein nehmen will, verfolgt er
sie in Gott zuriick, und dann ist sie mit Gott identisch.«*' Dies ma-
chen beide Denker an Hand der Demut iiberdeutlich: Eckhart, wenn
er die Demut als »Wurzel im Grunde der Gottheit«? auszeichnet und
Bohme, wenn er in der Demut »Gottes wahres Wesen«® benennt.
Wegen dieser starken Fassung von Demut gehort sie als ein —
von heutiger Forschung eindeutig vernachlissigtes — Bestandteil je-
nem Ring von aufeinanderverweisenden Kernbegriffen zu, der bei
beiden Denkern die hochste oder reinste Uberschneidungssphire
zwischen Mensch und Gott zum Ausdruck bringt. Bei Eckhart ist
damit Gelassenheit, Armut, Leere, Ledigkeit, Blossein und als deren
Uberbegriff die Abgeschiedenheit angesprochen. Die Frage liegt auf
der Hand, wieso die Demut im Gegensatz zu diesen Begriffen, die so
gut wie in jeder Auseinandersetzung mit Eckhart behandelt werden,
bislang so wenig explizite Beachtung finden konnte. Bei der zentra-
len Rolle, die ihr nachzuweisen ist, verwundert dies. Es mag mehrere
Griinde daftir geben; dass die Demut jedoch tiberhaupt ohne weiteren
Schaden zu iibersehen ist, dies ist durch Eckhart selbst zu erkliren.
Schreibt er ihr doch in aller Deutlichkeit bedingenden Charakter fiir
die Abgeschiedenheit zu, denn »vollkommene Abgeschiedenheit
(kann) nicht ohne vollkommene Demut bestehen«?*. Geht man also
dem Sinn von Eckharts Konzept der Abgeschiedenheit nach, so ist
implizit die Demut als Grundlage ihrer Bedeutung je schon darin
enthalten. Und bindet man Eckharts »mystische(s) Modell einer Ver-
gottlichung des Menschen« im allgemeinen an die Bedingung der
»Selbstweggabe« als »Selbstvernichtigung«®, so ist wiederum die
Demut angesprochen in ihrem von Eckhart genau festgesetzten Sinn
des » Vernichten(s} des eigenen Selbst«*. Demut als »Grundakt« von

2 jn: K. Ruh, 1986, 65.

2 DW, Pr. 15, 175, 31f. (Mhd.: Ebenda, 174, 28).
Z Mw I, 10, 8.

* DW, VA, 437, 29f. (Mhd.: Ebenda, 436, 261.)
% A. M. Haas, 1989, 50.

% Ebenda.

280  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Eckharts »spekulativer Ethik«¥ herauszustellen entspricht also
wortlich der Intention des mittelalterlichen Meisters. Mit der Be-
trachtung dieses »Grundaktes« wird demnach nichts Neues dem Eck-
hartverstindnis hinzugefiigt, griindet es doch sein Gedankenmodell
als Ganzes.

Und dennoch scheint es gerade heute wichtig, diese Grundlage
ins Rampenlicht zu riicken. Denn sie legt die von Eckhart bezeugte
Maoglichkeit der Vergottlichung des Menschen in aller Eindeutigkiet
gegen die — dem aufgeklirt sikularen Sinn so attraktiv erscheinende
— Interpretation einer darin enthaltenen menschlichen Autonomie
aus®. Demut als Bedingung von Abgeschiedenheit (in der sich die

27 T. Kobusch, in: K. Ruh, 1986, 51f. Kobusch scheint in seiner kurzen aber klaren Be-
tonung der Demut zu den Ausnahmen der forschungsspezifischen Demutsvernachlis-
sigung zu gehoren. Wenn auch kurz, so spricht er in aller Deutlichkeit vom »Grundakt
des moralischen Seins« bei Eckhart als »die Verwirklichung der Grundtugend der De-
mut, die mit der géttlichen Natur eins ist und in deren Versenkung der Mensch die
Versenkung in den Grund géttlichen Seins erfihrt« (ebenda, 53). »Im Grundakt der
Selbstentiuflerung oder der Demut wird so der Mensch, was er eigentlich ist, und das
deutet auch die Etymologie an: Esto talis: humilis, scilicet subiectus deo, separatus a
tempore et continuo, impermixtus, nulli nihil habens commune: venis ad deum, et deus
ad te. (LW I11, Exp. sec. Joh., 266, 318)« (ebenda, 54).

% Vor allem die Bochumer-Schule um Kurt Flasch versucht diese Interpretationsrich-
tung stark zu machen. Sehr deutlich wird dies z. B. in einem Aufsatz von B. Mojsisch:
»Dynamik der Vernunft< bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart« (in: K. Ruh,
1986), der im Wesen des Eckhartschen Vernunftsbegriffs den »weglosen Weg« der Ver-
nunft als Ursprung ihrer selbst und Fortgang davon darlegt (s. 1401f.). Als letzten kon-
sequenten Schritt dieser Vernunftsdynamik deutet Mojsisch die Uberwindung der Got-
tesposition als ihr »unhintergehbares Fundament« an: »Wird dieses Fundament
aufgrund sich selbst ausschépfender Vernunft als systemtragend, also als ein System
tragend durchschaut, muf sich die Vernunft neu auf die Suche nach sich selbst begeben,
soll sie alles erkennende Vernunft sein« (141). Dagegen weist O. Langer auf das wesent-
liche Moment hin, dass in einem solchen Ansatz zu kurz kommt, namlich die Selbstent-
dusserung, welche die Selbstdurchdringung der Vernunft nach Eckhart allererst ermog-
licht: »Die héchste Form der Selbsterkenntnis besteht also im erkennenden Bezug des
seiner selbst entdufSerten Geistes auf seine Einheit mit Gott (...) Der reflexive Bezug auf
sich selbst verhindert also nach Eckharts Meinung gerade den Bezug zu Gott; denn wenn
das Individuum sich auf sich selbst richtet, versteht es sich als selbstindiges Seiendes
neben Gott, nicht als ein »liter niht« (DW I, 70, 1). Erst wenn das Geschépf sich in der
abnegatio sui selbst iiberschreitet, erkennt es sich selbst, wie es wirklich ist, in Gott.«
(In: K. Ruh, 1986, 20. Hervorhebung D. S.) Aus diesem Grund schliesst Langer: »Uber-
blickt man die verschiedenen oben erdrterten Aspekte der Innerlichkeit, den des Wis-
sens von sich selbst, den der Freiheit und den der ontologischen Konstitution, so fallt
zunichst ihre Nicht-Modernitit auf. Eckharts Lehre von der Innerlichkeit ist keine Vor-
form einer Philosophie der Subjektivitit. Schon bei der Analyse der Selbsterkenntnis
erwies sich das Wissen seiner selbst als Hindernis der wahren Selbsterkenntnis; diese

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

281


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

menschenmogliche Gottlichkeit ent-deckt), richtet diese namlich zu-
gleich als »Zugekehrtheit« aus. Damit macht sie die erfahrbare Ein-
heit in threm beziehungshaften Charakter deutlich. Aus dem Grund-
satz der Demut wird die Einheit als Geschehen der Einung lesbar, das
sich nicht einlésen ldsst im autonomen Vollzug. Zugleich kann man
auch von anderer Warte aus formulieren, dass das Gesetz der Demut
die Eckhartsche Spekulation nicht auf einen Monismus hinunterbre-
chen lasst. Denn gerade durch die Demut ist die gottliche Bewegung
paradox aufgebrochen in ithrem Bezug auf den Anderen (Sohn,
Mensch), welcher wiederum nur in der Bereitschaft zur Demut in
der erkennenden Selbstbeziiglichkeit Gottes aufgeht. Der Begriff
der Demut gewihrleistet also die Unreduzierbarkeit des beziehungs-
konstitutiven Unterschieds auf die Einheit und macht zugleich diesen
Unterschied auf Einheit hin tberwindbar. Diesen — in bezug auf Eck-
harts Denken — buchstiblich merk-wiirdigen Charakter der Demut
macht er selbst in weniger komplizierter, aber zugleich eindeutig pa-
radoxer Sprache deutlich, wenn er schreibt: »Denn hier geschieht in
der Einheit Gottes und des demiitigen Menschen der Kuf3, denn die
Tugend, die da Demut heifit, die ist eine Wurzel im Grunde der Gott-
heit, darein sie gepflanzt ist, auf daf sie ihr Sein allein in dem ewigen
Einen hat und nirgends anderswo.«*

Eine dhnliche Pointe der Demut ist auch hinsichtlich des
Bohmeschen Gedankenkorpus festzuhalten. Auch bei thm gehort
die Demut jenen Begriffen zu, in denen sich nach Bohme die Einheit
gottlichen und menschlichen Willens ab-spielt: Liebe, Barmherzig-
keit, Sanftmut etc. (wobei Bohme ebenfalls auf die klassischen Be-
griffe der mystischen Tradition — allem voran die Gelassenheit —
rekurriert®). Auch hier ist es schwierig, enge und eindeutige Be-
griffsabgrenzungen zu ziehen, was Bohme selbst zu verstehen gibt,
indem er die Qualititen des sogenannten »zweiten Prinzips« meist in
einem Atemzug als sich gegenseitig verstirkend aufzihlt. Auf den
fliessenden Bedeutungsiibergang von Demut und Liebe ist hingewie-
sen worden, wobei es gerade auf diese Kombination anzukommen
scheint: gottliche Liebe ist nur gottliche Liebe im Verbund mit der

stellt sich theozentrisch her in der Teilhabe am géttlichen Seinsprozef8 im Gegensatz zur
Selstreflexion der modernen Subjektivitit, die sich selbst als Ursprung versteht.« (Eben-
da, 30). Fiir einen Uberblick iiber diese Kontroverse sieche die Literaturhinweise bei
A. M. Haas, 1996, 315, Anm. 22.

® DW, Pr. 15, 175, 291. (Mhd.: Ebenda, 174, 261.)

% So lautet sogar der Titel einer seiner Schriften: »Von der wahren Gelassenheit«.

282  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassende Bemerkungen im Vergleich von Eckhart und Bohme

Demut und andersherum. Auch hier hat die Demut ausrichtenden
und qualifizierenden Charakter, wobei sie Bhme explizit als Voraus-
setzung und Bedingung fiir das Erlangen des (Liebes-)Lebens im
zweiten Prinzip kennzeichnet® Damit der Mensch seine volle, ihm
von Bohme als gottlich zugewiesene Dimension entfalten kann, ist er
— analog des Eckhartschen Menschenbilds — auf die Demut verwie-
sen. Interpreten wie D. Walsh tbersehen diese zentrale Bedingung,
wenn sie meinen, dass aus Bohmes System die auf die Spitze getrie-
bene Individualitit folge, weil der einzelne als bedingungslos umfas-
send gedacht ist®. Aussagen wie: »man is the indispensable creature
who comprehends the entire creation and thereby provides a mirror
in which the revelation of God to himself is (...} completed«** werden
im Absehen auf das Demutsgebot zu einem Zerrbild des von Bohme
Gemeinten. Zwar ist bei Bohme das menschliche Selbstverhiltnis
eindeutig auf Gott (»soviel er Gott heisst«*} zurtickzubuchstabieren,
aber eben nur in dem durch die Demut unbedingt gewollten und
darauf eingelassenen Bezug: »Du seyest in was Stande du wollest,
so mufs Demuth an der Spitze stehen, sonsten erlangest du nicht ihre
(der Weisheit Gottes) Ehe, wiewol wahre Demuth erst in threr Ehe
geboren wird.«® Wie bei Eckhart allein die Demut der Zutriger des
Menschen zur intimsten Gottesnihe ist (zum »Kuss«), so auch bei
Bohme. Und wie sich die Demut bei Eckhart andererseits nicht als
menschlicher Beziehungsmodus festnageln lasst als »Wurzel im
Grunde der Gottheit«, die im »Finen« sein soll (d.h., wo Gott und
Mensch nicht mehr zwei sind), so wird sie auch bei Bshme erst ei-
gentlich in der gott-menschlichen »Ehe« geboren. Der Begriff der
Demut bringt also auch bei Bohme allfillige Interpretationsversuche,
sein Denken auf eine rein monistisch-dialektische Bewegung zu re-
duzieren, zum Scheitern.

Deshalb [dsst sich zusammenfassen, dass im Demutsbegriff die
Spannung zum Austrag gelangt, die — bei aller Unterschiedlichkeit —
Eckharts wie Bohmes spekulative Gedankengebiude durchherrscht.
Die Demut niamlich spannt buchstiblich ihr Mensch- und Gottesbild

31 Siehe z.B. 40F, 18,15: »So der Wille nichts von der Kraft der Demuth hat, so ist kein
unter sich oder in sich Ersincken durch den Tod ins Leben«.

21983, 19.

3 Ebenda, 20.

* Denn nur das »zweite Prinzip« »heisset und ist Gott« (siehe z.B. 3P, 2,3)

3 wB, I, 36.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

283


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsspannung

in der Weise zusammen, dass ein statischer Zusammenfall so verhin-
dert wird wie ein dualistisches Auseinanderbrechen. Sie ldsst sich
nirgends gesondert anbinden, indem sie thre Quelle weder im Men-
schen noch in Gott »allein« hat, sondern in threm — auf Einung —
ausgehenden Bezug. Demut konstituiert sozusagen den »Zug« dieses
Bezugs, indem sie Mensch auf Gott und Gott auf Mensch hinordnet
und in der (Selbst-) Uberwindung zusammenkommen lésst. Im spe-
kulativ gefassten Gesamtgeschehen wird so der uneindeutige Ort des
Menschen durch die Ordnung der Demut dynamisiert — ndmlich auf
Gott hin, genauso wie der uneindeutige Ort Gottes auf den Men-
schen hin. Menschliches »Unten« wird — so zeigt Eckhart — in der
Demut zur »Empfinglichkeitsan-lage«, in der das Sein — sprich Gott
— empfangen werden kann. So wird das menschliche Unten der Ort,
in dem Gott Gott sein kann. Die menschliche Abgriindigkeit — so
zeigt Bohme — wird in der Demut zur Gottesbegierde, aus der das
Gottesprinzip entsteht. So wird der abgriindige Wille des Menschen
die Grundlage, aus der die Gottesqualititen hervorgehen wollen. So-
mit erweist sich bei beiden Denkern ein Wechselbezug als tragend,
der sich zu entfalten vermag aus dem Vermogen der Demut.

284  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

Fernes Echo: Nietzsches Verhiltnis zur Demut
(Ein Versuch zu Nietzsche mit Eckhart und Bohme)

I.  Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

Unser Thema fithrte uns Jahrhunderte zurtick. Zu fragen bleibt, ob
die einstmalige Bedeutung der Demut in der Philosophie der Gegen-
wart — in verkappter oder offener Weise — noch zu orten ist. Zuge-
spitzter lautet die Frage: hat sich die Bewegung der Demut, von der
die spekulativen Denker zeugen, in ein Philosophieren hintiberretten
konnen, das sich als solches aus dem Bruch mit der abendlindisch
metaphysischen Denkart begreift?* Um sich obiger Frage im Rahmen

! Lohnend wire eine Untersuchung, die zeigen kénnte, ob kurz vor diesem Bruch noch
in der Hochbliite des deutschen Idealismus das Demutsgeschehen, wenn auch in ver-
wandelter Terminologie, als Kernstiick einer Art idealistischer Heilslehre zu orten ist.
Als Ansatz hierfiir wiirde sich Hegels Lehre der Selbstnegation des Endlichen als Uber-
stiegsmoglichkeit seiner Grenzen in der dialektischen Bewegung des absoluten Geistes
anbieten. (Vgl. hierzu z. B. die Gegeniiberstellung dieses hegelschen Motivs zu Meister
Eckhart bei D. Schoeller, 1991, insbesondere: »Einheit als Geschehen«, 77-100) Mit
Hilfe einer von W. Schulz gefiihrten Linienfithrung liesse sich unter Umstinden sogar
der Bruch, der sich nach Hegel ereignet als Resultat einer Denkentwicklung ausweisen,
in der wiederum ein Aspekt der von uns behandelten Demutsbedeutung freizulegen
wiire. Schulz namlich fithrt den Ubergang zur nachidealistischen Philosophie iiber den
Briickenkopf der Spitphilosophie Schellings vor. Dort sei eine Hegel iiberwindende
Neufragestellung eingeliutet worden, die den verinderten Ansatz der nachidealisti-
schen Philosophie insgesamt kennzeichnet. Schulz charakterisiert diese Wende folgend:
»Hegels thematische Frage gilt der Selbstkonstitution der Vernunft im Blick auf das in
und durch das Denken aufzuhebende Seiende (...) Erst nachdem die Vernunft alles Sei-
ende in sich einbegriffen und damit sich als den Inbegriff selbst konstituiert hat, bricht
die Frage auf: »Warum ist denn iiberhaupt Vernunft?« (Schelling), und erst hier beginnt
die auf sich selbst gestellte Vernunft zu fragen, was denn das Titige der reinen Titigkeit
sei, durch das sie sich selbst als Mittel zu ihrem Seinsvollzug vermittelt. (...) Der Voll-
zug dieser Frage tritt uns am durchsichtigsten in der Spitphilosophie Schellings ent-
gegen, denn diese Philosophie stellt sich als der Vorgang dar, in dem die Vernunft sich
die Erfahrung, die ihr in diesem Fragen zuteil wird, reflektierend zur Finsicht erhebt.
Diese Bewegung sei hier — vorgreifend — in ihrem Sinnzusammenhang gekennzeichnet.
Die sich selbst in der Moglichkeit ihres Setzens begreifen wollende Vernunft scheitert:
sie erkennt die Unbegreiflichkeit ihrer selbst, denn threm Denken kommt das factum

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

285


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

des Moglichen zu stellen, scheint es sinnvoll, sich einem Denker zu-
zuwenden, der wie kaum ein anderer — »mit dem Hammer«? — den
besagten Bruch mit der Vergangenheit heraufbeschworen hat. Ge-
meint ist Friedrich Nietzsche, dessen widerspriichliche und »nicht
abzuschitzende«® Wirkung innerhalb der Philosophie — als ein voll-
endender* oder zerstorender® Wendepunkt — nun sogar als »post-
modern« gefeiert wird®. An ithn die Frage nach Nachklingen des De-
mutsdenkens heranzutragen, muss verwundern, gibt es doch kaum
einen augemachteren Demutsgegner’. Es ist, als ob man sich direkt in

brutum ihres reinen Dafl schon immer zuvor. Aber diese negative Erkenntnis birgt die
positive Einsicht in sich: die Vernunft erfihrt, daf3 sie sich voraus einen Grund setzen
mufB, der, an ihm selbst nie in das Denken eintretend, die stindige Moglichkeit ihres
Setzens ist. Die »Antwortc, die Schelling auf die Frage nach der innern Méglichkeit der
Selbstkonstitution der reinen Subjektivitit gibt, ist nicht vom Vollzug dieser Fragebe-
wegung ablésbar. Ihr Sinn ist die Wandlung des Selbstverstindnisses der Vernunft. Die
ihrer selbst gewisse Vernunft, die angesichts ihres undenkbaren Daf die Ohnmacht
ihres Denkens erfihrt, verzichtet darauf sich selbst denkend zuihrem Sein ermdchtigen
zu wollen, und gerade in diesem Verzicht nimmt sie sich als zu threm Seinsvollzug
schon ermichtigt hin: sie begreift sich als vermittelte Selbstvermittlung« (1975, 7f.
Hervorhebung D. S.). Schulz verfolgt dann skizzenhaft diese Bewegung einer »vermit-
telten Selbstvermittlung« als Knackpunkt des Denkens von Kierkegaard bis Heidegger.
Was er solchermassen als Wende des Selbstverhiltnisses der Vernunft darstellt, erinnert
stark an die Sichtweise Eckharts, durch welche sich der Zugang zum Motiv der Demut
bahnt. Auch bei ihm miindet der — freilich nur implizite — Ansatz der Frag-wiirdigkeit
des Daseins als solches in den bewussten Verzicht zur Selbstermichtigung in der Hin-
nahme des gegebenen Selbsts. Der Umschlag, welcher sich in der Grenzzone ereignet, in
der sich der Mensch (fragend) seinem Daf3-Sein zuwendet — von Ohnmacht und Schei-
tern zu einem veridnderten Selbstverhiltnis im Sinne eines unhinterfragbaren Selbst-
gewinns — sitzt im Kern der Demutsdynamik, von der Eckhart spricht. Aufgrund der
Auslegung von Schulz erhilt Meister Eckharts Denken der Demut das Moment der
Vorwegnahme einer philosophischen Entwicklung, die den Ubergang zum Gegenwarts-
denken konstituiert. Diese Persepktive kénnte das Demutsmotiv aktualisieren hinsicht-
lich einer allgemeinen philosophiegeschichtlichen Relevanz. Einer derart grosspurigen
Aufgabe kann im Abschluss dieser Arbeit jedoch nicht nachgegangen werden; sie muss
aufgeschoben (und aufgehoben) werden.

? Vgl. Untertitel zu »Gotzen-Dammerung«, KSA 6.

® Vgl. K. Jaspers, 1987, 12.

* Vgl. M. Heidegger, 1989, Bd. I, 13.

* Vgl. W. Miiller Lauter, in: ]. Salaquarda, 1996, 234.

¢ Vgl. G. Vattimo, 1985, 172-189; . Habermas, 1988, 104ff, G. Wohlfahrt, 1991,
83-104.

7 »Am schirfsten ist der Philosoph des Ubermenschentums gegen die christliche Demut
zu Felde gezogen. Nach Fr. Nietzsche gehtren Demut, Gehorsam und Geduld zur »Skla-
venmoral«, die durch das Christentum zum Siege gelangte.« (V. Cathrein, 1920, 9.)
»Aus der Sicht seiner Ubermenschen-Idee und auf Grund seiner Ablehnung des

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

denjenigen Denkorkan begibt, der zu Beginn des Jahrhunderts die
Werte des Vergangenen wegzufegen sich vorgenommen hatte. Gera-
de dieses radikale Szenario jedoch macht die Suche nach unserem
Thema spannend. Es setzt den Begriff der Demut einer — mit Jaspers
gesprochen -»neuen Atmosphire« aus, welche mit Nietzsche in der
Philosophie enstanden ist.* Im Uberschreiten vormalig selbstver-
standlicher Grenzen®, im Bekenntnis einer bedingungslosen Haltlo-
sigkeit, sind einstmalige weltanschauliche Versicherungen und
Grundbeziige durchschlagen. »Alles Bestehende wird gleichsam ver-
zehrt in einer schwindelerregenden Bewegung durch die Saugkraft
(...) eines Vakuums, aus dem mit verzweifelter Gewaltsamkeit neues
Sein sich gebiren soll (die ewige Wiederkehr und die entsprechende
Dogmatik Nietzsches)«°.

Im Inneren dieser so zu charakterisierenden »schwindelerregen-
den« Verwiistungsbewegung, in der gerade das Fehlen einer trag-
fahigen Grundlage als Grundlage zugemutet wird, lisst sich ein Mu-
ster aufdecken, welches vertraut erscheint. Es ladt dazu ein, nicht nur
auf die verwehten Spuren der Demut in seiner unerbittlichen Kritik
zu zeigen, sondern das Demutsmotiv als — zugegeben ungewdhn-
lichen, von Nietzsche wahrscheinlich als provokativ empfundenen —
Zugang zu einem Grundzusammenhang seines Denkens zu nutzen.

Schopfergottes konnte Nietzsche zur Erkenntnis echter Demut nicht kommen.«
(K. Kniille, 1953, 64) »Mitleid, Demut und Reue gehéren zusammen und haben ihren
gemeinsamen Gegner. Dieser ist uns in vorliegender Arbeit gegeben in der Machtethik
(...) Nietzsches.« (B. Selung, 1926, 6) »Nietzsche will nichts anderes, als den urspriingli-
chen Zustand (...). Aber er will ihn chne Gott, um nicht demiitig sein zu miissen. (...)
Anstatt sich vor Gott zu demiitigen und den Sieg iiber sich selber zu erringen, hat Nietz-
sche sich zum Gott gemacht und dann gegen diesen geschaffenen Gott gekimpft.«
(R. v. Hauff, 1939, 119) »FEine véllige Ablehnung erfihrt die christliche Demut bei Fr.
Nietzsche. Thm ist sie nichts anderes als »Servilitit«, erbarmliches Kriechen vor dem
Unerreichbaren.« (O. Schaffner, 1959, 28)

¢ K. Jaspers, 1987, 12. Jaspers bezieht seine Analyse auch auf Kierkegaard, den er Nietz-
sche zur Seite stellt als Mitverursacher eines »Rucks des abendldndischen Philosophie-
rens«. Kierkegaards Denken wiirde seinerseits ein lohnendes Untersuchungsfeld bieten
fiir die Fragestellung, ob eine gewisse Erbschaft des Demutsbegriffs im Gegenwartsden-
ken (bzw. in dessen Herbeifithrung) aufzuspiiren sei. Die Nihe eines seiner Grund-
gedanken zum Demutsdenken Meister Eckharts ist bereits im Kapitel zu Eckhart ange-
deutet worden. Gerade weil aber Kierkegaard sich eher anbieten wiirde fiir den
Nachklang des Demutsmotivs aufgrund seiner dezidiert christlichen Ausrichtung,
scheint Nietzsche als Ausgangspunkt fiir die Suche nach Relikten unseres Themas re-
prisentativer zu sein fiir die heutige Lage der Philosophie.

? Vgl. K. Jaspers, 1987, 12.

1 Ebenda.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

287


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Sucht man Nietzsches Schriften auf die Demut ab, so erhilt man
als ersten Eindruck ein typisches Symptom: den schillernden Reflex
eines Denkens, das nicht festzunageln ist, das zwischen Abriss und
Aufbau befindlich, von Uberkommenem sich frei machend, dennoch
davon gefarbt, nicht nur Gegensitze auszuhalten abverlangt, son-
dern auch zu gegensitzlichen Auslegungen einlddt!. Die Haltung
Nietzsches zur Demut reflektiert auf kleinem Abschnitt diese —jeder
Eindeutigkeit sich entziehende — Tendenz seines Denkens wieder.
Wie aber manifestiert sich seine Haltung zur Demut iiberhaupt? Ein-
mal an seinen direkten Aussagen zum Thema. Diese streuen sich
tber seine ganzen Aufzeichnungen — seien sie aus dem Werk oder
aus dem Nachlass. Anhand von thnen macht sich bereits eine schwer
zu vermittelnde Doppelbodigkeit der Beurteilungs- und Referenz-
weisen bemerkbar. Dieser Doppelbodigkeit folgend bietet sich der
Ubergang zu einer anderen, sozusagen indirekteren dafiir aber wei-
teren Betrachtungsperspektive an. Abgesehen nidmlich von den ex-
pliziten Aussagen zur Demut scheint die — unmittelbar tiberraschend
wirkende — Frage lohnend, inwiefern sogar ein Kernanliegen Nietz-
sches mit dem alten Demutsverstindnis in Beziehung gebracht wer-
den kann: nimlich das Motiv der (Selbst-)Uberwindung, mit der er
die tradierte Moral und damit auch den — seiner Ansicht nach — aus
thr hervorgegangenen Nihilismus zu durchbrechen versucht. Im
zweiten Teil sollen skizzenhaft Linien von diesem Grundgedanken
Nietzsches zum Demutsdenken von Meister Eckhart und Jakob
Bohme gefiihrt werden®.

1 Schon die klassisch zu bezeichnenden Interpretationen lassen sich im Schisma der
gegensitzlichen metaphysischen bzw. antimetaphysischen Auslegungen anordnen:
W. Kaufmann, 1974, M. Heidegger, 1989 — auf diese Seite liessen sich auch die Aus-
legungen von W. Schulz, 1975, und W. Weischedel, 1983 stellen — gegen G. Deleuze,
1968, und W. Miiller-Lauter, 1971. Martin Heideggers frithe Gesamtinterpretation stellt
bereits einen Gegenpol zu den noch fritheren Nietzsche-Auslegungen von W. Dilthey
dar und befindet sich zudem im eindeutigen Spannungsfeld zur Einschitzung von
K. Jaspers, vgl. hierzu z.B. R. Wiehl, 1996, 335-353.

2 Dass Nietzsche vom Werk FEckharts Kenntnis genommen hat, davon zeugen zwei
Zitate innerhalb seines Werks. In den »Unzeitgemissen Betrachtungen« fiithrt er Eck-
harts Meinung iiber das Leiden als »schnellstes Thier« zur Vollkommenheit an. Collis
und Montinaris Kommentar verabsiaumt, dieses Zitat auf seine Quelle —- DW, VA, 459, 4
— zuriickzufithren. Das zweite Eckhart-Zitat in der »Frohlichen Wissenschaft« scheint
im Kontext Nietzsches kaum zu verwundern: »Ich bitte Gott, dass er mich quitt mache
Gottes!« (KSA 3, 533). Dieses Zitat findet sich im Kommentar ausgewiesen. Der Nach-
lass enthilt eine weitere Notiz zu Meister Eckhart persénlich, in dem diesem - fiir
Nietzsches Masstibe — hischste Wertschitzung entgegenkommt: »Die grofien Philoso-

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

Demut wurde, wie zu Beginn gezeigt (Kap 1.4), hiufig Objekt
einer geteilten Beurteilung. Schon Thomas von Aquin, der sie in die
klassischen Kardinaltugenden zu integrieren sucht, fithrt gravieren-
de Gegenargumente zur Demut auf. Auch Luther, fiir den Demut
»allerhochste Tugend« bedeutet, warnt vor ihrem Schatten als Ge-
fahr der falschen, geheuchelten Demut. Fiir Spinoza ist Demut nur
eine Form der Traurigkeit und Schwiichung, fiir Kant dagegen das
notwendige Bewusstsein, hinter dem Vernunftgesetz zurtickzublei-
ben, in ihrer Perversionsmdglichkeit jedoch Kriecherei.’® Das Neben-
einander einer positiv und negativ gewerteten Spielart der Demut
gehort also zu threr Geschichte. Charakteristisch nun fiir Nietzsches
Umgang mit der Demut ist, dass er Kritikweisen einbringt, die bis-
lang neu sind. Einmal fihrt er eine Art der Demutsentlarvung ein, in
der ihr Motiv als etwas anderes als Demut gekennzeichnet wird. Zum
andern misst er die Demut am Masstab ihres eigenen Ideals in einer
Radikalitit, in der sie sich selbst ad absurdum fiihrt. Schliesslich ver-
sucht er sie mit der Wurzel zu entfernen, in dem er ihren Wert im
Zuge seiner historisch ausgreifenden »Umwertung aller Werte« ins-
gesamt vernichtet.* Diese drei Kritikarten lassen sich in einer zeitli-
chen Staffelung verfolgen. Umso merkwiirdiger ist es deshalb, dass
neben und fast unabhingig von diesem sich verstirkenden kritischen
Strom immer wieder wenn auch seltene Inseln auftauchen, in denen
sich Nietzsche auf die Demut bezieht, als ob diese ihren Abriss
schadlos iiberstanden hitte bzw. gar nicht involviert gewesen wire.

phen sind selten gerathen. Was sind denn diese Kant, Hegel, Schopenhauer, Spinoza!
Wie arm, wie einseitig! Da versteht man, wie ein Kiinstler sich einbilden kann, mehr als
sie zu bedeuten. Die Kenntnif3 der groffen Griechen hat mich erzogen: an Heraclit Em-
pedocles Parmenides Anaxagoras Democrit ist mehr zu verehren, sie sind voller. Das
Christentum hat es auf dem Gewissen, viele volle Menschen verdorben zu haben z.B.
Pascal und frither Meister Eckhart.« (KSA 11, 151) Eine eingehende Gegeniiberstellung
von Meister Eckhart und Nietzsche hat Joseph Bernhart vorgenommen, 1935. Fiir die-
sen Kontext ebenfalls relevant ist die Gegeniiberstellung von Motiven Nietzsches und —
dem Eckhartschen Geist verpflichteten — Nikolaus von Kues, die Wolfahrt unternom-
men hat. Vgl. G. Wohlfahrt, 1991, 48-60. Jakob Bshme ist von Nietzsche im Verhiltnis
zu Eckhart nicht so viel Aufmerksamkeit entgegengebracht worden. Fr findet sich ledig-
lich einmal und eher beildufig im Nachlass erwihnt, vgl. KSA 12, 496. Ob Nietzsches
Buchtitel »Morgenréthe« von Jakob B6hmes » Aurora oder Morgenréthe im Aufgang«
inspiriert sein mag, dariiber liesse sich nur mutmassen.

3 Metaphysik der Sitten, zweites Hauptstiick, I11., § 11.

 Eine hilfreiche und systematische Analyse, welche sich innerhalb von Nietzsches
Werk vornehmlich auf sein Umwertungsvorhaben konzentriert, bietet E. E. Sleinis,
1994. Nietzsches umwertende Sicht der Demut bzw. humility kommt darin nicht vor.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

289


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Er wird — so hat es den Anschein — tatséchlich »nicht fertig mit seiner
Demut«®.

Zuniichst sei jedoch an einer Auswahl von Beispielen die Chro-
nologie dieser Kritikarten im niheren gezeigt, um daraufhin die
Gegenstromung in ithrem augenfilligen Kontrast hervortreten zu
lassen.

In »Menschliches, Allzumenschliches« erscheint die Demut im
Zuge von Nietzsches Analyse des »religiosen Lebens«. Sein Blick auf
Asketen als Menschen eines ausgesprochenen »Trotzes« gegen sich
selbst, die thre Gewalt und Herrschsucht in Ermangelung anderer
Objekte auf sich selbst richten fiir die nétige Lebensherausforderung,
findet mit dem Hinweis auf die Demut folgende Zusammenfassung:
»So steigt der Mensch auf gefahrlichen Wegen in die hochsten Ge-
birge, um iiber seine Angstlichkeit und seine schlotternden Kniee
Hohn zu lachen; so bekennt sich der Philosoph zu Ansichten der As-
kese, Demuth und Heiligkeit, in deren Glanze sein eigenes Bild auf
das drgste verhisslicht wird. Dieses Zerbrechen seiner selbst, dieser
Spott tber die eigene Natur (...) ist eigentlich ein sehr hoher Grad
der Eitelkeit«." Zum ersten Mal erscheint die Demut somit im Rah-
men des Spektrums von Ambitionen eines ungeniigsamen Mentali-
tatstyps. In diesem Kontext geschieht ihre Demaskierung, indem ihr
Motiv als das eigentliche Gegenteil von Demut, als Eitelkeit kennt-
lich gemacht wird. Ahnlich betrachtet wird die Demut ein paar
Abschnitte weiter als Bestandteil eines asketischen »Spiels«, durch
welches eine »erschlaffte und tibercultivierte Zeit« zu neuen Lebens-
reizen findet. Nachdem die Lust an »Tier- und Menschenkdmpfen
stumpf« geworden ist, hat sich der gelangweilte Mensch neue Unter-
haltung verschafft durch die Entdeckung der inneren Kriegsfithrung.
Als Gegner, der gentigend Herausforderung bietet, hat man sich die
eigene Sinnlichkeit zum Feind erwihlt. Nachdem aber auch diese
gegnerische Phantommacht einmal besiegt worden ist, haben sich

5 R.v. Hauff, 1939, 119. Hauff, der neben B. Selung und C. Kniille in der ersten Halfte
dieses Jahrhunderts iiber die Demut bei Nietzsche promoviert hat, versucht noch am
differenziertesten diesen Kampf Nietzsches mit der Demut anzudeuten, ohne jedoch
diesen in seinem philosophischen Niederschlag in Nietzsches Werk zu verfolgen. Letzt-
lich miindet die (etwas monotone) Aussage aller drei Arbeiten zusammen, die sich grob
umreissen lisst dahingehend, dass Nietzsche »getrieben von seinem Gréflenwahn, der
in dem Wunsch gipfelt, selbst Gott zu werden« (R. v. H., 1939, 57), Demut nicht zulas-
sen kann und abwerten muss.

s KSA 2, 131.

290 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

schnell »neue Diamonen« eingestellt, um den inneren Kampf in Gang
zu halten. Hier wieder kommt die Demut ins Spiel. Nietzsche
schreibt: »Das Auf- und Niederschwanken der Wagschalen Hoch-
muth und Demuth unterhielt ihre gribelnden Képfe so gut, wie der
Wechsel von Begierde und Seelenruhe.«*”

Wihrend Demut in diesen Aufzeichnungen noch als Moment
einer Strategie bzw. eines Spiels betrachtet wird, um ein ungeniigsa-
mes oder erschlafftes Leben neu aufzureizen, lisst ein kurzer Aus-
spruch im zweiten Buch von »Menschliches, Allzumenschliches«
eine neue Nuance erkennen. Uberschrieben ist der betreffende Apho-
rismus mit den Worten: »Schauspielerei und Ehrlichkeit des Unglau-
bigen«. Darin deutet Nietzsche wissenschaftliches Erkennen im Ver-
gleich zu religiosem als eigentlich genuinere Manifestation der
religiosen Ethik der Selbstentsagung und Bescheidenheit. Bewusst
aber verwirft er diese Moglichkeit der Interpretation sogleich, um
selbst ja nicht wieder in die geheuchelte Unehrlichkeit religitser Mo-
ral zu verfallen. Trotzig ruft er aus: »Weg also mit der Kapuze der
Entsagung! der Miene der Demuth! Viel mehr und viel besser: so
klingt unsere Wahrheit! Wenn die Wissenschaft nicht an die Lust
der Erkenntniss, an den Nutzen des Erkannten gekniipft wire, was
lége uns an der Wissenschaft?«*.

»Kapuze der Entsagung; Miene der Demuth« driicken einen
Blickwinkel aus, der sich als immer dominanter erweisen wird: aus
spielerischer Vorstellung wird fir Nietzsche zunehmend Verstel-
lung, Schauspielerei bis hin zu berechnender Verlogenheit. In diese
Richtung verweist bereits ein nachgelassenes Fragment aus der Zeit
Oktober bis Dezember 1876, in dem Nietzsche notiert: »Der Fromme
fihlt sich dem Unfrommen iiberlegen: an christliche Demuth will ich
glauben, wenn ich sehe dafl der Fromme sich vor dem Unfrommen
erniedrigt.«**. Diese kurze Notiz ldsst ein Misstrauen gegeniiber der
Demut erkennen, welches noch mit der Moglichkeit seiner Auf-
[6sung verbunden scheint, — eben durch die radikale Einlosung der
eigentlichen Bedeutung von Demut, hier im Sinne von »Ernied-
rigung«. Aber in diesem Ausweg aus der eigenen Unglaubwiirdigkeit
deutet sich eine Dialektik an, die die Demut als Wert ingesamt aus
den Fugen hebt. Diese Implikation tritt offener in der »Morgenrdte«

7 Ebenda, 135.
¥ Ebenda 417f.
1 KSA 8, 341.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

291


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

in einem Aphorimus mit dem Titel: »Granze aller Demuth« hervor:
»Zu der Demuth, welche spricht: credo quia absurdum est, und ihre
Vernunft zum Opfer anbietet, brachte es wohl schon Mancher: aber
Keiner, so viel ich weiss, bis zu jener Demuth, die doch nur einen
Schritt davon entfernt ist und welche spricht: credo quia absurdus
sum.« Der Reichhaltigkeit der Anspielungen und Implikationen die-
ses Satzes soll kurz nachgegangen sein. Was hier als die Uberschrei-
tung der herkdmmlichen Demutsgrenze bezeichnet wird, bedeutet
im Klartext einen Umschlag, welcher die Demut gegen sich selbst
wendet. Zunichst jedoch spielt Nietzsche darin auf die »Stinde wider
Den Geist« an, wie es in der Vorrede zur »Morgenrothe« heisst®, in
die sich die »deutsche Logik« im Verhiltnis zum christlichen Dogma
begeben hitte — durch den vermeintlich demiitigen Grundsatz: credo
quia absurdus est. Die radikale Einlgsung dieses Glaubensgrundsat-
zes enthilt nach Nietzsche jedoch einen Riickstoss auf die Demut
selbst, der sie zu Fall zu bringen droht. Denn eine grenzenlose Demut
bezieht sich nicht nur auf Teile, zum Beispiel auf die Vernunft, son-
dern auf den Menschen als Ganzes, schliesslich auch auf sich als De-
mut. Indem sie jede Vorrangstellung, jede eigene Prioritit negiert,
bringt sie auch sich als zu bevorzugenden Wert samt der Basis, auf
der sie steht — das Christentum als iberlegene Lehre —, zum Schwan-
ken. Somit zieht sich der Glaube aufgrund der von ihm geforderten
Demut sozusagen selbst den Boden weg. Deshalb miisste nach Nietz-
sche der bedingungslos demiitige Glaubensgrundsatz lauten »credo
quia absurdus sum«.

An solchen Beispielen deutet sich fast lehrstiickhaft Nietzsches
»Selbstiiberwindung der Moral«® an. In der kompromisslosen Ernst-
nahme der christlichen Werte, soll der Moral » Aus Moralitit! «** das
Vertrauen gekiindigt werden. Aus diesem radikalen Verstindnis der
christlichen Werte speist sich letztlich auch jene mogliche Selbst-
bezeichnung Nietzsches im Zarathustra als dem »Frommsten aller
Derer, die nicht an Gott glauben«®.

In der »Morgenrdte« schligt nun aber auch eine andere Form

® KSA 3, 256

2 Vgl. z.B. KSA 10, 340.

2 KSA 3, §4. Zur »Moral von Nietzsches Moralkritik« sieche P. v. Tongeren, 1989, ins-
besondere Kap. III. Biographisch-psychologische Hintergriinde zu dieser Denkentwick-
lung versucht (auf etwas dramatisierende Weise) R. Kreis zu konstituieren, 1991, be-
sonders Kap. IT u. TI1.

# KSA 4, 322.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut

der Kritik durch, die die Ebene der immanenten Kritik verldsst. Im
Aphorismus mit dem Titel: »Die Triebe durch die moralischen Urt-
heile umgestaltet« setzt sich ein historisch wertender Blick durch, der
sich an dieser Stelle noch vergleichsweise moderat dussert. Nietzsche
schreibt: »Der selbe Trieb entwickelt sich zum peinlichen Gefiihl der
Feigheit, unter dem Eindruck des Tadels, den die Sitte auf diesen
Trieb gelegt hat: oder zum angenehmen Gefiihl der Demuth, falls
eine Sitte, wie die christliche, ihn sich an’s Herz gelegt und gut ge-
heissen hat.«** Die unterschwellige Richtung dieser hier noch ver-
deckt gehaltenen Kritik findet sich Ende 1880 in einer nachgelasse-
nen Aufzeichnung in aller Deutlichkeit ausgesprochen: »Das
Christenthum hat das Niedrigkeitsgefithl (Demuth) gut genannt:
eine Leidenschaft daraus gemacht! Dadurch sich gehoben!«* In einer
Notiz aus dem Frithjahr-Herbst 1881 erscheint dann schliesslich jene
Formulierung, die sich ab dann als das dominante Urteil durch seine
Schriften zieht: »Die Sklaven haben die Demuth und die Barbaren die
Grausambkeit in’s Christentum gebracht.«%*

Diese Betrachtungsweise wird in den folgenden Aufzeichnun-
gen zur Demut ausgestaltet und aus unterschiedlichen Perspektiven
artikaliert. Tm Frihjahr-Sommer 1883 erwihnt Nietzsche das
argwohnische Moment allem Michtigen gegentiber, was der Demut
als Sklavenmoral eignet?. Nicht mehr nur bedeutet sie nun eine Ver-
kehrung von Schwiiche in Stirke, sondern wird noch mit dem Zusatz
der Rache ausgestattet, des Ressentiments, der boswilligen Verlogen-
heit. Im Zarathustra findet diese Ansicht ihren veréffentlichten Nie-
derschlag, wenn Nietzsche » Von den Priestern« schreibt: »Bose Fein-
de sind sie: Nichts ist rachsiichtiger als thre Demuth. Und leicht
besudelt sich Der, welcher sie angreift.«® Diese negativ wertende,
fast agressive Haltung vertieft sich zunehmend. Im Friihjahr 1884
notiert Nietzsche in sein Heft: »Die Wurzel alles Ubeln: daf sklavi-
sche Moral gesiegt hat, der Sieg der Demuth, der Keuschheit, abso-
luten Gehorsams, Selbstlosigkeit — .«* Fatal ist dieser Sieg gemass
Nietzsche in seinen Folgen — als Verunsicherung der »schaffenden
Natureng, in der Vergessenheit um das rechte Mass aufgrund der

% KSA 3, 45.

% KSA 9,317

% Ebenda, 475

7 KSA 10, 2481.

¥ KSA 4,117.

® KSA 11, 25 (348).

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

293


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

harten Askese der Demutsmoral, in der Verldsterung der »besten
Dinge«®.

Die Biicher »Jenseits von Gut und Bose« und »Genealogie der
Moral« verfestigen die Sichtweise der Demut als Bestandteil einer
Sklavenmoral, in der — so Nietzsche wortlich — das »Ressentiment«
schopferisch geworden ist.® Erst spiter ist wiederum eine Bewegung
zu vermerken, in der die Kritik in unverhohlenen Arger mutiert. So
zum Beispiel, wenn Nietzsche im Antichrist regelrecht schimpfend
artikuliert: »als ob nicht Demuth, Keuschheit, Armut, Heiligkeit
mit Einem Wort dem Leben bisher unséglich mehr Schaden gethan
hitten als irgend welche Furchtbarkeiten und Laster«®. In einer der
letzten unverdffentlichten Aufzeichnungen zum Thema schliesslich
scheint der Arger in Abscheu iiberzugleiten: Im Friihjahr 1888 wird
Demut nur noch als eine Form der »Krankhaftigkeit«, als Ausdruck
der gebrochenen Widerstandskraft betrachtet. Nietzsche résonniert:
»Ich habe mich gefragt, ob man nicht alle diese obersten Werthe der
bisherigen Philosphie Moral und Religion mit den Werthen der Ge-
schwichten, Geisteskranken und Neurastheniker vergleichen kann:
sie stellen, in einer milderen Form, dieselben Ubel dar ...«*®

Il. Die Demut Zarathustras

Umso merkwiirdiger ist nun, dass neben dieser immer hirter wer-
denden Beurteilungslinie sich Aussagen tiber die Demut finden, die
diese in ein vollig anderes Licht stellen. In ein Licht, dass nicht erken-
nen lasst, dass es sich hier um einen schirfstens kritisierten Begriff
handelt, den Nietzsche auf seine vermeintliche Verlogenheit bis zur
Krankhaftigkeit zerlegt. Diese gegenlaufige Stromung von Nietz-
sches Demutsbeziigen sei im folgenden vorgebracht und zu interpre-
tieren versucht.

Eines der frappierendsten Beispiele dieser anderen Referenzwei-
sen liefert erstaunlicherweise kein geringeres Buch als »Zarathu-
stra<. An einem der Scharnierstellen des Werks im Ubergang vom
zweiten zum dritten Teil, im Kapitel iiber »Die stillste Stunde«, sieht

* Ebenda.

31 Vgl. KSA 5, 208 1. bzw. 270.
2 KSA 6, 175.

3 KSA 13, 250.

294  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Demut Zarathustras

sich der Leser auf einmal mit einem Hinweis auf die Demut konfron-
tiert, der mit dem zentralen Anspruch des Zarathustra verbunden
scheint.

Die sogenannte »Stillste Stunde« tritt hier fordernd auf, Zara-
thustra daran zu erinnern, dass seine eigentliche Botschaft noch nicht
erfiillt sei. Zarathustra zaudert angesichts dieser Ermahnung, was an
das alttestamentarische Motiv der sich weigernden Propheten erin-
nert, worauf die Stillste Stunde zu ihm spricht: »Was liegt an dir,
Zarathustra! Sprich dein Wort und zerbrich!«. Darauthin antwortet
Zarathustra: »Ach, ist es mein Wort? Wer bin ich? Ich warte des
Wiirdigeren; ich bin nicht werth, an thm auch nur zu zerbrechen.«

Da sprach es wieder ohne Stimme zu mir: >Was liegt an dir? Du
bist mir noch nicht demiithig genug. Die Demuth hat das hirteste
Fell.c—

Und ich antwortete: >Was trug nicht schon das Fell meiner
Demuth! Am Fusse wohne ich meiner Hohe: wie hoch meine Gipfel
sind? Niemand sagte es mir noch. Aber gut kenne ich meine Tha-
ler.««® (Hervorhebung D. S.) Die »Stillste Stunde« gibt sich damit
aber nicht zufrieden. Am Schluss des Abschnitts befindet sie, dass
Zarathustra noch nicht genug Kind geworden, noch zu sehr im
»Stolz« der Jugend befangen sei und schickt ihn erneut in die Ein-
samkeit.

Bevor auf diese erstaunliche Stelle niher eingegangen wird, sei
gleich daneben gestellt noch eine Aufzeichnung aus dem Nachlass
des Sommers 1883. Unter dem Titel »der Grofie« schreibt Nietzsche:
»Als ich mich von mir selber abwandte, da erst sprang ich tiber mei-
nen eignen Schatten: und wahrlich, meine Freunde, mitten hinein in
meine Sonne!« Darauf heisst es weiter: »Bin ich nicht ein Bescheide-
ner? Am Fufle wohne ich meiner Hohe und niemals noch sah ich
meine Gipfel: uniiberredbar ist meine Demuth. Aller Geist kommt
zu — mir: ich liebe ihn, daf8 er mein Geist sein will.«® (Hervorhebung
D.S.)

Diese Stellen sind denkwiirdig in mehrfacher Hinsicht. Folgende
Fragen dringen sich auf: Was hat Demut mit der Mission des Zara-
thustra zu tun? Wieso verweigert sich dieser nicht der Ermahnung
zur Demut, wo er doch durch und durch erfiillt ist von der Vision des
Ubermenschen (und mit der damit verbundenen Umwertung aller

* KSA 4, 188.
* KSA 10, 421.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

295


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

herkommlichen Werte}? Wieso verweist er sogar explizit auf das ho-
he Mass seiner eigenen Demut, die in der entsprechenden Nachlass-
stelle sogar als »untiberredbar« bezeichnet wird?

Um hierauf Antworten zu finden, erscheint es notwendig, der
Charakterisierung dieser Demut nachzugehen, um ihrem eigentli-
chen Sinn besser auf die Spur zu kommen. Auf den ersten Blick be-
reits ist auffillig, dass der Demut das »hirteste Fell« attributiert
wird. Diese Metapher steht in offensichtlichem Kontrast zu Nietz-
sches tiblicher Demutskritik als Form der Widerstandslosigkeit, Feig-
heit und Schwiiche. Was nun aber meint Nietzsche mit »Hirte«?
Auch einer fliichtigen Nietzsche-Kenntnis kann kaum entgehen, dass
dieses Wort bei thm mit positiver Konnotation behaftet ist. Hirte hat
etwas mit der geforderten »grossen Gesundheit« zu tun®. (Nietzsche
spricht etwa von der »dionysischen Aufgabe«, fir welche die »Harte
des Hammers« unumginglich sei: »Der Imperativ >werde hart!¢, die
unterste Gewissheit dariiber, dass alle Schaffenden hart sind, ist das
eigentliche Abzeichen einer dionysischen Natur.«*) Hirte kenn-
zeichnet auch die Haltung des »Immoralisten«®®, dessen Perspekti-
venweite die engen Grenzen der herkdmmlichen Moral tiberwindet,
der das Ja zu allen Formen des Lebens aufbringen kann. Einen beson-
ders aufschlussreichen Hinweis zu Nietzsches Begriff von Hirte fin-
det sich in der »Frohlichen Wissenschaft« in einem Gedicht mit dem
entsprechenden Titel: »Meine Hirte«. Es lautet: »Ich muss weg tiber
hundert Stufen, Ich muss empor und hor euch rufen: »Hart bist du;
Sind wir denn von Stein?« — Ich muss weg iiber hundert Stufen und
Niemand mochte Stufe sein.«*

Wie aber ist die innere Verbindung von einer durch solche Hin-
weise qualifizierten »Harte« und der Demut zu vollziehen? Gibt es
eine solche iiberhaupt? Betrachten wir nochmals den Satz, welcher
der Erwihnung der Demut vorausgeht. Die stillste Stunde fordert
darin Zarathustra auf: »sprich dein Wort und zerbrich.« Es ist zu

% Vgl. z.B. KSA 3, 6351. oder KSA 6, 436.

7 KSA 6, 349. Er hebt auch die »Hirte der eigenen Verantwortlichkeit« gegen »ideali-
stische Verlogenheit« hervor (ebenda 432) oder zeichnet ein Ideal des Sterbens als »hart,
nachdenklich, vordenklich« (ebenda 388) oder spricht von der Stirke des Willens im
Sinne eines »herzensharte(n) ewige(n) Entschlossensein(s)« (KSA 10, 452).

*# So lautet Nietzsches Selbstbezeichnung in der »Morgenréte«, Vorrede §4. Vgl. zur
Kennzeichnung des Immoralisten auch in »Ecce Homo«: »Warum ich ein Schicksal bin«,
KSA 6, 3671

¥ KSA 3, 358.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Demut Zarathustras

vermuten, dass das »Wort, das hier gemeint ist, nichts anderes als
die Lehre des Zarathustra sein kann, welche dieser in der Vorrede
erstmalig anspricht: »Ich lehre euch den Ubermenschen. Der Mensch
ist Etwas, das tiberwunden werden soll. Was habt ihr gethan, ihn zu
tberwinden?«* Wenn also die stillste Stunde sagt, sprich dein Wort
und zerbrich, so liegt es nahe zu vermuten, dass damit nichts anderes
gemeint sein kann, als dass Zarathustra selbst diese Konsequenz sei-
ner Lehre zu vollziehen hat; dass er nicht nur iiber hundert Stufen
hinweg auf den Ubermensch deuten, sondern selbst Stufe werden
muss auf dem Weg dorthin. In diesem Kontext macht der Hinweis
auf das »harte« Fell der Demut, welches es ermaoglicht, selbst »Stufe«
zu werden, eben hart genug zu sein, um sich selbst zu tiberwinden,
Sinn. Das Aussprechen des Wortes und die Notwendigkeit des Zer-
brechens hingen untrennbar zusammen*', und wenn sich Zarathu-
stra gegeniiber dem einen verweigert, so auch gegeniiber dem ande-
ren. Dass er diese Konsequenz seiner Rede selbst deutlich im Auge
hat, macht auch die Reaktion verstindlich, dass er — eben in seiner
stillsten Stunde — »weinte und zitterte wie ein Kind und sprach: >Ach,
ich wollte schon, aber wie kann ich es! Erlass mir diess nur! Es ist
tber meine Kraft!«*.

Die Bemerkung, dass Zarathustra noch nicht demiithig genug
sei, kann also im Blick auf die Uberwindung ausgelegt werden, wel-
che die Lehre vom Ubermenschen impliziert. Was der Hintergrund
dieser Implikation ist, sei noch dahingestellt. Zuvor sollte greifbarer
werden, auf was diese zielt. Sie zielt letztlich auf ein bedingungsloses
Ja zum Leben, welches Zarathustra verképern soll. Sie zielt auf die
Auflosung des Nihilismus durch einen Akt des » Verneinens und Ver-
nichtens«* seiner Bedingungen, welche fiir Nietzsche in den Denk-,
Glaubens- und Moralkonstellationen eingegraben sind, auf welchen
die abendldndische Kultur seit Sokrates und dem Christentum insge-
samt aufruht*. Das heisst, der abendldndische Mensch — so wie er

 KSA 4, 14.

# Entsprechend heisst es dann auch im Dritten Buch, am Ende des Kapitels »Der Gene-
sende«: »Ich sprach mein Wort, ich zerbreche an meinem Wort: so will es mein ewiges
Loos —, als Verkiindiger gehe ich zu Grunde!« (KSA 4, 277)

# Fbenda 188. Auch die Festellung der Stillsten Stunde: »Deine Friichte sind reif, aber
du bist nicht reif fiir deine Friichte« gewinnt vor diesem Hintergrund Transparenz
(Ebenda, 189).

#® Vgl. KSA 6. 368.

# Albert Camus fasst zusammen: »Nietzsche nimmt zugunsten des Nihilismus die

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

297


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

geworden ist — soll »Ubergang und Untergang« sein®. Wieso aber
tritt im Kontext dieser Vision, gemass der das Gewordene unterzuge-
hen hat fiir das Werden eines neuen Daseins?, die Demut auf: aus-
gerechnet sie als alter ethischer Wert fiir einen Vollzug, der gerade in
der Uberwindung ihrer eigenen Bedingungen bestehen soll?

Nahe liegt der Gedanke, dass die Demut tauglich erscheint fiir
die geforderte Uberwindung aufgrund der in ihr gegebenen Méglich-
keit zur Selbstaufhebung, wenn man, wie oben kurz skizziert, ihren
Gehalt nur konsequent genug anwendet. Gemeint ist sicherlich keine
Demut, die sich mit Teilvollziigen begniigt in Formen der Ernied-
rigung, der Unterwiirfigkeit, des Vernunftopfers; die Demut, auf die
im »Zarathustra« angespielt wird, muss vielmehr eine sein, die auf’s
Ganze geht. Denn es handelt sich ja fiir Nietzsche um die Uberwin-
dung einer Form des Menschseins tiberhaupt fir »die Herausbildung
immer hoherer, seltenerer, fernerer, weitgespannterer, umfingliche-
rer Zustinde, kurz eben die Erhdhung des Typus »Mensch, die fort-
gesetzte »Selbst-Uberwindung des Menschen«, um eine moralische
Formel in einem tibermoralischen Sinne zu nehmen«®. (Hervor-
hebung D. S.)

Hiermit scheint ein weiteres zentrales Indiz zur Entschlisselung

Werte in Beschlag, welche nach aller Uberlieferung als Bremskrifte des Nihilismus
angesehen werden. Hauptsichlich die Moral. Die moralische Verhaltensweise, wie So-
krates sie dargestellt hat und das Christentum sie empfiehlt, ist an sich ein Zeichen von
Dekadenz. Sie will an die Stelle eines Menschen aus Fleisch und Blut den Abglanz eines
Menschen setzen. Sie verurteilt die Welt der Leidenschaften und der Aufschreie im
Namen einer harmonischen ganz und gar imaginiren Welt. Wenn der Nihilismus ge-
kennzeichnet ist durch die Unfihigkeit zu glauben, so besteht sein bedenkliches Sym-
ptom nicht im Atheismus, sondern in der Unglaubigkeit zu glauben, was ist, zu sehen,
was geschieht, und zu leben, was sich darbietet. Diese Schwiche liegt jedem Idealismus
zugrunde. Die Moral hat keinen Glauben an die Welt.« (1996, 65) Zu Nietzsches — zum
Teil religionsinspirierender (!) — Religionskritik siche etwa H. Wein, 1962; K. Jaspers,
1946, E. Biser, 1971, 36—45 u. 295-305; J. Splett, 1975, 161-182. Fiir einen Uberblick zu
Nietzsches Verhiltnis zur jiidisch-christlichen Tradition und dem Forschungsstand dazu
vgl. ]. Salaquarda, in: B. Magnus und K. Pippin, 1996, 90-119.

* KSA 4, 17.

* »Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Briicke und kein Zweck ist: was
geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Ubergang und ein Untergang ist.
Ich liebe Die, welche nicht zu leben wissen, es sei denn als Untergehende, denn es sind
die Hiniibergehenden.Ich liebe die grossen Verachtenden, weil sie die grossen Verehren-
den sind und Pfeile der Sehnsucht nach dem andern Ufer. (...)Ich liebe Den, welcher
lebt, damit er erkenne, und welcher erkennen will, damit einst der Ubermensch lebe.
So will er seinen Untergang.« (KSA 4, 161.)

¥ KSA 5, 205.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Demut Zarathustras

des Demutsbegriffs gefallen, den Zarathustra auf sich selbst bezieht.
Steht die Demut im Kontext des notwendigen »Zerbrechens«, sprich
Uberwindens, welches sich mit seinem »Wort« verbindet, so ist auch
sie vornehmlich in einem »iibermoralischen« Sinn zu nehmen. D.h.,
thren Sinn gewinnt sie hier nicht innerhalb des tblichen, sie umge-
benden Moralrasters, sondern — gegenteilig — als Ausweg daraus. Be-
zieht sich die Demut des Zarathustra doch offensichtlich nicht auf
einen erniedrigenden Selbst- und Fremdbezug geméss eines glaubi-
gen Diktats, sondern auf die Verwirklichung des Potentials des Men-
schen, welches gerade in der Befreiung aus diesem — fiir Nietzsche —
lebensfeindlichen Moral- und Religionsgehduses besteht. Zarathu-
stras Demut ist notwendig »tibermoralisch«, weil sie nur auf das fun-
damentale Selbstinteresse des Menschen absieht. Diese Demutsauf-
fassung im »tbermoralischen« Sinn findet ihre Bestitigung an
anderer Stelle, in der auf sie ebenfalls erstaunlich giinstiges Licht
fille. In der »Genealogie der Moral« (im Abschnitt »Was bedeuten
asketische Ideale«) schreibt Nietzsche: »Man weiss, was die drei gros-
sen Prunkworte des asketischen Ideals sind, Armut, Demuth,
Keuschheit: und nun sehe man sich einmal das Leben aller grossen
fruchtbaren erfinderischen Geister aus der Nihe an: -man wird darin
alle drei bis zu einem gewissen Grade immer wiederfinden. Durchaus
nicht, wie sich von selbst versteht, als ob es etwa deren »Tugenden«
wiiren — was hat diese Art Mensch mit Tugenden zu schaffen! — son-
dern als die eigentlichsten und natiirlichsten Bedingungen ihres be-
sten Daseins, ihrer schonsten Fruchtbarkeit«*. Dass Nietzsche sich
selbst unter diese »Art Mensch« zihlt, wird kurz darauf sichtbar,
wenn er die so gezeichneten »erfinderischen Geister« mit den Phi-
losophen gleichsetzt, von denen er in offener Identifizierung spricht
als: »wir Philosophen.

Aufgrund dieses Netzes von Beziigen und Hinweisen lasst sich
schliessen, dass die Bedeutung der Demut des Zarathustra nicht im
Sinne der herkémmlichen Tugend, sondern im Sinn einer Bedingung
fiir »bestes Dasein« hinsichtlich »weitgespannterer« und »umfing-
licherer Zustéinde« des Menschseins zu nehmen ist. Der Weg hierzu
verlangt nach einer Uberwindung, die in der Lehre des Ubermen-
schen inbegriffen ist (»der Mensch ist Etwas, das tiberwunden wer-
den soll. Was habt ihr gethan, ihn zu tiberwinden?«*). Auch wenn

* KSA5, 352.
¥ KSA 4, 14.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A

18.01.2026, 11:18:30. Er—

299


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Nietzsche in der Beschreibung dieses »tibermenschlichen« Ziel-
zustandes — gemdss Magnus und Pippin® — denkbar vage geblieben
ist, so ist eine Losung hierfiir nicht zu tibersehen, »deren Nietzsche
kaum jemals miide wird«®, die sich auch als Untertitel eines seiner
letzten Werke »Ecce Homo« hervorgehoben findet: »Wie man wird,
was man ist.«’ Woraufhin der Mensch sich zu iiberwinden hat, ist
demnach nichts unerhort »Neues«. Gegenteilig sogar, unter- und
tberzugehen hat er nur im Hinblick auf sich selbst, auf dasjenige,
was er ist. (Was damit gemeint sein kann, dazu spéter.) Die Stufe, zu
der der Mensch aufgrund der Hirte der Demut werden kann, fiihre
letztlich zu thm selbst.

Die hiermit nur formal skizzierten Momente des Uberwin-
dungsaktes, welcher mit Nietzsches »harter« Demut angesprochen
sind, lassen ein Grundmuster wiedererkennen, welches nicht unbe-
kannt erscheint. Seine Nihilismusiiberwindung bewegt sich dies-
beziiglich nicht auf Pfaden »gegen den ganzen Rest der Mensch-
heit«®, wie sie Nietzsche gerne dramatisch inszeniert, sondern auf
alten Bahnen einer Lehre, die in der Selbst-Uberwindung eine le-
benserdffnende (Denk-)Praxis wusste. In Nietzsches schillerndem
und nicht ganz entschiedenem Umgang mit diesem Begriff bleibt
von dieser Bedeutungstradition eine spannungsvolle Vibration iibrig.
Dass trotz der unerbittlichen Kritik an der Demut, diese immer mal
wieder in ungebrochen positiver Konnotation in seinen Werken auf-
taucht, mag den Verweis auf diejenige tradierte Sinnquelle berechti-
gen, in der die Demut als Regel eines »Uberwindungsspiels« gewusst
wurde. Dass eine starke, daran erinnernde Auffassungsweise der De-
mut bei Nietzsche bis zum Schluss anhielt, dafir spricht auch eine
Notiz aus dem Nachlass 1887/88, iibrigens die letzte zum Thema
Demut. Im Anschluss an eine Dostojewskij-Lektiire schreibt er im
emphatischen Tonfall in einer Nachlassaufzeichnung: »Kein Gott
fir unsere Stinden gestorben; keine Erlosung durch den Glauben;
keine Wiederauferstehung nach dem Tode — das sind alles Falsch-
miinzereien des eigentlichen Christenthums, fiir die man jenen un-
heilvollen Querkopf (Paulus? D. S.) verantwortlich machen mufs.

% Siche 1996, 40.

' B. Magnus, in J. Salaquarda, 1996, 227.

2 Vgl. hierzu auch K. Léwith: »>Wie man wird, was man ist< im Gedanken der ewigen
Wiederkehr«, 1978, 127-141, und M. Heidegger, 1989, 302 {f.

= KSA 6, 371

300 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen

Das vorbildliche Leben besteht in der Liebe und Demuth; in der
Herzens-Fiille, welche auch den Niedrigsten nicht ausschliefSt; in der
formlichen Verzichtleistung auf das Recht-behalten-wollen, auf Ver-
theidigung, auf Sieg im Sinne des personlichen Triumphes; im Glau-
ben an die Seligkeit hier, auf Erden, trotz Not, Widerstand und Tod;
in der Versohnlichkeit, in der Abwesenheit des Zornes, der Verach-
tung; nicht belehnt werden wollen; Niemandem sich verbunden ha-
ben; die geistlich-geistigste Herrenlosigkeit; ein sehr stolzes Leben
unter dem Willen zum armen und dienenden Leben.«* (Hervor-
hebung D. S.)

lll. Parallelen

Die Weise, in welcher Nietzsche die Demut in positiver Einschitzung
in seinen Kontexten verwendet, verliert einiges an Eigenwilligkeit,
wenn man sie, wie oben bereits angedeutet, in den Horizont der von
uns untersuchten Demutslehre stellt. Dies soll nun des niheren ge-
schehen. (Dabei bleibt »Zarathustra« die Hauptreferenz, schon weil
darin der unseren Vergleich inspirierende verdffentlichte Demuts-
hinweis erscheint). Bislang sind die Momente und das Gefiige eines
Uberwindungsprozesses bei Nietzsche nur zur Andeutung gekom-
men. Fiir den Vergleich mit der alten Demutslehre lohnt sich eine
eingehendere Betrachtung, vor allem auch der Blick auf den Hinter-
grund, aus dem dieser Prozess bei ihm erwéchst. Diese Betrachtung
soll zunachst in einer Verbindungslinie zu Meister Eckhart, dann zu
Jakob Bohme entwickelt werden. Der getrennten Vorgehensweise
unterliegt die implizite Gliederung, dass sich auch der besagte Hin-
tergrund auf zwei Grundgedanken Nietzsches zuriickfithren lassen
kann: die Wiederkunftslehre und die Lehre vom Willen zur Macht
(die einen jeweils verschiedenartigen Bezug zu Eckhart resp. Bshme
nahelegen). Der in dieser Zweiteilung sich anbietende Zugang er-
laubt es, unser Thema von zwei Grundpolen des Denkspektrums
Nietzsches her zu beleuchten. Hier Grundpole zu erblicken spricht
fir eine Auffassungsweise, die sich diesbeziiglich auf die Interpreta-
tion Heideggers stiitzt. Er entwirft die komplimentire Einheit dieser
beiden Grundsitze, in dem er in sie Nietzsches Version der Antwort
auf die metaphysische Fragestellung nach dem Was-Sein und Dass-

* KSA 13, 103f.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 301

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Sein des Seienden hineindeutet®®. Ob man mit dieser Interpretations-
weise einverstanden ist oder nicht®®,- beide Gedankenlinien treffen
auf das Uberwindungsgebot in je unterschiedlicher Hinsicht, man
konnte sagen: einmal in ontologischer, einmal in voluntaristischer
Ausformung. Dieser Umstand soll mit Hilfe von Linienfiihrungen
zu Eckhart und Bohme im Folgenden kurz skizziert werden. Anhand
dessen kann abschliessend die Kontur ihres urspriinglichen Demuts-
begriffs in nochmals anderem Licht hervortreten.

Bei Eckhart bietet sich seine Zusammenfassung des Demuts-
gebots als Ankniipfungsort der Gegentiberstellung zu Nietzsche an.
Es lautet, wie gezeigt wurde, in aller Knappheit und Schirfe: »Demut
geht auf ein Vernichten des eigenen Selbst aus.«¥ Auf die Auffas-
sungsweise dieses Vernichtungsaktes kommt es offensichtlich an.
Um sich ihn nochmals zu vergegenwiirtigen, sei zunéchst wiederholt,
was sich hinsichtlich seiner Aussage negativ ausklammern lasst: er
bedeutet keine Selbst-Zerstorung, keine Selbstzerfleischung auf-
grund von menschlicher Schuldigkeit, Unwiirdigkeit, Schwiche in
der Gegeniiberstellung zu einem vollkommenen oder allmichtigen
Gott. Was es zu vernichten gilt, ist das Haften am Eigenen, dessen
monopolistische Partikularitit in seinen Vorlieben und Abneigungen
die Signatur unseres Daseins vielfiltig pragt und es in seine selbst-
bezogene Bahn wirft. Das Ziel dieser »Selbstvernichtung« wird von
Eckhart bekanntlich nicht als Selbstauflosung dargestellt, sondern als
Chance eines Selbstiiberstiegs, welche den Menschen auf zuvor un-
bekannte Weise zu sich selbst zu bringen vermag. Darum schreibt

% »Der Wille zur Macht sagt, was das Seiende >ist, d.h. als was es machtet (als Macht).

Die ewige Wiederkehr des Gleichen nennt das Wie, in dem das Seiende solchen Was-
Charakters ist, seine >Tatsiachlichkeitc im Ganzen, sein >sDaf3 es istc. Weil das Sein als
ewige Wiederkehr des Gleichen die Bestindigung der Anwesenheit ausmacht, deshalb
ist es das Bestindigste: das unbedingte Dafl«. (M. Heidegger, Bd. 11, 1989, 16. Vgl. hier-
zu auch 1989, Bd. 1, 26-33 u. 428-438)

% Gegen die Heideggerische Auslegungsweise hat sich vor allem W. Miiller-Lauter aus-
gesprochen, der die metaphysische Implikation des Willen-zur-Macht-Theorems be-
zweifelt, vgl. in: |. Salaquarda, 1996, 234-288). Miiller-Lauter informiert an gleicher
Stelle auch iiber die Schwierigkeiten, welche die Interpretation dieser These Nietzsches
von Anfang begleitet haben aufgrund der verfahrenen Editionsgeschichte des Nach-
lasses (ebenda 236-244, vgl. auch K. Schlechta: »Offener Brief an Karl Léwithe, in:
J. Salaquarda, 1996, 98£.). Auch R. Schmidt und C. Spreckelsen warnen vor einer zu
»vereinheitlichenden Interpretation« der Grundthesen Nietzsches, wodurch der »expe-
rimentelle Charakter dieser Aulerungen zu iiberlesen« sei (1995, 157).

7 DW, VA, 437, 30f.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen

Theo Kobusch in gewollter oder ungewollter Anspielung auf das
nietzscheanische Diktum: »Im Grundakt der Selbstentiufierung oder
der Demut wird so der Mensch, was er eigentlich ist«*. Das in seiner
Eigentlichkeit gezeichnete Menschsein des Demiitigen differiert nun
in ungeheurem Masse vom alltiglichen, und zwar — in Nietzsches
Terminologie — angesichts von »weitgespannteren«, »umfingliche-
ren« Zustinden, angesichts einer masslosen »Erhshung« des »Typus
Mensch, die sich darin abzeichnen. In Eckharts Sprache driickt sich
die Dimension des demiitigen Zustands so aus: »Dieser demiitige
Mensch ist Gottes so gewaltig, wie er seiner selbst gewaltig ist {...)
Gott und dieser demiitige Mensch sind ganz Eins und nicht Zwei;
denn, was Gott wirkt, das wirkt auch er, und was Gott will, das will
auch er, und was Gott ist, das ist auch er: ein Leben und ein Sein.«*
Der in Meister Eckharts Demutsvollzug verlangte buchstabliche
Unter-gang® einer Form des Selbstseins fithrt demnach in ein Selbst-
verhiltnis, welches sich vornehmlich dadurch charakterisiert, dass es
nicht mehr vom Gottesverhiltnis zu trennen ist. Der Demiitige be-
darf keines Gottes mehr als dusserlichen Grund oder Ziel seines Da-
seins, keinen externen Sinnstifter, weil dieser — so Eckhart wortlich —
in der Demut »enthdht« bzw. »verinnigt« ist®. Diese Gottesledigkeit
des Demiitigen, die auf seinem Einssein mit Gott beruht, dringt wie-
derum einen Seitenblick zu Nietzsche auf®. Sein Ubermensch kenn-
zeichnet sich ebenfalls aus einer Uberfiille, die keines Gottes mehr
bedarf: »Einst sagte Man Gott, wenn man auf ferne Meere blickte;
nun aber lehrte ich euch sagen: Ubermensch«® Das herkdmmlich ins
ferne Aussen gelegte Géttliche lisst sich bei beiden in derVerlage-
rung nach Innen, in der Identitit mit dem Menschen ausweisen. Der
Preis dieser Verlagerung jedoch belauft sich bei beiden auf einen Un-
tergangs-, Uberwindungs- bzw. Vernichtungsakt, durch welchen der

5 Tn: K. Ruh, 1986, 54.

% DW, Pr. 15, 175, 171. Vgl. hierzu auch »Die zweite Tugend, die einen Menschen grof3
macht, das ist wahre Demut (...). Diese Tugend macht den Menschen am allergrofiten;
wer dies am allertiefsten und am vollkommensten hat, der besitzt die Méglichkeit, alle
Vollkommenheit zu empfangen.« (DW, Pr. 74, 1011, 33{. Hervorhebung D. S. )

% Vgl. zur Bedeutung des »Unten« Kapitel 2, II.

& DW, Pr. 14, 169, 24f. und DW, Pr. 14, 169, 30.

 Es sei daran erinnert, dass Eckhart sogar ein Gebet formuliert, das diese Art der
Gottesledigkeit zum Inhalt hat (»Darum bitten wir Gott, dass wir »Gottes« ledig wer-
den«, vgl. DW, Pr. 52, 555, 261.), und dass Nietzsche diesen Ausspruch Eckharts in
seinem verdffentlichten Werk zitiert, vgl. KSA 3, 533.

® KSA 4, 109.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 303

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Mensch neu wird, neu im Sinne seiner eigenen Urspriinglichkeit,
d. h. zu dem wird, was er eigentlich ist.

Bevor auf die — unter dieser verbliiffend dhnlichen Gedanken-
struktur liegenden — pochenden Hintergrundsunterschiede einge-
gangen wird, soll die Verbindungslinie zwischen Eckhart und Nietz-
sche noch um eine Wendung weitergezogen werden. Der sich mit
Gott eins wissende Demiitige ndmlich bedarf nach Meister Eckhart
auch keines Grundes mehr fiir sein Dasein. Er ist sozuagen Grund
genug. Sein Dasein entspricht der Ungriindigkeit, dem grundlosen
Sein Gottes, welches als Letztbegriindung Grund in sich selbst ist.
Fragt man ithn: »Warum lebst Du«, so wiirde er gemiss Eckhart zu
antworten haben: »Umbe leben« — »um des Lebens willen«®. Der
Grund zu Leben ist dem Demiitigen das Leben »sunder warumbec,
eine Begriindung ausserhalb seines Daseins gibt es fiir thn nicht.
Oder mit Shizuteru Ueda formuliert: »Von auflen kann ithm keine
Antwort (auf den Lebenssinn D. S.) mehr gegeben werden. Das »oh-
ne Warume ist schlicht zur urspriinglich neuen Antwort gewor-
den.«®

Von hier aus dringt sich eine Gedankenbriicke zu jener Lebens-
haltung auf, die Nietzsche als »amor fati« bezeichnet. In diesen
beiden Worten driickt sich der Kulminationspunkt seiner Nihilis-
musiiberwindung aus, als deren Fundament man auf die Wieder-
kunftslehre stosst. Amor fati bedeutet sozusagen den »normativen«%
Gehalt der »Ewigen Wiederkehr¢, indem Nietzsche diese euphorisch
als »die hochste Formel der Bejahung, die tiberhaupt erreicht werden
kann« verstanden wissen will¥. Eine solche »Formel« ist sie ihm,

“ DW, Pr. 6, 81, 25.

¢ Ueda Shizuteru, 1990, 494.

% Vgl. B. Magnus, in: J. Salaquarda, 1996, 222. Hierzu auch P. v. Tongeren: »Der Ge-
danke der sewigen Wiederkehr< ist in erster Instanz keine (meta)physische Theorie der
Wirklichkeit (wenngleich Nietzsche ihn auch in dieser Hinsicht auszuarbeiten unter-
nommen hat), sondern der Ausdruck einer Erfahrung, eine Vision der beschriebenen
idealen Bejahung. Er fungiert im iibrigen als moralischer Imperatiy, der zu einer der-
artigen Bejahung auffordert.«(1989, 249)

& KSA 6, 335. An anderer Stelle in »Fcce homo« rekurriert Nietzsche in gleicher Weise
auf die Wiederkunftslehre als »eine aus der Fiille, der Uberfiille geborene Formel der
héchsten Bejahung, ein Jasagen ohne Vorbehalt, zum Leiden selbst, zur Schuld selbst, zu
allem Fragwiirdigen und Fremden des Daseins selbst ... Dieses letzte, freudigste, iiber-
schwinglich-iibermiithigste Ja zu Leben ist nicht nur die héchste Finsicht, es ist auch die
tiefste, die von Wahrheicht und Wissenschaft am strengsten bestitigte. Es ist Nichts,
was ist, abzurechnen, es ist Nichts entbehrlich — « (KSA 6, 311). Zum problematischen

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen

weil sich in ihr das »grosste Schwergewicht«® fiir das Leben wieder-
gewinnen ldsst, das sich mit der Auflésung religioser oder idealisti-
scher Lebensanschaungen im Nihilimsus verfliichtigt. Nicht zu rela-
tivierendes Gewicht erlangt das Leben gemiss dieser »Formel« neu,
allerdings in der Beanspruchung eines eindeutig nicht neuen Denk-
moduls: dem Ewigkeitsgedanken®. Ohne dem Leben ein transzen-
dentes Prinzip zu unterlegen, vermag Nietzsche durch seine Lehre
das Leben in aller Schlichtheit — allein durch den Gedanken seiner
Zirkularitit — zu verewigen. Diese Verewigungsweise unterscheidet
sich von den tradierten in einer Form, die jegliches Ausweichen vor
dem Leben, die Denkbarkeit jeder Alternative ausschliesst (sowohl
der nihilistischen Auflésung wie der sie — so Nietzsche — bedingen-
den Orientierung auf sogenannt Jenseitiges)”™. Kein anderer Grund
zu leben ist im Kontext dieser Lehre mehr aufzubieten als der ge-
schlossene Kreis des Lebens selbst. Ganz im eckhartschem Sinne
scheint Nietzsche im Zarathustra zu dringen: »Verlernt mir diess
»Fiir«, ihr Schaffenden: eure Tugend gerade will es, dass ihr kein
Ding mit »fiir« und »um« und »weil« thut.« Wenn Alois Haas
meint: »Die christliche Mystik widerspricht dem von Nietzsche dia-
gnostizierten Sinndefizit in aufSerordentlich scharfer und prignanter
Weise«”, so liesse sich einrdumen, Meister Eckhart wiirde dem nicht
widersprechen konnen, worin fiir Nietzsche selbst die Uberwindung
des Sinndefizits liegt: namlich nicht in einem neu aufgebauten Sinn-
komplex, sondern in einer Lebensart, die keinen Sinn mehr ausser

Versuch der wissenschaftlichen Rechtfertigung der Wiederkunftslehre vgl. B. Magnus,
in: J. Salaquarda, 1996, 219ff.

% Mit diesem Hinweis auf das »Schwergewicht« fithrt Nietzsche zum ersten Mal am
Ende des vierten Buches der »Frohlichen Wissenschaft« den Wiederkunftsgedanken ein
(KSA 3, 570f.). Vgl. hierzu Heideggers Auslegung der Zusammengehérigkeit von Wie-
derkehr, Bejahung und Gewicht, 1989, Bd. 1, 432-438, ebenfalls K. Lowith, 1978,
40-86.

% Diesbeziiglich meint auch B. Magnus: »Nietzsches Meinung ist offenbar gewesen,
daf} eine Welt ohne Ewigkeit fiir den Menschen eine untaugliche Wohnstatt sei.« (In:
J. Salaquarda, 1996, 232)

7 B. Magnus fasst diese Konsequenz des Wiederkehrgedankens folgend zusammen:
»Nietzsche versuchte, die traditionelle Flucht aus der Erfahrung, nimlich die Metaphy-
sik, das Christentum und den Nihilismus, im Rahmen einer einzigen Konzeption zu
iiberwinden. Durch die Umwandlung des Werdens in Sein verschwinden samtliche Auf-
spaltungen in Scheinbares und Wirkliches, zeitliches und Zeitloses, Kontingentes und
Notwendiges (...)« (in J. Salaquarda, 1996, 229).

1 KSA 4, 362.

1996, 27.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 305

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

sich bedarf, die in der un-bedingten Lebens-Bejahung zum Sinn in
sich selbst wird”. Im Einlassen auf die Lehre von der Ewigen Wieder-
kunft wird es unvermeidlich, den eigentlichen Lebenssinn im Leben
selbst finden zu miissen. Sie zwingt regelrecht dazu, das Leben als
ewige Notwendigkeit an sich zu begreifen, welches »ganz von Zwek-
ken zu befreien« ist™; »Meine Lehre sagt: so leben, dafl du wiinschen
mufst, wieder zu leben, dies ist die Aufgabe — du wirst es jedenfalls«”
(Hervorhebung D. S.)

IV. Hirte versus Tiefe der Demut

Es ist wohl dieser Aspekt des Zwangs — Jaspers hat thn mit dem Aus-
druck »Gewaltsamkeit« angedeutet —, der Nietzsches Loblieb auf das
zweck-lose Dasein, in welchem die »grosste Fretheit«” liegen soll
und in welchem das Leben zum »Neubeginn«, zum »Spiel«, zum
»heilige(n} Ja-sagen«” wird, so wenig eingingig macht. An dieser
Nuance kiindigt sich auf der Ausdrucksoberfliche ein prinzipieller
Unterschied an, der die Ideale der beiden Denker, wenn sie auch teil-
weise »zum Verwechseln dhnlich lauten«”, andersartig einfirbt. Der
Hinweis auf die Unterschiedlichkeit threr Pramissen — dass bei Eck-
hart ein Gott den Hintergrund seiner Lehre stiftet und bei Nietzsche
die Ewige Wiederkehr — sagt diesbeziiglich nicht viel aus. Um den
Charakter dieser unterschiedlichen »Firbung« threr Ideale niher zu
fassen, muss abgetastet werden, warum und inwiefern sich diese un-
terschiedlichen Hintergriinde unterschiedlich manifestieren. Verlan-
gen sie doch beide als normative Folge einen Uberwindungsakt, der
auf ein dhnliches Ziel hinauslduft: einer von dusseren Sinngebungen
befreiten, gelebten Sinnerfillung des Lebens. Bedingung dieses Ziels
ist fiir beide ein Prozess: tibermenschlich bzw. demiitig kann man
nut, »unter-gehend«, werden. Um der Differenz in dieser dhnlichen
Gedankenstruktur auf die Spur zu kommen, scheint es sinnvoll, zu-

7 yZarathustras (...) Ja-sagen ist Nietzsches Entwurf einer Haltung, die aus der »Phy-
siclogie« eines »unendlichen Wohlseins« heraus wahrnehmen kann, daf8 alles »einfach
so« ist, und dem grundsitzlich zustimmt.« (R. Schmidt u. C. Spreckelsen, 1995, 77)

7 KSA 10, 3401

7> KSA 9, 505.

7 KSA 9, 505.

7 KSA 4, 31.

78 1. Bernhart, 1935, 9.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

nichst den, fiir diesen Prozess zentralen, Uberwindungsakt beider
etwas niher gegentiber zu stellen. Zu vermuten ist, dass es sich viel-
leicht hier um sehr unterschiedliche Uberwindungsvollziige handelt
—aufgrund eben der ihnen unterliegenden unterschiedlichen Pramis-
sen. Sodann ldsst sich die Frage angehen, ob es vielleicht das Verhalt-
nis zwischen Priamisse und Folge ist, welche den Charakter des Uber-
menschen Nietzsches und des Demiitigen Eckharts andersartig prigt.

Fangen wir mit Eckhart an. Eckhart fordert den Menschen auf,
sich seiner Eigenheit, seines Eigenwillens zu begeben, um zu entdek-
ken, dass Eigen-stindigkeit, autonomes Sein vor Gott Illusion ist.
Der Mensch hat seine eigene Nichtigkeit einzusehen bzw. zu erfah-
ren, um dabei zugleich sein Getragensein von Gott zu realisieren.
Dadurch geschieht der Umschlag: der Selbstvernichtete fillt nicht
ins Nichts, sondern wird sich durchsichtig auf die Fille des (gott-
lichen) Seins, welches ohne seine Eigenleistung ihn je schon erhilt.
Auf den ersten Blick scheint diese Eckhartsche Auslegung der
Selbstiiberwindung kontrir zu Nietzsches Position sein zu miissen.
Wird doch der »Mensch von Nietzsche ganz auf sich allein gestellt.
Des Menschen moglicher Aufschwung (...} geschieht ohne Gottheit.
Nietzsche will mit BewufStsein dem Menschen nichts als den Men-
schen geben und ist dessen froh«, so Jaspers klipp und klar”. Dem ist
entgegenzuhalten, dass Nietzsche dem Menschen aber nicht nur den
Menschen, sondern eben auch die Ewige Wiederkehr gibt. Sie sorgt
dafiir, dass der »nurmehr« menschlichen Welt ihr Gewicht erhalten
bleibt. Zum andern kommt sie aber auch wesentlich fir die Liicke
auf, die eine gottlose Welt hinterldsst in der Frage nach der Gegeben-
heit des Menschen. Sie flickt dieses Loch, indem sie das Verlustig-
gegangene mit einem Ersatz fillt, welcher das ehemalige Muster in
einem Punkt erstaunlich dhnlich nachempfindet. Die ewige Wieder-
kehr verhindert néamlich, dass der Mensch lediglich entstehendes und
vergehendes Zufallsprodukt der Naturmichte wird®. Mit ihr ist der
Einzelne »ewig« gesetzt wie in einem gottlichen Schopfungsakt »vor
aller Zeit«. (D.h., in der Verewigung des Einzelnen tbertrifft Nietz-
sche noch den christlich-jidischen Glauben, weil eine praexistente

79 1946, 53.

® Tn verwandter Richtung interpretiert auch K. Lowith: »Infolgedessen ist Nietzsches
Versuch einer Uberwindung des Nihilismus im Dasein des endlichen Menschen zu-
gleich ein Versuch zur Uberwindung der dem Zufall des endlichen Daseins eingebore-
nen Zeit, und seine philosophische Bewegung im Ganzen eine solche vom zeitlich vor-
iibergehenden zum ewig wiederkehrenden Sein.« (1978, 162)

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 307

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Ewigkeit keinen Glaubensgrundsatz bildet.) Auf der anderen Seite
schrinkt die Lehre der Wiederkunft — auch dhnlich der Gotteshypo-
these — die Eigenermichtigung des Menschen in ontologischer Hin-
sicht grundsitzlich ein: der auf sich selbst gestellte Mensch erfihre
hinsichtlich seines Seins eine Grenze seiner Autonomie. Sein Wille
und sein Werden zu sich selbst setzen immer bereits sein — wie Hei-
degger sagt — »Dass-Seing, die Gegebenheit seines Daseins voraus.
Dieser Gegebenheit kann der Wille im Wollen dieses Daseins gleich-
sam nur reagierend nach-kommen®!.

In dieser Weise ausgelegt, stellt der Hintergrund der Wieder-
kunft eines der Vorzeichen, welche Nietzsches Rede von der notigen
Uberwindung ausrichten. Zur Uberwindung dringt die Lehre, weil
der auf sich selbst gestellte, gottlose Mensch sich auf sich selbst
zuriickgeworfen zu denken hat in einer Weise, die thn selbst wieder-
um vollig entmichtigt: ist er doch ewig schon der, der er ist. Mit den
Worten von Walter Schulz: »Der sich tibersteigende Wille zur Macht
wird aufgehoben in den Kreis der ewigen Wiederkehr, in der das sich
zu sich ermichtigen wollende Wollen schon immer umgewandelt ist
in das willenlose Spiel des Kindes.®?« Darum auch muss Zarathustra
wohl an seinem »Wort« zerbrechen, ist doch seine ausgezeichnete
und willentliche Eigenidentitit durch seine eigene Lehre untermi-
niert, ist auch die individuelle Freiheit, zu der er ermuntern will, im
Durchbruch aller Konventionen bis hin zur Gotteskonvention durch
seine eigene Lehre wie aus der Hand geschlagen, und schliesslich: ist
doch sogar die Lehre vom Ubermenschen durch den ewig fest-
gefiigten Kreis des Seienden ein Widerspruch in sich selbst®. Des-

5 5 Alles >Es war< ist ein Bruchstiick, ein Réthsel, ein grauser Zufall - bis der schaffende

Wille dazu sagt: >aber so wollte ich es!<- Bis der schaffende Wille dazu sagt: sAber so will
ich es ! So werde ich’s wollen !« Aber sprach er schon so? Und wann geschieht diess? Ist
der Wille schon abgeschirrt von seiner eignen Thorheit? Wurde der Wille sich selber
schon Erléser und Freudebringer? Und wer lehrte ihn Versshnung mit der Zeit (...) Wer
lehrte ihn auch noch das Zuriickwollen?« (KSA 4, 181)

® 1975, 8.

® Denn das Werdende in diesem Kreis, so lasst sich mit Heidegger zusammenfassen:
»ist nicht das fortgesetzt Andere des endlos wechselnden Mannigfaltigen. Was wird, ist
das Gleiche selbst.« ( 1989, Bd. II, 11). So auch bestitigt Zarathustra selbst: » Aber der
Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen bin, — der wird mich wieder
schaffen! Ich selber gehére zu den Ursachen der ewigen Wiederkunft. Ich komme wie-
der (...) —nicht zu einem neuen Leben oder besseren Leben oder dhnlichen Leben: —ich
komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben, im Gréssten und auch im
Kleinsten, dass ich wieder aller Dinge ewige Wiederkunft lehre« (KSA 4, 276).

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

halb wird der Lehrer der Lehre der ewigen Wiederkunft, wie Heideg-
ger sagt, selbst ihr »Opfer«, kann doch der Ubermensch nicht entste-
hen, wenn er nicht bereits schon ist oder war®. Deshalb muss auch
der Lehrer dieser auf Uberstieg und Werden zielenden Lehre unter-
gehen, nidmlich zu dem werden, was er je schon ist. Was thm tibrig
bleibt, ist nur das Ja zu diesem Untergang oder ewigen Ubergang,
durch welchen er sich zugleich auch getragen weiss im ewig wieder-
kehrenden Kreis des Seins. So liegt das Ubermenschliche wahr-
scheinlich letztlich im Ja zum Menschlichen, oder wie Nietzsche sagt,
Allzumenschlichen, wobei dieses Ja wiederum nicht neu vom Einzel-
nen errungen werden kann. Vielmehr findet sich dieses unbedingte
Ja nur ein, wenn es sich im Einzelnen ewig schon gefunden hat.

Mit diesem Interpretationsversuch soll wieder auf unsere Ge-
gentiberstellung zurtickgelenkt werden. Zarathustras implizierter
Uberwindungsakt lisst sich nun in Bahnen deuten, die Eckhart in
gewisser Hinsicht nicht unverwandt sind: in Richtung namlich eines
Loskommens von der Illusion vermeintlicher Eigenstindigkeit, wo-
bei diese Aufgabe sich motiviert von nichts anderem als dem (ewi-
gen) Gegebensein dieser Eigenstandigkeit, im dem Sinne, dass das
Eigene — in einem Ewigen — standhilt. Die Ge-lassenheit des Demditi-
gen Eckharts entspringt der Demutserfahrung, dass der Mensch, der
ganz »untenc ist, der das Figene als Bezugsort und Ausgangslage
»vernichtet« hat, zur Quelle des Eigenen gelangt. Diese Quelle ist
ein Er-eignis (um eine von Heideggers ertragreichen Wortspaltungen
zu nutzen), aus dem sich das Eigene empfingt, ohne dass es dariiber
eigens verfiigen kénnte. In verwandter Weise gehen auch Uberwin-
dung und Untergang, die Zarathustra predigt, darauf aus, dass der
Mensch zu sich selbst kommt in einer Entdeckung der Identitit, die
der eigenen Verfiigbarkeit sozusagen ewig vorhergeht.

Und dennoch lauert im Kern dieser Uberwindungskonzepte of-
fensichtlich und dieser Analyse zum Trotz ein gewaltiger Unter-
schied. Dieser erscheint, wenn man sich, wie oben bereits an-
gekiindigt, das Verhiltnis betrachtet, in dem der Uberwindungsakt
als Folge zu seiner jeweiligen Voraussetzung steht. Diese ist bei Eck-
hart als Gottesbezug, bei Nietzsche als die ewige Wiederkunft aus-
zumachen. Um die Betrachtung mit Ausdriicken vorwegzunehmen,
die sich als Empfindung nach der Vertiefung in beide Denkgebdude
einstellen, so ist es das bereits erwihnte etwas diirre Gefiihl des

# M. Heidegger, 1989, Bd. 1., 314.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 309

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

Zwangs, welches Nietzsches Uberwindungsschema spontan von Eck-
harts abzuheben scheint. Denn der Gedanke der ewigen Wiederkunft
steht zur Folge der Uberwindung in einem Verhiltnis, das gewisser-
massen gewaltitig konsequent anmutet. Was damit gemeint ist, ldsst
sich vielleicht so beschreiben: wenn man sich auf den Gedanken der
Wiederkunft einlisst, d. h. das von ihm eingeforderte Verhiltnis zwi-
schen Gedachtem und Denkenden einlést®, hat man gleichsam keine
andere Wahl als entweder zu verzweifeln oder den Nihilismus zu
»tiberwinden«, d.h. sich als sich selbst und dem Leben alternativlos
zugeworfen zu begreifen und zu begriissen. Die Uberwindung, die
mit diesem Gedanken zu geschehen hat, und die nur geschieht, wenn
man ihn nach Heidegger in »der rechten Weise« nimmt®, ldsst sich
gleichsam als zwingendes Resultat daraus fassen. Dass der Eindruck
der Zwanghaftigkeit und Gewaltsamkeit nicht weit hergeholt ist, da-
zu lddt Nietzsches entsprechende (grauenhafte} Metapher des Hirten
ein, welcher keine andere Wahl hat, als der Schlange, die in ihn ge-
krochen ist, den Kopf abbeissen zu miissen®. Die Schlange versinn-

% Nietzsche bezeichnet den Wiederkunftsgedanken auch als »Glauben«, was Heidegger
dahingehend auslegt, dass der Gedanke in erster Linie auf Wirkung aus ist, die sich in
nichts anderem als dem Bezug, welcher der Denkende zu ihm steht, realisiert: »Der
Gedanke >wirkt< nicht erst in der Weise, daf3 er in spiteren Zeiten gewisse Folgen zu-
riicklaBt, sondern: indem er gedacht wird, indem der ihn Denkende sich in diese Wahr-
heit des Seienden im Ganzen stellt, indem die solcher Art Denkenden sind, verwandelt
sich auch schon das Seiende im Ganzen.« (1989, Bd. I, 394).

% 1989, Bd. 1, 446.

8 KSA 4, 2011 u. 273 —an dieser zweiten Stelle bezieht Zarathustra die Tat des Schlan-
genbisses auf sich selbst. Zur philosophischen Deutung dieses Bildes als Metapher der
Nihilismus-Uberwindung, die aus der ewigen Wiederkehr folgt, siche Heideggers erhel-
lende Interpretationen, 1989, Bd 1, 445f.) Liest man L. Andreas-Salomés biographisch
gehaltene Hintergriinde von »Nietzsche in seinen Werken«, so wird einem in bewegen-
der Weise das gewaltsam Tapfere dieser Uberwindung vor Augen gefiihrt: »UnvergeB-
lich sind mir die Stunden, in denen er ihn (den Gedanken der ewigen Wiederkehr D. S.)
mir zuerst, als ein Geheimnis, als Ftwas, vor dessen Bewahrheitung ... ihm unsagbar
graue, anvertraut hat: nur mit leiser Stimme und mit allen Zeichen des tiefsten Entset-
zens sprach er davon. Und er litt in der Tat so tief am Leben, daf3 die Gewif$heit der
ewigen Lebenswiederkehr fiir ihn etwas Grauenvolles haben mufite. Die Quintessenz
der Wiederkunftslehre, die strahlende Lebensapotheose, welche Nietzsche nachmals
aufstellte, bildet einen so tiefen Gegensatz zu seiner eigenen qualvollen Lebensempfin-
dung, daf} sie uns anmutet wie eine unheimliche Maske. Verkiindiger einer Lehre zu
werden, die nur in dem Mafe ertraglich ist, als die Liebe zum Leben iiberwiegt, die nur
da erhebend zu wirken vermag, wo der Gedanke des Menschen sich bis zur Vergtte-
rung des Lebens aufschwingt, das mufste in Wahrheit einen furchtbaren Widerspruch zu
seinem innersten Empfinden bilden, — einen Widerspruch, der ihn endlich zermalmt

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

bildlicht die Nihilismus-Versuchung des Totalen-Umsonst als Kehr-
seite des Wiederkunftsgedankens, im Sinne einer ziellosen Wieder-
kehr des Gleichen, die nur im »Biss« zu iiberwinden ist. Dieser Uber-
windungsbiss soll nun zur unbedingten Bejahung des Gedankens
fihren und damit zur unbedingten Bejahung dessen, was ist und
wird. Zu fragen bleibt jedoch, wie dieser »Biss« die Einstellung zur
Wirklichkeit derartig radikal zu verdndern vermag, wie Nietzsche es
andeutet: »Nicht mehr Hirt, nicht mehr Mensch, — ein Verwandelter,
ein Umleuchteter, welcher lachte! Niemals noch auf Erden lachte je
ein Mensch, wie er lachte! «*.

Was einem fehlt, ist gleichsam die Quelle, aus der die aus diesem
Biss folgende »durstige, herzliche, hungrige, schreckliche, heimliche«
Lust an allem, was Welt ist, entspringt®. Woraus kann dieses ver-
wandelte Verhiltnis zehren? »Der Biss« als Bild der Uberwindung,
in der das Selbst sich in seiner faktischen und unumrundbaren Not-
wendigkeit zu begreifen und zu nehmen hat, soll zu einem neuen
Wirklichkeitsverhiltnis fithren. Sowohl die Uberwindung als die ver-
meintlich daraus entstehende Realititsbejahung ergeben sich jedoch
einzig aus dem Konsequenzzwang des Gedankens, dass es eben nichts
ausser der ewig sich wiederholenden Wirklichkeit gibt (oder — um im
Bild zu bleiben — dass diese Schlange eben in den Schlund gekrochen
ist}. Ist es plausibel, dass aus diesem Zwang zu nichts als Realitit eine
untriibbare, unumschrinkte Lust und Liebe zu ihr entstehen kann?
Anders gefragt: wie kann ein Schwergewicht, welches an das Leben
durch den Wiederkunftsgedanken gehéngt wird, die » Vergottlichung

hat.« (1994, 255). Wenn B. Magnus gegen den normativen Kontext der Wiederkehrleh-
re zu bedenken gibt, dass gerade die Finmaligkeit des Lebens diesem das unmessbare
Gewicht gibe, dann iibersieht er den Leidenshintergrund, der diese Lehre in ihrer Not-
wendigkeit (wie Heidegger trennend hervorhebt) motiviert und den Klages, Lou Andre-
as-Salomé erginzend, mit folgender Perspektive nahezubringen sucht: »Man versetze
sich in die Stimmung eines Denkers hinein, der nach immer beschwérenderen Formeln
greift, um sich seine Lebensbejahung gegen die Verzweiflung zu beweisen, (...) und
man weifs es, warum er bei der Wiederkunftslehre enden mufte, ob sie gleich die Ver-
zweiflung noch einmal ist. Mit der Erklirung: dieses selbige Leben, tausendmal abge-
rungen dem Willen zur Selbstvernichtung, will ich tausend und tausend Mal wieder
leben, hat er das duferste, was sich ersinnen laft, zwar nicht in Bejahung des Lebens,
wohl aber an Verneinung der Verneinung geleistet. Es ist die Abwehrformel der unbeug-
samen Selbstbehauptung gegen den Hang zur Selbstvernichtung.« (L. Klages: Die psy-
chologischen Errungenschaften Nietzsches, 1926, 216. Zit. nach K. Léwith, 1978, 209)
% KSA 4,202.

® Vgl. KSA 4, 403.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 311

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

der Welt« und die »totale und bedingungslose Liebe zum Werden«*
generieren? Dass Liebe ein ungeheures Schwergewicht erzeugen
kann, dies ist der Erfahrung offensichtlich bekannt. Nietzsche scheint
dieses Phanomen umzudrehen. Das Gewicht der Faktizitit des Seien-
den soll eine Liebe erzeugen, die ihrerseite eigentlich erst das gren-
zenlose Gewicht des Seienden zu stiften vermag. Der Kern also, um
den sich diese Uberlegungen drehen, betrifft sozusagen den blinden
Fleck in Nietzsches Entdeckung eines Gedankenmodells, von dem aus
die Welt bejaht werden muss: nimlich die Leerstelle {einer Grund-
beziehung?), aus der sich dieses Ja zwanglos, lustvoll und liebend er-
gibt.

Betrachtet man nun den Uberwindungsakt Eckharts in seinem
Verhiltnis zu seiner (Gottes-)Priamisse, so zeichnet sich ein wesent-
licher Unterschied bereits auf der Ebene der Bilder ab. Die Uberwin-
dung des Demditigen, die zwar als »Vernichtungsakt« an Bitterkeit
Nietzsches Schlangenbiss nicht nachzustehen scheint, ergibt sich
nicht als unausweichliche Kausalitit aus seiner Voraussetzung. Der
Selbst-Uberwundene steht nicht in einem Verhiltnis eiserner Kon-
sequenz zum Grund der Uberwindung. Es geht hier nicht um den
Zwang zum Biss, sondern, wie zu erinnern ist, um ein Geschehen,
welches durch ein mogliches Empfangen begriindet wird. Der Unter-
Gang des Demiitigen motiviert sich aufgrund der dadurch erlang-
baren Empfinglichkeitslage: denn »je tiefer in der Demut, um so
empfinglicher Gottes. Unsere Meister sagen: Wenn man einen Be-
cher nihme und ihn unter die Erde setzte, so konnte er mehr aufneh-
men, als wenn er auf der Erde stinde; wenn es auch so wenig wire,
dass man es kaum wahrnehmen konnte, so wire es doch etwas. Je
mehr der Mensch in den Grund rechter Demut versenkt wird, um
so mehr wird er versenkt in den Grund géttlichen Seins.«*

Dieses bildliche Modell, welches die Beziehung der Demut mit
threm auslosenden Grund zur Darstellung bringt, kénnte kaum kon-
trastreicher sein gegeniiber der Hirten-Metapher, welcher den noti-
gen Zusammenhang von Untergang und Wiederkunftslehre signali-
siert. Wihrend es bei Eckhart eine Erfahrung des Empfangens ist,
welche die Erneuerung des Menschen, eben den Selbstempfang aus-
l6st, so ist es bei Nietzsche tatsdchlich ein iibermenschlicher (Ge-
walt-)Akt, der den Menschen zu dem werden ldsst, was er ist. Die

% Vgl. B. Magnus, in: J. Salaquarda, 1996, 228 u. 229.
1 DW, Pr. 55, 599, 22f1.

312  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hirte versus Tiefe der Demut

Tiefe der Demut bei Eckhart steht deshalb gegen die Hérte der Demut
bei Nietzsche; beide Pridikate sprechen die Essenz der unterschied-
lichen Natur der jeweiligen Demutsbegriffe aus. Sehr plausibel
erscheint deshalb, dass der Demiitige Eckharts schlicht Mensch ge-
worden ist®, und der Untergegangene und dadurch der Zu-sich-
selbst-Gekommene Nietzsches Ubermensch sein muss®. Der De-
miitige Eckharts entspricht der Forderung des Seins, welche sich in
nichts anderem als dem Seins-Empfang erschliesst, der Untergegan-
gene Nietzsches entspricht dagegen eher der Uberforderung der Wie-
derkunftslehre, die einen Selbstbefreiungsakt abverlangt, der gleich-
sam tibermenschliche Krifte bedarf.

Erstaunlich unveraltet vermag Eckharts Modell in seinem Ge-
gentiber zu Nietzsche erscheinen, wenn man sich Heideggers Refle-
xionen zur Eigenart der »Grundstellung« des Wiederkunftsgedan-
kens zuwendet®. Heidegger plaziert diese Lehre in den Kontext der
Metaphysik aufgrund ihres Fragehorizontes, welcher das Seiende als
Ganzes anzugehen trachtet®. Nietzsche markiert fiir Heidegger
einen Kulminations- und Endpunkt dieser Frageausrichtung. Diese
Stellung kommt ihm zu, weil seinem Denken nach Heidegger ein —
zum Extrem ausgebildetes — Symptom anhaftet, welches die abend-
léndische Metaphysik von Beginn an begleitet. Als »Seinsvergessen-

2 Siehe hierzu z. B. die etymologische Briicke, die Eckhart zwischen homo, humus und
humilitas schligt (DW, VeM, 327, 11,).
% Der iibermenschliche Akt, welcher die Figur des Zarathustra abverlangt, tritt auch
klar hervor in einer spateren Interpretation Nietzsches zu dieser Figur. In einem Gedicht
in den Dionysos-Dithyramben, vergleicht er ihn mit der Tanne:

»— Aber du, Zarathustra

liebst den Abgrund noch,

thust der Tanne es gleich? —

Die schligt Wurzeln, wo

der Fels selbst schaudernd

zur Tiefe blickt —,

die z6gert an Abgriinden,

wo Alles rings

hinunter will:

zwischen der Ungeduld

wilden Geréll, stiirzenden Bachs

geduldig duldend, hart, schweigsam

einsam ...« (KSA 6, 389).
% 1989, Bd. 1, 4621.
% Siehe ebenda, 448 {f.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 313

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

heit«* benennt er dieses Merkmal metaphysischen Denkens, welches
auch Nietzsche zeichnet. Dem identifizierten Symptom unterstellt er
folgende Diagnose: » Was eigentlich geschieht, ist die Seinsverlassen-
heit des Seienden: daff das Sein das Seiende ithm selbst tiberldft und
darin sich verweigert.«*’

Heidegger scheint hier Meister Eckhart, der aus seinem Verdike
gegen die Metaphysik eindeutig herauszunehmen ist, aus dem Her-
zen zu sprechen®®. Nur wiirde dieser die Formulierung noch ergén-
zen, weil thm gemaiss genau so gut zu sagen wire, dass das Seiende
das Sein sich selbst tberldsst. Wenn Heidegger, wiederum ganz im
Sinne Eckharts, zu dringen scheint: »Alles liegt daran, dafl wir in
dieser vom Sein selbst ereigneten, nie von uns gemachten und er-
dachten Lichtung instindig werden«*, dann wiirde der mittelalterli-
che Meister gleich hinzusetzen konnen, in welcher Weise man in
diese Lichtung gelangt: namlich im Lassen des Von-uns-Gemachten-
und-Erdachten. Im Demutsvollzug des Selbst-Lassens im weitesten
Sinne erdffnet sich die »Seinslichtung«, die ansonsten, so konnte
Meister Eckhart wiederum Heidegger zustimmen, als »das Lichtung-
Lose des Seins (...} die Sinnlosigkeit des Seienden ist.«%® Die Sinn-
losigkeit, oder in Eckhartscher Wortwahl, Nichtigkeit des Seienden
liegt fiir den mittelalterlichen Meister zweifellos in nichts anderem
als der Bezuglosigkeit zum »Sein« begriindet. Diese aber ist gemiss
Eckhart je jetzt zu durchbrechen, indem sich das Seiende — mit Hei-
degger gesprochen — dem Sinn des Seins tberlasst, welcher sich nur
in der Ver-nichtung jedes Eigen-Sinns ergibt. Nietzsche dagegen ver-
ewigt den eigenen Sinn, der im Kreis des Seins unverindert wieder-
kehrt, sodass ein Durchbruch daraus unmoglich wird, wobei gerade
diese Durchbruchslosigkeit im tiberwindenden »Biss« als Sinn in sich
selbst lustvoll geliebt werden soll. Der vormals mit Demut verbun-
dene Uberwindungsmodus, welcher nach Eckhart das Seiende seins-

% M. Heidegger, 1957, 19 oder ders.: 1984, § 1.

% M. Heidegger, 1989, Bd. 11, 28.

% Zum Einfluss Eckharts auf Heideggers schreibt W. Wackernagel: »several recent stu-
dies have begun to shed some light on the influence of Master Eckahrt’s work on Hei-
degger (an influence that seems to have been largely hidden by Heidegger, since he
rarely quoted Fckhart and, when he did, not always where he should have).« (1993, 93)
Wackernagel gibt im Anmerkungsapparat dieses Artikels auch einen kurzen Uberblick
auf Literatur, die Heidegger mit Meister Eckhart in Beziehung setzt.

% M. Heidegger, 1989, Bd. 11, 25.

100 Fhenda, 26.

314 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung des Willens zur Macht

empfinglich macht, findet sich bei Nietzsche deshalb in seiner Wir-
kung zwar beansprucht, aber unter Vorgaben, welche diese Wirkung
letztlich verunmaoglichen.

V. Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung
des Willens zur Macht

Unter der Vorgabe des sich selbst bewirkenden und treibenden Krei-
ses des Gleichen wird dasjenige Prinzip ausgeschlossen, welches als
das Ur-Schépferische tradiert worden ist als er-neuernde Kraft im
Sinne einer creatio continua oder creatio ex nihilo. Die Wiederkunft
als eines der Ansitze, welcher Nietzsches Uberwindungsgedanken
unterliegt, dringt auf einen entsprechenden Lebensvollzug der Aus-
schliesslichkeit, der das Selbst ausschliesslich (ewig!) auf das selbe
Selbst verweist. »Gott ist todt«'* ist die Konsequenz dieser Anschau-
ung, deren Stimmigkeit Jakob Bshme — um damit den Ubergang zu
unserer zweiten Bezugsachse zu leisten — nochmals in anderer Hin-
sicht bezeugt. Verschliesst sich doch in der Beharrlichkeit des Selbst-
wollens gezielt und hermetisch jene Willensqualitit, die Bohme
Gottemp-findung nennt. Als Gedankenexperiment liesse sich in der
Zusammenschau Nietzsches und Bohmes formulieren, dass ersterer
durch den philosophischen Outsider aus Gorlitz vollig bestitigt
wiirde. Bohme wiirde die Authentizitit und Aufrichtigkeit des Got-
testods, von welcher Nietzsches Philosophie kiindet, bekriftigen. Fiir
thn wire dieser der notwendige Befund Nietzscheanischen Denkens
als Resultat eines Ansatzes, der das »Prinzip« der Eigenmichtigkeit
nicht verlisst (oder verlassen will). Dann namlich, so erklart Bshme
unermiidlich, hat sich »der eigene Wille (...) in ein eigen Centrum
eingefiihret, und vom Gantzen abgebrochen, und ist dem Gantzen als
wie todt worden. «*? Nur tiber den »Tod« des Eigenwillens wiederum
wird nach Bshme das Prinzip des Ganzen »fiihlbar« und lebendig,
das er mit dem Gottesbegriff gleichsetzt. Tief ernstzunehmen und
aufschlussreich im Sinne Bohmes ist deshalb auch die Wendung
vom Gottes-Mord im Zarathustra'®, welcher die Implikation enthilt,

10 Vgl KSA 3, 4801f.

%2 abm 1, 9.

105 Siehe KSA 4, 328f. Auch in der der Frohlichen Wissenschaft, wo der »tolle Mensch«
den erwihnten Tod Gottes verkiindet, erscheint dieser als Folge der Totungstat des

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 315

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

dass Gottestod mit einem willentlichen Verhalten zu tun hat: dass der
Mensch das Gottliche umbringen bzw. sich um das gottlich Ganze
bringen kann, aufgrund von nichts anderem als seinem Selbstver-
hiltnis, wie sich gemiss Bohmes hinzufiigen liesse'®.

Es lohnt sich aber, in der Gegeniiberstellung Nietzsches und
Bohmes ein wenig grundsatzlicher zu verfahren. Denn aufgrund
threr dhnlichen Emphase auf der Bedeutung des Willens, lassen sich
die Divergenzen in der Entwicklung der jeweiligen Uberwindungs-
konzepte in einem interessanten Spannungsverhiltnis erfassen. Zu-
nichst zu den Ansitzen: Bshme befindet, dass »iedes Leben« in der
Begierde und im »Willen stehet«'™, Nietzsche fragt an einer
beriithmten Stelle in »Jenseits von Gut und Bose«: »Gesetzt, dass
nichts Anderes als real »gegeben« ist als unsre Welt der Begierden
(...) Gesetzt endlich, dass es gelinge, unser gesammtes Triebleben als
die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens
zu erkliaren«®. Auch wenn Nietzsches Willenstheorie nur experi-
mentellen Charakter zugestanden werden sollte, so steht sie als sol-
che — unabhingig thres Status’ — in einem eindeutigen Verhiltnis zu
einem Uberwindungsgebot. Diesem Zusammenhang soll ein wenig
nachgegangen werden, um auch von dieser Perspektive, die den Blick
auf Bohme freigibt, die Quelle von Nietzsches Echos auf das alte
Demutsmotiv festzustellen.

Die »eine Grundform des Willens«, die Nietzsche oben an-
spricht, ist thm der Wille zur Macht!®”: »Wo ich Lebendiges fand, da
find ich Willen zur Macht.«*® Neben der Wiederkunftslehre stellt

Menschen: »Wohin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getédtet, —ihr
und ich! Wir Alles sind seine Mérder!« (KSA 3, 481)

1%+ »Wann das Gemiithe in eigener Begierde des irdischen Lebens gefangen stehet, so
mag es Gottes Willen nicht ergreifen, es liuffet nur in der Selbheit, von einem Wege in
den andern, und findet doch keine Ruhe« (wGl 2, 16).

s Vgl 6Pk, 1,1.

s KSA5, 54.

17 »Gesetzt endlich, dass es gelinge, unser gesammtes Triebleben als die Ausgestaltung
und Verzweigung Einer Grundform des Willens zu erklaren — namlich des Willens zur
Macht, wie es mein Satz ist —; gesetzt, dass man alle organischen Funktionen auf diesen
Willen zur Macht zuriickfithren kénnte und in ihm auch die Lésung des Problems der
Zeugung und Erndherung — es ist Ein Problem — finde, so hitte man damit sich das
Recht verschafft, alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Wille zur Macht. Die
Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren sintelligiblen Charakter< hin bestimmt und
bezeichnet — sie wire eben »Wille zur Macht« und nichts ausserdem.« (KSA 5, 54)

105 KSA4, 147.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung des Willens zur Macht

der »Wille zur Macht« den anderen Hintergrund, der Zarathustras
Lehre vom Ubermenschen prigt. Fiir das Verstehen der uns inter-
essierenden »Hirte der Demut«, die Zarathustra von sich abverlan-
gen muss, ist die Zuwendung hierzu nicht ohne Belang. Wie némlich
lasst sich der Grundsatz vom Willen zur Macht und die Grésse des
Menschen, die nach Zarathustra an seinem »Untergang« liegt'®, zu-
sammenreimen? Nietzsche hilt einen diesbeziiglich nicht lange im
ungewissen: iberdeutlich macht er den Zusammenhang, indem er
das Thema »Willen zur Macht« vornehmlich in demjenigen Kapitel
zur Erdrterung bringt, welches tiberschrieben ist: »Von der Selbst-
Ueberwindung«. Neben der guten Portion Ironie, die in dieser Poin-
tierung sicherlich im Spiel sein mag, (insofern diese — alte Ideale der
Selbstentsagung heraufbeschwérenden — Uberschrift ausgerechnet
auf den Willen zur Macht zielt), bringt sie die notwendig mitzuden-
kende Konsequenz des Willens-Grundsatzes zum Vorschein. Diese
besteht sozusagen in seiner Kehrseite: wenn der Wille auf einen
Machtvollzug aus ist, dann konstituiert seine eigene Uberwindung
sozusagen die zugehorige andere Seite der Miinze: »Wo ich nur Le-
bendiges fand, da horte ich auch die Rede vom Gehorsame. Alles
Lebendige ist ein Gehorchendes.«® Aber auch in der Ausiibung des
Willens zur Macht selbst ist das Leben als Gehorchendes fassbar. »Es
gehorcht der Dynamik des >Willens zur Machty, die seine innere Ver-
fassung ist.«"! Spielt man den Gedanken des Willens zur Macht als
Lebensprinzip durch, so benennt er nur das eine Moment einer Be-
wegung, die immer zugleich tiberwindend/tiberwunden sein muss:
hat alles Lebendige (und auch nicht Lebendige) am Willen zur Macht
Anteil, so ist es damit auch an seinem stetenVollzug der (Selbst-)
Uberwindung gebunden. Im Sieg des Willens zur Macht ist er nim-
lich zugleich auch besiegt, in der Machtsteigerung findet zugleich
Machtminderung statt'. Es macht Sinn, auch in diesem Gegenlicht

19 »Was gross ist am Menschen, das ist, dass er eine Briicke und kein Zweck ist: was

geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er ein Ubergang und ein Untergang ist.«
(KSA 4, 161)

10 KSA 4, 147.

M R. Schmidt, C. Spreckelsen, 1995, 156.

2 Auch wenn Miiller-Lauter die Einheit, die der »Wille zur Macht« suggeriert, im
Sinne von Nietzsche aufsprengen will als »Spiel und Gegenspiel von Kriften resp.
Machtwillen, in dem »von sich fortlaufend dndernden Einheiten (...), nicht von der
Einheit« gesprochen werden kann, so gesteht er diesem Kriftespiel dennoch nur eine
reinzige Qualitit« zu (in: |. Salaquarda, 1996, 246 u. 249). Unter dieser Pramisse gilt
obige Analyse auch: denn die eine Qualitit, die in der Machtsteigerung besteht, ist in

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 317

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

des Willens-zur-Macht-Theorems den Hintergrund von Zarathu-
stras Hinweis zu vermuten: »Und diess Geheimniss redete das Leben
selber zu mir. »Siehe, sprach es, ich bin das, was sich immer selber
iiberwinden muss.

Wie sehr scheint zu dieser These jener Grundsatz Bshmes in
Einklang zu stehen, in dem er zum Ausdruck bringen mochte, dass
»das Leben stehet im Streite, aufdaf$ es offenbar, empfindlich, find-
lich (...) werde: Und dienet zur ewigen Freude der Uberwindung.«'**
Es ist in der Tat verbliiffend, mit was fir dhnlichen Wendungen und
Bildern Nietzsche im Vergleich zu Bshme operiert. Wie in einem
etwas verwirrenden Spiegelkabinett trifft man auf fast gleich lauten-
de Metaphern, die leicht dazu verleiten, vor lauter augenscheinlichen
Parallelititen die unterschiedlichen Bedeutungsebenen zu tiberse-
hen. Beispielsweise spricht Nietzsche auch vom »schlimmsten Feind,
dem du begegnen kannst«: ndmlich »immer dir selber«*® (vgl. hierzu
Bohmes »argesten Feind«!¢), oder er nutzt — wie Bohme — das Pathos
des Verbrennens, um den Prozess einer Neuwerdung zu verkiindi-
gen', oder redet vom Ubermenschen als »Blitz« aus der »dunklen
Wolke Mensch«'® (vgl. hierzu Bohmes »Blitz« oder »Blick«?).

Aber das »Uberwindungsspiel« Bshmes enthilt eine Regel, wel-
ches es von der Uberwindungsklausel, die mit dem Willen zur Macht
einhergeht, gravierend unterscheidet: der Wille zur Macht némlich
muss sich — aus Machtwillen — immer selbst iiberwinden; wihrend
das Uberwindungsspiel Bohmes auch die Uberwindung dieses

ihrer Verwirklichung zugleich auch immer als Gegenteil prisent. Die Entfaltung der
einzigen Qualitit von Willen als Machtsteigerung bedingt zugleich auch immer den
Gegensatz der Qualitit von Machtminderung. Darum ist das Sprechen vom Willen zur
Macht — auch als »essentielle Bestimmung« (ebenda 255) — eigentlich zu vervollstindi-
gen mit der notwendigen Komliementirqualitit oder -essenz (der Machtminderung?),
die mit ihm untrennbar verbunden ist. In der Umlenkung der Einheit des Willens zur
Macht auf die eine Qualitit bzw. Essenz von Willen kommt es Miiller-Lauter offenbar
vor allem darauf an, Nietzsche sozusagen aus dem »metaphysischen Strom rettenc.
Aber ist die Festlegung der Willen auf eine Qualitit nicht genauso metaphysisch?

1 KSA 4, 148.

gL, 57.

15 KSA 4, 82.

s 3P, Vor. 9.

7 »Verbrennen musst du dich wollen in deiner eignen Flamme: wie wolltest du neu
werden, wenn du nicht erst Asche geworden bist!« (KSA 4, 82) Vgl. dazu B6hme Meta-
phorik des »Feuers«, in dem die Ichheit »verbrennet« (z.B. 4L, 33).

5 KSA 4, 23.

9 7.B. Gw, 3, 16.

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die uniiberwindbare Selbst-Uberwindung des Willens zur Macht

Machtwillens insgesamt beinhaltet. Denn der Wille »zur Eigenherr-
schaft« bzw. der »eigene Wille der Selbheit«®, welcher sich als
Bohmesches Korrelat des Willens zur Macht darbietet, (indem
Bohmes diesem Willen ewige Notwendigkeit und absolute Herr-
schaft — eben innerhalb seines Prinzips — zugesteht), ist nur Moment
innerhalb eines tibergeordneten Willensspiels: dem Willen zur Of-
fenbarung. Dieser Moment-Charakter wird dem Willen zur Eigen-
herrschaft jedoch nur offenbar, wenn er selbst-gelassen bereits zu
einem »andern Willen«' geworden ist. Die Uberwindbarkeit seines
eigenen Wesens gelingt dem eigenmichtigen Willensprinzip also
nicht aufgrund des ihm eigenen Vollzugs, sondern — gegenteilig —
wenn er nicht mehr tberwinden will, sondern sich »ergiebet«, durch
den »Tod ersincket«'®. Dieses Geschehen benennt bei Bohme die
Demut, die deshalb auch hier nichts mit »Hirte«, sondern eher mit
dem kontriren Vermogen einer buchstiblich grenzenlosen Nachgie-
bigkeit, eben Gelassenheit zu tun hat. Die Gelassenheit der Demut ist
sozusagen der signifikante Modus eines Willens, der »ungriind-
lich«® ist. Sie entspricht dem Wesen eines Willenskonzepts, welches
nicht an der singularen Einheit, auch nicht an einer Qualitit fest-
gemacht ist'*, sondern in der Moglichkeit von (scheinbar unmég-
lichen) Ubergingen liegt, durch die hindurch in unendlichen Formen
»das Ewige eine Empfindlichkeit und Schiedlichkeit angenommen «!%
hat. Das Grundkonzpet eines Willens zur Offenbarung unterscheidet
sich deshalb von demjenigen des Willens zur Macht schon allein des-
wegen, weil es »Raumc« fiir eine Pluralitit von unterschiedlichsten
Willen und Qualititen stiftet, welchen die Lehre des Willens zur
Macht nicht enthalten kann; weiterhin auch dadurch, dass der Wille
zur Offenbarung keine Bewertung bzw. Umwertung gemaiss eines

2 Vgl 7.B. wGl, 1, 37 {f.

2 Vgl 6Pk, 7, 6 oder wGl, 1, 37£.

22 6Pk, 7, 6 und 7, 3.

12 Bsch, 2, 8.

2 Ganz im Sinne von der gegenwirtigen Nietzsche-Auslegung des Willens zur Macht
als Essenz eines Spiels von Machtquanten, schreibt auch Bshme: »Ein Ding das Eins ist,
das nur Einen Willen hat, streitet nicht wieder sich selber. Da aber viel Willen in einem
Dinge sind, so werden sie streitig, denn ein ieder will seinen gefasseten Weg gehen. So
es aberist, daf3 einer des andern Herr ist, und gantz volle Macht iiber die andern alle hat,
daf} er die mag zerbrechen, so die ihme nicht gehorsamen; so bestehet des Dinges Viel -
heit in Einem Wesen, denn die Viele der Willen geben sich alle in Gehorsam ihres
Herren.« (6Pk, 4, 1)

4L, 57.

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 319

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

(Macht-)Leisten kennt. Im Offenbarungsspiel sind buchstablich alle
moglichen Willensarten inkludiert. Anstelle eines Leisten, an dem
diese bewertet werden konnten, gibt es jedoch eine Regel, deren Ein-
haltung sozusagen die Qualitit des Spiels bestimmt. Diese spricht
Bohme im Demutsgebot aus, das wiederum in ausgezeichneter Weise
mit Nietzsches Wendung des »Ubergangs« oder »Untergangs« zu
umschreiben ist, welches Geschehen der Selbstwerdung vorgeschal-
ten ist. Der Wille kommt, so auch Bshme, in diesen Ubergingen der
Selbstiiberwindung zu sich, aber nicht in der Weise der Selbstbesti-
tigung, sondern gegenteilig »durch den Tod«*** der eigenen Form.
Dadurch erst empfindet er sich in seiner Ungrindlichkeit, aus der
sich das »ewige Spiel« generiert'?.

Im Ausgang der Willenstheorien bei Nietzsche und Bshme wird
wieder ein Symptom des Unterschieds sichtbar, welches sich auch im
Vergleich mit Meister Eckhart gezeigt hat. Der Wille zur Macht
zeichnet sich wie die Wiederkunftslehre durch eine Geschlossenheit
aus, innerhalb derer der Uberwindungsvollzug nur die Dynamik an-
treibt, die durch die jeweilige Lehre gesetzt ist. Das im Willen zur
Macht inhirente (Selbst-)Uberwindungsgesetz entsteht allein auf-
grund des unaufhorlichen Vollzugs dieses Willens, welches »Gutes«
und »Boses« setzt und vernichtet und setzt usf.: »Wahrlich, ich sage
euch: Gutes und Boses, das unverginglich wire — das giebt es nicht!
Aus sich selber muss es sich immer wieder tiberwinden.«**® Kaum zu
tbersehen erscheint diesbeziiglich wiederum die Briicke zu Bohme,
der Nietzsche auch diesbeziiglich aus vollem Herzen zustimmen
miisste. Charakterisiert Bchme doch sein erstes Prinzip des »Willens
zur Eigenherrschaft« durch das »ringende Rad der Natur«, welches er
so kennzeichnet: »Was das Gute bauet, das zerbricht das Bose; und
was das Bose bauet, das zerbricht das Gute. Und dies ist der grosse
Jammer der vergebenen Miihseligkeit.«'* Dieses »Rad der Natur« —
oder mit Nietzsche gesprochen (!} — »Rad des Seins«™ ist nach
Bohme aber zu druchbrechen, und zwar nicht auf Jenseitiges, son-
dern nur auf eine andere Wollens-, Wahrnehmungs- und Empfin-
dungsdimension hin. Wie bei Eckhart, so ist es auch bei Bohme vor

126 Ebenda.

27 Ebenda.

8 KSA 4, 149.
2 wGl, 1, 46.
0 KSA 4,272,

-

-

320 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Demutsdurchbruch

allem diese Moglichkeit eines Durchbruchs, welche ihre Uberwin-
dungskonzepte, und damit ihren Demutsbegriff, von Nietzsches
Widerhall der Thematik unterscheiden.

VI. Demutsdurchbruch

Bemerkenswert erscheint in diesem Kontext, dass bei Nietzsche wie
bei Bohme die Metapher des »Gefingnisses« als Beschreibung der
individuellen Situation auftaucht'®. Entsprechend der unterschiedli-
chen Hintergriinde allerdings gibt es fiir Nietzsche kein Entkommen
daraus, wihrend dieses fiir Bshme im »Ersincken« des eigenen Wil-
lens moglich wird, der eben dieses Gefiingnis konstituiert™®?. Der dem
Gedanken eines Willens zur Offenbarung zugehsrige Uberwin-
dungsvollzug der Demut eroffnet Moglichkeiten, die es in der Ge-
schlossenheit der einen Willens-Grundform zur Macht nicht geben
kann. Wihrend die harte Demut Nietzsches — wenn man so sagen
kann — auf Uberwindung in Form einer Akzeptanz (als das »Ja- und
Amen-Lied«!*} der Auswegslosigkeit des Faktischen zielt (in seiner
Wiederkehr und seinem Machtwillen), erzielt die Demut Eckharts
und Bohmes umgekehrt einen Ausweg, der allerdings nirgendwo
hinzuftihren trachtet als in das Leben selbst. Der Ausweg in der De-
mutsdistanzierung — im Sinne eines Lassens bis zum »Tod« — eroff-
net ein neues Dasein dadurch, dass sich der Mensch selbst verindert.
Herausgefallen aus dem Eigenen im Durchbruch der Demut findet er
sich nach Eckhart und Bohme gleichsam in jener >Mitte< wieder, aus
der sich das Leben als (gottliche) Selbstoffenbarung dussert.

Die Ahnlichkeit dieses lebensbejahenden Ideals zu demjenigen
des Ubermenschen, der das Leben in all seinen Formen von Zarathu-
stra zu lieben beauftragt ist, bestitigt Nietzsches Diktum: »Die klein-
ste Kluft ist am schwersten zu tiberbriicken«®. Diese »kleinste
Kluft« besteht wohl buchstiblich in der Kluft, aus deren Leerstelle
sich bei Nietzsche diese gottlich dionysische Lebensliebe zu speisen

11 J. Bshme: »Weil aber die Selbheit (...) in einer schweren Gefangnif3 (...) feste ange-
bunden stehet« (wGl, 1, 2). E Nietzsche: »Im Gefingniss. (...) Wir sind in unserem
Netze, wir Spinnen, und was wir auch darin fangen, wir kénnen gar Nichts fangen, als
was sich eben in unserem Netze fangen lisst.« (KSA 3, 110)

12 Vgl z.B. hds, 48.

13 KSA 4, 287.

1% KSA 4,272,

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 321

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang: Nietzsches Verhiltnis zur Demut

hat. Vor allem auch hinsichtlich des Charakters dieser Liebe, die iiber-
menschlich (oder unmenschlich} »Ja und Amen« im amor fati sagt,
im Unterschied einer Liebe im Sinne Bdhmes (freilich auch Eck-
harts), der verindernde Wirkkraft zugetraut wird**®. Denn der De-
miitige betrachtet die Gegenwart als Offenbarungszeitraum, in dem
es ithm als »Mitspieler«, wie Bohme sagen wiirde, freisteht, die Lie-
bens-wiirdigkeit des Offenbarungsspiels »als Spiegel«™ (mit ent-
sprechender Einstellung) sichtbar werden zu lassen.

Abschliessend lasst sich daher zusammenfassen, dass die gegen-
ldufige Dynamik, welche die Demut im Denken Eckharts und
Bohmes auszeichnet, bei Nietzsche wohl ein Echo findet. Die Ver-
fremdung des Echos besteht aber darin, dass der Bezug, aus der sich
die selbstiiberwindende Bewegung der Demut generiert, verdindert
hat. Bei Eckhart und Bohme setzt dieser Bezug beim Eigenen an,
dessen zwiespiltige Rolle in der Demut ent-schieden wird. Im Ein-
bruch des vermeintlich Eigenen der partikularen Vorziige stosst der
Mensch in der Demut auf ein Eigenstes, welches, seine Eigenheit
stiftend, diese zugleich grenzensprengend tiber sich hinaus treibt.
Bei Nietzsche ist diese Doppelbodigkeit des Eigenen zusammengefal-
len. Erhalten geblieben ist trotzdem die Vision einer (Demuts-} Dy-
namik, in der das Selbst unter- und tiberzugehen hat auf ein tber-
menschliches Dasein hin. Diese Bewegung vermag bei Nietzsche
jedoch immer nur wiederum beim Eigenen zu landen. So sehr Nietz-
sche mit dieser Konsequenz zu ringen scheint, kann der von ihm
vorgezeichnete Schwung vom Selbst weg nur eine (kleine) Kreisbahn
zu dem gleichen Selbst zurtickzeichnen. Unter den Pramissen der
Wiederkehr und des Machtwillens vermag der Mensch nur auf sich
selbst iber- und unterzugehen, wobei das Motiv der Demut sich in
das Gegenteil verzerrt.

5 Vgl abm, 1, 27.
16 Vgl. 6Pk, 4, 25.

322 ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Primiarquellen und ihre Abkiirzungen

Meister Eckhart:

Deutsche Werke I. Texte und Ubersetzungen von Josef Quint. Herausgegeben und kom-
mentiert von Niklaus Largier, Frankfurt a. M. 1993

Deutsche Werke II, lateinische Werke. Texte und Ubersetzungen von Ernst Benz, Karl
Christ, Bruno Decker, Heribert Fischer, Bernhard Geyer, Josef Koch, Josef Quint,
Konrad Weif§ und Albert Zimmermann. Herausgegeben und kommentiert von Ni-
klaus Largier, Frankfurt a. M. 1993

2.

Die deutschen und lateinischen Werke. Herausgegeben und iibersetzt von Josef Quint
u.a. im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft, 9 Bde. Stuttgart 1958 -

Zitierweise

In der Regel beziehen sich die Zitate auf die von Largier herausgegebenen Werke. Wenn
nach den Abkiirzugen DW bzw. LW eine Bandnummer erscheint (z. B. DW [ oder LW I),
dann stammen die Zitate aus der im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft
herausgegebenen Werkbinde. Die nach den jeweiligen Abkiirzungen gegebenen zwei
Zahlen beziehen sich auf Seite und Zeile. Bei den Predigten findet sich noch die ent-
sprechende Predigtnummer angeben (Bsp: Pr. 6, 83, 5f. = Sechste Predigt, Seite 83, Zeile
fiinf folgende).
In den Literaturangaben sind folgende Abkiirzungen verwendet worde:

DW Deutsche Werke

LW Lateinische Werke

BgT Daz Buoch der goetliche trostunge/ Das Buch der gittlichen Tréstung
Pr. Predigt

RAU Die rede der unterscheidunge/ Reden der Unterweisungen

VA Von abegescheidenheit/Von Abgeschiedenheit

VeM Von dem edeln menschen/Vom edlen Menschen

Serm. Sermones

Exp. libr. Gen  Expositio libri Genesis

Exp. libr. Sap.  Expositio libri Sapientiae

Exp. sec. Ioh.  Expositio Sancti Evangelii Secundum Iohannem
Lib. par. Gen.  Liber parabolum Genesis cum prologo et tabula

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 323

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Primiarquellen und ihre Abkiirzungen

Prol. gen. Prologus generalis in opus tripartitum
Prol op. prop.  Prolgus opus propositionum
Quaest. Quaestio Parisiensis [

Jakob Béhme:

Samtliche Schriften. Faksimile-Neudruck der Ausgabe von 1730 in 11 Binden. Begon-
nen von August Faust, neu herausgegeben von Will-Erich Peukert. Stuttgart
1986-1989.

Zitierweise:

Die Zitate aus Bohmes Werk beziehen sich durchgehend auf die Titel der einzelnen
Schriften, deren Abkiirzungssiglen unten aufgelistet sind. Die darauf folgenden Zahlen
geben das entsprechende Kapitel und den Abschnitt an (Beispiel 6Pk 1,1 = Sex Puncta
Theosophica, Kapitel 1, Abschnitt 1).

In den Literaturangaben sind folgende Abkiirzugen verwendet worden:

(I. Band) Mr Aurora, oder Morgenrdthe im Aufgang
(Il. Band) 3P Beschreibung der Drey Principien Géttliches Wesens
(IIl. Band) 3fL Vom Dreyfachen Leben des Menschen
40F Viertzig Fragen Von der Seelen
Uau Das Umgewandte Auge
(IV.Band) Mw Von der Menschwerdung Jesu Christi
6Pk Sex Puncta Theosophica
kE Sex Puncta Mystica
ihM Mysterium Pansophicum
wBTIund wB IT Von wahrer Busse
GbB Vom Heiligen Gebet
wGl Von der wahren Gelassenheit
nWgb Von der Neuen Wiedergeburt
il Vom iibersinnlichen Leben
Bsch Von Géttlicher Beschaulichkeit
hds Gesprich Einer erleucht = und einer unerleuchteten
Seelen
Tsch Trost=Schrift Von vier Complexionen
(V.Band) Til Die Erste Schutz=Schrift wieder Balthasar Tilken
Till Die Zweyte Schutz=Schrift Wieder Balthasar
Tilkens eines Schlesischen von Adel
Stil Bedencken iiber Esaiae Stiefels Biichlein
Still Vom Irrthum der Secten Fsaiae Stiefels und Ezechiel
Meths
ApR Schutz-Rede, wieder Gregor Richter
Schv Schriftliche Verwantwortung
KIund KII Unterricht von den Letzten Zeiten
(VIBand) Sg De Signatura Rerum
Gw Von der Gnaden=Wahl
324  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Primirquellen und ihre Abkiirzungen

tTund t1I Von der H. Tauffe
abm Von Christi Testament des H. Abendmahls
(VIL. Band) Mm Mysterium Magnum (Anfang bis Capitel 43)
(VIIL. Band) Mm Mysterium Magnum (Capitel 44 bis Ende)
(IX. Band) BgO Betrachtung Géttlicher Offenbarung
Tab Tabulae Principiorum
Cl Clavis
Clsp Clavis specialis
ep Theosophische Send=Briefe
(X.Band) Vita De Vita et Scriptis Jacopi Boehmii, von Abraham von
Frankenberg u.a. Das Leben Jakob Bohmes von W. E.
Peuckert.

(XI. Band) Register iiber alle Theosophischen Schriften

Friedrich Nietzsche:

Kritische Studienausgabe. Herausgegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
15. Bde. Berlin/New York 1967-1977 und 1988.

Zitierweise:

Die Zitate beziehen sich auf die Binde der Kritischen Studienausgaben (KSA). An-
gegeben wird die jeweilige Bandnummer und die Seitenzahl. Zum Inhalt der Bande, die
aus verdffentlichten und unveréffentlichten Werken bestehen, informiert folgende
Liste:

KSA 1: Die Geburt der Tragédie, Unzeitgemisse Betrachtungen I-1V, Nachgelas-
sene Schriften 1870-1873

KSA 2: Menschliches, Allzumenschliches I und II

KSA 3: Mérgenréte, Idyllen aus Messina, Die fréhliche Wissenschaft

KSA 4: Also sprach Zarathustra

KSA 5: Jenseits von Gut und Bése, Zur Genealogie der Moral

KSA 6: Der Fall Wagner, Gétzen-Dammerung, Der Antichrist, Ecce home,
Dionysos-Dithyramben, Nietzsche contra Wagner

KSA 7: Nachgelassene Fragmente 18691874

KSA 8: Nachgelassene Fragmente 1875-1879

KSA 9: Nachgelassene Fragmente 18301882

KSA 10:  Nachgelassene Fragmente 1882-1884

KSA11:  Nachgelassene Fragmente 1884-1885

KSA 12:  Nachgelassene Fragmente 1885-1887

KSA 13:  Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889

KSA 14:  Einfithrung in die KSA. Werk- und Siglenverzeichnis
Kommentar zu den Binden 1-13

KSA 15:  Chronik zu Nietzsches Leben
Konkordanz
Verzeichnis simtlicher Gedichte
Gesamtregister

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 325

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Hinzugezogene Literatur

Adorno, T: Negative Dialektik. Frankfurt a. M. 1966

Albert, K: Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des
Opus tripartitum. Saarbriicken 1976

Ders.: Meister Eckharts Mystik als Seinserkenntnis. In K. Ruh (Hg.): Abendlindische
Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg. Stuttgart 1986, 7-17

Ders.: Mystik und Philosophie. Sankt Augustin 1986

Ders.: Meister Eckhart. Kommentar zum Buch der Weisheit. Fingeleitet, {ibersetzt und
erlautert von Karl Albert. Sankt Augustin 1988

Ders.: Einfithrung in die philosophische Mystik. Darmstadt 1996

Andreas-Salomé, L.: Friedrich Nietzsche in seinen Werken. Frankfurt a. M. und Leipzig
1994

Angelus Silesius: Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe. Hg. von Louise
Gnidinger. Stuttgart 1984

Arendt, H.: Eichmann in Jerusalem. Fin Bericht von der Banalitit des Bésen. Leipzig
1990

Dies.: Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen und Ziirich 1996

Arendt, H., Mcarthy, M.: Im Vertrauen. Briefwechsel 1949-1975. Miinchen und Ziirich
1996

Augustinus: Bekenntnisse. Zweisprachige Ausgabe. Aus dem Lateinischen von Joseph
Bernhart. Mit einem Vorwort von Ernst Ludwig Grasmiick. Frankfurt a. M. 1987

Ders: Schriften gegen die Pelagianer. Bd. 111, lateinisch-deutsch, eingeleitet, {ibertragen
und erliutert von Thomas Gerhard Ring. Wiirzburg 1991

Ders: Der Gottesstaat. De Civitate Dei. Werke in deutscher Sprache. 2 Bde. Paderborn,
Miinchen, Wien 1979

Baader, E von: Aus Privatvorlesungen iiber J. Bshmes Lehre mit besonderer Beziehung
auf dessen Schrift: Von der Gnadenwahl. In: Franz Xaver von Baader: Samtliche Wer-
ke. Bd. 13. Aalen 1963

Balthasar, H. U. von: Die grossen Ordensregeln. Basilius, Augustinus, Benedikt, Fran-
ziskus, Ignatius von Loyola. Einsiedeln 1974

Bastian, A.: Quellen und Wirkungen von Jakob Bshmes Gottesbegriff (Teil I u. IT) in:
Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik, Bd. 128, 168-189 u. Bd. 129,
33-48. Leipzig 1906

Baumgartner, H. u. Jakobs, W. (Hg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift. Legende und
Wirklichkeit. Schellingiana Bd. 5. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996

Beck/Beck Gernsheim: Das ganz normale Chaos der Liebe. Frankfurt a. M. 1990

Beelman A.: Die Krisis des Subjekts, Cartesianismus, Phinomenologie und Existenz-
analytik unter anthropologischen Aspekten. Bonn 1990

Beierwaltes, W. (Hg.): Platonismus in der Philosophie des Mittelalters. Darmstadt 1969

Ders.: Identitit und Differenz. Frankfurt a. M. 1980

Ders.: Denken des Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungs-
geschichte. Frankfurt a. M. 1985

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzugezogene Literatur

Ben-Ze'ev, A.: The Virtue of Modesty. In: American Philosophical Quarterly, Volume
30, Number 3, July 1993, 235-246

Benz, E.: Die Geschichtsmetaphysik Jakob Béhmes. In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. 13. Jg., Halle 1935, 421-455

Ders.: Der vollkommene Mensch nach Jakob Boehme. Stuttgart 1937

Ders.: Der Prophet Jakob Béhme. Eine Studie iiber den Typus nachreformatorischen
Prophetentums. Wiesbaden 1959

Ders.: Schellings theologische Geistesahnen. Mainz 1955

Berdjajew, N.: Jakob Béhmes Lehre von Ungrund und Freiheit. In: Blitter fiir Deutsche
Philosophie 6, 1932/33, 1-40

Bernards, M.: Speculum Virginum. Geistigkeit und Seelenleben der Frau im Hochmit-
telalter. Kéln und Graz 1955

Bernhard von Clairvaux: Samtliche Werke. Hg. von Gerhard B. Winkler in Verbindung
mit Alberich Altermatt, Denis Farkasfalvy, Polykarp Zakar, lateinisch-deutsch. Inns-
bruck 1992

Ders.: Tractatus et Opuscula. S. Bernardi Opera, Vol III. Hg. J. Leclerq, H. M. Rochais.
Romae Editiones Cistercienses, 1963

Bernhart, J.: Meister Eckhart und Nietzsche. Berlin 1935

Ders.: Die philosophische Mystik des Mittelalters. Von ihren antiken Urspriingen bis
zur Renaissance. Miinchen 1966

Biser, E.: Nietzsches Kritik des christlichen Gottesbegriffs und ihre theologischen Kon-
sequenzen. In: Philosophisches Jahrbuch, hg. von Hermann Krings u.a. Bd. 78, 1971,
34-65 u. 295-305

Bloch, E.: Vorlesungen zur Philosophie der Renaissance. Frankfurt a. M. 1972

Blumenberg, H.: Die Legitimitit der Neuzeit. Frankfurt a. M. 1966

Ders.: Paradigmen zu einer Metaphorologie. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte. Baustei-
ne zu einem historischen Wérterbuch der Philosophie. Begriindet von Erich Rothak-
ker, herausgegeben im Auftrage der Kommission fiir Philosophie und der Literatur zu
Mainz. Bd. 6, 1960, 7-301

Bshme, G.: Sprechende Natur: Die Signaturenlehre bei Paracelsus und Jacob Bshme. In:
Ders.: Fiir eine 6kologische Naturisthetik. Frankfurt a. M. 1989, 121-141

Ders.: Jacob Bohme (1575-1624). In: Ders. (Hg.): Klassiker der Naturphilosophie. Von
den Vorsokratikern bis zur Kopenhagener Schule, Miinchen 1989, 158-171

Bonheim, G.: Zeichendeutung und Natursprache. Fin Versuch iiber Jakob Bshme.
Wiirzburg 1992

Ders.: Utopie und Ungrund. Geschichte, Augenblick und Heilserwartung bei Jakob
Bshme und Ernst Bloch. Noch nicht veréffentlichter Vortrag, gehalten bei der Jakob
Bohme Gesellschaft in Gérlitz, 2.5.1993

Bornkamm, H.: Luther und Béhme. Bonn 1925

Bracken, E.v.: Meister Eckhart: Legende und Wirklichkeit. Beitrage zu einem neuen
Eckhartbild. Meisenheim am Glan, 1972

Braun, H.J.: Mut und Demut. Separatdruck aus Engadiner Kollegium. Tagung 1982.
Hg.v. Stachelin Balthasar u.a.: Dreizehnte Rechenschaft. Das Bild vom Menschen,
wie ist es heute, wie soll es werden. Novalis Verlag, 1982

Brinker, C. et al.: Contemplata aliis tradere. Studien zum Verhiltnis von Literatur und
Spiritualitat. Bern, Berlin, Frankfurt/M., New York, Paris, Wien 1995

Brobjer, T.: Nietzsche’s Ethics of Character. A Study of Nietzsche’s Fthics and its Place in
the History of Moral Thinking. Uppsala 1995

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A 327

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Hinzugezogene Literatur

Brown, R.: The Later Philosophy of Schelling. The Influence of Boehme on the Works of
1809-1815. London 1977

Bruneder, G.: Das Wesen der menschlichen Freiheit bei Schelling und sein ideen-
geschichtlicher Zusammenhang mit Jakob Bshmes Lehre vom Ungrund. In: Archiv
fiir Philosophie 8, 1958, 101-115

Bundschuh, A.: Die Bedeutung von »gelassen« und die Bedeutung der »Gelassenheit« in
den deutschen Werken Meister Eckharts unter Beriicksichtigung seiner lateinischen
Schriften. Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris 1990

Campbell, J.: The Hero with a Thousand Faces. Bollingen Princeton 1973

Camus, A.: Nietzsche und der Nihilismus. In: Salaquarda, Jérg: Nietzsche, 1996, 63-78

Carlson, S.: The Virtue of Humility. Dubuque, 1953

Cathrein, V. S. J.: Die christliche Demut. Ein Biichlein fiir alle Gebildeten. Freiburg Br.,
1920

Ders.: Haben die heidnischen Philosophen die Demut gekannt? In: Zeitschrift fiir My-
stik und Aszese, 1. Jg. 1925/26, 283-289

Cognet, L.: Gottes Geburt in der Seele. Einfithrung in die Deutsche Mystik. Freiburg,
Basel, Wien 1980

Comte-Sponville, A.: Ermutigung zum unzeitgemifien Leben. Ein kleines Brevier der
Tugenden und Werte. Reinbek bei Hamburg 1996

Deghaye, P.: La Naissance de Dieu. Ou la doctrine de Jakob Boehme. Paris 1985

Ders.: Jakob Bshmes Theosophie: die Theophanie in der ewigen Natur. In: P. Koslowski:
Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Ziirich und Miinchen 1988,
151-168

Ders.: Die Natur als Leib Gottes in Jacob Bshmes Theosophie. In Jan Garewicz u. Alois
Haas: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Béhmes und seiner Rezeption.
Wiesbaden 1994, 71-113

Deinert, H.: Die Entfaltung des Bésen in B6hmes Mysterium Magnum. In: Publications
of the Modern Language Association of America, Bd. LXXIX, Menaha Wisconsin
1964, 401-410

Deleuze, G.: Nietzsche. Paris 1968

Dempf, A.: Meister Eckhart. Miinchen 1960

Deussen, P.: Jakob Bshme. Uber sein Leben und seine Philosophie. Leipzig 1911

Deutsches Wérterbuch, Hg. Hermann Paul, 9. vollstindig neu bearbeitete Auflage von
Helmut Henne und Georg Objartel. Tiibingen 1992

Deutsches Wérterbuch v. J. u. W. Grimm, Nachdruck der Erstausgabe 1860. Miinchen
1985

Dictionnaire de Spiritualité, Ascétique et Mystique, doctrine et histoire. Fondé par
M. Viller, E Cavallera, J. de Guibert, continué par André Rayez et Charles Baumgar-
ner. Paris 1932

Diehle, A.: Antike Héflichkeit und Christliche Demut. In: Studi Italiani di Filologia
Classica, Vol. XXVI, 1952, 169-190

Ders.: »Demut«. In: Reallexikon fiir Antike und Christentum, Bd. IIl, Hg. Theodor
Klauser, 1957

Dostojewskij, F: Aufzeichnungen aus dem Kellerloch. Stuttgart 1984

Ders.: Die Briider Karamasow. Miinchen 1923

Driver, J.: The Virtues of Ignorance. In: The Journal of Philosophy, Volume 86, 1989,
373-384

Duden: Das Herkunftsworterbuch. Etymologie der deutschen Sprache. Die Geschichte

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzugezogene Literatur

der deutschen Worter und Fremdwiérter von ihrem Ursprung bis zur Gegenwart.
Mannheim 1989

Ebeling, G.: Luther. Tiibingen 1981

Ebeling, H.: Meister Eckharts Mystik. Studien zu den Geisteskimpfen um die Wende
des 13. Jahrhunderts. Neudruck der Ausgabe Stuttgart 1941. Aalen 1966

Feuerbach, L: Geschichte der Neueren Philosophie von Bacon von Verulam bis Benedikt
Spinoza. Samtliche Werke. Bd. III. Stuttgart-Bad Cannstatt 1959

Ders.: Pierre Bayle. Fin Beitrag zur Geschichte der Philosophie und Menschheit. Gesam-
melte Werke, Bd 4, Hg. Werner Schuffenhauer. Berlin 1967

Fischer, H.: Meister Eckhart. Freiburg und Miinchen 1974

Flanagan, O.: Virtue and Ignorance. In: The Journal of Philosophy, Volume 87, 1990,
420-428

Flasch, K. (Hg.): Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart. Hamburg 1984

Ders.: Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustin zu Machiavelli. Stutt-
gart 1988

Ders.: Meister Eckhart — Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu retten. In: P. Kos-
lowski: Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Ziirich und Miinchen
1988, 94-111

Ders.: Einfilhrung in die Philosophie des Mittelalters. Darmstadt 1989

Ders.: Nietzsche-Brevier. Stuttgart 1992

Frank, M., Raulet, G., Reijen, W. van (Hg.): Die Frage nach dem Subjekt. Frankfurt a. M.
1988

Frankenberg, A. von: De Vita et Scriptis oder historischer Bericht von dem Leben und
Schriften Jacob Behmens. In: Jakob Bohme, Samtliche Schriften. Faksimile-Neudruck
der Ausgabe von 1730 in elf Banden, Stuttgart-Bad Cannstatt 1988, Bd. 10.

Frasz, G: Environmental Virtue Ethics: A New Direction for Environmental Ethics. In:
Environmental Ethics, Volume 15, Number 3, Fall 1993, 259-274

Gadamer, H.: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik.
Tiibingen 1990

Garewicz, J. u. Haas A.: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Béhmes und seiner
Rezeption. Wiesbaden 1994

Gebelein, H.: Alchemie. Miinchen 1991

Gerhardt, F: Untersuchungen iiber das Wesen des mystischen Grunderlebnisses. (Fin
Beitrag zur Mystik Meister Eckharts, Luthers und Jacob Béhmes). Greifswald 1922
(Diss. Phil.)

Gerl, H. B.: Einfithrung in die Philosophie der Renaissance. Darmstadt 1989

Gilden, L.: Demut des Christen nach dem Neuen Testament. In: Zeitschrift fiir Aszese
und Mystik, 13. Jg., 1939, 266-284

Gotthelf, J.: Kalenderpredigten. Riechen bei Basel 1986

Grondin, J.: Einfithrung in die philosophische Hermeneutik. Darmstadt 1991

Grunsky, H.: Jakob Bhme. Stuttgart-Bad Cannstatt 1984

Haas, A. M.: Nim din selbes war. Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei Mei-
ster Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Freiburg 1971

Ders: Mors mystica. Thanatologie der Mystik, insbesondere der Deutschen Mystik. In:
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie. Bd. 23. Heft 3, 1976

Ders.: Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen Lebens. Einsiedeln 1979

Ders: Sermo mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der deutschen Mystik. Frei-
burg 1979

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 329

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Hinzugezogene Literatur

Ders.: Das Ereignis des Wortes. Sprachliche Verfahren bei Meister Eckhart und im Zen-
Buddhismus. In: Dt. Vierteljahrsschrift, 1984, Heft 4, 527-569

Ders.: Trage Leiden geduldiglich. Die Einstellung der deutschen Mystik zum Leiden. In:
Lerne Leiden. Leidensbewiltigung in der Mystik. Herrenalber Texte 67. Karlsruhe
1985

Ders.: Gottleiden-Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter. Frankfurt
a.M. 1989

Ders.: Jesus Christus — Inbegriff des Heils und verwirklichte Transzendenz im Geist der
deutschen Mystik. In: Gerhard Oberhammer: Epiphanie des Heils. Zur Heilsgegen-
wart in indischer und christlicher Religion. Arbeitsdokumentation eines Symposi-
ums. Wien 1992

Ders.: Mystik als Aussage. Frfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher Mystik.
Frankfurt a. M. 1996

Haas, A. M u. Stirnimann, H.: Das »Finig Ein«. Studien und Sprache der Deutschen
Mystik. Freiburg 1980

Habermas, J.: Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt a. M. 1988

Haensch, G.: Jakob Bshme und die Dialektik der Erkenntnis. In: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 1, 26. Jg. 1978, 191-208

Haering, Th.: Matth. 11, 28-30. In: Aus Schrift und Geschichte. Theologische Abhand-
lungen. Adolf Schlatter zu seinem 70. Geburtstag. Stuttgart 1922, 3-15

Hamberger, J.: Die Lehre des deutschen Philosophen Jakob Bshme. Neudruck der Aus-
gabe Miinchen 1844. Hildesheim 1975

Hankamer, P.: Jakob B6hme, Gestalt und Gestaltung. Bonn 1924

Hare, S.: The Paradox of Moral Humility. In: American Philosophical Quarterly, Volu-
me 33, Number 2, 1996, 235-241

Hartmann, N.: Ethik. Berlin und Leipzig 1935

Ders.: Die Philosophie des Deutschen Idealismus. Berlin und New York 1974

Hauff, R. v.: Nietzsches Stellung zur christlichen Demut. Inaugural Disseration. Berlin
1939

Hegel, G. W. E: Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften I-ITI, Werke 8-10.
Frankfurt a. M. 1986

Ders.: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte. Bd. III, Werke 20. Frankfurt
a.M. 1986

Ders.: Phinomenologie des Geistes. Werke 3. Frankfurt a. M. 1984

Ders.: Vorlesungen {iiber die Philosophie der Religion. Werke 17. Frankfurt a.M.
1986

Heidegger, M.: Was ist Metaphysik. Frankfurt a. M. 1943

Ders.: Einfithrung in die Metaphysik. Tiibingen1958

Ders.: Gelassenheit. Pfullingen 1959

Ders.: Sein und Zeit. Tiibingen 1984

Ders.: Nietzsche. Bd. I u. IL. Pfullingen 1989

Heine, H.: Simtliche Werke. Diisseldorfer Ausgabe, Bd. 8/1. Hamburg 1979

Heinze, R.: Das Verhiltnis von Mystik und Spekulation bei Jakob Bohme. Miinster 1972
(Diss. theol.)

Historisches Wérterbuch der Philosophie. Hg. von J. Ritter, K. Griinder, R. Eisler. Basel
und Stuttgart 1971

Hoffmeister, J.: Der ketzerische Schuster. Leipzig 1975

Holzhey, H.: Kants Erfahrungsbegriff. Basel 1970

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzugezogene Literatur

Holzhey, H. u. Leyvraz J. (Hg.): Die Philosophie des Bésen. In: Studia Philosophica 52,
Bern, Stuttgart, Wien 1993

Horkheimer, M. u. Adorno, T.: Dialektik der Aufklirung. Frankfurt a. M. 1995

Hubbert, J.: Auf dem Riicken eines Tigers in Traumen versunken. Einfithrung in Nietz-
sches philosophische Kulturkritik. Bochum 1996

Hume, D.: Enquiries concerning Human Understanding and concerning the Principles of
Morals. Reprinted from the 1777 edition. Oxford 1986

Imbach, R.: Deus est intelligere. Das Verhiltnis von Sein und Denken in seiner Bedeu-
tung fiir das Gottesverhiltnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestiones
Meister Eckharts. Freiburg 1976

Ingen, F van: Die Jungfrau Sophia und die Jungfrau Maria bei Jakob Béhme. In: Jan
Garewicz u. Haas Alois: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Bshmes und
seiner Rezeption. Wiesbaden 1994, 147-165

James, W.: Das pluralistische Universum. Vorlesungen iiber die gegenwirtige Lage der
Philosophie. Darmstadt 1994

Jaspers, K.: Nietzsche und das Christentum. Hameln 1947

Ders.: Philosophie I1. Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg, New York 1973

Ders.: Vernunft und Existenz. Miinchen und Ziirich 1987

Kant, L: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg 1994

Kanz, H.: Uber das Wesen der Seinsdemut. In: Philosophisches Jahrbuch der Gorres-
Gesellschaft, 64. Jg., Miinchen 1956

Kaufmann, W.: Nietzsche. Philosopher, Psychologist, Antichrist. Princeton 1974

Kern, U. (Hg.): Freiheit und Gelassenheit. Meister Eckhart heute. Miinchen 1980

Ders.: Die Anthropologie des Meister Eckhart. Hamburg 1994

Kierkegaard, S.: Die Krankheit zum Tode. Der Hohepriester — der Zéllner — die Stinde-
rin. Gesammelte Werke. Hg. von Emanuel Hirsch und Hayo Gerdes, 24. und 25. Ab-
teilung. Giitersloh 1985.

Klossowski, P.: Nietzsche und der Circulus vitiosus deus. Miinchen 1986

Kniille, C.: Die Demut mit besonderer Beriicksichtigung der Demut in der Antike und
bei Nietzsche. Inaugural-Dissertation. Bonn 1943

Kobusch, T.: Mystik als Metaphysik des moralischen Seins. Bemerkungen zur spekula-
tiven Ethik Meister Eckharts. In: Kurt Ruh(Hg.): Abendlandische Mystik im Mittel-
alter. Symposium Kloster Engelberg 1984. Stuttgart 1986, 49-63

Koch, J.: Augustinischer und Dionysischer Neuplatonismus und das Mittelalter. In:
Werner Beierwaltes (Hg.): Platonismus in der Philosophie des Mittelalters. Darm-
stadt 1969

Kohler, G.: Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die Nichtigkeit der Freiheit. Zur
augustinischen Theorie des Bisen in De Civitate Dei XII. In: Studia Philosophica:
Die Philosophie des Bésen. Redaktores: H.Holzhey und J.P. Leyvraz. Vol
52/1993

Koslowski, P. (Hg.): Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Ziirich und
Miinchen 1988

Koyté, A.: La Philosophie de Jakob Boehme. Paris 1971

Kreis, R.: Der Nietzsche-Mythos vom Erdenreich. Gegen Gottesmord und Erdzersts-
rung. Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris 1991

Lamarche-Vadel, G.: Uhumilité. La grandeur de I'infime. Editions Autrement-Séries
Morales n. 8, Paris 1992

Langer, O.: Zum Begriff der Innerlichkeit bei Meister Eckhart. In: Kurt Ruh (Hg.):

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 331

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Hinzugezogene Literatur

Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg 1984. Stutt-
gart 1986, 17-33

Leese, K.: Von Jakob Béhme zu Schelling. Fine Untersuchung zur Metaphysik Gottes.
Erfurt 1927.

Lemper, E.: Gérlitz und der Paracelsismus. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie,
Heft 3, 1970, 347-360

Ders.: Jakob Bohme. Leben und Werk. Berlin 1976

Ders.: Voraussetzungen zur Beurteilung des Frfahrungs- und Schaffensumfelds Jakob
Bohmes. In: Jan Garewicz u. Alois Haas: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob
Béhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden 1994, 41-71

Lexikon der Ethik: Hg. von Ottfried Héffe in Zusammenarbeit mit M. Forschner,
A. Schépf und W. Vossenkuhl. Miinchen 1986

Lexikon der Philosophie: Hg. von Franz Austeda. Wien 1979

Libera, A. de: Le probléme de I'étre chez Maitre Eckhart: logique et métaphysique de
I'analogie. Cahiers de la revue de théologie et de philosophie. Genéve, Lausanne,
Neuchatel 1980

Ders: Eckhart: Sur I’humilité. Texte frangais et postface de Alain de Libera. Paris 1988

Llewellyn, R. T.: Jakob Bshmes Kosmogonie in ihrer Beziehung zur Kabbala. In: Antai-
os, Bd. V. Stuttgart 1964, 237-250

Lossky, V.: Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart. Frude de
philosophie médiévale 48. Paris 1960

Lotz, B.: Zwischen Seligkeit und Verdammnis. Frankfurt a. M. 1953

Léwith, K.: Nietzsches Philosophie der Ewigen Wiederkehr des Gleichen. Hamburg
1978

Liibbe, H.: Religion nach der Aufklirung. Graz 1984

Luther, M.: Luther Deutsch. Die Werke Martin Luthers in neuer Auswahl fiir die Ge-
genwart. Hg. von Kurt Aland. Bd. 1-11. Stuttgart 1957-1983

Ders.: Luthers Werke in Auswahl. Hg. von O. Clemen. 8 Bde. Berlin 1950-1959

Magnus, B. and Higgins, K. (Hg.): The Cambridge Companion to Nietzsche. Cambridge
1996

Dies.: Nietzsche’s works and their themes. In: Dies. (Hg.): The Cambridge Companion to
Nietzsche. Cambridge 1996, 1-21

Magus, B.: Nietzsches dternalistischer Gegenmythos. In: Jérg Salaquarda (Hg.): Nietz-
sche, 1996, 219-233.

Malte Fues, W.: Mystik als Frkenntnis? Kritische Studien zur Meister-Fckhart-For-
schung. Bonn 1991

Manstetten, R.: Esse est Deus. Meister Eckharts christologische Versshnung von Phi-
losophie und Religion und ihre Urspriinge in der Tradition des Abendlandes.
Miinchen 1993

Mieth, D.: Christus — das Soziale im Menschen. TexterschlieBung zu Meister Eckhart.
Diisseldorf 1972

Mojsisch, B.: Meister Eckhart. Analogie, Univozitit und Einheit. Hamburg 1983

Mommaers, P.: Was ist Mystik? Ubersetzt von Franz Theunis. Frankfurt a. M. 1996

Miiller-Lauter, W.: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensitze und die Gegensitze
seiner Philosophie. Berlin, New York 1971

Ders.: Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht. In: Jérg Salaquarda (Hg.): Nietzsche,
1996, 234-288.

Musil, R.: Der Mann ohne Eigenschaften. Hamburg 1952

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzugezogene Literatur

Nagl-Docekal, H. u. Vetter, H. (Hg.): Tod des Subjekts? Wien und Miinchen 1987

Nambara, N.: Die Idee des absoluten Nichts in der deutschen Mystik und ihre Entspre-
chungen im Buddhismus. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte. Bausteine zu einem hi-
storischen Worterbuch der Philosophie. Begriindet von Erich Rothacker, herausgege-
ben im Auftrage der Kommission fiir Philosophie und der Literatur zu Mainz. Bd. 6,
1960, 143-278

Neuenschwander, U.: Gott im neuzeitlichen Denken. Bd. 1. Giitersloh 1977

Newman, J.: Humility and self-realization. In: The Journal of Value Inquiry, Volume 16,
1982, 275-285

Nigg, W.: Heimliche Weisheit. Mystisches Leben in der evangelischen Christenheit.
Ziirich 1959

Nikolaus von Kues: Drei Schriften vom verborgenen Gott (Vom verborgenen Gott. Vom
Gottsuchen. Von der Gotteskindschaft). Im Auftrag der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften in deutscher Ubersetzung herausgegeben von Ernst Hoffmann u.
Paul Wilpert. Hamburg 1958

Ders.: De docta ignorantia. Die belehrte Unwissenheit. Buch I-III. Im Auftrag der Hei-
delberger Akademie der Wissenschaften herausgegeben von Ernst Hoffmann, Paul
Wilpert und Karl Bormann. Lateinisch-deutsche Parallelausgabe. Hamburg 1994

Nill, P: Vita Femina. Nietzsches Konzeption des Selbst. Frankfurt a. M. 1985

Nussbaumer-Benz, U.: Nietzsche. Nadelohr der Philosophie? Eine Einfithrung in die
Wille zur Macht-Thematik. Cuxhaven 1991

O’Donoghue, N.: Humility and Existence. In: Philosophical Studies, Volume 9, Dec.
1959, 79-89

Oltmanns, K.: Meister Eckhart. Frankfurt a. M. 1957

Piltz, E.: Zur Figenart des Spiritualismus Jacob Boehmes. In: Wort und Welt. Festgabe
fiir Prof. D. Hertsch anliflich der Vollendung seines 65. Lebensjahres, Berlin 1968,
251-262

Ders.: Zum Verstindnis von Jakob Boehmes » Autorschaft«. In: Pietismus und Neuzeit,
Jahrbuch zur Geschichte des neueren Protestantismus. Bielefeld 1975, 9-21

Panigrahi, S.: Ghandhi on Humility. In: Indian Philosophical Quarterly, Volume VIII,
No. 1, 1980, 6-9

Philosophie und Naturwissenschaften. Worterbuch zu den philosophischen Fragen der
Naturwissenschaften. Hg. Herbert Hoélz, Rolf Lother, Siegried Wollgast. Berlin 1978

Philosophisches Worterbuch. Hg. von G. Klaus und M. Buhr. Bd. I u. II. Leipzig 1974.

Philosophisches Worterbuch. Hg. von Walter Brugger. 14. neubearbeitete Auflage. Frei-
burg, Basel, Wien 1976

Philosophisches Worterbuch. Begriindet v. H. Schmidt, 20. Aufl. Stuttgart 1978

Pieper, J.: Schriften zur Philosophischen Anthropologie und Ethik: Das Menschenbild
der Tugendlehre. Werke in acht Banden, Hg. Berthold Wald, Bd. IV. Hamburg 1996

Pietsch, R.: Jakob Bshmes Gottesbegriff. In: Zeitwende, 47. Jg. Giitersloh 1976, 100-112

Pippin, R.: Nietzsche’s alleged farewell: The premodern, modern, and postmodern
Nietzsche. In: Bernd Magnus and Kathleen Higgins (ed.): The Cambridge Companion
to Nietzsche. Cambridge, 1996, 252-281

Platon: Timaios. In: Simtliche Dialoge. Hg. von O. Apelt u.a. Bd VI. Hamburg 1988

Plotin: Enneaden. In Auswahl {ibersetzt und eingeleitet von Otto Kiefer. Bd. I u. IL. Jena
und Leipzig 1905

Ders: Uber Ewigkeit und Zeit (Enneade I11,7). Ubersetzt, eingeleitet von Werner Beier-
waltes. Frankfurt a. M. 1981

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 333

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzugezogene Literatur

Porete, M.: Spiegel der einfachen Seele. Wege der Frauenmystik. Aus dem Altfranzési-
schen iibertragen und mit einem Nachwort und Anmerkungen von Louise Gniadinger.
Ziirich und Miinchen 1987

Quint, J. (Hg.): Meister Eckhart. Deutsche Predigten und Traktate. Ubersetzt von Josef
Quint, Miinchen 1963

Reallexikon fiir Antike und Christentum. Hg. Theodor Klauser, Bd. III, Stuttgart 1957

Reiter, P: Der Seele Grund. Meister Eckhart und die Tradition der Seelenlehre.
Wiirzburg 1993

Richards, N.: Is Humility a Virtue? In: American Philosophical Quarterly, Vol. 35,
Number 3, July 1988

Ders.: Humility. Philadelphia 1992

Ruh, K. (Hg.): Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg
1984. Stuttgart 1986

Ders.: Meister Eckhart. Theologe, Prediger; Mystiker. Miinchen 1989

Ders.: Kleinere Schriften, 2Bde. Berlin 1984

Ders: Geschichte der abendliandischen Mystik. 3Bde., Miinchen 1990-1996

Rusterholz, S.: Zum Verhiltnis von Liber Naturae und Liber Scripturae bei Jacob
Bohme. In: Jan Garewicz u. Alois Haas: Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob
Béhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden 1994, 129-147

Salaquarda, J. (Hg.): Nietzsche. Darmstadt 1996

Ders.: Nietzsche and the Judaeo-Christian tradition. In: Bernd Magnus and Kathleen
Higgins (ed.): The Cambridge Companion to Nietzsche. Cambridge 1996

Ders: Dionysos gegen den Gekreuzigten. In: Ders. (Hg.): Nietzsche, 1996, 288-323.

Schaffner, O.: Christliche Demut. Des Hl. Augustinus Lehre von der Humilitas.
Wiirzburg 1959

Schaublin, P.: Zur Sprache Jakob Boehmes. Winterthur 1963

Scheler, M.: Vom Umsturz der Werte. Leipzig 1919

Schellenberger, B. (Hg): Bernhard von Clairvaux, eingeleitet und iibersetzt von Bernar-
din Schellenberger. Olten 1982

Schelling, E: Uber das Wesen der menschlichen Freiheit. Stuttgart 1983

Ders.: Philosophie der Offenbarung. Bd. I. Darmstadt 1974

Schlatter, D.: Jesu Demut, ihre Mifideutungen, ihr Grund. In: Beitrige zur Férderung
christlicher Theologie. Giitersloh 1904, 35-93

Schlesinger, G.: Truth, Humility, and Philosophers. In: Thomas Morris (ed.): »God and
the Philosophers«. Oxford, New York 1994, 248-263.

Schmidt, R.: »Ein Text ohne Ende fiir den Denkenden«. Studien zu Nietzsche. Frankfurt
a.M. 1989.

Schmidt, R. u. Spreckelsen, C.: Nietzsche fiir Anfinger. Also sprach Zarathustra.
Miinchen 1995

Schmidt-Biggemann, W.: Das Geheimnis des Anfangs. Einige spekulative Betrachtun-
gen im Hinblick auf Béhme. In: Jan Garewicz u. Alois Haas: Gott, Natur und Mensch
in der Sicht Jacob Béhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden 1994, 113-129

Schneider, R.: Schellings und Hegels schwibische Geistesahnen. Wiirzburg 1938

Schoeller, D.: Gottesgeburt und SelbstbewufStsein. Denken der Einheit bei Meister Fck-
hart und G. W. F Hegel. Hildesheim und Berlin 1992

Scholem, G.: Die jiidische Mystik in ihren Hauptstrémungen. Frankfurt a. M. 1957

Ders.: Von der mystischen Gestalt der Gottheit. Ziirich 1963

Ders.: Uber einige Grundbegriffe des Judentums. Frankfurt a. M. 1970

334  ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzugezogene Literatur

Scholz, G.: Sprung. Zur Geschichte eines philosophischen Begriffs. In: Archiv fiir Be-
griffsgeschichte. Bausteine zu einem historischen Worterbuch der Philosophie. Be-
griindet von Erich Rothacker, herausgegeben im Auftrage der Kommission fiir Phi-
losophie und der Literatur zu Mainz. Band X1, 1967, 206-237

Schulthess, P. und Imbach, R.: Die Philosophie im lateinischen Mittelalter. Ein Hand-
buch mit einem bio-bibliographischen Repertorium. Ziirich und Diisseldorf 1996

Schulz, W.: Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik. Pfullingen 1957

Ders.: Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spitphilosophie Schellings.
Pfullingen 1975

Schiifller, I.: Bshme und Hegel. In: Jahrbuch der Schlesischen Friedrich Wilhelms-Uni-
versitit zu Breslau, Bd. 10, 1956, 4658

Selung, B.: Mitleid, Demut und Reue in der Machtethik Spinozas und Nietzsches. In-
augural Dissertation. Bonn 1926

Seuse, Heinrich: Das Buch der Wahrheit. Mittelhochdeutsch-Deutsch. Kritisch heraus-
gegeben von Loris Sturlese und Riidiger Blumrich. Hamburg 1993

Sleinis, E. E.: Nietzsche’s Revaluation of Values. A study in strategies. International
Nietzsche Studies. Urbana Chicago 1994

Smith, C.: Spiritual life as taught by Master Fckhart. The Way of Paradox. London 1987

Snow; N. : Humility. In: The Journal of Value Inquiry, Volume 29, 1995, 203-216

Spinoza, B. de: Die Ethik, Schriften, Briefe. Hg. von F. Biilow, {ibertragen von Carl Vogl.
Stuttgart 1976

Ders.: Theologisch-politischer Traktat. Auf der Grundlage der Ubersetzung von C. Geb-
hardt neu bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben von G. Gawlick. Lateinisch —
Deutsch. Hamburg 1994

Splett, J.: Der Mittler. Philosophische Voriiberlegungen zur christlichen Antwort auf die
Herausforderung Friedrich Nietzsches. In: Theologie und Philosophie 50 (1975),
161-182

Steinacker-Berghiuser, K.: Das Verhiltnis der Philosophie Ernst Blochs zur Mystik.
Marburg 1973 (Diss.Theol.)

Stern, J.: Nietzsche. London 1978

Stiehl, L.: Meister Eckharts »Buch der géttlichen Tréstung«. Studien zur Leidensphi-
losophie der spekulativen deutschen Mystik. Diss. Wien 1954

Stirnimann, H. u. Imbach R.: Eckardus Theutonicus, homo doctus et sanctus. Nachweise
und Berichte zum Prozef3 gegen Meister Eckhart. Freiburg 1992

Stoudt, J.: Sunrise to Eternity. A Study in Jakob Boehmes Life and Thought. Philadel-
phia 1957

Tauler, Johannes: Predigten Bd. T u. II. Ubertragen und herausgegeben von Georg Hoff-
mann. Finfilhrung von A. M. Haas. Finsiedeln 1978

Taylor, C.: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit. Frankfurt
a.M. 1994

Ders.: Das Unbehagen an der Moderne. Frankfurt a. M. 1995

Tesch, H.: Jakob Bshme. Lindau 1976

Theisen, J.: Predigt und Gottesdienst. Liturgische Strukturen in den Predigten Meister
Eckharts. Frankfurt a. M., Bern, New York, Paris, 1990

Theunissen, M.: Der Begriff Ernst bei Séren Kierkegaard. Freiburg und Miinchen 1958

Ders.: Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Zur Kritik des gegenwirtigen Bewufst-
seins. Berlin 1981

Ders.: Negative Theologie der Zeit. Frankfurt a. M. 1991

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 335

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Hinzugezogene Literatur

Theunissen, M. und Greve, W. (Hg.): Materialien zur Philosophie Séren Kierkegaards.
Frankfurt a. M. 1979

Thieme, K.: Die christliche Demut. Fine historische Untersuchung zur theologischen
Ethik. Gieszen 1906

Thomas von Aquin: Summa Theologica. Bd. 21 u. 22. Vollstandige, ungekiirzte deutsch-
lateinische Ausgabe der Summa Theologica, kommentiert von Josef Groner. Graz,
Wien, Kéln, 1993

Tobin, F.: Meister Eckhart: Thought and Language. Philadelphia 1986

Tongeren, P. van: Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Bonn 1989

Ueda, S.: Das Absolute Nichts im Zen, bei Eckhart und bei Nietzsche. In: Ryosuke
Ohashi (Hg.): Die Philosophie der Kyoto-Schule. Freiburg und Miinchen 1990

Upanishaden: Ubertragen und eingeleitet von A. Hillebrandt. Jena 1921

Vattimo, G.: La fine della modernita. Mailand 1985

Vélker, L.: Die Terminologie der mystischen Bereitschaft in Meister Eckharts Deutschen
Predigten und Traktaten. Inaugural Dissertation, 1964.

Wackernagel, W.: Ymagine Denudari. Ethique de UImage et Métaphysique de 1/Ab-
straction chez Maitre Eckhart. Paris 1991

Ders.: Establishing the Being of Images: Master Eckhart and the Concept of Disimagi-
nation. In: Diogenes, Nr. 162, Providence, Oxford, 1993, 77-98

Ders.: Eckhart et son Double. Mythographie d'un nom emblématique. In: Revue des
sciences religieuses. Université des sciences humaines de Strasbourg. 69 année, Nr. 2,
Avril 1995, 216-226

Ders.: Contemplata spoliari? Subimaginale Versenkung und Metaphorologie des Un-
sichtbaren bei Meister Eckhart. In: C. Brinker et al. (Hg.): Contemplata aliis tradere.
Bern 1995

Waldschiitz, E.: Meister Fckhart. Fine philosophische Interpretation der Traktate. Bonn
1978

Walsh, D.: The Mysticism of Innerworldly Fulfillment. A Study of Jakob Boehme. Flo-
rida 1983

Ders.: The Historical Dialectic of Spirit: Jacob Boehme’s Influence on Hegel. In: Robert
Perins (ed.): History and System. Hegel’s Philosophy of History. New York 1984

Walter, S.: Der Ruf aus dem Garten. Freiburg 1995

Wehr, G.: Jakob Bshme. Reinbek bei Hamburg 1985

Ders.: Meister Eckhart. Reinbek bei Hamburg 1989

Ders.: Die deutsche Mystik. Mystische Frfahrung und theosophische Weltsicht. Bern
und Miinchen 1991

Ders.: Aspekte der Wirkungsgeschichte Jakob Bshmes. In: Jan Garewicz u. Alois Haas:
Gott, Natur und Mensch in der Sicht Jacob Béhmes und seiner Rezeption. Wiesbaden
1994, 175- 197

Wein, H.: Positives Antichristentum. Nietzsches Christusbild im Brennpunkt nach-
christlicher Anthropologie. Den Haag 1962

Weischedel, W.: Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer philosophischen Theo-
logie im Zeitalter des Nihilismus. Darmstadt 1983

Weiss, P: Adventurous humility. In: Ethics, Nt. 51, April 1941, 337-348

Weiss, V.: Die Gnosis Jakob Bshmes. Ziirich 1955

Welsch, W.: Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1988

Ders.: Subjektsein heute. In: Studia philosophica 51, 1992, 153182

Wickert, U. (Hg.): Das Buch der Tugenden. Hamburg 1995

ALBER PHILOSOPHIE Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinzugezogene Literatur

Wiehl, R.: Die Frage nach dem Menschen. Zur Auseinandersetzung zwischen Jaspers
und Heidegger. In: Grethlein, Thomas u. Leitner, Heinrich (Hg.): Inmitten der Zeit.
Betriige zur europiischen Gegenwartsphilosophie. Festschrift fiir Manfred Riedel.
Wiirzburg 1996

Wilke, A.: Ein Sein — Ein Erkennen. Meister Eckharts Christologie und Samkaras Lehre
vom Atman: Zur (Un-)Vergleichbarkeit zweier Einheitslehren. Bern 1995

Worterbuch der Mystik. Hg. von P. Dinzelbacher. Stuttgart 1989

Warterbuch der philosophischen Grundbegriffe. Hg. von Fr. Kirchner. Leipzig 1911

Wolfahrt, G.: Artisten-Metaphysik. Wiirzburg 1991

Wollgast, S.: Philosophie in Deutschland zwischen Reformation und Aufklirung.
1550-1650. Berlin 1988

Woucherer-Huldenfeld, K.: Urspriingliche Erfahrung und personales Sein. Wien 1994

Zimmermann, A.: Die »Grundfrage« in der Metaphysik des Mittelalters. In: Archiv fiir
Geschichte der Philosophie. Begr. von L. Stein. In Verbindung mit Glenn Morrow
(Pennsylvania), neu hg. von Paul Wilpert. Bd. 47, 1964, 141-156

Enthohter Gott — vertiefter Mensch A- 337

18.01.2026, 11:18:30. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personen- und Sachregister

Das Sachregister enthilt Stellenverweise aus dem Text und den Fussnoten,
das Personenregister bezieht sich nur auf den Text. Zentrale Begriffe und
Namen, die zu hiufig im Text vorkommen (z.B. Demut, Mensch, Gott,
Selbst, Wille, Meister Eckhart, Jakob Béhme) sind nicht im Register enthal-

ten.

Abbild 116-118

Abgeschiedenheit 47, 55, 59, 93-94, 94,
95, 95, 99, 102, 107, 278, 280, 280-281

Adorno, Theodor 20-21

Albert, Karl 73-74

alchemistisch 131

Allmacht 51-52, 167-168, 252-254

Anfang 75, 121, 138-139, 168, 179,
195-196, 197, 203, 209, 211, 212, 214,
215, 216218, 221-223, 224, 225,227,
229, 236-238, 240, 242, 246, 256, 264

Angelus Silesius 133

Angst 163, 220, 228-229, 236, 265

Arendt, Hannah 192

Aristoteles 33,73

arm 70, 94, 250

Armut 70, 81, 94, 96, 99, 102

Augustinus 36, 39, 70, 145, 180-181, 208

Aurora 131, 135, 137, 139, 142

Aussen 91-92, 118

Avicenna 73

Baader, Franz v. 212

Band 188, 200, 224, 229, 236, 238, 242

Benz, Ernst 178

Berdjajew, Nicolai 42-43, 133, 205, 213

Bereitschaft 70-71, 95, 104, 104, 107,
111, 111, 112-113, 120, 120, 121-122,
128

Bernhard von Clairvaux 14, 37, 39

Bescheidung 266

Besitz 95

Bewegung 67, 103, 121, 125-126, 138,

338  ALBER PHILOSOPHIE

149, 153, 185, 187, 197, 198, 213, 217,
219-220, 223, 225, 227, 230, 233-234,
237,237,239, 242, 251, 257, 285, 307,
317, 322

Beziehung 47, 53, 55, 58, 63, 65, 85-87,
89-91, 92, 93, 95, 109, 111, 114

Bloch, Ernst 131, 139

Blumenberg, Hans 137

Bonheim, Giinther 173

Bose 132, 140, 142, 161, 181-182, 184,
189-193, 214, 233, 237, 245, 259, 272

Boses 42

Chaos 211

Charles Taylor 18

Christentum 286, 289, 292-293,
297-298, 305

Christus 112, 125, 126,172,178, 256,
258, 261

Contrarium 213, 221, 223, 237-238, 264

creatio 74-76

Dasein 52, 80-83, 86, 97, 109-110, 112
Denifle, Heinrich 46

Dialektik 132-133, 214, 219, 227, 235
Dienen 52

Dienst 15-16, 52

Dostojewskij, EM. 188-189, 262
Diirrenmatt, Friedrich 13, 129
Dynamik 129, 153, 198, 203, 225, 252

ebenbildlich 136, 178
Ebenbildlichkeit 136

Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ehrfurcht 247-249

Ehrlichkeit 291

Eichmann, Adolf 192

Eigendynamik 153, 185, 203, 225

Eigene 13,23, 31, 36, 44, 61, 87-88, 90,
109, 159, 163, 165, 171, 176, 180, 182,
184, 197, 200, 204, 213, 219, 222, 244,
247,250

Eigenes 274

Eigenheit 185,189, 191, 213, 219, 221,
231, 234, 242, 250-251, 257

Eigentum 163-164, 169-170, 175, 274,
277

Einheit 50-51, 62, 81-82, 114-115, 120,
123-124, 127-128, 168, 170, 172-175,
176,179, 185187, 189, 201, 213, 218,
219, 221-223, 226, 229, 231, 233-238,
241, 246, 250, 252, 255, 260, 262

Einigkeit 190, 213, 231, 250

Einung 67, 99, 107-108, 123-128

Eitelkeit 290

empfangen 43-44, 66, 68, 68, 69-70, 71,
77-78, 82-83, 83, 84, 84, 85, 89-90,
92-93, 105, 105, 126, 156

Empfinglichkeit 21,48, 66, 67,71, 86,92,
95, 97,107, 110, 122, 204, 236, 284

Empfinden 173, 211, 230, 241, 246

Empfindlichkeit 141, 172, 173, 174175,
185,187,192, 213, 214, 218, 220,
221-223, 225-226, 229-232, 235,
238-239, 241, 244, 246-248, 257

Entdusserung 90-93

Entfremdung 162, 186, 223, 228,
234-236, 245

Erfahrung 37, 45, 139-140, 173, 186, 191

Erkenntnis 22, 34, 115, 134, 138-139,
139, 147, 148, 149, 149, 150, 150, 151,
154, 168, 174, 178, 228, 267-268,
276-277,278

Erniedrigung 266

Ethik 15, 17,19, 26, 30-31, 34-35, 140,
144, 160, 174, 244, 279, 281

ethisch 19, 22, 25-26, 28, 29, 31, 35, 35,
37

Ewigkeit 138, 151, 165, 168, 174, 179,
195, 196, 203, 211, 212, 215-217, 227,
236, 243, 249, 258, 261-262

Enthohter Gott — vertiefter Mensch

Personen- und Sachregister

Feuer 160, 168, 175, 182, 185, 224, 226,
228, 232, 235,238, 249, 251, 254, 256

Feuerbach, Ludwig 136, 205, 241

Finden 211, 251

Finsternis 133, 214, 226-228, 238, 265

Flasch, Kurt 47

Freiheit 30, 41-42, 52, 62-63, 74, 88,
101, 129, 134, 144, 162, 167, 182,194,
196, 202, 203, 210, 219, 223, 233, 235,
241, 244, 244, 249, 253, 260, 261-262,
279, 281

Gadamer, H.G. 239-240

Gallilei 131

Geben 57, 68—69, 83-85, 92, 105, 122

Geburt 117-118, 120, 138, 142, 168, 197,
211,215, 217,218,229, 232, 235, 238,
248, 260-261, 262,263

Gefahr 154, 160, 162-163, 165, 182, 191,
193, 218, 233, 261

Gegenwart 24, 45, 285-287, 322

Gegenwurf 214, 221, 223, 241, 260

Gehorsam 158, 202-204, 236, 243244,
246, 250, 258

Gelassenheit 158, 160, 172, 183, 256,
259, 280, 282

Gemiit 134, 148, 173,174,179, 186,
188-189, 194, 207, 212, 214, 217, 220,
228, 230, 242, 246247, 250, 254, 260

gerecht 52, 82,116

Gerechtigkeit 52, 94, 116, 118, 156, 159,
198

Geschopf 54,72, 75, 83, 87, 89, 96, 108,
110, 125, 156, 158, 160, 189, 251

Gnadenwahl 143-144, 159, 175, 190,
194, 216, 234, 240, 242, 250

Gnosis 132

Goethe, JW. 133

Gottesbezug 49, 54-55, 58, 66, 79, 90,
102, 105, 108, 109-110

Gottesgeburt 118, 120-123, 125-126,
128

Gottesgewalt 266, 275

Gottheit 49,50-51, 5355, 59, 65, 66—69,
84-85, 94, 96, 117, 122123, 127, 128,
137-138, 142, 183, 217, 223, 249-250,
258

A- 339

18.01.2026, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personen- und Sachregister

Grund 54, 59, 64, 71, 96, 105, 110, 211,
214-215, 221,223, 225, 231, 258, 265

Grunsky, Hans 205, 211-212, 215, 236,
246, 263

Gute 50,120, 141, 156, 161, 181-182,
189-190, 194-195, 214, 225,233,237,
245-246, 254, 263

Haas, Alois 145, 305

Harmonie 258,263

Hiarte 296, 300, 306, 313, 317, 319

Hartmann, Nikolai 253

Hegel, GW.E 23,121, 133, 136, 206, 208,
213,227,229,238,257, 264

Heidegger, Martin 23,27, 75,79, 82,139,
301, 308-310, 313-314

Himmel 46, 50, 75, 80, 83, 88, 117, 122,
128, 136, 138, 143, 158-159, 161, 164,
166, 176, 186, 194, 243, 250, 258

Hingabe 247-249, 268

Hochmiitig 58

Hoffart 185-186, 190, 229-230

Hohe 49, 59, 61, 65-69, 71, 80

Holle 50, 128, 142, 161, 164, 186, 189,
194,199, 233, 257, 262

Holzhey, Helmut 139

Hume, David 31

humiliare 157

humilitas 16, 19, 28-29, 31-32, 35-36,
40, 57, 61-64

humility 21, 25, 28-31, 34, 39, 61-62

Ichgebundenheit 88, 101-102
imago 137, 178-179, 196, 230, 236
Individualismus 19

innen 90-91, 110, 119

James, William 44

Jaspers, Karl 24, 287, 306-307
Jesus 39, 43

Johannes von Damaskus 73

kabbalistisch 131

Kanz, Heinrich 25, 36-37

Kierkegaard, Séren 24, 46, 100

Kohler, Georg 192

Kreatur 138, 141, 142,172,183,
189-190, 216, 217, 241, 248, 257

340 ALBER PHILOSOPHIE

Kreaturen 52, 55, 69, 78, 89, 110, 117,
127

Leben 19, 45, 50, 54, 57, 60, 68, 80, 82,
83, 87, 89, 90, 94, 98-99, 104, 109-110,
113, 141, 142, 147, 154, 162, 171,
183-184, 187-190, 193-194, 198, 203,
226, 229, 230, 232-233, 234, 235, 238,
246, 250, 254, 256, 264, 265

Ledigkeit 280

Leere 38, 63, 70-71, 75-76, 81, 280

Leiden 42, 100, 104, 107-113, 278

Licht 137-139, 141, 142, 147-149, 155,
159, 166-168, 170, 175, 186-187, 189,
194, 197, 200, 214, 226-227, 229,
233-235, 238, 243, 251, 254, 259, 263,
265

Liebe 37, 40, 43, 48, 51, 54, 55, 85, 87,
109, 122-123, 124, 126, 127, 142, 148,
158-159, 168,169, 170, 172, 174-176,
179, 185-186, 189-190, 194, 197-198,
200, 221, 232, 233, 237, 238, 239-240,
243-245, 247-248, 251-253, 253, 254,
255,257, 261, 262, 264-265, 268-269,
275,277,279, 282

Lucifer 249-252, 254-255, 259-260

Luther, Martin 44-45, 155-159, 280

Macht 106-107, 266

Magnus, Bernd 300

Manstetten, Rainer 73

Melissus 73

Metaphysik 21, 72-73, 82, 130, 134, 140,
143, 168, 176, 223-224

Mieth, Dietmar 280

Mitteilung 74, 7678, 82, 84

Moderne 19-20

Moral 288,291-294, 297-299

- b 296

Musil, Robert 21

Mystik 130, 132-133, 144, 155, 202, 247

Mystiker 46—48

Natur 53, 54-55, 57, 58-59, 68, 81,
83-84, 94, 98, 117, 123-124, 125, 126,
129-130, 136, 139-140, 159, 172, 178,
180-182, 198, 210-211, 216-217, 221,

Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224, 225, 228, 231, 233, 235, 241,
244-248, 250-251, 254-255, 256, 265

Neuzeit 129-130

neuzeitlich 129, 131, 213

Newton, Isaac 131

Nichtigkeit 13,21

Nichts 74-75, 75,76, 78, 82, 95, 95, 98,
100, 101, 102, 129, 137, 151, 152, 153,
154-155, 157, 161, 165, 169, 171-172,
174,175,177, 183, 188, 190, 196, 200,
203, 209, 210-212, 214, 216, 218-219,
221,225,227,229,232, 238, 245, 247,
259, 267,269, 271, 273,276,277

Niedrigkeit 26, 39, 41, 157

Nietzsche, Friedrich 26-27, 31, 45, 76,
191, 201-203, 218, 233, 285

Nihilismus 288, 297, 300, 304305, 307,
310

Nikolaus von Kues 129, 137, 149-150,
153

Notwendigkeit 54-55, 60, 65, 67, 84,
121, 163, 198, 202, 207, 218, 224,
233-234, 244, 246, 264

Novalis 133

Offenbarung 114, 118, 120-121, 126,
127, 128, 134, 141, 156, 169-170,
172-173, 176, 217, 217, 223-225,
230-234, 238, 239, 240, 242, 245, 249,
250, 252, 256, 260-262, 264

Offenheit 44, 165, 186, 261

Ordnung 26-27, 36, 41, 67, 136, 185,
250, 284

Paracelsus 131, 280

paradox 18, 30-31, 37, 58, 122-123, 215,
222,236,261

Parmenides 73, 75

Partikular 171-172

Paulus 43-45

Pippin, Kathleen 300

Plotin 208, 227, 261

postmodern 20-21

Praxis 149, 155, 171, 264

Prinzip 129, 154, 170, 182, 184, 189, 189,
190-191, 193-194, 197-198, 200,
224-225, 227-230, 231, 232-233, 235,
238,239, 242, 244, 245,249, 252, 255

Enthohter Gott — vertiefter Mensch

Personen- und Sachregister

Qual 20, 42

Qualitat 168, 170, 173, 179, 181,
184-186, 191-192, 197, 206, 228, 230,
233-234, 237, 238, 242, 246,249, 255,
260, 262,273, 275-276, 277

Quelle 80, 127

Richards, Norvin 61-63

Schaublin, Peter 154, 266

Scheler, Max 25, 36, 37, 38, 39, 44

Schelling, Friedrich 64, 133, 194-195,
260

Schiedlichkeit 141, 175, 217, 221-223,
226,239, 256

Scholastik 130, 137

scholastisch 73, 136, 207

Schopenhauer, Arthur 201

Schépfer 51-52, 54, 72, 74, 79, 125-126,
128, 137, 156, 158, 209, 211

Schépfung 137-138, 141, 195, 225

Schuld 53-54, 56, 64

Schwiche 20-21, 26, 34, 45, 266-268

Sein 37, 45, 50, 53-54, 68, 69,71, 72, 73,
74-77,78-82, 83-85, 88—89, 92,
103-104, 113, 116, 128

Selbstaufgabe 268

Selbstbegierde 152, 164, 171, 175,
177-178, 180, 231

Selbstbesitz 81

Selbstbewusstsein 27-29, 121, 131, 164,
212

Selbstbezogenheit 19

Selbstbezug 82, 87, 90, 91, 94, 96, 99,
102, 105, 108-109, 163, 165, 184, 192,
200, 218, 220, 236, 241, 247

Selbstlosigkeit 87-88, 101-102, 150

Selbstoffenbarung 119, 126, 127, 237,
244, 249

Selbstsucht 187, 230, 235-236, 243, 245

Selbstiiberwindung 200, 207, 231, 242

Selbstverhaltnis 19, 53, 111, 153,
162-165, 169, 184, 248, 263, 283

Selbstverlust 28, 38-39, 44, 63

Selbstverstindnis 58, 63, 91, 100, 105,
118, 134, 136, 146, 151, 252

Selbstvertrauen 29, 53

Selbstwert 28, 266, 270

A 341

18.01.2026, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Personen- und Sachregister

Sinnlichkeit 173

Sklaven 286,293-294

Sohn 85-86,91, 112, 116-117, 118-119,
121, 123, 125-126, 257

Sokrates 24

Spannung 54-56, 132, 151, 153, 155,
163, 166, 207, 223, 224, 228, 230, 233,
236, 241, 255, 264, 266, 273, 277, 279,
283

Spekulation 22-24, 65, 107, 136, 143,
155,173, 178, 205, 208, 233, 259, 264

Spiegel 138, 168, 178

Spiel 141, 239, 240, 241, 242, 243, 246,
256, 258, 261

Spinoza, Baruch 31-32, 207, 209, 244

Sterben 129, 163, 165, 171, 190-191,
197,198, 201, 226, 232, 234

Stolz 14, 32, 34, 37, 45

Sucht 163, 216, 220, 230-232

Siinde 41-44, 52, 157, 160, 167, 180,
182-183, 192, 255, 255

Tauler, Johannes 102, 280

Theogonie 144, 165, 167, 212, 232-233,
243, 257, 260

theologisch 16, 39, 41-42, 136, 206, 211,
244, 259

Theosophie 132

Theunissen, Michael 168

Thomas von Aquin 32-34, 39, 46,
280

Tiefe 45, 49-50, 65-70, 93

Tod 141, 142, 154, 156, 158,172,177,
183-184, 189, 190, 191, 196, 197, 198,
200, 202, 226,230, 232, 234, 235, 238,
239, 242, 252, 256,257, 259

Transformation 171,172, 177,179, 195,
196, 197198, 204, 219, 236-238, 251,
255

trinitarisch 85, 91, 124

Tugend 13, 15, 16, 19, 25, 29-32, 36-37,
40, 50, 93, 103, 106, 128, 155, 176, 263,
289, 299, 305

342  ALBER PHILOSOPHIE

Umkehrung 59, 99

Umwandlung 59

Umwertung 289, 295, 319

Ungrund 168, 173, 210, 212, 214-215,
216, 224-225,227, 230, 231, 232-234,
236-238, 245-246, 263, 265

Universal 144, 197, 213, 256

Unterschied 53, 59, 66, 81, 96-97, 124,
127,213, 224-225, 227, 262, 282

Ursache 72, 80, 83, 115, 118

Ursprung 74, 77, 83, 110, 116, 126-127,
132,161,162, 181, 211, 228, 234

Vater 85-86, 91, 97, 116117, 118, 119,
123,126

Verantwortung 22, 42, 140, 194, 263

Vernichten 61, 92, 103

Vernunft 138, 147, 149, 154, 160, 179,
208, 217, 240

Vorbild 66, 116-117

Wahrheit 15, 23, 25-27, 37

Wahrnehmung 140, 153, 155, 160, 164,
168,169, 170,173, 174,179, 181,
183-184, 190, 193-194, 207,212, 213,
245, 249

Walter, Silja 266

Weischedel, Wilhelm 209

Welsch, Wolfgang 20

Werk 54, 102-108, 113-114, 117118,
120, 125, 137

Wert 289, 291-292, 298

Wiedergeburt 141, 167, 198, 236, 261

Wiederkehr 287, 300, 302, 304, 305-306,
307,308, 310-311, 321, 322

Wille zur Macht 302, 308, 316-318, 320

Willensfreiheit 166, 178, 196

Wurzel 15, 17, 31, 46, 50-51, 85, 128

Zeit 58, 151, 165, 168, 179, 211, 218, 261

Zorn 160, 162, 168, 186, 187,190, 194,
199, 200, 226, 229, 230, 237-238, 243,
245,251, 254, 255, 257

Donata Schoeller Reisch

18.01.2028, 11:18:30.


https://doi.org/10.5771/9783495997475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1.  Das Problem mit der Demut
	I.  Zur Dissonanz einer Dissertation über Demut
	II.  Näheres zur Motivation
	III.  Demut und Denken
	IV.  Zu den Schwierigkeiten um die Demut
	1.  Gedanken vorweg
	2.  Aspekte der ethischen Debatte
	3.  Blick zurück
	4.  Andere Ansätze
	5.  Theologische Muster

	V.  Überleitung

	2.  Meister Eckharts einende Demut
	I.  Annäherungsversuch
	II.  Wieso Demut?
	1.  Ein Vergleich
	2.  Empfängliche Tiefe, gebende Höhe
	3.  Seinsmitteilung
	4.  Nochmals: Wieso Demut?

	III.  Über die Schwierigkeit, demütig zu werden
	1.  Was heisst Selbstlosigkeit?
	2.  Der bezuglose Bezug des Abgeschiedenen
	3.  Zur Aussichtslosigkeit von selbst, selbstlos zu werden
	4.  Demut als »Gotteswerk«

	IV.  Bereitschaft und Leiden
	1.  Bereitschaft
	2.  Leiden
	3.  Bereitschaft zum Leiden
	4.  Warum?

	V.  Offenbarungsträchtige Demut
	1.  Deus est intellectus
	2.  Offenbarungsentbergung
	3.  Paradox der Demut


	3.  Jakob Böhmes offenbarende Dynamik der Demut
	I.  Überleitende Bemerkungen
	1.  Von Eckhart zu Böhme
	2.  Einleitendes zur Denkeigenart Böhmes

	II.  Aspekte des Böhmeschen Demutsbegriffs
	1.  Demut als Bedingung eines universalen Denkanspruchs
	2.  Spannungsfeld der Demut
	3.  Weitere Freilegung in Absetzung von Luther

	III.  Gefahrenzone Mensch
	1.  Ambivalentes Selbst
	2.  Imago dei in Demut
	3.  Imago irae ohne Demut
	4.  Ende der Ichheit als Anfang Gottes: zur Transformationsleistung der Demut

	IV.  Wirklichkeit als Gottesgeschehen
	1.  Einstieg
	2.  Gottdenken als Selbstdenken
	3.  Von Einheit zu Eigenheit
	4.  Die Empfindlichkeit des Unterschieds
	5.  Von Eigenheit zu Einigkeit
	6.  Demut als Regel und Empfindlichkeit des Gottesspiels
	7.  Demutsverweigerung als Offenbarungsblockade
	8.  Abschliessende Überlegung


	4.  Demutsspannung: Zusammenfassende Bemerkungen Vergleich von Eckhart und Böhme
	Anhang: Fernes Echo. Nietzsches Verhältnis zur Demut (Ein Versuch zu Nietzsche mit Eckhart und Böhme)
	I.  Verlogen und krankhaft: umgewertete Demut
	II.  Die Demut Zarathustras
	III.  Parallelen
	IV.  Härte versus Tiefe der Demut
	V.  Die unüberwindbare Selbst-Überwindung des Willens zur Macht
	VI.  Demutsdurchbruch

	Primärquellen und ihre Abkürzungen
	Hinzugezogene Literatur
	Personen- und Sachregister

