
Einleitung 

»Spiritualität ist in aller Munde – das zeigt sich im alltäglichen Sprachgebrauch 
ebenso wie in Buchläden, auf Social Media und in der Wissenschaft.« Mit der Nen
nung dieser oder einer ähnlichen Beobachtung beginnen zahlreiche Texte, die sich 
in der Praktischen Theologie und ihrem interdisziplinären Umfeld mit ›Spirituali
tät‹ befassen.1 

Ein Grund hierfür mag darin liegen, dass der Begriff ›Spiritualität‹ selbst stark 
positiv konnotiert ist. Dies gilt über den wissenschaftlichen Diskurs hinaus auch für 
den allgemeinen Sprachgebrauch. Heinz Streib und Barbara Keller stellen Ergebnis
se einer Studie dar, die eindrücklich zeigt, wie deutlich diese positive Zuschreibung 
ausgeprägt ist: Wenn Befragte den Begriffen »Religion« und »Spiritualität« unter
schiedliche Eigenschaftsbegriffe zuordnen sollen (z.B. hart – weich, hübsch – häss
lich), zeigt sich, dass die positiv besetzten Eigenschaften jeweils eher der »Spiritua
lität« denn der »Religion« zugeordnet werden.2 Alltagssprachlich ist ›Spiritualität‹ 
offenbar ein positiv besetzter Begriff. 

Dieser findet auch in Theologie und Kirche großen Anklang, wie die drei volumi
nösen Bände »Handbuch Evangelische Spiritualität« (2017–2020) belegen, die Peter 
Zimmerling im Zusammenhang des Reformationsjubiläums herausgab und die je
weils mit einem Geleitwort ehemaliger EKD-Ratsvorsitzender versehen sind. Un
ter den Überschriften »Geschichte«, »Theologie« und »Praxis« umfassen die Bän
de zahlreiche Beiträge zu unterschiedlichsten Aspekten evangelischer ›Spirituali
tät‹. Was er unter ›Spiritualität‹ versteht, definiert eingangs zunächst Zimmerling 
selbst und auch in den einzelnen Beiträgen wird formuliert, was die unzähligen 
Autor*innen jeweils unter ›Spiritualität‹ verstehen. Es werden dabei bewusst ganz 

1 Prominent vgl. z.B. Peter Zimmerling, Evangelische Spiritualität. Wurzeln und Zugänge, Göt
tingen 2003, 5. Häufig wird auch Regina Polak genannt (Regina Polak, Megatrend oder Me

gaflop? Zur Wiederentdeckung von Spiritualität, in: Diakonia 37 (2006), 386–392), z.B. von 
Sabine Bayreuther, Meditation. Konturen einer spirituellen Praxis in semiotischer Perspekti
ve (APrTh 43), Leipzig 2010, 303.306. 

2 Vgl. Heinz Streib/Barbara Keller, Was bedeutet Spiritualität? Befunde, Analysen und Fallstu
dien aus Deutschland (Research in contemporary religion 20), Göttingen 2015, 56–58. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

unterschiedliche Akzentuierungen gesetzt.3 Insgesamt wird so deutlich zum Aus
druck gebracht, dass ›Spiritualität‹ vielfältigen Anschluss für die Forschung bietet 
und dass Landeskirchen ebenso wie die EKD Interesse am Begriff zeigen. 

Zugleich findet sich in anderen Veröffentlichungen – im praktisch-theologi
schen ebenso wie im interdisziplinären Kontext auch über die Theologie hinaus – 
starke Zurückhaltung gegenüber dem Begriff ›Spiritualität‹. Hier wird unter an
derem die Begründung angeführt, dass Begriffe wie ›Religion‹ und ›Frömmigkeit‹ 
deutlich umfassender ausgearbeitet seien und ›Spiritualität‹ eher eine spezifische 
Akzentuierung derselben vornehme, statt ein separates Phänomen zu beschreiben.4 
Für den wissenschaftlichen Sprachgebrauch wird ›Spiritualität‹ dementsprechend 
als problematischer Begriff angesehen. So lehnt z.B. im theologischen Lexikon 
»Religion in Geschichte und Gegenwart« (RGG) der Kirchenhistoriker Ulrich Köpf 
den Spiritualitätsbegriff ab, weil er wenig aussage.5 Zu einem ähnlichen Fazit 
kommt auch der Mediziner Pär Salander, der eher methodisch darlegt, warum 
›Spiritualität‹ im Vergleich zu ›Religion‹ nichts Neues zu bieten habe: »So, when 
looking behind the curtain, there probably is not much to see.«6 Für Salander führt 
das übliche Vorgehen, erst die ganze Bandbreite der Definitionen von ›Spiritualität‹ 
aufzeigen, um dann eine eigene aufzustellen, die ausschließlich mit dazu passend 
ausgewählten Ergebnissen belegt wird, zu keinem Erkenntnisgewinn.7 

Wie ist von Seiten der Praktischen Theologie mit diesem ambivalenten Befund 
der breiten Rezeption des Spiritualitätsbegriffs einerseits und der Ablehnung des
selben andererseits sinnvoll umzugehen? Welche weiteren Begründungen für eine 
praktisch-theologische Rede von ›Spiritualität‹ gibt es, die über die reine Beobach
tung ihrer breiten Verwendung im aktuellen Diskurs hinausgehen? 

Die folgende Studie geht zunächst von der Grundannahme aus, dass Praktische 
Theologie den Begriff ›Spiritualität‹ mit Gewinn verwenden kann, wenn sie dabei 
verschiedene Anforderungen an einen hilfreichen Spiritualitätsbegriff reflektiert. 

3 Vgl. Peter Zimmerling, Das Handbuch Evangelische Spiritualität. Ideen und Vorgeschichte, 
in: Ders. (Hg.), Handbuch Evangelische Spiritualität (Bd. 1), Göttingen 2017, 15–21: 18. Hier 
formuliert Zimmerling so: »Ich verstehe unter Spiritualität den äußere Gestalt gewinnenden 
gelebten Glauben, der die drei Aspekte rechtfertigender Glaube, Frömmigkeitsübung und 
Lebensgestaltung umfasst. Evangelische, d.h. vom Evangelium geprägte Spiritualität wird 
dabei durch den Rechtfertigungsglauben sowohl motiviert als auch begrenzt.« (Ebd.). 

4 Vgl. Kristian Fechtner, Mild religiös. Erkundungen spätmoderner Frömmigkeit, Stuttgart 
2023, 35f; Streib/Keller, Was bedeutet Spiritualität, 14f; Michael Utsch/Constantin Klein, Reli
gion, Religiosität, Spiritualität. Bestimmungsversuche für komplexe Begriffe, in: Constantin 
Klein/Hendrik Berth/Friedrich Balck (Hg.), Gesundheit – Religion – Spiritualität. Konzepte, 
Befunde und Erklärungsansätze, Weinheim/München 2011, 25–45: 35f. 

5 Vgl. Ulrich Köpf, Art. Spiritualität I. Zum Begriff, in: RGG4 7 (2004), 1589–1591: 1590. 
6 Pär Salander, The Emperor’s New Clothes: Spirituality. A Concept Based on Questionable On

tology and Circular Findings, in: Archive for the Psychology of Religion 34 (2012), 17–32: 25. 
7 Vgl. a.a.O., 21f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 15 

Dies vorausgesetzt, steht ihr mit ›Spiritualität‹ ein Begriff zur Verfügung, durch den 
sie spezifische Phänomene bezeichnen kann, die ihren Aufgabenbereich betreffen. 

Damit grenzt sich die Studie sowohl von Positionen ab, die ›Spiritualität‹ gänz
lich ablehnen, als auch von jenen, die ›Spiritualität‹ ausschließlich auf Basis »ihrer 
synkretistischen Beliebigkeit«8 verstehen und nicht weiter danach fragen, ob ›Spi
ritualität‹ eine spezifische theologische Deutung benötigt oder ermöglicht oder was 
der Begriff im praktisch-theologischen Diskurs genau austrägt. Dennoch seien bei
de Extrempositionen – die Ablehnung des Begriffs ebenso wie seine unkritische Re
zeption – hier genannt, um das Diskursfeld in seiner Breite zu umreißen. Sie ver
deutlichen, dass eine intra- und interdisziplinär allgemein anerkannte Definition 
von ›Spiritualität‹ nicht existiert und auch nur schwer vorstellbar ist.9 

Auch der Versuch, sich dem Begriff ›Spiritualität‹ über seine historische Ent
wicklung anzunähern und seine Bedeutung etymologisch und auf diese Weise prä
ziser zu fassen, führt zu diesem Ergebnis: Nach Simon Peng-Keller stellt die in der 
praktisch-theologischen ebenso wie in der interdisziplinären Literatur zu ›Spiritua
lität‹ verbreitete Darstellung der Begriffsgeschichte von ›Spiritualität‹ anhand zwei
er Traditionslinien – einer französischen und einer angelsächsischen – und ihre 
entsprechende binäre Deutung eine Verkürzung dar.10 Denn die Tradition und da
mit das Begriffsverständnis von ›Spiritualität‹ sind deutlich vielschichtiger. So zeigt 
Peng-Keller, dass der französische Begriff spiritualité ursprünglich eben keine mo
nastische Theologie bezeichnete – wie häufig behauptet –, sondern eine eher unter 
Laien verbreitete Form mystischer bzw. quietistischer Frömmigkeit.11 Erst im 18. 

8 Sabrina Müller, Religiöse Erfahrung und ihre transformative Kraft. Qualitative und herme

neutische Zugänge zu einem praktisch-theologischen Grundbegriff (Praktische Theologie im 
Wissenschaftsdiskurs 29), Berlin/Boston 2023, 1. 

9 Zu diesem Fazit kommen vor allem die heftig um Definitionen und Operationalisierungen 
ringenden Religionspsychologen. Vgl. u.a. Herman Westerink, Der Spiritualitätsbegriff in 
der Religionspsychologie und in den Gesundheitswissenschaften. Kontext und Problemana

lyse, in: Christian Danz/Michael Murrmann-Kahl, Zwischen Geistvergessenheit und Geistver
sessenheit. Perspektiven der Pneumatologie im 21. Jahrhundert (Dogmatik in der Moderne 
7), Tübingen 2014, 161–174: 169 und Utsch/Klein, Bestimmungsversuche, 40. 

10 Vgl. Simon Peng-Keller, Zur Herkunft des Spiritualitätsbegriffs. Begriffs- und spiritualitäts
geschichtliche Erkundungen mit Blick auf das Selbstverständnis von Spiritual Care, in: Spiri
tual Care 3,1 (2014), 36–47: 36. Die Darstellung der Begriffsgeschichte von ›Spiritualität‹ an
hand zweier Traditionslinien erarbeitete zentral Christoph Bochinger, »New Age« und mo

derne Religion. Religionswissenschaftliche Analysen, Gütersloh 1994, 377. Sie wird auch ak
tuell vielfach in der Praktischen Theologie und ihrem interdisziplinären Kontext rezipiert, 
vgl. z.B. Fechtner, Mild religiös, 31–33; Sabine Hermisson, Spirituelle Kompetenz. Eine quali
tativ-empirische Studie zu Spiritualität in der Ausbildung zum Pfarrberuf (Arbeiten zur Re
ligionspädagogik 60), Göttingen 2016, 26 und Utsch/Klein, Bestimmungsversuche, 33f. 

11 Vgl. Peng-Keller, Zur Herkunft des Spiritualitätsbegriffs, 39f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

Jahrhundert wurde der Begriff wieder positiv konnotiert; diese positive Zuschrei
bung setzte sich jedoch erst im 20. Jahrhundert durch.12 Auch die These einer hier
von eindeutig unterscheidbaren zweiten, angelsächsischen Traditionslinie ist nach 
Peng-Keller fragwürdig. Denn das entscheidende französische Werk von François 
Saudreau wurde bereits früh ins Englische übersetzt und auch der englische Be
griff »spirituality« selbst, wie ihn für den deutschen Bereich einflussreich Christoph 
Bochinger definierte, kann als »Amalgam aus unterschiedlichen Traditionen«13 be
zeichnet werden. Peng-Keller kommt zu der Schlussfolgerung: 

»Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass die Genealogie von spiritua
lity über verschiedene Stränge zurück zu einer mystischen Bewegung führt, die 
im 17. Jahrhundert als ›nouvelle spiritualité‹ beschrieben wurde. In der vielstimmi

gen Rede von spirituality klingt ein mystischer Ton an, der über die französische 
Mystik zurück zur frühchristlichen Geisterfahrung führt. Für das 20. Jahrhundert 
sind sowohl verschieden parallel laufende Entwicklungslinien zu beobachten als 
auch komplexe Amalgamierungen, in denen die christliche Prägung oft verblasste 
und durch hinduistische, buddhistische oder theosophische Bezüge ersetzt wur
de. Der Begriff ›spirituality‹ ist so gesehen nicht unter-, sondern überbestimmt.«14 

Vor allem die Beobachtung der Überbestimmung von ›Spiritualität‹ steht im Hinter
grund der folgenden Überlegungen: Es scheint unmöglich, eine allgemeingültige 
Definition von ›Spiritualität‹ für die Praktische Theologie aufzustellen, die ange
messen präzise ist und zugleich allen Kontexten, in denen sie intradisziplinär wie 
interdisziplinär verwendet wird, gerecht wird. Eng damit verbunden ist außerdem 
die Annahme, dass es nicht gewinnbringend ist, einen Spiritualitätsbegriff für die 
Praktische Theologie zu formulieren, der seine Verwendung in interdisziplinären 
Kontexten außer Acht lässt. Auch wenn der Fokus nachfolgend auf der Praktischen 
Theologie liegt, muss für die Analyse der Rede von ›Spiritualität‹ der interdiszipli
näre Spiritualitätsdiskurs mit im Blick sein, um der Deutungsvielfalt und Überbe
stimmung von ›Spiritualität‹ Rechnung zu tragen. 

12 Vgl. a.a.O., 40. 
13 A. a. O., 41. Bochinger definiert spirituality als eine »eine sich auf innere Erfahrung berufende, 

vollmächtige und freigeistige Haltung gegenüber religiösen Fragen, die sich im Gegensatz 
zur ›dogmatischen Religion‹ traditioneller Christlichkeit sieht« (Bochinger, »New Age« und 
moderne Religion, 386). 

14 Peng-Keller, Zur Herkunft des Spiritualitätsbegriffs, 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 17 

Zielsetzung 

Die Spannweite der Deutungen und Bedeutungen des Begriffs ›Spiritualität‹ stellt 
sich als extrem breit gefächert und heterogen dar. Die wissenschaftliche Debatte 
ist jedoch darauf angewiesen, mit möglichst präzisen Begrifflichkeiten zu arbeiten. 
Ziel dieser Studie ist es deshalb, den Raum, in dem die Rede von ›Spiritualität‹ in der 
Praktischen Theologie erfolgt, genauer zu beschreiben und eine Strukturierung des 
praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurses vorzunehmen (wer verwendet den 
Begriff wann, warum und wie). Daran anschließend gilt es, eine reflektierte Position 
zur Rede von ›Spiritualität‹ einzunehmen und von da aus die Chancen und Grenzen 
des Begriffs für die Praktische Theologie abzuwägen. 

Forschungsfragen und Vorgehensweise 

Mit dieser Zielsetzung verbunden ist in methodischer Hinsicht die Herausforde
rung, sich von einzelnen Argumentationen zur Definition von ›Spiritualität‹ zu di
stanzieren, um größere Zusammenhänge in den Blick bekommen zu können. Die
ser Schritt ist notwendig, um den Blickwinkel auf ›Spiritualität‹ in der Praktischen 
Theologie zu weiten und gemeinsame Denkfiguren und Argumentationslinien zwi
schen verschiedenen Texten und in unterschiedlichen Kontexten wahrnehmen zu 
können. Nur so kann – im Wissen um die Unmöglichkeit einer endgültigen Defi
nition – aus der Vielfalt der Definitionen von ›Spiritualität‹ ein Zugewinn für den 
Diskurs erwachsen, der mehr ist als eine bloße Beschreibung von konkreten Unter
schieden und eine nicht ausreichend begründete positive Bewertung von Differen
zen. 

Dieses Anliegen der Distanzierung und eine daraus resultierende konkrete 
methodische Vorgehensweise finden sich in unterschiedlichsten Ausprägungen 
im Kontext von Diskurstheorie und Diskursanalyse. Dabei zeigt sich: Nicht zum 
ersten Mal werden ›Spiritualität‹ und Diskursanalyse miteinander in Verbindung 
gebracht. Es wird deshalb eingangs zu fragen sein, wie sich diese Verknüpfungen 
von ›Spiritualität‹ und Diskurs in der Vergangenheit darstellten und was dies für 
die aktuelle Fragestellung nach ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie austrägt 
(Kap. I). 

In Anlehnung daran und im Abgleich mit der oben genannten Zielsetzung ist 
anschließend die Vorgehensweise im Hinblick auf die Forschungsfragen zu Spiri
tualitätsdiskursen in der Praktischen Theologie zu entwickeln (Kap. II), die sich aus 
dem Ziel der Studie ergeben. Denn um den Raum, in dem die Rede von ›Spiritua
lität‹ stattfindet, genauer zu beschreiben und zu ordnen und die Vorteile und die 
Herausforderungen der Rede von ›Spiritualität‹ für die Praktische Theologie auszu

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Katja Dubiski: Vieldeutige Spiritualität 

loten, sind verschiedene Schritte notwendig. Oder anders formuliert: Die genannte 
Zielsetzung impliziert zwei Fragerichtungen. 

Erstens steht die Frage im Zentrum, wie der Begriff ›Spiritualität‹ von wem ver
wendet wird: Worauf bezieht sich jemand mit der Rede von ›Spiritualität‹? Wer zielt dabei 
auf was, wenn von ›Spiritualität‹ die Rede ist? Wie stellt sich die entsprechende Argumentati
on dar und welche Konsequenzen hat sie? 

Es geht also zunächst darum, eine Systematisierung von aktuell in der Prakti
schen Theologie und in ihrem interdisziplinären Kontext diskutierten Definitionen 
und Bedeutungszuschreibungen von ›Spiritualität‹ vorzunehmen (Kap. III und IV). 
Dazu dient die Analyse von Zielsetzungen, Begründungsmustern und Argumen
tationsweisen sowie deren Konsequenzen in der Praktischen Theologie und ihrem 
interdisziplinären Kontext. Ausgehend von konkreten Argumentationen in ausge
wählten Texten sind dabei vor allem übergeordnete Argumentationslinien von In
teresse, um der Bedeutungsstruktur von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie 
auf die Spur zu kommen. Für die Darstellung ist es anschließend notwendig, die 
erhobenen übergreifenden Denkfiguren und Argumentationslinien detailliert aus 
den analysierten Texten abzuleiten und auf diese Weise schlüssig zu belegen. Die
se ausführlich zu begründende und darzustellende Systematisierung der Rede von 
›Spiritualität‹ mündet in ein Fazit, das deutlich macht, welche übergeordneten Fak
toren für die verschiedenen Definitionen von ›Spiritualität‹ eine Rolle spielen. Diese 
Systematisierung und die ihr vorausgehende Analyse bilden den Hauptteil der Stu
die. 

Zweitens geht es um die Frage, was die Ergebnisse der Analyse theologisch für 
den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs bedeuten: Wie sind die erhobenen 
Faktoren, die sich – auch im Abgleich mit dem interdisziplinären Kontext – als entscheidend 
für den praktisch-theologischen Spiritualitätsdiskurs erwiesen haben, theologisch zu deuten? 

Es schließt sich an die deskriptive Analyse deshalb eine theologische Reflexion 
an (Kap. V). Dabei wird vor allem danach gefragt, welche Kriterien für einen Spiri
tualitätsbegriff notwendig sind, damit dieser aus praktisch-theologischer Perspek
tive hilfreich und gewinnbringend ist. Es geht hier darum, Aspekte einer Theolo

gie der Spiritualität auszuarbeiten, die verdeutlichen, worin das Spezifikum sowie 
die Vor- und Nachteile der Rede von ›Spiritualität‹ in der Praktischen Theologie be
stehen. Ein Fazit fasst die Erkenntnisse zusammen. 

Zwei Hinweise zur Vorgehensweise seien vorab noch benannt: 
Zum einen wird ›Spiritualität‹ nachfolgend in einfache Anführungszeichen ge

setzt.15 Diese Darstellung ist als fortdauernde Bewusstmachung des Konstruktcha

15 Analog setze ich nachfolgend auch immer wieder ›Religion‹ und ›Religiosität‹ sowie erho
bene Denkfiguren und die Benennung der Subdiskurse in einfache Anführungszeichen, um 
auch deren Konstruktcharakter zu betonen. Ich übernehme diese Vorgehensweise zu ›Spi
ritualität‹ von Heinz Streib und Barbara Keller, die auf diese Weise den wissenschaftlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 19 

rakters von ›Spiritualität‹ zu verstehen, auf dem das besondere Augenmerk dieser 
Studie liegt. 

Zum anderen bemühe ich mich um gender-inklusive Formulierungen. Wo im
mer dies geht, ohne den Inhalt im Hinblick auf ›Spiritualität‹ zu verzerren, werden 
inklusive Formulierungen auch da verwendet, wo die Positionen anderer dargestellt 
werden. Dies ist deshalb möglich und angemessen, da ›gender‹ in den dargestell
ten Zusammenhängen an keiner Stelle explizit thematisiert wird, sondern durchge
hend als Teil von Normalität verstanden wird – die ich wiederum als eine inklusive 
verstehen und mitgestalten möchte. 

Begriff ›Spiritualität‹ von dem unterscheiden, was »Menschen auf der Straße« (Streib/Keller, 
Was bedeutet Spiritualität, 19) mit »Spiritualität« bezeichnen. Auch Astrid Reglitz setzt in ih
rer Studie ›Spiritualität‹ in einfache Anführungszeichen, begründet dies aber nicht (vgl. As
trid Reglitz, Erklären und Deuten, Glaubenspraxis in diskursanalytischer und systematisch- 
theologischer Perspektive [Theologie – Kultur – Hermeneutik 12], Leipzig 2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431283-002 - am 13.02.2026, 20:10:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431283-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

