Stephan Stetter

Sden und Ernten: Quantentheorie sozial- und
(welt-)gesellschaftstheoretisch weitergedacht

Der Beitrag setzt sich wiirdigend-kritisch mit Alexander Wendts Monografie
»Quantum Mind and Social Science« auseinander. Im ersten Teil diskutiere ich die
vielfiltigen und instruktiven erkenntnistheoretischen Ertréige der von Wendt iiber-
zeugend dargelegten Vereinigung physikalischer und sozialer Ontologie. In An-
kniipfung an die quantentheoretischen Uberlegungen Wendts arbeite ich hierbei in
»Quantum Mind« nicht thematisierte, aber fiir die weitere Debatte meines Erach-
tens essenzielle Bezugspunkte zu radikal-konstruktivistischen Erkenntnistheorien
heraus, insbesondere zur soziologischen Systemtheorie. Dies ist, wie ich im zweiten
und dritten Teil ausfiihre, zielfiihrend, da der Bezug unter anderem zur soziologi-
schen Systemtheorie — und der mit ihr verbundenen soziologischen Weltgesell-
schafistheorie — dabei hilft, zwei Schwachstellen auf dem gut bestellten Feld der
Erkenntnistheorie a la Wendt anzugehen. Erstens die aus sozialtheoretischer Sicht
bei Wendt ungeniigende Unterscheidung zwischen Gesellschaft und Bewusstsein.
Zweitens das gesellschaftstheoretisch und globalhistorisch nicht iiberzeugende,
weil allzu eng gefasste Bild globaler Gesellschaft/Politik, das Wendt zeichnet. Hier
wdre anzusetzen, um neben den von Wendt erfolgreich gesdten erkenntnistheoreti-
schen Quantenkeimen auch sozial- und gesellschaftstheoretisches »Heu« einzufah-
ren.

1. Einleitung
»N’Abend, Wellenreiter, saach wie jeht et dir«!

Im Folgenden setze ich mich wiirdigend-kritisch mit Alexander Wendts Monogra-
fie »Quantum Mind and Social Science« (Wendt 2015) (im Folgenden »Quantum
Mind«) auseinander. Im ersten Teil meines dreigliedrigen Beitrages diskutiere ich
ausgewdhlte erkenntnistheoretische Ertrige der von Wendt angestrebten (Wie-
der-)Vereinigung von physischer und sozialer Ontologie. Wendt ist in dieser Hin-
sicht ein erfolgreicher Sdmann. Sein theoretischer Entwurf iiberzeugt, und wer sich
einer ernsthaften erkenntnistheoretischen Auseinandersetzung iiber die Grundlagen
und die Einheit physischer, biochemischer, psychischer und sozialer Realitét nicht
verweigern mochte, wird an den Theorieangeboten Wendts nicht vorbeikommen.
An ausgewihlte quantentheoretische Uberlegungen Wendts anschlieBend, arbeite
ich hier vor allem in »Quantum Mind« nicht thematisierte, aber fiir die weitere De-

1 BAP 1982: »Wellenreiter« aus dem Album »Vun drinne noh drusse«, Text und Musik: K.
Heuser und W. Niedecken.

188 Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen
23.Jg. (2016) Heft 2, S. 188 — 206, DOI: 10.5771/0946-7165-2016-2-188

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

batte meines Erachtens essenzielle Bezugspunkte zu radikal-konstruktivistischen
Theorien heraus, insbesondere zur soziologischen Systemtheorie — die ihrerseits zu-
mindest kursorisch auf quantentheoretische Uberlegungen Bezug nimmt. Ich fokus-
siere im Wesentlichen auf die Ahnlichkeit der quantentheoretischen Analyse von
Wellenfunktion/Wellenkollaps bzw. Kohirenz/Dekohirenz mit Uberlegungen der
Systemtheorie zur Unterscheidung von Potenzialitdt/Aktualisierung. In der Gesamt-
schau formuliert Wendt einen Metakonstruktivismus, eine nicht zu hintergehende
Beobachtungsabhingigkeit aller Realitdt, das heilit physischer, biochemischer, psy-
chischer und sozialer Prozesse. Die Schnittstellen mit radikal-konstruktivistischen
Theorien in den Sozialwissenschaften sind, wie ich im zweiten und dritten Teil
weiter ausfiihren werde, daher weiterfithrend, da der Bezug zu unter anderem der
soziologischen Systemtheorie — und der mit ihr verbundenen soziologischen Welt-
gesellschaftstheorie — dabei hilft, zwei Schwachstellen auf dem erkenntnistheore-
tisch ansonsten gut bestellten Feld a la Wendt anzugehen.

Im zweiten Teil des Beitrages fiihre ich aus, dass Wendts Sozialtheorie die onto-
logische Differenz zwischen psychischer und sozialer Ontologie — sprich zwischen
Bewusstsein und Gesellschaft — nicht ausreichend herausarbeitet. Dies gibt seiner
Argumentation nicht nur einen bisweilen eschatologischen Touch (was zu verkraf-
ten ist), sondern greift gerade mit Blick auf ein besseres Verstidndnis der Differen-
zierung psychischer und sozialer (sowie biochemischer) Evolution, inklusive deren
Koevolution, auch sozialtheoretisch zu kurz. Alternative Theorieangebote, wie un-
ter anderem Uberlegungen aus der soziologischen Systemtheorie, die mit Wendt
die Einheit aber eben auch — gegen Wendt — die Eigenstandigkeit physischer, bio-
chemischer, psychischer und sozialer Prozesse als jeweils eigenstindiger, emergen-
ter »Realitdtsebenen« (Luhmann 1997: 36) betonen, konnen hier Abhilfe schaffen.
Wendt gelingt es, mit anderen Worten, also nicht, die Ausdifferenzierung sozialer
und psychischer Ontologie, die Einheit und Differenz der Evolution von Bewusst-
sein und Gesellschaft zu erfassen. Wie ich argumentiere ergibt sich Wendts »psy-
chischer Reduktionismus« (Luhmann 1998: 39) aus einer fehlenden Unterschei-
dung von Sprache (Sinn) als gemeinsamen Referenzpunkt fiir Bewusstsein und Ge-
sellschaft und Kommunikation/Diskurs als spezifischem Merkmal sozialer Ontolo-
gie, verstanden als operatives »Netzwerk« (Luhmann 1990: 65) miteinander
verkniipfter Kommunikationen/Diskurse, die Gesellschaft als emergentes Phéno-
men konstituieren. Gesellschaft als emergentes Phdnomen ist zwar mit Kontextbe-
dingungen wie Leben und Bewusstsein eng verbunden, verfiigt aber eben auch tiber
eine eigene Evolutionsgeschichte (vgl. Luhmann 1990: 23-34).

Im dfritten Teil fiihre ich hierauf aufbauend aus, dass Wendts Argumentation mit
Blick auf die Analyse der (modernen) Gesellschaft zu einem merkwiirdig »diinnen«
empirischen und gesellschaftstheoretischen Verstidndnis sozialer und politischer
Evolution fiihrt. Neben der beeindruckenden Rezeption quantentheoretischer Lite-
ratur hitte »Quantum Mind« eine ebenso vertiefte Auseinandersetzung mit soziolo-
gisch-historisch informierten Sozial- und Gesellschaftstheorien gutgetan. Sicherlich
war Wendts Ziel mit dem vorliegenden Buch vor allem eine quantentheoretische
Wende in den Sozialwissenschaften einzulduten — die Limitierung auf diese The-

2/2016 189

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

matik ist daher aus pragmatischer Sicht nachvollziehbar, vor allem auch wenn die
lange Dauer der Entstehung des Werkes noch zusitzlich in Betracht gezogen wird.
Aber diese pragmatischen Uberlegungen konnen die Probleme nicht iibertiinchen,
die sich daraus ergeben, dass Wendts soziale Welt in Ermangelung einer Auseinan-
dersetzung mit Sozial- und Gesellschaftstheorie in empirisch und theoretisch zu
eindimensionalen staats- und subjektzentrierten Gedankenwelten gefangen bleibt,
wie dies ja auch fiir einen nicht unbetrdchtlichen Teil der Theorien der Internationa-
len Beziehungen (IB) gilt. Wendts Buch setzt so gesehen in seinen gesellschafts-
theoretischen Ableitungen des viel versprechenden erkenntnistheoretischen Ansat-
zes die vielfach beschworene Krise der IB-Theorie (Dunne et al. 2013) fort, die
sich in einer fehlenden Auseinandersetzung mit historischen Details einerseits und
einer fehlenden gesellschaftstheoretischen Befdhigung »Sociologese« (Manning
1975) zu sprechen andererseits ausdriickt. Eine Theorie von Gesellschaft und Poli-
tik in der menschlichen Zivilisationsgeschichte, wie sie unter anderem die Weltge-
sellschaftstheorie als globalhistorisch informierte Differenzierungstheorie formu-
liert, kann genau an dieser Stelle weiterhelfen. Sie lenkt den Blick insbesondere auf
die durchaus quantentheoretisch deutbare Evolution von Macht, Herrschaft und
Konflikt in einem sich auf unvorhersehbare Weise ausdifferenzierenden weltpoliti-
schen System.

2. Erkenntnistheoretische Quantenspriinge

Die zentrale Stirke von »Quantum Mind and Social Science« liegt vor allem auf
erkenntnistheoretischer Ebene. Genauer gesagt, der diesbeziiglich vorgenommenen
— von Wendt allerdings zu implizit gehaltenen — quantentheoretischen Begriindung
der Notwendigkeit konstruktivistischer Theoriebildung in sowohl den Sozial- als
auch den Naturwissenschaften. Wendts Uberlegungen zur Zusammenfiihrung so-
zialer und physischer Ontologie — in Abgrenzung zum sozialwissenschaftlichen Po-
sitivismus einerseits und dem naturwissenschaftlichen Materialismus der klassi-
schen Physik andererseits — sind vor allem an den Stellen iiberzeugend, an denen
Uberlegungen zu den von Wendt quantentheoretisch gedeuteten Bedingungen des
Zustandekommens von Materialitit, Leben, Bewusstsein und Gesellschaft ange-
stellt werden. Wendt hebt an dieser Stelle zwei zentrale Aspekte hervor: Zum einen
unterstreicht er mithilfe der Theoriefigur von Wellenkollaps bzw. Dekohdrenz die
Kontingenz und Beobachtungsabhingigkeit physischer, biochemischer, psychischer
und sozialer Realitdt. Zum anderen unterstellt er eine gemeinsame Referenz dieser
Realitatswelten auf einen ihnen zugrunde liegenden und nicht zu hintergehenden
Kontext: wave functions, also Wellenfunktionen bzw. Quantenkohdrenz. Wendt be-
tont, mit anderen Worten, die Einheit dieser in Sozial- und Naturwissenschaften zu
lange als getrennte Quasi-Universen behandelten Realititskontexte. Er beschreibt
deren Einbettung in einen gemeinsamen Horizont, einer »underlying monistic reali-
ty« (Wendt 2015: 129), also einer aller Realitit zugrunde liegenden Quantenkoha-
renz.

190

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

Die von Wendt sorgféltig und iiberzeugend vorgenommene Einfithrung quanten-
theoretischer Uberlegungen in einen sozialwissenschaftlichen Theoriediskurs kann
als Beleg der wissenschaftssoziologischen These Rudolf Stichwehs angesehen wer-
den, dass derzeit eine schrittweise Abnutzung von Abgrenzungsritualen zwischen
verschiedenen akademischen Wissenskulturen beobachtet werden kann. Wendts
Monografie ordnet sich nahtlos ein in »eine komplexe Welt interdisziplindren For-
schens, in der sich seit mindestens fiinf Jahrzehnten eine oszillatorische Bewegung
zwischen Natur- und Humanwissenschaften« (Stichweh ohne Datum: 14) sowie
den Sozialwissenschaften vollzieht. Ahnlich wie in Wendts quantentheoretischen
Uberlegungen verfolgen auch andere multidisziplinire Grenzginge zwischen die-
sen Wissenschaftskulturen, wie unter anderem der Hirn-, Kognitions-, Informati-
ons- oder Evolutionsforschung, das Wendt’sche Ziel »[...] to cumulate deeper,
theoretical knowledge« (Wendt 2015: 1) {iber das Zusammenspiel des Physischen
und des Sozialen (sowie biochemischer und psychischer Prozesse). Jedenfalls hat
das Sich-aufeinander-Einlassen unterschiedlicher Wissenskulturen, wie dies Stich-
weh hervorhebt,

»[...] eine intensive kognitive und konzeptuelle Dynamik zwischen Human- und Natur-
wissenschaften freigesetzt [...], die in ihrer Intensitdt und Produktivitét historisch neu ist
und die alle Ideologeme der Abgrenzung, der prinzipiellen epistemischen Differenz und
der angeblichen Uberlegenheit der einen oder der anderen Seite entbehrlich macht«
(Stichweh ohne Datum: 13).

Auf genau dieser Welle schwimmt, wenn man dies so sagen will, auch Wendts
quantentheoretische Begriindung der Einheit der physischen und sozialen Welt.
Wendts Forderung, das bequeme aber nicht iiberzeugende » Two-Sciences Settle-
ment« (Wendt 2015: 13) zwischen Sozial- und Naturwissenschaften aufzugeben, ist
somit Teil eines derzeit zu beobachtenden groBeren Trends in der Evolution der
(modernen) Wissenschaft. Wendts Theorieentwurf ist in diesem Zusammenhang,
das obige Zitat Stichwehs paraphrasierend, intensiv und produktiv — will heif3en:
mit Blick auf die Tiefe der Auseinandersetzung mit quantentheoretischen Uberle-
gungen erkenntnistheoretisch duferst anregend — sprich: intensiv — und fiir wissen-
schaftliche Anschlusskommunikation (Wiirdigung und Kritik) ausgesprochen einla-
dend — das heif3t produktiv.

Ich werde an dieser Stelle keine Zusammenfassung der quantentheoretischen
Uberlegungen Wendts vornehmen konnen (s. hierzu Albert 2016 in diesem Forum).
Ich méchte vielmehr auf die oben angestellte Beobachtung der erkenntnistheoreti-
schen Nihe zwischen Wendts quantentheoretischen Erwédgungen einerseits und (ra-
dikal) konstruktivistischer Theoriebildung in den Sozialwissenschaften andererseits
hinweisen, deren Schnittstellen in zukiinftiger Forschung noch stérker herausgear-
beitet werden sollten. Es lassen sich wichtige Bezugspunkte zu unterschiedlichen
radikal-konstruktivistischen Theorien ausmachen. Albert verweist hier auf Deleuze,
auch eine Nidhe zu Foucault als einem »historian of the quantum kind« (Kroker
1994: 270) lieBe sich problemlos aufzeigen; ich gehe auf diese Nahe zum Foucault
“schen Poststrukturalismus im Folgenden noch ein. Ich werde im weiteren Verlauf
aber vor allem auf in »Quantum Mind« nicht rezipierte, aber fiir die weitere Debatte

2/2016 191

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

meines Erachtens wichtige Bezugspunkte zu einer weiteren radikal-konstruktivisti-
schen Theorie, namentlich der soziologischen Systemtheorie, eingehen, da mir hier
die Anschlussméglichkeiten in theoretischer, methodischer und empirischer Hin-
sicht besonders deutlich ausgeprigt zu sein scheinen. Und dies nicht nur wegen
vereinzelter Verweise Niklas Luhmanns und anderer systemtheoretischer Autorin-
nen und Autoren auf eine erkenntnistheoretische Nihe zwischen System- und
Quantentheorie, etwa hinsichtlich der strukturellen Ahnlichkeit der Kritik der
vklassischen« Physik in der Quantentheorie und der Kritik »alteuropdischen« sozi-
alwissenschaftlichen Denkens in der Systemtheorie. Oder hinsichtlich des von
Quantentheorie und radikal-konstruktivistischen Theorien geteilten erkenntnistheo-
retischen Heureka! »der Instrumentenabhéngigkeit jeder Beobachtung — bis hin zur
Quantenphysik«, wie Luhmann (1998: 1118), Quantentheorie und Systemtheorie
also explizit in einen erkenntnistheoretischen Bezugsrahmen stellend, betont. Denn
diese Instrumentenabhingigkeit jeder Beobachtung bedingt, dass mit Blick auf so-
ziale und physische Ontologie weder »in der Fremdbeobachtung noch in der Selbst-
beobachtung [...] die gesamte Realitit [...] erfait werden« (Luhmann 1998: 1118)
kann, was im Sinne Wendts durchaus als Verweis auf eine »hinter« jeder Beobach-
tung liegende, unbeobachtbare Realitét in Form von Wellenkohidrenz gelesen wer-
den kann.

Zwei Beriihrungspunkte zwischen Wendts Quanteniiberlegungen und unter ande-
rem der soziologischen Systemtheorie als Vertreterin eines radikal-konstruktivisti-
schen Ansatzes in den Sozialwissenschaften erscheinen mir erkenntnistheoretisch
besonders relevant zu sein. Zum einen ist dies die Ahnlichkeit der quantentheoreti-
schen Konzepte von Wellenkohirenz/Wellenkollaps mit Uberlegungen der System-
theorie zur Unterscheidung von Potenzialitdt/Aktualisierung — und der hiermit ver-
bundenen, nicht zu hintergehenden Beobachtungsabhingigkeit aller sozialen und
physischen Realitit. Zum anderen wire die Notwendigkeit einer integrierten Lesart
physischer, biochemischer, psychischer und sozialer Ontologie zu nennen. So ist al-
so, erstens, eine in der Systemtheorie wie oben dargestellt sogar explizit benannte
Nihe des soziologischen Beobachtungsbegriffs zur quantentheoretischen Theoriefi-
gur der Dekohdrenz, das heiflt des Entstehens von (beobachteter) Realitdt zu kon-
statieren. In der Systemtheorie iibernimmt das Konzept der »Aktualisierung« die
Funktion der Dekohérenz, das heiBt die Uberfiihrung des Mediums Sinn in konkre-
te, aber kontingente Formen. Aktualisierung ist die eine Seite einer Unterschei-
dung, namentlich der Unterscheidung zwischen Aktualisierung und Potenzialitt,
bzw. Form und Medium. Potenzialitit bezeichnet einen unerschopflichen, aber
nicht beobachtbaren medialen Horizont, den Luhmann im Anschluss an Spencer
Brown als »unmarked space« (Luhmann 2001a: 224) — oder, noch nédher an quan-
tentheoretischen Uberlegungen als »unkorperliche Materie« (Luhmann 2001a: 242)
beschreibt. Es verwundert daher nicht, dass Luhmann konstatiert: »[...] man ge-
langt auf diese Weise schlielich zur Quantenphysik« (Luhmann 2001a: 232), denn
sowohl Aktualisierung in der Systemtheorie als auch Dekohirenz (Wellenkollaps)
in der Quantentheorie verweisen darauf, dass »alles Beobachten eine Grenzzie-

192

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

hung, einen Schnitt durch die Welt, eine Verletzung des »unmarked space« voraus-
setzt und erzeugt« (Luhmann 2001a: 224).

Einen vergleichbaren Zugang wihlt auch Dirk Baecker, der im Anschluss an Da-
vid MacKay eine systemtheoretische Lesart einer Quantentheorie der Information
vornimmt. Denn MacKay zeigt, so Baecker,

[...] »dass es mindestens zwei Quanten der Information gibt, ein strukturelles Quantum,
das auf die >Freiheitsgrade« der Information verweist, und ein metrisches Quantum, das
die )Anzahl der »atomaren Fakten< angibt, die die Information enthalt« (Baecker 2016:
124).

Die Analogie zur Unterscheidung Aktualisierung/Potenzialitiat bzw. Wellenkoha-
renz/-kollaps dringt sich auch hier auf. Denn ob wir es nun Aktualisierung, Deko-
hirenz oder, mit Baecker, Fakten nennen und dies von Potenzialitit, Kohdrenz oder
Freiheitsgraden unterscheiden: Es geht jeweils um die Wahrscheinlichkeit der »Do-
mestikation des Unwahrscheinlichen« (Luhmann 1990: 256), der Uberfiihrung ei-
nes unbeobachtbaren, medialen Zustandes in eine beobachtete, kontingente Form.
Potenzialitét ist mithin ein Horizont, ein »endloser, also unbestimmbarer Verwei-
sungszusammenhang, der aber in bestimmter Weise zugénglich gemacht und repro-
duziert werden kann« (Luhmann 1998: 50-51), namentlich durch das Markieren
einer Unterscheidung, sprich einer Beobachtung. Radikaler Konstruktivismus und
Quantentheorie gehen zusammengefasst also gemeinsam davon aus, dass die Welt
nicht »dinghaft« (Luhmann 1998: 148) im positivistisch-materialistischen Sinne ist,
sondern vielmehr durch »eine Hintergrundunbestimmtheit (>unmarked space«), die
Objekte erscheinen und Subjekte agieren« (Luhmann 1998: 147) ldsst, gekenn-
zeichnet ist. Dieses Erscheinen von Objekten und Subjekten bedarf dabei immer
der Beobachtung, oder anders ausgedriickt: der Konstruktion von Wirklichkeit
durch Beobachtung. Wie die Quantentheorie, so verweist auch der radikale Kon-
struktivismus somit auf die grundlegende und nicht zu hintergehende Beobach-
tungsabhéngigkeit und Kontingenz jeglicher Realitdt. In diesem Sinne konnen
Wendts quantentheoretische Uberlegungen aus erkenntnistheoretischer Perspektive
als Spielart von dhnlichen Uberlegungen in radikal-konstruktivistischen Theorien,
wie unter anderem der Systemtheorie, verstanden werden — ja sogar, da Wendt die
Einheit sozialer, biochemischer, physischer und psychischer Ontologie betont, als
Vorschlag fiir eine Art Metakonstruktivismus aller Realitit.

Hier liegt denn auch die zweite Schnittstelle zwischen Wendts Uberlegungen und
der soziologischen Systemtheorie, die ich herausheben mochte. Dies ist die im Un-
tertitel von »Quantum Mind« angesprochene Vereinigung von physischer und so-
zialer Ontologie. In der Tat verzichten die meisten sozialwissenschaftlichen Theori-
en, auch wenn sie Annahmen iiber das »Wesen« des Menschen oder die Bedeutung
der natlirlichen Umwelt fiir Gesellschaft machen (klassisch: Aron/Lowenthal
1986), auf eine hinreichend genaue Bestimmung des Verhéltnisses sozialer und
physischer bzw. sozialer und psychischer Ontologie. Die Systemtheorie interessiert
sich in diesem Kontext insbesondere flir den Zusammenhang von Bewusstsein und
Gesellschaft, also psychischer und sozialer Ontologie, und sieht beide Dimensionen
in den gleichen Kontext von Hintergrundunbestimmtheit eingebettet, namentlich

2/2016 193

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

einem gemeinsamen Bezug auf das Medium Sinn. Luhmann weist jedenfalls —
Wendt hier dhnlich — mit Blick auf psychische und soziale Ontologie den Gedan-
ken, Bewusstsein und Gesellschaft »existierten substantiell getrennt« (Luhmann
1990: 37) zuriick und deutet an, dass dies auch fiir das Verhéltnis psychischer und
sozialer Systeme einerseits und physischer und biochemischer Prozesse anderer-
seits gelten konnte (s. a. Luhmann 1990: 17). In genau diese Richtung scheint mir
nun Wendts Rezeption der Theorie des élan vital zu gehen, die von ihm als eine
von physischen, biochemischen, psychischen und sozialen Prozessen gemeinsam
geteilte Hintergrundbedingung konzipiert wird. Wendt formuliert also, zusammen-
gefasst, in » Quantum Mind« eine allgemeine Theorie des Konstruktivismus, der die
soziale und physische Welt umspannt. Wer sich einer ernsthaften erkenntnistheore-
tischen Auseinandersetzung mit den Grundlagen physischer, biochemischer, psy-
chischer und sozialer Realitit und ihrer Einheit nicht verweigern mochte, wird an
dem quantentheoretischen Konstruktivismus Wendts nicht vorbeikommen.

3. Sozialtheoretische Weiterungen

Wie oben ausgefiihrt, fokussiert Wendt vor allem auf einen Materie, Leben, Be-
wusstsein und Gesellschaft iiberspannenden Horizont. Er thematisiert die von die-
sen Realitdtsebenen geteilte, aber unbeobachtbare Potenzialitit, die er quantentheo-
retisch als Wellenkohdrenz deutet. So instruktiv dies ist, so problematisch ist es
dann aber, dass Wendt es versdumt, neben dieser Gemeinsamkeit auch die Diffe-
renzen dieser Realitdtsebenen systematisch herauszuarbeiten. Zu wenig Augenmerk
wird auf deren jeweilige Ausdifferenzierung und Evolution gelegt, also dem je ei-
genen Umgang mit dem »Schock« des Wellenkollapses auf jeder dieser Realitéts-
ebenen. Nicht zuletzt die Evolutionstheorie zeigt, dass Strukturbildung auf Grund-
lage der kontingenten Reproduktion eigener Elemente stattfindet, wir es also mit
einer hohen Eigendynamik und Komplexitit einmal ausdifferenzierter Systeme zu
tun haben. Dies legt es nahe, neben der geteilten Potenzialitidt — die es durchaus
plausibel erscheinen ldsst, Menschen als »walking wave functions« (Wendt 2015:
37) zu beobachten — auch die einem System eigenen Formen der Aktualisierung
von Realitdt zu untersuchen. An die soziologische Systemtheorie anschliefend
kann diese Dynamik der Ausdifferenzierung von Realitétsebenen als Evolution sich
selbst reproduzierender, emergenter Systeme verstanden werden: so unter anderem
die biochemische Evolution von Leben, die physische Evolution der materiellen
Welt, die kognitive und normative Evolution des Bewusstseins und eben die soziale
Evolution der Gesellschaft.

Im Folgenden mochte ich vor allem auf das Verhiltnis von Bewusstsein und Ge-
sellschaft eingehen. Mein zentrales Argument ist, dass diese beiden Realitdtsebenen
bei Wendt nicht ausreichend in ihrer Unterschiedlichkeit erfasst und mithin zu ein-
seitig mit Blick auf den umspannenden Horizont der Quantenkohérenz diskutiert
werden. In »Quantum Mind« ist fiir den Zusammenhang von Bewusstsein und Ge-
sellschaft — aber auch Leben im Allgemeinen — die Idee einer panpsychischen »[...]

194

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

unobservable, non-material life force« (Wendt 2015: 131), die als élan vital ver-
standen wird, zentral. Zumindest fiir den Zusammenhang zwischen Gesellschaft
und Bewusstsein kommt dann noch eine quantentheoretische Deutung von Sprache
hinzu, denn »[...] in the quantum view language in each of our heads is a superpo-
sition of potential meanings that are actualized only by its collapse in speech acts«
(Wendt 2015: 234; eigene Hervorh.). Dies sollte aber nicht dazu fiithren, dass, wie
Wendt es unter Rekurs auf das Konzept der Intersubjektivitit macht, Gesellschaft
iiber ihre Integration in einen panpsychischen und wesentlich iiber Sprache struktu-
rierten Horizont definiert wird. Denn somit wird nicht nur ignoriert, »was ein empi-
risches Bewuftsein wirklich zu leisten vermag« (Luhmann 1998: 1028). Wendt un-
terschétzt, was sozialtheoretisch schwerer wiegt, auch die grundlegende Differenz
zwischen Gesellschaft und Bewusstsein. Beide Realititsebenen mogen auf einen
gemeinsamen Quantenhorizont verweisen und tliber die Verfligbarkeit von Sprache
miteinander verbunden sein. Bewusstsein(e) und Gesellschaft reagieren aber auf
sprachliche »lrritationen in unterschiedlichen Resonanzwellen« (Luhmann 1990:
59). Ein Fokus auf diese unterschiedlichen Resonanzwellen lenkt dann aber den
Blick auf Bewusstsein und Gesellschaft als emergente Systeme mit einer je eigenen
Ausdifferenzierungsgeschichte — ein konzeptionell notwendiger Schritt, den Wendt
zu gehen versdumt. Er entwirft anstelle dessen einen sozialtheoretisch amorphen
und ungenauen Gesellschaftsbegriff, der einem der klassischen sozialwissenschaft-
lichen Moderne nicht untypischen »psychische[n] Reduktionismus« (Luhmann
1998: 39) anhingt und daher auch konzeptionell kaum iiber das sozialtheoretische
»dead end of inter-subjectivity« (Jacobi 2015: 255) hinauskommt.

Dies soll natiirlich nicht heiflen, dass die Analyse einer Bewusstsein und Gesell-
schaft umfassenden Realitdtsdimension, wie Wendt sie vornimmt, unterlassen wer-
den sollte. Es ist durchaus iiberzeugend, auf die bei Wendt quantentheoretisch ge-
fasste Einheit physischer, biochemischer, psychischer und sozialer Evolution zu
verweisen. Die gilt also auch fiir das Verhéltnis von Bewusstsein und Gesellschaft.
So ist das Ent- und Bestehen von Gesellschaft auf »nervos vibrierende Gehirne und
quirliges BewuBtsein vieler angewiesen« (Luhmann 2001b: 114). Wahrnehmung —
also die Operationsweise des Bewusstseins — ist ein wichtiger Faktor fiir das Zu-
standekommen von Gesellschaft. Ohne Wahrnehmung durch das Bewusstsein vie-
ler wiirden weder wissenschaftliche Texte noch Opern und Gemilde entstehen,
noch Leidenschaft, Gewinn- oder Machtstreben erklarbar sein. Ohne Personen mit
Bewusstsein also keine Gesellschaft und Gleiches gilt fiir die physischen und bio-
chemischen Kontextbedingungen von Gesellschaft: Ohne die Materialitit unseres
Planeten Erde und ohne in DNA gespeicherte genetische Codes gibe es auch keine
Gesellschaft (vgl. Luhmann 1990: 29). Aber fiir den Aufbau gesellschaftlicher
Komplexitit — also die soziologische million-dollar-Frage: Wie ist Gesellschaft
moglich? — reicht subjektive Wahrnehmung und deren transzendentaltheoretisch-
moderne Mythologisierung in Konzepten wie Intersubjektivitdt oder panpsychi-
sches Bewusstsein nicht aus. Gerade weil intersubjektives Verstehen in der Gesell-
schaft aufgrund der operativen SchlieBung des Bewusstseins — die Gedanken sind
frei, wer kann sie erraten! — nicht stattfindet, braucht Gesellschaft fiir den Aufbau

2/2016 195

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

eigener Komplexitit einen spezifischen Reproduktionsmechanismus. Denn »man
kann [...] nicht wahrnehmen, wie andere wahrnehmen, sondern nur, dafl andere
wahrnehmen« (Luhmann 2001b: 129). Radikal-konstruktivistische Theorien fokus-
sieren daher, die linguistische Wende umfassend rezipierend, auf Grundbegriffe
wie »Kommunikation« (Systemtheorie) oder »Diskurs« (Poststrukturalismus). Bei
allen Unterschieden im Detail ist hiermit Vergleichbares gemeint. Namlich, dass
Gesellschaft und Bewusstsein, bei aller Verbundenheit, {iber eigendynamische und
daher unterschiedliche operative Reproduktionsmechanismen verfiigen: Wahrneh-
mung aufseiten des Bewusstseins, Kommunikation/Diskurs aufseiten der Gesell-
schaft. Aus diesem Grund verweist Luhmann auch darauf, dass Gesellschaft »durch
eine Beschreibung der beteiligten Mentalzustéinde beschrieben werden konnte — mit
der einzigen Ausnahme der Autopoiesis der Kommunikation selber« (Luhmann
1990: 38-39), also des operativen Reproduktionsmechanismus, der die Eigendyna-
mik der Evolution von Gesellschaft bedingt. Oder wie Foucault es ganz dhnlich
ausdriickt: »[...] die diskursiven Formationen haben nicht dasselbe Historizitdtsmo-
dell wie der Lauf des Bewulitseins oder die Linearitit der Sprache« (Foucault 1981:
241). Durch den Bezug auf (panpsychisches) Bewusstsein und Sprache entgeht
Wendt dieses eigendynamische Historizititsmodell der Gesellschaft — seine Sozial-
theorie der Gesellschaft ist hierdurch unterkomplex.

Zentral fiir eine origindre Theorie des Sozialen ist mithin der Kommunikations-
bzw. Diskursbegriff und nicht der bewusstseins- und sprachzentrierte (und ge-
schichtslose) Zugang, den Wendt wihlt. Richtig ist, dass die Wechselbeziehung
zwischen Bewusstsein und Gesellschaft wesentlich »durch Sprache ermoglicht«
(Luhmann 1990: 23) wird. Insofern kann Wendt bis zu dem Punkt gefolgt werden,
dass Sprache ein von Bewusstsein und Gesellschaft geteiltes Hintergrundrauschen
ist, das sowohl Wahrnehmungen im Bewusstsein als auch Kommunikation/Diskur-
se in der Gesellschaft evoziert. Aber die Evolution von Gesellschaft vollzieht sich
dann eben nicht durch eine panpsychische Kraft, die Bewusstseine von Menschen
(und anderen Lebewesen, Pflanzen und sogar Materie, s. Wendt 2015, Teil II, Kap.
5 bis 7) miteinander verbindet, sondern iiber Kommunikation als Eigenleistung von
Gesellschaft. Denn sonst wiirde Telepathie fiir den Aufbau gesellschaftlicher Kom-
plexitét reichen und die Gesellschaft hitte auf die Erfindung einer so vorausset-
zungsvollen Form wie Kommunikation und aufwendige evolutionire Errungen-
schaften wie Schrift, Buchdruck und elektronische Verbreitungsmedien verzichten
konnen. Dies impliziert also zweierlei: erstens, dass man in der Sozialtheorie »von
Sprache auf Kommunikation [oder Diskurs; eigene Anm.] als Grundbegriff umstel-
len muB« (Luhmann 1990: 51). Zweitens, dass die aus der »alteuropdischen« politi-
schen Philosophie stammende »transzendentaltheoretische Deutung« (Luhmann
1998: 1027-1028) des Subjektbegriffs durch den semantischen Rettungsakt der Ein-
filhrung eines »Begriff[s] der Intersubjektivitit aufgegeben werden« (Luhmann
2001b: 129) muss. Anders ausgedriickt: »[...] alle Begriffe, mit denen Kommuni-
kation beschrieben wird, miissen daher aus jeder psychischen Systemreferenz her-
ausgelost und lediglich auf den selbstreferentiellen ProzeB der Erzeugung von
Kommunikation durch Kommunikation bezogen werden« (Luhmann 1990: 24).

196

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

»Quantum Mind« versdumt es, eine solche Bestimmung von Kommunikation bzw.
Diskurs als selbst-referenziellem, das heif3t von Bewusstsein zu unterscheidendem
Antriebsmotor der Evolution von Gesellschaft vorzunehmen.

Die Stiarke von »Quantum Mind« liegt zweifelsohne darin, die Einbettung dieser
und anderer Realitdtsebenen in einen gemeinsamen, hier quantentheoretisch gedeu-
teten Horizont plausibel dargelegt zu haben. Die Differenzierung von Bewusstsein
und Gesellschaft hitte aber wesentlich genauer herausgearbeitet werden miissen.
Nur durch die Behandlung beider Dimensionen — Einheit und Differenz — kann die
Gleichzeitigkeit der Ungleichzeitigkeit der Evolution von physischer Welt, Leben,
Bewusstsein und Gesellschaft hinreichend komplex beschrieben werden. Fiir die
Bestimmung des zweifelsohne gegebenen ko-konstitutiven Verhiltnisses dieser
Realitédtsebenen bietet sich unter anderem das von der soziologischen Systemtheo-
rie verwendete Konzept der strukturellen Kopplung an, das genau zum Ziel hat,
»ein Verhiltnis der Gleichzeitigkeit, also kein Kausalverhéltnis« (Luhmann 1990:
38) in der Evolution emergenter Systeme, die {iber selbst-generierte Dynamiken der
Reproduktion verfiigen, zu beschreiben: »Wie schon im Verhéltnis von Bewuftsein
und Leben« ist auch im Verhéltnis von Bewusstsein und Gesellschaft »die struktu-
relle Kopplung ein Verhiltnis der Gleichzeitigkeit« (Luhmann 1990: 43). Diese
Gleichzeitigkeit kann daher auch als Ko-Evolution von Bewusstsein und Gesell-
schaft beschrieben werden, was sich unter anderem mit Blick auf die Evolution
normativer contstraints auch gesellschaftstheoretisch fruchtbar machen lisst, denn
Bewusstseine und Gesellschaft evolvieren, wie dies Brunkhorst (2014) am Beispiel
normativer Evolution im Kontext der verschiedenen Rechtsrevolutionen der
(Vor-)Moderne aufzeigt, in bemerkenswerter Parallelitit. Es ist daher in vielen
Kontexten zu beobachten, dass »die Evolution [...] strukturelle Kopplungen einrich-
ten [muss], [...] wenn es gelingen soll, autopoietische Systeme auszudifferenzieren«
(Luhmann 1990: 41), das heifit, Systeme mit hoher Eigendynamik der evolutiven
(Selbst-)Reproduktion, wie etwa Leben, Bewusstsein und Gesellschaft, die sich —
wie etwa Gesellschaft durch Kommunikation — durch immer wieder neue Verkniip-
fung der eigenproduzierten Elemente zu reproduzieren. Dies gilt im Ubrigen auch
fiir die Ausdifferenzierung und Kopplung verschiedener sozialer Systeme im Kon-
text der gesellschaftlichen Evolution, d. h. der gleichzeitigen Ausdifferenzierung
ungleichzeitiger, das heiflt iber eigene Historizitdtsmodelle (Foucault) verfligender
sozialer Systeme wie unter anderem Politik, Wirtschaft, Recht und Wissenschaft.
Wie fiir das Verhéltnis von Materie, Leben, Bewusstsein und Gesellschaft, so gilt
auch fiir das Verhéltnis von beispielsweise Recht und Politik, dass es, solange es
diese Systeme gibt,

»[...] nie zu einer Verschmelzung, auch nicht zu einer Dauersynchronisation, einem An-
einanderklebenbleiben der [iiber strukturelle Kopplung; eigene Anm.] einmal integrier-
ten Systeme [kommt]. Jede Integration steht unter der Notwendigkeit, sich wieder auflo-
sen zu miissen« (Luhmann 1990: 31-32).

Im Gegensatz zu solchen evolutionstheoretischen Uberlegungen zu Differenzie-
rung und Einheit ist Wendts Sozialtheorie stark in der Tradition sozialwissenschaft-
licher »Konsenstheorien« (Luhmann 1998: 16) verwurzelt, was freilich seit Sim-

2/2016 197

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

mel, Durkheim und Weber aus soziologischer Sicht problematisch ist. Die starke
Fokussierung auf den Materie, Leben, Bewusstsein und Gesellschaft umspannen-
den Horizont, bei fehlender Detailtiefe mit Blick auf die Differenzierung zwischen
und innerhalb dieser Realitdtsebenen, gibt seiner Analyse nicht nur, was zu verkraf-
ten wire, eine bisweilen doch sehr eschatologische Grundierung, die an Psalm 42: 7
aus der Bibel — »Alle deine [...] Wellen gehen iiber mich« — erinnert und in dieser
Hinsicht die Beobachtung Luhmanns unterstreicht, dass eine fehlende sozialtheore-
tische Unterscheidung von Bewusstsein und Gesellschaft »rasch in den Bereich der
religids inspirierten Zeitsemantik« (Luhmann 1990: 57) der Gleichzeitigkeit fiihrt.
Schwerer wiegt, dass dieser Zugang den Weg zu einer iliberzeugenden Sozial- und
Gesellschaftstheorie insoweit verbaut, als dass so die Eigendynamik sozialer Evolu-
tion massiv unterschitzt wird. Dies soll, wie gesagt, nicht heillen, dass eine genaue
Spezifizierung des Verhiltnisses von Gesellschaft einerseits und Leben sowie Be-
wusstsein andererseits unbedeutend fiir die Sozialtheorie wire. Im Gegenteil. Denn
Gesellschaft und Bewusstsein »benutzen einander [...] zu einer gegenseitigen Aus-
16sung« von andauernden Strukturdnderungen (Luhmann 2001b: 123). Bewusstsein
ist »notwendige Umwelt« und »Phanomenbereich« (Luhmann 1990: 44) der Evolu-
tion von Gesellschaft. Den Blick hierauf schirft Wendt. Gleiches gilt aber dann
auch umgekehrt — das heift fiir die Bedeutung von Gesellschaft als Umwelt von
Bewusstsein — und bedingt daher eine wesentlich genauere Bestimmung der Diffe-
renz sozialer und psychischer Ontologie. Zu wenig nimmt sich »Quantum Mind«
Stichwehs oben angefiihrten Hinweis zu Herzen, dass fiir den interdisziplindren
Dialog zwischen verschiedenen Wissenschaftszweigen das seit dem 19. Jahrhun-
dert entstandene Wissen der Soziologie/Sozialwissenschaften {iber die menschliche
Gesellschaft substanziell beitrdgt. Hierzu gehort die mittlerweile doch beachtliche
Forschung zur durch Kommunikation/Diskurse angetriebenen Eigendynamik sozia-
ler Evolution, was sich im Kontext des weltpolitischen Systems etwa durch die
Evolution der von der Englischen Schule beschriebenen Primérinstitutionen (Buzan
2004) zeigt. Das Verhéltnis Bewusstsein — Gesellschaft kann nicht als inter-subjek-
tive/panpsychische Einbahnstrafle verstanden werden, die von Bewusstsein(en) zur
Gesellschaft fithrt. Es basiert vielmehr auf einem Wechselverhéltnis im Sinne einer
Ko-Evolution. Dies gelingt freilich nur, wenn Gesellschaft als eigenstéindige, durch
Kommunikation/Diskurse sich selbst reproduzierende Realitdtsebene verstanden
und nicht als Appendix des Bewusstseins konzipiert wird. Dies schlie3t, wie hier
dargestellt, in keiner Weise die Ko-Evolution von Bewusstsein (im Sinne von mo-
ralisch-kognitiver Evolution) und Gesellschaft (d. h. soziale Evolution) aus. Fiir
eine vertiefte Untersuchung solcher Formen der Ko-Evolution stellen die quanten-
theoretischen Uberlegungen Wendts einen instruktiven Ankniipfungspunkt dar;
dies aber eben unter den Voraussetzungen einer gleichzeitig klaren Bestimmung
der Eigendynamik beider Evolutionskontexte — ein Schritt, den zu gehen Wendt
versdumt.

198

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten
4. Gesellschaftstheoretische Leerstellen

Diese fehlende Bestimmung der Eigendynamik gesellschaftlicher Evolution ist in-
soweit problematisch, als Wendt zwar expressis verbis anstrebt, eine Quanten-
Soziologie zu entwickeln, es aber praktisch keinen Bezug zur soziologischen Ge-
sellschaftstheorie beziehungsweise zur Politischen Soziologie gibt. Dies wirkt sich
insbesondere negativ auf das zu eindimensionale, staatszentrierte Bild von Gesell-
schaft und (globaler) Politik aus, das Wendt zeichnet — was bereits eine bekannte
Schwachstelle seiner »Social Theory of International Politics« (Wendt 1999) war,
die Wendt mit »Quantum Mind« also leider nicht korrigieren konnte. Die Vielfalt
und Komplexitét politischer und gesellschaftlicher Ordnung in der Weltgesellschaft
gerét so sowohl empirisch als auch theoretisch aus dem Blick. Eine Auseinander-
setzung mit den Forschungsschwerpunkten in der soziologischen Gesellschafts-
theorie, der Politischen Soziologie sowie der Globalgeschichte wére lohnenswert
gewesen. Schon allein deshalb, weil im Gegensatz zur Analyse gesellschaftlicher
Ordnung in »Quantum Mind«, die sich an einer (teleologischen) Theorie gesell-
schaftlicher »Ganzheit« orientiert, sich aber dann de facto nur auf den Staat kon-
zentriert, die oben genannten Forschungsprogramme die (globale) gesellschaftliche
Ordnung iiber Leitkonzepte wie Differenzierung, Komplexititszunahme, Konflikt
und Heterogenitdt definieren. Und dies nicht nur theoretisch, sondern gerade mit
Blick auf die empirische Diversitit (globaler) Politik und Gesellschaft geradezu ge-
boten zu sein scheint. Wendts Gesellschaftstheorie spiegelt im Gegensatz hierzu
aufgrund ihrer Orientierung am Teil/Ganzes-Schema in theoretischer Hinsicht
Uberlegungen zur gesellschaftlichen Ordnung vor Entstehen der modernen Soziolo-
gie wider, wihrend sein empirisches Verstindnis sozialer und politischer Evolution
der Komplexitit und Vielfalt (moderner) Gesellschaft und Politik nicht gerecht
wird.

Die im vorherigen Abschnitt dargestellte fehlende Unterscheidung zwischen Ge-
sellschaft und Bewusstsein ist wohl der wesentliche Grund fiir diesen diinnen Ge-
sellschafts- und Politikbegriff. Neben der beeindruckenden Rezeption quantentheo-
retischer Literatur hitte » Quantum Mind« eine ebenso vertiefte Auseinandersetzung
mit soziologisch-historisch informierten Sozial- und Gesellschaftstheorien und his-
torisch informierten IB-Theorien wie der Englischen Schule gutgetan. Diese Leer-
stelle ist gerade deswegen bedauerlich, da eine gesellschaftstheoretische Riickbin-
dung der quantentheoretischen Uberlegungen etwa iiber den Evolutions-, Konflikt-
oder Differenzierungsbegriff, wie ich im Folgenden kurz skizzieren méchte, gerade
auch mit Bezug auf quantentheoretische Uberlegungen — vor allem die Theoriefigur
der »Aktualisierung« — moglich wire. Eine solche Riickbindung wire auch empi-
risch weiterfiihrend, etwa mit Blick auf eine quantentheoretisch inspirierte Explika-
tion der so augenscheinlich hohen Differenzierung und Heterogenitit in der moder-
nen Weltgesellschaft — und auch fritherer Gesellschaftsformationen. In Ermange-
lung einer vertieften Auseinandersetzung mit der soziologischen Gesellschaftstheo-
rie, der Politischen Soziologie sowie der Globalgeschichte bleibt die soziale Welt
Wendsts, die er mit dem Begriff der »vitalist sociology« (Wendt 2015: Kap. 14) be-

2/2016 199

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

legt, aber in theoretisch wenig liberzeugenden staats- und subjekttheoriezentrierten
Konzeptionalisierungen des Politischen gefangen, was bekanntlich auch fiir einen
nicht unbetriachtlichen Teil der IB-Theorie gilt, der mit Blick auf dhnliche Grund-
probleme zu Recht eine tiefgehende theoretische Krise bescheinigt wurde (Buzan/
Little 2001). Wendt setzt so gesehen in seiner gesellschaftstheoretischen Fortfiih-
rung des eigentlich vielversprechenden erkenntnistheoretischen Quanten-Ansatzes
ein vielfach konstatiertes Grundproblem der IB fort, denn es mangelt an einer ver-
tieften, historisch und soziologisch informierten Auseinandersetzung mit der Evo-
lution der menschlichen Gesellschaft und »ihrer« Politik. Einen Beitrag zu einer
origindren Gesellschaftstheorie vermag »Quantum Mind« daher nicht zu leisten. Es
muss freilich betont werden, dass Wendt mehrfach auf zukiinftige Forschung ver-
weist, in der er seine vitalist sociology, dieses Ziel im Blick habend, fortentwickeln
mochte. Die Richtung aber, die diesbeziiglich in »Quantum Mind« eingeschlagen
wird, scheint mir hierfiir nicht geeignet. Denn Wendts Soziologie des Politischen
beschrinkt sich zumindest im vorliegenden Buch auf eine Ontologie des Staates,
den er als stratifizerten (Super-)Organismus begreift — mit telelogischem Entwick-
lungspotenzial hin zu einem Weltstaat, wie bereits in einer fritheren Schrift darge-
legt (Wendt 2003). Die vielfdltigen anderen Foren und Formen des Politischen, die
grundsitzliche Entwicklungsoffenheit sozialer und politischer Evolution und nicht
zuletzt die Heterogenitét und Konflikthaftigkeit des Politischen (in Gegenwart und
Vergangenheit) geraten hierdurch aus dem Blick.

Einer der Griinde fiir diese fehlende Auseinandersetzung mit der soziologischen
Gesellschaftstheorie beziehungsweise der Politischen Soziologie (sowie globalhis-
torischer Forschung) in Wendsts vitalist sociology ist die an die frithneuzeitliche Po-
litische Theorie — also Theoriebildung vor Entstehen der modernen Sozialwissen-
schaften — erinnernden Idee des Teils und des Ganzen. Die vitalist sociology ist
vom Wunsch des »[...] defending a social holism« (Wendt 2015: 250) geleitet.
Dieser Holismus in »Quantum Mind« zeigt sich insbesondere in der dort vorge-
nommenen Mystifizierung des Staates — sei es des Nationalstaates oder des Welt-
staates — als (Super-)Organismus, der einzigen sozialen Struktur fiir die Wendt zu-
mindest in diesem Buch Interesse zeigt. Im Staat ereigne sich ein »emergent entan-
glement« (Wendt 2015: 257) von Teilen und Ganzem. Das Ganze ist hier der Staat
als Organismus, der alle Bewusstseine miteinander verbindet. Wenn jedenfalls der
Staat das Ganze ist, so sind nach Wendt die »[...] individuals who make up the sta-
te« (Wendt 2015: 269) die Teile, also miteinander im Sinne eines Kollektivbe-
wusstseins verbundene Monaden (s. zum Konzept der Monade Albert 2016 in die-
sem Forum). Auf Grundlage des Teil/Ganzes-Schemas entwickelt Wendt schliel3-
lich die Idee des Staates als Hologramm, als Zellenstaat der sich im Bewusstsein —
das heiBit in den Kdpfen und Praktiken der {iber ihr Bewusstsein via Quantendyna-
miken miteinander verbundenen Individuen — spiegelt. Aus dieser Idee des Staates
als kollektives Bewusstsein miteinander verwobener Monaden wird dann eine
Machttheorie skizziert, eine »[...] quantum conceptualization of structural power«
(Wendt 2015: 270), die im Wesentlichen auf einer weder empirisch noch theore-
tisch iiberzeugenden Idee einer besonders hervorgehobenen Rolle von »dominant

200

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

monads« (Wendt 2015: 281) aufbaut. Also von politischen FiihrerInnen (etwa im
Sinne von Versicherheitlichungsakteuren), die im Superorganismus des Staates aus
irgendeinem Grund die Richtung vorgeben, ohne Aussicht der nicht-dominanten
Monaden diese Richtung zu verindern. Wendt scheint mit dem Hinweis »[WT]hat
next, the Fiihrerprinzip?« (Wendt 2015: 281) schon zu ahnen, dass ein solch ver-
engter Politik- und Machtbegriff nicht weit fiihrt und im Ubrigen wesentliche Er-
kenntnisse der Machttheorie, etwa mit Blick auf die Kontingenz von Macht (Stiheli
2000) oder den Zusammenhang von Macht und Subjektivierungsprozessen (grund-
legend Mauss in Carrithers et al. 1985) sowie der grundsitzlichen Fragilitdt jeder
Form von Macht schlicht ausblendet. Wendt schlieit mit alldem erkennbar an
Denkfiguren der politischen Theorie vor Entstehen der modernen Soziologie an, die
sich im 19. Jahrhundert ebenfalls auf die verzweifelte Suche nach dem »totalen
Staat« (Luhmann 1998: 924) gemacht hat, im Wunsch auch nach der Dekompositi-
on der mittelalterlichen politischen Ordnung an der Vorstellung eines irgendwie ge-
ordneten und (normativ) integrierten Weltganzen festhalten zu konnen. Wendts Su-
perorganismus hat so eine verwandtschaftliche Ndhe zum ebenfalls in vor-soziolo-
gischer Zeit verortenden wissenschaftlichen »Diskussionskontext von Magnetis-
mus, Ather, Geist« (Luhmann 1998: 930) — denn auch dort
»[...] findet man immer das Argument, daf es doch irgendwelche Elemente geben miis-
se, die in Geist und Natur [...] identisch sein, weil sich anderenfalls ein Begriff der Welt
nicht halten lasse. Noch immer wird also die Welt als ein Ganzes gedacht, das aus Tei-
len oder aus Elementen besteht« (Luhmann 1998: 930).

Hier liegt schlieBlich auch ein eschatologisches Moment vor, denn Emanations-
theorien, wie das Schema Ganzes/Teil, das Wendt in die Idee des Staates als Super-
organismus und eine Teleologie des Weltstaates libersetzt, verweisen letztlich im-
mer »auf eine hohere Instanz, auf eine[n] umfassenden Naturbegriff oder auf den
Schopfer. Das Schema bleibt mithin an eine religiose Weltsetzung gebunden«
(Luhmann 1998: 415).

Diese Verengung der Gesellschaftstheorie auf eine vitalist sociology des Staates
(und seiner Fiihrerlnnen) ist insoweit misslich, da die erkenntnistheoretischen
Uberlegungen Wendts insbesondere mit Blick auf seine quantentheoretische Lesart
der Theoriefigur der Aktualisierung/Potenzialitit, wie oben dargestellt, eigentlich
vielversprechend sind und fiir eine gesellschaftstheoretisch viel dichtere Beschrei-
bung der Komplexitéit der Weltgesellschaft und »ihrer« Politik eigentlich hitten gut
genutzt werden konnen. Interessant und potenziell weiterfithrend sind in dieser
Hinsicht vor allem Wendts Uberlegungen zum Agent-Struktur-Problem. Wendt
skizziert hier eine konzeptionelle Nihe seiner quantentheoretischen Uberlegungen
zum practice turn in den IB. Denn: »[...] for what quantum emergentism implies is
that there are no >indivual-level facts< apart from the social ones that constitute
them. They are co-emergent, because individuals’ minds are not fully separated«
(Wendt 2015: 259-260). Soziale Agentschaft — dies freilich haben konstruktivisti-
sche Theorien schon lange aufgezeigt (Meyer/Jepperson 2000) — ist keine primordi-
ale Kategorie, wie in der Agent-Struktur-Debatte traditionell impliziert, sondern
immer schon in eine Akteuren vorgeordnete Realitit von Gesellschaft eingebettet:

2/2016 201

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

»[Wlhat is going on is that agents are themselves emergent from interaction«
(Wendt 2015: 266), wie Wendt zu Recht feststellt. Hieraus wird dann abgeleitet,
dass Gesellschaft »[...] always happens locally, in concrete practices in particular
contexts« (Wendt 2015: 264), und aus diesem Grunde betrachtet Wendt ganz zu
Recht den in den IB so beliebten Ebenendiskurs, der zwischen héheren und niedri-
geren Ebenen (z. B. global — regional — national — lokal) oder eben zwischen »ho-
heren« Strukturen und »darunter liegenden« Akteuren unterscheidet, mit erhebli-
cher Skepsis. Strukturen sind, an die oben ausgefiihrten erkenntnistheoretischen
Uberlegungen ankniipfend, vielmehr Aktualisierungen. Aktualisierungen wiederum
»[are] being pulled out of the quantum world of potentiality« (Wendt 2015: 264),
also aus einem nicht beobachtbaren Horizont von Moglichkeiten, der sich in immer
lokal ereignende »empirische« Realititen iibersetzt. Wendt ist daher hinsichtlich
folgender Aussage zuzustimmen:
»In sum social emergentists have been looking for ontological emergence in the wrong
place, in a vertical relationship between a lower level of agents and a higher level of so-
cial structure. There is no higher level in social life above that of individuals: the reality
of social life is flat« (Wendt 2015: 265).

Die Realitit des Sozialen ist im Sinne ihres basalen Zustandekommens flach, dies
legt die Quantentheorie und ebenso der Kommunikations- bzw. Diskursbegriff des
operativen Konstruktivismus nahe. Realitdt vollzieht sich in Operationen, in der
Vielzahl von Aktualisierungen, auf die jede noch so scheinbar feste und dauerhafte
Struktur fiir ihre Reproduktion angewiesen ist.

Wendt springt dann aber von dieser iiberzeugend dargelegten Annahme der
Flachheit auf Ebene der Operationen hin zu einer dann weder empirisch noch theo-
retisch iiberzeugenden flachen Ontologie des Sozialen. Dieser fehlt die oben schon
angesprochene historisch-soziologische Unterfiitterung, an deren Stelle die gerade
skizzierte diinne politische Theorie des Staates tritt. So als ob Gesellschaft und Po-
litik sich in der Weltgesellschaft irgendwie sinnvoll auf diese eine, zweifellos nicht
unwichtige Institution reduzieren lieBen. Das zentrale Problem hierbei ist, dass
Wendt aus der durchaus iiberzeugenden Fokussierung auf Aktualisierungen (also
Praktiken, Operationen etc.) keine Differenztheorie ableitet, sondern ein, wie gera-
de dargestellt, sehr eindimensionales Bild des Politischen entwirft, das keine Ge-
sellschaft im soziologischen Sinne, sondern nur (inter-)subjektive Bewusstseine
kennt und sich bei der Bestimmung des Politischen im Wesentlichen nur fiir den
Staat interessiert — und diesen und seine Herrschaftspraktiken hierdurch in »bester«
[B-Tradition letztlich reifiziert.? In diesem Zweiklang einer politischen Philosophie
des transzendentalen Subjekts und einer flachen Ontologie des Sozialen bestitigt
sich so in gewisser Weise das mit Blick auf politische Theorien der frithen Neuzeit
geduBerte Diktum Luhmanns, dass die »Uberzeugungskraft der Semantik des Sub-
jekts genau darauf beruhte, daf sie die Frage nach der Gesellschaft als einer Sozial-

2 Allerdings geschieht dies, ohne auf die in der Globalisierungsforschung sehr intensive Be-
fassung mit dem Nationalstaat aus historisch-soziologischer Perspektive einzugehen
(Meyer et al. 1997).

202

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

ordnung effektiv ausschlofl oder doch umging« (Luhmann 1998: 1030). Eine gute
Gesellschaftstheorie entsteht so aber nicht.

Die Alternative zu einer solchen historisch und soziologisch diinnen Beschrei-
bung der Weltgesellschaft wire es, aufbauend auf zahlreichen soziologischen Ge-
sellschaftstheorien, der Politischen Soziologie und der Globalgeschichte, Gesell-
schaft nicht {iber Integration zu definieren, sondern iiber Komplexitit, Konflikt,
Differenz und Heterogenitdt — mithin ohne auf die holografische Idee des Teil/
Ganzes-Schemas zu rekurrieren. Eine solche Vorgehensweise bote sich aufgrund
der differenztheoretisch hoch anschlussfihigen quantentheoretischen Uberlegungen
Wendts eigentlich an. Eine Theorie von Gesellschaft und Politik in der menschli-
chen Zivilisationsgeschichte, die solche Differenzierungsprozesse betont — wie un-
ter anderem die Weltgesellschaftstheorie als globalhistorisch informierte Gesell-
schaftstheorie — kann genau an dieser Stelle weiterhelfen. Sie lenkt den Blick insbe-
sondere auf die durchaus quantentheoretisch deutbare Evolution von Macht, Herr-
schaft und Konflikt in einem sich auf unvorhersehbare Weise ausdifferenzierenden
und hochgradig differenzierten weltpolitischen System. Diese Differenzierung und
Heterogenitidt von Gesellschaft und Politik kann im Anschluss an Foucault als de-
zentralisiertes Panoptikum verstanden werden. Dies dann unter Berlicksichtigung
der Bedeutung sozialer Kontrolle, die gerade in der hochgradig differenzierten mo-
dernen Weltgesellschaft im Sinne von vielfdltigen Praktiken der Versicherheitli-
chung und Biopolitik greift. Dies ist dann ein gesellschaftstheoretischer Gegenbe-
griff zur vor-soziologischen Wendt’schen Idee des Hologramms. Gesellschaft wird
nicht durch Integration, sondern durch Differenz zusammengehalten und Kontrolle
und Disziplinierung funktionieren auch ohne zentralen gesellschaftlichen Steue-
rungsort, etwa durch Praktiken der Subjektivierung. Gesellschaft (und Politik)
kommen ohne »Konsenspramisse« (Luhmann 1998: 602) aus, was dann impliziert,
dass »ohne klare Fiirsorge fiir ein Ganzes lokale, besonders strukturierte [Ord-
nungszusammenhénge] entstehen konnen« (Luhmann 1998: 416). Mit anderen
Worten: Der Praxisbegriff Wendts muss nicht aufgegeben werden, im Gegenteil. Er
sollte aber in einer Gesellschaftstheorie miinden, die der Komplexitit und Hetero-
genitit der so vielfach differenzierten Weltgesellschaft gerecht wird. Der Praxisbe-
griff eignet sich hierfiir eigentlich, »weil jede operative (rekursive) Verkniipfung
von Operationen eine Differenz« (Luhmann 1998: 599) von Perspektiven im Sinne
von Foucaults Panoptikum oder Luhmanns Unterscheidung von System/Umwelt
evoziert, also einer vielfach gebrochenen sozialen Realitét, die aus unterschiedli-
chen Beobachterperspektiven unterschiedlich aussieht, sich also nicht in ein holo-
grafisches Bild einfiigt: »[...] was immer passiert, passiert mehrfach« (Luhmann
1998: 601).

Es ist in diesem Kontext hervorzuheben, dass die hiermit angedeutete Kontin-
genz der Gesellschaft erst durch die im spéten 19. Jahrhundert entstehende Soziolo-
gie und anderer sozialwissenschaftlicher Disziplinen theoretisch gefasst werden
konnte:

»[...] erst im Kontext einer Erfahrung von Weltgesellschaft und weltweiter moderner
Kultur, also allenfalls im 19. Jahrhundert und eigentlich erst im 20. Jahrhundert, [konn-

2/2016 203

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

te] das kosmologisch fundierte Schema des Ganzen und seiner Teile definitiv aufgege-
ben [werden] (was nicht ausschlief8t, da3 es semantische >survivals< gibt)« (Luhmann
1998: 930).

Zu diesen survivals zahlt auch Wendts holografische Theorie des Staates. Jeden-
falls gehen gewichtige Zweige der Gesellschaftstheorie durch »die Umstellung [...]
vom Schema Ganzes/Teile« (Luhmann 1998: 601) zu einem operativen Konstrukti-
vismus dazu tiber, Gesellschaft nicht iiber Integration und Einheit, sondern iiber
Konzepte wie Differenzierung und soziale Evolution zu beschreiben, die »bessere
Einblicke in die Morphogenese von [gesellschaftlicher] Komplexitit« (Luhmann
1998: 601) ermdglichen. Diese Umstellung von kosmologischen hin zu de-trans-
zendentalen Welterkldrungen nimmt mit Weber, Durkheim und Simmel Fahrt auf
und setzt sich in Gesellschaftstheorien wie von Bordieu, Luhmann, Elias, Foucault,
Meyer, Robertson oder Eisenstadt fort — Daniel Jacobis Beobachtung bestitigend,
dass »[...] the contemporary challenge [for social theory] is not that of regaining
unity but that of acknowledging the heterogeneity >caused« by the unavoidability of
contending perspectives« (Jacobi 2015: 256). Eine Differenzbildung betonende
Theorie der Weltgesellschaft und »ihrer« Politik kann {iber den Aktualisierungsbe-
griff, der sowohl in der Quantentheorie als auch dem operativen Konstruktivismus
von so zentraler erkenntnistheoretischer Bedeutung ist, entwickelt werden, ohne an
die gesellschaftstheoretisch nicht {iberzeugenden Idee des transzendentalen Sub-
jekts, das iiber die kollektive Verflechtung von Bewusstseinen im Superorganismus
des Staates kulminiert, anzukniipfen.

5. Schlussbemerkungen

Eine Theorie von Gesellschaft und Politik in der menschlichen Zivilisationsge-
schichte sollte den Blick auf die durchaus quantentheoretisch deutbare Evolution
von Macht, Herrschaft und Konflikt in einer komplexen Weltgesellschaft und
einem sich evolutiv ausdifferenzierenden weltpolitischen System lenken — und dies
aus (global-)historisch informierter Perspektive. Ein breites Spektrum soziologi-
scher Gesellschaftstheorien sowie Forschungsansétze aus der Politischen Soziolo-
gie, der Globalgeschichte und ausgewdhlter historisch informierter Theorien in den
IB, wie der Englischen Schule, stehen fiir eine solche Soziologie der Internationa-
len Beziehungen (Stetter 2013) zur Verfligung. Sie zeigen auf, dass die unzdhligen
Quantenkollapse und Aktualisierungen (im Sinne Wendts) evolutionstheoretisch
beziehungsweise genealogisch (Bartelson 2015; James/Steger 2014) als Zunahme
von Differenzierung und Komplexitit unter der Kontextbedingung von Kontingenz
zu analysieren sind und nicht als teleologische Integration in einem grofen panpsy-
chischen Plan. Dies ist nicht nur aus der Sicht des Konstruktivismus geboten, der
die Unvorhersehbarkeit der evolutiven Folgen einzelner kommunikativer und dis-
kursiver Operationen betont, sondern auch mit Blick auf eine soziologische Nutz-
barmachung quantentheoretischer Uberlegungen. Denn die »unhintergehbare Fakti-
zitdt von Kontingenz« (Vogt 2011: 220; vgl. Heisenberg 1986) ist doch eigentlich

204

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Inhatts ir i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Stephan Stetter: Sien und Ernten

eine zentrale erkenntnistheoretische Implikation der Quantentheorie. An unter an-
derem den hier benannten Stellen wiére also anzusetzen, um neben den von Wendt
in »Quantum Mind« so iiberzeugend ausgestreuten erkenntnistheoretischen Quan-
tenkeimen auch sozial- und gesellschaftstheoretisches »Heu« einzufahren — und so-
mit bei der Analyse von Gesellschaft und (globaler) Politik auch zu ernten, was er-
kenntnistheoretisch gesit wurde.

Literatur

Albert, Mathias 2016: Theoretischer Quantensprung oder ein Quéntchen IB? Alexander
Wendts Quantum Mind and Social Science, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehun-
gen 23: 2, 175-187.

Aron, Raymond/Lowenthal, Richard 1986: Frieden und Krieg. Eine Theorie der Staatenwelt,
Frankfurt a. M.

Baecker, Dirk 2016: Schliisselwerke der Systemtheorie, Wiesbaden.

Bartelson, Jens 2015: Towards a Genealogy of »Society« in International Relations, in: Re-
view of International Studies 41: 4, 675-692.

Brunkhorst, Hauke 2014: Critical Theory of Legal Revolutions. Evolutionary Perspectives,
New York, NY.

Buzan, Barry/Little, Richard 2001: Why International Relations Has Failed as an Intellectual
Project and What to Do About It, in: Millennium 30: 1, 19-39.

Buzan, Barry 2004: From International to World Society? English School Theory and the So-
cial Structure of Globalisation, Cambridge.

Carrithers, Michael/Collins, Steven/Lukes, Steven 1985: The Category of the Person. Anthro-
pology, Philosophy, History, Cambridge.

Dunne, Tim/Hansen, Lene/Wight, Colin 2013: The End of International Relations Theory?, in:
European Journal of International Relations 19: 3, 405-425.

Foucault, Michel 1981: Archdologie des Wissens, Frankfurt a. M.

Heisenberg, Werner 1986: Quantentheorie und Philosophie, Stuttgart.

Jacobi, Daniel 2015: On the Social (Re)Construction of the Human in World Politics, in Jaco-
bi, Daniel/Freyberg-Inan, Annette (Hrsg.): Human Beings in World Politics, Cambridge,
247-265.

James, Paul/Steger, Manfired B. 2014: A Genealogy of »Globalization«: The Career of a Con-
cept, in: Globalizations 11: 4, 417-434.

Kroker, Arthur 1994: Cynical Aesthetics. The Games of Foucault, in: Caporale-Bizzini, Silvia
(Hrsg.): Reconstructing Foucault. Essays in the Wake of the 80s, Amsterdam, 269-276.

Luhmann, Niklas 1990: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M:

Luhmann, Niklas 1997: Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M.

Luhmann, Niklas 1998: Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M.

Luhmann, Niklas 2001a: Erkenntnis als Konstruktion, in: Luhmann, Niklas: Aufsdtze und Re-
den, Stuttgart, 218-242.

Luhmann, Niklas 2001b: Wie ist Bewufltsein an Kommunikation beteiligt?, in: Luhmann, Ni-
klas: Aufsitze und Reden, Stuttgart, 111-136.

Manning, Charles A. W. 1975: The Nature of International Society, New York. NY.

Meyer, John W./Boli, John/Thomas, George M./Ramirez, Francisco O. 1997: World Society
and the Nation-State, in: American Journal of Sociology 103: 1, 144-181.

Meyer, John W./Jepperson, Ronald L. 2000: The »Actors« of Modern Society. The Cultural
Construction of Social Agency, in: Sociological Theory 18: 1, 100-120.

Stdheli, Urs 2000: Sinnzusammenbriiche. Eine dekonstruktive Lektiire von Niklas Luhmanns
Systemtheorie, Weilerswist.

2/2016 205

am 18.01.2026, 05:10:30.
i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j i P it Inhalts



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

Forum

Stetter, Stephan (Hrsg.) 2013: Ordnung und Wandel in der Weltpolitik. Konturen einer Sozio-
logie der Internationalen Beziehungen (Leviathan Sonderband 28), Baden-Baden.

Stichweh, Rudolf ohne Datum: Die zwei Kulturen? Gegenwirtige Beziehungen von Natur-
und Humanwissenschaften (Luzerner Universitédtsreden Nr. 18), Luzern.

Vogt, Peter 2011: Kontingenz und Zufall. Eine Ideen- und Begriffsgeschichte, Berlin.

Wendt, Alexander 1999: Social Theory of International Politics, Cambridge.

Wendt, Alexander 2003: Why a World State is Inevitable, in: European Journal of Internatio-
nal Relations 9: 4, 491-542.

Wendt, Alexander 2015: Quantum Mind and Social Science: Unifying Physical and Social
Ontology, Cambridge.

206

216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:10:30.
Erlaubnis ist j Inhalts ir i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2016-2-188

	1. Einleitung
	2. Erkenntnistheoretische Quantensprünge
	3. Sozialtheoretische Weiterungen
	5. Schlussbemerkungen

