
Rezensionen 585

associations dont les objets sont liés au feu et à la saison
sèche (fer, terre cuite et bois) interviennent surtout dans
les rituels d’affliction, individuels ou collectifs” (282 s.).
Affaire de pouvoirs nous dit l’auteur, mais aussi de
thermodynamique des transgressions liée à la chasse col-
lective, à la mise à mort réelle d’un léopard ou à la mort
symbolique d’un sorcier. Du sang au chyme, de la résine
brûlée au poulet désarticulé, ce sont les champs sacrifi-
ciels avec leur vocabulaire et leur typologie que l’auteur
développe, avant de dire comment enterrer le placenta
sous un arbre, pleurer le mort, lui fermer les yeux sur
l’univers des vivants et autopsier les oreillettes du coeur.
Départ en fanfare (hochets, sonnailles, tambours, flûtes,
cornes, cloches . . .) avec chants masculins et champs
féminins, ouverture du calendrier des rites saisonniers
de semailles, chasse, récolte, mariage et commémoration
de la guerre. J’ai comme l’impression dans cette rapide
recension d’avoir seulement jeté des graines de sorgho
et de maı̈s pour célébrer un mariage, mais c’est celui
de l’observation perspicace avec l’intelligence brillante,
d’un système de pensée et de rites propre à ce monde
camerounais avec un savoir ethnologique englobant,
classificateur, alerte dans l’analyse des rites transitifs,
maı̂trisant les grilles de lecture des mythes, armatures
musicales et codes culinaires. Envoûté par l’auteur, je
resterai sous son charme! Claude Rivière

Bicker, Alan, Paul Sillitoe, and Johan Pottier
(eds.): Development and Local Knowledge. New Ap-
proaches to Issues in Natural Resources Management,
Conservation, and Agriculture. London: Routledge,
2004. 222 pp. ISBN 0-415-31826-2. (Studies in envi-
ronmental anthropology, 9) Price: £ 55.00

Der Titel der Einleitung der Herausgeber, “Hunting
for Theory, Gathering Ideology”, beschreibt ziemlich
genau den Spagat, den viele machen müssen, die sich
mit nichtwestlichen Theorien beschäftigen. Selbst bei
diesen wenigen Worten weiß die Rezensentin schon
nicht mehr, ob die Begriffe richtig gesetzt sind, denn
was heißt schon: nichtwestlich, lokal, traditionell oder
einheimisch oder . . . Alles ist mit Bedeutungen aufge-
laden, Ideologien hängen daran. Gleiches gilt für den
Begriff Entwicklung. Die Herausgeber entschieden sich
für “indigenous knowledge”, also traditionelles Wissen,
und definieren es als “any understanding rooted in local
culture. It includes all knowledge held more or less
collectively by a population that informs interpretation
of things” (2). Dabei gibt es Unterschiede zwischen
den Kulturen, aber natürlich auch unter den Individu-
en in den einzelnen lokalen Kulturen. Wer nichts mit
z. B. Ackerbau zu tun hat, wird nur wenig oder gar
nichts über die Beschaffenheit der Böden wissen. Die
Begrenztheit des Wissens zu akzeptieren, darf jedoch
nicht heißen, sich nur auf sein eigenes technisches Ge-
biet zu beschränken, was leider zu häufig geschieht.
Viele weitere Dimensionen, die Welt und die Menschen
zu sehen, gehen dabei verloren. Daher muss die “For-
schung über traditionelles Wissen eine breite soziokultu-
relle Perspektive zur entsprechenden Kontextualisierung

entwickeln – wie schon lange bekannt, bestimmt die
Begrenztheit der Sprache unser Bewusstsein” (Thure
von Uexkuell).

Die Herausgeber sagen es anders, meinen aber das
Gleiche, wenn sie hervorheben, dass es das “system
of knowledge [ist] which underpins the technological
capacity that informs development” (3). Die Identifizie-
rung und Lösung von Problemen kann nur dann richtig
gelingen, wenn das Bewusstsein und Wissen darüber
vorhanden sind – und soweit es die überall vorhande-
nen soziopolitischen Barrieren erlauben. Das kann aber
weiter auch nur dann gelingen, wenn sowohl die “Ein-
heimischen” wie die “Auswärtigen” so gut wie möglich
zusammenarbeiten, was häufig aber nach Erfahrung der
Rezensentin in der sog. Entwicklungszusammenarbeit
gar nicht gewünscht und ergo nicht praktiziert wird.
Daher ist dieses Buch auch so wichtig, und es wäre
schön, wenn es eine breite Leserschaft fände, nicht nur
in der Ethnologie.

Die Herausgeber treten insbesondere für eine “in-
tegrierte Perspektive” ein, also eine, in der mehrere
Sichtweisen vereint werden und in der nicht die eine
über die andere dominiert, sondern in verschiedenen
Richtungen Ideen und Informationen fließen. Das führt,
so behaupten sie und andere Autoren des Buches, zu ge-
meinsamen Entscheidungen, gemeinsamer “ownership”
und zu offenen Debatten, und damit zu Verhandlungen
darüber, was lokal angepasst und richtig und damit
nachhaltig ist.

Daher müssen die Ergebnisse der Forschung zum
traditionellen Wissen so präsentiert werden, dass sie von
allen verstanden werden, damit die Relevanz der Arbeit
klar wird, und dass Fachjargon sowie innerdisziplinäre
Debatten vermieden werden, die von Außenstehenden
nicht nachvollzogen werden können und für diese meist
auch nicht interessant sind. Andererseits gilt es, Über-
simplifizierung zu vermeiden, indem komplexe Sach-
verhalte zu einfach dargestellt und damit potenzielle
Schwierigkeiten versteckt werden, die mit Sicherheit
später auftauchen.

Insgesamt ist das Buch ein Plädoyer für die eth-
nologische Forschung bzw. zur Erforschung des tradi-
tionellen Wissens, die in bilateralen und multilateralen
Agenturen (wie DFID, FAO, KfW Entwicklungsbank,
GTZ oder der EU) besser zu verankern sei, um ihre
Bedeutung hervorzuheben und mit technischen Ansätzen
zu verbinden, so dass nicht das eine neben dem anderen
steht und damit amateurhaft wirkt – oder von Nichtberu-
fenen falsch und nach eigenem Gutdünken uminterpre-
tiert wird. Deswegen bedarf es einer gemeinsamen Basis
mit theoretischem Rahmen, wozu die Beiträge dieses
Buches beitragen wollen. Zu häufig geschieht, dass eine
weitere exotische Ethnografie hinzugefügt wird, deren
Bedeutung sich dem Bewusstsein der Praktiker entzieht.
“Consequently indigenous knowledge research appears
to contribute to the accumulation of exotic ethnographic
documentation and databases that are sterile and undy-
namic from a development perspective, even potentially
disempowering people by representing their knowledge
in ways inaccessible to them and beyond their control,

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-585 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-585


586 Rezensionen

and maybe even infringing their intellectual property
rights” (5).

Es geht also nicht um eine einzige Theorie – wie das
früher schon versucht wurde und kläglich scheiterte –
sondern eher um Rahmenbedingungen, um diese dann je
lokal zur Anwendung zu bringen und sinnhaft zu füllen.
Denn: “It is for local people themselves to formulate, to
come up with their own theory equivalents to interface
with science. This shifts the burden in indigenous
knowledge research away from seeking the holy grail
of a grand theory, to coming up with methodologies to
facilitate people interfacing with science and technol-
ogy.” (7 f.) Dies steht auch in Übereinstimmung mit
dem derzeitigen Trend, nicht die eine große Theorie
zu suchen, sondern mehrere, vielfältigere mit mittlerer
Reichweite.

Entsprechend vielgestaltig sind die einzelnen Bei-
träge des Buches, die zum großen Teil von Ethnolog/
Innen stammen oder von Autoren aus Nichtregierungs-
organisationen wie z. B. dem Ressourcenschutz. Die
Einleitung, aus der bereits mehrfach zitiert wurde, gibt
einen guten Überblick über den Stand der Debatte zu
traditionellem Wissen und Entwicklung, wo sie stecken
geblieben ist und wie sie weitergeführt werden kann.
Der 2. Beitrag stammt von Michael Fischer, “Powerful
Knowledge: Applications in a Cultural Context”, in dem
er die Beziehung zwischen Kultur, Wissen und Verhalten
im Kontext von Wandel untersucht, genauer die Bezie-
hung zwischen Erklärung und Praxis und der Beziehung
zwischen angewandter Wissenschaft und kulturellem
Wissen und ihrer Anwendung im Entwicklungskontext.
Das hört sich sehr trocken an, doch das launige Beispiel
eines Kartoffelanbauprojektes in Pakistan verdeutlicht,
wie das Projekt als Ganzes zwar scheitert, wie aber
ein Kartoffelbauer außerhalb des Projektes sein loka-
les Wissen anwendet und damit tatsächlich die dicken
Kartoffeln erntet.

Auch im 3. Beitrag, von Hans Siebers, “Management
of Knowledge and Social Transformation: A Case Study
from Guatemala”, steht die angenommene Opposition
von traditionellem Wissen und moderner Technologie
im Mittelpunkt. Siebers führt an einem Beispiel der
Q’eqchi’es Guatemalas aus, dass die Zusammenführung
zu schwerwiegenden konzeptuellen Problemen führt,
vor allem dann wenn beides in den Alltag integriert
oder, wie er es nennt, “kreolisiert” wird. Das 4. Ka-
pitel, “Indigenous Knowledge Confronts Development
among the Duna of Papua New Guinea”, von Pamela
J. Stewart und Andrew Strathern, thematisiert die Aus-
einandersetzung um Eigentumsrechte im Umgang mit
Minenausbeutungsfirmen und eigenen kosmologischen
Vorstellungen. Die Autoren führen hier auch die Debatte
um das intellektuelle Eigentum weiter.

Colin Filer zeigt im 5. Kapitel, “The Knowledge of
Indigenous Desire. Disintegrating Conservation and De-
velopment in Papua New Guinea”, wie sich verschiede-
ne Parteien des traditionellen Wissens bedienen, um ihre
Partikularinteressen durchzusetzen, nämlich zum einen
die Naturschützer, zum anderen die Holzfirmen, und wie
wiederum ethnologische Erkenntnisse so uminterpretiert

werden, dass sie zum eigenen Nutzen passen. Aus dem
gleichen Teil der Welt kommt das 6. Kapitel, “Close
Encounters of the Third World Kind: Indigenous Knowl-
edge and Relations to Land”, von Veronica Strang. Am
Beispiel einer Aborigines-Gemeinde und euroaustrali-
schen Tierzüchtern in Nordqueensland zeigt sie die Be-
ziehung zwischen Wissenssystemen und der Beziehung
zum Land und ihre unterschiedliche Ausprägung bei den
beiden Gruppen.

Terence Hay-Edie beschreibt im Kapitel 7, “Interna-
tional Animation: UNESCO, Biodiversity, and Sacred
Sites”, seine Feldforschung innerhalb eines UNESCO-
Projektes, zu dem auch andere Akteure, ohne Ethno-
logen zu sein, beitrugen. Er kommt in seinem sehr
lesenswerten Beitrag zu dem Schluss, dass “Much of the
UNESCO process emanating from the central headquar-
ters thus revolved around a template of action offering
predetermined global categories, unfinished with local
details, waiting to be sculpted or filled in at the periph-
ery” (118). Greg Cameron beschäftigt sich in Kapitel 8
mit der “Globalization of Indigenous Rights in Tanzani-
an Pastoralist NGOs” und zeigt, wie eine solche NGO
mit internationalem Gedankengut zu den Menschenrech-
ten regelrecht “angefüttert” und von westlichen Gebern
benutzt wurde, nicht immer zur Freude jener, für die
diese NGO einmal gegründet worden war.

Ilse Köhler-Rollefson und Constance McCorkle be-
schreiben “Domestic Animal Diversity, Local Knowl-
edge, and Stockraiser Rights” im Kapitel 9. Sie zeigen,
dass Tierdiversität heute im Süden allgemein nur noch
in traditionellen Landbau- und Viehzuchtgruppen vor-
kommt aufgrund des lokalen traditionellen Wissens und
der sozialen Organisation. Spezieller sind es meist mar-
ginalisierte Gruppen, die bedrohte Tierarten nutzen, die
aber selbst oft im hohen Maße bedroht sind. Internatio-
nalen Organisationen, wie etwa der FAO, ginge es nicht
in erster Linie darum, die Tierarten zu erhalten, sondern
das Genmaterial in einem Genpool zur Verfügung zu ha-
ben und je nach Bedarf zu mischen – und damit letztlich
nur den Interessen des Nordens zu dienen. Im Kapitel
10 zeigen Paul Sillitoe, Julian Barr und Mahbub Alam
in dem Beitrag “Sandy-clay or Clayey-sand? Mapping
Indigenous and Scientific Soil Knowledge on the Ban-
gladesh Floodplains”, dass das traditionelle Wissen über
die Bodenbeschaffenheit dringend genutzt werden sollte,
wozu Ethnologen herangezogen werden könnten. Das
reduziere letztlich die Projektkosten, würde aber auch
den Eigenbeitrag erhöhen und damit die Beteiligung der
lokalen Bevölkerung fördern.

Das Schlusskapitel 11, von Paul Spencer, mit dem
Titel “Keeping Tradition in Good Repair: The Evolution
of Indigenous Knowledge and the Dilemma of Develop-
ment among Pastoralists” debattiert am Beispiel ostafri-
kanischer Hirtenvölker, wie sie in immer unwirtlichere
Gegenden zurückgedrängt werden, während z. B. rund
um Wasserstellen ehemalige Flüchtlingslager zu ständi-
gen Siedlungen werden. Die Verdrängung beschreibt er
aus der Vergangenheit heraus und zeigt, wie das Über-
leben immer prekärer wird.

Die Kurzdarstellung der einzelnen Kapitel muss

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-585 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-585


Rezensionen 587

zwangsläufig lückenhaft bleiben. Insgesamt ist dieses
Buch nützlich für alle, die sich mit traditionellem Wis-
sen, Denkkonzeptionen und Philosophien beschäftigen,
aber auch für jene, die in der einen oder anderen Wei-
se in der Entwicklungszusammenarbeit tätig sind. Die
klaren Beispiele tragen zum Verständnis bei und zeigen
mögliche methodologische Ansätze auf, wie mit traditio-
nellem Wissen zum besten Nutzen umgegangen werden
kann. Katarina Greifeld

Blackman, Margaret B.: Upside Down. Seasons
among the Nunamiut. Lincoln: University of Nebras-
ka Press, 2004. 206 pp. ISBN 0-8032-1335-2. Price:
£ 21.50

Margaret Blackman’s book “Upside Down” is not
an ethnography in its usual form, i. e., the type of
ethnography that can best be characterized as what John
van Maanen has called a “realist tale” (Tales from
the Field. On Writing Ethnography. Chicago 1988).
Blackman’s book is a conscious move away from those
academic conventions that result in writings that are
known for their objective remove and dispassionate
voice. In the introduction to her book Blackman makes
quite clear what her intent is: “. . . I tired of academic
writing – my own and others’. I disliked its strictures,
its repetitiveness, its jargon, its arrogance. In my annual
search for reading materials to engage my introductory
anthropology students, I became increasingly irritated
with the uncanny ability of so many anthropologists
to render, in stilted prose, the most interesting cultures
hopelessly pedantic and unappealing. I wanted to write
differently about Anaktuvuk Pass and its people” (2).

Attempts in ethnography to move away from a dis-
passionate voice have been many and Blackman’s book
is no exception to the “literary turn” in ethnography. It
is reflective in nature in that the author’s experiences
in the field – be it her own, or those of her daughter
or her husband – form an intricate part of the series of
essays that constitute the book. The essays themselves
are descriptions of episodes in an anthropologist’s life
in the field and focus as well on Blackman’s encounter
with the Nunamiut as on the encounter with the author’s
self.

Throughout the book we get glimpses of Nunamiut
life as it was some fifty years and as it was in the
last decade of the 20th century. The essays – or
episodes – deal with a wide range of subjects. One
essay is on Nunamiut geography, exemplified by stories
about Simon Paneak, the man with the map in his
mind. It gives a good idea about the different ways
in which Nunamiut classify their territory and their
seasons during their nomadic existence, i. e., before
the village of Anaktuvuk Pass was established. That
nomadic existence belongs now to the past. Part of it is
still lived and re-lived through the brief arctic summers
when Nunamiut prefer to get out of the permanent
settlement and go out on the land to camp at the old
places that they used to frequent on their annual rounds,
hunting for sheep, fo caribou, picking berries, etc.

The establishment of Anaktuvuk settlement brought
many changes to Nunamiut life, not only in terms of
the pursuit of economic activities, but also socially.
Blackman’s essay on the meaning of CB radio is an
interesting one in that it shows how new technological
means are being used as instruments of social control.
I think Blackman is right in refuting Vine Deloria Jr.’s
statement that such means are detrimental to commu-
nal values and lead to individualism. The Anaktuvuk
experience that Blackman relates runs counter to that
assumption. I could note the same in the 1970s in Rankin
Inlet, N.W.T., Canada, when a community interphone
system was introduced that enabled Inuit to phone in on
the local radio to comment or speak out on things that
were going on in the settlement.

The same CB radio is also described by Blackman
as an instrument that offers Anaktuvuk villagers a vi-
carious nomadism: it enables them to go on mental
journeys and connect with people and places far beyond
the settlement. Such connections are also made by the
modern information superhighway that nowadays links
Anaktuvuk Pass to the wider world. It has tremendously
supplemented the significance of the airplane, but not
replaced it, for in the absence of roads airplanes remain
Anaktuvuk’s umbilical cord to the outside world. The
function of aviation for the Nunamiut and their per-
ception of their own land is well-described by Black-
man, as is the impact of tourism and the introduc-
tion of mask making as a cottage industry. The latter,
which has Blackman’s special attention, is an economic
mainstay.

Various other aspects of life in Anaktuvuk Pass are
briefly described in Blackman’s essays, but we do not
get an overall picture of life in all seasons. The essays –
all the result of visits to Anaktuvuk Pass in summer, the
season where light and time and activites are “upside
down,” i. e., different from what people are accustomed
to throughout the other ten months of the year – are
at best episodic and present a partial picture that can
be difficult to put together by the reader who is not too
well-informed on the ethnography of the Nunamiut. In
my opinion the value of the book is, therefore, not to
be sought in the ethnographic notes, but rather in the
insight that it gives us into the fieldwork process.

Throughout the essays we find a mixture of descrip-
tions in objective remove and in passionate commitment.
The personal is constantly jostled with the scientific and
the boundaries between the two are blurred as is, e. g.,
exemplified in the layout of the book: thus, texts in
italics are sometimes ethnographic in the realist sense
of the word (see above, van Maanen’s classification),
at other times they refer to “unorchestrated entries”
from personal documents by Nunamiut elders written in
“village English,” or to personal observations and intro-
spective deliberations by the author, written in evocative
language loaded with emotions.

Many of the personal remarks of the author belong to
what van Maanen (1988) has called “confessions.” Thus
we learn about Blackman’s lack of geographic knowl-
edge, her hidden preference for armchair anthropology,

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-585 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:35:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-585

