
Kapitel VI

Brentano und seine Zeitgenossen 
Der Psychologismus von F.E. Beneke

Wir sind selbst ein Sein; und hier also brauchen 
wir, um das Sein zu erreichen, nicht aus uns hinaus-, 
nicht in ein Anderes hineinzugehen. Hier haben 
oder sind wir Vorstellen und Sein zugleich, und kön­
nen somit das Vorstellen wirklich und vollgenügend 
mit dem Sein vergleichen. [...]

Auf diese Weise ist uns, dem vollen Idealismus 
gegenüber, für den Realismus ein Punkt gegeben, 
auf welchem, und auf welchem allein, wir festen 
Stand gewinnen können. [...] So werden wir auf 
diesen festen Boden ein Gebäude aufrichten kön­
nen, welches allem Wechsel der Zeiten und allem 
Anstürmen des Skepticismus zu trotzen im Stande 
ist. Dies ist die Aufgabe, deren Lösung wir uns [...] 
vorsetzen.

F.E. Beneke

§ I Die Zukunft der Philosophie

Anfang des 19. Jahrhunderts faßt Friedrich Eduard Beneke (1798- 
1854) die Psychologie als diejenige Disziplin auf, von der aus alle 
philosophischen Fragen angegangen werden können.1 Beneke ori­
entiert sich hierbei vor allem an der angelsächsischen und französi­
schen Philosophie, er setzt sich - durchaus kritisch - mit Kants Kri­
tizismus und Herbarts Realismus auseinander und zielt, ausgehend 
von Schleiermachers »Dialektik«, auf die Entwicklung einer psy­
chologischen Erkenntnistheorie.2

1 Zu Beneke siehe O. Gramzow, Friedrich Eduard Benekes Leben und Philosophie, Bem: 
Steiger & Cie 1889; H. Renner, Benekes Erkenntnistheorie. Ein Beitrag zur Kritik des Psy­
chologismus, Leipzig: Fock 1902; A. Wandschneider, Die Metaphysik Benekes, Berlin: 
Mittler & Sohn 1903; S. Poggi, a.a.O., S. 263-279, 349-358, 389-399; K.Ch. Köhnke, 
a.a.O., S. 69-88; R. Pettoello, Un „povero diavolo empirista". F.E. Beneke tra criticismo e po- 
sitivismo, Milano: Angeli 1992.
2 Über den entscheidenden Einfluß Schleiermachers auf Beneke vgl. F. Ueberweg, Sy­
stem der Logik und Geschichte der logischen Lehren, a.a.O., S. 63ff. Beneke selbst betont

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 175

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Der idealistischen, vor allem Hegelschen Denkweise zutiefst 
abgeneigt, nimmt Beneke schon seit den 20er Jahren gegen jene 
»metaphysische Methode« Stellung, »welche aus bloßem abstrakten 
Denken oder aus selbstgebildeten Dichtungen eine Erkenntniß des 
Wirklichen erklügeln will«.* 3 Gegen die »Philosophie aus bloßen Be­
griffen«, die ein Prinzip jenseits der Erfahrung setzt und von die­
sem die Erfahrung selbst ableiten will, tritt Beneke für einen stren­
gen Empirismus ein und erblickt im methodologischen Modell der 
Naturwissenschaften das wirksamste Gegenmittel gegen die Ab­
straktheit und Willkürlichkeit des spekulativen Idealismus.

Beneke nimmt hierbei keine vollkommen isolierte Position ein. 
Man denke nur an den Empirismus von Otto Gruppe, der Bacon- 
sche Gedanken wiederaufgreift und dabei sprachlogische Analy­
semodelle vorwegnimmt.4 Für Gruppe, wie auch für Beneke, stellt 
der Empirismus jenen »Wendepunkt«5 dar, der die deutsche Philo­
sophie aus ihrer langen Trägheit und Isolation befreien und sie 
wieder in die europäische Kulturbewegung eingliedem kann.

Beneke stützt sich bei seiner Forderung nach Erneuerung der 
Philosophie auf philosophiegeschichtliche Überlegungen, die dann 
später auch bei Brentano auftauchen. Die Anarchie der Systeme, die 
das philosophische Panorama Deutschlands kennzeichnet, ist für 
Beneke ein deutlicher Hinweis dafür, daß sich die Philosophie in 
einer Phase absoluter Dekadenz befindet und daß Kants Vertrauen, 

ausdrücklich seine Verpflichtung gegenüber dem Berliner Lehrer: »Ich nenne selbst 
Schleiermacher mit inniger Verehrung meinen Lehrer; ja er ist in der Philosophie der 
Einzige, welchen ich unter Denjenigen, deren Vorträge ich besucht habe, meinen Leh­
rer nennen kann.« F.E. Beneke, Unsere Universitäten und was ihnen Noth thut, Berlin, 
Posen und Bromberg: Mittler 1836, S. 45.
3 F.E. Beneke, Kant und die philosophische Aufgabe unserer Zeit. Eine Jubeldenkschrift auf 
die Kritik der reinen Vernunft, Berlin, Posen und Bromberg: Mittler 1832 (Abkürzung: 
Kant), S. 88.
4 Zu O. Gruppe vgl. H.J. Cloeren, O.F. Gruppe und die sprachanalytische Philosophie, 
Diss. Univ. Aachen, Aachen, 1967; ders., Language and Thought: German Approaches to 
Analytic Philosophy in the 18th and 19th Centuries, Berlin: de Gruyter 1988. Gruppes Ein­
fluß auf seine Zeitgenossen ist nicht zu unterschätzen; bedeutend erscheint z.B. seine 
Rezeption von Seiten Trendelenburgs. Vgl. LU, I, S. 156,272; II, S. 234ff., 415.
5O. Gruppe, Wendepunkt der Philosophie im neunzehnten Jahrhundert, Berlin: Reimer 
1834. Der Ausdruck kommt des öfteren auch in Benekes Schriften vor. Vgl. z.B. System 
der Metaphysik und Religionsphilosophie, aus den natürlichen Grundverhältnissen des 
menschlichen Geistes abgeleitet, Berlin: Dümmler 1840 (Abkürzung: System der Metaphy­
sik), S. VI; Die Philosophie in ihrem Verhältnisse zur Erfahrung, zur Spekulation und zum 
Leben, Berlin, Posen und Bromberg: Mittler 1833 (Abkürzung: Philos.), S. XVI.

176 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

das durch seine Kritik für alle Zukunft die Gränzen des menschlichen Er­
kennens unveränderlich festgestellt, dem eben so verderblichen als anstö­
ßigen Wechsel der philosophischen Systeme für immer ein Ende gemacht, 
und so die Philosophen würden in den Stand gesetzt werden, einstimmig, 
und ohne wieder von Neuem den Grund ihres Gebäudes einzureißen, auf 
dem einmal unerschütterlich gelegten Grunde fest und für alle menschli­
chen Verhältnisse heilbringend fortzubauen,6

gänzlich gescheitert ist. Die Philosophie ist noch lange vom »benei- 
denswerthen Beispiel der Naturwissenschaften« entfernt, »wo das 
einmal gewonnene Capital, ohne Verminderung, und indem ihm 
täglich ein neuer Gewinnst zuwächst, von einem Forscher auf den 
anderen übertragen wird«.7 Wie niemals zuvor hat in den letzten vier 
Jahrzehnten »eine größere Anzahl von verschiedenen, ja zum Theil 
im vollsten Gegensätze stehenden Systemen neben einander über­
zeugte Anhänger und leidenschaftliche Vertheidiger gefunden«.8

Dies ist aber kein zureichender Grund, sich entmutigen zu las­
sen. Denn ist die Philosophie eine Wissenschaft9 - und es steht au­
ßer Frage, daß für die philosophische Wahrheit wie für jede andere 
nur ein einziges Kriterium gelten kann: »die allgemeine Einstim­
mung, die Evidenz, mit der sie Jeden zwingt zu ihrer Anerken­
nung« -,10 dann kann man nicht »ohne Weiteres von dem, was ge­
schehen ist, auf dasjenige schließen [...], was in alle Zukunft ge­
schehen werde«.11 Auch die anderen Wissenschaften mußten sich 
nach und nach aus ungewissen, holprigen Anfängen entwickeln 
und gelangten erst allmählich zur Strenge und Exaktheit.
Aber jede Wissenschaft hat ihre Zeit, wo sie aus diesem Zustande des 
Schwankens in den der Stätigkeit übergeht. In Folge der Klarheit und Be­
stimmtheit, so wie der Beschränktheit des zu verarbeitenden Erkenntniß- 
stoffes, mußte dieser Uebergang am frühesten für die Mathematik eintre­
ten; für die Astronomie um ein Jahrhundert früher, als für die Physik, wel­
cher dann erst nach einer neuen Zwischenzeit die Chemie folgen konnte. 
Und wenn sich nun auch allerdings in der Natur des zu verarbeitenden 
Stoffes und in den Entwickelungsverhältnissen manche Gründe aufzeigen 

6 Kant, S. 2.
7 Ebda., S. 5.
8 Ebda., S. 3.
9 »Die Philosophie nun soll unstreitig eine Wissenschaft sein, und darf als solche, trotz 
aller bisherigen vergeblichen Bestrebungen, auf den Anspruch an Allgemeingültigkeit 
nicht verzichten.« Philos., S. IX.
10 Kant, S. 1.
11 Ebda., S. 6.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 177

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

lassen, weshalb die Philosophie die letzte von allen sein müßte: so möchte 
doch schwerlich bewiesen werden können, daß dieselbe nie die Gestaltung 
erhalten werde, wodurch sie erst eigentlich eine Wissenschaft werden, ja 
erst dasjenige erreichen wird, was wir für die gemeinste Erkenntniß un­
nachläßlich in Anspruch nehmen.12

Die Philosophie ist also die letzte Disziplin, die in den Rang der 
strengen Wissenschaftlichkeit geführt werden muß. Sie stellt jene 
höchste Instanz dar, die dem Vorgehen der anderen Wissenschaften 
Sinn und Rechtfertigung gibt, und zwar in zweifacher Hinsicht: 
inhaltlich und methodologisch.13 Die Philosophie zielt auf die Ein­
heit des Wissens -14 eine Einheit, die sie nur von „unten", durch 
geduldige und mühsame Sammlung von Einzeltatsachen erreichen 
kann, wobei sie sich nicht durch den Drang nach einem System 
blenden lassen darf. Das synthetische Moment stellt nur die Phase 
des Zusammenfließens von Ergebnissen dar, die durch die Einzel­
wissenschaften erlangt worden sind; als solche ist die Synthese 
niemals definitiv, da sie von den Fortschritten der anderen Wissen­
schaften abhängig ist.15 Die Entwicklung der Philosophie kann 

12 Ebda., S. 6f. Vgl. System der Metaphysik, S. 19: »Man hat sich auf die bisherige Ge­
schichte der Philosophie berufen, welche ja augenscheinlich lehre, dass der Wechsel 
der Systeme durch keine Anstrengung zu beseitigen sei. Aber dürfen wir wohl in die­
ser Art ohne Weiteres von der Vergangenheit auf die Zukunft schliessen? Haben nicht 
auch diejenigen Wissenschaften, welche sich jetzt einer allgemein-anerkannten, stätig 
gleichbleibenden Ausbildung erfreuen: die Astronomie, die Physik, die Chemie, gera­
de eben so wie die Philosophie, länger als zwei Jahrtausende von System zu System 
geschwankt? Und was wollen die kurzen Zeiträume, seitdem sie zu dieser sicheren 
Grundlegung gelangt sind, gegen die vorangegangene lange Zeit des Schwankens 
und Wechsels bedeuten? Auch für die Philosophie also dürfen wir keineswegs an der 
Möglichkeit einer allgemeingültigen und allgemeingeltenden Feststellung verzwei­
feln; und wenn ihre Geschichte bis jetzt noch nicht davon zu erzählen weiss, so kann 
sie dessenungeachtet in Zukunft davon zu erzählen haben.«
13 »Es muß demnach unstreitig neben und über diesen, mit einzelnen Gegenständen 
beschäftigten Wissenschaften eine allgemeine Wissenschaft geben, welche, aus einem 
höheren Gesichtspunkte das Ganze überschauend, die gesammte geistige Thätigkeit 
regelt. [...] Zunächst gehört ihr die allgemeine Vertheilung und Begrenzung des Erkennt­
nisstoffes. [...] Eine eng hiemit verbundene Aufgabe ist ferner die Revision der Metho­
den.« Philos., S. 4f. Vgl. ebda., S. 30f.
14 »Die Philosophie soll die höchste Wissenschaft sein, die Wissenschaft der Wissenschaf­
ten. [...] Sie hat überhaupt keinen einzelnen Gegenstand; ihr Gegenstand ist alles oder 
nichts, ist das Ganze, das All in seiner höchsten Einheit.« Ebda., S. 2f.
15 »Das Philosophiren aus Einem Stücke ist ein Ueberbleibsel des Scholasticismus. Al­
lerdings ist für die Philosophie Einheit, und weil sie die Wissenschaft der Wissen­
schaften ist, die höchste Einheit wesentliches Erfordernis. Aber die Einheit, welche 
zugleich Wahrheit sein und Bestand haben soll, muß sich von unten auf durch lang­

178 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

somit nur stufenweise erfolgen und niemals endgültig abgeschlos­
sen werden.
Die Philosophie muß und wird in's Unendliche fortschreiten; aber es muß 
und wird auch hier, wie dort, eine gewisse, stets wachsende Grundlage von 
Erkenntnissen gewonnen werden, deren Gewißheit so klar und sicher fest­
gestellt ist, daß kein einsichtsvoller und denkender Mensch mehr daran 
zweifeln wird, und daß man mit vollem Vertrauen und Gelingen auf die­
selbe sich wird stützen können für die Gestaltung des eigenen und des 
fremden Seelenlebens.16

Benekes Bemerkungen über die Ordnung der historischen Ent­
wicklung der Einzelwissenschaften - die er in der Reihenfolge Ma­
thematik, Astronomie, Physik und Chemie aufzählt - erinnern an 
Comtes Klassifikation der Wissenschaften. Denn diese orientiert 
sich an der historischen Abfolge, in der die einzelnen Disziplinen 
das positive Stadium erreicht haben, bzw. am Grad der Einfachheit 
oder Allgemeinheit der jeweiligen Forschungsgegenstände. Trotz 
eindeutiger Rezeption des positivistischen Gedankenguts bemüht 
sich Beneke - wie auch Trendelenburg - um die Bewahrung der 
Selbständigkeit der Philosophie, die im Positivismus Gefahr läuft, 
sich in die Einzelwissenschaften aufzulösen.17

Die Ähnlichkeit zwischen den Bemerkungen Benekes und den­
jenigen, die Brentano in seiner schon erwähnten Antrittsvorlesung 
Über die Gründe der Entmutigung auf philosophischem Gebiete darlegt, 
ist frappierend.18 Denn auch Brentano geht von der Dringlichkeit 
einer Neugründung der Philosophie aus, die diese Disziplin von ih­
rer Krise erlösen soll; diese Neufundierung hat bei der Psychologie 
zu beginnen, die somit als Fundament des ganzen Philosophiege­
bäudes gilt. Auf den Einwand, auch der Psychologie mangele es an 
festen Grundlagen und konkreten Ergebnissen, antwortet Brentano, 
indem er sich auf das Theorem Comtes einer differenzierten histori- 

same, besonnene Inductionen bilden; sie darf nicht übereilt werden, darf nicht einfa­
cher sein wollen, als die Natur und der menschliche Geist selber.« Kant, S. 85.
16 Ebda., S. 97f.
17 Über die Comte-Rezeption in Deutschland vgl. E. Rothacker, Einleitung in die Gei­
steswissenschaften, Tübingen: Mohr 1920, S. 198ff.; K.Ch. Köhnke, a.a.O., S. 81f., 138f., 
469f. Beneke gehört zu den ersten, die sich in Deutschland mit dem französichen Positi­
visten auseinandergesetzt haben. Seine Comte-Rezeption erfolgt allerdings äußerst kri­
tisch: Er zögert nicht, den Comteschen Positivismus in seinen materialistischen Aus­
wüchsen als »Barbarei« zu bezeichnen (Die neue Psychologie, Berlin: Mittler 1845, S. 292).
18 Vgl. ZPh, S. 92ff.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 179

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

sehen Entwicklung der Einzelwissenschaften stützt. Für Brentano 
nimmt die Psychologie, die die komplexesten Phänomene unter­
sucht, den höchsten Rang innerhalb des Wissenschaftssystems ein. 
Dies erklärt, warum ihre bisherigen Ergebnisse noch unzureichend 
sind. Ihre Gegenstände, die psychischen Phänomene, werden näm­
lich durch physiologische Gesetze mitbedingt, die wiederum von 
den Gesetzen der Disziplinen abhängen, die aufgrund der relativen 
Einfachheit ihrer Gegenstände sich auf den unteren Stufen der Wis­
senschaftsskala befinden. Somit gilt die Psychologie (und mit ihr 
die ganze Philosophie) als »Wissenschaft der Zukunft«,19 da sich ihr 
Übergang vom aktuellen Dekadenzzustand zur vollen Reife als un­
abdingbar erweist.20

Außerdem besteht eine Nähe des Programms von Beneke zu 
demjenigen Trendelenburgs, obwohl ihre Systeme verschieden aus­
gerichtet sind. Denn im Unterschied zur logisch-metaphysischen 
Grundlegung der Philosophie von Trendelenburg, sieht Beneke den 
Ausgangspunkt der philosophischen Forschung in der »psychologi­
schen Methode«,21 durch die man in jene innere Erfahrung vordrin­
gen kann, die das natürliche Komplement der äußeren Erfahrung 
darstellt.22 Nur so kann sich die Philosophie parallel zu den anderen 
Wissenschaften entwickeln und dem Streben der gesamten neuzeit­
lichen intellektuellen Zivilisation entgegenkommen. Erkenntnis- 
und Wissenschaftstheorie sind daher unauflöslich miteinander ver­
bunden. Die psychologische Kritik der Erkenntnis stellt die not­
wendige Voraussetzung für die Entwicklung eines adäquaten wis­
senschaftstheoretischen Rahmens dar, in den die Ergebnisse der 
Einzelwissenschaften eingeordnet werden können; eine so verstan­

19 PeS I, S. 135.
20 »Es ist nun klar, daß, wenn es Phänomene gibt, die sich ähnlich zu den physiologi­
schen, wie diese zu den chemischen und die chemischen zu den physischen verhalten: 
die Wissenschaft, welche sich mit ihnen beschäftigt, in einer noch unreifen Phase der 
Entwicklung sich finden muß. Und solche Phänomene sind die psychischen Zustände. 
Sie begegnen uns nur in Verbindung mit Organismen und in Abhängigkeit von ge­
wissen physiologischen Prozessen. Somit ist es offenbar, daß die Psychologie [...] nicht 
über die ersten Anfänge ihrer Entwicklung hinausgeschritten sein kann, und daß in 
einer früheren Zeit, abgesehen von gewissen glücklichen Antizipationen, von einer 
eigentlich wissenschaftlichen Psychologie gar nicht geredet werden konnte. Mit der 
Psychologie steht aber die Gesellschaftswissenschaft sowie auch alle übrigen Zweige 
der Philosophie in Zusammenhang.« ZPh, S. 93f.
21 Kant, S. 100.
22 Vgl. ebda., S. 98.

180 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

dene Erkenntniskritik ist wiederum nur durch eine Prüfung der 
konkreten Wissenschaftsentwicklung möglich.23

§ 2. Benekes »neue Psychologie«

Benekes »neue Psychologie« weist eindeutige Bezüge zur Tradition 
auf. Sie schließt sich an jene Analysen des menschlichen Geistes an, 
die die deutsche Philosophie von der Aufklärung übernommen 
hatte, und die in der Zeit des Niedergangs der idealistischen Sy­
steme wieder auf tauchen, wobei ihre erkenn tnistheoretische Trag­
weite jetzt immer stärker in den Vordergrund tritt.24 Hierzu tragen 
die »anthropologischen« Untersuchungen von Fries entscheidend 
bei und später dann die Arbeiten der Herbartianer.25 Beneke fügt 
sich in diese Tradition ein, die auf eine am Modell der Naturwis­
senschaften orientierte empirische Psychologie zielt.

In der empirischen Psychologie erblickt Beneke das wirksam­
ste Gegenmittel sowohl gegen die Rückkehr der rationalen Psy­
chologie im Sinne Wolffs als auch gegen die dialektische Psycholo­
gie. Gegenstand der Psychologie ist das in innerer Erfahrung un­
mittelbar Zugängliche, jene innere Welt, die nicht auf die physische 

23 Ebda., S. 86ff.
24 Zum bevorzugten Sprachrohr dieser Debatte wurde das Magazin zur Erfahrungssee­
lenkunde. Diese Zeitschrift wurde von K.Ph. Moritz im Jahre 1783 gegründet, um ein 
Diskussionsforum zur Entwicklung einer Art Psychopathologie auf empirischer Basis 
(»Seelekrankheitskunde«) zu bieten. Beneke nahm durch die Vermittlung seiner Leh­
rer L.H. Jacob und Ch. Hoffbauer aus Halle Kontakt zu diesen Kreisen auf. Im An­
schluß an Jacob, der einen Grundriß der Erfahrungsseelenlehre (1791,41810) schrieb, und 
Hoffbauer, der ein Werk über die Anfangsgründe der Logik nebst einem Grundriße der 
Erfahrungsseelenlehre (1794) publizierte, widmete sich auch Beneke ganz ähnlichen 
Themen: „Ueber die Möglichkeit einer Physik der Seele mit Rücksicht auf die Seelen­
krankheitskunde", Zeitschrift für psychische Ärzte, 1822, Heft 2, S. 1-56; „Ueber den Be­
griff der Seelenkrankheiten und seine Begrenzung gegen die ihm verwandten Begrif­
fe", Zeitschrift für psychische Ärzte, 1822, Heft 4, S. 1-70; „Worauf kommt es für die 
Vervollkommnung der Seelenheilkunde an?", Zeitschrift für psychische Ärzte, 1826, 
Heft 3, S. 123-167; Beiträge zu einer reinseelenwissenschaftlichen Bearbeitung der Seelen- 
krankheitskunde, Leipzig: Reclam 1824.
25J.F. Fries, Handbuch der psychischen Anthropologie, Jena: Cröker 1821; Th. Waitz, 
Grundlegung der Psychologie, Hamburg: Pethges 1846; ders., Lehrbuch der Psychologie als 
Naturwissenschaft, Braunschweig: Vieweg 1849; M.W. Drobisch, Empirische Psychologie 
nach naturwissenschaftlicher Methode, Leipzig: Voss 1842; M. Lazarus, Das Leben der 
Seele in Monographien über seine Erscheinungen und Gesetze, 2 Bde., Berlin: Schindler 
1856-1857.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 181

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Welt zurückgeführt werden kann und die sich schon in dem Augen­
blick zeigt, in dem der sinnliche Reiz - vom Subjekt empfangen - 
die Vorstellung hervorruft. Die Psychologie muß ihre Aufgabe einer 
Analyse der inneren Erfahrung in voller Autonomie, d.h. unabhän­
gig von der Physiologie und Metaphysik, durchführen.

Wie die Naturwissenschaften die äußere Natur beobachten 
und analysieren, so hat die Philosophie die innere Natur zum For­
schungsgebiet - sie ist die »Wissenschaft der inneren Erfahrung«.26 
Die Philosophie muß somit dieselben Methoden und Vorgehens­
weisen anwenden wie die Naturwissenschaften; auch sie muß einen 
Weg einschlagen, der von anfänglich unbeholfenen Schritten zu den 
reifsten Ergebnissen führt.27 Die Analyse des menschlichen Geistes, 
die Psychologie also, muß zum Brennpunkt der ganzen Philosophie 
werden, und zwar in rein deskriptiver Einstellung und frei von jeg­
licher Metaphysik.28

Beneke sieht in der Philosophie Kants das geeignetste Modell, 
um dieses Vorhaben bis ins letzte durchführen zu können. Als ex­
emplarisch betrachtet er die empirische Einstellung, von der Kants 
Vemunftkritik ausgeht. Die »Grundtendenz« von »Kants Unter­
nehmen« besteht nämlich in der »Feststellung und Durchführung 
des Satzes: daß aus bloßen Begriffen keine Erkenntniß des Seien­
den oder keine Begründung der Existenz des in diesen Begriffen 
Gedachten möglich sei«.29 Kant unterscheidet korrekt zwischen Er­
kennen und bloßem Denken. Aus dem bloßen Begriff eines Ge­
genstandes kann man nicht zu dessen Existenz gelangen; denn für 

26 »Denn das ist es eben, was wir wollen, und was der Fortschritt unserer ganzen in­
tellektuellen Kultur will, und trotz aller Hindernisse herbeiführen wird, daß die Phi­
losophie ebenfalls Erfahrungswissenschaft werde: nicht Wissenschaft der äußeren Er­
fahrung, welche sie nur in so weit in ihren Bereich zu ziehen hat, als dieselbe entwe­
der offenbarend ist für das innere Leben anderer Menschen [...]; sondern Wissenschaft 
der inneren Erfahrung; aber eben so genau sich dieser anschließend, eben so treu sie 
verarbeitend und jeder fremdartigen Erdichtung sich entschlagend, wie die Naturwis­
senschaften in Hinsicht der äußeren Natur.« Kant, S. 98.
27 »[...] wir werden dazu einer psychologischen Methode bedürfen, welche den bisher 
üblichen ungenauen und oberflächlichen Methoden so weit überlegen ist, wie den 
früher bei den Naturwissenschaften angewandten die Methoden, nach welchen wir 
jetzt dieselben bearbeitet sehen.« Ebda., S. 100. »Die Formen, in welchen die innere Er­
fahrung erworben und verarbeitet wird, sind im Allgemeinen die gleichen, wie bei 
den Wissenschaften von der äußeren Natur: einfache (ungesuchte) Wahmehmug, Be­
obachtung, Versuch, Induktion.« Philos., S. 40.
28 Vgl. Kant, S. 89.
29 Ebda., S. 12.

182 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

diese bürgt nur die Wahrnehmung bzw. innere und äußere Erfah­
rung.

Diese »Grundtendenz« hat Kant allerdings sehr schnell aufge­
geben. Er verweist zwar auf jenen »subjektiven Urgrund«, von dem 
jegliche Erfahrung abhängig ist, unterzieht ihn aber keiner empi­
risch-deskriptiven Analyse, deren Aufgabe es ist, die »vom erken­
nenden Subjekte stammenden Formen« zu bestimmen. Entspre­
chend seinem Grundprinzip, nach dem wirkliche Erkenntnis nur 
durch Erfahrung erlangt werden kann, hätte er sich auch in der 
Analyse der Erkenntnis, in der Bestimmung ihrer Tragweite und 
Schranken, auf die Erfahrung - in diesem Falle auf die innere - 
stützen müssen.30 In den Vorurteilen seiner Zeit verhaftet, die der 
empirischen Psychologie skeptisch gegenüberstand und diese als 
bloße Kasuistik betrachtete, hat Kant von ihr Abstand genommen. 
Deshalb hat er die psychologische Analyse von der Deduktion der 
apriorischen Vemunftformen ausgeschlossen, mit der Konsequenz, 
diese - selbst gegen sein Grundprinzip - als Deduktion aus bloßen 
Begriffen zu gestalten.31 Somit hat Kant durch die Hintertür jene 
Spekulation aus bloßen Begriffen wieder eingeführt, die er ur­
sprünglich aus der Vordertür hinaustrieb. Kant hat die »objektiven 
Dichtungen« der alten Metaphysik (die der Seele, der Welt und 
Gottes) verbannt, ist aber dennoch jenen »subjektiven Dichtungen« 
verfallen,32 auf denen die ganze spätere deutsche Philosophie von 
Fichte, Schelling bis hin zu Hegel aufgebaut hat.33

Dieser »Selbstwiderspruch« des Kantschen Kritizismus, dieses 
»Ueberbleibsel eben des Scholasticismus, den Kant in seiner Kritik 
zu bekämpfen sich zum höchsten Ziele gesetzt hatte«,34 hat nicht 
zur Aufhebung des Humeschen Skeptizismus geführt, sondern 
vielmehr zu dessen Radikalisierung, da Kant dem Subjekt die Auf­
gabe zugewiesen hat, den Gegenständen Verbindungen und Ver­
hältnisse zuzuschreiben,35 d.h. das Subjekt, das »Ich denke« - Vor­

30 »Nur durch das innere Selbstbewußtsein also konnte Kant der Kräfte gewiß wer­
den, welche der menschliche Geist zur Bildung seiner Erkenntnisse hinzubringt; nur 
durch das innere Selbstbewußtsein der Processe, durch welche die Erkenntnisse von 
diesen Kräften gebildet werden.« Ebda., S. 28.
31 Vgl. ebda., S. 29f.; System der Metaphysik, S. 21.
32 Kant, S. 33.
33 Ebda., S. 41f.
34 Ebda., S. 38.
35 Vgl. System der Metaphysik, S. llf.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 183

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

aussetzung jeglicher Erfahrung, doch dieser nicht zugänglich - zur 
Quelle jeglicher Objektivität macht.36 Dieser Umkehrung des natür­
lichen Verhältnisses von Subjekt und Objekt wird in den späteren 
idealistischen Systemen eine weitere folgen, die die natürliche Ord­
nung der Dinge keinesfalls wiederherstellt, sondern diese noch 
weiter verdreht. Dem Phänomenalismus von Kant, der absoluten 
Trennung von Sein und Denken, folgt im Idealismus die These ihrer 
absoluten Identität. Die Momente des Seins werden nun einfach aus 
den Denkmomenten abgeleitet.37

Benekes Bilanz der Kantschen Kritik der Vernunft hebt ihre ab­
solute Ambivalenz hervor. Ihre »Grundtendenz«, also ihre empiri­
sche Einstellung, steht nicht im Einklang mit ihrem Apriorismus 
und »Scholastizismus«, ja steht mit diesen sogar im Widerspruch. 
Von hier nimmt der spätere Rückschritt der deutschen Philosophie 
und deren immer größer werdende Isolation vom europäischen 
Kontext seinen Ausgangspunkt.

Beneke ist also weit davon entfernt, ein »Zurück zu Kant« zu 
fordern. Vielmehr plädiert er für eine Wiederaufnahme des Dialogs 
mit der europäischen Tradition, der Deutschland bis zur Aufklä­
rung verhaftet war und von der es sich, anfangs durch Kant und 
dann durch den Idealismus, immer weiter entfernte. Beneke faßt 
die Grundpfeiler dieser gemeinsamen Tradition in zwei Grund­
prinzipien zusammen - die Erfahrung als unumgängliche Grundla­
ge jeglichen Wissens und eine voll und ganz auf die innere Erfah­
rung gegründete »empirische Psychologie« als Brennpunkt der ge­
samten Philosophie.38 Viel eher als ein »Zurück zu Kant« fordert 
Beneke ein „Zurück zu Locke", eine Wiederaufnahme der »Physio­

36 Vgl. Kant, S. 38f.
37 Vgl. ebda., S. 43ff.
38 »Was wir hier als die Zukunft unserer deutschen Philosophie bezeichnet haben, läßt 
sich leicht als die Richtung der ganzen neueren intellektuellen Kultur darlegen. Schon 
seit Baco strebt dieselbe, zwar mit manchen Unterbrechungen und Rückschritten, aber 
doch unaufhaltsam, zwei erhabenen Zielpunkten zu. Zuerst der Antiquirung, zwar 
nicht der Metaphysik, aber der metaphysischen Methode, d.h. der Methode, welche 
aus bloßem abstrakten Denken oder aus selbstgebildeten Dichtungen eine Erkenntniß 
des Wirklichen erklügeln will. Erfahrung, innere und äußere, sind die einzig gültigen 
Grundlagen jeder wahren Wissenschaft. [...] Das zweite, nahe damit zusammenlie­
gende Ziel, zu welchem wir ebenfalls die ganze neuere Philosophie, von ihrem ersten 
Aufblicken an bis auf unsere Zeiten, trotz aller Hemmungen und vorübergehenden 
Abschweifungen, unveränderlich hinstreben sehen, ist: die Psychologie, und zwar eine, 
mit Ausschließung aller materialistischen oder metaphysischen Beimischungen, rein 
auf unser Selbstbewußtsein begründete Psychologie [...].« Ebda., S. 87ff.

184 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

logie des menschlichen Verstandes« von dem »berühmten Locke« -39 
einer Physiologie, die Kant zu voreilig aus seinem Programm einer 
Vemunftkritik gestrichen hatte.40

§ 3. Die Philosophie als empirische, »positive Wissenschaft«

Die Thesen, die Beneke in seinem Werk Kant und die philosophische 
Aufgabe unserer Zeit aus dem Jahre 1832 darlegt, werden in der zwei 
Jahre später publizierten Schrift Die Philosophie in ihrem Verhältnisse 
zur Erfahrung, zur Spekulation und zum Leben weiterentwickelt. Hier­
in tritt Beneke für einen strengen Empirismus ein, indem er den 
endgültigen Verzicht auf die »spekulative Methode« und die Wand­
lung der Philosophie in eine »positive Wissenschaft« fordert.41

Bei näherer Betrachtung zeigt jedoch Benekes Empirismus eine 
besondere Ausprägung. Obwohl er sich auf die angelsächsische 
Tradition beruft, deckt sich sein Empirismus nur teilweise mit 
demjenigen eines Locke, Hume oder J.St. Mill - er weist eine gewis­
se Ähnlichkeit mit dem ebenso eigentümlichen phänomenologisch­
deskriptiven Empirismus von Brentano auf.

Indem Beneke die These eines reinen, inhaltslosen Denkens als 
absurd verwirft, betont er nachdrücklich den empirischen Ursprung 
jeglichen Begriffs. Das menschliche Denken ist nicht schöpferisch 
oder produktiv; alles Denken kann nur das auf empirischem Weg 
gewonnene Material verarbeiten, ordnen, analysieren oder synthe­
tisch zusammensetzen.42 Dies bedeutet aber nicht, »daß alle Er- 
kenntniß nur in der Erfahrung und durch die Erfahrung, nur in 

39 KrV, AX.
40 »Fürerst müssen wir noch das dritte Verhältnis in Betracht ziehn, in Beziehung auf 
welches die Erkenntniß unserer selbst in den Mittelpunkt der gesammten Philosophie 
gerückt worden ist. Die nachdrucksvolle Hervorhebung desselben verdanken wir 
vorzüglich zwei ausgezeichneten Denkern: Locke und Kant. Ehe wir uns (so lehren 
diese) auf die Lösung irgend einer anderen schwierigeren Aufgabe einlassen, müssen 
wir, wollen wir anders sicher sein, nicht Unmögliches zu unternehmen, oder uns in 
Hirngespinste zu verlieren, zuvor die Kräfte des menschlichen Geistes prüfen, ob dieselben 
auch ausreichen für die Lösung dieses Problemes, und durch welche dieser Kräfte sie 
geschehen müsse. Dies ist der Grundgedanke des „Versuches über den menschlichen 
Verstand"; dies, wenn wir das zufällig und unwesentlich Eingeflossene abziehn, der 
Grundgedanke der „Kritik der Vernunft".« Philos., S. 12f. Vgl. ebda., S. XVI, 39.
41 Vgl. ebda., S. 32, 37.
42 Vgl. ebda., S. 68.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 185

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

dem Besondem und durch das Besondere gewonnen werden kön­
ne«,43 und auch nicht, daß sich die Philosophie mit einer bloßen An­
sammlung, Beschreibung und Katalogisierung von empirischen 
Tatsachen begnügen soll.44 Die philosophische Erkenntnis geht not­
wendigerweise über die Erfahrung hinaus, indem sie deren Lücken 
durch Induktion und Aufstellung geeigneter Hypothesen füllt.45

Es gibt außerdem eine Erkenntniß a priori oder unabhängig von der Erfah­
rung, eine Construktion im Abstrakten, welche gleichwohl für das Con- 
krete gültig ist.46

Solch eine apriorische Erkenntnis kann unterschiedliche Formen 
annehmen. Zum einen kann man gegebene Begriffe nach rein ab­
strakten oder »ideellen« Verhältnissen analysieren oder synthetisch 
zusammensetzen, »wie wenn wir für den Begriff Gottes die Begriffe 
der „Allmacht, der Allwissenheit, der Allgültigkeit etc." kombinie­
ren«;47 zum anderen gibt es eine apriorische Erkenntnis, die »nach 
Verhältnissen des Vorgestellten« bzw. »nach reellen Verhältnissen« 
erfolgt.48 Während die erste Form apriorischer Erkenntnis keine 
wirkliche Erweiterung des Wissens bringt, sondern lediglich eine 
deutliche Erkenntnis dessen, was früher in einer einzigen Vorstellung 
konfus enthalten war, oder auch synthetische Erkenntnis dessen, 
was sich auf mehrere Vorstellungen auf teilte, beinhaltet die zweite 
apriorische Erkenntnisform eine echte Erkenntniserweiterung.

Diese zweite Form der Erkenntnis kommt paradigmatisch in 
den mathematischen und geometrischen Wissenschaften zum Aus­
druck. Die Hervorhebung mathematischer oder geometrischer Struk­
turen erfolgt nicht auf induktivem Weg, indem man die Ähnlichkeit 
oder Verschiedenheit besonderer Figuren oder geometrischer Ge­
bilde feststellt.49 Die Strukturen werden nämlich schon, wenn auch 
nicht klar und deutlich, in der sinnlichen Wahrnehmung unmittel­

« Ebda.
44 Vgl. F.E. Beneke, Psychologische Skizzen, 2 Bde., Göttingen: Vandenhoeck und Ru­
precht 1825-1827, II, S. 11.
45 Vgl. ebda., II, S. XVI; Die neue Psychologie, a.a.O., S. XII, 6.
46 Philos., S. 68f.
47 Ebda, S. 69.
48 Ebda., S. 70.
49 »Es ist durchaus gleich, ob ich die Verhältnisse der Ellipse an der Tafel, oder in der 
inneren Anschauung, oder am Himmel konstruire; in Hinsicht der Grundverhältnisse, 
welche dafür in Betracht kommen, ist keine dieser Anschauungen abstrakter als die 
andere.« Ebda., S. 75.

186 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

bar erfaßt.50 Indem man die wahrgenommenen Strukturen »nach 
Willkühr variiert«, ist es möglich, ihre Wesensgesetze hervortreten 
zu lassen und dabei zu einer Erkenntnis zu gelangen, die sich zwar 
»unabhängig von aller Erfahrung« vollzieht, doch stets für jegliche 
Erfahrung gilt.51 Wie sehr auch das Gegebene willkürlich variiert 
wird, es bleibt immer eine Form oder Struktur bestehen, von der 
sich das Gegebene nicht ablösen kann.

Beneke formuliert somit ante litteram Husserls Methode der 
»freien Variation«. Es reicht aus, eine einzige individuelle Instanz, 
ein Exempel zu erfassen, um darin eine beliebige Mannigfaltigkeit 
von Varianten zu erblicken und zugleich die verbleibende Invari­
ante - ein Eidos oder Wesen, das zwar an die Faktizität nicht ge­
bunden, doch in dieser stets nachweisbar ist.52 Benekes A priori ist 
tatsächlich demjenigen von Husserl und der »gewissen idealen An­
schauung« Brentanos verwandt, denn es besteht nicht - wie für 
Kant - in einer Form, die dem sinnlich gegebenen Material hinzu­
kommt; es handelt sich nicht um ein „diskursives", sondern um ein 
intuitives A priori, das »reellen Verhältnissen« entspricht.53

Diese apriorische Erkenntnis ist für Beneke nicht nur auf das 
Gebiet der Mathematik beschränkt;
sie ist ganz in gleicher Art in der Psychologie [...] so wie überall, wo man 
nur die Grundverhältnisse der Construktion bestimmt und genau erkannt 
hat, von der ausgedehntesten Anwendung.54

50 »Vergleichen wir unsere Vorstellungen genauer, so möchte sich zeigen, daß sie alle 
schon in gewissem Maße abstrakt sind (gewisse Besonderheiten des Gegebenen nicht in 
sich ausdrücken), selbst die unmittelbare Auffassung oder Wahrnehmung. Von dieser 
aber bis zu den höchsten Begriffen finden wir eine stätige Abstufung, ohne daß ir­
gendwie eine scharfe Gränze gegeben wäre. Für die wissenschaftliche Construktion nun 
ist es an und für sich [...] durchaus gleichgültig, in welcher dieser Abstraktionen wir sie 
vollziehn, wenn dies nur nach den wahren Verhältnissen, oder nach denjenigen Verhält­
nissen des Reellen geschieht, auf welche es bei dieser Construktion ankommt.« Ebda., S. 74.
51 Vgl. ebda., S. 72.
52 Husserl bekundet in den Logischen Untersuchungen trotz scharfer Kritik seine Ach­
tung für Benekes Programm einer Neufundierung der logischen Problematik. Vgl. E. 
Husserl, Logische Untersuchungen, 2 Bde. Erster Band, hrsg. v. E. Holenstein. Zweiter 
Band, in zwei Teilen, hrsg. v. U. Panzer. Den Haag, Nijhoff, 1975-1984 (= Husserliana, 
Bde. XVIII, XIX/1, XIX/2), I, S. 142.
53 »Daher auch der Gegensatz des Empirischen und des absoluten A priori hiebei gar 
nicht in Betracht kommt; vielmehr diese Construktion in gleicher Art a priori vollzo­
gen werden kann, wo die Grundanschauung und die Verhältnisse der Construktion 
augenscheinlich aus sehr speciellen Erfahrungen entlehnt sind [...].« Philos., S. 76f.
54 Ebda., S. 71f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 187

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Beneke greift somit den neuzeitlichen Gedanken einer mathesis uni- 
versalis als einer Universalwissenschaft auf, als einer alle apriori­
schen Wissenschaften übergreifenden Einheitswissenschaft. Zu ei­
ner solchen apriorischen Wissenschaft soll auch die Psychologie er­
hoben werden, deren Aufgabe es ist, alle möglichen Formen unse­
rer inneren Erfahrung hervorzuheben.

Dieses Programm von Beneke nimmt eindeutig Brentanos Ge­
danken einer phänomenologischen Psychologie vorweg, der sich im 
Laufe der 80er Jahre immer stärker herauskristallisieren wird. Brenta­
nos deskriptive Psychologie zielt darauf, die elementaren Grundbe­
standteile unseres psychischen Lebens und alle ihre möglichen Ver­
bindungsweisen durch eine Analyse festzustellen, die nicht restlos 
an die reine Empirie gebunden ist. Denn nachdem die Grundele­
mente unseres psychischen Lebens gefunden sind, ist die Morpho­
logie all ihrer möglichen Kombinationen a priori vorbestimmt. Je­
des Element trägt diejenigen Bestimmungen in sich, die ihm be­
stimmte Kombinationen mit anderen Elementen zugestehen oder 
untersagen. Brentano umreißt hierdurch eine „reine Grammatik" 
der inneren Erfahrung, eine Morphologie möglicher Formen unse­
rer Erlebnisse.

Bei Beneke ist dieser Gedanke allerdings nur programmatisch - 
er kommt in seinen konkreten psychologischen Analysen nie zur 
Anwendung. Diese entbehren einer durchdachten theoretischen 
und methodologischen Struktur und sind zu eng an das assoziation­
stheoretische Modell des französischen und englischen Sensualismus, 
insbesondere der ideologues und der schottischen Schule gebunden.

§ 4. Realismus und Idealismus. Das System der Wissenschaften

Bei seiner Forderung nach einer »neuen« empirischen Psychologie 
als Grundlage der gesamten Philosophie verfolgt Beneke den von 
seinem Lehrer Schleiermacher vorgezeichneten Weg. Beneke beruft 
sich auf dessen Dialektik,55 die als erster nachkantischer Versuch ei­
ner Erkenntnistheorie gilt, welche die sinnliche Wahrnehmung als 
unumgängliche Grundlage betrachtet. Von Schleiermacher ausge­

55 F. Schleiermacher, Dialektik, a.a.O. Vgl. dazu G. Wehrung, Die Dialektik Schleierma- 
chers, Tübingen: Mohr 1920; F. Wagner, Schleiermachers Dialektik. Eine kritische Interpre­
tation, Gütersloh: Mohn 1974.

188 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

hend, der in der »Beziehung des Denkens auf das Sein« die »Bedin­
gung der Dialektik« erblickt hatte,56 sieht Beneke die »Grundaufga­
be« der Metaphysik in der »Bestimmung des Verhältnisses zwischen 
dem Vorstellen und dem Sein, dem Subjektiven und dem Objekti­
ven, dem Ideellen und dem Reellen«.57

Hierbei geht Beneke von der erkenntnistheoretischen Alterna­
tive zwischen Realismus und Idealismus aus. In der Einleitung zu 
seinem System der Metaphysik betont er die Notwendigkeit, eine die 
Mittelstellung haltende Position einzunehmen zwischen einem un­
haltbaren absoluten Realismus, dessen Behauptung einer restlosen 
Identität von Sein und Denken auf den Idealismus übergreift, und 
dem radikalen Idealismus von Kant und Fichte, der den Zugang 
zur transzendenten Wirklichkeit versperrt.
Für die volle Übereinstimmung des Ideellen mit dem Reellen würde ja eine 
Kongruenz zwischen beiden erfordert werden; also indem wir eine Buche, 
ein Stück Quarz etc. wahrnähmen, müssten wir mit und in dieser Wahr­
nehmung so werden, wie die Buche, das Stück Quarz etc. in sich selber 
sind.58

Solch ein Standpunkt ist völlig absurd und entspricht auch nicht 
der Auffassung des gesunden Menschenverstandes.
So wird denn also auch schon von diesem, neben der Einstimmigkeit zwi­
schen dem Vorstellen und dem Sein, zugleich eine gewisse Differenz ge­
setzt; man versteht unter der Einstimmigkeit etwas ganz anderes, als jene 
völlige Kongruenz.59

Der absolute Realismus ist ebenso unhaltbar wie der radikale Idea­
lismus. Wie Trendelenburg nimmt auch Beneke eine zwischen beiden 
Standpunkten vermittelnde Stellung ein und betrachtet das Ver­
hältnis von Denken und Sein als Korrelation. »Dem Realismus müs­
sen wir einräumen, daß in allem unseren Denken eine Beziehung 
auf ein Sein gegeben ist.«60 Der Seinsbegriff, wie jeder andere Be­
griff auch, kann nur aus einer Anschauung gewonnen werden, die 
in der unmittelbaren - inneren oder äußeren - Erfahrung gründet.

56 F. Schleiermacher, Dialektik, a.a.O., S. 23.
57 System der Metaphysik, S. 3.
58 Ebda., S. 48.
59 Ebda.
60 F.E. Beneke, System der Logik als Kunstlehre des Denkens, 2 Theile, Berlin: Dümmler 
1842, S. 30f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 189

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

Auf der anderen Seite aber können wir auch gegen den Idealismus nicht 
läugnen, daß in allen die Außenwelt vorstehenden Begriffen der Begriff des 
Seins nicht unmittelbar als Inhalt (nicht als einen Bestandteil von ihrem 
Vorstellen bildend) gegeben ist, sondern nur als ein ihnen anhhängender, 
erst zu ihnen hinzugekommener.61

Der Ursprung des Seinsbegriffs liegt in der inneren Erfahrung,62 in 
deren reflexiven Struktur sich Vorstellen und Sein, Erkennender 
und Erkanntes restlos decken. Schon Schleiermacher erkannte in 
seiner Dialektik die Reflexivität des Bewußtseins als Stützpunkt für 
die Aufhebung des Gegensatzes von Realem und Idealem.63 Beneke 
greift auf diesen Gedanken seines Lehrers zurück und formuliert im 
System der Metaphysik seinen - ausdrücklich gegen Kant und Fichte 
gerichteten - »ersten festen Punkt«.
Wir sind selbst ein Sein; und hier also brauchen wir, um das Sein zu errei­
chen, nicht aus uns hinaus-, nicht in ein Anderes hineinzugehen. Hier ha­
ben oder sind wir Vorstellen und Sein zugleich, und können somit das Vor­
stellen wirklich und vollgenügend mit dem Sein vergleichen.64

Der Einwand, auch die innere Wahrnehmung leide unter dem Dua­
lismus von Sein und Vorstellen, gilt nicht.

61 Ebda, S. 31.
62»[...] will sich also die Philosophie nicht bloß begnügen, wie die Mathematik, ab­
strakte Formeln oder Gleichungen aufzustellen, will sie Erkenntniß von einem Realen 
sein, so muß sie sich auch durchgängig auf das für sie gegebene Reale, durchgängig 
auf die innere Erfahrung stützen.« Philos., S. X. »Das Wissen oder Erkennen tritt ein, 
wo uns ein Reales gegeben ist. Dieses soll aufgefaßt und dargestellt werden in der 
Art, wie es gegeben ist: entweder mit absoluter Wahrheit, wie bei der Selbsterkennt- 
niß, oder doch, wie bei der Außenwelt, mit der durch die allgemeingleiche Natur des 
menschlichen Geistes bedingten Wahrheit.« Ebda., S. VIII. »Auch die Norm der Ue- 
bereinstimmung von Vorstellen und Sein, nach welcher diese für die Erkenntniß der 
Außenwelt entweder (mit dem Realismus) zuzugestehn, oder (mit dem Idealismus) 
halb oder ganz zu läugnen ist, kann uns, trotz Allem, was Kant und Andere dagegen 
sagen mögen, nur in uns selbst gegeben sein. Daher denn auch alle tiefer dringenden 
metaphysischen Ansichten von Plato's Ideen bis auf Leibnitz'ens Monaden und bis auf 
unsere Zeiten hin, das innere (An-sich-) Sein der Außenwelt stets nicht anders zu den­
ken gewußt haben, als in Analogie mit unserem eigenen inneren Sein.« Ebda., S. 22.
63 »Gibt es nun doch noch einen Punkt, wo der Gegensatz auf primäre oder sekundäre 
Weise aufgehoben ist, und wir als Einheit finden könnten, was wir bisher als Vielheit 
gefunden hatten? Wir dürfen nur auf die einfache Formel zurückgehen, auf der unse­
re Aufgabe ruht: Die Identität des Seins und Denkens tragen wir in uns selbst; wir selbst 
sind Sein und Denken, das denkende Sein uns das seiende Denken.« F. Schleiermacher, 
Dialektik, a.a.O., S. 270.
64 System der Metaphysik, S. 69.

190 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

Aber fassen wir die innere Wahrnehmung in ihrer vollen Besonderheit auf: 
so zeigt sich, wir haben bei derselben überhaupt nicht zwei Seiten. Das Sein 
geht in die Wahrnehmung oder Vorstellung unmittelbar ein; und wenn 
dies geschehen, und also sobald die Vorstellung fertig ist, sind Sein und 
Vorstellen Eins: das Sein, und zwar vollständig, Bestandtheil oder Grund­
lage der Vorstellung, und ohne dass irgend etwas Fremdartiges hinzuge­
kommen wäre.65

Im Selbstbewußtsein ist das Sein dem Vorstellen nicht nur zu­
gänglich, sondern beide fallen im Vorstellungsakt unmittelbar zu­
sammen.66
Auf diese Weise ist uns, dem vollen Idealismus gegenüber, für den Realis­
mus ein Punkt gegeben, auf welchem, und auf welchem allein, wir festen 
Stand gewinnen können. Wäre das Sein uns wirklich auf allen Seiten uner­
reichbar: so liesse sich gar nicht absehen, wie wir überhaupt etwas über das 
Verhältniss des Vorstellens zu ihm bestimmen, oder wie wir irgend eine 
metaphysische Erkenntniss gewinnen, ja selbst nur das Grundproblem der­
selben als Problem auffassen könnten. Aber dasselbe muß uns in irgend ei­
ner Art gegeben sein, wie das allgemein-menschliche Bewusstsein vor uns 
liegt; und es kommt demnach nur darauf an, dass wir dieses Bewusstsein 
sorgfältiger und tiefer eindringend durchmustern, als es von Kant und 
Fichte geschehn ist: so werden wir auf diesen festen Boden ein Gebäude 
aufrichten können, welches allem Wechsel der Zeiten und allem Anstür­
men des Skepticismus zu trotzen im Stande ist. Dies ist die Aufgabe, deren 
Lösung wir uns [...] vorsetzen.67

In der inneren Wahrnehmung besteht das letzte Kriterium, an dem 
selbst unsere Erkenntnis des »äußeren« Seins zu messen ist. Die äu­
ßere Wahrnehmung ist nichts anderes als das »Phänomen« bzw. der 
Reflex im Subjekt eines äußeren Seins, das seiner Natur nach unbe­
kannt bleibt. Die Erkenntnis dieses Seins ist immer vermittelt, und 
zwar durch das, was uns unmittelbar gegeben ist - unser eigenes 
geistiges Sein. In der inneren Erfahrung, bei der Vorstellen und Sein 
restlos übereinstimmen, liegt das Fundament jeglicher Gewißheit.

Auch Trendelenburg, wie schon dargelegt, schreibt der psy­
chologischen Analyse eine fundierende Rolle gegenüber der Logik 
und mit ihr der ganzen Philosophie zu. Denn indem die Psycholo­
gie die konkrete Genese unserer Begriffe nachweist, bürgt sie für 
deren Übereinstimmung mit den jeweiligen Gegenständen und so­

65 Ebda.
66 Vgl. ebda., S. 72f.
67 Ebda., S. 67.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 191

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

mit für ihre metaphysische Anwendbarkeit. Doch die Grundlegung, 
die letzte Rechtfertigung dieser Übereinstimmung, schreibt Tren­
delenburg allein dem metaphysischen Prinzip der Bewegung zu. 
Beneke faßt hingegen das Psychologie-Metaphysik-Verhältnis als 
echtes Fundierungsverhältnis auf. Sein »erster fester Punkt« legt die 
Psychologie als die philosophische Wissenschaft schlechthin fest, auf 
der selbst die Metaphysik aufbaut.68 Die Psychologie, als »rein auf 
unser Selbstbewußtsein begründete« Disziplin, ist »zum Mittelpunkte 
zu machen für die gesammte Philosophie: zu der Sonne, von wel­
cher alle übrigen philosophischen Wissenschaften ihr Licht empfan­
gen. Nur auf diese Weise ist wahre Einheit und Ordnung, nur auf 
diese Weise Allgemeingültigkeit für die Philosophie zu erringen.«69 70
Denn alle Begriffe, deren Entwickelung und Aufklärung den übrigen philo­
sophischen Wissenschaften als Aufgabe vorliegt: die Begriffe des Rechtes, 
des Sittlichen, des Schönen, des Seins im Verhältnisse zum Vorstellen: was 
sind sie anders zunächst, als Begriffe in der menschlichen Seele, und, wie 
alle übrigen Seelenthätigkeiten, nach bestimmten Gesetzen in derselben ge­
bildet?^

68 »[...] die menschliche Seele [ist] von allem Existirenden das Einzige, welches ohne 
fremdartige Vermittelung in seiner vollen Wahrheit, in seiner Innerlichkeit von uns er­
kannt werden kann. Die menschliche Seele ist uns also durch unsere ganze Stellung in 
der Welt als der Mittelpunkt gegeben für die Anknüpfung und Würdigung alles 
Uebrigen, und wenn überhaupt für irgend eine Erkenntniß, unstreitig für diese eine 
vollkommene Wahrheit zu erreichen.« Kant, S. 100.
69 Ebda., S. 89f. »Denn auf die Wissenschaft von der menschlichen Seele weisen alle 
übrigen Wissenschaften, als auf ihren Mittelpunkt zurück; von ihr müssen sie, wie 
von ihrer Sonne, das Licht empfangen, um ihr Dunkel zu erleuchten.« F.E. Beneke, 
Allgemeine Einleitung in das akademische Studium, Göttingen: Vandenhoeck und Ru­
precht 1826, S. 61.
70 Ebda., S. 70. »Das Grundthema der Logik ist die Bestimmung der Wahrheit und 
Unwahrheit, der Gewißheit und Ungewißheit, und der mannigfachen Formen, in wel­
chen dieselben sich ausprägen. Aber Wahrheit und Unwahrheit, Gewißheit und Un­
gewißheit sind, wenigstens für den gesunden Verstand, keine Prädikate der Dinge. 
Die Dinge sind insgesammt stets gleich wahr, gleich gewiß; die Dinge zweifeln nicht, 
irren nicht; sondern der denkende Geist ist es, welcher zweifelt und irrt, und zur 
Wahrheit und Gewißheit geführt werden soll. Was demnach die Logik zu bestimmen 
hat, sind gewisse Formen und Zustände des denkenden Geistes, gewisse psychische 
Entwickelungsformen, und als solche zu begreifen und zu konstruiren.« Philosophie, S. 
14. »Das Sittliche und das Unsittliche sind gewisse psychische Entwickelungsformen, 
die aus dem noch keine Spur dieses Gegensatzes zeigenden Urgrunde der Seele sich 
hervorbilden nach bestimmten Gesetzen, welche von Gott in die geistige Natur eben 
so hineingelegt sind, wie die Gesetze der Schwere, der Bewegung in die körperliche.« 
Ebda., S. 17. »Dasselbe ergiebt sich in Hinsicht der Aesthetik. Die Gefühle des Schönen 
und des Erhabenen, und welche sich sonst noch diesen anreihen mögen, die Bildung 

192 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

Nicht nur die normativen Wissenschaften oder »Kunstlehren« der 
Ästhetik, Logik und Ethik, sondern auch die Metaphysik wurzeln 
letztlich in der Psychologie.71 »Die gesammte übrige Philosophie al­
so ist nichts anderes als angewandte Psychologie.«72

Beneke wird dadurch zur Auseinandersetzung mit Herbart ge­
führt, dessen Gedanken einer »auf Erfahrung, Metaphysik und Ma­
thematik« gegründeten Psychologie er nicht teilen kann.73 Die Ver­
wendung von Begriffen wie Ding, Veränderung, Ursache und Wir­
kung, Vermögen etc. in der psychologischen Forschung macht für 
Herbart die Grundlegung der Psychologie als Wissenschaft äußerst 
problematisch. Denn ihre Verwendung verlangt eine metaphysische 
Voruntersuchung, die sie von ihren Widersprüchen befreit und so­
mit deren adäquate ontologische Grundlegung ermöglicht. Beneke 
erwidert, daß die Benutzung metaphysischer Begriffe in der Psy­
chologie (wie auch in den Naturwissenschaften) nicht unbedingt zu 
Fehlem oder Widersprüchen führen muß. Alle metaphysischen Be­
griffe sind nämlich ursprünglich psychologische; nur aufgrund ei­
ner »Fortbildung« werden sie zu metaphysischen Begriffen. Ihre 
Anwendung in der Psychologie zieht daher auch keine Schwierig­
keiten nach sich. Indem man sie im psychologischen Kontext ver­
wendet, läßt man sie eigentlich nur in ihrer konkreten »Auffas­
sung« zur Geltung kommen, die die abstrakte - also die metaphysi­
sche im engeren Sinne - vorbereitet.74

künstlerischer Ideale [...] sind ja in gleicher Art als Fakta unserer geistigen Entwicke­
lung gegeben, und werden nur, indem wir sie als solche weiter verfolgen und zerglie­
dern, mit voller Klahrheit und Bestimmtheit erkannt werden können.« Ebda., S. 17f.
71 Vgl. ebda., S. Uff.
72 Kant, S. 91.
73 J.F. Herbart, Psychologie als Wissenschaft; neu gegründet auf Erfahrung, Metaphysik und 
Mathematik (1824-1825), in: ders., Sämmtliche Werke, a.a.O., V, S. 189-390; VI, S. 1-463. 
Vgl. ders., Über die Subsumtion der Psychologie unter die ontologischen Begriffe (1835), eb­
da., VII, S. 173-192.
74 »Hiezu aber kommt (und dies ist der Hauptpunkt), dass ja doch alle Begriffe, wel­
chen Inhalt sie auch haben mögen, irgendwie aus (äusseren oder inneren) Anschau­
ungen stammen müssen, die Grundanschauungen für die in Frage stehenden meta­
physischen Begriffe aber (wie sich unzweifelhaft zeigen wird) durchgängig Anschau­
ungen unseres Selbstbewusstseins sind. Alle diese Begriffe also [...] sind, wenn auch in 
ihrer Fortbildung metaphysische, doch ihrem Ursprünge nach psychologische; und 
wir thun demnach, indem wir sie ohne vorangeschickte metaphysische Prüfung für 
die psychologische Erkenntniss anwenden, in der That nichts weiter, als dass wir der 
abstrakten Auffassung die konkrete vorangehn lassen: ein Verfahren, welches un­
streitig nicht nur wohl berechtigt, sondern auch das einzige der Natur der menschli­
chen Erkenntniss angemessene, und also berechtigte ist.« System der Metaphysik, S. 25f.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 193

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

In dieser Art also ergiebt sich eine gewisse Unterordnung der metaphysi­
schen Forschung unter die psychologische: eine Unterordnung, welche 
auch schon seit Locke's Zeit bei allen anderen Völkern, äusser bei uns 
Deutschen, so gut wie allgemein anerkannt ist. Unsere Grundaufgabe ist, 
zu erklären, wie wir überhaupt dazu kommen, dem Vorstellen (oder ge­
nauer, den psychischen Entwickelungen, welche wir nachher „Vorstellun­
gen" nennen), ein Sein gegenüberzustellen. Aber diese Gegenüberstellung 
liegt als inneres Faktum vor; alle anderen metaphysischen Begriffe und Sät­
ze sind ebenfalls psychische Fakta oder Produkte; und so kann denn eine 
tiefer dringende Erklärung derselben auf keine andere Weise, als aus den 
Entwickelungsgesetzen unseres Geistes heraus, gewonnen werden.75

Die »Unterordnung« der Metaphysik unter die Psychologie betrifft 
aber ausschließlich die Fundierungsverhältnisse und tastet die ab­
solute Priorität der Metaphysik nicht an.
Durch diese Unterordnung der metaphysischen Erkenntniss unter die psy­
chologische wird es keineswegs ausgeschlossen, dass in anderer Beziehung 
jene als die übergeordnete anzusehen ist. Die Aufgabe der metaphysischen 
Forschung nämlich ist eine umfassendere, weiter greifende. Die Erkennt­
niss unserer Seele erstreckt sich nur über einen kleinen Kreis des Seienden, 
die metaphysische über die Gesammtheit desselben. Aber da wir einmal als 
Menschen in jenen Kreis gestellt sind, aus demselben in keiner Art hinaus­
können: so vermögen wir auch jene Gesammtheit lediglich von ihm aus, 
und im Verhältniss zu ihm, zu überblicken und zu würdigen.76

Der Aufbau des metaphysischen Gebäudes erfolgt also anhand des 
Analogiegedankens. Die Formen und Gesetze der Seele werden 
durch Analogieschluß auf die materielle Welt, ja auf die gesamte 
Wirklichkeit übertragen.77

75 Ebda., S. 23.
76 Ebda., S. 26 Anm. 1.
77 »So hat sich denn auf das Augenscheinlichste der schon in unseren einleitenden 
Betrachtungen aufgestellte Satz bestätigt, dass die psychologische Erkenntniss ihrer 
Natur nach der metaphysischen vorangehen muss. Jene giebt uns das Konkrete für 
Dasjenige, was diese abstrakt zu bestimmen hat; und da für die Bestimmung des Ab­
strakten überhaupt kein anderes Konkretes vorhanden ist, so kann auch die metaphy­
sische Erkenntniss der inneren Formen und Verhältnisse in keiner Art über die psy­
chologische hinausreichen. Bei allem Anderen haben wir (wie in Betreff des Seins im 
Allgemeinen) nur eine Anwendung oder Übertragung Desjenigen, was uns unser 
Selbstbewusstsein kennen gelehrt hat.« Ebda., S. 144f. »Finden wir wahrhaft objektive 
Formen und Verhältnisse in unseren Vorstellungen vom körperlichen Sein: so können 
dieselben, wie das Sein überhaupt, nur durch Übertragung von unserem Seelensein 
her hineingekommen sein.« Ebda., S. 146f.

194 PHÄNOMENOLOGIE ♦ KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

Die Struktur von Benekes Metaphysik bleibt der Tradition ver­
haftet. Auf der Grundlage einer Erkenntnistheorie gliedert sich sein 
metaphysisches Gebäude in Ontologie, Kosmologie bzw. Natur­
philosophie und Theologie. Der Analogiegedanke führt in der Kos­
mologie dazu, die materiellen Dinge als Glieder einer Reihe auf­
zufassen, die von der höchsten Stufe des Menschen zu den ele­
mentarsten Formen der organischen und anorganischen Natur her­
abführt, und in der Theologie dazu, zu immer höheren geistigen 
Wesen hinaufzusteigen, bis hin zur höchsten Stufe des höchsten 
Wesens - zu Gott.78 Auch die Ontologie stellt das Ergebnis einer 
analogen Übertragung der in der inneren Erfahrung unmittelbar 
zugänglichen Seinsstrukturen auf die gesamte Wirklichkeit dar. 
Ausgangspunkt für die Kategorienlehre ist das Seelenleben, wie es 
die innere Erfahrung darlegt. Hier haben Begriffe wie Substanz, 
Akzidens, Inhärenz etc. ihren Ursprung. Das unmittelbare und evi­
dente Erfassen der »Akzidentien« des Seelenlebens beinhaltet keine 
unmittelbare Erkenntnis der Seele, sondern nur eines ihrer »Teile«, 
also eines Akzidens.
Alles, was ich mir als Accidenzien zuschreibe: meine Vorstellungen, Ge­
fühle, Willensakte etc., und eben so meine inneren Anlagen (Talente, Cha­
rakteranlagen etc.) verhalten sich zu mir oder zu dem Dinge, welches ich 
bin, wie Theile zum Ganzen; und das ganze Ding, welches ich bin, ist über­
haupt nichts äusser der Gesammtheit aller dieser Accidenzien oder dieses 
in mir gegebenen Mannigfaltigen. Und eben so liegt auch das In-einander 
dieser letzteren für die Auffassung des Selbstbewusstseins unmittelbar vor. 
Wir nehmen diese Theile unseres Seins als innig mit einander verbunden 
wahr, und können die Natur des Bandes, durch welches sie verbunden 
sind, die Elemente, aus welchen dieses besteht, und die Art der Verknüp­
fung genau nachweisen.79

Alle psychischen Tatsachen oder Bewußtseinsakte gestalten sich 
somit als Teile der Seele und machen diese in ihrer Gesamtheit aus. 
Beneke entwirft also eine Kategorienlehre, die das herkömmliche 
Substanz-Akzidens-Verhältnis im Sinne eines Teil-Ganzes-Verhältnis- 
ses deutet - in auffallender Nähe zu den Auffassungen von Tren­

78 Vgl. ebda., S. 140ff.
79 System der Metaphysik, S. 171. »Wir können die Accidenzien des inneren Seelenseins 
eben so wenig unmittelbar auffassen, wie das innere Seelensein selbst. So weit wir 
aber die Einen und das Andere auffassen: so weit fallen sie durchaus zusammen.« 
Ebda., S. 173.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 195

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweiter Teil: Das philosophische Heranreifen

delenburg und Brentano.80 Durch sein Teil-Ganzes-Modell über­
trägt Beneke die herkömmliche Kategorienlehre auf eine empirische 
Ebene und schwächt den herkömmlichen metaphysischen Seelen­
begriff ab. Dieser wird nun als Einheit des Bewußtseins aufgefaßt. 
Die Beschreibung dieser Einheit und ihrer Teile führt zu einer Kate­
gorialanalyse der inneren Erfahrung, die durch Analogiegedanken 
auf die äußere Erfahrung bzw. auf das gesamte Seiende übertragen 
werden kann.

§ 5. Die Beneke-Rezeption im 19. Jahrhundert

Benekes Werk übte einen unterschwelligen Einfluß auf die deutsche 
Philosophie des 19. Jahrhunderts aus. Denn Beneke wurde schon zu 
seinen Lebzeiten seitens der noch herrschenden idealistischen Uni­
versitätsphilosophie in die Isolation getrieben und geriet bald in 
Vergessenheit.81 Dennoch setzt sich seine Philosophie mit Kernfra­
gen auseinander, die dann in der philosophischen Debatte der 30er 
bis 60er Jahre im Mittelpunkt stehen werden. Benekes erkenntnis- 
und wissenschaftstheoretisches Bewußtsein sowie seine Forderung 
nach einer »empirischen Psychologie« als Grundlage einer neuen 
Erkenntnistheorie - und mit ihr der ganzen Philosophie - wurden 
Gedankengut jener Generation von Philosophen, die in den Jahren 
der tiefsten Krise des Idealismus ausgebildet wurden.

Eine Rezeption von Benekes Gedanken läßt sich eindeutig bei 
Trendelenburg feststellen. Trendelenburg setzt sich in seiner letzten 
(XXIII) Logischen Untersuchung mit der erkenntnistheoretischen Al­
ternative von »Idealismus und Realismus« auseinander und fordert 
deren Versöhnung.82 Im Rahmen einer Analyse, in der Kants Kriti­
zismus stets mit Lockes Empirismus konfrontiert wird,83 legt Tren­
delenburg - der hierbei durch die neueste sinnesphysiologische 
Entdeckung, das Gesetz der spezifischen Sinnesenergie, beeinflußt 
ist - seinen Vermittlungsvorschlag vor: »Unsere Sinne gelten als die 

80 Vgl. hier Teil III, Kap. 8.2.
81 Es war höchstwahrscheinlich Hegels direkte Intervention, die Benekes akademische 
Karriere zunichte machte. Vgl. M. Lenz, Geschichte der Königlichen Friedrich-Wilhelms- 
Universität zu Berlin, 4 Bde., Halle a.S.: Buchhandlung des Waisenhauses 1910, II, S. 
294ff.
82 Vgl. LU, II, S. 511-529.
83 Vgl. ebda., S. 517ff.

196 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel VI: Brentano und seine Zeitgenossen: F.E. Beneke

Zeugen des Realismus.«84 Doch das von ihnen Dargebotene ist et­
was Unvollständiges, das einer Ergänzung bedarf.85
Auf diesem Wege wird ein Realismus gegründet, der nicht in Materialis­
mus ausschlagen kann; denn seine Bestimmungen gehen durch den inne­
ren Zweck vom Gedanken im Grunde der Dinge aus; und ein Idealismus, 
der nicht Subjektivismus werden kann, denn er begründet sich durch eine 
dem Denken und Sein gemeinsame Thätigkeit, welche in der Auffassung 
der Erscheinung den zwingenden Anweisungen des Gegebenen folgt. [...] 
Realismus ohne die Idee wird Materialismus, und Idealismus ohne Zugang 
zum Realen wird ein Traum der Vorstellung, eine Welt der Eidole. In bei­
den Richtungen wird es schwer, ja unmöglich, den Glauben an das Unbe­
dingte, den Willen Gottes in der Welt, zu wahren, und der Geist wendet 
sich trauernd und entmuthigt von der versiegten Quelle des Gedankens ab. 
Daher ist es nothwendig, die rechte Einigung zu erstreben und nicht abzu­
lassen, bis sie erreicht ist. In dieser Einigung hat die menschliche Wissen­
schaft ihre Würde und [...] die Philosophie ihre edle Aufgabe.86

84 Ebda, S. 517.
85 »Das Gegebene nöthigt den Geist durch die Sinne es in Unterschieden zu setzen. 
Diese Nöthigung vollziehen die Objekte, indem sie mit ihrer Wirkung die Sinne be­
rühren, und der Geist entspricht dieser Nöthigung, indem er dem Gegebenen nach­
geht oder aus den gegebenen Motiven das sinnliche Bild entwirft.« Ebda., S. 522.
86 Ebda., S. 529.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 197

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-175 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Die Zukunft der Philosophie
	§ 2. Benekes »neue Psychologie«
	§ 3. Die Philosophie als empirische, »positive Wissenschaft«
	§ 4. Realismus und Idealismus. Das System der Wissenschaften
	§ 5. Die Beneke-Rezeption im 19. Jahrhundert

