NACH PLESSNER HINTER PLESSNER ZURUCK

Eine Anthropologie, die nicht von der AnmalRung ausgeht, die Welt
vom Menschen her zu konstruieren, sondern sich bewusst bleibt,
dass der Mensch ein Moment im Ganzen der ihn umfassenden Welt
ist, wird von der Besonderheit der Stellung des Menschen in der
Welt und folglich vom Verhdltnis des Menschen zur Welt auszuge-
hen haben. Die Frage, in deren Beantwortung sich die Grundlegung
der Anthropologie vollzieht, ist nicht die Frage: »Was ist der
Mensch?«. Thr Gegenstand wdre letztlich in der Wesensschau einer
gegebenen Entitdt zu erfassen, in der Idee, an der alle Exemplare
teilhaben, die zu deren Gattung gehoren. Dieser platonisierende
Substanzialismus fiihrte zwangsldufig zu einer Hypostasierung des
Menschseins.

Eine Anthropologie indessen, die den Hervorgang des Men-
schen aus dem Prozess der Naturgeschichte als ein historisch kon-
tingentes, der Form nach aber notwendiges Auftreten einer aprio-
rischen Mdglichkeit des Verhdltnisses des Endlichen zum Ganzen
begreift, kann von der Besonderheit der Gattung homo sapiens sa-
piens ohne Hypertrophierung reden. Diese sozusagen kosmologi-
sche Einbettung hat Plessner vorgenommen. Er hat die Besonder-
heit des Menschen, sich >Welt« (und also auch die Idee der Welt
im Ganzen) vergegenstdndlichen zu konnen, nicht aus einer Ge-
genstellung zur Welt, sondern aus der exzentrischen Position in
der Welt hergeleitet. Er hat die Kontingenz der Naturgeschichte
(aufrechter Gang, Frontalitdt, Freisetzung der Hand, VergréfRerung
des Gehirns usw.) und die Aprioritdt der moglichen Stellungen des
Einzelseienden in und zum Ganzen in einen systematischen Zu-
sammenhang gebracht. Das war ein neues Paradigma der Anthropo-
logie. Jede weitere philosophische Anthropologie hitte im Rahmen
dieses Paradigmawechsels ausgearbeitet werden miissen, um sauf
der Hohe der Zeit< zu sein.

Stattdessen ist die Anthropologie auf die Position des Sub-

141

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

jekt-Objekt-Dualismus und der Subjekt-Zentriertheit zuriickge-
kehrt und hat, gleichsam in einer Umkehrung des Programms von
Hegels Phinomenologie des Geistes' nun wieder das Subjekt zur
Substanz gemacht. Was nach Plessners Die Stufen des Organischen
und der Mensch an philosophischen (also nicht blof einzelwissen-
schaftlich orientierten, empiristischen) Anthropologiemodellen
vorgelegt wurde, fillt hinter den Paradigmenbruch zuriick, der mit
diesem Werk vollzogen worden war. Das Signal zu diesem Riickzug
gab Martin Heidegger.

Begriindung der Anthropologie in Daseinsontologie

Es ist wohl kaum zufdllig (wenn auch im Hinblick auf die herauf-
ziehende rassistische Ideologie des Nationalsozialismus pikant),
dass Heidegger, der Barde des »>Dritten Reichs¢, sein 1929 - ein
Jahr nach den Stufen des Organischen und der Mensch — erschiene-
nes Buch Kant und das Problem der Metaphysik dem Halbjuden
Scheler zum Gedéachtnis widmete. Scheler hatte ja die Sonderstel-
lung des Menschen im Kosmos metaphysisch {iberhoht und den
Menschen essenziell von der Natur abgeschnitten. Dass Heidegger
nun in der Kant-Interpretation, auf Scheler in der Sache positiv
Bezug nehmend und ihn als Person durch die Widmung heraushe-
bend, am Schluss die kantische Transformation der Metaphysik in
Transzendentalphilosophie als Grundlegung der Metaphysik in der
Anthropologie (Heidegger 1951/1929: 185ff.) auslegt, ist der Ver-
such, die Geltung des kantischen Erbes fiir die Existenzialontolo-
gie von Sein und Zeit zu nutzen, und richtet sich direkt gegen die
den subjektiven Idealismus aushebelnde objektive Naturontologie
Plessners: »Gewil3 kann eine Anthropologie philosophisch genannt
werden, sofern ihre Methode eine philosophische ist, etwa im Sin-
ne einer Wesensbetrachtung des Menschen. Diese zielt dann darauf
ab, das Seiende, das wir Mensch nennen, gegen Pflanze und Tier
und die iibrigen Bezirke des Seienden zu unterscheiden und da-
durch die spezifische Wesensverfassung dieser bestimmten Region
des Seienden herauszuarbeiten. Philosophische Anthropologie wird

1 | Hegel 1970: 3/22f.: »Es kommt nach meiner Einsicht [...] alles da-
rauf an, das Wahre nicht als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt auf-
zufassen und auszudriicken.« Und weiter: »Die lebendige Substanz ist als
Subjekt das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck
voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die Ausfiihrung und sein
Ende wirklich ist.«

142

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dann zu einer regionalen Ontologie des Menschen und bleibt als Nach Plessner
solche den iibrigen Ontologien, die sich mit ihr auf den Gesamtbe- hinter Plessner
reich des Seienden verteilen, nebengeordnet. Die so verstandene zuriick
Anthropologie ist nicht ohne weiteres und vor allem nicht auf

Grund der inneren Struktur ihrer Problematik Zentrum der Philoso-

phie« (ebd.: 190f.).

Es wirkt wie eine Schiitzenhilfe fiir Scheler, wenn Heidegger
dann seine eigene Auffassung dagegen stellt: »Liegt das Ziel der
Philosophie in der Ausarbeitung einer Weltanschauung, dann wird
eine Anthropologie die »Stellung des Menschen im Kosmos< zu um-
grenzen haben. Und gilt der Mensch als dasjenige Seiende, das in
der Ordnung der Begriindung einer absolut gewissen Erkenntnis
das schlechthin Erstgegebene und Gewisseste ist, dann muR der so
geplante Aufbau der Philosophie die menschliche Subjektivitdt in
den zentralen Ansatz bringen« (ebd.: 191). Herablassend wird
dann zugestanden, dass diese subjektzentrierte Weltanschauungs-
anthropologie »sich der Methode und der Ergebnisse einer regio-
nalen Ontologie des Menschen bedienen« konne (ebd.). Die Nut-
zung der Kompetenz des Biologen-Philosophen Plessner ist aller-
dings genau das Gegenteil dessen, was die Systematik seines Werks
zuldsst; erst muss man sich mit seinem »naturphilosophischen«
Grundriss auseinandersetzen, um dann die einzelwissenschaftli-
chen Bausteine der Systemarchitektur ins Auge zu fassen, denn
der Grundriss weist den Bausteinen ihre Stellung und Funktion zu.

Nun ist allerdings Heideggers Grundriss eben ein ganz anderer.
Es geht ihm nicht um den Menschen als einen in seinem So-sein zu
bestimmenden Teil der natiirlichen Welt, die der Bedingungsgrund
seines Seins ist. Thm geht es vielmehr um »eine Enthiillung [...]
der Subjektivitdt des menschlichen Subjekts« (ebd. 186), die er
mit »Transzendenz« gleichsetzt (das Wort steht an der hier im Zitat
ausgelassenen Stelle). Transzendenz heiflt fiir Heidegger »das 0f-
fenhalten des Horizontes« (ebd.: 117). Dies vollzieht sich in der
»Einbildungskraft«, die wiederum durch »eine eigentiimliche
Nichtgebundenheit an das Seiende« (ebd.: 119) gekennzeichnet
ist. Positiv gewendet besagt das, dass in der Einbildungskraft der
Mensch die Welt »entspringen lassen« kann, zwar nicht ihre Mate-
rialitdt, wohl aber die Ordnung des Materiellen, die er sich als so
oder so mogliche vorstellt und dann herstellt. Es ist die einseitige
Betonung des »Machens«, der homo faber oder homo technicus, die
hier in Entsprechung zu Kants erkenntnistheoretischem Subjekti-
vismus handlungstheoretisch gewendet wird. Von da ist der Weg zu
der Deutung des Menschen als Gewalttdter in der Metaphysik-Vor-

143

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

lesung von 1935 nicht mehr weit?; in der Umdeutung des sopho-
kleischen Chorliedes »Vieles ist schrecklich (;toALd Td detvd« be-
deutet fiir Heidegger »deLvov das Gewaltige im Sinne dessen, der
die Gewalt braucht, nicht nur iiber Gewalt verfiigt, sondern gewalt-
tdtig ist, insofern ihm das Gewaltbrauchen der Grundzug seines
Tuns nicht, sondern seines Daseins ist« (Heidegger 1953: 115).

Das Chorlied der Antigone (Vers 331ff.) fahrt fort: »Nichts ist
schrecklicher als der Mensch« (00d&v dvBommou dervotegov Fiir
Heidegger besagt das: »Der Mensch ist der Gewalt-Tdtige nicht
auler und neben anderem, sondern allein in dem Sinne, daf} er
auf Grund und in seiner Gewalt-titigkeit gegen das Uberwiltigende
(= das Seiende im Ganzen) Gewalt braucht. [...] Diese Erschlossen-
heit des Seienden ist jene Gewalt, die der Mensch zu bewidltigen
hat, um in Gewalt-tdtigkeit allererst inmitten des Seienden er
selbst, d.h. geschichtlich zu sein. [...] Er fand sich in das Uberwil-
tigende und fand erst darin sich selbst: die Gewalt des also Tati-
gen. Das ssich selbst< bedeutet nach dem Vorangegangenen zu-
gleich Jenen, der ausbricht und umbricht, einfingt und nieder-
zwingt« (ebd.: 115, 120).

Deutlicher kann nicht gesagt werden, dass des Menschen Sub-
jektsein sich nicht nur aulRer der Natur, sondern gegen die Natur
stellt, dass der Mensch ein widernatiirliches Wesen ist. »Die Ge-
walt, das Gewaltige, worin sich das Tun des Gewalt-tdtigen bewegt,
ist der ganze Umkreis der ihm {iberantworteten Machenschaft. [...]
Denn die Gewalt-tdtigkeit ist das Gewalt-brauchen gegen das
Uberwiltigende: das wissende Erkimpfen des vordem verschlosse-
nen Seins in das Erscheinende als das Seiende« (ebd.: 121f.). Das
ist keine Anthropologie, die sich dann auch noch der wissenschaft-
lichen Kompetenz Plessners bedienen konnte, sondern der (reak-
tiondre) Gegenentwurf zu ihr, der den Herrschaftsanspruch des

2 | Zur Einfiihrung in die Metaphysik von Heidegger vgl. auch Hans Heinz
Holz, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. II, Heft 3, S. 740-746. Die fiir
die Anthropologie maRgebliche Schliisselstelle ist die Interpretation des
Chorliedes Vers 331ff. aus der Antigone des Sophokles. Es geht um die Deu-
tung des Wortes deinon (dewvov). Dieses heilt in der Kernbedeutung: das
in Schrecken Versetzende, gemildert auch: das in Staunen Versetzende; da-
raus abgeleitet auch: etwas, das durch sein Ausmal erstaunlich oder er-
schreckend ist, daher das Gewaltige, zum Beispiel ein gewaltiges Vermdgen,
Konnen, Macht (Fundstellen bei Passow 1970). Die von Heidegger vorge-
nommene Ubertragung ins Aktive, Gewalt-titige (zur Hervorhebung des Ak-
tiven bei Heidegger immer mit Bindestrich) verschiebt den Bedeutungsspiel-
raum in unzuldssiger Weise.

144

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschen iiber die Natur (und iiber die anderen, zu unterwerfen-
den Menschen) der Natiirlichkeit des Menschen entgegensetzt und
die metaphysische Idee einer harmonia mundi oder harmonia uni-
versalis® ausschlieRt. Das ist eine Anthropologie aus dem Geiste
von Nietzsches »Wille zur Macht« in der Intention einer iiber Nietz-
sche noch hinausgehenden Radikalitit. In diesem Denken hat
Plessner keinen Ort, und dass die nachfolgende Anthropologie in
Deutschland — gewiss unter dem Einfluss der faschistischen Ideo-
logie (vgl. Lukdcs 1982) — auf der durch Heideggers Ontologie an-
gelegten Linie weitergefiihrt wurde, bedeutete die Abwendung von
Plessner im Grundsatz und im Ganzen (auch wenn nach 1945 deren
Protagonisten, auf gemeinsame Gottinger Urspriinge zuriickgrei-
fend, dies in anderem Lichte erscheinen lassen wollten).

Gehlens Deutung der Menschen als Mdngelwesen

Hatte Plessner die Einheit der biologischen und geistigen Natur
des Menschen aus einem Naturprinzip begriinden kénnen und so
den metaphysischen Dualismus Schelers iiberwunden, so rissen die
Anthropologen nach ihm die Kluft wieder auf, indem sie die Son-
derstellung des Menschen unter Vernachldssigung seiner biologi-
schen Daseinsvoraussetzungen ins Zentrum ihrer Untersuchungen
riickten.”> So unterschiedlich auch die Fragestellungen und me-

3 | Dies ist das metaphysische Konzept der chinesischen Philosophie, in
dem Leibniz seinen eigenen Weltbegriff wiedererkennen wollte; vgl. Holz
1994b, 2000.

4 | Vgl. Heidegger 1953: 152. Dort heilt es mit Bezug auf den »Willen
zur Macht« als »Versuch einer neuen Wertsetzung«: »Die Verstrickung in die
Wirrnis der Wertvorstellung, das Nichtverstehen ihrer fragwiirdigen Herkunft
ist der Grund, weshalb Nietzsche die eigentliche Mitte der Philosophie nicht
erreichte.« Heidegger will noch vor jeder Wertung die Gewalt-tatigkeit im
Sein verankern und sagt dazu: »Wir Heutigen konnen dem nur vorarbeiten.«
5 | Im Folgenden beziehen wir uns auf die in Deutschland sich entwi-
ckelnde Linie der philosophischen Anthropologie, die an die Namen Arnold
Gehlen, Hans Lipps und Otto Friedrich Bollnow gekniipft ist. Auch diese Na-
men stehen selektiv fiir viele andere verwandte theoretische Ansdtze. Die
anders verlaufende Entwicklung in Frankreich — mit dem phanomenologi-
schen Existenzialismus von Maurice Merleau-Ponty, dem Strukturalismus von
Claude Lévy-Strauss und Michel Foucault, der Orientierung an den Ideolo-
gemen der alltdglichen Lebenswelt bei Roland Barthes — und die amerikani-
sche cultural anthropology lassen wir beiseite, da es uns nur um die beispiel-

145

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.

Nach Plessner
hinter Plessner
zuriick


https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

thodischen Vorgehensweisen dieser Autoren sind - sie alle lassen
die Naturseite des Menschen hinter seiner seelischen, geistigen
und Willensverfassung zuriicktreten. Es ist kein Zufall, dass sie
zwar in einer psychologischen, nicht aber in einer medizinischen
Anthropologie Widerhall gefunden haben. Einzig Arnold Gehlen
versucht {iber die Verhaltensforschung wenigstens einen mittelba-
ren Anschluss an die Biologie zu finden, allerdings um den Preis,
gerade die biologische Ausstattung des Menschen als defizitdr und
verkiirzt aufzufassen.

Im Gegensatz zur anorganischen und weithin auch zur pflanz-
lichen Daseinsform, in der die Einwirkungen der einzelnen Seien-
den aufeinander kontingent sind, beziehen sich die Bewegungs-
formen von Tieren und in héherem MaRe von Menschen auf le-
bensdienliche Ziele und dulern sich als festgelegte Prdgungen
oder als variable Reaktionsweisen.® Beim Tier erkliren wir diese
immanenten causas finales als instinktgesteuert. Instinkte sind
angeborene Reaktionsweisen auf Reize (Instinktausloser); sie re-
geln das Eingreifen des einzelnen Lebewesens in seine Umwelt
nach dem Muster von challenge und response.

Indem Gehlen die Programmierung zum instinktiv gelenkten
Verhalten als Ausgangspunkt nimmt und daran seine Deutungs-
muster der Tier-Mensch-Welt entwickelt, kann er einem Trend der
Zeit folgend’ - die Einheit der menschlichen Person durch den
Modus der Handlungsantriebe konstituiert sehen. »Man muf daher
in den Mittelpunkt aller weiteren Probleme und Fragen die Hand-
lung stellen und den Menschen als ein handelndes Wesen definie-
ren — oder als ein voraussehendes oder kulturschaffendes, was al-
les dasselbe meint« (Gehlen 1961: 49). Auch beim Tier sprechen

hafte Freilegung bestimmter theoretischer Strukturen geht, die der Wesens-
verfassung der philosophischen Anthropologie zugrunde liegen. Dass insbe-
sondere aus Merleau-Pontys Arbeiten wesentliche Erkenntnisse zu gewinnen
sind, moéchtne wir in Ubereinstimmung mit Plessner nachdriicklich hervorhe-
ben (vgl. Holz 1965).

6 | Nietzsche 1958: 2/623: »Der Mensch ist das noch nicht festgestellte
Tier.«

7 | Den Aktionismus als geschichtsphilosophisch das Menschsein be-
griindende Einstellung entwickelte Giovanni Gentile (1916), als politische
Leitvorstellung Georges Sorel (1908). Martin Heidegger (1927) stellt die Ka-
tegorie der Entschlossenheit ins Zentrum des existenzial >eigentlichen< Um-
gangs mit Welt. Die aktionistischen Philosophien haben ihren Ursprung bei
Nietzsche und der Nietzsche-Nachfolge, die auf den >Willen zur Macht« setz-
te.

146

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir von s>Instinkthandlungenc, die aber gerade ohne bewusste Ex- Nach Plessner
wdgung der Verkniipfung von Handlungsverlauf und Zielerfiillung hinter Plessner
ablaufen. zurtick

Der Reiz lost die Reaktion aus. Aus den Beobachtungen von
Konrad Lorenz (1965) zieht Gehlen den Schluss, »daf Instinkt-
handlungen zentral gesteuerte Automatismen sind, die sich mit
Taxien verschranken konnen, d.h. mit Formen des Reagierens auf
AulRenreize. Die Reaktionen konnen durch >Schematac< ausgeldst
werden. [...] Diese Instinkthandlungen sind eben selbst Einpas-
sungen, sie sind organisch festgelegte, spezialisierte Verhaltens-
weisen auf bestimmte Umweltkonfigurationen« (Gehlen 1963: 27).
Beim Menschen hingegen sind »die voraussehende, planende Ver-
dnderung vorgefundener Sachverhalte ins Lebensdienliche, Lei-
tungen der Weltorientierung und Weltdeutung sowie Akte der Stel-
lungnahme gegeniiber den eigenen Antrieben« handlungsleitend
(ebd.: 26). Diese Lebensvollziige miissen erkannt und eingeiibt,
die variable Reaktion auf duflere Umstdnde muss durch Abstrak-
tionsleistungen ermdglicht werden. Daraus folgt: »In einer Formel:
der Mensch ist das handelnde Wesen und damit das Wesen der
Zucht« (ebd.: 24).

Dass der Mensch lernfdhig ist und also erzogen werden kann,
ist die Konsequenz einer Evolution, in deren Verlauf die fest ge-
pragten Verhaltensmuster, die fiir das Tier charakteristisch sind,
abgebaut werden. »Ohne starre Strukturen ist kein organisches
System von hoherer Integrationsstufe mdglich, stets aber miissen
die Strukturen des bestehenden Systems zerbrochen werden, soll
ein solches von noch hdoherer Stufe der Integration und Harmonie
erreicht werden« (Lorenz 1965: 2/185). Der Mensch ist jedem Tier
unterlegen, wenn es um biologisch artgerechtes Verhalten geht.
Heinrich von Kleist hat in ber das Marionettentheater (1961) den
Nachteil artifiziellen Verhaltens gegeniiber der natiirlichen Reakti-
onsfahigkeit eindrucksvoll geschildert. Kiinstlichkeit geht einher
mit einem Verlust an Natiirlichkeit. Daraus leitet Gehlen ab, dass
die Verfassung der Menschen durch Mangel bestimmt ist. Das gilt
schon fiir die anatomische Ausstattung des Menschen: »Er ist or-
ganisch mittellos, ohne natiirliche Waffen, ohne Angriffs- oder
Schutz oder Fluchtorgane, mit Sinnen von nicht besonders bedeu-
tender Leistungsfihigkeit, denn jeder unserer Sinne wird von den
»Spezialisten< im Tierreich weit iibertroffen. Er ist ohne Haarkleid
und ohne Anpassung an die Witterung« (Gehlen 1961: 46; ausfiihr-
licher in Gehlen 1962: 86ff.). Weil Gehlen sich der Theorie von Bolk
anschlieft, der diese Ausstattungsschwdchen als Primitivismen
gegeniiber der weiter entwickelten Organspezialisierung der aus

147

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

dem Hominidenstamm hervorgegangenen Affen betrachtet, bleibt
die These von der Instinktreduktion allerdings widerspriichlich:
Wie sollten Instinkte ausgebildet gewesen sein (die dann verkiim-
merten), wenn es ja noch gar keine Organe gab, die die angenom-
menen Instinktleistungen hdtten erbringen kdnnen? Dieser Wider-
spruch ist jedoch nicht als Einwand durchschlagend, denn es lie-
Ren sich im Rahmen der gehlenschen Hypothese die natiirlichen
Defizite des Menschen auch aus anderen evolutiven Prozessen er-
klaren.

Jedenfalls charakterisiert Gehlen den Menschen als »Mangel-
wesen« (Gehlen 1961: 46), das will sagen: »Wenn man den Men-
schen morphologisch betrachtet, so fehlt ihm die spezialisierte Or-
ganausstattung, welche das Subjekt der Einpassung, das Korrelat
der Umwelt ist. Der Mensch ist also das unspezialisierte und in die-
sem Sinne primitive Wesen [...] — das bedeutet auch einen lebens-
gefdhrlichen Mangel an echten Instinkten, d.h. von angeborenen
erfolgssicheren und auf Ausloseschemata abgestimmten Bewe-
gungsfiguren« (Gehlen 1963: 34f.). Die spezifisch menschlichen
Einstellungen zur Welt sind Kompensationen der biologischen Un-
terdeterminiertheit: »Theoretische Praxis«, »Offenheit der Wahr-
nehmung fiir die Reiziiberflutung«, Kombination der Bewegqungen
des Leibes, dessen ganze Oberfliche zum Sinnesorgan wird und der
sich dadurch selbst erfahren kann®, instinktneutrale Wahrneh-
mung und mithin »0bjektivitit« der AulRenwelt, die in dieser Ent-
gegenstellung variabel »verfiigbar« wird (ebd.: 38ff.). Zundchst
bedeuten diese Einstellungen ein Risiko in Situationen, auf die das
Lebewesen reagieren muss und an die der Mensch nicht durch ei-
nen genetischen Habitus angepasst ist. Um zu {iberleben, muss er
Verfahren ausbilden, die Schwdche in einen Nutzen zu verwandeln,
das heillt aus der Unangepasstheit an typische Situationen die
Freiheit zielgerichteten Handelns zu machen: »Aus eigenen Mitteln
und eigentdtig muss der Mensch sich entlasten, d.h. die Médngelbe-
dingungen seiner Existenz eigentdtig in Chancen seiner Lebensfris-
tung umarbeiten« (Gehlen 1962: 36).°

8 | Die Oberfliche des Leibes ist jedoch auch bei Tieren als ganze sinn-
lich rezeptiv. Zur Selbsterfahrung braucht es mehr als dies.

9 | Lorenz distanziert sich von der Mangelwesen- und Kompensationsthe-
orie Gehlens und fasst die Eigenart des Menschen positiv: »Wahrend Gehlen
den Menschen das sMangelwesen< nennt, weil er aller besonderen Spezial-
anpassungen entbehrt, mochte ich den Kernpunkt derselben Erscheinung in
der Vielseitigkeit derartiger unspezialisierter Wesen sehen, zumal man ja
auch das gewaltige Menschen-Hirn als somatisches Organ durchaus nicht

148

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrend die Lebenstdtigkeit des Tieres sich in Kongruenz mit
der Umwelt befindet, erzeugt der handelnde Mensch ein asymme-
trisches Verhdltnis: Seine Lebenstétigkeit beschrankt sich nicht
nur auf die Herstellung eines Gleichgewichts in der Bediirfnishe-
friedigung, sondern bewirkt eine Verdnderung der Umweltbedin-
gungen zur eigenen Entlastung. Das beginnt mit der Entlastung
vom Druck der Unangepasstheit und endet bei den hochsten zivili-
satorischen Leistungen und Errungenschaften. »Die biologischen
Sonderbedingungen des Menschen machen es notwendig, die Be-
ziehungen zur Welt von der bloRen Gegenwart zu entbinden, und
deswegen muss der Mensch seine Erfahrungen miithsam und tétig
selbst vollziehen, damit sie ihm verfiigbar werden, und dies in ei-
nem hochgeziichteten, auf bloRe Andeutungen hin variablen Koén-
nen. [...] In diesem Sinne bedeutet Entlastung: dass die Schwer-
punktbildung im menschlichen Verhalten zunehmend in die
>hochsten¢, ndmlich die miihelosesten, nur andeutenden Funktio-
nen fillt« (ebd.: 62, 65). Diese indirekte Bewdltigung der Bediirf-
nisbefriedigung erfordert die Einbindung in die Gemeinschaft, er-
fordert Sprache als Mittel der Kommunikation {iber nicht prasenti-
sche Gegenstdnde und Handlungen, erfordert Zucht im doppelten
Sinne der Einiibung kollektiven Handelns und der gegenseitigen
Riicksichtnahme, erfordert abstraktives Denken und die Vergegen-
standlichung des Allgemeinen. Indem dieser multilaterale Prozess
zum Aufbau eines Systems der Mdngelkompensation fiihrt, und da-
hin gesteuert werden kann, ldsst sich aus den anthropologischen
Fakten eine normative Handlungstheorie ableiten, in deren Zent-
rum die Zucht steht und die sich ihre inhaltlichen Rahmenbedin-
gungen von einer deskriptiven Soziologie vorgeben lasst.

auler acht lassen darf. [...] Der Spezialist auf Nichtspezialisiertsein baut
sich seine Umwelt aktiv auf, wahrend sie ein Tier mit weitergehenden Spezi-
alanpassungen der korperlichen Organe und des angeborenen Verhaltens
groRenteils mit auf die Welt bringt. [...] Selbstverstandlich laRt sich die
Scheidung in >Spezialisten< und >Spezialisten auf Nichtspezialisiertsein< im
Tierreiche nur an extremen Typen scharf durchfiihren. Es gibt alle nur denk-
baren Uberginge zwischen beiden. [...] Dennoch ist die Weltoffenheit des
Menschen nicht nur graduell-quantitativ, sondern auch qualitativ von derje-
nigen tierischer Spezialisten auf Nichtspezialisiertsein verschieden. [...] Es
gibt nur wenige philosophische Lehrsdtze, die so griindlich das Gegenteil
der Wahrheit behaupten wie der alte Satz Natura non facit saltum! Vom Ge-
schehen im Atom bis zu demjenigen in der Menschheitsgeschichte bewegt
sich die anorganische und die organische Entwicklung in Spriingen« (Lorenz
1965: 2/177ff.). Hier wird Lorenz zum Zeugen fiir die Dialektik der Natur!

149

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.

Nach Plessner
hinter Plessner
zuriick


https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Gehlen hat zweifellos eine kohdrente und plausible Theorie des
Menschen vorgelegt, die ungeachtet seines methodologischen
(vielleicht nur scheinbar) radikalen Empirismus'® den Anspruch
erheben kann, eine philosophische Anthropologie zu sein. Aller-
dings tritt der ideologische Charakter der Anthropologie gerade in
der Nutzung der Ergebnisse der Erfahrungswissenschaften iiberaus
deutlich zutage, denn im Uberschneidungsfeld der Disziplinen be-
kommt deren Integration einen allgemein fundierenden, weltan-
schaulichen Charakter. Gehlen weiR das auch: »Im Falle der philo-
sophischen Anthropologie nun ist es selbstverstdndlich, daR eine
sModellvorstellung« vom Menschen imstande sein mul}, die Diszi-
plinen der Morphologie, Physiologie, Psychologie, Sprachwissen-
schaft usw. wenigstens so weit zu {iberdecken, dass zwar nicht de-
ren gebietseigene Begriffe und besonderen Gesetze, wohl aber
doch einige fundamentale Kategorien in ihr in Zusammenhang ge-
bracht werden« (Gehlen 1961: 142). Diese Integrationswissen-
schaft Anthropologie ist nun nicht mehr eine Wissenschaft unter
und neben anderen, sondern Fundamentalontologie: »Eine Lehre
vom menschlichen Handeln als das Kernstiick einer philosophi-
schen Anthropologie, welche selbst wieder als prima philosophia
oder philosophische Grundwissenschaft erscheint« (Gehlen 1965:
252). Die Prioritdt der Anthropologie wird hier proklamiert.

In diesem Satz aus einer Abhandlung von 1935 legt Gehlen
sein Programm offen. Der handelnde Mensch riickt ins Zentrum ei-
nes philosophischen Weltentwurfs, in dem die dulRere Wirklichkeit
nur als objektivierte Bedingung menschlichen Aktionismus >be-
handelt< wird. Unter dem Anschein eines erkenntnistheoretischen
Realismus wird ontologisch eine extreme subjektiv-idealistische
Position bezogen.

Der ganze Aufwand empirisch zu belegender Aussagen - Or-
ganmdngel, Sinnesschwache, Instinktreduktion usw. — dient letzt-
lich nur der Unterfiitterung der These, dass der Mensch ein sZucht-
wesen¢ sei. »Die mit dem Dasein des Menschen chronisch und in
jeder Generation neu gesetzte Aufgabe der Formierung des An-
triebslebens wird von der Erziehung, nach ihr von der Selbstzucht

10 | Gehlen sieht sich selbst als Uberwinder der Metaphysik in der An-
thropologie. So schreibt er iiber die bisherige Anthropologie: »Alles das war
Metaphysik und entsprach durchaus der Wahrheit, daR der Mensch nur ein
Teil des Weltganzen ist, so daR man in der Frage nach ihm notwendig iiber
ihn hinauszufragen sich gendtigt fand. Andererseits aber haben alle diese
>Grof3-Informationenc< eine im wesentlichen doch nur dichterische Evidenz«
(Gehlen 1961: 141).

150

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Menschen unter immer neuen Bedingungen notwendig immer
neu angefasst« (Gehlen 1962: 362). Um diesem Gedanken Durch-
schlagskraft zu verleihen, muss Gehlen die in der bisherigen An-
thropologie und Psychologie prominente Rolle des Willens elimi-
nieren. Er halte, sagt er, »so paradox dies klingen mag, ein beson-
deres >Willensvermdgenc fiir gar nicht vorhanden. [...] >Willens-
kraftc¢ ist durchaus Resultat der Zucht, der Herrschaftsgeschichte
der Leistungen und Antriebe im Menschen« (ebd.: 362, 366). So
entfdllt der dialektische Gegenpol zur Erziehung und zur Subsum-
tion unter die Institutionen, weder Eigensinn noch eigener Wille
sind relevant, das Individuum fiigt sich in eine institutionelle Herr-
schaftsstruktur. »So kann gesagt werden, dass sich die Schopfer-
kraft desselben in der Griindung von Institutionen ausweist, die we-
sensmdRig in einer idée directrice, einer Fiihrungsidee zentrieren«
(ebd.: 394).

Im Umfeld der Jahre 1933-1945 konnte es scheinen, als meine
Gehlen damit den Mythos des Fiihrerstaats; und er wahlte seine
Terminologie auch so zweideutig, dass sie diese Vermutung stiitzen
konnte. Aber Gehlen war zu klug und soziologisch zu scharfsichtig,
als dass er diese primitive Variante des Herrschaftsverhdltnisses im
Sinn gehabt hdtte. Vielmehr ist Herrschaft durch Institutionen
vermittelt und hat ihren personalen Aspekt nur in der Hierarchie
der Leitungsfunktionen, deren Trdger ausgewechselt werden kon-
nen. Was Gehlen entwirft, ist die anthropologische Legitimation fiir
den abstrakt und impersonal gewordenen Machtapparat des spdten
Kapitalismus, der als die logische und gattungsgeschichtlich not-
wendige Folge der biologischen Defizite des >Mdngelwesens<
Mensch und als Vollzugsorgan der >Entlastung« vom Kampf ums Da-
sein gedeutet wird.'* Gehlens These ist, »daR das Umschlagen so-
zialer Handlungsgefiige in die Eigengesetzlichkeit und ihre »un-
vorhergesehenen Resultate< und damit die Erscheinung von Herr-
schaft iiberhaupt zu den Wesensmerkmalen menschlicher Gesell-
schaften gehort« (Gehlen 1963: 209).

Auf raffinierte Weise macht Gehlen Gebrauch von den Grundpo-
sitonen, die Plessner erarbeitet hat, indem er sie umkehrt.'? Die

11 | Eine Theorie des Faschismus wird diese Theorie eines spatkapitalisti-
schen Modells des Menschseins zu beriicksichtigen haben, die weitreichen-
der ist als die vordergriindige der existenziellen Entschlossenheit und poli-
tisch handhabbarer als die des swesenden Seins<. Zu Gehlens Einbettung in
die nazistische Ideologiepolitik vgl. Rligemer 1979; Riigemer/Holz 1993.

12 | Indessen wiirde ein genauer Vergleich der Theorien von Plessner und
Gehlen zeigen, dass Gehlen sich die Struktur der plessnerschen Theorie zu

151

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.

Nach Plessner
hinter Plessner
zuriick


https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

exzentrische Positionalitdt des Menschen wird in das defizitdre
Méangelwesen gegeniiber der geschlossenen Positionalitdt des Tie-
res umgeschrieben. Die gattungsgeschichtlich positive Funktion
des frontalen Gesichtsfeldes, der Freisetzung der Hand und der
Zunahme des GroRhirns wird zur bloRen Kompensation. Die onto-
logische Kategorie der Grenze als Berithrungszone der Wechselwir-
kungen vom Einen zum Anderen wird durch die einseitige Rich-
tung der Kategorie >Handlung« ersetzt, sodass die Illusion des in-
dividuell autonomen Handelns gendhrt werden kann, die jedoch
sogleich wieder in die Abhdngigkeit vom System der Institutionen
zuriickgenommen wird. Weil er nicht vom Aufkldrungsideal der
Freiheit als Selbstbestimmung durch Vernunftgriinde beriihrt ist
(das er im Gegenteil als »dsthetischen Idealismus¢< verwirft [vgl.
Gehlen 1965: 233ff.]), kommt Gehlen in der Beschreibung der re-
pressiv-erzieherischen Aufgabe der gesellschaftlichen Machtappa-
rate der Wirklichkeit allerdings ndher als Plessner in Grenzen der
Gemeinschaft.

Die existenzphilosophische Wende

An das aktionistische Konzept ankniipfend, parallel zu und teilwei-
se abhdngig von Gehlen, aber primdr den kategorialen Apparat
Heideggers nutzend, hat die Anthropologie ihre subjektiv-idealis-
tischen Voraussetzungen auf dem Weg iiber die Existenzphiloso-
phie wieder eingeholt. Erste und fithrende Vertreter dieser Rich-
tung waren seit Anfang der vierziger Jahre des vergangenen Jahr-
hunderts Lipps und Bollnow.

Lipps, obwohl vor seinem Ubergang zur Philosophie als Arzt ti-
tig, hat wohl am konsequentesten die smenschliche Natur« vom na-
tiirlichen Lebewesen Mensch und seinen somatischen Seiten abge-
trennt und ganz auf die AuRerungen des psychisch-geistigen Ver-
haltens und der Modi der Handlungen eingeschrankt. Charaktero-
logische Eigenschaften wie Pedanterie und Geiz, Verhaltensweisen
wie Verlegenheit, Scham, Platzangst, Eifersucht, Handlungseinstel-
lungen wie Abenteurertum und die Denkfdhigkeit des cogito sind
die Einsatzpunkte, von denen aus Lipps das spezifisch Menschliche
einkreist. Kernphdnomen des Personseins ist die Haltung. »DalR

eigen macht, sie jedoch mit einem gegenteiligen Sinn erfiillt. — Dass ein
analoges Verhdltnis von Verkehrungsstrukturen im Denken Blochs und Hei-
deggers nachzuweisen ist, deutet auf einen theorie-theoretischen Sachver-
halt hin, dem auf die Spur zu kommen sich lohnen wiirde.

152

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Tier »sich verhilt¢, »sich bewegt« — darin driickt sich keine Nach Plessner
Freiheit zu etwas aus. [...] Der Mensch >benimmt sich< aber immer hinter Plessner
irgendwie, sofern er sich in Lagen auf sich selbst hin beansprucht zuriick
findet. [...] Durch die Haltung, zu der ich mich zwinge, kann ich
auf mich selbst einwirken: der Unentschlossene bringt sich zur
Entschlossenheit dadurch, dass er zundchst einmal deren Haltung
einnimmt — durch festes Auftreten z.B. [...] »Haltung habenc« be-
deutet iiberlegene Distanz; sich selbst wahrt man darin in Unter-
schied zu der sich in der duReren Haltung zeigenden Disziplin, die
einem beigebracht werden kann. [...] Eingenommene Haltungen
sind aber auch die gesellschaftlichen Formen, die es einfach zu
lernen und zu konnen gilt, in denen sich der Stil dieses Verkehrs
zeigt. [...] Denn durch die Haltung verbindet man sich dem ande-
ren, sein Raum wird dadurch mitgestaltet; Haltungen verlangen
respektiert zu werden« (Lipps 1941: 19-24). Das alles fiihrt von
der »Natur des Menschen« weg; nicht eine Wesenskonstanz, son-
dern die Einstellung auf eine Situation wird zum bestimmenden
Moment des Menschseins. »Durch die Umstdnde kann einer werden
zu dem oder jenem. Rollen werden einem zugespielt. Die Stunde
verlangt es [...]. Unter anderen Verhdltnissen wdre Robespierre
z.B. ein friedfertiger Notar und braver Biirger geblieben« (ebd.:
139). Dafiir wird dann die Kategorie Schicksal in Anspruch ge-
nommen. Der Mensch ist zwar schuldig dessen, was er tat, aber es
gibt kein objektives Mal} der Ordnung, an dem seine Verantwort-
lichkeit zu messen ware. Seine Entscheidungsmotive bleiben sub-
jektiv, aber diese Subjektivitdt ist durch die Verhdltnisse gelenkt,
deren Konstitutionshedingungen anonym bleiben. So machen
letztlich die Verhiltnisse, in denen er steht, den Menschen aus.
»Die Mittel des Selbstseins sind zundchst seine Verhiltnisse. [...]
Sicherlich - man selbst ist es, der..., — aber doch nur insofern, als
man aus seinen Verhdltnissen auf sich selbst als deren Prinzip zu-
riickgenommen werden kann« (ebd.: 139f.). Die Entschlossenheit,
in der sich der Mensch als Handelnder bewdhrt, ist dann nichts
anderes als die Festigkeit, mit der er das ausiibt, wozu er sich, der
Situation gemdR, angepasst hat. Nicht das selbstbestimmte Indivi-
duum, sondern der gefiithrte Mensch, der sich einer Situation {iber-
lasst und sich in ihr zurecht findet, erscheint hier als Bild des Gat-
tungswesens. »Situation ist immer: je eines Situation; sie kann
nicht in Formen des Allgemeinen entwickelt werden. Sicherlich: es
gibt typische Situationen. Als typisch sind sie aber ausdriicklich
bezogen auf typische Lebensverhdltnisse, Schicksale usw. Die mir
gegebene Situation wird von mir aufgenommen. Schon darin, dass
ich daran dndere, anderes lasse, verhalte ich mich zu ihr als Sub-

153

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch — Natur jekt dieser Situation. Noch mehr - und das ist entscheidend: nur
Helmuth Plessner als je meine oder je eines ist die Situation diese Situation« (Lipps

und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

1938: 23f.). Die Entscheidungswillkiir, die darin liegt, dass die Si-
tuation je meine und darum singuldr ist, entbindet mich von der
Reflexion logischer und ethischer Normen, denn »die Situation
entsteht in der Auswirkung von Zufillen. [...] Nur im Licht meiner
Entscheidung zeigt sich die Situation« (ebd.: 27, 25).

Im Horizont der gleichen Erwdgungen unterscheidet Carl Au-
gust Emge in einer 1944 abgeschlossenen Untersuchung das tu-
gendhafte, das fortschrittliche und das situationsgemdfRe Denken
(Emge 1950). Nur das letztere wird als sinnvoll anerkannt, weil es
nicht ein Allgemeines, sondern das »ontisch Belangvolle«, die
»pragmatisch richtige Konkretisierung« sich vornimmt (Emge
1950: 31f.). Anpassung hier und jetzt wird dem Veranderungswil-
len des fortschrittlichen Denkens entgegengesetzt. »Es ist ein Feh-
ler des fortschrittlichen Denkens, dass sein Ziel trotz aller etwai-
gen anschaulichen Fiille gar nicht in der Reihe liegt, die mit der
Situation anhebt, worin sich der >lebende Mensch von Fleisch und
Blut< befindet. [...] So gesehen, macht das fortschrittliche Denken
einen vollig abtrennenden Schnitt, eine unausfiillbare Liicke zwi-
schen dem terminus a quo, dem wirklichen Ich und seiner von ihm
unabldosbaren Situation, und dem terminus ad quem, dem erstreb-
ten oder besser gedanklich antizipierten Ziel« (ebd.: 34). Emge
spricht die Beziehung zu Nietzsche offen an; er zitiert diesen — Wil-
len zur Macht Nr. 293 —: »Nichts von allem, was {iberhaupt ge-
schieht, kann an sich verwerflich sein« (Emge 1950: 51).

Bei Lipps wird die Wende der Anthropologie zur Existenzphilo-
sophie ausdriicklich benannt. Was den Menschen zu einem ganz
Anderen gegeniiber der Natur macht, ist »sein existentielles Ver-
héltnis zu den Dingen« (Lipps 1941: 53). Die mannigfachen Kon-
notationen dieses damals zum Modewort avancierten Ausdrucks
sexistenziell« konnen bei Bollnow (1942) nachgelesen werden. Es
sind nicht mehr Denkgebilde, die in logischen und dialektischen
Strukturen ihre Gestalt haben, sondern Verhaltensweisen, in denen
sich Bedeutungen bilden und lebensrelevant werden. Nicht die ob-
jektive duRere Wirklichkeit, in die der Mensch eingelassen ist und
in deren Kontexten er handelt, ist fiir ihn in seinem Weltverhdltnis
konstitutiv, sondern die subjektiven Parameter des Verhaltens. Bei
Lipps wird allerdings nicht deutlich, wie diese vom Individuum her
begriffene Subjektivitdt sich mit dem Anpassungspragmatismus an
die doch ihrerseits objektive Situation verbindet — auch Emges »Si-
tuationsphilosophie« erkldrt dies nicht. Hier fiillt Gehlen eine Lii-
cke, insofern er die aus der Subjektivitdt des Handelns hervorge-

154

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gangenen Institutionen als die eigentlichen Subjekte der Gattung Nach Plessner
Mensch zu anonymen Machten hypostasiert, die durch die Fiihrer- hinter Plessner
personlichkeiten hindurch bestimmend werden. zuriick

Wahrend Gehlen jedoch die Sonderstellung der Gattung noch in
der Natur begriindet, vollzieht die existenzialistische Wende die
Abkehr von einer naturbezogenen Anthropologie und isoliert die
psychische Verfassung des Menschen als dessen seigentliches<
Sein, das sich im Verhalten, in der Aktion ausdriickt. In der Analy-
se der Gemiitszustdnde und deren lebensphilosophischer Deutung
hat Bollnow diese Perspektive am konsequentesten ausgezeichnet.

Wie sehr sich die Anthropologie von einer Begriindung des
Menschseins im Zusammenhang der Welt entfernt hat und den
Menschen stattdessen aus der Welt herausnimmt und ihr gegeniiber
stellt, ist aus Bollnows Betonung der subjektiven Sinnhaftigkeit
der Existenz, die in den Gefiihlen gefunden wird, gegeniiber der
sachlichen Gegenstdndlichkeit der Weltbeziehungen des Menschen
zu entnehmen. Von den Gefiihlen sagt er: »Die Scheidung zwischen
seelischer Leistung und erfaRtem gegenstédndlichen Gehalt verliert
hier ihre Giiltigkeit. [...] Vor allen Fragen ihrer Entstehung und ih-
res Verlaufs [...] handelt es sich um die Aufhellung des in ihnen
angelegten Sinngehalt selber« (Bollnow 1947: 9). Mit der Hinein-
nahme des gegenstdndlichen Gehalts in das Gefiihl selbst als des-
sen Besonderheit entfdllt eine dullere Instanz, an deren Beschaf-
fenheit die Wahrheit der eigenen Einstellung zum Gegenstand
iiberpriift werden konnte. Das Gefiihl ist als Wirklichkeit des fiih-
lenden Subjekts natiirlich immer >wahr¢, aber eben nur in einem
selbstbeziiglichen Sinn; denn es ist ja zugleich immer unent-
scheidbar, ob dem Inhalt des Gefiihls ein dullerer Sachverhalt ent-
spricht. Liebe und Hass, Eifersucht und Mitleid, Verehrung und
Neid konnen, wie man sagt, »blind« sein, ohne dass die Stdrke und
Echtheit dadurch beeintrdchtigt wiirde. Dennoch verfehlt das wirk-
lichkeitsblinde echte Gefiihl seinen Sinn. Es fiihrt in eine leere Zir-
kularitdt, den Sinngehalt des Gefiihls im Gefiihl selbst suchen zu
wollen und nicht in der Beziehung, deren Ausdruck im einen Be-
ziehungsglied, dem Menschen, das Gefiihl ist.

Die Labilitdt der Gefiihlsinhalte, wenn sie aus dem Gefiihl selbst
begriindet werden, hat uns Bollnow in seiner eigenen Theorieent-
wicklung vorgefithrt. In den Jahren des >nationalen Heroismus<
wahrend des Krieges wurden die sinngebenden und handlungslei-
tenden Stimmungen ganz aktivistisch gedeutet. Sie zeigen, in
Bollnows Perspektive, dem Menschen »die eigene Vollkommenheit
und zugleich die Vollkommenheit und Bestdndigkeit der ihn um-
gebenden Welt. [...] Das gesteigerte BewufRtsein der Kraft und des

155

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

eigenen Werts [...] verlangt von sich aus nach einer Auswirkung
und Bewdhrung. Aus dem Untergrund einer stimmungsmdfRigen
Gehobenheit erwdchst notwendig eine neue Aktivitdt, [...] die in
den Zustand einer neuen Entschlossenheit und einer neuen Tatig-
keit im zeitlich-geschichtlichen Leben hiniiberfithrt« (Bollnow
1942: 226, 228, 227). Das ist der Ton der Kriegspropaganda, der
Aufrufe zur Anstrengung fiir den >Endsieg¢, spater dann der Durch-
halteparolen.

Nach der katastrophalen Niederlage Deutschlands dndert sich
die Akzentuierung. In einer, wie ich meine, einseitigen, Auslegung
des franzosischen Existenzialismus wird die Verzweiflung, die Er-
fahrung des Scheiterns, die Negativitdt des Daseins zur Grund-
stimmung. In Aufnahme der Gedanken von Albert Camus heil’t es:
»Die Lage des Menschen ist so auswegslos, daRR der Selbstmord die
einzige Antwort zu sein scheint und wir es als widersinnig be-
zeichnen miissen, wenn er trotzdem weiterlebt. Aber der Mensch
ist ein solches Wesen, das diesen Widersinn bewuft auf sich nimmt
und in der subjektiv sinnlos scheinenden Lage der Anstrengung
seines Lebens selbst einen Sinn gibt. [...] Es gibt keine Mdglichkeit
mehr, iiber den gegenwdértigen Augenblick hinaus zu planen, und
darum verliert die Zukunft ihren Sinn. [...] Damit ist die Lehre klar
ausgesprochen: dal} wohl in friedlicheren Zeiten der Charakter der
Grenzsituationen weniger scharf hervortreten mag, die unheimli-
che Bedrohtheit aber unaufhebbar zum Wesen des Lebens gehort«
(Bollnow 1947/48: 660, 104, 112). Zugleich konnte damit der Ak-
tivismus des >nationalen Aufbruchs< in Hilflosigkeit uminterpre-
tiert werden: »Aber auch im unmittelbaren menschlichen Leben
gibt es qualvolle Lagen, die man mit allem Willen zur Entscheidung
nicht zwingen kann. Ich denke dabei vor allem an die bedrdngen-
den Erfahrungen aus der Zeit des letzten Krieges, in denen diese
Schwierigkeit eindrucksvoll hervortrat: In der verzweifelten Not
sehnte man sich nach einer klaren Entscheidung, aber das Schreck-
liche war gerade, dass dieser Wille zur Entscheidung im Leeren ver-
laufen mufte, weil man einem dulieren Schicksal ausgeliefert war,
das so qudlend langsam seinen Gang ging und auf das man mit al-
ler Entscheidungsbereitschaft keinen EinfluR nehmen konnte. [...]
Was man lernen muf, ist etwas ganz andres: das ist die Kunst, ge-
duldig abwarten zu konnen« (Bollnow 1955: 46f.) Dass es einen
politischen Widerstand gegen den Faschismus in Deutschland gab,
wenigstens eine Verweigerung, hat der Autor einer Publikation
iiber den erzieherischen Wert der SA so wenig wahrgenommen,
dass er es nicht einmal deskriptiv in seiner Analyse beriicksichtigt!

Aber das rasch einsetzende deutsche >Wirtschaftswunder< bot

156

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dem empfindsamen Mitfiihlen des Zeitgeists die Chance, sich zum Nach Plessner
Positiven zu ldutern. In der sneuen Geborgenheit< kann der Mensch hinter Plessner
sich denen anvertrauen, die die Ordnung der Welt gestalten - zuriick
wenn man sie jetzt auch nicht mehr >Fiihrer< nennt -, und er kann

sich quietistisch ins Private zuriickziehen. »Getrost ist der Mensch

- und grade hier ist er es in der reinsten Form — wo er, nachdem er

das, was in seiner Macht stand, nach besten Krdften getan hat,

jetzt die Dinge auf sich beruhn 1aRt, iiberzeugt, daR sein Beginnen
irgendwie doch von einer tragenden Welt aufgenommen wird, daR

er, nachdem er von sich aus das Seinige getan hat, jetzt auch die

Dinge ihren Lauf nehmen lassen darf« (ebd.: 58). Wie viel Anlass

zur Kritik die Welt auch der Vernunft bieten mag, im Gefiihl, dass

schon alles in Ordnung sei, verliert diese kritische Einstellung ih-

ren existenziellen Boden und wird zuriickgeleitet in die zufriedene
Angepasstheit an den gegenwdrtigen Zustand. »Es ist also auch

hier das Vertrauen zu den verborgenen Kriften der Tiefe. [...] Diese
Geborgenheit bezieht sich nur auf einen inhaltlich unbestimmba-

ren Grund und ist mit der Angreifbarkeit eines jeden konkret an-
gebbaren Bestands durchaus vereinbar, ja hebt sich vor diesem
Hintergrund {iberhaupt erst in ihrer ganzen Tiefe ab« (ebd.: 158).
Bollnow scheut sich nicht, vom »Heil-sein« der Welt mit geradezu
religiosem Pathos zu sprechen. Aber >situationsgemdl3¢ bleibt kein

Wort das letzte (und schon keines das wahre!). Die heile Welt er-

weist sich ein halbes Jahrzehnt spiter als die maRlose (vgl. Boll-

now 1962: 36ff.), und pauschal werden Technik, Gesellschaft, Poli-

tik und Wissenschaft als »Bedrohung der Menschlichkeit« darge-

stellt (ebd.: 57ff.)."

Es ist nicht zufillig, dass diese Art ideologischer Untermalun-
gen wechselnder Zeitstromungen sich als philosophische Anthro-
pologie gerieren konnten. Wenn man die Frage nach dem Wesen
des Menschen von der Frage nach seinem Ursprung in der Natur
und Naturgeschichte abldst, wenn man sie stellt, ohne die ontolo-
gische Frage nach dem Verhdltnis der Welt im Ganzen zum Subjekt
als Teil der Welt zu kldren, wenn man sie stellt, ohne dass die Ge-
schichtlichkeit des Menschseins in sie einbezogen wird, dann muss
philosophische Anthropologie zum homiletischen Bereden der je-
weiligen Zeiterscheinungen verkommen. Dann sind die Kategorien,
die das Geriist anthropologischer Aussagen bilden wiirden, schon
zuvor im Nebel der Gefiihle verschwunden.

13 | Dieser Rundumschlag gegen die heutige Lebensform - ohne Analyse
der Griinde, die zu ihr filhrten — ist nur eine maRige Reprise der doch durch
innerliche Betroffenheit bewegenden Zeitkritik von Karl Jaspers (1931).

157

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401262-005 - am 14.02.2026, 18:22:13.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

