
94 Kritik der ethischen Institution

2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft

Obwohl Kant nun die Grenzen der Vernunfterkenntnis enger gezogen und

neu abgesteckt hat, resigniert er keinesfalls im Angesicht seines ernüchtern-

den Ergebnisses. Im Gegenteil, er ist der festen Überzeugung, dass mit der

Kritik der reinen Vernunft noch längst nicht der ganze »Kanon der reinen Ver-

nunft« abgehandelt ist (vgl. KrV, B 823-859/A 795-831). Er ist überzeugt, dass

es neben der reinen Vernunft auch die praktische Vernunft gibt, die ihrerseits

reine Gesetze enthält.11 Die Annahme ist berechtigt. Denn wir müssen uns

darüber im Klaren sein, dass Kant die Kritik der reinen Vernunft durchaus in

praktischer Absicht verfasst, schließlich bezeugt er damit in der Tat die Wahr-

heit der Aufklärung, indem er sie als Selbstaufklärung identifiziert.

Vor diesem Hintergrund wird auch verständlich, dass Kants »Umände-

rung der Denkart« ein realer ethischer Akt ist, indem sich die Vernunft selbst

vor dem »Gerichtshof« (KrV, B 779/A 751) der reinen Vernunft verantwortet

und sich dabei das universale aufgeklärte, selbstbestimmte und mündige

Denken zur Sitte macht.

Denn irgend eineMetaphysik ist immer in derWelt gewesen, und wird auch

wohl ferner, mit ihr aber auch eine Dialektik der reinen Vernunft, weil sie

ihr natürlich ist, darin anzutreffen sein. Es ist also die erste und wichtigs-

te Angelegenheit der Philosophie, einmal für allemal ihr dadurch, daß man

die Quellen der Irrtümer verstopft, allen nachteiligen Einfluß zu benehmen.

(KrV, B XXXI; Herv. T.M.)

Übersetzt in unsere Begriffe lautet die Ansage: Solange es denkende Subjekte

gibt, wird es auch immer das Imaginäre geben und daher auch die Aushand-

lung desselben im Register der symbolische Ordnung; umso wichtiger ist es

also, eine stetige Prüfung der inhaltlich überdeterminierten Wechselwirkung

beider Dimensionen vorzunehmen.

Dies führt uns zu einem ausgesprochen wichtigen Punkt: Denn die rei-

ne Vernunft entpuppt sich ihrem Wesen nach als praktische Vernunft, weil sie

als zentraler Akteur des kritischen Programms autonom agiert. Sie hat das

praktische Element – mit Hegel gesprochen – an und für sich. Und als Subjekt

der Kritik (genitivus sujectivus und genitivus objectivus) erwirbt sie diese Tatsache

11 Eckart Förster (2018, bes. 53-67) bietet eine anschaulicheDarstellung derGenese dieses

Gedankengangs.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 95

eben für sich. Ihre praktische Seite kommt zum Bewusstsein. Das Tätigwer-

den der Vernunft umfasst ihre Selbsterkenntnis – und ihre Selbsterkennt-

nis ist ihre Tätigkeit. Die kritische Prüfung, die sie vornimmt, ist wesentlich

Selbstprüfung und die Grenzbestimmung, die damit einhergeht, ist wesent-

lich Selbstbestimmung. Das kritische Denken zeigt sich als praktisches Den-

ken, denn da, wo die Vernunft sich selbst als autonom begreift, stellt sie ihre

unbedingte Freiheit unter Beweis.

»Praktisch ist alles, was durch Freiheit möglich ist.« (KrV, B 828/A 800)

Das praktische Denken unterscheidet sich daher von jeder simplen Technik

einer bestimmten Disziplin, die, mehr oder weniger mechanisch, spezifi-

schen inhaltlichen Vorgaben bzw. einer institutionellen Methodik zu folgen

hat. Dermodus operandi der kritischen Vernunfttätigkeit kommt nicht von au-

ßen, sondern von innen. Dabei ist er nicht übergriffig, sondern – ganz im

Gegenteil – begrenzend. Als solcher ist er universal, denn er ist an nichts an-

deres als die Vernunfttätigkeit selbst gebunden. Somit ist die Kritik der reinen

Vernunft nicht nur der Titel eines Werks des Philosophen Immanuel Kant, das

sich neben anderen philosophischenWerken einreiht, sondern als reale Kritik

ist sie allgemeine Tätigkeit des Geistes. Die Kritik ist ein universaler Akt des

Denkens, zu dem jedes seiner selbst bewusste Subjekt befähigt ist, da sich

das Denken darin in seiner allgemeinen Form (als allgemeine Subjektivität)

begreift. Sie ist universal, denn sie hebt das Entweder-Oder auf, das zwischen

unterschiedlichen positiven Verstandesbegriffen changiert. Und das kritische

Denken ist freies Denken, weil es diesen radikalen Bruch selbstbestimmt voll-

zieht. Anders gesagt, indem sich die Vernunft als reine praktische Vernunft er-

kennt, erweist sie sich nicht nur als gesetzt und damit als die äußere Form po-

sitiver Inhalte bzw. Reflexionsbestimmungen, sondern sie erkennt sich auch

in ihrer Kapazität, als Sich-Setzende zu sein, nämlich insofern sie sich als jene

Form selbst zum Inhalt hat. Als Sich-Setzende umfasst sie also ihr Gesetzt-

Sein und ihr Selbstverhältnis, d.h. dasjenige Verhältnis, in dem sie als Sich-

Setzende ist.12

Insofern begründet die Kritik das Wesen des menschlichen Bewusstseins

und damit auch das der Diskursivität neu und vollzieht einen radikalen ethi-

12 In dieser Feststellung sind wir bereits über Kant hinausgegangen, wobei wir gleichzei-

tig anzeigen, dass dieses Über-Kant-Hinausgehen gerade in der Form der praktischen

Vernunft, wie sie Kant expliziert, angelegt ist. Kant selbst wird zu dieser Auffassung

nicht fortschreiten, da er in seinem Denken noch der traditionellen Logik verhaftet

bleibt: vgl. hierzu Günther 1978, 108-136.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Kritik der ethischen Institution

schen Bruch, der ein geistesgeschichtliches Ereignis markiert. Denn »[d]er

Aktus der Freiheit oder die wahre sittliche Tat stellt immer einen Umsturz dar

[…]« (Zupančič 2001, 24). Der Eintritt in die Sittlichkeit

kann nicht durch allmähliche Reform, solange die Grundlage der Maximen

unlauter bleibt, sondern muß durch eine Revolution in der Gesinnung im

Menschen (einen Übergang zur Maxime der Heiligkeit derselben) bewirkt

werden; und er kann ein neuer Mensch, nur durch eine Art von Wiederge-

burt, gleich als durch eine neue Schöpfung (Ev. Joh. III,5; verglichen mit 1.

Mose I,2), und Änderung des Herzens werden. (RGV, B 54/A 50)

Der ethische Gesinnungswandel, den die Kritik markiert, ist ultimativ und

universal (womit nicht gesagt ist, dass er im Einzelnen auch konkret voll-

zogen wird). Es führt kein vernünftiger Weg hinter die hiermit gewonnene

Erkenntnis zurück. Aus diesem Grund aber fordert die reine Vernunft auch

die Explikation der praktischen Vernunft: Kants Rede von der »Heiligkeit«

der menschlichen Gesinnung durch die Erkenntnis des Sittengesetzes macht

deutlich, welche zentrale Rolle die praktische Vernunft im Kanon der reinen

Vernunft spielt. Denn mit der Entdeckung des Sittengesetzes einher geht zu-

gleich der eindrucksvolle Beweis dafür, dass der Mensch als Vernunftwesen

wirklich frei ist und sich selbstbestimmt auf dem Terrain der Sittlichkeit be-

wegen kann. Wie gelingt es Kant, diesen Beweis zu erbringen?

Um die Frage zu beantworten, wenden wir uns noch einmal den synthe-

tischen Sätzen a priori zu. Kant hatte in der ersten Kritik festgestellt, dass es

sehr wohl synthetische Sätze a priori gibt, aber auch erkannt, dass sich diese

auf die Bereiche vonMathematik undGeometrie beschränken.Dasswir in der

Mathematik imstande sind durch Induktion wahre Aussagen zu formulieren,

ist bekannt. Auf dieser rein formalen Ebene ließe sich nun tatsächlich auch

die erste der drei fundamentalen Fragen (vgl. KrV, B 833/A 805) beantworten,

die sich Kant stellt, nämlich: »Was kann ich wissen?« Mit Blick auf Inhalte

und die existenzielle Dimension ist diese Antwort aber wenig befriedigend.

Die anderen beiden Fragen – »Was soll ich tun?« und »Was darf ich hoffen?«

– bleiben vorerst unbeantwortet. Hier aber kommt nun die praktische Ver-

nunft ins Spiel. Kant fragt sich nämlich, ob nicht auch die praktische Vernunft

synthetische Sätze a priori enthält und kommt zu dem erstaunlichen Ergeb-

nis, dass sich sehr wohl ein unbedingt wahrer Satz der praktischen Vernunft

formulieren lässt. Die Rede ist vom kategorischen Imperativ. »Der kategorische

Imperativ ist nur ein einziger, und zwar dieser: handle nur nach derjenigenMaxi-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 97

me, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS,

BA 52)

Als synthetischer Satz a priori bildet der kategorische Imperativ das Sitten-

gesetz schlechthin. Die ethische Aussage, die hier gemacht wird, ist unbedingt

gültig, zumal sie frei von allen kontingenten Voraussetzungen ist. »Denn rei-

ne, an sich praktische Vernunft ist hier unmittelbar gesetzgebend.« (KpV, A 55)

Diese Tatsache ist fundamental wichtig: Das kritische Paradigma verbietet

es, einem synthetischen Urteil unbedingte Gültigkeit zuzusprechen, wenn es

nicht rein aus der Vernunft ableitbar ist und sich stattdessen z.B. dadurch

auszeichnet, dass es einer Naturbeobachtung entspringt, d.h. einer zufäl-

ligen empirischen Erfahrung. Einer solchen kontingenten Erfahrung unbe-

dingte Gültigkeit beizumessen, ist grundsätzlich unzulässig, da jede konkre-

te Erfahrung ebenso gut auch eine andere hätte sein können. In diesem Ver-

fahren erkennt Kant einen sich ausweitenden naturalistischen Fehlschluss, bei

dem von einem bestimmten ›Sein‹ bzw. einer (individuellen oder kollektiven)

Wahrnehmung, Gewohnheit oder gar einem ideellen Begehren auf ein unbe-

dingtes ›Sollen‹ geschlossen wird. Damit würden Sittlichkeit und Ethik der

puren »Willkür« unterworfen, weshalb Kant diese »sinnlichen Antriebe« auch

als »pathologisch« klassifiziert (KrV, B 830/A 802). Ein »empirisches Interes-

se« oder eine bestimmte »Neigung« – mag sie vordergründig moralisch auch

noch so nobel wirken – »zur Würde eines obersten praktischen Prinzips« zu

erheben, würde »dieMenschheit degradieren« und wäre »weit gefährlicher …,

als alle Schwärmerei, die niemals einen dauernden Zustand vieler Menschen

ausmachen kann« (KpV, A 126). Der kategorische Imperativ zeichnet sich nun

gerade dadurch aus, dass er frei von jedem pathologischen Interesse ist. Das

individuelle Begehren oder auch eine spezifische kollektive Moralität müs-

sen folglich zurückstecken, da sie niemals mit der Reinheit des apriorischen

Sittengesetzes aufschließen können.

Wie aber macht man sich dieses von allem Pathologischen unabhängige

und rein formale Gesetz zur Maxime des eigenen Handelns, wennman durch

keinen natürlichen Sachverhalt darauf gestoßen wird? Kants Antwort lautet:

mithilfe desWillens.

Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu den-

ken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als

allein ein guter Wille. […] Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt,

oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Kritik der ethischen Institution

vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch dasWollen, d.i. an sich, gut […].

(GMS, BA 1.3)

»Der Wille wird als unabhängig von empirischen Bedingungen, mithin, als

reiner Wille, durch die bloße Form des Gesetzes als bestimmt gedacht, und dieser

Bestimmungsgrund als die oberste Bedingung aller Maximen angesehen.«

(KpV, A 55) Der reine Wille entpuppt sich daher als das Subjekt des Sittengeset-

zes. Als synthetischer Satz a priori involviert der kategorische Imperativ den

konkreten subjektivenWillen. Er bildet die Schnittstelle von allgemeinemVer-

nunftgesetz und konkretem menschlichen Handeln. Das Verhältnis von Sit-

tengesetz und Wille ist ein unmittelbares. Da es sich beim guten Willen folg-

lich um eine transzendentale Kapazität des Bewusstseins handelt, ist es Kant

somit auch möglich, den naturalistischen Fehlschluss zu vermeiden. Denn

vernünftigerweise kann ich nur das wollen, was unbedingt aus dem Sitten-

gesetz ableitbar ist, denn alles andere, was ich durch die Zuhilfenahme pa-

thologischer Elemente an normativen Aussagen formuliere, brächte enorme

ethische Problememit sich, die ich – vernünftigerweise – nicht verantworten

kann.

Kant liefert den Nachweis dafür anhand einiger Beispiele: Das berühm-

teste unter ihnen betrifft die Frage des Lügens. In einem kurzen Text von

1797, versehen mit dem sprechenden Titel »Über ein vermeintes Recht aus

Menschenliebe zu lügen«, setzt sich Kant mit dem folgenden Postulat ausein-

ander: »›Die Wahrheit zu sagen ist eine Pflicht, aber nur gegen denjenigen,

welcher ein Recht auf dieWahrheit hat‹.« (Kant 1983i, A 303) Für Kant steckt in

dieser Aussage ein folgenschwerer Grundirrtum (»πρῶτον ψεῦδος« [ebd.]).

Denn wie soll man ein Recht aufWahrheit haben können, wenn wir doch wis-

sen, dass dieWahrheit, d.h. die endgültige und inhaltlich bestimmte Wahr-

heit überhaupt kein Begriff der reinen Vernunft ist. »Man muß vielmehr sa-

gen: der Mensch habe ein Recht auf seine eigene Wahrhaftigkeit (veracitas),

d.i. auf die subjektive Wahrheit in seiner Person.« (Ebd.) Wollte man näm-

lich behaupten, dass es möglich wäre »objektiv auf Wahrheit ein Recht zu

haben«, dann käme es nur noch »auf seinenWillen an«, also darauf, dass ein

Individuum willentlich anerkennt, »ob ein gegebener Satz wahr oder falsch

sein solle; welches dann eine seltsame Logik abgeben würde« (ebd.). Die Idee

der Wahrheit würde dann reduziert auf individuelle Überzeugung und dem-

entsprechend kontaminiert durch pathologische Elemente, da die individuel-

le Überzeugung ohnehin kontingent und interessengeleitet ist. Gilt allein das

als wahr, was ein Individuum für wahr hält, würde jedem sittlichen Diskurs,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 99

jeder Rechtsprechung und jeder Möglichkeit eines universalen ethischen Akts

ein Riegel vorgeschoben. Individuelle Überzeugung auf das Niveau des allge-

meinen (Menschen-)Rechts zu erheben, würde daher gerade nicht die Ge-

rechtigkeit fördern, sondern die Aushandlung von Gerechtigkeit verunmögli-

chen.13 Wenn Kant also von der »subjektiven Wahrheit« spricht, dann meint

er damit nicht die subjektive Wahrheit des Individuums, sondern die subjek-

tive Wahrheit des Menschen als Vernunftwesen. Und diese Wahrheit ist eben

nur innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft vorzufinden.

Entsprechend muss sich der Mensch auch angesichts der Frage des Lü-

gens vom kategorischen Imperativ leiten lassen, wenn er sich seines Willens

als eines widerspruchslos guten versichern will. Dies ist aber nicht immer

ganz einfach, wie Kant anhand seines Beispiels veranschaulicht: Nehmen wir

etwa an, ein gesuchter Mörder treibe sein Unwesen und eines seiner poten-

ziellen Opfer sei ein guter Freund von mir. Dieser taucht eines Nachts bei

mir auf und berichtet, dass er vom besagten Mörder verfolgt würde. Der

Freund versteckt sich daraufhin bei mir im Haus. Wenig später steht dann

auch der gesuchte Mörder, der den Verbleib meines Freundes erahnt hat, vor

der Tür und fragt mich, ob ich diesen in jüngster Zeit gesehen habe. Wie

antworten? Der erste Impuls wäre sicherlich, den Freund nicht zu verraten.

Aber wäre dies nicht ein interessengeleitetes und von daher ein pathologi-

sches Verhalten? Prüfen wir mithilfe des kategorischen Imperativs: Kann ich

wollen, dass das Lügen zu einem allgemeinen Gesetz wird, auch wenn es im

Einzelfall eine bestimmte Person schützen würde? Die Antwort muss lauten:

Nein.Die (Not-)Lügewürdemeinen Freundwahrscheinlich retten (sicher sein

kann ich mir nicht, denn zwischen meiner Lüge und den zukünftigen Taten

des Mörders besteht keine notwendige kausale Verbindung [vgl. Kant 1983i,

A 306f.]), aber zugleich hätte sie eine ausgesprochen verheerende Wirkung:

»Denn sie schadet jederzeit einem anderen, wenn gleich nicht einem ande-

ren Menschen, doch der Menschheit überhaupt, indem sie die Rechtsquelle

unbrauchbar macht.« (Ebd., A 305) Bei der »Rechtsquelle« handelt es sich na-

türlich um das universale Sittengesetz aus reiner praktischer Vernunft, das

als Bedingung der Möglichkeit einer verbindlichen sittlichen Ordnung wirkt.

Ganz im Sinne des berühmten Sprichworts würde also die einzelne Lüge jede

Verlässlichkeit und damit den Sinn jedes geltenden Rechts unterminieren.

Und dennoch ist hier Obacht geboten: Es hat sich jetzt zwar gezeigt, dass

der kategorische Imperativ unbedingt wahr ist, aber damit ist noch lange

13 Vgl. auch die anschauliche Analyse dieses Problems bei Badiou 2015, 19-21.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Kritik der ethischen Institution

nicht gesagt, dass der kategorische Imperativ so zu verstehen sei, dass aus

ihm absolute Wahrheiten abgeleitet werden könnten. Das Sittengesetz ist

nämlich nur als solcheswahr. Es zumodifizieren undmit Inhalten zu versehen

bedeuten nämlich, pathologische Elemente hinzuzufügen. Das heißt, das Re-

sultat dieses Vorhabens hat seinerseits keine apriorischeGültigkeit. Zur Veran-

schaulichung: Der Satz »Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit

zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne« (KpV, A

54) ist a priori gültig; der Satz ›Wenn deine Maxime lautet, nicht zu lügen,

dann gilt sie als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung‹ ist es nicht. Anders

gesagt: In der reinen Vernunft gibt es keine Lüge (d.h. auch: sie lügt nie), denn

ihre Begriffe sind entweder analytische Sätze, die notwendig wahr sind, oder

die benannten synthetischen Sätze, die tatsächlich a priori gültig sind. Die Lü-

ge ist ein Phänomen a posteriori. Der kategorische Imperativ fungiert aber als

das universale Vernunftprinzip zur Beurteilung des Guten (»principium diiudi-

cationis bonitatis« [vgl. Henrich 2001b, bes. 17-28]) und das situative Ergebnis-

urteil, das aus seiner Anwendung resultiert, unterscheidet sich maßgeblich

von ihm, da es nicht unmittelbar gilt, sondern abgeleitet ist und nur situative

Gültigkeit beanspruchen kann. Das Ganze wird noch einmal deutlich, wenn

wir die Formulierung des kategorischen Imperativs genauer unter die Lupe

nehmen: »[H]andle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wol-

len kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS, BA 52; Herv. T.M.)

Durch welche Maxime bin ich denn unbedingt dazu aufgefordert, einen Wil-

len im Sinne des Sittengesetzes zu meinem (guten) Willen zu machen? Durch

keine andere als diejenige, die das Sittengesetz als kategorischer Imperativ

selbst bildet!

Um diesen wichtigen Punkt noch zu verdeutlichen, wollen wir uns zwei

Einwände bzw. Fragen anschauen, die man an Kants Mörder-Beispiel heran-

tragen kann. Zum einen stellt sich nämlich die Frage, warum Kant von der

Frage nach dem Recht auf Wahrheit ohne Umschweife übergeht zur Frage

nach dem Unrecht der Lüge. Bin ich denn in der beschriebenen Situation nur

aufgrund der Frage, die mir der Mörder stellt, dazu verpflichtet die Wahrheit

zu sagen? Reicht das kategorische Lügenverbot schon aus, meine Lippen zu

lockern? Schließlich hätte ich ja auch die Möglichkeit, der Frage auszuwei-

chen, die Tür zu schließen und die Polizei zu rufen. Das macht mich dann

vielleicht nicht zum Helden der Vernunft, aber vielleicht ist diese Alternati-

ve trotzdem nicht gänzlich unvernünftig. Wie dem auch sei, der Punkt ist

der, dass, wenn das situative Derivat des kategorischen Imperativs zwar das

kategorische Lügenverbot ausspricht, damit noch lange nicht die Alternativ-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 101

losigkeit hinsichtlich der Form, die die Anwendung des Sittengesetzes anzu-

nehmen hat, bewiesen ist.

Um den Sachverhalt zu prüfen, könnten wir uns ja auch eine andere Si-

tuation vorstellen, in der ich »einer Beantwortungmit Ja oder Nein nicht aus-

weichen kann« (Kant 1983i, A 304). Kant erwähnt diese mögliche Disposition

und scheint sie auch in seinem Beispiel vorauszusetzen. Formulieren wir sie

trotzdem einmal aus: Wie verhält es sich etwa, wenn ein (vermeintlicher) Spi-

on in Gefangenschaft gerät und nun von den Organen der Staatsregierung,

auf deren Befehl hin er gefangen genommen wurde, unter Androhung von

Folter verhört werden soll. Wir setzen nun automatisch voraus, dass es im

Hintergrund einmassives Legitimationsproblemgibt, denn die ganze Situati-

on sagt aus, dass es kein gemeinsames, geschweige denn allgemein geltendes

Recht (z.B. nach Art der UN-Charta) gibt, auf das sich die beteiligten Staa-

ten zu diesem Zeitpunkt geeinigt hätten.14 So oder so, die Verlässlichkeit des

Rechts hat hier ohnehin keine Relevanz, denn angenommen, der vermeintli-

che Spion handelte nun ganz im Sinne des kategorischen Imperativs, so ist

er ja nicht einem geltenden Recht, sondern der »Rechtsquelle« verpflichtet.

Verlangt das Sittengesetz von ihm nun, dass er ›seine Leute‹ ans Messer lie-

fert, weil er dem kategorischen Lügenverbot verpflichtet ist und der prekären

Situation nicht ausweichen kann? Das kann unmöglich der Fall sein, denn da-

mit wäre folgendes Paradox geschaffen: Durch das vermeiden der Lüge würde

er zum Verräter an seinen Mitmenschen. Dabei spielt es genauso wenig eine

Rolle, ob mit diesen Mitmenschen ›seine Leute‹ oder jede*r x-Beliebige ge-

meint ist, denn das Sittengesetz spricht auch das unbedingte Verbot des Ver-

rats aus, denn andernfalls würde auch hier ein pathologisches Interesse (z.B.

die Selbsterhaltung im Angesicht der Folter) in den kategorischen Imperativ

aufgenommen,was unzulässig ist. Erinnern wir uns daran,was Kant über die

»Wahrhaftigkeit« des Menschen als vernünftiges Lebewesen gesagt hat. Die-

se Aussage fußt nämlich auf einer alternativen (aber eben nicht im Wesent-

lichen verschiedenen) Fassung des kategorischen Imperativs, die Kant in der

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten formuliert: »Handle so, daß du die Mensch-

heit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich

14 Der Vollständigkeit halber sei hinzugefügt, dass es natürlich kein geltendes Recht oh-

ne Unrecht geben kann. Das hier aufgeführte Szenario überführt daher den rechtli-

chen Absolutheitsanspruch per se. Darüber hinaus gibt es allerdings durchaus so etwas

wie einen »Unrechtstaat« (vgl. Radbruch 1946), in dem z.B. Angriffskrieg, Völkermord,

Zwangs- bzw. Sklavenarbeit und Plünderung sich im geltenden ›Recht‹ wiederfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Kritik der ethischen Institution

als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchest.« (GMS, BA 66f.) In der beschriebe-

nen Situation würde aber notwendigerweise irgendwer auf ein Mittel zum

Zweck reduziert. Davon aber einmal abgesehen, zeigt sich hier ein viel tiefer

liegendes Problem an: Es ist nämlich gar nicht geklärt, ob überhaupt eine der

Parteien ganz grundsätzlich für die Verwirklichung des Sittengesetzes steht

und ob die Elemente Verlässlichkeit und Autonomie in der Situation über-

haupt auffindbar sind.

Angesichts dieses Sachverhalts lassen sich nun zwei Ergebnisse formu-

lieren: (1) Die Anwendung des kategorischen Imperativs produziert keinen

Präzedenzfall und schon gar nicht einen neuen, modifizierten kategorischen

Imperativ. (2) Allein das Sittengesetz als solches dient der Prüfung der ge-

gebenen (Rechts-)Ordnung, nicht aber dient es als normative Handlungsan-

weisung innerhalb einer spezifischen zweckdienlichen und als unverrückbar

angesehenen Rechtsordnung, da es so in seiner Rolle als Rechtsquelle nicht

ernst genommen würde. Wo also eine spezifische Ordnung sich als Selbst-

zweck entpuppt, macht das Sittengesetz den Menschen auf seine Wahrhaf-

tigkeit aufmerksam, also auf die Vernunft(-Forderung), die das kontingente

geltende Recht überlagert, gerade weil sie die Rechtsquelle bildet. In diesem

Sinne wirkt der autonome Mensch zugleich als das Subjekt der Rechtsquelle,

wodurch er Zweck in sich selbst ist – oder anders gesagt, wodurch ihm die

unveräußerliche Würde innewohnt.

Es zeigt sich also, dass eine Tat, ein Gesetz, eine Rechtsordnung oder ei-

ne Ideologie, in der auch nur ein Mensch auf ein Mittel zur Erreichung eines

›höheren Zwecks‹ reduziert wird, folglich unsittlich und ethisch im höchsten

Maße bedenklich ist.15 Das Sittengesetz stellt einen universalen ethischen

Anspruch, der für alle vernünftigen Wesen gilt, die sich selbst als frei be-

greifen (könnten). »Denn da Sittlichkeit für uns bloß als für vernünftige We-

sen zum Gesetz dient, so muß sie auch für alle vernünftige[n] Wesen gelten

[…].« (GMS, BA 99f.) Dazu ist es unabdingbar, wie Kant feststellt, dass »die

Freiheit als Eigenschaft des Willens aller vernünftigen Wesen bewiesen wer-

de[…]« (GMS, BA 100). Auch diesem Beweis kann man sich erneut gut durch

ein Beispiel nähern, das aus der Feder Kants stammt. Dieses weist zudem

eine große Ähnlichkeit zu unserem Beispiel mit der angedrohten Folter auf.

Außerdem finden wir in ihm das Kernelement der kantischen Ethik wieder,

15 In diesem Zusammenhang sei noch einmal an das bizarre Beispiel des ›Feindstraf-

rechts‹ erinnert. Siehe Kapitel I, Anm. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 103

das ihr die Bezeichnung Pflichtethik bzw. deontologische Ethik eingebracht

hat. Es stammt aus der Kritik der praktischen Vernunft:

Setzet, daß jemand von seiner wollüstigen Neigung vorgibt, sie sei, wenn

ihm der beliebte Gegenstand und die Gelegenheit dazu vorkämen, für ihn

ganz unwiderstehlich: ob, wenn ein Galgen vor demHause, da er diese Gele-

genheit trifft, aufgerichtet wäre, um ihn sogleich nach genossener Wollust

daran zu knüpfen, er alsdenn nicht seine Neigung bezwingen würde. Man

darf nicht lange raten, was er antworten würde. Fragt ihn aber, ob, wenn

sein Fürst ihm, unter Androhung derselben unverzögerten Todesstrafe, zu-

mutete, ein falsches Zeugnis wider einen ehrlichen Mann, den er gerne un-

ter scheinbaren Vorwänden verderbenmöchte, abzulegen, ob er da, so groß

auch seine Liebe zum Leben sein mag, sie wohl zu überwinden für möglich

halte. Ob er es tun würde, oder nicht, wird er vielleicht sich nicht getrauen

zu versichern; daß es ihm aber möglich sei, muß er ohne Bedenken einräu-

men. Er urteilet also, daß er etwas kann, darum, weil er sich bewußt ist, daß

er es soll, und erkennt in sich die Freiheit, die ihm sonst ohne dasmoralische

Gesetz unbekannt geblieben wäre. (KpV, A 54)

Bevor wir uns der Analyse dieses Beispiels widmen, sei sogleich auf einemög-

liche Verständnisschwierigkeit hingewiesen, die nicht zuletzt auf Kants eige-

ne Rhetorik zurückzuführen ist. Denn die Art und Weise, wie Kant hier die

Anwendung des kategorischen Imperativs präsentiert, kann dazu verleiten,

das Sittengesetz mit inhaltlichen Bestimmungen aufzuladen, die es aber de

jure (d.h. hier tatsächlich durch sich selbst als Rechtsquelle) gar nicht haben kann.

Damit ist gemeint, dass dieses Beispiel zu implizieren scheint, dass die se-

xuelle Lust jederzeit ein pathologisches Interesse darstellt. Wir werden aber

sogleich sehen, dass dies nicht der Fall ist. Aber der Reihe nach. Klären wir

zunächst die Bedeutsamkeit seiner Aussagen über das Sollen.

Auch in Kants Beispiel geht es um Verrat. Wir können das Szenario also

sehr genau beurteilen und stellen mit Kant zusammen fest, dass die Person,

die hier in eine prekäre Lage gebracht wurde, mit Rücksicht auf das Sitten-

gesetze zu dem Schluss kommen muss, dass der Verrat ausgeschlossen ist.

Nun setzt dieses Beispiel allerdings nicht voraus, dass diese Person sich des

kategorischen Imperativs klar bewusst ist. Die Person ist sich lediglich ei-

nerMöglichkeit bewusst, nämlich der Möglichkeit, ihr eigenes pathologisches

Interesse, d.h. ihren Drang zur Selbsterhaltung, hintanzustellen. Die Person

gerät also gerade dadurch in die prekäre Lage, da sie weiß, dass sie den ehr-

lichen Mann nicht verraten soll. Dieses Sollen drückt nun eine Pflicht aus,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Kritik der ethischen Institution

die mit dem Komplex aus angedrohter Todesstrafe und Selbsterhaltung kol-

lidiert. Hätte die Person kein Bewusstsein von dieser Art Pflicht, geriete sie

also gar nicht erst in diese prekäre Lage. Das Sollen ist allerdings kategorisch

und daher unumgänglich für eine vernünftige Person.16Mit demBewusstsein

des Sollens muss der vernünftigen Person aber auch klar sein, dass dieses Ur-

teil ein mögliches ist und tatsächlich umgesetzt werden kann. Nichts anderes

drückt die einprägsame Formel ›Du kannst, denn du sollst!‹ aus.

Im letzten Satz des oben zitierten Abschnitts weist Kant nun darauf hin,

dass die Befähigung zu diesem Urteil nur durch die apriorische Gültigkeit des

»moralischen Gesetzes« möglich ist. Dass die Person erkennt, dass sie den

ehrlichen Mann nicht ans Messer liefern soll, hängt daher nicht mit einer ne-

belhaften Intuition oder einem in der menschlichen Natur angelegten ›Ge-

rechtigkeitssinn‹ zusammen, sondern fußt auf dem a priori gültigen Sitten-

gesetz, denn dieses gilt natürlich auch dann, wenn ich mir seiner gar nicht

bewusst bin (oder wenn ich Kant nicht gelesen habe). Anders gesagt, das Sit-

tengesetz ist selbst die Bedingung der Möglichkeit dessen, was vordergrün-

dig wie eine Intuition oder ein natürlicher Gerechtigkeitssinn humanistischer

Provenienz erscheinen mag. Aber man darf nicht vergessen, dass wir uns

hier nicht in einem wie auch immer gearteten ›Naturzustand‹ jenseits allen

(Selbst-)Bewusstseins und jenseits der symbolischen Ordnung bewegen. Eine

Interpretation der kantischen Sittlichkeitslehre, die von der Dimension des

Symbolischen absieht, macht sich eines schädlichen Reduktionismus schul-

dig.

Exkurs V:Da auch dieser Punkt ausgesprochen wichtig ist, wollen wir ihn noch

etwas vertiefen. Interessanterweise lässt sichnämlichbeobachten, dass dieKri-

tik andieser Idee von Intuition oder natürlichemVermögen z.B. auch vonHegel

aufgenommenundpräzisiert, gleichzeitig aber von einemseiner ebenfalls sehr

einflussreichen Zeitgenossen, nämlich Schleiermacher, in den Wind geschla-

gen wurde. Hegel folgt Kant, wenn er festhält, dass der »sogenannte gesunde

Menschenverstand«demMenschen»vernünftigdurchsLebendurchhilft«,daer

»richtige Standpunkte« einnehmen kann (Hegel 1986r, 30f.). »Aber wirklich hat

auch der Mensch nur solches Zutrauen zu ihrer Wahrheit, weil ihn das Absolu-

te in einem Gefühl dabei begleitet und dies ihnen allein die Bedeutung gibt.«

16 Wir präzisieren: Eine Person kann natürlich auch um ihr vernünftiges Bewusstsein ge-

bracht werden, indem sie z.B. noch vor der hier skizzierten Situation durch Folter ge-

brochen oder durch Rauschmittel, Manipulation und dergleichen beeinflusst wird.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 105

(Ebd., 31) Unter demAbsoluten versteht Hegel hier die Vernunft, die er – in An-

schluss anKant–alsdiejenige Instanz interpretiert, diedieAntinomien,d.h. die

Paradoxa bzw.Widersprüche, die der Verstand produziert, aufhebt, ohne dabei

eine der beiden Positionen der anderen unterordnen zu müssen (vgl. Vieweg

2019, 185-187). Wir haben diese Aufhebung anhand des kategorischen Impera-

tivsbeobachtenkönnenalswiraufdasParadoxvonkategorischemLügenverbot

und gleichsam kategorischem Verbot des Verrats gestoßen sind. Im vernunft-

gemäßen Satz des kategorischen Imperativs ist derWiderspruch beider aufge-

hoben, ohne dass eines der beiden Verbote seine Gültigkeit angesichts des an-

deren verlieren würde. Wenn Hegel nun den Wert des »gesunden Menschen-

verstandes« und des »Gefühls« durchaus würdigt, dann tut er dies analog zu

Kant, indem er auf die apriorische Gültigkeit des Sittengesetzes verweist, das er

zurecht unter dem Begriff der Vernunft subsumiert. Damit ist allerdings nicht

gesagt, dass das Gefühl per se absolute Gültigkeit beanspruchen kann. In seiner

Zeit als Professor in Berlin wird er sich daher gegen die ›Gefühlstheologie‹ sei-

nes Kollegen Schleiermacher aussprechen, für den das »Gefühl schlechthinni-

ger Abhängigkeit« (Schleiermacher 2008, 44) zum absoluten Angelpunkt sei-

ner Religionsphilosophie wird. Allein der Zusatz der ›Abhängigkeit‹ veranlasst

Hegel zu einer radikalen Polemik, wenn er Schleiermacher entgegenhält, dass,

soferndasGefühlschlechthinnigerAbhängigkeitdochdenfrommen, religiösen

Menschen auszeichne, wohl ein »Hund der beste Christ« (Hegel 1986x, 58) sein

müsse. SchleiermacherwirddaraufhindenKontakt zuHegel abbrechen.Das ist

umso bedauerlicher, da Schleiermacher sich dadurch selbst eine valide – wenn

auch polemische – Kritik an seinemDenken vorenthält, diemaßgeblichen Ein-

fluss auf seineReligionsphilosophiehättenehmenkönnen. Schließlichhandelt

es sichbeiSchleiermacherumeinendereinflussreichstenmodernenprotestan-

tischen Religionsphilosophen undDogmatiker.

Kommen wir nun also zum ersten Abschnitt des Zitats. Im »Apolog vom Gal-

gen« (Zupančič 2001, 102) bringt Kant die Androhung der Todesstrafe nicht

mit dem Verrat, sondern mit der sexuellen Lust in Verbindung. Für Kant ist

es selbstverständlich, dass die Person, angesichts der Todesdrohung, auf die

sexuelle Befriedigung verzichten würde. So selbstverständlich, dass er bei sei-

nen Leser*innen voraussetzt, dass sie zum gleichen Schluss kommen. Aber

entspricht dies denn notwendigerweise dem kategorischen Imperativ?

Alenka Zupančič hat gezeigt, dass Kant hier seiner eigenen Erkenntnis

untreu wird, weshalb es nötig ist, Kant gegen Kant zu lesen (vgl. zum Folgen-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Kritik der ethischen Institution

den ebd., 102-104). Das Problem ist pikant. Denn man muss doch zugeben,

dass ich,würde ich der Liebesnacht aufgrund der Todesdrohung entsagen, ein

pathologisches Interesse – einmal mehr ist es die Selbsterhaltung – zu mei-

nerMaximemachenwürde. Ich würde schließlich dem nachgeben,was Freud

das »Lustprinzip« nennt. Dieses Lustprinzip (gelegentlich auch als Unlust-

prinzip bezeichnet) besagt, dass ein Lebewesen natürlicherweise zur Homöo-

stase tendiert.Was ist damit gemeint? Freud versteht den psychosomatischen

Komplex gewissermaßen analog zum Energieerhaltungssatz, um auf diese

Weisen den ›Haushalt‹ der psychischen Energie quantifizierbar und dadurch

wissenschaftlich-psychologisch handhabbar zu machen (vgl. Freud 1987b; La-

can 2015d, 182-195). Wenn nun das Gleichgewicht dieser Energie z.B. durch

Gewalteinwirkung von außen oder innen (man denke an den Begriff des Über-

Ichs) gestört wird, tendiert die Energie letztlich wieder zu einem Ausgleich

der Spitze, die z.B. ein starker Schmerz oder ein Schock hervorgerufen hat.

Der jeweilige Extremfall veranschaulicht dies sehr gut: Würde der zugefüg-

te Schmerz, z.B. bei einer (ohnehin schon mehr als fragwürdigen) aus dem

Ruder laufenden Folter, nicht unterbrochen, sondern immer nur verstärkt, re-

agiert der psychosomatische Komplex z.B.mit Ohnmacht bzw. Bewusstlosig-

keit. Beim psychischen Schock findet der Ausgleich z.B. durch Verdrängung

und/oder Sublimierung statt.

Da das Lustprinzip nun auch für das vernünftige Lebewesen gilt, stellt

sich die folgende Frage: Handele ich dem Sittengesetz entsprechend, wenn

ich dem Lustprinzip nachgebe und auf die Liebesnacht verzichte, dafür aber

dem Galgen entkomme? Die Antwort lautet natürlich: Nein, tue ich nicht.

Dies lässt sich einfach überprüfen: Kann ich denn wollen, dass die Maxime

meines Handelns, nämlich dem Lustprinzip zu folgen, zu einem allgemeinen

Gesetz würde? Vernünftigerweise kann ich das natürlich nicht wollen. Greifen

wir noch einmal auf das Beispiel mit dem Spion zurück und stellen uns vor,

einer ›seiner Leute‹ zu sein: Ich kann folglich vernünftigerweise nicht wol-

len, dass der gefangene Spion dem Lustprinzip nachgibt, nicht weil dadurch

mein Leben in Gefahr wäre (das wäre wieder nur ein pathologisches Inter-

esse), sondern weil mir das Sittengesetz vorschreibt, jeden Menschen (und

das schließt ihn, aber auch mich mit ein) allein als Zweck, nicht als Mittel

zu betrachten. Anders gesagt, entschlösse ich mich dementgegen zum altru-

istischen Selbstopfer, stellt sich wieder die Frage, ob dies nicht auch auf ein

pathologisches Interesse zurückgeht: Rette ich dem anderen (möglicherwei-

se) das Leben, indem ichmeines gebe, weil ich z.B. nicht mit der Schuld leben

könnte, dass er oder sie für mich gestorben wäre? Oder opfere ich mich, weil

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 107

sein oder ihr Verlust für mich das ganze Unternehmen infrage stellen würde,

was nur anzeigen würde, dass dieses eben nicht im universalen Sinne sitt-

lich, sondern interessegeleitet wäre? Das Sittengesetz fordert von mir nicht

weniger als vom Spion, nämlich dass ich das Unerträgliche ertrage und dem

Lustprinzip nicht nachgebe. Zupančič formuliert das analoge Ergebnis für

das Beispiel der prekären Liebesnacht:

Entscheidet man sich lieber für den Tod als für den Verzicht auf die Lust,

dann nicht etwa, weil man unfähig ist, auf die Lust zu verzichten, sondern

weil die Wahl der Lust unter den gegebenen Bedingungen die einzige Mög-

lichkeit ist, seine Fähigkeiten zum Verzicht auf die Lust (das Lustprinzip) un-

ter Beweis zu stellen. Folgt man Kants Vorschlag (und verzichtet auf die Lie-

besnacht), dann entscheidet man sich für das Lustprinzip als letztes Prinzip

seines Handelns. […] Man entscheidet sich also für die Liebesnacht nicht aus

Lust, sondern,wie es heißt aus Prinzip oder auch ›aus Pflicht‹. (Zupančič 2001,

104)

Zupančičs Argumentation zeigt noch einmal, worin die Wahrhaftigkeit des

kategorischen Imperativs besteht. Der Verweis auf die Pflicht ist hier ent-

scheidend. Sie erinnert daran, wie präzise die Pflicht in Anschluss an Kant

gefasst werden muss. Die Bestimmung der Pflicht ist dabei ausgesprochen

prägnant und es verwundert daher umso mehr, dass Kant sie selbst gelegent-

lich aus den Augen verliert. Auf welche Weise die Pflicht im Sinne der reinen

praktischen Vernunft verstanden werden muss, lässt sich anhand eines Ab-

schnitts aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten erläutern, in der Kant

den besagten Drang zur Selbsterhaltung thematisiert.

Dagegen, sein Leben zu erhalten, ist Pflicht, und überdem hat jedermann

dazu noch eine unmittelbare Neigung. Aber um deswillen hat die oft ängst-

liche Sorgfalt, die der größte Teil der Menschen dafür trägt, doch keinen in-

neren Wert, und die Maxime derselben keinen moralischen Gehalt. Sie be-

wahren ihr Leben zwar pflichtmäßig, aber nicht aus Pflicht. (GMS, BA 9f.)

Dass Kant hier die Pflicht zur Bewahrung des eigenen Lebens anspricht,

wirkt befremdlich Angesicht unserer bisherigen Erkenntnisse über den

kategorischen Imperativ. Kant, der zu dem Zeitpunkt, wo er diese Zeilen

schreibt, noch relativ am Anfang seiner moralphilosophischen Arbeiten steht,

spricht hier scheinbar einem abgeleiteten Urteil absolute Gültigkeit zu. Für

uns können wir aber festhalten, dass das implizite naturalistische Paradigma

der Selbsterhaltung gerade nicht »aus Pflicht«, also aus dem unbedingten Be-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Kritik der ethischen Institution

wusstsein des Anspruchs des Sittengesetzes, hervorgeht und daher keine der

aus ihm abgeleiteten Maximen auf der Höhe des Sittengesetzes ist. Abseits

davon aber veranschaulicht die Textstelle deutlich die Analogie zwischen dem

Konzept des pathologischen Interesses und dem freudschen Lustprinzip.

Die sinnvolle und logische Kernaussage des Abschnitts aber formuliert

Zupančič: Wenn das vernünftige Wesen im Sinne des Sittengesetzes han-

deln will, dann reicht es offensichtlich nicht aus, einfach pflichtmäßig zu han-

deln, sondern es muss pflichtmäßig und aus Pflicht handeln (wollen) (vgl. Zu-

pančič 2001, 28). Natürlich kann es sein, dass ich pflichtgemäß im Sinne des

Lustprinzips, das als Agenten der Selbsterhaltung fungiert, handele. Allein

pflichtmäßig lässt sich ferner auch im Sinne eines geltenden, kontingenten

Rechts handeln. Aber »pflichtmäßig und aus Pflicht« (KpV, A 144; Herv. T.M.)

kann nur bedeuten, den kategorischen Imperativ als solchen zum vernunft-

gemäßen Prinzip des Handelns zu machen (vgl. MS II, A 22). Hier begegnet

uns erneut das von Hegel immer wieder hervorgehobene Vermögen der Ver-

nunft, Antinomien und Widersprüche aufzuheben. Das Sittengesetz darf nie-

mals mit einem historisch-kontingenten, geltenden Recht verwechselt wer-

den. Als Rechtsquelle überlagert es jede kontingente Ordnung. »Das Sittliche

ist im Grunde ein Supplement, ein Überschuß.« (Zupančič 2001, 28) Das Sit-

tengesetz produziert einen Rest, der symbolisch nicht festgehalten werden

kann, um in einer kontingenten Ordnung ein für alle Mal untergebracht zu

werden. Dies lässt sich wunderbar anhand eines weiteren Beispiels von Kant

erläutern, in dem dieser die »Pflicht gegen sich selbst« (KpV, A 282) thematisiert.

Gegen Ende der Kritik der praktischen Vernunft greift Kant auf das Beispiel

der Seenotrettung zurück (eine in Zeiten der sogenannten ›Flüchtlingskrise‹

hochaktuelle Fragestellung). So schreibt Kant, dass »unsere Hochschätzung«,

»da jemand, mit größter Gefahr des Lebens, Leute aus dem Schiffbruche zu

retten sucht«, gerade der Pflicht gegen sich selbst gilt (ebd.). Und obwohl Kant

festhält, dass diese Pflicht »hier etwas Abbruch zu leiden scheint« (ebd.), be-

gegnen wir hier dem dialektischen Charakter des Sittengesetzes in Reinkul-

tur. Denn man muss das »gegen sich selbst« im doppelten Wortsinn verste-

hen: Der Seenotretter handelt einerseits gegen sich selbst, indem er sein Lust-

prinzip überwindet, aber andererseits geht die Pflicht, der gemäß er handelt,

zugleich gegen ihn selbst, d.h. diese Pflicht ist auch auf ihn gerichtet, weil er

selbst ein Vernunftwesen und damit nicht nur Subjekt, sondern auch Objekt

(Zweck) des Sittengesetzes ist. Betrachtet man diesen dialektischen Charak-

ter etwas genauer, so scheint sich darin auch – zumindest in theologischer

Perspektive – einemodifizierte und von daher dialektische Anthropologie Lu-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 109

thers widerzuspiegeln.Das bezeugt Kant gewissermaßen selbst: »DerMensch

ist zwar unheilig genug, aber dieMenschheit in seiner Person muß ihm heilig

sein.« (KpV, A 155) Erst unter dem Sittengesetz zeigt sich derMensch als ›Sün-

der und Gerechter zugleich‹. Denn als verpflichtend ist das Sittengesetz rein

und nicht pathologisch, aber indem es den einzelnen Menschen involviert,

ist es zugleich pathologisch (wir kommen im nächsten Abschnitt auf dieses

Verhältnis zurück). Insofern ist dieses Verhältnis aber nicht als substanzonto-

logische Bestimmung zweier abstrakter Seinsweisen desMenschen zu verste-

hen, vielmehr muss es als dialektische Vermittlung begriffen werden: In der

Aktualität seiner Autonomie begreift sich der Mensch als »unheilig genug«

und »heilig« und hebt auf diese Weise die abstrakte Trennung der Relata auf.

Exkurs VI: Im Zusammenhang mit dem dialektischen Charakter des Sittenge-

setzes sei auch – noch einmal theologisch – an Jesu Imperativ in Lk 9,23-25 er-

innert: »Zu allen sagte er: Wer mein Jünger sein will, der verleugne sich selbst,

nehme täglich sein Kreuz auf sich und folgemir nach. Dennwer sein Leben ret-

ten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, der

wird es retten.Was nützt es einemMenschen,wenn er die ganzeWelt gewinnt,

dabei aber sich selbst verliert und Schaden nimmt?« Die Ethik Jesu ist radikal,

weil sie alle Strukturmerkmale des Sittengesetzes aufweist (dieser Sachverhalt

wird uns bei Hegel erneut begegnen, siehe Kapitel III.6).

Ähnlich drastischwie Jesu Forderungwirkt es heute, wenn Jean Ziegler sich an-

gesichts der »kannibalischen Weltordnung« des Kapitalismus unter Berufung

auf Kant an die Öffentlichkeit wendet: »›Die Unmenschlichkeit, die einem an-

deren angetanwird, zerstört dieMenschlichkeit inmir‹, hat Immanuel Kant ge-

schrieben. Der moralische Imperativ ist in uns allen. Es geht darum, ihn wach-

zurufen, denWiderstand zumobilisieren, denKampf zu organisieren.« (Ziegler

2018, 122)

Wie Zupančič zeigt, erweist sich das Sittengesetz in diesem ganzen Komplex

als ein Überzähliges, das weder auf das eine noch das andere Urteil reduziert

werden kann. Kein geltendes Recht könnte die Ambivalenz dieses Überschus-

ses, diesen ›Rest‹, den das Sittengesetz produziert, aufheben.

Indem nun das Sittengesetz diesen vernünftigen, dialektischen, überzäh-

ligen Charakter aufweist, hat es eine drastische Auswirkung auf das Subjekt,

das sich (notwendigerweise) unter ihm wiederfindet. Das Sittengesetz bildet

in diesem Zusammenhang nämlich das Medium der echten, realen (Hegel

würde sagen: der wirklichen) Subjektivation: Durch die Wirkung des impe-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Kritik der ethischen Institution

rativischen Charakters des Sittengesetzes wird das Subjekt zum gespaltenen

Subjekt im Sinne der lacanschen Theorie (vgl. zum Folgenden Zupančič 2001,

36-38). Diese Spaltung weist erneut den überzähligen Charakter der dialek-

tisch verfassten Vernunft auf. Denn das Subjekt ist nicht etwa aufgespalten,

weil das Sittengesetz von ihm fordert, seine ›ungespaltene Seite‹, die dem

Lustprinzip folgen will, zu entsagen. Es verhält sich vielmehr so, dass das sei-

ner selbst bewusste Subjekt, auf zwei Aspekte seiner selbst reflektiert: Zum

einen reflektiert es auf sich selbst als ungespaltenes Subjekt des Lustprin-

zips,17 zum anderen auf sich selbst als gespaltenes Subjekt, das durch die

Reflexion auf das ungespaltene Subjekt des Lustprinzips, mit dem es iden-

tisch ist, sich überhaupt erst als gespaltenes erkennt. Dies mag widersprüch-

lich klingen, doch darf nicht vergessen werden, dass die Logik des Selbstbe-

wusstseins hier eine Gleichzeitigkeit und Identität der Terme erfordert, da

andernfalls gar nicht erst von Selbstbewusstsein die Rede sein könnte.18 »Die

Spaltung des Subjekts der praktischen Vernunft ist die Spaltung zwischen

dem pathologischen Subjekt und dem gespaltenen Subjekt.« (Zupančič 2001,

37)19 Diese Spaltung ist von großer Bedeutung, denn in ihr verwirklicht sich

die eigentliche Freiheit des Subjekts.

Es hat sich also gezeigt, dass der Mensch als Vernunftwesen nicht durch

›natürliche Veranlagungen‹ determiniert ist. Es versteht sich von selbst, dass

er sehr wohl durch spezifische Bedürfnisse bestimmt ist (und in gewisser

Weise auch determiniert, denn ich bin z.B. nicht so frei, dass ich sagen könn-

te, ich höre nun auf zu atmen, aber entscheide mich einfach dafür, trotzdem

nicht zu ersticken), aber er wird nicht notwendigerweise von ihnen diktiert.

Dadurch also, dass der Mensch fähig ist, dem Lustprinzip zu entsagen, stellt

17 Lacan macht deutlich, dass es sich bei diesem Subjekt des Lustprinzips trotzdem

um ein Subjekt handelt, allerdings haben wir es hier mit einer »azephalen Subjek-

tivierung, einer Subjektivierung ohne Subjekt« zu tun (Lacan 2015d, 193; vgl. ebd.,

177f.189f.).

18 Wir vertiefen die Analyse des Selbstbewusstseins in Kapitel III.1.

19 Hier wird außerdem der hegelsche Charakter von Zupančičs Argument deutlich. Das

besagte Verhältnis des gespaltenen Selbstbewusstseins, das sich als Einheit von »Ver-

nunft« und »Sinnlichkeit« begreift, beschreibt Hegel im Kapitel über die »moralische

Weltanschauung« in der Phänomenologie des Geistes (vgl. PhG, 445f.): »Solche Einheit

erst ist die wirkliche Moralität, denn in ihr ist der Gegensatz, wodurch das Selbst Be-

wußtsein oder erst wirkliches und in der Tat Selbst und zugleich Allgemeines ist, ent-

halten […].« (PhG, 446)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 111

er sein Vernunftvermögen unter Beweis, wodurch er sich vom Tier maßgeb-

lich unterscheidet: »Nun findet der Mensch in sich wirklich ein Vermögen,

dadurch er sich von allen anderen Dingen, ja von sich selbst, so fern er durch

Gegenstände affiziert wird, unterscheidet, und das ist die Vernunft.« (GMS,

BA 107f.) Das vernünftige Wesen als gespaltenes Subjekt hat in diesem Sin-

ne »zwei Standpunkte«, deren ›Synthese‹ es bildet. Diese Synthese bildet es

»einmal, so fern es zur Sinnenwelt gehört, unter Naturgesetzen (Heterono-

mie), zweitens, als zur intelligiblen Welt gehörig, unter Gesetzen, die, von der

Natur unabhängig, nicht empirisch, sondern bloß in der Vernunft gegründet

sind« (GMS, BA 108f.) und die Autonomie implizieren. Durch die Teilhabe an

beiden Standpunkten beweist sich die Freiheit des Subjekts. Denn die Frei-

heit als Autonomie wäre selbst ein leeres Phänomen ohne einen Gegenstand

in der heteronomen »Sinnenwelt«. Kant selbst fasst den Gedanken in einem

prägnanten Absatz zusammen:

Und so sind kategorische Imperativen möglich, dadurch, daß die Idee der

Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligiblen Welt macht, wodurch,

wenn ich solches allein wäre, alle meine Handlungen der Autonomie des

Willens jederzeit gemäß sein würden, da ich mich aber zugleich als Glied

der Sinnenwelt anschaue, gemäß sein sollen, welches kategorische Sollen ein

synthetischer Satz a priori vorstellt […]. (GMS, BA 111)

In diesem Satz steckt aber auch noch etwasmehr, wie Slavoj Žižek betont (vgl.

zumFolgenden Žižek 2009, 20-23):Wäre ich nämlich allein ein Glied der intel-

ligiblenWelt (d.h. ein Teil des ›bloßGedachten‹, demGebiet derNoumenabzw.

»Noumenen«, wie Kant an anderer Stelle schreibt [vgl. KrV, B 409-413]), dann

würde ich gerade nicht wahrhaft frei sein. Stattdessen wäre ich in Wahrheit

absolut unfrei, da »alle meine Handlung« nun »der Autonomie des Willens

jederzeit gemäß sein würden«. Mein Wille wäre dann jederzeit im Einklang

mit dem kategorischen Imperativ. Anders gesagt, mein Wille wäre durch das

Sittengesetz determiniert und demnach alles andere als ein freier Wille. De-

terminiert wäre ich auch, wie wir gesehen haben, wenn ich allein Glied der

Sinnenwelt, der Phaenomena, wäre. Denn das hieße, ich wäre ohne Selbstbe-

wusstsein und Vernunft dem Gesetz der Natur unterworfen. Žižek bringt es

auf den Punkt: »Our freedom persists only in a space between the phenomenal and

the noumenal.« (Žižek 2009, 23)

Man kann die Wichtigkeit dieses Sachverhalts nicht genug betonen. Mit-

hilfe der Methode der Transzendentalphilosophie, deren Weg über die Kritik

der reinen Vernunft zur Kritik der praktischen Vernunft führt, gelingt es Kant, die

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Kritik der ethischen Institution

Freiheit des vernünftigen Wesens zu beweisen. In dem »Du sollst« der reinen

praktischen Vernunft verwirklicht sich die Freiheit und taucht als überzähli-

ges Element des Vernunfturteils auf, das weder auf den Bereich der Phäno-

mene (des Seins), noch auf den Bereich der Noumena (des Denkens) redu-

ziert werden kann, sondern beide synthetisiert, wodurch sie überhaupt erst

als solche ins Bewusstsein treten. Kant selbst ist sich seiner Entdeckung sehr

wohl bewusst, was sich darin widerspiegelt, dass er ihr einen Namen gibt.

So spricht er vom »Faktum der Vernunft« (vgl. KpV, A 56). Mit Faktum ist hier

allerdings nicht eine Tatsache im Sinne eines »factum brutum« gemeint, son-

dern Faktum ist hier das »Wort für eine Tat oder Handlung« im Sinne einer

»imputatio facti«, d.h. einer »Zurechnung« (Löhrer 2004, 187). »Das Faktum der

Vernunft wäre daher nicht eine Tatsache, auf die die Vernunft stößt, sondern

eine Tat oder Handlung der Vernunft (genitivus subjectivus), die sie vollbringt.

Diese Tat ist der Akt der sittlichen Gesetzgebung, dessen Resultat das Be-

wusstsein des Sittengesetzes ist.« (Ebd.; vgl.Willaschek 1991; Willaschek 1992,

bes. 174-193)

Wir dürfen nun allerdings eines nicht aus den Augen verlieren: Das Fak-

tum der Vernunft beweist zwar die Freiheit des Menschen, aber hiermit sind

wir noch nicht über das reine ›Du sollst‹ hinausgelangt. Es stellt sich schließ-

lich die Frage, wie aus dem Sollen nun nicht nur der gute Wille, sondern auch

der reale ethische Akt werden kann, der sich nicht auf den Bereich des Aprio-

ri beschränkt. Anders ausgedrückt: Was motiviert das vernünftige Subjekt,

vom Gesetzgebungsakt der Vernunft zum realen ethischen Akt überzugehen?

Kants Argumentation scheint an diesem Punkt plötzlich etwas träge zu wer-

den, was ihm dann u.a. auch von Hegel in dessen frühenWerken vorgehalten

wird.Denn der Lösungsversuch, den Kant anbietet und denwir uns als nächs-

tes anschauenwollen,weist einige Schwächen auf und die Argumentation des

Königsbergers bleibt hinter ihrer gewohnten Schärfe zurück.

Exkurs VII: Bevor wir zum nächsten Abschnitt übergehen, wollen wir noch ei-

nem möglichen Missverständnis vorbeugen, dass sich aus dem hier oft ge-

brauchten Begriff vom ›vernünftigen Wesen‹ ergeben kann. Denn es mag die

Frageauftreten,wieesnunumdiejenigenWesensteht,diesichnicht (odernoch

nicht, wie es z.B. für das Kleinkind gilt) ihrer Vernunft bedienen können. Auch

hier beugt das Sittengesetz jedem Gedanken einer Abstufung der Lebewesen

vor. Kann ich vernünftigerweise wollen, dass eine Maxime die besagen würde,

dass das Kleinkind oder der geistig Behinderte einen ›geringerenWert‹ als der

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kant und die Pflicht 113

(schon) vernünftigeMensch habenmüssten, zu einem allgemeinen Gesetz ge-

macht würde? Wohl kaum! Denn zum einen war ich selbst einst ein Kleinkind

und damit angewiesen auf die Fürsorge andererMenschen, zum anderen ist es

nicht ausgeschlossen, dass auch ich, z.B. durch einen Unfall, zu einem geistig

BehindertenwerdeundeinweiteresMal auf die FürsorgemeinerMitmenschen

angewiesen bin. Aber ich brauche gar nicht so weit gehen und mein eventuel-

les Eigeninteresse hier ins Spiel bringen, eben weil der kategorische Imperativ

mich schon längst in die Pflicht genommen hat, wie wir oben gesehen haben.

Darüber hinaus ist es lohnenswert, sich zu vergegenwärtigen, dass Kant seine

Gedanken vor dem historischen Hintergrund formuliert, in dem die allgemei-

nen Menschen- und Bürgerrechte formuliert wurden. Entsprechend schreibt

Kant z.B. im § 18 derMetaphysik der Sitten über das »Elternrecht«, in dem es um

die Pflicht der Eltern gegenüber dem Kind »als Person« geht (vgl. MS I, AB 111-

115). Vor dem aufklärerischen Diskurs der allgemeinen Menschenrechte lässt

sich dieses ›Elternrecht‹ ausweiten: Die Pflicht gegenüber meinem Nächsten

betrifft die ganze (mögliche) Menschheitsfamilie. Der ›Generationsvertrag‹ (im

weitesten Sinne desWortes) ist daher nicht einfach eine Sache des Rechts, son-

dern der Sittlichkeit.20Wirwerden diesen Gedanken in Kapitel III.4 vertiefen.

3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation

Manmuss zugeben, dass die kritische Philosophie demMenschen einiges ab-

verlangt. Auf die Frage, was er wissen könne, gibt sie die ernüchternde Ant-

wort, dass ontologische Letztaussagen schon einmal nicht dazu gehören, er

sich aber glücklich schätzen könne, wenn er Freude an Mathematik hat. Auf

die Frage, was er tun solle, gibt sie die ambivalente Antwort, dass sich zwar

ein fester Halt für das Wissen finden lässt, dieser sich aber als praktisch-phi-

losophischer bzw. ethischer Imperativ entpuppt, der ihn vollkommen in die

Pflicht nimmt und sich gegen seine weltlichen Neigungen richtet. Wie kann

man da erwarten, dass das LustwesenMensch sich diese apriorischeGültigkeit

zu Herzen nimmt und sein Leben dementsprechend gestaltet? Kant wittert

diese Problematik und wendet sich ihr bereits im letzten Teil der Kritik der

20 Entsprechendes gilt daher auch für ähnliche vertragsartige Rechtsphänomenewie z.B.

das Erbrecht. Die gängige Praxis des Erbrechts würde vor dem Sittengesetz nicht be-

stehen können. Siehe auch Kapitel III, Anm. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

