94

Kritik der ethischen Institution

2. Der kategorische Imperativ und das Faktum der Vernunft

Obwohl Kant nun die Grenzen der Vernunfterkenntnis enger gezogen und
neu abgesteckt hat, resigniert er keinesfalls im Angesicht seines erniichtern-
den Ergebnisses. Im Gegenteil, er ist der festen Uberzeugung, dass mit der
Kritik der reinen Vernunft noch lingst nicht der ganze »Kanon der reinen Ver-
nunft« abgehandelt ist (vgl. KrV, B 823-859/A 795-831). Er ist iiberzeugt, dass
es neben der reinen Vernunft auch die praktische Vernunft gibt, die ihrerseits
reine Gesetze enthilt." Die Annahme ist berechtigt. Denn wir miissen uns
dariiber im Klaren sein, dass Kant die Kritik der reinen Vernunft durchaus in
praktischer Absicht verfasst, schliefilich bezeugt er damit in der Tat die Wahr-
heit der Aufklirung, indem er sie als Selbstaufklirung identifiziert.

Vor diesem Hintergrund wird auch verstindlich, dass Kants »Umdinde-
rung der Denkart« ein realer ethischer Akt ist, indem sich die Vernunft selbst
vor dem »Gerichtshof« (KrV, B 779/A 751) der reinen Vernunft verantwortet
und sich dabei das universale aufgeklirte, selbstbestimmte und miindige
Denken zur Sitte macht.

Dennirgend eine Metaphysik istimmer in der Welt gewesen, und wird auch
wohl ferner, mit ihr aber auch eine Dialektik der reinen Vernunft, weil sie
ihr natdrlich ist, darin anzutreffen sein. Es ist also die erste und wichtigs-
te Angelegenheit der Philosophie, einmal fiir allemal ihr dadurch, dafl man
die Quellen der Irrtiimer verstopft, allen nachteiligen Einfluf zu benehmen.
(KrV, B XXXI; Herv. T.M.)

Ubersetzt in unsere Begriffe lautet die Ansage: Solange es denkende Subjekte
gibt, wird es auch immer das Imaginire geben und daher auch die Aushand-
lung desselben im Register der symbolische Ordnung; umso wichtiger ist es
also, eine stetige Priifung der inhaltlich iiberdeterminierten Wechselwirkung
beider Dimensionen vorzunehmen.

Dies fithrt uns zu einem ausgesprochen wichtigen Punkt: Denn die rei-
ne Vernunft entpuppt sich ihrem Wesen nach als praktische Vernunft, weil sie
als zentraler Akteur des kritischen Programms autonom agiert. Sie hat das
praktische Element — mit Hegel gesprochen — an und fiir sich. Und als Subjekt
der Kritik (genitivus sujectivus und genitivus objectivus) erwirbt sie diese Tatsache

1 Eckart Forster (2018, bes. 53-67) bietet eine anschauliche Darstellung der Genese dieses
Gedankengangs.

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

eben fiir sich. Thre praktische Seite kommt zum Bewusstsein. Das Titigwer-
den der Vernunft umfasst ihre Selbsterkenntnis — und ihre Selbsterkennt-
nis ist ihre Titigkeit. Die kritische Priifung, die sie vornimmt, ist wesentlich
Selbstpriifung und die Grenzbestimmung, die damit einhergeht, ist wesent-
lich Selbstbestimmung. Das kritische Denken zeigt sich als praktisches Den-
ken, denn da, wo die Vernunft sich selbst als autonom begreif, stellt sie ihre
unbedingte Freiheit unter Beweis.

»Praktisch ist alles, was durch Freiheit méglich ist.« (KrV, B 828/A 800)
Das praktische Denken unterscheidet sich daher von jeder simplen Technik
einer bestimmten Disziplin, die, mehr oder weniger mechanisch, spezifi-
schen inhaltlichen Vorgaben bzw. einer institutionellen Methodik zu folgen
hat. Der modus operandi der kritischen Vernunfttitigkeit kommt nicht von au-
Ben, sondern von innen. Dabei ist er nicht ibergriffig, sondern — ganz im
Gegenteil — begrenzend. Als solcher ist er universal, denn er ist an nichts an-
deres als die Vernunfttitigkeit selbst gebunden. Somit ist die Kritik der reinen
Vernunft nicht nur der Titel eines Werks des Philosophen Immanuel Kant, das
sich neben anderen philosophischen Werken einreiht, sondern als reale Kritik
ist sie allgemeine Titigkeit des Geistes. Die Kritik ist ein universaler Akt des
Denkens, zu dem jedes seiner selbst bewusste Subjekt befihigt ist, da sich
das Denken darin in seiner allgemeinen Form (als allgemeine Subjektivitit)
begreift. Sie ist universal, denn sie hebt das Entweder-Oder auf, das zwischen
unterschiedlichen positiven Verstandesbegriffen changiert. Und das kritische
Denken ist freies Denken, weil es diesen radikalen Bruch selbstbestimmt voll-
zieht. Anders gesagt, indem sich die Vernunft als reine praktische Vernunft er-
kennt, erweist sie sich nicht nur als gesetzt und damit als die duflere Form po-
sitiver Inhalte bzw. Reflexionsbestimmungen, sondern sie erkennt sich auch
in ihrer Kapazitit, als Sich-Setzende zu sein, nimlich insofern sie sich als jene
Form selbst zum Inhalt hat. Als Sich-Setzende umfasst sie also ihr Gesetzt-
Sein und ihr Selbstverhiltnis, d.h. dasjenige Verhiltnis, in dem sie als Sich-
Setzende ist.™”

Insofern begriindet die Kritik das Wesen des menschlichen Bewusstseins
und damit auch das der Diskursivitit neu und vollzieht einen radikalen ethi-

12 Indieser Feststellung sind wir bereits iiber Kant hinausgegangen, wobei wir gleichzei-
tig anzeigen, dass dieses Uber-Kant-Hinausgehen gerade in der Form der praktischen
Vernunft, wie sie Kant expliziert, angelegt ist. Kant selbst wird zu dieser Auffassung
nicht fortschreiten, da er in seinem Denken noch der traditionellen Logik verhaftet
bleibt: vgl. hierzu Giinther 1978, 108-136.

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=

95


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Kritik der ethischen Institution

schen Bruch, der ein geistesgeschichtliches Ereignis markiert. Denn »[d]er
Aktus der Freiheit oder die wahre sittliche Tat stellt immer einen Umsturz dar
[...]« (Zupanéi¢ 2001, 24). Der Eintritt in die Sittlichkeit

kann nicht durch allmihliche Reform, solange die Grundlage der Maximen
unlauter bleibt, sondern mufs durch eine Revolution in der Gesinnung im
Menschen (einen Ubergang zur Maxime der Heiligkeit derselben) bewirkt
werden; und er kann ein neuer Mensch, nur durch eine Art von Wiederge-
burt, gleich als durch eine neue Schépfung (Ev. Joh. Il1,5; verglichen mit 1.
Mose 1,2), und Anderung des Herzens werden. (RGV, B 54/A 50)

Der ethische Gesinnungswandel, den die Kritik markiert, ist ultimativ und
universal (womit nicht gesagt ist, dass er im Einzelnen auch konkret voll-
zogen wird). Es fithrt kein verniinftiger Weg hinter die hiermit gewonnene
Erkenntnis zuriick. Aus diesem Grund aber fordert die reine Vernunft auch
die Explikation der praktischen Vernunft: Kants Rede von der »Heiligkeit«
der menschlichen Gesinnung durch die Erkenntnis des Sittengesetzes macht
deutlich, welche zentrale Rolle die praktische Vernunft im Kanon der reinen
Vernunft spielt. Denn mit der Entdeckung des Sittengesetzes einher geht zu-
gleich der eindrucksvolle Beweis dafiir, dass der Mensch als Vernunftwesen
wirklich frei ist und sich selbstbestimmt auf dem Terrain der Sittlichkeit be-
wegen kann. Wie gelingt es Kant, diesen Beweis zu erbringen?

Um die Frage zu beantworten, wenden wir uns noch einmal den synthe-
tischen Sitzen a priori zu. Kant hatte in der ersten Kritik festgestellt, dass es
sehr wohl synthetische Sitze a priori gibt, aber auch erkannt, dass sich diese
auf die Bereiche von Mathematik und Geometrie beschrianken. Dass wir in der
Mathematik imstande sind durch Induktion wahre Aussagen zu formulieren,
ist bekannt. Auf dieser rein formalen Ebene lieRRe sich nun tatsichlich auch
die erste der drei fundamentalen Fragen (vgl. KrV, B 833/A 805) beantworten,
die sich Kant stellt, nimlich: »Was kann ich wissen?« Mit Blick auf Inhalte
und die existenzielle Dimension ist diese Antwort aber wenig befriedigend.
Die anderen beiden Fragen — »Was soll ich tun?« und »Was darf ich hoffen?«
— bleiben vorerst unbeantwortet. Hier aber kommt nun die praktische Ver-
nunft ins Spiel. Kant fragt sich nimlich, ob nicht auch die praktische Vernunft
synthetische Sitze a priori enthilt und kommt zu dem erstaunlichen Ergeb-
nis, dass sich sehr wohl ein unbedingt wahrer Satz der praktischen Vernunft
formulieren lisst. Die Rede ist vom kategorischen Imperativ. »Der kategorische
Imperativ ist nur ein einziger, und zwar dieser: handle nur nach derjenigen Maxi-

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

me, durch die du zugleich wollen kannst, dafs sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS,
BA 52)

Als synthetischer Satz a priori bildet der kategorische Imperativ das Sitten-
gesetz schlechthin. Die ethische Aussage, die hier gemacht wird, ist unbedingt
gilltig, zumal sie frei von allen kontingenten Voraussetzungen ist. »Denn rei-
ne, an sich praktische Vernunft ist hier unmittelbar gesetzgebend.« (KpV, A 55)
Diese Tatsache ist fundamental wichtig: Das kritische Paradigma verbietet
es, einem synthetischen Urteil unbedingte Gilltigkeit zuzusprechen, wenn es
nicht rein aus der Vernunft ableitbar ist und sich stattdessen z.B. dadurch
auszeichnet, dass es einer Naturbeobachtung entspringt, d.h. einer zufil-
ligen empirischen Erfahrung. Einer solchen kontingenten Erfahrung unbe-
dingte Giiltigkeit beizumessen, ist grundsitzlich unzulissig, da jede konkre-
te Erfahrung ebenso gut auch eine andere hitte sein konnen. In diesem Ver-
fahren erkennt Kant einen sich ausweitenden naturalistischen Fehlschluss, bei
dem von einem bestimmten >Sein< bzw. einer (individuellen oder kollektiven)
Wahrnehmung, Gewohnheit oder gar einem ideellen Begehren auf ein unbe-
dingtes >Sollen«< geschlossen wird. Damit wiirden Sittlichkeit und Ethik der
puren »Willkiir« unterworfen, weshalb Kant diese »sinnlichen Antriebe« auch
als »pathologisch« klassifiziert (KrV, B 830/A 802). Ein »empirisches Interes-
se« oder eine bestimmte »Neigung« — mag sie vordergriindig moralisch auch
noch so nobel wirken — »zur Wiirde eines obersten praktischen Prinzips« zu
erheben, wiirde »die Menschheit degradieren« und wire »weit gefihrlicher ...,
als alle Schwirmerei, die niemals einen dauernden Zustand vieler Menschen
ausmachen kann« (KpV, A 126). Der kategorische Imperativ zeichnet sich nun
gerade dadurch aus, dass er frei von jedem pathologischen Interesse ist. Das
individuelle Begehren oder auch eine spezifische kollektive Moralitit miis-
sen folglich zuriickstecken, da sie niemals mit der Reinheit des apriorischen
Sittengesetzes aufschliefien konnen.

Wie aber macht man sich dieses von allem Pathologischen unabhingige
und rein formale Gesetz zur Maxime des eigenen Handelns, wenn man durch
keinen natiirlichen Sachverhalt darauf gestofRen wird? Kants Antwort lautet:
mithilfe des Willens.

Es ist tiberall nichts in der Welt, ja (iberhaupt auch aufier derselben zu den-
ken méglich, was ohne Einschrankung fiir gut konnte gehalten werden, als
allein ein guter Wille. [...] Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt,
oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zur Erreichung irgend eines

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=

97


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Kritik der ethischen Institution

vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch das Wollen, d.i. an sich, gut [...].
(GMS, BA1.3)

»Der Wille wird als unabhingig von empirischen Bedingungen, mithin, als
reiner Wille, durch die blofSe Form des Gesetzes als bestimmt gedacht, und dieser
Bestimmungsgrund als die oberste Bedingung aller Maximen angesehen.«
(KpV, A 55) Der reine Wille entpuppt sich daher als das Subjekt des Sittengeset-
zes. Als synthetischer Satz a priori involviert der kategorische Imperativ den
konkreten subjektiven Willen. Er bildet die Schnittstelle von allgemeinem Ver-
nunftgesetz und konkretem menschlichen Handeln. Das Verhiltnis von Sit-
tengesetz und Wille ist ein unmittelbares. Da es sich beim guten Willen folg-
lich um eine transzendentale Kapazitit des Bewusstseins handelt, ist es Kant
somit auch moglich, den naturalistischen Fehlschluss zu vermeiden. Denn
verniinftigerweise kann ich nur das wollen, was unbedingt aus dem Sitten-
gesetz ableitbar ist, denn alles andere, was ich durch die Zuhilfenahme pa-
thologischer Elemente an normativen Aussagen formuliere, brichte enorme
ethische Probleme mit sich, die ich - verniinftigerweise — nicht verantworten
kann.

Kant liefert den Nachweis dafiir anhand einiger Beispiele: Das berithm-
teste unter ihnen betrifft die Frage des Liigens. In einem kurzen Text von
1797, versehen mit dem sprechenden Titel »Uber ein vermeintes Recht aus
Menschenliebe zu liigen, setzt sich Kant mit dem folgenden Postulat ausein-
ander: »Die Wahrheit zu sagen ist eine Pflicht, aber nur gegen denjenigen,
welcher ein Recht auf die Wahrheit hat«.« (Kant 19831, A 303) Fiir Kant steckt in
dieser Aussage ein folgenschwerer Grundirrtum (>Ttp@tov Peidog« [ebd.]).
Denn wie soll man ein Recht auf Wahrheit haben kénnen, wenn wir doch wis-
sen, dass die Wahrheit, d.h. die endgiiltige und inhaltlich bestimmte Wahr-
heit tiberhaupt kein Begriff der reinen Vernunft ist. »Man muf} vielmehr sa-
gen: der Mensch habe ein Recht auf seine eigene Wahrhaftigkeit (veracitas),
d.i. auf die subjektive Wahrheit in seiner Person.« (Ebd.) Wollte man nim-
lich behaupten, dass es moglich wire »objektiv auf Wahrheit ein Recht zu
haben«, dann kime es nur noch »auf seinen Willen anc, also darauf, dass ein
Individuum willentlich anerkennt, »ob ein gegebener Satz wahr oder falsch
sein solle; welches dann eine seltsame Logik abgeben wiirde« (ebd.). Die Idee
der Wahrheit wiirde dann reduziert auf individuelle Uberzeugung und dem-
entsprechend kontaminiert durch pathologische Elemente, da die individuel-
le Uberzeugung ohnehin kontingent und interessengeleitet ist. Gilt allein das
als wahr, was ein Individuum fir wahr hilt, wiirde jedem sittlichen Diskurs,

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

jeder Rechtsprechung und jeder Méglichkeit eines universalen ethischen Akts
ein Riegel vorgeschoben. Individuelle Uberzeugung auf das Niveau des allge-
meinen (Menschen-)Rechts zu erheben, wiirde daher gerade nicht die Ge-
rechtigkeit férdern, sondern die Aushandlung von Gerechtigkeit verunmogli-
chen.’”® Wenn Kant also von der »subjektiven Wahrheit« spricht, dann meint
er damit nicht die subjektive Wahrheit des Individuums, sondern die subjek-
tive Wahrheit des Menschen als Vernunftwesen. Und diese Wahrheit ist eben
nur innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft vorzufinden.

Entsprechend muss sich der Mensch auch angesichts der Frage des Lii-
gens vom kategorischen Imperativ leiten lassen, wenn er sich seines Willens
als eines widerspruchslos guten versichern will. Dies ist aber nicht immer
ganz einfach, wie Kant anhand seines Beispiels veranschaulicht: Nehmen wir
etwa an, ein gesuchter Morder treibe sein Unwesen und eines seiner poten-
ziellen Opfer sei ein guter Freund von mir. Dieser taucht eines Nachts bei
mir auf und berichtet, dass er vom besagten Morder verfolgt wiirde. Der
Freund versteckt sich darauthin bei mir im Haus. Wenig spiter steht dann
auch der gesuchte Mdorder, der den Verbleib meines Freundes erahnt hat, vor
der Tiir und fragt mich, ob ich diesen in jiingster Zeit gesehen habe. Wie
antworten? Der erste Impuls wire sicherlich, den Freund nicht zu verraten.
Aber wire dies nicht ein interessengeleitetes und von daher ein pathologi-
sches Verhalten? Priifen wir mithilfe des kategorischen Imperativs: Kann ich
wollen, dass das Liigen zu einem allgemeinen Gesetz wird, auch wenn es im
Einzelfall eine bestimmte Person schiitzen wiirde? Die Antwort muss lauten:
Nein. Die (Not-)Liige wiirde meinen Freund wahrscheinlich retten (sicher sein
kann ich mir nicht, denn zwischen meiner Liige und den zukiinftigen Taten
des Morders besteht keine notwendige kausale Verbindung [vgl. Kant 19831,
A 306f.]), aber zugleich hitte sie eine ausgesprochen verheerende Wirkung:
»Denn sie schadet jederzeit einem anderen, wenn gleich nicht einem ande-
ren Menschen, doch der Menschheit iiberhaupt, indem sie die Rechtsquelle
unbrauchbar macht.« (Ebd., A 305) Bei der »Rechtsquelle« handelt es sich na-
tiirlich um das universale Sittengesetz aus reiner praktischer Vernunft, das
als Bedingung der Moglichkeit einer verbindlichen sittlichen Ordnung wirkt.
Ganz im Sinne des berithmten Sprichworts wiirde also die einzelne Liige jede
Verlisslichkeit und damit den Sinn jedes geltenden Rechts unterminieren.

Und dennoch ist hier Obacht geboten: Es hat sich jetzt zwar gezeigt, dass
der kategorische Imperativ unbedingt wahr ist, aber damit ist noch lange

13 Vgl. auch die anschauliche Analyse dieses Problems bei Badiou 2015, 19-21.

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=

99


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Kritik der ethischen Institution

nicht gesagt, dass der kategorische Imperativ so zu verstehen sei, dass aus
ihm absolute Wahrheiten abgeleitet werden kénnten. Das Sittengesetz ist
namlich nur als solches wahr. Es zu modifizieren und mit Inhalten zu versehen
bedeuten nimlich, pathologische Elemente hinzuzufiigen. Das heifit, das Re-
sultat dieses Vorhabens hat seinerseits keine apriorische Giiltigkeit. Zur Veran-
schaulichung: Der Satz »Handle so, daf} die Maxime deines Willens jederzeit
zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten konne« (KpV, A
54) ist a priori gilltig; der Satz >Wenn deine Maxime lautet, nicht zu liigen,
dann gilt sie als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung« ist es nicht. Anders
gesagt: In der reinen Vernunft gibt es keine Liige (d.h. auch: sie liigt nie), denn
ihre Begriffe sind entweder analytische Sitze, die notwendig wahr sind, oder
die benannten synthetischen Sitze, die tatsichlich a priori giiltig sind. Die Lii-
ge ist ein Phinomen a posteriori. Der kategorische Imperativ fungiert aber als
das universale Vernunftprinzip zur Beurteilung des Guten (»principium diiudi-
cationis bonitatis« [vgl. Henrich 2001b, bes. 17-28]) und das situative Ergebnis-
urteil, das aus seiner Anwendung resultiert, unterscheidet sich maf3geblich
von ihm, da es nicht unmittelbar gilt, sondern abgeleitet ist und nur situative
Giiltigkeit beanspruchen kann. Das Ganze wird noch einmal deutlich, wenn
wir die Formulierung des kategorischen Imperativs genauer unter die Lupe
nehmen: »[H]andle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wol-
len kannst, daB sie ein allgemeines Gesetz werde.« (GMS, BA 52; Herv. T.M.)
Durch welche Maxime bin ich denn unbedingt dazu aufgefordert, einen Wil-
len im Sinne des Sittengesetzes zu meinem (guten) Willen zu machen? Durch
keine andere als diejenige, die das Sittengesetz als kategorischer Imperativ
selbst bildet!

Um diesen wichtigen Punkt noch zu verdeutlichen, wollen wir uns zwei
Einwinde bzw. Fragen anschauen, die man an Kants Mérder-Beispiel heran-
tragen kann. Zum einen stellt sich nimlich die Frage, warum Kant von der
Frage nach dem Recht auf Wahrheit ohne Umschweife iibergeht zur Frage
nach dem Unrecht der Liige. Bin ich denn in der beschriebenen Situation nur
aufgrund der Frage, die mir der Morder stellt, dazu verpflichtet die Wahrheit
zu sagen? Reicht das kategorische Liigenverbot schon aus, meine Lippen zu
lockern? Schliefilich hitte ich ja auch die Méglichkeit, der Frage auszuwei-
chen, die Tiir zu schliefRen und die Polizei zu rufen. Das macht mich dann
vielleicht nicht zum Helden der Vernunft, aber vielleicht ist diese Alternati-
ve trotzdem nicht ginzlich unverniinftig. Wie dem auch sei, der Punkt ist
der, dass, wenn das situative Derivat des kategorischen Imperativs zwar das
kategorische Ligenverbot ausspricht, damit noch lange nicht die Alternativ-

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

losigkeit hinsichtlich der Form, die die Anwendung des Sittengesetzes anzu-
nehmen hat, bewiesen ist.

Um den Sachverhalt zu priifen, konnten wir uns ja auch eine andere Si-
tuation vorstellen, in der ich »einer Beantwortung mit Ja oder Nein nicht aus-
weichen kann« (Kant 1983i, A 304). Kant erwahnt diese mogliche Disposition
und scheint sie auch in seinem Beispiel vorauszusetzen. Formulieren wir sie
trotzdem einmal aus: Wie verhilt es sich etwa, wenn ein (vermeintlicher) Spi-
on in Gefangenschaft gerdt und nun von den Organen der Staatsregierung,
auf deren Befehl hin er gefangen genommen wurde, unter Androhung von
Folter verhort werden soll. Wir setzen nun automatisch voraus, dass es im
Hintergrund ein massives Legitimationsproblem gibt, denn die ganze Situati-
on sagt aus, dass es kein gemeinsames, geschweige denn allgemein geltendes
Recht (z.B. nach Art der UN-Charta) gibt, auf das sich die beteiligten Staa-
ten zu diesem Zeitpunkt geeinigt hitten.™* So oder so, die Verlisslichkeit des
Rechts hat hier ohnehin keine Relevanz, denn angenommen, der vermeintli-
che Spion handelte nun ganz im Sinne des kategorischen Imperativs, so ist
er ja nicht einem geltenden Recht, sondern der »Rechtsquelle« verpflichtet.
Verlangt das Sittengesetz von ihm nun, dass er >seine Leute< ans Messer lie-
fert, weil er dem kategorischen Liigenverbot verpflichtet ist und der prekiren
Situation nicht ausweichen kann? Das kann unmdéglich der Fall sein, denn da-
mit wire folgendes Paradox geschaffen: Durch das vermeiden der Liige wiirde
er zum Verriter an seinen Mitmenschen. Dabei spielt es genauso wenig eine
Rolle, ob mit diesen Mitmenschen sseine Leute< oder jede*r x-Beliebige ge-
meint ist, denn das Sittengesetz spricht auch das unbedingte Verbot des Ver-
rats aus, denn andernfalls wiirde auch hier ein pathologisches Interesse (z.B.
die Selbsterhaltung im Angesicht der Folter) in den kategorischen Imperativ
aufgenommen, was unzulissig ist. Erinnern wir uns daran, was Kant iiber die
»Wahrhaftigkeit« des Menschen als verniinftiges Lebewesen gesagt hat. Die-
se Aussage fuflt nimlich auf einer alternativen (aber eben nicht im Wesent-
lichen verschiedenen) Fassung des kategorischen Imperativs, die Kant in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten formuliert: »Handle so, daf3 du die Mensch-
heit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zugleich

14 Der Vollstandigkeit halber sei hinzugefigt, dass es natiirlich kein geltendes Recht oh-
ne Unrecht geben kann. Das hier aufgefiihrte Szenario tiberfiihrt daher den rechtli-
chen Absolutheitsanspruch perse. Darliber hinaus gibt es allerdings durchaus so etwas
wie einen »Unrechtstaat« (vgl. Radbruch 1946), in dem z.B. Angriffskrieg, Vélkermord,
Zwangs- bzw. Sklavenarbeit und Pliinderung sich im geltenden >Recht« wiederfinden.

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Kritik der ethischen Institution

als Zweck, niemals blof$ als Mittel brauchest.« (GMS, BA 66f.) In der beschriebe-
nen Situation wiirde aber notwendigerweise irgendwer auf ein Mittel zum
Zweck reduziert. Davon aber einmal abgesehen, zeigt sich hier ein viel tiefer
liegendes Problem an: Es ist ndmlich gar nicht geklart, ob itberhaupt eine der
Parteien ganz grundsitzlich fir die Verwirklichung des Sittengesetzes steht
und ob die Elemente Verlisslichkeit und Autonomie in der Situation iber-
haupt auffindbar sind.

Angesichts dieses Sachverhalts lassen sich nun zwei Ergebnisse formu-
lieren: (1) Die Anwendung des kategorischen Imperativs produziert keinen
Prizedenzfall und schon gar nicht einen neuen, modifizierten kategorischen
Imperativ. (2) Allein das Sittengesetz als solches dient der Priifung der ge-
gebenen (Rechts-)Ordnung, nicht aber dient es als normative Handlungsan-
weisung innerhalb einer spezifischen zweckdienlichen und als unverriickbar
angesehenen Rechtsordnung, da es so in seiner Rolle als Rechtsquelle nicht
ernst genommen wiirde. Wo also eine spezifische Ordnung sich als Selbst-
zweck entpuppt, macht das Sittengesetz den Menschen auf seine Wahrhaf-
tigkeit aufmerksam, also auf die Vernunft(-Forderung), die das kontingente
geltende Recht iiberlagert, gerade weil sie die Rechtsquelle bildet. In diesem
Sinne wirkt der autonome Mensch zugleich als das Subjekt der Rechtsquelle,
wodurch er Zweck in sich selbst ist — oder anders gesagt, wodurch ihm die
unverduflerliche Wiirde innewohnt.

Es zeigt sich also, dass eine Tat, ein Gesetz, eine Rechtsordnung oder ei-
ne Ideologie, in der auch nur ein Mensch auf ein Mittel zur Erreichung eines
>hoheren Zwecks« reduziert wird, folglich unsittlich und ethisch im héchsten
Mafe bedenklich ist.”> Das Sittengesetz stellt einen universalen ethischen
Anspruch, der fir alle verniinftigen Wesen gilt, die sich selbst als frei be-
greifen (kdnnten). »Denn da Sittlichkeit fir uns blof3 als fur verniinftige We-
sen zum Gesetz dient, so muf sie auch fiir alle verniinftige[n] Wesen gelten
[...].« (GMS, BA 99f.) Dazu ist es unabdingbar, wie Kant feststellt, dass »die
Freiheit als Eigenschaft des Willens aller verniinftigen Wesen bewiesen wer-
de[...]« (GMS, BA 100). Auch diesem Beweis kann man sich erneut gut durch
ein Beispiel nihern, das aus der Feder Kants stammt. Dieses weist zudem
eine grofRe Ahnlichkeit zu unserem Beispiel mit der angedrohten Folter auf.
Auflerdem finden wir in ihm das Kernelement der kantischen Ethik wieder,

15 In diesem Zusammenhang sei noch einmal an das bizarre Beispiel des >Feindstraf-
rechtscerinnert. Siehe Kapitel I, Anm. 50.

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

das ihr die Bezeichnung Pflichtethik bzw. deontologische Ethik eingebracht
hat. Es stammt aus der Kritik der praktischen Vernunft:

Setzet, daf jemand von seiner wollistigen Neigung vorgibt, sie sei, wenn
ihm der beliebte Gegenstand und die Gelegenheit dazu vorkdmen, fir ihn
ganz unwiderstehlich: ob, wenn ein Galgen vor dem Hause, da er diese Gele-
genheit trifft, aufgerichtet ware, um ihn sogleich nach genossener Wollust
daran zu kniipfen, er alsdenn nicht seine Neigung bezwingen wiirde. Man
darf nicht lange raten, was er antworten wirde. Fragt ihn aber, ob, wenn
sein Fiirst ihm, unter Androhung derselben unverzégerten Todesstrafe, zu-
mutete, ein falsches Zeugnis wider einen ehrlichen Mann, den er gerne un-
ter scheinbaren Vorwianden verderben mochte, abzulegen, ob er da, so grofs
auch seine Liebe zum Leben sein mag, sie wohl zu iiberwinden fiir méglich
halte. Ob er es tun wiirde, oder nicht, wird er vielleicht sich nicht getrauen
zu versichern; dafd es ihm aber moglich sei, mufs er ohne Bedenken einrdu-
men. Er urteilet also, dafs er etwas kann, darum, weil er sich bewuf3t ist, dafy
eressoll, und erkenntin sich die Freiheit, die ihm sonst ohne das moralische
Gesetz unbekannt geblieben wiare. (KpV, A 54)

Bevor wir uns der Analyse dieses Beispiels widmen, sei sogleich auf eine mog-
liche Verstindnisschwierigkeit hingewiesen, die nicht zuletzt auf Kants eige-
ne Rhetorik zuriickzufithren ist. Denn die Art und Weise, wie Kant hier die
Anwendung des kategorischen Imperativs prasentiert, kann dazu verleiten,
das Sittengesetz mit inhaltlichen Bestimmungen aufzuladen, die es aber de
jure (d.h. hier tatsichlich durch sich selbst als Rechtsquelle) gar nicht haben kann.
Damit ist gemeint, dass dieses Beispiel zu implizieren scheint, dass die se-
xuelle Lust jederzeit ein pathologisches Interesse darstellt. Wir werden aber
sogleich sehen, dass dies nicht der Fall ist. Aber der Reihe nach. Kliren wir
zunichst die Bedeutsambkeit seiner Aussagen iiber das Sollen.

Auch in Kants Beispiel geht es um Verrat. Wir konnen das Szenario also
sehr genau beurteilen und stellen mit Kant zusammen fest, dass die Person,
die hier in eine prekire Lage gebracht wurde, mit Riicksicht auf das Sitten-
gesetze zu dem Schluss kommen muss, dass der Verrat ausgeschlossen ist.
Nun setzt dieses Beispiel allerdings nicht voraus, dass diese Person sich des
kategorischen Imperativs klar bewusst ist. Die Person ist sich lediglich ei-
ner Maglichkeit bewusst, nimlich der Moglichkeit, ihr eigenes pathologisches
Interesse, d.h. ihren Drang zur Selbsterhaltung, hintanzustellen. Die Person
gerit also gerade dadurch in die prekire Lage, da sie weif3, dass sie den ehr-
lichen Mann nicht verraten soll. Dieses Sollen driickt nun eine Pflicht aus,

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=

103


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Kritik der ethischen Institution

die mit dem Komplex aus angedrohter Todesstrafe und Selbsterhaltung kol-
lidiert. Hitte die Person kein Bewusstsein von dieser Art Pflicht, geriete sie
also gar nicht erst in diese prekire Lage. Das Sollen ist allerdings kategorisch
und daher unumginglich fiir eine verniinftige Person.’® Mit dem Bewusstsein
des Sollens muss der verniinftigen Person aber auch klar sein, dass dieses Ur-
teil ein mogliches ist und tatsichlich umgesetzt werden kann. Nichts anderes
driickt die einprigsame Formel >Du kannst, denn du sollst!« aus.

Im letzten Satz des oben zitierten Abschnitts weist Kant nun darauf hin,
dass die Befihigung zu diesem Urteil nur durch die apriorische Giiltigkeit des
smoralischen Gesetzes« moglich ist. Dass die Person erkennt, dass sie den
ehrlichen Mann nicht ans Messer liefern soll, hingt daher nicht mit einer ne-
belhaften Intuition oder einem in der menschlichen Natur angelegten >Ge-
rechtigkeitssinn« zusammen, sondern fuflt auf dem a priori giiltigen Sitten-
gesetz, denn dieses gilt natiirlich auch dann, wenn ich mir seiner gar nicht
bewusst bin (oder wenn ich Kant nicht gelesen habe). Anders gesagt, das Sit-
tengesetz ist selbst die Bedingung der Moglichkeit dessen, was vordergriin-
dig wie eine Intuition oder ein natiirlicher Gerechtigkeitssinn humanistischer
Provenienz erscheinen mag. Aber man darf nicht vergessen, dass wir uns
hier nicht in einem wie auch immer gearteten >Naturzustand« jenseits allen
(Selbst-)Bewusstseins und jenseits der symbolischen Ordnung bewegen. Eine
Interpretation der kantischen Sittlichkeitslehre, die von der Dimension des
Symbolischen absieht, macht sich eines schidlichen Reduktionismus schul-

dig.

Exkurs V: Da auch dieser Punkt ausgesprochen wichtig ist, wollen wir ihn noch
etwas vertiefen. Interessanterweise lasst sich ndmlich beobachten, dass die Kri-
tik an dieser Idee von Intuition oder natiirlichem Vermogen z.B. auch von Hegel
aufgenommen und prazisiert, gleichzeitig aber von einem seiner ebenfalls sehr
einflussreichen Zeitgenossen, nimlich Schleiermacher, in den Wind geschla-
gen wurde. Hegel folgt Kant, wenn er festhilt, dass der »sogenannte gesunde
Menschenverstand«dem Menschen»verninftig durchs Leben durchhilft«, daer
»richtige Standpunkte« einnehmen kann (Hegel 1986r, 30f.). »Aber wirklich hat
auch der Mensch nur solches Zutrauen zu ihrer Wahrheit, weil ihn das Absolu-
te in einem Cefiithl dabei begleitet und dies ihnen allein die Bedeutung gibt.«

16 Wir prazisieren: Eine Person kann natirlich auch um ihr verniinftiges Bewusstsein ge-
bracht werden, indem sie z.B. noch vor der hier skizzierten Situation durch Folter ge-
brochen oder durch Rauschmittel, Manipulation und dergleichen beeinflusst wird.

https://dol.org/10:14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

(Ebd., 31) Unter dem Absoluten versteht Hegel hier die Vernunft, die er—in An-
schluss an Kant—als diejenige Instanz interpretiert, die die Antinomien, d.h. die
Paradoxa bzw. Widerspriiche, die der Verstand produziert, aufhebt, ohne dabei
eine der beiden Positionen der anderen unterordnen zu mussen (vgl. Vieweg
2019, 185-187). Wir haben diese Aufhebung anhand des kategorischen Impera-
tivs beobachten konnen als wiraufdas Paradox von kategorischem Liigenverbot
und gleichsam kategorischem Verbot des Verrats gestofden sind. Im vernunft-
gemafien Satz des kategorischen Imperativs ist der Widerspruch beider aufge-
hoben, ohne dass eines der beiden Verbote seine Giiltigkeit angesichts des an-
deren verlieren wiirde. Wenn Hegel nun den Wert des »gesunden Menschen-
verstandes« und des »Gefiithls« durchaus wiirdigt, dann tut er dies analog zu
Kant, indem er auf die apriorische Giiltigkeit des Sittengesetzes verweist, das er
zurecht unter dem Begriff der Vernunft subsumiert. Damit ist allerdings nicht
gesagt, dass das Gefiihl per se absolute Giiltigkeit beanspruchen kann. In seiner
Zeit als Professor in Berlin wird er sich daher gegen die >Gefiihlstheologie« sei-
nes Kollegen Schleiermacher aussprechen, fiir den das »Gefiihl schlechthinni-
ger Abhangigkeit« (Schleiermacher 2008, 44) zum absoluten Angelpunkt sei-
ner Religionsphilosophie wird. Allein der Zusatz der >Abhéngigkeit< veranlasst
Hegel zu einer radikalen Polemik, wenn er Schleiermacher entgegenhalt, dass,
sofern das Gefiihl schlechthinniger Abhangigkeitdoch den frommen, religiosen
Menschen auszeichne, wohl ein »Hund der beste Christ« (Hegel 1986x, 58) sein
misse. Schleiermacher wird daraufhin den Kontakt zu Hegel abbrechen. Das ist
umso bedauerlicher, da Schleiermacher sich dadurch selbst eine valide —wenn
auch polemische — Kritik an seinem Denken vorenthilt, die mafigeblichen Ein-
fluss auf seine Religionsphilosophie hdtte nehmen kénnen. Schliefilich handelt
essich bei Schleiermacherum einen dereinflussreichsten modernen protestan-
tischen Religionsphilosophen und Dogmatiker.

Kommen wir nun also zum ersten Abschnitt des Zitats. Im »Apolog vom Gal-
gen« (Zupancéi¢ 2001, 102) bringt Kant die Androhung der Todesstrafe nicht
mit dem Verrat, sondern mit der sexuellen Lust in Verbindung. Fir Kant ist
es selbstverstindlich, dass die Person, angesichts der Todesdrohung, auf die
sexuelle Befriedigung verzichten wiirde. So selbstverstindlich, dass er bei sei-
nen Leser*innen voraussetzt, dass sie zum gleichen Schluss kommen. Aber
entspricht dies denn notwendigerweise dem kategorischen Imperativ?
Alenka Zupandi¢ hat gezeigt, dass Kant hier seiner eigenen Erkenntnis
untreu wird, weshalb es nétig ist, Kant gegen Kant zu lesen (vgl. zum Folgen-

https://dol.org/10:14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -

105


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Kritik der ethischen Institution

den ebd., 102-104). Das Problem ist pikant. Denn man muss doch zugeben,
dassich, wiirde ich der Liebesnacht aufgrund der Todesdrohung entsagen, ein
pathologisches Interesse — einmal mehr ist es die Selbsterhaltung — zu mei-
ner Maxime machen witrde. Ich wiirde schlief}lich dem nachgeben, was Freud
das »Lustprinzip« nennt. Dieses Lustprinzip (gelegentlich auch als Unlust-
prinzip bezeichnet) besagt, dass ein Lebewesen natiirlicherweise zur Homdo-
stase tendiert. Was ist damit gemeint? Freud versteht den psychosomatischen
Komplex gewissermaflen analog zum Energieerhaltungssatz, um auf diese
Weisen den >Haushalt< der psychischen Energie quantifizierbar und dadurch
wissenschaftlich-psychologisch handhabbar zu machen (vgl. Freud 1987b; La-
can 2015d, 182-195). Wenn nun das Gleichgewicht dieser Energie z.B. durch
Gewalteinwirkung von aufen oder innen (man denke an den Begriff des Uber-
Ichs) gestort wird, tendiert die Energie letztlich wieder zu einem Ausgleich
der Spitze, die z.B. ein starker Schmerz oder ein Schock hervorgerufen hat.
Der jeweilige Extremfall veranschaulicht dies sehr gut: Wiirde der zugefiig-
te Schmerz, z.B. bei einer (ohnehin schon mehr als fragwiirdigen) aus dem
Ruder laufenden Folter, nicht unterbrochen, sondern immer nur verstirke, re-
agiert der psychosomatische Komplex z.B. mit Ohnmacht bzw. Bewusstlosig-
keit. Beim psychischen Schock findet der Ausgleich z.B. durch Verdringung
und/oder Sublimierung statt.

Da das Lustprinzip nun auch fiir das verniinftige Lebewesen gilt, stellt
sich die folgende Frage: Handele ich dem Sittengesetz entsprechend, wenn
ich dem Lustprinzip nachgebe und auf die Liebesnacht verzichte, dafiir aber
dem Galgen entkomme? Die Antwort lautet natiirlich: Nein, tue ich nicht.
Dies lasst sich einfach iiberpriifen: Kann ich denn wollen, dass die Maxime
meines Handelns, nimlich dem Lustprinzip zu folgen, zu einem allgemeinen
Gesetz wiirde? Verniinftigerweise kann ich das natiirlich nicht wollen. Greifen
wir noch einmal auf das Beispiel mit dem Spion zuriick und stellen uns vor,
einer >seiner Leute« zu sein: Ich kann folglich verniinftigerweise nicht wol-
len, dass der gefangene Spion dem Lustprinzip nachgibt, nicht weil dadurch
mein Leben in Gefahr wire (das wire wieder nur ein pathologisches Inter-
esse), sondern weil mir das Sittengesetz vorschreibt, jeden Menschen (und
das schlief3t ihn, aber auch mich mit ein) allein als Zweck, nicht als Mittel
zu betrachten. Anders gesagt, entschldsse ich mich dementgegen zum altru-
istischen Selbstopfer, stellt sich wieder die Frage, ob dies nicht auch auf ein
pathologisches Interesse zuriickgeht: Rette ich dem anderen (méglicherwei-
se) das Leben, indem ich meines gebe, weil ich z.B. nicht mit der Schuld leben
konnte, dass er oder sie fiir mich gestorben wire? Oder opfere ich mich, weil

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

sein oder ihr Verlust fiir mich das ganze Unternehmen infrage stellen wiirde,
was nur anzeigen wiirde, dass dieses eben nicht im universalen Sinne sitt-
lich, sondern interessegeleitet wire? Das Sittengesetz fordert von mir nicht
weniger als vom Spion, nimlich dass ich das Unertragliche ertrage und dem
Lustprinzip nicht nachgebe. Zupanc¢i¢ formuliert das analoge Ergebnis fir
das Beispiel der prekiren Liebesnacht:

Entscheidet man sich lieber fiir den Tod als fir den Verzicht auf die Lust,
dann nicht etwa, weil man unfihig ist, auf die Lust zu verzichten, sondern
weil die Wahl der Lust unter den gegebenen Bedingungen die einzige Mog-
lichkeitist, seine Fahigkeiten zum Verzicht auf die Lust (das Lustprinzip) un-
ter Beweis zu stellen. Folgt man Kants Vorschlag (und verzichtet auf die Lie-
besnacht), dann entscheidet man sich fiir das Lustprinzip als letztes Prinzip
seines Handelns. [...] Man entscheidet sich also fiir die Liebesnacht nicht aus
Lust, sondern, wie es heif’t aus Prinzip oder auchsaus Pflicht«. (Zupanéi¢ 2001,
104)

ZupancCi¢s Argumentation zeigt noch einmal, worin die Wahrhaftigkeit des
kategorischen Imperativs besteht. Der Verweis auf die Pflicht ist hier ent-
scheidend. Sie erinnert daran, wie prazise die Pflicht in Anschluss an Kant
gefasst werden muss. Die Bestimmung der Pflicht ist dabei ausgesprochen
pragnant und es verwundert daher umso mehr, dass Kant sie selbst gelegent-
lich aus den Augen verliert. Auf welche Weise die Pflicht im Sinne der reinen
praktischen Vernunft verstanden werden muss, lisst sich anhand eines Ab-
schnitts aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten erliutern, in der Kant
den besagten Drang zur Selbsterhaltung thematisiert.

Dagegen, sein Leben zu erhalten, ist Pflicht, und (iberdem hat jedermann
dazu noch eine unmittelbare Neigung. Aber um deswillen hat die oft dngst-
liche Sorgfalt, die der grofite Teil der Menschen dafiir tragt, doch keinen in-
neren Wert, und die Maxime derselben keinen moralischen Gehalt. Sie be-
wahren ihr Leben zwar pflichtmifig, aber nicht aus Pflicht. (GMS, BA of.)

Dass Kant hier die Pflicht zur Bewahrung des eigenen Lebens anspricht,
wirkt befremdlich Angesicht unserer bisherigen Erkenntnisse tiber den
kategorischen Imperativ. Kant, der zu dem Zeitpunkt, wo er diese Zeilen
schreibt, noch relativ am Anfang seiner moralphilosophischen Arbeiten steht,
spricht hier scheinbar einem abgeleiteten Urteil absolute Giiltigkeit zu. Fiir
uns kénnen wir aber festhalten, dass das implizite naturalistische Paradigma
der Selbsterhaltung gerade nicht »aus Pflicht«, also aus dem unbedingten Be-

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=

107


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Kritik der ethischen Institution

wusstsein des Anspruchs des Sittengesetzes, hervorgeht und daher keine der
aus ihm abgeleiteten Maximen auf der Hohe des Sittengesetzes ist. Abseits
davon aber veranschaulicht die Textstelle deutlich die Analogie zwischen dem
Konzept des pathologischen Interesses und dem freudschen Lustprinzip.
Die sinnvolle und logische Kernaussage des Abschnitts aber formuliert
Zupan¢i¢: Wenn das verniinftige Wesen im Sinne des Sittengesetzes han-
deln will, dann reicht es offensichtlich nicht aus, einfach pflichtmdifSig zu han-
deln, sondern es muss pflichtmifSig und aus Pflicht handeln (wollen) (vgl. Zu-
pandi¢ 2001, 28). Natiirlich kann es sein, dass ich pflichtgemif im Sinne des
Lustprinzips, das als Agenten der Selbsterhaltung fungiert, handele. Allein
pflichtmaf3ig lasst sich ferner auch im Sinne eines geltenden, kontingenten
Rechts handeln. Aber »pflichtmifiig und aus Pflicht« (KpV, A 144; Herv. T.M.)
kann nur bedeuten, den kategorischen Imperativ als solchen zum vernunft-
gemifRen Prinzip des Handelns zu machen (vgl. MS II, A 22). Hier begegnet
uns erneut das von Hegel immer wieder hervorgehobene Vermégen der Ver-
nunft, Antinomien und Widerspriiche aufzuheben. Das Sittengesetz darf nie-
mals mit einem historisch-kontingenten, geltenden Recht verwechselt wer-
den. Als Rechtsquelle iiberlagert es jede kontingente Ordnung. »Das Sittliche
ist im Grunde ein Supplement, ein UberschufS.« (Zupanéi¢ 2001, 28) Das Sit-
tengesetz produziert einen Rest, der symbolisch nicht festgehalten werden
kann, um in einer kontingenten Ordnung ein fir alle Mal untergebracht zu
werden. Dies lisst sich wunderbar anhand eines weiteren Beispiels von Kant
erliutern, in dem dieser die »Pflicht gegen sich selbst« (KpV, A 282) thematisiert.
Gegen Ende der Kritik der praktischen Vernunft greift Kant auf das Beispiel
der Seenotrettung zuriick (eine in Zeiten der sogenannten >Fliichtlingskrise«
hochaktuelle Fragestellung). So schreibt Kant, dass »unsere Hochschitzung,
»da jemand, mit grofter Gefahr des Lebens, Leute aus dem Schiffbruche zu
retten sucht, gerade der Pflicht gegen sich selbst gilt (ebd.). Und obwohl Kant
festhilt, dass diese Pflicht »hier etwas Abbruch zu leiden scheint« (ebd.), be-
gegnen wir hier dem dialektischen Charakter des Sittengesetzes in Reinkul-
tur. Denn man muss das »gegen sich selbst« im doppelten Wortsinn verste-
hen: Der Seenotretter handelt einerseits gegen sich selbst, indem er sein Lust-
prinzip iiberwindet, aber andererseits geht die Pflicht, der gemiR er handelt,
zugleich gegen ihn selbst, d.h. diese Pflicht ist auch auf ihn gerichtet, weil er
selbst ein Vernunftwesen und damit nicht nur Subjekt, sondern auch Objekt
(Zweck) des Sittengesetzes ist. Betrachtet man diesen dialektischen Charak-
ter etwas genauer, so scheint sich darin auch - zumindest in theologischer
Perspektive — eine modifizierte und von daher dialektische Anthropologie Lu-

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

thers widerzuspiegeln. Das bezeugt Kant gewissermafien selbst: »Der Mensch
ist zwar unheilig genug, aber die Menschheit in seiner Person mufd ihm heilig
sein.« (KpV, A 155) Erst unter dem Sittengesetz zeigt sich der Mensch als >Siin-
der und Gerechter zugleich<. Denn als verpflichtend ist das Sittengesetz rein
und nicht pathologisch, aber indem es den einzelnen Menschen involviert,
ist es zugleich pathologisch (wir kommen im nichsten Abschnitt auf dieses
Verhiltnis zuriick). Insofern ist dieses Verhiltnis aber nicht als substanzonto-
logische Bestimmung zweier abstrakter Seinsweisen des Menschen zu verste-
hen, vielmehr muss es als dialektische Vermittlung begriffen werden: In der
Aktualitit seiner Autonomie begreift sich der Mensch als »unheilig genug«
und »heilig« und hebt auf diese Weise die abstrakte Trennung der Relata auf.

Exkurs VI: Im Zusammenhang mit dem dialektischen Charakter des Sittenge-
setzes sei auch — noch einmal theologisch —an Jesu Imperativ in Lk 9,23-25 er-
innert: »Zu allen sagte er: Wer mein Jiinger sein will, der verleugne sich selbst,
nehme taglich sein Kreuz auf sich und folge mir nach. Denn wer sein Leben ret-
ten will, wird es verlieren; wer aber sein Leben um meinetwillen verliert, der
wird es retten. Was nlitzt es einem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt,
dabei aber sich selbst verliert und Schaden nimmt?« Die Ethik Jesu ist radikal,
weil sie alle Strukturmerkmale des Sittengesetzes aufweist (dieser Sachverhalt
wird uns bei Hegel erneut begegnen, siehe Kapitel 111.6).

Ahnlich drastisch wie Jesu Forderung wirkt es heute, wenn Jean Ziegler sich an-
gesichts der »kannibalischen Weltordnung« des Kapitalismus unter Berufung
auf Kant an die Offentlichkeit wendet: »Die Unmenschlichkeit, die einem an-
deren angetan wird, zerstort die Menschlichkeit in mir¢, hat Immanuel Kant ge-
schrieben. Der moralische Imperativ ist in uns allen. Es geht darum, ihn wach-
zurufen, den Widerstand zu mobilisieren, den Kampfzu organisieren.« (Ziegler
2018,122)

Wie Zupanci¢ zeigt, erweist sich das Sittengesetz in diesem ganzen Komplex
als ein Uberzihliges, das weder auf das eine noch das andere Urteil reduziert
werden kann. Kein geltendes Recht kénnte die Ambivalenz dieses Uberschus-
ses, diesen >Rest, den das Sittengesetz produziert, autheben.

Indem nun das Sittengesetz diesen verniinftigen, dialektischen, iiberzih-
ligen Charakter aufweist, hat es eine drastische Auswirkung auf das Subjekt,
das sich (notwendigerweise) unter ihm wiederfindet. Das Sittengesetz bildet
in diesem Zusammenhang nimlich das Medium der echten, realen (Hegel
wiirde sagen: der wirklichen) Subjektivation: Durch die Wirkung des impe-

https://dol.org/10:14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -

109


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Kritik der ethischen Institution

rativischen Charakters des Sittengesetzes wird das Subjekt zum gespaltenen
Subjekt im Sinne der lacanschen Theorie (vgl. zum Folgenden Zupancic¢ 2001,
36-38). Diese Spaltung weist erneut den iiberzihligen Charakter der dialek-
tisch verfassten Vernunft auf. Denn das Subjekt ist nicht etwa aufgespalten,
weil das Sittengesetz von ihm fordert, seine >ungespaltene Seite, die dem
Lustprinzip folgen will, zu entsagen. Es verhilt sich vielmehr so, dass das sei-
ner selbst bewusste Subjekt, auf zwei Aspekte seiner selbst reflektiert: Zum
einen reflektiert es auf sich selbst als ungespaltenes Subjekt des Lustprin-
zips,”” zum anderen auf sich selbst als gespaltenes Subjekt, das durch die
Reflexion auf das ungespaltene Subjekt des Lustprinzips, mit dem es iden-
tisch ist, sich tberhaupt erst als gespaltenes erkennt. Dies mag widerspriich-
lich klingen, doch darf nicht vergessen werden, dass die Logik des Selbstbe-
wusstseins hier eine Gleichzeitigkeit und Identitit der Terme erfordert, da
andernfalls gar nicht erst von Selbstbewusstsein die Rede sein konnte.'® »Die
Spaltung des Subjekts der praktischen Vernunft ist die Spaltung zwischen
dem pathologischen Subjekt und dem gespaltenen Subjekt.« (Zupancic¢ 2001,
37)” Diese Spaltung ist von grofier Bedeutung, denn in ihr verwirklicht sich
die eigentliche Freiheit des Subjekts.

Es hat sich also gezeigt, dass der Mensch als Vernunftwesen nicht durch
snatiirliche Veranlagungen« determiniert ist. Es versteht sich von selbst, dass
er sehr wohl durch spezifische Bediirfnisse bestimmt ist (und in gewisser
Weise auch determiniert, denn ich bin z.B. nicht so frei, dass ich sagen kénn-
te, ich hdre nun auf zu atmen, aber entscheide mich einfach dafiir, trotzdem
nicht zu ersticken), aber er wird nicht notwendigerweise von ihnen diktiert.
Dadurch also, dass der Mensch fihig ist, dem Lustprinzip zu entsagen, stellt

17 Lacan macht deutlich, dass es sich bei diesem Subjekt des Lustprinzips trotzdem
um ein Subjekt handelt, allerdings haben wir es hier mit einer »azephalen Subjek-
tivierung, einer Subjektivierung ohne Subjekt« zu tun (Lacan 2015d, 193; vgl. ebd.,
177f189f).

18 Wirvertiefen die Analyse des Selbstbewusstseins in Kapitel I11.1.

19 Hier wird aufRerdem der hegelsche Charakter von Zupanci¢s Argument deutlich. Das
besagte Verhiltnis des gespaltenen Selbstbewusstseins, das sich als Einheit von »Ver-
nunft« und »Sinnlichkeit« begreift, beschreibt Hegel im Kapitel tiber die »moralische
Weltanschauung« in der Phdnomenologie des Geistes (vgl. PhG, 445f.): »Solche Einheit
erst ist die wirkliche Moralitat, denn in ihr ist der Gegensatz, wodurch das Selbst Be-
wufdtsein oder erst wirkliches und in der Tat Selbst und zugleich Allgemeines ist, ent-
halten [...].« (PhG, 446)

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

er sein Vernunftvermogen unter Beweis, wodurch er sich vom Tier mafigeb-
lich unterscheidet: »Nun findet der Mensch in sich wirklich ein Vermdgen,
dadurch er sich von allen anderen Dingen, ja von sich selbst, so fern er durch
Gegenstinde affiziert wird, unterscheidet, und das ist die Vernunft.« (GMS,
BA 107f.) Das verniinftige Wesen als gespaltenes Subjekt hat in diesem Sin-
ne »zwei Standpunkte«, deren >Synthese« es bildet. Diese Synthese bildet es
»einmal, so fern es zur Sinnenwelt gehért, unter Naturgesetzen (Heterono-
mie), zweitens, als zur intelligiblen Welt gehorig, unter Gesetzen, die, von der
Natur unabhingig, nicht empirisch, sondern blof3 in der Vernunft gegriindet
sind« (GMS, BA 108f.) und die Autonomie implizieren. Durch die Teilhabe an
beiden Standpunkten beweist sich die Freiheit des Subjekts. Denn die Frei-
heit als Autonomie wire selbst ein leeres Phinomen ohne einen Gegenstand
in der heteronomen »Sinnenwelt«. Kant selbst fasst den Gedanken in einem
pragnanten Absatz zusammen:

Und so sind kategorische Imperativen moglich, dadurch, daf? die Idee der
Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligiblen Welt macht, wodurch,
wenn ich solches allein wire, alle meine Handlungen der Autonomie des
Willens jederzeit gemaf sein wiirden, da ich mich aber zugleich als Glied
der Sinnenwelt anschaue, gemaf sein sollen, welches kategorische Sollen ein
synthetischer Satz a priori vorstellt [...]. (GMS, BA 111)

In diesem Satz steckt aber auch noch etwas mehr, wie Slavoj ZiZek betont (vgl.
zum Folgenden Zizek 2009, 20-23): Wire ich namlich allein ein Glied der intel-
ligiblen Welt (d.h. ein Teil des »blof3 Gedachten<, dem Gebiet der Noumena bzw.
»Noumenen«, wie Kant an anderer Stelle schreibt [vgl. KrV, B 409-413]), dann
wiirde ich gerade nicht wahrhaft frei sein. Stattdessen ware ich in Wahrheit
absolut unfrei, da »alle meine Handlung« nun »der Autonomie des Willens
jederzeit gemaf} sein wiirden«. Mein Wille wire dann jederzeit im Einklang
mit dem kategorischen Imperativ. Anders gesagt, mein Wille wire durch das
Sittengesetz determiniert und demnach alles andere als ein freier Wille. De-
terminiert wire ich auch, wie wir gesehen haben, wenn ich allein Glied der
Sinnenwelt, der Phaenomena, wire. Denn das hiefe, ich wire ohne Selbstbe-
wusstsein und Vernunft dem Gesetz der Natur unterworfen. Zizek bringt es
auf den Punkt: »Our freedom persists only in a space between the phenomenal and
the noumenal .« (Zizek 2009, 23)

Man kann die Wichtigkeit dieses Sachverhalts nicht genug betonen. Mit-
hilfe der Methode der Transzendentalphilosophie, deren Weg iiber die Kritik
der reinen Vernunft zur Kritik der praktischen Vernunft fihrt, gelingt es Kant, die

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Kritik der ethischen Institution

Freiheit des verniinftigen Wesens zu beweisen. In dem »Du sollst« der reinen
praktischen Vernunft verwirklicht sich die Freiheit und taucht als iiberzihli-
ges Element des Vernunfturteils auf, das weder auf den Bereich der Phino-
mene (des Seins), noch auf den Bereich der Noumena (des Denkens) redu-
ziert werden kann, sondern beide synthetisiert, wodurch sie iiberhaupt erst
als solche ins Bewusstsein treten. Kant selbst ist sich seiner Entdeckung sehr
wohl bewusst, was sich darin widerspiegelt, dass er ihr einen Namen gibt.
So spricht er vom »Faktum der Vernunfi« (vgl. KpV, A 56). Mit Faktum ist hier
allerdings nicht eine Tatsache im Sinne eines »factum brutum« gemeint, son-
dern Faktum ist hier das »Wort fiir eine Tat oder Handlung« im Sinne einer
simputatio facti«, d.h. einer »Zurechnung« (Lohrer 2004, 187). »Das Faktum der
Vernunft wire daher nicht eine Tatsache, auf die die Vernunft stéf3t, sondern
eine Tat oder Handlung der Vernunft (genitivus subjectivus), die sie vollbringt.
Diese Tat ist der Akt der sittlichen Gesetzgebung, dessen Resultat das Be-
wusstsein des Sittengesetzes ist.« (Ebd.; vgl. Willaschek 1991; Willaschek 1992,
bes. 174-193)

Wir dirfen nun allerdings eines nicht aus den Augen verlieren: Das Fak-
tum der Vernunft beweist zwar die Freiheit des Menschen, aber hiermit sind
wir noch nicht iiber das reine >Du sollst< hinausgelangt. Es stellt sich schlief3-
lich die Frage, wie aus dem Sollen nun nicht nur der gute Wille, sondern auch
der reale ethische Akt werden kann, der sich nicht auf den Bereich des Aprio-
ri beschrankt. Anders ausgedriickt: Was motiviert das verniinftige Subjek,
vom Gesetzgebungsakt der Vernunft zum realen ethischen Akt itberzugehen?
Kants Argumentation scheint an diesem Punkt plétzlich etwas trige zu wer-
den, was ihm dann u.a. auch von Hegel in dessen frithen Werken vorgehalten
wird. Denn der Losungsversuch, den Kant anbietet und den wir uns als nichs-
tes anschauen wollen, weist einige Schwichen auf und die Argumentation des
Konigsbergers bleibt hinter ihrer gewohnten Schirfe zuriick.

Exkurs VII: Bevor wir zum néchsten Abschnitt iibergehen, wollen wir noch ei-
nem moglichen Missverstindnis vorbeugen, dass sich aus dem hier oft ge-
brauchten Begriff vom >verniinftigen Wesen« ergeben kann. Denn es mag die
Frage auftreten, wie es nun umdiejenigen Wesen steht, die sich nicht (oder noch
nicht, wie es z.B. fiir das Kleinkind gilt) ihrer Vernunft bedienen kénnen. Auch
hier beugt das Sittengesetz jedem Gedanken einer Abstufung der Lebewesen
vor. Kann ich verniinftigerweise wollen, dass eine Maxime die besagen wiirde,
dass das Kleinkind oder der geistig Behinderte einen sgeringeren Wert<als der

hittps://dol.org/10.14361/9783830462119-007 - am 14.02.2028, 15:59:54. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant und die Pflicht

(schon) verniinftige Mensch haben miissten, zu einem allgemeinen Gesetz ge-
macht wiirde? Wohl kaum! Denn zum einen war ich selbst einst ein Kleinkind
und damit angewiesen auf die Fiirsorge anderer Menschen, zum anderen ist es
nicht ausgeschlossen, dass auch ich, z.B. durch einen Unfall, zu einem geistig
Behinderten werde und ein weiteres Mal auf die Fiirsorge meiner Mitmenschen
angewiesen bin. Aber ich brauche gar nicht so weit gehen und mein eventuel-
les Eigeninteresse hier ins Spiel bringen, eben weil der kategorische Imperativ
mich schon langst in die Pflicht genommen hat, wie wir oben gesehen haben.
Dariiber hinaus ist es lohnenswert, sich zu vergegenwartigen, dass Kant seine
Gedanken vor dem historischen Hintergrund formuliert, in dem die allgemei-
nen Menschen- und Biirgerrechte formuliert wurden. Entsprechend schreibt
Kant z.B. im § 18 der Metaphysik der Sitten Giber das »Elternrecht«, in dem es um
die Pflicht der Eltern gegeniiber dem Kind »als Person« geht (vgl. MS I, AB 111-
115). Vor dem aufklarerischen Diskurs der allgemeinen Menschenrechte lasst
sich dieses >Elternrecht< ausweiten: Die Pflicht gegeniiber meinem Nachsten
betrifft die ganze (mdgliche) Menschheitsfamilie. Der >Generationsvertrag< (im
weitesten Sinne des Wortes) ist daher nicht einfach eine Sache des Rechts, son-
dern der Sittlichkeit.”° Wir werden diesen Gedanken in Kapitel Il1.4 vertiefen.

3. Ein wenig Moraltheologie zur Motivation

Man muss zugeben, dass die kritische Philosophie dem Menschen einiges ab-
verlangt. Auf die Frage, was er wissen konne, gibt sie die erniichternde Ant-
wort, dass ontologische Letztaussagen schon einmal nicht dazu gehéren, er
sich aber gliicklich schitzen kénne, wenn er Freude an Mathematik hat. Auf
die Frage, was er tun solle, gibt sie die ambivalente Antwort, dass sich zwar
ein fester Halt fiir das Wissen finden ldsst, dieser sich aber als praktisch-phi-
losophischer bzw. ethischer Imperativ entpuppt, der ihn vollkommen in die
Pflicht nimmt und sich gegen seine weltlichen Neigungen richtet. Wie kann
man da erwarten, dass das Lustwesen Mensch sich diese apriorische Giltigkeit
zu Herzen nimmt und sein Leben dementsprechend gestaltet? Kant wittert
diese Problematik und wendet sich ihr bereits im letzten Teil der Kritik der

20 Entsprechendes gilt daherauch fiir dhnliche vertragsartige Rechtsphanomene wie z.B.
das Erbrecht. Die gangige Praxis des Erbrechts wiirde vor dem Sittengesetz nicht be-
stehen konnen. Siehe auch Kapitel 111, Anm. 53.

https://dol.org/10:14361/9783839462119-007 - am 14.02.2026, 15:59:54. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access -

3


https://doi.org/10.14361/9783839462119-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

