
IV. Schweigen 147

ser stabilen antagonistischen Formationwird dementsprechendnur selten stattfin-

den und kann sogar völlig ausbleiben. Konsequenterweise analysiert Rancière die

zeitgenössische ›politische‹ Situation,die er statt unter demNamender »konsensu-

ellen Demokratie« unter dem der »Post-Demokratie«11 fassenmöchte, als das »Ver-

schwinden der Politik«.12 Seine Analyse ist der gleichnamigen Formel Crouchs nicht

unähnlich, etwa in derThese, dass »[a]ls Herrschaft derMeinung [Herv. i. O.][…] die

Post-Demokratie zur Aufgabe [hat], die verstörte und verstörende Erscheinung des

Volkes und seiner immer falschen Zählung, hinter dem Verfahren einer allumfas-

senden Vergegenwärtigung des Volks und seiner Teile […] zum Verschwinden zu

bringen.«13 Die Reduktion der Politik auf Meinungsforschung wird für Rancière so

zumVerschwinden der Politik überhaupt, da ihr eigentlicher Prozess, die Konstitu-

tion neuer Teilnehmer der Auseinandersetzung in der restlosen Repräsentation des

Einzelnen, in der Identifizierung des Volksmit der »Summe seiner Teile«14 aufgeht.

Die Verortung der ›eigentlichen‹ politischen Auseinandersetzung gerade im

Differential des Antagonismus bedingt Möglichkeit des und Tendenz zum Ver-

schwindenderAuseinandersetzungüberhaupt.Eine solche FigurdesVerstummens

der Auseinandersetzung wollen wir nachfolgend als Schweigen bezeichnen und zei-

gen, dass diese Figur eine weitere Strategie – im bekannten Sinne – bildet, die bei

Rancière noch als bloßer Grenzwert seiner eigenen Konzeption erscheint, jedoch

auch zumKern einer Konzeption von Auseinandersetzung zuwerden geeignet war.

§ 17 Das Ende des Historismus

Der Begriff ›Historismus‹ hat im Deutschen eine bezeichnende Ambiguität, die

für den Zusammenhang dieses Kapitels systematische Valenz zu erlangen scheint.

Zwei Bedeutungen des Begriffes scheinen nachgerade entgegengesetzte Extreme

zu bilden und einander so gründlich auszuschließen, dass es verblüfft, dass ein

Wort auf beide Arten verstanden werden konnte. Dies mag wohl der Grund sein,

warum die Debatten über den Historismus kaum abreißen wollen und zu so un-

terschiedlichen Ergebnissen geführt haben. Nun ist es bisweilen schwer, sich des

Eindrucks zu erwehren, dass die extreme Ambiguität nicht einfach zwei Lesarten

einer Lautgestalt, sondern vielmehr Ausdruck einer inhärenten Ambiguität des

Historismus selbst sein könnten.

Historismus kann einerseits eine Form von historischem Relativismusmeinen,

dieHaydenWhite gernemit der PositionCarlyles unter demSchlagwort des »Chaos

des Seins«15 identifiziert unddie ebenso engmit demromantischenVerständnis der

Hermeneutik als Einfühlung in einen Ausdruck fremder Individualität verbunden

ist, dasGadamer sowirkungsmächtig kritisiert hat.16 DieRomantik nahm sich zum

Kern eine Vorstellung einer irreduziblen Individualität, die sich sowohl auf Ebene

der Person als auch auf der Ebene des ›Volksgeistes‹ etwa finden ließ. Für die ro-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

mantische Konzeption der Geschichte musste dies bedeuten, dass die Geschichte

in eine Sukzession inkommensurabler historischer Identitäten verfiel, die nurmehr

der ›Divination‹ Schleiermachers zugängig waren. Diese Position implizierte stets

einen historischen Relativismus, da jede Epoche als Ausdruck von Individualität ihr

eigenes Recht reklamieren konnte und es schlechthin keine Warte gab, von der aus

man Epochenmiteinander vergleichen oder gar miteinander vermitteln hätte kön-

nen.Die romantische Auffassung der Geschichte lässt sich begreifen als ein histori-

siertes Nebeneinander individueller Identitäten, die durch ihre radikale Trennung

in der Zeit keine antagonistische Situation aufkommen lassen können. Der Fort-

schrittsgedanke der Aufklärung muss einer solchen Konzeption notwendig fremd

bleiben und ebenso suspendiert sie jede Form von universaler Identität, die für die

Aufklärung zu so einem zentralen Problem geworden war, von vornherein.

Eine Lesart von Historismus, die der ersten diametral entgegengesetzt ist, be-

steht in der Idee eines Sinns der Geschichte an sich, die diese mit einer teleologi-

schenPerspektive verknüpft,wie sie sich insbesonderebeiHegelfindet.17 Fürdiesen

war bekanntlich dieGeschichte nur oberflächlich eineAuseinandersetzung von »In-

dividualitäten«,18 welche tatsächlich die »allgemeine Idee«19 für sich wirken lässt.

Die Geschichte stellt sich dar als Auseinandersetzung von Epochen und Nationen,

während sie an sich die Entfaltung der Begriffe desWeltgeistes auf demWeg zu sich

selbst ist. Die Konzeption lässt sich an der Oberfläche als antagonistisch beschrei-

ben,doch löstHegel dasProblemderuniversalen Identitätdurchdie Identifizierung

der gesamten Geschichte mit der Figur des überindividuellen Geistes selbst.

DerBegriffHistorismus changiert damit zwischenzwei entgegengesetztenLes-

arten, die wir einerseits als antagonistisch, andererseits als jede Auseinanderset-

zung suspendierend beschrieben haben. Letztere Lesart verzichtet zudem auf die

Idee der universalen Identität toto coelo, während erstere sie nur noch in idealisti-

schen Konzeptionen desWeltgeistes verorten kann.

Nun lässt sich diese komplizierte Ambiguität gewissermaßen ›realisiert‹ imhis-

torischen Denkens Leopold v. Rankes auffinden, den man nicht zufällig als einen

der wichtigsten Vertreter des Historismus zu bezeichnen pflegt. Rankes Verständ-

nis der Geschichte ist nicht leicht auf einen Nenner zu bringen. Sehr häufig wird

es durch das Diktum paraphrasiert, jede Epoche sei unmittelbar zu Gott,20 was ei-

ne prinzipielle Gleichwertigkeit aller historischen Epochen und damit einen star-

ken historischen Relativismus zu implizieren scheint. Zugleich hat aberWhite dar-

auf hingewiesen,dass Ranke historische Entwicklungenwie denNationalstaat oder

die Religion als »von Gott gegründet«21 begreift, was zumindest eine gewisse Form

von Teleologie bereits nahezulegen scheint, und sich daher für Ranke »der Zustand

selbstregierter Nationalstaaten, die in einer umfassenderenGemeinschaft ebensol-

cher Machtverhältnisse vereint sind, offenbar als Ende der Geschichte dar[stellt],

wieman sie bis zur damaligenZeit gekannt hatte [Herv. i.O.].DieGeschichte hört in sei-

ner Gegenwart praktisch auf.«22 Gadamer hat seinerseits formuliert, dass Rankes

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 149

Geschichtsverständnis die Struktur einer ›Telelogie ohne Telos‹ aufweise und zwar

in seiner Orientierung hin auf das Ideal der Universalgeschichte.23 Ranke hatte sich

vehement gegen Hegels idealistische Konzeption der Geschichte als Oberflächen-

erscheinung der Entwicklung des Weltgeistes gewandt, doch ist umgekehrt trotz

aller Sympathie für die romantische Hermeneutik seine Vorstellung von Geschich-

te nicht die eines unvermitteltenNebeneinanders historisch-individueller Identitä-

ten.Vielmehr sinddiesehistorisch sukzedierenden Identitätenhingeordnet aufden

Vermittlungszusammenhang der Universalgeschichte, die bei Ranke die letzte In-

stanz der universalen Identität darstellt. Die Schnittpunkte zwischen den Epochen

sind weiterhin antagonistische Momente, in denen historische Identitäten in Aus-

einandersetzung eintreten.Solche »›Szenen der Freiheit‹«24 sind derOrt, an den die

Auseinandersetzung in Rankes Konzeption verlagert wird. So schildert er beispiels-

weise die ErmordungCaesars zunächst als ein historisches Einzelereignis, fasst an-

schließend jedoch zusammen, er könne in dem Ereignis nur den objektiven Kon-

flikt der großen Interessen sehen. »Der republikanische Gedanke, der in den Ge-

schichten der vergangenen Zeiten wurzelte, erhob sich gegen den monarchischen,

der eben in seiner Bildung begriffen war und den Anforderungen der Gegenwart

entsprach.«25 Rankes Historismus ist so ein Balanceakt zwischen dem historischen

Relativismus der Romantik und der Teleologie Hegels, der die universale Identität

in der Figur der Universalgeschichte aufheben kann, indem er den Antagonismus

nicht völlig suspendiert, sondern in die Bruchstellen zwischen den Epochen ver-

frachtet.DieseKonzeption ähnelt der Rancières sehr und teilt ihre Fragilität. In bei-

denKonstruktionenfindet dieAuseinandersetzung–historischer–Identitätennur

noch in Ausnahmefällen statt, während der Rest der Geschichte zu einer statischen

Struktur gefriert. Das Ausbleiben neuer ›Szenen der Freiheit‹ ist daher prinzipiell

nur eine Frage der Zeit und dies korrespondiert sowohl dem vonWhite konstatier-

ten Ende der Geschichte bei Ranke in dessen eigener Zeit wie auch der Post-De-

mokratie Rancières, der die Geschichte gewissermaßen 150 Jahre später, in seiner

eigenen Zeit nämlich, enden lassen will.

Es ist illustrativ, in diesemZusammenhang einen Blick auf eine Analyse zuwer-

fen, die einmal mehr unserem historischen Hauptbezugspunkt in den 1920er-Jah-

ren zumindest sehr nahesteht. Benedetto Croce hielt nämlich im September 1930

auf dem Internationalen Philosophenkongress einen Vortrag, der den Titel »Anti-

historismus«26 trug. Croce führte aus, es sei »heute«, d.i. 1930, ein »gewisser Zerfall

des historischen Sinnes zu beobachten, wo nicht gar eine ausgesprochen antihis-

torische Haltung«.27 Diese wiederum existiere in zwei Ausprägungen, dem Futu-

rismus, der um eines »sprunghaften Fortschritt[s]«28 willen die Vergangenheit ver-

gessen wolle, und in einer zweiten Variante, die »nach dem Absoluten, Festen, Ei-

nigen, nach Erlösung aus der Geschichte«29 trachte und dazu entweder eine neue

Gesellschaftsordnung ersinnen oder eineRestauration anderer Zeiten herbeiführen

wolle. Beides bedeutet für Croce »die unmittelbarste Negation der Geschichte, de-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ren eigenste Logik sich den Restaurationen widersetzt und keine beliebigen Stücke

aus sich herausschneiden und ihrem organischen Ablauf entfremden läßt«.30 Beide

Formen also, den Futurismus wie die Restauration, betrachtet Croce als Instanzen

des ›Antihistorismus‹, was nicht überraschen kann, da beide die Ranke’sche Lösung

aufzuheben drängen; ja man kann sogar versucht sein, sie als Tendenzen zu den

beiden Extrempolen desHistorismus zu betrachten, da der Futurismus Croces ant-

agonistische Züge trägt,während seine Skizze einer restaurativen Position, die sich

zum Ziel ein ›absolutes, festes, einiges‹ nimmt, an die Schwärmerei der Romantik

für einen hypostasierten Urzustand gemahnt.31 In jedem Fall illustriert Croces Ana-

lyse die Fragilität der historistischen Lösung des Problems der universalen Identi-

tät.Wir hatten bereits beobachtet, dass die 1920er-Jahre einenAufschwungder ant-

agonistischen Konzeption gesehen hatten, die diese zu einer Radikalität erhob, die

sie bis dahin nicht gekannt hatte und die sich kaum mit der historistischen Kon-

zeptionmehr vereinbaren lassen konnte, die den Antagonismus nur als Differential

der Geschichte kannte. Umgekehrt legt Croces Text die Vermutung nahe, dass auch

der romantisch inspirierte Gegenpol nach dem Auseinanderbrechen der historisti-

schen Brückenkonstruktion wieder eine historische Eigenvalenz gewinnenmusste.

Die zugehörige Strategie ist eine, die die Auseinandersetzung restlos suspendiert,

und die theoretischen Konstruktionen, die sich dieser Strategie bedienen, werden

wir nachfolgend betrachten.

Welche Valenz dieses Auseinanderbrechen des Historismus für die 20er-Jahre

hatte, kannmanallerdings kaumgenugbetonen.Ernst Troeltsch hält etwa 1922 fest,

dass

»Rankes Hauptwerke und eigentliches Denken […] in der halkyonischen Stille

des Vormärz [entstanden] und so mochte er rasch über die Wertprobleme seines

eigenen Standortes in der Kontemplation hinausgehen. […] In der Gegenwart

vollends haben sich die praktischen Kulturprobleme des Momentes fortwährend

neu gesteigert und verwickelt. […] Wir müssen klar und scharf die Bedeutung des

Wertproblems, seinen Zusammenhang mit dem gegenwärtigen Standort, seine

Aufstellung und Lösung aus dem historischen Kontext heraus in den Vordergrund

stellen und die universalhistorische Kontemplation kann sich erst von da aus als

darin mitenthalten und gefordert entwickeln.«32

Troeltschs ausführliche Analysen des Historismus gipfeln dementsprechend in

einer idiosynkratischen Variante der Wertphilosophie und einer Konzeption von

»Kultursynthese«.33 Die universalhistorische Balance zwischen Romantik und

Hegel, die Ranke verwandt hatte, um die Figur der universalen Identität zu er-

halten, gibt er dabei auf bezeichnende Art auf. Er bestimmt als zentralen Begriff

der Wertlehre den der »Individualität in dem Sinne einer Vereinigung von Fakti-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 151

schemund Idealem«34 undhält fest, dass darin eine ›grundsätzlicheWertrelativität‹

beschlossen sei.

»Wertrelativität ist nun aber nicht Relativismus, Anarchie, Zufall, Willkür, son-

dern bedeutet das stets bewegliche und neuschöpferische, darum nie zeitlos

und universal zu bestimmende Ineinander des Faktischen und Seinsollenden.

Dieses kann und muß jedesmal erst, sei es an der volkhaften und kulturgemein-

schaftlichen Kollektivindividualität, durch Selbstbesinnung und Selbstvertiefung

wie durch Erkenntnis und Besinnung der Lage und geschichtlichen Bedingtheit

ergriffen werden.«35

Man erkennt unschwer bereits hier das Brüchigwerden der historistischen Konzep-

tion, das folgerichtig jede Form von universaler Identität – und sei es als Univer-

salgeschichte – suspendiert. Die Rolle der Antagonisten übernehmen bei Troeltsch

historische ›Individualitäten‹ und in Anklang an die Scheler’sche Lösung werden

diese bereits mit einem ›Sein-Sollen‹ verbunden. Dass die Universalhistorie dabei

hinter das ›Wertproblem‹ zurücktritt und sich gar als »darin mitenthalten« begrei-

fen soll, ist bezeichnend: Troeltsch distanziert sich klar von der Ranke’schen Idee

der Universalgeschichte und erklärt, dass »Sinneinheit und Sinnbeziehung«,36 die

aller Universalgeschichte unentbehrlich seien, »aus rein historischer Kontemplati-

on nicht zufinden«37 seien, und folgert daraus, dass die letzteMöglichkeit einer sol-

chenSinnkonstruktiondie »Illustration derHumanität«38 sein könne. »Aber das hat

für eine in schweren sozialen Krisen und geistig-religiösenNöten lebendeWelt den

Reiz verloren. Sie kennt und liebt das allgemeine Menschtum nicht mehr«.39 Die

Idee der Universalgeschichte verliert für Troeltsch zusammenmit der Idee der Hu-

manität als Kategorie universaler Identität ihren Wert. Eine zukünftige Universal-

geschichte möchte er nur mehr begreifen als eine, »die organisiert ist von der Idee

einer gegenwärtigen Kultursynthese aus«.40 Die wiederholte Wendung gegen die

›Kontemplation‹, die Betonung der aktiven Schaffung von Kultur und ihren ›Syn-

thesen‹ illustriert in Verbindung mit der Kategorie der ›Individualität‹ Troeltschs

KampfmitderRanke’schenLösung: dieGeschichtekann für ihnnichtmehr zumOrt

werden, an demdie antagonistischen Situationen aufgehobenwerden, um letztlich

einen integrativen Minimalzusammenhang universaler Identität zu ermöglichen.

Vielmehr ist Troeltschs Geschichtsbegriff in seiner unverkennbaren Sympathie für

den romantischen Individualitätsbegriff einerseits und für den relativ-normativen

Wertbegriff, wie er für die antagonistischen Strategien der 20er-Jahre so charak-

teristisch war, andererseits eine Destabilisierung des Historismus durch Belastung

beider seiner Extreme.

Man kann den Historismus begreifen als den letzten großen Versuch des 19.

Jahrhunderts, die nach der Aufklärung unmöglich gewordene Kategorie universa-

ler Identität in dieGeschichte zu retten. Ist dieswahr,wird die Situation der 1920er-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Jahre verständlich als der Moment, in dem diese letzte Konstruktion ihre Überzeu-

gungskraft verlor und die beiden Extreme, die der Historismus hatte ausbalancie-

renwollen,–derAntagonismusundwaswir Silentismusnennenwollen–als eigen-

ständige Strategien erfasst wurden, die beide die Idee universaler Identität letzt-

lich aufgaben. Wir hatten im ersten Kapitel gesehen, dass im unmittelbaren An-

schluss die antagonistische Strategie geradezu zum Charakteristikum der 1920er-

Jahre wurde. Die silente Strategie wiederum war als Wiederaufgriff der romanti-

schen Tradition stets möglich, gelangte jedoch erst in den 1940er-Jahren zu einer

vergleichbar expliziten Form.

§ 18 Levinas

Es wird schwerlich überraschen, dass als prominentester Vertreter der letzten gro-

ßen Klasse von Konzeptionen von Auseinandersetzung Emmanuel Levinas figurie-

ren wird. Levinas’ Konzeption des Anderen ist offenkundig einschlägig für unseren

Kontext und stellt darüber hinaus eine Folie dar, von deren Hintergrund die Stra-

tegien, die wir im Folgenden als silente Strategien bezeichnen werden, eine klar er-

kennbare Form gewinnen.

Levinas’Werk stellt nun freilich zunächst einen Beitrag zur Ethik dar und unser

Forschungsinteresse ist kein ethisches. Dass jedoch die Ethik als Formation selbst

eine Relevanz für unseren Kontext aufweist, legt bereits RancièresThese nahe, dass

die Ethik »heute die letzte Form dieser Verwirklichung/Beseitigung [sc. der Politik]

[sei]. […] Die Philosophie wird also das Denken der Trauer […] Sie schlägt vor, das

Verschwinden der politischen Gestalten der Andersartigkeit mit der unendlichen

Andersartigkeit des Anderen wieder gutzumachen.«41Wir hatten bereits Rancières

Analyse einer völligen Suspendierung der Auseinandersetzung in der ›konsensuel-

len‹ Gesellschaft betrachtet. In der zitiertenThese verknüpft Rancière diese mit der

Idee einer Ethik, die die Idee der ›unendlichen Andersartigkeit des Anderen‹ an de-

renStelle setze.Er bezieht sichnicht explizit auf Levinas,doch ist derAnklangunwi-

derstehlich, da die Redeweise, die eine radikale Alterität des Anderen postuliert und

diese zum Ausgangspunkt der Ethik macht, im ersten Ausgang von Levinas Schule

machte.

Neben diesem Kontext gibt es jedoch einen weiteren Aspekt, aus dem das Le-

vinas’scheDenken für unserenZusammenhang relevant ist, und das ist der Charak-

terzug dieses Denkens, eben nicht nur eine Ethik zu skizzieren, sondern auch de-

renBegründung zu liefern.Das aufklärerisch-Kantische Postulat, dass die Vernunft

keine materialen Normen begründen könne, stellte die Möglichkeit einer materia-

len Ethik an sich in Frage. Antworten auf die Frage, wie eine Ethik an sich möglich

sei, die auch Begründungen für ihre Aussagen geben könne, pflegt man als ›proto-

ethisch‹ zu bezeichnen. Die Wirkungsmacht des Levinas’schen Denkens beruht zu

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

