Methodus N° 7 (2013) pp. 48 - 78

ERKLAREN UND BESCHREIBEN:
PANPSYCHISMUS UND TTEFENOKOLOGIE

Michael Hampe
Zirich

Themenstellung

IM FOLGENDEN SOLL DAS PROJEKT DER TIEFENOKOLOGIE, Wie sie vor
allem durch den Norwegischen Philosophen Arne Naess begriindet
wurde, philosophisch untersucht werden. Die Tiefenokologie ist aus
zwei Grunden philosophisch interessant: Erstens in ihrer Kritik am
Anthropozentrismus und zweitens in ihrem Bestreben, einen grund-
legenden Wandel in der Zivilisation durch philosophische Theorien
(der Wahrnehmung und der Wirklichkeit) herbeizufiihren.

Zum ersten Punkt, der Kritik am Anthropozentrismus: Ich hal-
te die Kritik der Tiefenokologie am Anthropozentrismus des moder-
nen westlichen Denkens und Handelns zwar intuitiv fiir richtig. Doch
scheint sie auf den ersten Blick absurd. Denn aus welcher Perspektive,
wenn nicht einer menschlichen, wird man fragen, sollen Menschen
die Welt betrachten und die Weltlaufe und ihre eigenen Handlungen
bewerten?' Mussten Menschen seit dem 17. Jahrhundert nicht mih-
sam lernen, dass sie keinen Zugang zu einer gottlichen Perspektive
haben und aus ihrem Menschsein gewissermassen nicht ,,heraus“ kon-
nen? Ist die Aufforderung, Menschen sollten lernen, die Welt aus der
Perspektive anderer nicht-menschlicher Spezies wahrzunehmen, wie
es die Tiefenokologie dussert, nicht ein Rickfall in voraufklarerisches
Denken? Wenn man mit Bertrand Russell die Fahigkeit, eine Perspekti-
ve auf etwas einnehmen zu konnen, als das Kriterium fur Subjektivitit
und Geistigkeit nimmt?, dann impliziert die tiefenokologische Auffor-
derung, die Perspektive nicht-menschlicher natiirlicher Wesen einneh-
men zu sollen, die Annahme, dass nicht nur Menschen zur Subjekti-

! Die hier in einem Atemzug genannten Anthropozentrismen sind auch

als epistemischer und moralischer Anthropozentrismus voneinander
unterschieden worden. Vgl. Angelika Krebs, ,,Okologische Ethik I¢, in:
Julian Nida-Riimelin, Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre
theoretische Fundierung, Stuttgart 1996, 351.

2 Vgl. Bertrand Russell (1921), The Analysis of Mind, London, 105.

48—

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

vitdt fahig und in mentalen Zustinden sein konnen. Doch wie sollten
wir tiber diese Annahme Gewissheit erlangen? Schon die Moglichkeit
des Solipsismus oder das Problem des Fremdpsychischen machen es
schwer, ein Argument dafiir zu produzieren, dass wir wirklich wissen,
dass nicht nur wir als Einzelne, sondern auch andere Menschen eine
Perspektive auf die Welt haben und in mentalen Zustinden oder nicht
lediglich Automaten oder Zombies sind®. Andererseits scheint es aus-
serhalb des methodischen Zweifels als eine absurde Skepsis zu behaup-
ten, man wisse nicht, ob der eigene Vater, die eigene Tochter, der eigene
Hund oder das Pferd, auf dem man reite, eine Perspektive auf die Welt
hatten. Ist es nicht eine vollig verntinftige Aufforderung, wenn wir ei-
nem Reiter sagen, er solle sich in sein Pferd hineinversetzen? Doch bei
welchen Lebewesen erscheint es uns selbstverstiandlich, ihnen Subjekti-
vitit und Mentalitat zu unterstellen und bei welchen nicht? Ein Schim-
panse, ein Pferd oder einen Hund betrachten wir selbstverstandlich als
subjektive Wesen; aber auch einen Hummer, der aus dem Kochtopf zu
flichen versucht? Wer wiirde es ertragen, auf dieselbe Weise ein Kanin-
chen bei lebendigem Leibe zu kochen?* Unser Weltverhaltnis lasst die
Subjektivitit uber den Bereich des Menschlichen ,,ausfransen®, so dass
auch Haustiere und bestimmte wilde Tiere, wie Elefanten und Delphi-
ne von uns als subjektive Wesen betrachtet werden. Dann verliert sich
fir uns jedoch die Moglichkeit andere natiirliche Wesen als subjektive
Gegentiber anzusehen. Die Tiefenokologie will unser Weltverhaltnis in
der Richtung verandern, dass wir mehr nicht-menschliche natiirliche
Wesen als bisher als subjektive Gegentuber ansehen.

Wir erwarten von Kindern, dass sie in einem bestimmten Al-
ter den Entwicklungsschritt machen, sich im wortlichen Sinne in die
raumliche Perspektive anderer Menschen hineinversetzen zu konnen,
was ihnen mit drei oder vier Jahren noch nicht moglich ist.* Es ist
kein Zeichen besonderer moralischer Reife (wenn vielleicht auch von
philosophischer Finesse) an der Subjektivitit anderer Personen durch

3 Diese Denkmoglichkeit ist zuerst von Descartes in seiner zweiten

Meditation erwogen worden. Vgl. René Descartes (1973), Meditationes
de Prima Philosophia, Paris, 32.
4 David Foster Wallace (2006), Consider the Lobster and Other Essays,
New York & Boston, 245.
Zur Psychologie des Perspektivenwechsels vgl. die klassischen Experimente
von Jean Piaget und Barbel Inhelder in: diess. (1971), Die Entwicklung
des raumlichen Denkens beim Kinde, Stuttgart.

— 49

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

Einnahme eines solipsitischen Standpunktes zu zweifeln. Wer diese
skeptische Haltung bezuglich der Subjektivitit anderer einnimmt,
so kann man mit Stanley Cavell argumentierten, fallt vielmehr aus
einem bestimmten Weltverhiltnis heraus, in dem andere selbstver-
standlich als Subjekt erfahren werden®. Was Tiefenokologen offen-
bar fordern, wenn sie meinen, Menschen miissten lernen, sich in die
Perspektive anderer nicht-menschlicher Wesen hineinzuversetzen, ist
ein kollektiver ,,Reifungsprozess® in diesem Sinne. So wie der Ras-
sismus eine kollektive Unfahigkeit ist, sich in die Perspektive anderer
Menschen hineinzuversetzen, die durch einen Reifungsprozess tiber-
wunden werden muss, ebenso ist der anthroprozentrische Spezismus
in den Augen der Tiefenokologie eine kollektive Unreife. Die positive
Bewertung kollektiver Prozesse als ,,Reifungen® erinnert an Konz-
epte zivilisatorischen Fortschritts. Die Tiefenokologie strebt mit der
Empfehlung, mehr natiirliche Wesen als subjektive Gegenuber an-
zusehen, offenbar so etwas wie die Beforderung eines zivilisatorisch-
en Fortschritts mit philosophischen Mitteln an.

Damit sind wir beim zweiten Punkt: der Idee eines Wandels der
Zivilisation. Den eben genannten Reifungsprozess betrachtet die Tie-
fenokologie als nicht durch die Ausarbeitung einer utilitaristischen
oder deontologischen Bereichsethik realisierbar. Es geht ihr um et-
was grundsitzlicheres, das vermeintlich diesen ethischen Prinzipien
noch zugrunde liegt: um die Art und Weise, wie Menschen die nicht-
menschliche Natur erfabren. Nun kann zwar gar kein Zweifel daran
bestehen, dass die Muster in den Arten und Weisen, wie Menschen le-
ben, die man unter den Begriffen ,,Zivilisation®, ,,Weltanschauung*,
,Lebensform® usw. Zusammenfassen kann (die alle etwas verschie-
denes, aber sehr grundlegendes und kollektives zu bezeichnen schei-
nen) beeinflussen, wie Menschen die Welt, einschliesslich der nicht-
menschlichen Natur erfabren. Es steht auch ausser Zweifel, dass die
Philosophie gelegentlich Einfluss auf die Entwicklung dieser Muster
genommen hat, man denke nur an die Wirkung der Theorie von Karl
Marx. Es ist jedoch fraglich, ob die Philosophie zivilisatorische Pro-
zesse durch ihre Theoriebildungen steuern kann’. Auch wenn es in

¢ Vgl. Stanley Cavell (1979), The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepticism,
and Tragedy, Oxford, Part Four: “Skepticism and the Problem of Others”.

Ich danke Maria-Sibylla Lotter fiir den hinter dieser Frage stehenden
Gedanken.

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

manchen Projekten so scheint, als sei die Geschichte der westlichen
Zivilisation ein Epiphdanomen der Philosophiegeschichte (Heideggers
Geschichte der Seinsvergessenheit ist so deutbar), ist es ebenso mog-
lich, die Philosophie selbst als Ausdruck kultureller oder zivilisatori-
scher Prozesse zu sehen®.

Die Tiefenokologie von Naess stellt nun in ihrer Anthropozen-
trismuskritik eine Kritik des kritischen aufgeklarten Denkens dar,
weil sie das Privileg der Perspektive der dritten Person in der Etablie-
rung von Erkenntnis tiber die Natur in Frage stellt und natiirliche
Wesen als quasi personale Gegenuiber ansehen will. Aufklarungskri-
tik ist im Prinzip nichts Neues, sie entsteht in der Philosophie parallel
zu dem aufklirerischen Denken selbst und wird im 20. Jahrhundert
bei Autoren wie Adorno, Horkheimer und Heidegger fur die Philo-
sophie iberhaupt zentral. Doch dazu aufzufordern, natiirliche Wesen
als ein Du anzusehen, kann auch als ,,Rickfall“ in mythisches Den-
ken angesehen werden’. So ist es bei Naess jedoch zweifellos nicht ge-
meint. Denn er geht davon aus, dass eine neue Wahrnehmungstheorie
und Ontologie, die mit dem Gestaltbegriff operiert, dazu beitragen
konnen, einen neuen zivilisatorischen Zustand der Menschheit her-
beizufithren. Dieser Anspruch erscheint mir aber problematisch. Es
ist deshalb notig, die oben nur vage bezeichneten kollektiven Muster
namens ,,Zivilisation®, ,,Weltanschauung®, ,Lebensform® usw. in
ihrem Verhiltnis zur Philosophie genauer zu betrachten, um besser
zu verstehen, welche praktische Relevanz philosophische Theoriebil-
dungen wie die der Tiefenokologie iiberhaupt haben konnen.

I. BEREICHSETHIKEN UND TIEFENOKOLOGIE

Das Verhalten von Menschen in Landschaften und gegeniiber Pflan-
zen und Tieren kann philosophisch auf zwei Weisen betrachtet werden.
Die erste Betrachtungsweise wird, sofern das Verhalten bewertet wer-
den soll, zu einer Form der angewandten Ethik fithren. So, wie man

8 Das scheint Sigmund Freud nahezulegen, wenn man seine Ausserungen
zur Ethik und Religion auch auf die Philosophie bezieht. Vgl. Freud,
Sigmund (1948), ,,Das Unbehagen in der Kultur®, in: ders., Gesammelte
Werke. Bd. XIV. Werke aus den Jahren 1925-1931, Frankfurt am Main
und London, 503.

* Vgl. Werner Theobald (2003), Mythos Natur. Die geistigen Grundlagen
der Umweltbewegung, Darmstadt, 69-86.

— 51—

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

sich fragen kann, welche Rechte und Pflichten Menschen im Umgang
miteinander haben, kann man dariiber nachdenken, ob Landschaften,
Pflanzen und Tiere Rechte und ob Menschen Pflichten gegenuber die-
sen nicht-menschlichen Wesen haben. Ferner ist es moglich, sich zu fra-
gen, inwiefern ein wie weit gehender Schutz nicht-menschlicher Wesen
niitzlich ist oder nicht. Das heisst, man kann das Verhalten von Men-
schen in Landschaften und gegentiber Pflanzen und Tieren in der Nach-
folge Kants deontologisch oder utilitaristisch bewertend untersuchen,
also die Prinzipien, die auch in anderen Gebieten der Ethik verwendet
werden, auch auf diesen Wirklichkeitsbereich, der von menschlichem
Handeln betroffen ist, anwenden. Die so genannte Umweltethik zer-
fallt, grob gesprochen, in diese beiden Formen der angewandten Ethik,
wenn sie sich etwa fragt, ob Tiere wie Delphine oder Schimpansen
Rechte haben und wie diese in der Gemeinschaft der Menschen vertre-
ten werden konnten oder untersucht, ob es nuitzlicher ist, ein Feuchtge-
biet zu erhalten oder es trocken zu legen und fiir die Bebauung in einer
Region, in der Wohnungsmangel herrscht, freizugeben!?.

Die andere Moglichkeit besteht darin, das Verhalten von Men-
schen in Landschaften und gegeniiber Pflanzen und Tieren als eine
Folge der Art und Weise zu deuten, wie Menschen diese nicht-mensch-
lichen Wesen erfahren oder verstehen. Diese Erfahrungs- und Ver-
stehensweisen natiirlicher Wesen konnen von Menschen schriftlich
expliziert oder auch nur mundlich und implizit, etwa in bestimmten
Formen rituellen Verhaltens, zugdnglich sein. Sie sind bedingt durch
Erziehung, Sprache, Theorie und Geschichte. Man kann diese Erfah-
rungs- und Verstehensweisen als die Ontologien der nicht-mensch-
lichen natiirlichen Wesen bezeichnen, die in bestimmten Kulturen
existieren. In diesem Sinne ist die implizite Ontologie der Pflanzen
und Tiere der Ivaro-Indianer am Amazonas des 15. Jahrhunderts eine
andere als die der heutigen Nordamerikaner und Europder.

Auf die ontologische Frage zu antworten, was nicht-mensch-
liche naturliche Wesen fiir bestimmte Menschen eigentlich sind, be-
deutet, weil in dieser Frage ja schon die Unterscheidung zwischen

10 Fur eine genauere Unterteilung der Varianten umweltethischer Theoriebildung
vgl. Dieter Birnbacher, ,,Sind wir fir die Natur verantwortlich?“, in: ders.
(Hg.) (2001), Okologie und Ethik, Stuttgart, 103-139; und: Angelika Krebs,
,»Okologische Ethik 1%, in: Julian Nida-Riimelin, Angewandte Ethik. Die Be-
reichsethiken und ihre theoretische Fundierung, Stuttgart 1996, 350-352.

— 50—

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

Menschen und nicht-menschlichen Wesen gemacht wird, auch Stel-
lung dazu zu beziehen, was Menschen eigentlich sind. Ontologische
Uberzeugungen gehen also mit anthropologischen Hand in Hand.
Ferner beeinflussen die Uberzeugungen iiber die Tatsachen natiirli-
cher Wesen die Bewertungen des Verhaltens ihnen gegentiber. Wer
glaubt, dass Insekten wegen der Struktur ihres Nervensystems keinen
Schmerz empfinden konnen, wird die langsame Totung von Insekten
durch Menschen anders bewerten als jemand, der der Meinung ist,
dass sie sehr wohl Schmerz empfinden. Ontologische und normative
Uberzeugungen sind deshalb ebenfalls nicht voneinander trennbar.
Die ,, Tiefenokologie“ beschaftigt sich in wesentlichen Teilen auch
mit der Frage, was nicht-menschliche natiirliche Wesen sind. Sie tut dies
allerdings von vornherein in der Absicht, das menschliche Verhalten
gegeniiber diesen Wesen zu bewerten und zu verandern. Dass die Tie-
fenokologie —was in umweltethischen Debatten nicht immer gesehen
wird— mit diesem Anspruch auftritt, kann man sich an der folgenden
Ausserung eines ihrer Griinder, von Arne Naess, verdeutlichen:

,»1 am not very much interested in ethics or morals. P'm interested
in how we experience the world...If deep ecology is deep it must
relate to our fundamental beliefs, not just to ethics. Ethics follow
from how we experience the world. If you articulate your experi-
ence then it can be a philosophy or religion” (Naess 1989, 20)!'.

Auch Umweltethiker bemiihen sich darum, menschliches Verhalten
oder die Umweltpolitik zu verandern. Sie konnen —sofern sie deon-
tologisch orientiert sind— versuchen, den Menschen klar zu machen,
genau welche Rechte und Pflichten oder —wenn sie eher vom Ultilita-
rismus her denken— genau welche Nutzlichkeitskriterien sie gegen-
uber Tieren und Pflanzen bei ihrem Handeln im Auge zu behalten
haben und diese Rechte, Pflichten und Niitzlichkeitskriterien immer
wieder in philosophischen Publikationen und politischen Debatten
explizieren'.

1 Vgl. auch die folgenden Ausserungen von Naess: ,,But one’s ethics in
environmental questions are based largely on how one sees reality.
(Naess 1989, 66) Und: “It is, I think, important in the philosophy of
environmentalism to move from ethics to ontology and back. Clarification
of differences in ontology may constitute significantly to the clarification
of different policies and their ethical basis” (op. cit., 67).

2 Vgl. Tom Regan, ,,Wie man Rechte fur Tiere begrundet®, Ursula Wolf,

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

Fir einen Tiefenokologen stellt sich der Versuch, das menschliche
Verhalten gegentiber der Umwelt zu verdndern, dagegen viel schwi-
eriger dar'®. Denn er muss versuchen, die berrschenden Sichtweisen,
was bestimmte nattrliche Wesen sind, die Erfabrungen mit natiirlichen
Gegebenheiten selbst, die den von den Okologen als falsch bewerteten
Handlungen zugrunde liegen, zu veriandern, also die implizite Ontolo-
gie beeinflussen. Oder vereinfachend gesagt: Tiefenokologen miissen
danach streben, die Art und Weise, wie Menschen die Welt erfahren,
zu beeinflussen, damit sie das menschliche Verhalten andern konnen.
Uber die Verinderung der Erfahrungs- und Deutungsweisen wollen sie
die Ontologie des Natiirlichen verandern und tber die Verinderung
der Ontologie die Normen des Handelns. Ziel ist dabei die Herstellung
eines Biosphiren-Egalitarismus, in dem keine Lebensform als wertvol-
ler als eine andere ausgezeichnet wird und Menschen ein Verstandnis
»von innen® (,,understanding from within“) fur andere Lebensformen
entwickeln, eine Einstellung, die normalerweise nur anderen menschli-
chen Personen gegeniiber aufgebracht wird (bzw. werden soll). (vgl.
Naess (1973), 95f.) Das gleiche Recht fiir alle Lebewesen zu leben und
sich zu entfalten soll als ein intuitiv einsichtiges Axiom des Denkens
und Handelns etabliert werden. Axiome und Intuitionen werden jedoch
nicht begrundet. Sie sind vielmehr die Voraussetzung von Begriind-
ungsverfahren. Der Tiefenokologie geht es also um die Verinderung
der nicht begriindbaren, aber dennoch durch Erfahrungen motivi-
erten Voraussetzungen menschlichen Denkens iiber und Handelns in
natirlichen Zusammenhingen. Erfahrungen selbst begriinden nichts,
welil sie selbst keine Sitze sind. Das Axiom ,,Schmerz ist zu vermeiden“

»Haben wir moralische Verpflichtungen gegen Tiere?“, Raymond Frey,
»Rechte, Interessen, Wiinsche und Uberzeugungen® und Jiirgen Habermas,
»Die Herausforderung der okologischen Ethik fiir eine anthropozentrisch
ansetzende Konzeption, alle in: Angelika Krebs (Hg.) (1997), Naturethik.
Grundtexte der gegenwartigen tier- und okoethischen Diskussion,
Frankfurt am Main. Ferner: Konrad Ott (1997), IPSO FACTO. Zur
ethischen Begriindung normativer Implikate wissenschaftlicher Praxis, Kap.
VIII: ,,Okologie und Ethik“, Frankfurt am Main. Fiir den Utilitarismus
vgl. bspw. den einflussreichen Text von Peter Singer (1979), Practical
Ethics, Cambridge, Ch. Il und Jean-Claude Wolff (1992), Tierethik. Neue
Perspektiven fiir Menschen und Tiere, Fribourg.

Zu den Zielen der zivilisatorischen Veridnderung der Tiefenokologie vgl.
den programmatischen Text von Arne Naess (1973), “The Shallow and the
deep, long-range ecology movement. A summary”, Inquiry 16: 1-4, 95-100.

54—

13

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

ist nicht begriindbar, jedoch fir diejenigen, die Schmerz erfahren ha-
ben, gut motiviert. Wer Schmerz nicht kennt, wird kaum von diesem
Axiom ausgehen. Insofern sind unterschiedliche Erfabrungshorizonte
entscheidend fiir unterschiedliche intuitive Ausgangspunkte von Be-
grindungen und Handlungen. Die Tiefenokologie ist deshalb nicht
nur keine Bereichsethik, sie ist auch nicht eine Ethik auf der Grundlage
einer Metaphysik, wie sie manchmal eingestuft und kritisiert wird'.
Sie ist vielmehr ein Projekt sui generis, das deshalb manchmal auch als
Oko-Philosophie oder Okosophie bezeichnet oder als mythisch und
religios und deshalb irrational kritisiert wird?s.

Es liegt auf der Hand, dass die Bewusstmachung und Anwen-
dung auf einen speziellen Bereich von schon etablierten ethischen
deontologischen oder utilitaristischen Prinzipien eine grundsitzlich
einfachere (wenn im Detail vielleicht auch sehr miihselige) Aufgabe
ist, als jeder Versuch, den Erfahrungshorizont von Menschen, ihre
Weltsicht zu andern'. Ja man kann sich fragen, ob es der Philoso-
phie iiberhaupt moglich ist, Erfabrungshorizonte oder Weltsichten zu
dndern. Dass sie sich das immer wieder zugetraut hat, liegt auf der
Hand, wenn man die Schriften von Hobbes, Descartes und Spinoza
oder von Marx und Heidegger zur Hand nimmt. Hier interessiert
jedoch die Frage, ob die Philosophie in diesem Zutrauen einer Selbst-
uberschiatzung erlegen gewesen ist oder nicht.

II. ONTOLOGIE UND WIDERSPRUCH

Von ,,Ontologien® zu sprechen —wie wir es gerade getan haben—,
wenn man die Grundiiberzeugungen von Menschen sammelt, indem
man sie fragt, was die natirlichen Wesen und sie selbst eigentlich
sind, fragt, ob sie glauben, dass sie selbst eine unsterbliche Seele,

4 Bspw. von Dietmar v.d. Pfordten (1996), Okologische Ethik. Zur Recht-
fertigung menschlichen Verhaltens gegeniiber der Natur, Reinbek bei
Hamburg, 114-120.

Zur Abgrenzung von den Bereichsethiken vgl. Arne Naess, Die Tiefen-
okologische Bewegung. Einige philosophische Aspekte, in: Krebs (1997),
192. Und Naess (1989), 87-103. Zur Kritik der Tiefenokologie als my-
thisch vgl. Theobald, op. cit. (Fn. 9).

Von ,,world view“ spricht in diesem Zusammenhang auch Don E. Marietta
(1979) in seinem Aufsatz “Knowledge and Obligation in Environmental

Ethics: A Phenomenological Analysis: A Penomenological Analysis”, in:
Environmental Ethics 1/3, 200.

15

16

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

Pflanzen Empfindungen und hohere Tiere Lebenspline haben, ist
eine Ubertreibung. Denn die Begrifflichkeiten, in denen Menschen
diese Grundiiberzeugungen formulieren, sind kaum so systematisch
strukturiert, wie das Buch Z in der Aristotelischen Metaphysik und
seine Schrift ,,Peri Psyche“ oder wie der erste Teil von Spinozas
»Ethica“, Christian Wollfs ,,Prima Philosophia“ oder das zweite und
dritte Kapitel von Whiteheads ,,Process and Reality“ —alles Texte,
die als ,,Ontologien“ zu charakterisieren sind.

Die in bestimmten Kulturrdumen verbreiteten Sprech- und Han-
dlungsweisen werden jedoch nicht von Philosophen organisiert. Sie or-
ganisieren sich selbst, ungesteuert und offenbar ist das Prinzip vom zu
vermeidenden Widerspruch bei dieser Selbstorganisation nicht konsti-
tutiv!”. Menschen kommen als Einzelne und als Kollektive durchs Leb-
en, obwohl ihre Gedanken und noch haufiger ihre Bewertungen und
Handlungen widerspriichlich sind. Ahnlich wie Spinoza glaubt jedoch
auch Naess, dass Widerspriiche zwischen grundlegenden Intuitionen
und Handlungsmaximen bei den Handelnden Leid verursachen. Doch
auch mit Leid lasst sich (wenn auch nicht gut) leben. Widerspriichliche
Zusammenhinge von Uberzeugungen und eventuell vagen Begriffen,
sollte man jedoch nicht als ,,Ontologien bezeichnen.

Es sind diese vermeintlichen Widerspriiche zwischen Erfahren,
Denken und Handeln, neben den 6kologischen Krisensymptomen in
den weit entwickelten Gesellschaften seit der zweiten Halfte des 20.
Jahrhunderts, die fur Naess den Ausgangspunkt seiner Kritik am ge-
genwartigen zivilisatorischen Zustand der nordamerikanischen und
europdischen Gesellschaften liefern. Die Menschen erfahren hohere
Tiere im Alltag zwar einerseits zu grossen Teilen als mit Subjektiv-
itat begabte, an sich wertvolle Individuen, doch sie konnen sie in
ihren objektivierenden Wissenschaften nicht entsprechend denken
und handeln, beispielsweise in der Tier verwertenden Nahrungsmit-
telindustrie, ihnen gegentiber nicht dieser Erfahrung entsprechend!®.

7 Raymond Geuss hat im Zusammenhang der politischen Philosophie dar-

auf hingewiesen, dass Menschen in Widerspriichen existieren, die politische
Philosophie jedoch meist von einem ,,cartesianischen Subjekt ausgehe,
das seine Uberzeugungen und Handlungen widerspruchsfrei organisiere,
weshalb sie an der politischen Realitdt vorbeiphilosophiere. Vgl. Raymond
Geuss (2008), Philosophy and Real Politics, Princeton & Oxford, 3f.

18 Man konnte Naess hier in der Nachfolge von Rousseau sehen, im
Zentrum von dessen Zeitkritik nach Konersmann die Diagnose ,,eines

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

Wenn Naess die Erfahrungs- und Deutungsweisen gegentiber
den nicht-menschlichen Wesen in Richtung Widerspruchsfreiheit dn-
dern will; so muss er dabei also nicht bei Null anfangen, weil es in
unserer Gesellschaft ja schon Erfahrungen mit hoheren Tieren gibt,
in denen diese als subjektive Gegeniiber erscheinen. Weil diese Er-
fahrungen jedoch als personliche gelten, sind sie in einer wissen-
schaftlichen Kultur, die fiir ihre Wissenserzeugung allein auf in Expe-
rimenten reproduzierbare objektive Erfabrungen setzt, in denen ein
wissenschaftliches Subjekt sich auf ein nicht-subjektives Objekt be-
zieht, von bloss anekdotischer Relevanz. Und sofern Wissenschaft in
modernen Gesellschaften die entscheidende Informationsquelle tiber
die Natur ist, bleiben diese als bloss anekdotisch bewerteten Erfah-
rungen auch politisch folgenlos. Ein Ziel der Tiefenokologie muss da-
her die gesellschaftliche Aufwertung der alltiglichen Naturerfabrung
gegeniiber der experimentell erzeugten Erfahrung von préparierter
Natur im Labor sein.

Welche Gedankenginge in einer Offentlichkeit vervielfiltigt
und auch unabhingig von Argumenten und Belegen fir plausibel
gehalten werden, hingt vor allem von der Art und Weise ab, wie
Menschen leben und welche Handlungsgewohnheiten sie haben. Ein
solcher Zusammenhang kann auch bei philosophischen Ontologien
bestehen. So erscheint die Aristotelische Ontologie wie die begriff-
liche Systematisierung einer noch nicht experimentell erweiterten
Welterfahrung und Lebensweise. Das muss jedoch nicht immer der
Fall sein. Philosophische Ontologien konnen auch ,,revisiondr® sein,
d.h. Sichtweisen daruber, was es gibt, vertreten, die im Widerspruch
zu dem stehen, was allgemein geglaubt wird oder dem alltaglichen
Handeln als gedankliche Voraussetzung unterstellt werden muss®.
Die Ontologie der Tiefenokologie, die die nicht-menschlichen na-
turlichen Wesen als subjektive betrachten will, ist in diesem Sinne

monstrosen Missverhiltnisses, des Bruchs zwischen Lebensform und
Denkform® steht; vgl. Ralf Konersmann, ,,Lebensform und Denk-
form in der frihen Neuzeit®, in: ders. (2006), Kulturelle Tatsachen,
Frankfurt am Main, 211.

Diese Unterscheidung zwischen revisiondaren und vom alltiglichen Han-
deln gestiitzten Ontologien orientiert sich an Peter Strawsons Unterschei-
dung zwischen deskriptiver und revisionarer Metaphysik, wenn sie auch
nicht genau mit ihr zusammenfallt. Vgl. Peter Strawson (1959), Individu-
als. An Essay in Descriptive Metaphysics, New York, 9-12.

19

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

revisiondr, obwohl sie an die anekdotischen Alltagserfahrungen von
Menschen mit hoheren Tieren und die adsthetische Landschaftser-
fahrung ankniipfen kann. Sie ist revisionir, weil sie den Bereich des
Subjektiven bei den nicht-menschlichen natiirlichen Wesen weit iiber
die hoheren Tiere ausdehnen, die entsprechenden nicht wissenschaft-
lich in Experimenten operationalisierbaren Erfahrungen nicht mehr
als bloss anekdotisch beiseitegeschoben sehen, sondern als kulturell
zentral bewerten will. Das lauft letztlich auf den Versuch eines Ab-
ruckens von einer im Naturverhiltnis durch die experimentellen Er-
fahrungswissenschaften dominierten Kultur hinaus.

Nun beeinflussen sich Uberzeugungen, Sprache und Lebensge-
wohnheiten im konkreten Leben von Menschen ausserhalb der Aka-
demie stindig gegenseitig, auch wenn sie an vielen Stellen nur als wi-
derspriichlich zu charakterisieren sind. Wer regelmissig tiber Hexen
spricht und Hexenprozesse fuhrt, wird leichter davon uiberzeugt sein,
dass es Hexen gibt, als jemand, der all das nicht tut. Und umgekehrt
wird jemand, der davon tberzeugt ist, dass es Hexen gibt, eher He-
xenprozesse fithren. Wer Kreisumfiange und Kugeloberflacheninhalte
berechnet, wird mit der Zahl Pi vertraut sein, wer derartige Prak-
tiken nicht kennt, wird auch die Zahl nicht kennen. Wer die Zahl
Pi kennt, kann umgekehrt die entsprechenden Berechnungspraktiken
verfolgen. Menschen, die dazu angehalten werden, Milltrennung zu
betreiben und die die damit verbundenen Broschiiren lesen, werden
das Wort ,,Nachhaltigkeit“ kennen, Regenwaldindianer werden die-
ses Wort nicht ohne weiteres verstehen usw.

Revisionidre philosophische Weltsichten, wie sie in Biichern
wie Spinozas ,,Ethica®, Whiteheads ,,Process and Reality oder in
den Kapiteln 3 und 7 von Naess‘ ,,Ecology, Community and Life-
style“ vermittelt werden, sind andere Arten von ,,Ganzheiten® als
die, zu denen Handlungszusammenhinge und Sprechgewohnheiten
ausserhalb von Akademie und Theorie im so genannten ,,Leben*
zu den sich zirkuldr gegenseitig verstarkenden ,,Systemteilen einer
Lebensweise zusammentreten. Bei den letzten Totalitdten handelt es
sich nicht um ,,Philosophien® oder Theorien, sondern um etwas, das
man mit den vagen Begriffen der ,, Weltanschauung® und ,,Lebens-
form“ kennzeichnen muss. Wenn man die Kultur oder Zivilisation
von Menschen in so grundlegender Weise verdndern will, wie die
Tiefenokologie, indem man die wissenschaftlich verobjektivieren-

— 58—

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

de Naturerfahrung nicht mehr als die paradigmatische betrachten
mochte, so ist zu fragen, ob die Philosophie im Zusammenspiel von
Handeln, Denken und Sprechen im Leben tatsichlich die Rolle spielt,
die eine derartige Einflussnahme als aussichtsreich erscheinen lassen
kann. Um diese Frage beantworten zu konnen, ist deshalb auf die
philosophischen Reflexionen iiber Weltanschauungen und verwandte
Gebilde einzugehen.

III. WELTANSCHAUUNGEN BEI JASPERS, WITTGENSTEINS
,, LEBENSFORM“ UND DIE TIEFENOKOLOGISCHE
ZIVILISATIONSKRITIK

Es gibt keine offensichtlichen methodischen Organisationsprinzipien
und auch keine eindeutig identifizierbaren Akteure der Organisation
der eventuell widerspriichlichen Ganzheiten von Denken, Sprechen und
Handeln im Leben, so wie es Autoren von philosophischen Systemen
gibt. Karl Jaspers hat eine Weltanschauung als ein Wissen ,,jenseits des
Fachwissens® gekennzeichnet, als etwas, das aber nicht nur aus Wis-
sen besteht, sondern auch ,,Wertungen, Lebensgestaltung, Schicksal,
... erlebte... Rangordnung der Werte“ umfasst. Eine Weltanschauung
sei sowohl ,,subjektiv als Erlebnis und Kraft und Gesinnung“ wie auch
»objektiv als gegenstindlich gestaltete Welt“ gegeben. (Jaspers 1960,
1) Um das Subjektive vom Objektiven in diesem Zusammenhang bes-
ser trennen zu konnen, unterscheidet Jaspers zwischen ,,Einstellun-
gen® —als dem subjektiven— und ,,Weltbildern“ —als dem objektiven
Bestandteil einer Weltanschauung, fugt jedoch einschriankend hinzu:
»Einstellungen und Weltbilder sind Abstraktionen, die isolieren, was
faktisch zusammen existiert...“ (Jaspers 1960, 219).

Besonders wichtig sind Jaspers in diesem Zusammenhang die
Wertungen, die er als , Krafte des Lebens“ bezeichnet. Sie seien als
~etwas Letztes“ gegeben: ,,Warum jemand werten solle“, schreibt
Jaspers, ,ist auf keine Weise etwa objektiv zu begriinden. Der Mensch
tut es, sofern er lebt; er kann sich seine Wertungen klaren, sie formu-
lieren, objektivieren, aber erst miissen sie da sein und erfahren wer-
den® (Jaspers 1960, 220). Diese gelebten Wertungen zeigen nach Jas-
pers eine Rangordnung der Werte, die sich in jeder ,, Wahl“ zwischen
Alternativen in einem Leben manifestiere. Wenn diese Rangordnung
verallgemeinert wird, wenn nahegelegt wird, dass auch andere so
wiahlen sollen, dann entstehen Jaspers zufolge ,,Lebenslehren® (Jas-

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

pers 1960, 222). Man konnte die Bewegung der Tiefenokologie vor
diesem Hintergrund als den Versuch der Etablierung einer Lebensleh-
re deuten. Dass sich der Anspruch solcher Lebenslehren realisieren
lasst, scheint Jaspers jedoch in Zweifel zu ziehen: ,Es ist allerdings
hoffnungslos, mit Anspruch auf allgemeine Evidenz eine Wertrang-
ordnung als absolut giiltig aufstellen zu wollen, zumal jede solche
fixierte Rangordnung der lebendigen Erfahrung neuer Wertverhalt-
nisse die Moglichkeit rauben wurde“ (Jaspers 1960, 226). Anders
gesagt: Die grundlegenden Erfahrungen von Menschen lassen sich
nicht homogenisieren, ihre Erfahrungshorizonte sind nicht iiber lan-
ge Zeitraume hinweg stabilisierbar.

Das Zusammengehen von Subjektivem und Objektivem —oder
die Ununterscheidbarkeit von beidem im Leben— und die Unbegriind-
barkeit bestimmter im Leben verwurzelter Evidenzen, all das findet
sich nicht nur in Jaspers‘ Konzeption der Weltanschauung, sondern
auch in dem, was Ludwig Wittgenstein eine ,,Lebensform® genannt
hat. Wittgenstein selbst hat diesen Begriff sehr selten und offenbar
mit schlechtem Gewissen benutzt, etwa wenn er in ,,Uber Gewiss-
heit* schreibt:

»357. Man konnte sagen ,,Ich weiss“ driickt eine berubigte Si-
cherheit aus, nicht die noch kimpfende. 358. Ich mochte nun
diese Sicherheit nicht als etwas der Vorschnellheit oder Ober-
flichlichkeit Verwandtes ansehen, sondern als (eine) Lebens-
form. (Das ist sehr schlecht ausgedriickt und wohl auch sehr
schlecht gedacht.) 359. Das heisst doch, ich will sie als etwas
auffassen, was jenseits von berechtigt und unberechtigt liegt;
also gleichsam als etwas Animalisches“ (Wittgenstein 1970, 31,
meine Hvhg.).

Wittgenstein spricht nicht wie Jaspers von Wertungen, sondern von
Wissen und Sicherbeit. Doch ebenso wie Jaspers thematisiert er ,,das
Leben®, sogar, wenn er sich auf das Animalische bezieht, in einem
nicht nur existentiellen, sondern beinahe biologischen Sinne. Dass ich
weiss, dass ich nie auf dem Mond gewesen bin, ist eine Gewissheit, die
zu meiner Lebensform gehort und die ich nicht durch irgendwelche
Argumente und empirischen Untersuchungen zu rechtfertigen habe.
Es kann sein, dass ich schon einmal in Wuppertal war und nachden-
ken muss, ob dass der Fall ist, doch die Antwort auf Frage, ob ich
schon auf dem Mond war, kann unmoglich in meiner Lebensform auf

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

die gleiche Weise ein Nachdenken hervorrufen, wie die, ob ich schon
mal in Wuppertal war. Denn in meiner Lebensform waren nur sehr
wenige und sehr ausgewihlte Menschen, eben amerikanische Astro-
nauten, bisher auf dem Mond und natiirlich weiss ich, dass ich kein
Astronaut bin. Es konnte aber in einem Science Fiction-Roman eine
Lebensform geschildert werden, in der Menschen nicht mehr vor-
nehmlich auf der Erde leben und so zum Mond oder Mars reisen, wie
sie heute nach Wuppertal oder Augsburg fahren, so dass es in dieser
Lebensform moglich wire, dartiber nachzudenken, ob man schon auf
dem Mond war. Aber es miissen eben sehr viele sehr ,,grundlegende*
Verhiltnisse in dieser Lebensform anders sein als in der, in der wir
heute leben, damit das, was fiir mich ,,ausser Frage“ steht, in dieser
Lebensform fraglich sein konnte.

Nicht in genau demselben Sinne wie bei Wittgenstein, aber auch
nicht in einem vollig anderen ist von ,,Lebensform® (oder ,,Lebens-
weise“ und ,,Lebensstil“) in der Tiefenokologie bei Naess die Rede
(Naess 1989, Ch. 4). In unserer gegenwartigen Lebensform sei es uns
selbstverstandlich und von uns positiv bewertet, dass es technische
Innovationen und wirtschaftliches Wachstum geben muiisse, es seien
jedoch andere Lebensformen oder —stile denkbar, in denen das nicht
selbstverstandlich sei. Ja, es wird sogar behauptet, dass es wiinschbar
sei, wenn wir unsere gegenwartige Lebensform, in der diese Selbstver-
standlichkeiten vorkommen, aufgiben und eine andere, ohne diese
Selbstverstindlichkeiten annihmen (Naess 1989, 94 und 110-122).
Das Buch, in dem diese Hoffnung auf eine Veranderung der Lebens-
form ausgesprochen wird, tragt den Terminus des hier relevanten
Wortfeldes ja bereits im Titel: ,,Ecology, community and lifestyle
(m. Hvhbg.). Auch fiir die Annahme von Subjektivitit in natiirlichen
Wesen kann man dhnliches sagen. Es mag in unserer Lebensform
oder bei unserem Lebensstil selbstverstindlich sein, Hunde, Katzen
und Pferde als subjektive Gegeniiber mit einer Innenwelt aufzufas-
sen, bei Hithnern, Insekten und Fischen titigen wir diese Zuschrei-
bung jedoch gewohnlich nicht. Es wire eine Anderung der Selbst-
verstandlichkeiten in unserer Lebensform auch diese Lebewesen als
Subjekte zu interpretieren. Aus dieser Neuinterpretation ergabe sich
wohl auch ein anderes Verhalten diesen Lebewesen gegentiber. Naess
spricht in diesem Zusammenhang auch von ,,normativen Systemen*
(Naess 1989, 95) und von dem ,,etablierten 6konomischen, sozialen

— 61—

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

und technischen Rahmen“ oder ,,framework®, den der eine —klas-
sisch umweltethische— Trend der Okologiebewegung Stiick fiir Stiick
zu verdandern versuche. Die tiefenokologische Bewegung sei dagegen
radikaler, sofern sie anstrebe, auf die ganze Zivilisation Einfluss zu
nehmen:

»--. the aim of supporters of the deep ecology is not a slight
reform of our present society, but a substantial reorientation of
our whole civilisation“ (Naess 1989, 45)%.

IV. SELBSTVERWIRKLICHUNG, SPINOZA UND DER PANPSYCHISMUS

Naess versucht dieses Bestreben nach Verinderung der Zivilisati-
on oder unserer Lebensform philosophisch —neben dem politischen
Aktivismus— durch die Explikation von ethischen Intuitionen und
Argumenten fur eine neue panpsychistische Gestalt-Ontologie zu
unterstiitzen. Wahrnehmungen entstehen danach innerhalb eines Ent-
wicklungsprozesses von Gestalten. Die Unterscheidung zwischen ei-
nem Subjekt und einem Objekt und zwischen Tatsachen und Werten
sei das Ergebnis eines gegentiber dem Wahrnehmungsgeschehen nach-
traglichen Abstraktionsprozesses, einer nachtraglichen Reflexion tiber
einen Gestaltbildungsprozess (und diese Reflexion sei selbst wieder
eine Gestaltbildung, vgl. Naess 1989, 57-62). Mythisch animistisches
Denken, in dem Berge und Fliisse wie Personen angesprochen werden,
thematisiert nach Naess bereits solche Gestalten und geht nicht davon
aus, dass die Objekte ,,Berg® oder ,,Fluss“ andere oder ,,zusatzliche
Eigenschaften hitten, als die, die wir ihnen in unserer Lebensform zu-
schreiben.?! So wenig der Ubergang von der mythischen Lebensform
oder Zivilisation zu unserer einer ist, in der prinzipiell dieselben Objek-
te, jedoch mit unterschiedlichen Eigenschaften erfahren werden, eben-
so wenig wird der Ubergang von unserer jetzigen zu der zukiinftigen,
von der Tiefenokologie angestrebten Lebensform einer sein, in der uns
noch dieselben Objekte gegeben sind. Vielmehr ist der Gestaltungbil-

20 Vgl. auch Naess (1989), 163: “In the face of increasing environmental

problems, the solutions proposed... revealed two trends, one in which it
was presumed that a piecemeal approach within the established economic,
social, and technological framework is adequate, another which is called
for critical examination of the man-nature relation and basic changes
which would affect every aspect of human life.”

2 Naess (1989), 60f.

— 62—

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

dungsprozess in den jeweiligen Erfahrungen der unterschiedlichen Le-
bensformen so verschieden, dass aus diesen Gestalten gar nicht diessel-
ben Objekte abstrahiert werden konnen. (Und man mochte ergianzen:
auch nicht dieselben Subjekte).

Selbstverwirklichung, die fiir Naess eine zentrale normative
Rolle spielt, und die er nicht nur bei Menschen, sondern bei nattir-
lichen Individuen iiberhaupt unterstitzt sehen mochte, hat ebenfalls
mit der Entstehung von Wahrnehmungsgestalten zu tun. In anderen
natiirlichen Wesen etwas zu erkennen, was man auch selbst ist, be-
deutet nach Naess einerseits, etwas in einer Gestaltbildung zu ver-
wirklichen, das tiber das begrenzte konventionelle Selbst hinausgeht
(von ihm ,ego“ genannt). Anderseits fithrt es zur perzeptiven und
eventuell auch handelnden Verwirklichung dessen, was man als Lebe-
wesen ,eigentlich® ist. Hier beerbt Naess den Spinozistischen Essen-
tialismus, wonach das individuelle Wesen eines endlichen Einzeldings
in der unendlichen Substanz wurzelt, sofern diese die immanente Ur-
sache von allem ist, was aus ihr hervorgeht??. Selbstverwirklichung
meint hier bei Naess die Einsicht, zusammen mit anderem aus einer
Totalitat hervorzugehen:

»50 we are more than our egos, and are not fragments, hardly
small and powerless. By identifying with greater wholes, we par-
take in the creation and maintenance of this whole. We thereby
share in its greatness“ (Naess 1989, 173).

Fur Naess setzt diese Teilnahme an einem grosseren Ganzen in der
Erkenntnis, dass andere natirliche Wesen ,,s0 wie ich® sind, jedoch
die Einsicht in die naturbistorische Eingebundenbeit der betreffenden
Individuen in den Entwicklungsprozess des Lebens auf unserem Pla-
neten tiberhaupt voraus. Durch die Einsicht, dass sich jedes natiirliche
Einzelwesen innerhalb einer grossen Naturgeschichte als das Wesen,
das es ist, verwirklicht, soll zumindest bei Menschen zur Moglichkeit
einer Identifizierung mit allen anderen Einzelwesen in dieser gemein-
samen Naturgeschichte fithren. Dieser Gedankengang ist in gewisser
Hinsicht der historisierte Nachfolger dessen, was Spinoza tiber das
Verhiltnis der endlichen Modi zur einen Substanz sagt. Denn auch
bei Spinoza soll es den endlichen menschlichen Wesen moglich sein,
die Welt sub specie aeternitatis, das heisst vom Standpunkt des gros-

22 Spinoza Ethica, I, p18.
— 63—

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

sen Feldes oder der einzigen Substanz aus zu sehen, die der Ermogli-
chungsgrund aller endlichen Wesen ist und auf diese Weise in allem
die Substanz zu erkennen?.

Ein wesentliches zivilisatorisches Anderungsziel der Naess’schen
Tiefenokologie ist daher die Anerkennung des Eigenwertes von
Landschaften, Pflanzen und Tieren, die ebenso wie wir Menschen
Teil des grossen Lebensprozesses sind. Sie sollen nicht einfach als
wertvoll fiir den Menschen angesehen oder hinsichtlich menschlicher
Rechte und Pflichten betrachtet werden —eine solche Sichtweise wird
eben als die anthropozentrische kritisiert—, sondern sie sollen als
eigenstandige Wesen und Wirklichkeiten erscheinen, in denen sich
der Lebensprozess iberhaupt manifestiert:

» T he value of non-human life forms is independent of the useful-
ness these may have for narrow human purposes (Naess1989, 29).

Naess deutet an, dass eine solche nicht-anthropozentrische Sichtweise
der nicht-menschlichen natiirlichen Wesen vermutlich auf eine noch
nicht begrifflich philosophische Weise in den alten Mythologien von
Volkern zu finden ist, die animistischen Religionen anhingen, wie die
Sherpas im Himalaya (Naess 1989, 61). Dass es sich bei Naess jedoch
nicht einfach um den Versuch einer ,,Remythisierung® unserer Weltan-
schauung und Lebensform handelt, kann man daran sehen, dass auch
in den allem Mythischen fern stehenden Zirkeln der analytischen Phi-
losophie des Geistes ein Zusammenhang zwischen Panpsychismus und
Okologie hergestellt wird, der dem bei Naess dhnelt.

Denn in den gegenwirtigen Debatten der philosophy of mind
tauchen da, wo die Idee der Emergenz des Geistes aus nicht men-
talen Formen des Lebens an Uberzeugungskraft verloren hat, wie-
der Argumente fiir einen Panpsychismus auf; fiir die Annahme, dass
alle physikalischen Prozesse, die mit Energietibertragung verbunden
sind, auch Empfindungen involvieren?*. Eine solche panpsychistische

23 Vgl. Naess (1989), 172-181 und zu Spinoza Naess (1973), 99. Dass Spi-
nozas Substanz feldtheoretisch deutbar ist, hat Peter Rohs (1996) gezeigt
in: Feld, Zeit, Ich. Entwurf einer feldtheoretischen Transzendentalphilo-
sophie, Frankfurt am Main. Die wichtigen Lehrsitze in Spinozas Ethica
sind hier V, p24, p25 und p29.

Eine entscheidende ,,Initialwirkung® fiir den Panpsychismus hatte in der
neueren philosophy of mind das Buch von David Chalmers (1997), The
Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory, Oxford.

— 64—

24

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

Sichtweise der Natur entspriche, wie Godehard Briuntrupp jlungst
in einem Vortrag in Frankfurt betont hat*, der 6kologischen Norm,
nach der natiirliche Wesen Menschen nicht einfach zur Verfigung
stiinden, sondern bis zu einem gewissen Grad unverfiigbar seien. Der
Panpsychismus konne Intuitionen tiber die Unverfligbarkeit natiir-
licher Wesen daher viel eher eine ontologische Basis geben, als eine
dualistische oder materialistische Philosophie des Geistes und der
Natur. David Skrbina hat im gleichen Zusammenhang gezeigt, dass
der Panpsychismus eine durchgehende geistige Unterstromung des
abendlandischen Denkens darstellt, die fiir das 6kologische Denken
zu nutzen sei, das er auch selbst als Kandidat der amerikanischen
Griinen in Michigan (2006) praktisch zu fordern versucht?.

An dieser Stelle ergibt sich die interessante Frage, was Gebilde
wie ,,Panpsychismus®, ,,Materialismus® und ,,Dualismus® eigentlich
sind, wie sie sich zu normativen Vorstellungen des Alltagslebens eigent-
lich verhalten und welches Dasein sie unabhingig von akademischen
Diskursen in der Philosophie beispielsweise in naturwissenschaftli-
chen, mythischen oder auch politischen Kontexten fristen. Die Berech-
tigung dieser Frage wird jedem schnell deutlich, der ,,Bekenntnisse®
von Philosophen zum Materialismus, Dualismus, Panpsychismus oder
»real physicalism® auf entsprechenden Kongressen miterlebt hat?’.
Kein Physiker wird sich auf eine derartig konfessionelle Weise mit
einer von ihm vertretenen physikalischen Theorie identifizieren. Die
entsprechenden philosophischen ,,Grossgebilde® um die es hier geht,
haben offenbar eine tiberakademische, weitergehende kulturelle Funk-
tion, die in solchen Bekenntnissen sichtbar wird. Die Betrachtung die-
ser philosophischen Gebilde ist in unserem Zusammenhang wichtig,
weil man auch die Tiefenokologie so verstehen kann, dass sie unseren
Lebensstil und unsere Uberzeugungen durch ,,grossriumige® philo-

25 Bruntrupp dusserte sich auf der Tagung der deutschen Whitehead Ge-
sellschaft am 16. Januar 2011 in Frankfurt am Main. Vgl. auch: Antony
Freeman (ed.) ((2006), Consciousness and its place in Nature. Does Phy-
sicalism Entail Panpsychism? Galen Strawson et al., Charlottesville. Und:
Tobias Miiller & Heinrich Watzka (Hrsg.) (2011), Ein Universum voller
“Geiststaub’. Der Panpsychismus in der aktuellen Geist-Gehirn-Debatte,
Paderborn.

26 David Skrbina (2005), Panpsychism in the West, Cambridge /Mass.

27 Galen Strawson “bekannte” sich auf emphatische Weise zum “real physica-
lism” auf der Tagung uber Panpsychismus in Miinchen am 21. 06. 2011.

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

sophische Uberlegungen dndern will: Unser Lebensstil soll durch eine
gestalttheoretische panpsychistische Ontologie in Richtung von Ver-
haltensgewohnheiten, die es nicht erlauben, die anderen natirlichen
Wesen als beliebig fiir den Menschen verfugbar zu behandeln, geandert
werden. Doch haben philosophische Uberlegungen und Argumente
uberhaupt die Moglichkeit oder Kraft, auf die historische Veranderung
von Weltanschauungen, Lebensformen, Lebensstilen, kulturell geteilte
Wertzusammenhinge oder das, was Naess ,,frameworks“ nennt, Ein-
fluss zu nehmen? Konnen sie in ihrer kulturellen Relevanz mit religi-
Osen Bekenntnissen analogisiert werden?

Welchen Status Panpsychismen, sei es nun als philosophische
Theorien oder als Weltanschauungen haben, lasst sich studieren,
wenn man die Typologie der Mensch-Welt-Verhiltnisse anschaut,
die Wilfrid Sellars in seinem Aufsatz ,,Philosophy and the Scientific
Image of Man“ aus dem Jahr 1960 behandelt. Denn in dieser genea-
logischen Typologie scheint eine panpsychistische Phase der Mensch-
heitsentwicklung angedeutet zu werden.

V. DIE DREI IMAGES VON WILFRID SELLARS

In diesem Aufsatz unterscheidet Sellars drei ,, Welt- und Selbstbilder*
oder —wie er sich selbst ausdriickt— ,,images“: ein urspriingliches,
ein manifestes und ein wissenschaftliches. Diese drei Bilder setzt er
gleichsam in eine historische Reihe. Wie so haufig in der Philosophie,
ist es keine realhistorische Reihe. Man kann also nicht ganz genau
angeben, in welcher Zeit und welcher Region das eine Bild vorherr-
schend war und wann das andere an Einfluss gewann. Es handelt sich
bei der Sellarsschen Geschichte jedoch auch nicht um eine fiktive legi-
timatorische oder delegitimatorische Genealogie im Sinne von Hob-
bes‘ Naturzustands- und Vertragstheorie des Staates oder Nietzsches
Genealogie der Moral. Wie Bernard Williams gezeigt hat, werden in
solchen Genealogien historische Fiktionen eingesetzt, um eine gegen-
wartige politische oder moralische Situation zu rechtfertigen (bei
Hobbes) oder zu kritisieren (bei Nietzsche)?®. Dass es sich bei der
Sellarschen Abfolge der Bilder nicht um eine Genealogie in diesem
Sinne handeln kann, sieht man schon daran, dass er die Gegenwart —

28 Vgl. Bernard Williams (2002), Truth and Truthfulness. An Essay in
Genealogy, Princeton & Oxford, Ch. 2.

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

und gemeint ist hier die kulturelle Wirklichkeit im Nordamerika und
Europa des 20. Jahrhunderts— durch die Koexistenz zweier Bilder
beherrscht sieht: das manifeste und das wissenschaftliche. Diese Ko-
existenz ist allerdings keine friedliche. Denn Sellars meint, dass diese
Bilder nicht miteinander vereinbar sind. Um das zu verstehen, muss
man sie so deuten, als wiren sie Bebauptungszusammenhinge. Als
solche sind sie zwar letztlich nur schwer begreifbar. Doch dies ist ein
Problem, auf das im Zusammenhang mit der Deutung von Sellars
noch ausfuhrlich zurtick zu kommen sein wird.

Alle drei Bilder betreffen den Menschen und die Welt und es geht
Sellars vor allem um die Frage, ob diese Redeweisen tiber die Men-
schen und die nicht-menschliche Welt in ihnen grundsatzlich vonein-
ander verschieden sind oder nicht. Fiir das urspringliche und das wis-
senschaftliche Bild gilt, dass eine solche Trennung zwischen den Reden
uber das Menschliche und das Nicht-Menschliche entweder nicht be-
steht oder als zu vermeiden gilt. Im manifesten Bild gibt es dagegen
zwei grundverschiedene Sprechweisen: eine, die fiir das Menschliche
reserviert ist und eine andere fur die aussermenschliche Welt.

Der Begriff ,,das urspriingliche Weltbild“ steht bei Sellars fiir
etwas, das wir auch als mythischen Animismus bezeichnen konnen:
die ganze Wirklichkeit wird als beseelt betrachtet. Die Menschen in
diesem Bild glauben, dass der Wind weht, wo er will und meinen da-
mit, dass der Wind ein Wesen mit einer Innenwelt sei, tatsiachlich einen
Willen habe®. Sie sind davon iiberzeugt, dass Fliissse dem Menschen
freundlich oder unfreundlich gesinnt sein konnen, dass Berge Respekt
einfordern dirfen, Baume fiir die Wesen in ihrer Umgebung sorgen
usw. Die menschliche Innenwelt und das aus ihr resultierende Handeln
sind in dieser mythisch animistischen Welt nichts besonderes, keine
Ausnahme. Alles, was wirklich ist, hat eine Innenwelt und alle Verin-
derungen gehen auf Innenwelten zuriick. Die Unterscheidung zwischen
Kausalitait und Handeln gibt es nicht, weil der Wind, das Wasser, die
Berge und die Pflanzen und Tiere ebenso handeln, wie die Menschen.

Sellars muss glauben, dass es den Menschen als Menschen in
diesem Bild noch nicht gibt, sofern das ursprungliche Bild eines ist,

2 Vgl. Sellars (1963), 12: “Thus, in the original image to say of the wind
that it blew down one’s house would imply that the wind either decided
to do so with an end in view, and might, perhaps, have been persuaded
not to do it, or that it acted thoughtlessly...”.

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

das nicht begrifflich organisiert ist, sondern rein anschaulich-bildlich,
in dem nur analogisch gedacht wird. Deshalb kann man dieses Bild
auch nicht im Sinne der Tiefenokologie als eines bezeichnen, das
nicht-anthropozentrisch ist. Denn es vermeidet den Anthropozentris-
mus ja nicht, sondern liegt vor diesem.

Sellars betrachtet den Wechsel vom urspriinglichen Bild zum
manifesten als einen eminenten, einen Kategorienwechsel: “When
primitive man ceased to think of what we called trees as persons,
the change was more radical than a change in belief; it was a change
in category.” (Sellars 1963, 10) Wenn die Interpretation richtig
ist, dass das mythisch-animistische Bild noch kein begriffliches ist,
jedoch beim Ubergang von diesem zum manifesten Denken ein
Kategorienwechsel stattfinden kann, dann muss man auch dem
urspriinglichen anschaulichen Denken bei Sellars eine anschauliche
kategoriale Struktur unterstellen.

Der Mensch wird nach Sellars erst da zum Menschen, wo er
sich selbst als eines Sonderwesens bewusst ist, das Regeln folgen
kann, allen voran den semantischen Regeln der Begriffsverwendung.
Der Ubergang vom urspriinglichen Bild zum manifesten, in dem es
eine Unterscheidung zwischen Wesen, die sich gegenseitig durch Nor-
men verpflichtet sind, die eine Innenwelt haben und aufgrund von
Willens- oder Uberzeugungszustinden in ihrer Innenwelt handeln,
und einer Welt der Dinge ohne Innenwelt, kann nach Sellars kein
kontinuierlicher sein. Dies liegt nach Sellars vor allem daran, dass
das System der begrifflichen Normen ein holistisches ist. Die Bedeu-
tungen der Begriffe verweisen alle aufeinander. Und ein solches ho-
listisches System kann angeblich nur auf einen Schlag, wie geplant,
in die Welt kommen, sich jedoch nicht peu a peu entwickeln. Es ist
schwer zu sagen, ob Sellars schon das urspringliche Bild als ein zu-
mindest teilweise begriffliches deutet oder nicht. (Eigentlich sollte das
Sellars nicht moglich sein.) Jedenfalls betrachtet er Begriffsysteme ei-
nerseits als holistisch organisiert und andererseits als die Bedingung
des Menschseins, wenn er schreibt:

,» 10 be able to think is to be able to measure one’s thoughts by
standards of correctness, of relevance, of evidence. In this sense,
a diversified conceptual framework is a whole which, however
sketchy, is prior to its parts which are already conceptual in
character. The conclusion is difficult to avoid that the transition

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

from pre-conceptual patterns of behavior to conceptual thinking
was a holistic one, a jump in level of awareness which is irre-
ducibly new, a jump which was the coming into being of man*

(Sellars 1963, 6).

Dieses Argument ist wenig iiberzeugend; wird es doch auch gegen die
Vorstellung einer graduellen Entwicklung organismischer Ganzheiten
von Kritikern der Evolutionstheorie vorgebracht. Wie dem auch
sei, Sellars glaubt, dass es einen Kollaps des urspriinglichen Bildes
gegeben hat und dieser Kollaps das manifeste Bild hervorbrachte, in
dem eine Menschenwelt mit Personen, die planen, handeln, denken,
sich gegenseitig verpflichten und Wahres von Falschem unterscheiden,
von einer Welt der Dinge obne Innenwelt und in der Kausalgesetze
herrschen, abgetrennt wird. Als Grund fir diesen Kollaps sieht Sellars
Erkldrungsprobleme in der Anwendung des urspriinglichen Bildes.
An dieser Stelle wird deutlich, dass Sellars seine Bilder tatsiach-
lich als Behauptungszusammenhdinge begreift, die zu explanatori-
schen Zwecken eingesetzt werden. Er denkt sich den Ubergang vom
original image zum manifesten etwa so: Weil sich innerhalb einer ani-
mistischen Sichtweise die regelmissige Uberflutung eines Flusstales
langfristig schlechter erklaren lasst, als in einer, die mit Kausalgeset-
zen operiert, wird der mythische Animismus fallen gelassen. Er dient
nach Sellars jedoch ebenfalls urspriinglich der Erklarung. Der Unter-
schied zwischen den Sellars’schen Bildern besteht also nicht darin,
dass in einem das menschliche Leben etwa durch rituelles Handeln
bestimmt wire und in einem anderen durch Erklirungsinteressen.
Vielmehr betrachtet Sellars das Erklarungsinteresse offenbar als et-
was Universales, was Menschen in allen Bildern antreibt. Denn auch
die Entstehung des wissenschaftlichen Bildes ist durch den Erkla-
rungserfolg gekennzeichnet, den die Ubertragung kausalgesetzlicher
Betrachtungsweisen auf den Menschen hat. Kime es so weit, dass
erfolgreiche hirnphysiologische Erklarungen menschlicher Handlun-
gen dazu fuhren wiirden, dass die Rede tiber den Menschen als eines
normengeleiteten Wesens mit einer Innenwelt aufgegeben wiirde, so
wirde nach Sellars auch der Mensch verschwinden, so wie er im my-
thischen Animismus noch nicht existierte. Weil wir jedoch einerseits
die Erklarungserfolge des wissenschaftlichen Bildes behalten und
moglichst noch ausweiten, andererseits aber auch die normengeleite-
te Menschenwelt nicht untergehen lassen wollen, ergibt sich ein Kon-

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

flikt oder besser eine philosophische Aufgabe. Sellars nennt sie die
einer ,,synoptic vision®, in der sich ein Verstandnis von Menschen als
normengeleiteten Wesen mit einer Innenwelt mit einem kausalgesetz-
lich determinierten Welt vereinbaren ldsst.

Sellars® Versuch der Antizipation einer solchen synoptic vision
soll hier nicht diskutiert werden. Das wiirde in die technischen De-
tails seiner Prozessphilosophie fithren, wie er sie ,,A Metaphysics of
Pure Process® entwickelt hat®®. Es soll vielmehr gefragt werden, ob
Sellars® Auffassung von Bildern, einem mythisch-animstischen, einem
normativ-personalistischen und einem wissenschaftlich-kausaldeter-
ministischen als Behauptungszusammenhdngen, die Erklarungen die-
nen, wirklich einleuchtet. Ich denke nicht. Ich glaube vielmehr, dass
man sich, um das, auf das Sellars sich hier bezieht, besser verstehen
zu konnen, mehr um seine images im Vergleich zu dem, was Witt-
genstein ,,Lebensform® und Dilthey und Jaspers ,, Weltanschauung*
genannt haben, kiimmern muss. Denn wenn man diese Weltanschau-
ungen oder images als Behauptungszusammenhinge mit Erklarungs-
anspruch versteht, dann wird selbstverstandlich einsichtig, warum
die Philosophie eine entscheidende Rolle in ihrer Entwicklung spielen
kann. Die Philosophie ist ja die Spezialistin fiir Begriindungen und die
Bewertung von Argumenten und Erklarungen. Sie kann die entspre-
chenden images so auf ihre Validitat priifen und notfalls kritisieren.
Ja, als Ursprung grosser Systeme von Behauptungszusammenhingen,
kann sie vielleicht sogar selbst ein solches image hervorbringen.

Sellars’ Auffassung von images ist vor dem Hintergrund von
Konzeptionen wie der Marxistischen Ideologiekritik, der Dilth-
eyschen Lebensphilosophie oder der Cassirerschen Symbolphiloso-
phie naiv, weil sie davon ausgeht, dass Menschen sich vor allem und
immer behauptend und erklarend sprachlich auf die Welt beziehen.
Weder bei Ideologien, noch bei Weltanschauungen oder mythischen
und religiosen symbolischen Formen ist das menschliche Weltver-
hiltnis jedoch vor allem durch Behauptungen und Erklarungen be-
stimmt. Mindestens ebenso wichtig, wenn nicht wichtiger, diirften
unbegrundete Bewertungen und Machtverhiltnisse sein. Dem Sellar-
schen Verstiandnis der sprachlichen Grosszusammenhinge, in denen
sich Menschen bewegen, liegt insofern ein szientistisches Missver-

30 Wilfrid Sellars, Foundation for a Metaphysics of Pure Process: The Carus
Lectures of Wilfrid Sellars, in: The Monist 64. No. 1, 1981, S, 1-90.

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

standnis zugrunde. Menschliche Kollektive driicken ihre gemeinsame
Lebensweise in sprachlichen Grosszusammenhingen aus und halten
bestimmte axiomatische Ausgangspunkte ihrer Behauptungssyste-
me fiir evident, weil sie ihr Leben auf bestimmte Weise fithren. Auch
normative Aussagen wie ,,das Leben ist heilig konnen in den nicht
gerechtfertigten axiologischen Bereich eines solchen Behauptungs-
zusammenhangs gehoren. Die Evidenz dieser Ausgangspunkte muss
sich jedoch nicht aus ihrer explanatorischen Kraft ergeben, sondern
aus der Rolle, die sie in der Lebenswirklichkeit der Menschen spielen,
beispielsweise in einem Ritus. Wer von Kind auf daran gewohnt ist,
an Riten teilzunehmen, in denen auf die Heiligkeit des Lebens Bezug
genommen wird, wird nicht nach der Erklarungskraft der Behaup-
tung, dass das Leben heilig ist, fragen.

Wir hatten bereits gesehen, dass Jaspers in seiner ,,Psychologie
der Weltanschauungen® diese vor allem als Bewertungszusammen-
hinge versteht. Rangordnungen von Werten —als was auch immer
diese in vorbegrifflich-mythischen und in begrifflichen Weltverhalt-
nissen selbst gedeutet werden— orientieren das Handeln. Und ist das
Bediirfnis nach Handlungsorientierung nicht ein viel grundlegende-
res und verbreiteteres in der Menschenwelt als das nach Erklarungen,
das Sellars zu universalisieren scheint?

Auch wenn der Jaspers‘sche Sprachduktus uns heute fremd
geworden ist, so ist sein Hinweis doch wichtig, dass es bei Weltan-
schauungen um mehr als Wissenszusammenhinge geht, um Wertun-
gen, paradigmatische Erlebnisse und selbstverstandliche Strukturen
der gegenstiandlichen Welt, die Orientierung geben. Nomaden, die im
19. Jahrhundert mit Zelten durch die Steppe ziehen, wie die Pririe
—bspw. die Indianer Nordamerikas— und in stindiger Auseinander-
setzung mit anderen Stimmen leben, haben andere Werthierarchien,
Erlebnisse und Gegenstandszusammenhinge vor sich als ein Bor-
senhidndler in der Londoner City im 21. Jahrhundert. Kriegerische
Tapferkeit, Erlebnisse von jahreszeitlich bedingtem Jagdgliick und
die Handhabung des die eigene Behausung ausmachenden Zeugs sind
fur den Indianer selbstverstandlich, fur den Borsenhindler dagegen
nicht existent. Die verschiedenen sprachlichen Grossformen, in de-
nen sie existieren, gehen auf diese Differenzen in ihrem Leben zurtick.

Das mythische Weltverhiltnis diirfte sich vom begrifflichen des
Sellarschen manifesten Bildes daher nicht vor allem durch seine man-

— 71—

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

gelhafte Erklarungskraft, sondern durch seine anderen Bewertungen
unterscheiden, die zu anderen Handlungszusammenhiangen fithren.
Wenn man mit Ernst Cassirer glaubt, dass sich der Mythos ,,aus-
schliesslich an die Gegenwart seines Objekts, —in der Intensitit, mit
der es in einem bestimmten Augenblick das Bewusstsein ergreift und
von ihm Besitz nimmt“ hilt (Cassirer 1994, 47), dann geht es im
Mythos gar nicht um Erklarung. Denn Erklarungen verlangen ein
Absehen vom konkret Gegeben. Das Gegebene muss auf etwas Ab-
wesendes und Abstraktes bezogen, es muss als ein Fall von etwas
Allgemeinem unter ein Gesetz subsumiert werden. Genau dieses Ab-
sehen von der konkreten Vielfalt, das Voraussetzung der Erklirung
und abwesend im Mythos zu sein scheint, ist jedoch auch etwas, was
in der Tiefenokologie kritisiert wird.

VI. Das ENDE DER PHILOSOPHIE UND DIE ENTSTEHUNG EINER
NARRATIVEN KULTUR

Trotzdem tritt die Tiefenokologie noch als Theorie auf. Doch wenn es
darum geht, fur sich selbst wertvolle natiirliche Einzelwesen, die auch
aus einer Innenwelt heraus existieren, sprachlich zu thematisieren, ist die
Theorie nicht mehr die richtige Form. Wenn wir eine Person als solche
thematisieren wollen, die Art und Weise, wie sie aus ihrer Innenwelt he-
raus existiert, sprachlich veranschaulichen mochten, so mussen wir ihr
Leben erzihlen. Wenn die Tiefenokologie eine Erfahrungsform der na-
tiirlichen Wesen herbeifithren will, in der diese Wesen den Erfahrenden
als an sich wertvoll erscheinen, miisste sie dann nicht zur beschreibenden
Erzahlung als dem Mittel der Einflussnahme auf die Erfahrung greifen?

Richard Rorty hat auf die Bedeutung der Erzihlung fir die
Einflussnahme auf die Art und Weise, wie man andere Personen und
vor allem die Folgen des eignen Handelns fiir sie wahrnimmt, allem
voran das eigene grausames Verhalten ihnen gegeniiber, anhand der
Beispiele der Erzdhlungen von Nabokov und anderer hingewiesen?!.
Erzdhlungen wie ,,Uncle Tom’s Cabin“ oder ,,Les misérables“ kon-
nen nach Rorty , helfen... zu sehen, wie soziale Verhaltensweisen, die
wir fiur selbstverstindlich hielten, uns grausam gemacht haben.“32

31 Richard Rorty (1992), ,Der Friseur in Kasbeam: Nabokov tber
Grausamkeit®, in: ders., Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt am
Main, 229-273.

32 Richard Rorty (1992), 229.

—7)—

.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:10.
untersagt, 1f0r oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

Grausambkeit gegentiber Angehorigen einer anderen Rasse hat mit der
Unfihigkeit ihre Perspektive einzunehmen, zu tun. Nun gab es seit
der stoischen und der modernen Aufklarungsphilosophie, Theorien,
die das allgemein Menschliche jenseits aller rassischen Differenzen
thematisierten. Doch haben diese philosophischen Theorien wohl
sehr viel weniger in der Verdnderung der menschlichen Lebensform
und der in ihr auftretenden Grausamkeiten bewirkt, als die genann-
ten Sozialromane. Vielleicht verhalten sich Philosophie und Literatur
hier dhnlich wie wissenschaftliche Theorie und Technik. Denn erst
tiber die Technik verdndern die meisten wissenschaftlichen Theori-
en die Lebensform von Menschen. Doch das Verhiltnis von Philo-
sophie und Literatur ist seit den platonischen Anfiangen kein gutes®.
Es misste sich dndern, wenn die Philosophie der Erzdhlung als dem
wichtigsten Mittel in der Verdnderung der menschlichen Lebensform
wieder mehr Recht einrdumen wollte. Vielleicht haben sie indirekt
gewirkt, sofern die entsprechenden Romanautoren diese philosophi-
schen Reflexionen zur Kenntnis genommen haben. Ein Roman kann
ihre Perspektive explizieren. Die Tiefenokologie scheint ein dhnliches
Programm der ,,Erziehung von Erwachsenen®, wie es Wittgenstein
genannt hat, mit Bezug auf die Wahrnehmung der nicht-menschli-
chen natuirlichen Wesen anzustreben. Misste sie dann an Naturer-
zdhlungen, wie Dschingis Aitmatovs ,,Der Schneeleopard“ oder die
Biicher von Jane Godall und Diane Fossey ankniipfen?3*

Das hitte freilich nur noch peripher oder vermittelt mit
Ontologie zu tun. Wenn man als eine Ontologie das betrachtet, was
die meisten Menschen als wirklich existierend ansehen, so strebt die
Tiefenokologie einen Zustand an, in dem die meisten Menschen eine
Innenwelt der natiirlichen Wesen als wirklich existierend ansehen.
Wenn aber eine solche Sichtweise der natiirlichen Wesen im Leben von
Menschen nur durch eine beschreibend erziahlende Kultur gefordert
werden miusste und nicht durch wissenschaftliche Abhandlungen
oder philosophische Ontologien hergestellt werden kann, dann ist

3 Thomas Gould (1990), The Ancient Quarrel between Poetry and Philoso-
phy, Princeton.

3% Oder neuerdings Joseph Reichholf (2011), Naturgeschichten, Miinchen.
Ich selbst habe in Bezug auf die Natur in Michael Hampe (2011), Tun-
guska oder Das Ende der Natur philosophische Reflexion mit Erziahlung
zu verbinden versucht.

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

der Wandel, den die Tiefenokologie herbeizufithren versucht, viel
grundlegender als er auf den ersten Blick scheint und vielleicht auch
viel grundlegender als es ihren Vertretern selbst klar ist. Es handelt
sich nicht um einen Wandel in einer Bereichsethik, nimlich der der
Umwelt, es handelt sich auch nicht primar um einen Wandel in der
am meisten akzeptierten philosophischen Ontologie, sondern es
handelt sich wenigstens um einen, der Wissenschaft, Philosophie und
Erzahlung miteinander versohnt oder vielleicht sogar mit Rorty um
den Wandel von einer wissenschaftlich erklarenden Kultur zu einer
beschreibend erzdhlenden.

Paul Feyerabend hat in seiner Naturphilosophie Parmendies als
den Anfang der neuen ,,Welt der Philosophen“ gekennzeichnet. (Fey-
erabend 2009, 163-171) Die Welt Homers und die Welt der Steinzeit
sei eine vielfiltige gewesen, in der von vielen selbstindigen Wesen
erzahlt worden sei. Mit Parmenides sei das abstrakte unanschauliche
Denken iiber das Sein in die Welt gekommen, das die anschauliche
Vielfalt der Welt vernachlassigbar gemacht und zu unserer wissen-
schaftlichen Kultur gefithrt habe. Feyerabend beklagt die Vernichtung
der Vielfalt, die diese Kultur herbeigefithrt habe®. Wie Heidegger in
Platon den kulturellen Siindenfall in die Seinsvergessenheit erblick-
te, so sieht Feyerabend in Parmenides den Siindenfall der Kultur in
ein homogenisierend unanschaulich erklarendes Denken, in dem die
Innenwelten der natiirlichen Wesen verschwinden. Wenn aber die-
ses Denken die neue Welt der Philosophen und Wissenschaftler war,
dann strebt die Tiefenokologie in ihrer Riickkehr — ,,Feyerabendsch
gedacht — zu den konkreten Einzelwesen selbst, nicht weniger an, als
das Ende der mit Parmendies einst begonnenen neuen philosophi-
schen und wissenschaftlichen Welt. Dies muss nicht eine Riickkehr
in den Mythos bedeuten und wird von Feyerabend auch nicht so
gedacht, sondern als eine Riickwendung zur Wahrnehmung des Kon-
kreten in der Erzdhlung iiber die Differenzen in der vielfaltigen Welt.

Philosophie war immer auch Kritik ihrer selbst. Vielleicht zeich-
net diese Selbstverstandigungsbemiihung sie als intellektuelles Projekt
seit Platons ,,Sophistes“ vor allen anderen Projekten, der Dichtung
wie den Einzelwissenschaften, aus. Seit Nietzsche und Heidegger ist
die Kritik der Philosophie an sich selbst zur Kritik der Kultur gewor-
den, die sie manchmal sogar selbst hervorgebracht zu haben meint.

35 Vgl. Paul Feyerabend (2005), Die Vernichtung der Vielfalt. Ein Bericht, Wien.
74

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

Sicher kann Philosophie Philosophie verandern. Doch wenn sie nicht
aus sich heraus eine Kultur erschaffende Kraft ist, wenn dazu nur
Religionen, Erziahlungen und technologisch angewandte Wissen-
schaften in der Lage sind, dann ist die Hoffnung der Tiefenokologie,
dass sie mit ihrer Ontologie etwas neues, zwar noch theoretisches,
doch auch die Zivilisation transformierendes hervorbringen konnte,
wohl eine Selbstiiberschitzung. Thre Ontologie wird aus sich heraus
keine neue narrative Kultur stiften konnen. Das macht die Anliegen
der Tiefenokologie nicht unplausibel oder uneinleuchtend. Sie muss
jedoch darauf hoffen, Wirkungen in Narrationen zu haben oder in
einer narrativen Kultur, deren Aufgang sie nicht selbst herbeiftihren
kann, einmal aufzugehen. Die Entstehung eines solchen zivilisatori-
schen Wandels zu steuern bleibt eine aus einer Selbstiiberschitzung
geborene philosophische Grossenphantasie. Bis ein zivilisatorischer
Wandel zu einer narrativen Kultur eintritt, in der sich die Menschen
vielleicht wieder vermehrt der konkreten Vielfalt zuwenden, stehen
immer noch die durchaus sinnvollen und gelegentlich auch wirkungs-
vollen Argumente der Umweltethik zur Verfigung, die innerhalb der
Kultur operiert, in der wir noch leben miissen. Auf besseres hoffen
kann man dariiber hinaus immer.

LITERATUR
Agar, D. (2001), Life’s Intrinsic Value, New York.
Aitmatov, Tschingis (2007), Der Schneeleopard, Ziirich.

Birnbacher, Dieter (2001), Sind wir fiir die Natur verantwortlich?, in:
ders. (Hg.), Okologie und Ethik, Stuttgart.

Cassirer, Ernst (1994), Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter
Teil. Das mythische Denken, Darmstadt.

Cavell, Stanley (1979), The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepti-
cism, and Tragedy, Oxford.

Chalmers, David (1997), The Conscious Mind: In Search of a Funda-
mental Theory, Oxford.

Descartes, René (1973), Meditationes de Prima Philosophia, in.
Oeuvres de Descartes, publiées par Charles Adam & Paul Tan-
nery, Vol. VII, Paris.

Fossey, Dian (1991), Gorillas im Nebel. Mein Leben mit den sanften
Riesen, Miinchen.

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe

Geuss, Raymond (2008), Philosophy and Real Politics, Princeton &
Oxford.

Goodall, Jane (1991), Ein Herz fiir Schimpansen. Meine 30 Jahre am
Gombe-Strom, Reinbek bei Hamburg.

Feyerabend, Paul (2005), Die Vernichtung der Vielfalt. Ein Bericht,
Wien.

Feyerabend, Paul (2009), Naturphilosophie. Herausgegeben und mit
einem Vorwort versehen von Helmut Heit und Eric Oberheim,
Frankfurt am Main.

Freeman, Anthony (ed.) ((2006), Consciousness and its place in Na-
ture. Does Physicalism Entail Panpsychism? Galen Strawson et
al., Charlottesville.

Freud, Sigmund (1948), Das Unbehagen in der Kultur, in: ders., Ge-
sammelte Werke. Bd. XIV. Werke aus den Jahren 1925-1931,
Frankfurt am Main und London.

Gould, Thomas (1990), The Ancient Quarrel between Poetry and Phi-
losophy, Princeton.

Hampe, Michael (2011), Tunguska oder Das Ende der Natur, Miin-
chen.

Jaspers, Karl (1919/1960), Psychologie der Weltanschauungen, Berlin
/ Gottingen / Heidelberg.

Konersmann, Ralf ,,Lebensform und Denkform in der frithen Neu-
zeit“, in: ders. (2006), Kulturelle Tatsachen, Frankfurt am Main.

Krebs, Angelika (1996), Okologische Ethik I, in: Julian Nida-Riimelin
(Hg.), Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoreti-
sche Fundierung, Stuttgart.

Krebs, Angelika (Hg.) (1997), Naturethik. Grundtexte der gegenwarti-
gen tier- und okoethischen Diskussion, Frankfurt am Main.

Landsberg, Paul Ludwig (1933), Rassenideologie und Rassenwissen-
schaft. Zur neuesten Literatur tber das Rassenproblem, in: Zeit-
schrift fur Sozialforschung. Hg. v. Max Horkheimer. Jahrgang 2
(1933), Nachdruck Munchen 1970, S. 388-406.

Marietta, Don E. (1979), Knowledge and Obligation in Environmen-
tal Ethics: A Phenomenological Analysis: A Phenomenological
Analysis, in: Environmental Ethics 1, Nr. 3, 195-207.

Marx, Karl und Engels, Friedrich (1953), Die Deutsche Ideologie. Kri-
tik der neuesten deutschen Philosophie in ihren Reprasentanten
Feuerbach, B. Bauer und Stirner und des deutschen Sozialismus

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Erkliren und Beschreiben... Methodus N° 7 (2013)

in seinen verschiedenen Propheten, Berlin.

Miiller, Tobias & Watzka, Heinrich (Hrsg.) (2011), Ein Universum
voller “Geiststaub’. Der Panpsychismus in der aktuellen Geist-
Gehirn-Debatte, Paderborn.

Arne Naess (1973), “The Shallow and the deep, long-range ecology
movement. A summary”, Inquiry 16: 1-4, 95-100.

Naess, Arne (1989), Ecology, community and lifestyle, Cambridge.

Ott, Konrad (1997), IPSO FACTO. Zur ethischen Begriindung norma-
tiver Implikate wissenschaftlicher Praxis, Frankfurt am Main.

Piaget Jean und Inhelder, Barbel (1971), Die Entwicklung des raumli-
chen Denkens beim Kinde, Stuttgart.

Pfordten, Dietmar v.d. (1996), Okologische Ethik. Zur Rechtferti-
gung menschlichen Verhaltens gegentiber der Natur, Reinbek bei
Hamburg.

Reichholf, Joseph (2011), Naturgeschichten, Miinchen.

Rohs, Peter (1996), Feld, Zeit, Ich. Entwurf einer feldtheoretischen
Transzendentalphilosophie, Frankfurt am Main.

Rorty, Richard (1992), Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt
am Main.

Sellars, Wilfrid (1960/1963), Philosophy and the Scietific Image of
Man, in: ders., Science, Perception and Reality, London.

Sellars, Wilfrid (1981) Foundation for a Metaphysics of Pure Process:
The Carus Lectures of Wilfrid Sellars, in: The Monist 64. No. 1,
S, 1-90.

Singer, Peter (1979), Practical Ethics, Cambridge.
Skrbina, David (2005), Panpsychism in the West, Cambridge /Mass.

Spinoza, Baruch de (1972), Ethica Ordine Geometrico Demonstrata,
in: Spinoza Opera. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften hg. v. Carl Gebhardt. Vol. II, Heidelberg.

Strawson, Peter (1959), Individuals. An Essay in Descriptive Metaphy-
sics, New York.

Theobald, Werner (2003), Mythos Natur. Die geistigen Grundlagen
der Umweltbewegung, Darmstadt.

Wallace, David Foster (2006), Consider the Lobster and Other Essays,
New York & Boston.

Bernard Williams (2002), Truth and Truthfulness. An Essay in Genea-

.73.216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

Methodus N° 7 (2013) Michael Hampe
logy, Princeton & Oxford.

Wittgenstein, Ludwig (1970), Uber Gewissheit, Frankfurt am Main.

Wolff, Jean-Claude (1992), Tierethik. Neue Perspektiven fur Men-
schen und Tiere, Fribourg.

— 78—

.73,216.36, am 19,01.2026, 18:01:19,
far

oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

