
—48—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

Erklären und Beschreiben:
Panpsychismus und Tiefenökologie

Michael Hampe 

Zürich

Themenstellung

Im Folgenden soll das Projekt der Tiefenökologie, wie sie vor 
allem durch den Norwegischen Philosophen Arne Naess begründet 
wurde, philosophisch untersucht werden. Die Tiefenökologie  ist aus 
zwei Gründen philosophisch interessant: Erstens in ihrer Kritik am 
Anthropozentrismus und zweitens in ihrem Bestreben, einen grund-
legenden Wandel in der Zivilisation durch philosophische Theorien 
(der Wahrnehmung und der Wirklichkeit) herbeizuführen.

Zum ersten Punkt, der Kritik am Anthropozentrismus: Ich hal-
te die Kritik der Tiefenökologie am Anthropozentrismus des moder-
nen westlichen Denkens und Handelns zwar intuitiv für richtig. Doch 
scheint sie auf den ersten Blick absurd. Denn aus welcher Perspektive, 
wenn nicht einer menschlichen, wird man fragen, sollen Menschen 
die Welt betrachten und die Weltläufe und ihre eigenen Handlungen 
bewerten?1 Mussten Menschen seit dem 17. Jahrhundert nicht müh-
sam lernen, dass sie keinen Zugang zu einer göttlichen Perspektive 
haben und aus ihrem Menschsein gewissermassen nicht „heraus“ kön-
nen? Ist die Aufforderung, Menschen sollten lernen, die Welt aus der 
Perspektive anderer nicht-menschlicher Spezies wahrzunehmen, wie 
es die Tiefenökologie äussert, nicht ein Rückfall in voraufklärerisches 
Denken? Wenn man mit Bertrand Russell die Fähigkeit, eine Perspekti-
ve auf etwas einnehmen zu können, als das Kriterium für Subjektivität 
und Geistigkeit nimmt2, dann impliziert die tiefenökologische Auffor-
derung, die Perspektive nicht-menschlicher natürlicher Wesen einneh-
men zu sollen, die Annahme, dass nicht nur Menschen zur Subjekti-

1 Die hier in einem Atemzug genannten Anthropozentrismen sind auch 
als epistemischer und moralischer Anthropozentrismus voneinander 
unterschieden worden. Vgl. Angelika Krebs, „Ökologische Ethik I“, in: 
Julian Nida-Rümelin, Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre 
theoretische Fundierung, Stuttgart 1996, 351.

2 Vgl. Bertrand Russell (1921), The Analysis of Mind, London, 105.

Methodus Nº 7 (2013) pp. 48 - 78

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—49—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

vität fähig und in mentalen Zuständen sein können. Doch wie sollten 
wir über diese Annahme Gewissheit erlangen? Schon die Möglichkeit 
des Solipsismus oder das Problem des Fremdpsychischen machen es 
schwer, ein Argument dafür zu produzieren, dass wir wirklich wissen, 
dass nicht nur wir als Einzelne, sondern auch andere Menschen eine 
Perspektive auf die Welt haben und in mentalen Zuständen oder nicht 
lediglich Automaten oder Zombies sind3. Andererseits scheint es aus-
serhalb des methodischen Zweifels als eine absurde Skepsis zu behaup-
ten, man wisse nicht, ob der eigene Vater, die eigene Tochter, der eigene 
Hund oder das Pferd, auf dem man reite, eine Perspektive auf die Welt 
hätten. Ist es nicht eine völlig vernünftige Aufforderung, wenn wir ei-
nem Reiter sagen, er solle sich in sein Pferd hineinversetzen? Doch bei 
welchen Lebewesen erscheint es uns selbstverständlich, ihnen Subjekti-
vität und Mentalität zu unterstellen und bei welchen nicht? Ein Schim-
panse, ein Pferd oder einen Hund betrachten wir selbstverständlich als 
subjektive Wesen; aber auch einen Hummer, der aus dem Kochtopf zu 
fliehen versucht? Wer würde es ertragen, auf dieselbe Weise ein Kanin-
chen bei lebendigem Leibe zu kochen?4 Unser Weltverhältnis lässt die 
Subjektivität über den Bereich des Menschlichen „ausfransen“, so dass 
auch Haustiere und bestimmte wilde Tiere, wie Elefanten und Delphi-
ne von uns als subjektive Wesen betrachtet werden. Dann verliert sich 
für uns jedoch die Möglichkeit andere natürliche Wesen als subjektive 
Gegenüber anzusehen. Die Tiefenökologie will unser Weltverhältnis in 
der Richtung verändern, dass wir mehr nicht-menschliche natürliche 
Wesen als bisher als subjektive Gegenüber ansehen.

Wir erwarten von Kindern, dass sie in einem bestimmten Al-
ter den Entwicklungsschritt machen, sich im wörtlichen Sinne in die 
räumliche Perspektive anderer Menschen hineinversetzen zu können, 
was ihnen mit drei oder vier Jahren noch nicht möglich ist.5 Es ist 
kein Zeichen besonderer moralischer Reife (wenn vielleicht auch von 
philosophischer Finesse) an der Subjektivität anderer Personen durch 
3 Diese Denkmöglichkeit ist zuerst von Descartes in seiner zweiten 

Meditation erwogen worden. Vgl. René Descartes (1973), Meditationes 
de Prima Philosophia, Paris, 32.

4 David Foster Wallace (2006), Consider the Lobster and Other Essays, 
New York & Boston, 245.

5 Zur Psychologie des Perspektivenwechsels vgl. die klassischen Experimente 
von Jean Piaget und Bärbel Inhelder in: diess. (1971), Die Entwicklung 
des räumlichen Denkens beim Kinde, Stuttgart.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—50—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

Einnahme eines solipsitischen Standpunktes zu zweifeln. Wer diese 
skeptische Haltung bezüglich der Subjektivität anderer einnimmt, 
so kann man mit Stanley Cavell argumentierten, fällt vielmehr aus 
einem bestimmten Weltverhältnis heraus, in dem andere selbstver-
ständlich als Subjekt erfahren werden6. Was Tiefenökologen offen-
bar fordern, wenn sie meinen, Menschen müssten lernen, sich in die 
Perspektive anderer nicht-menschlicher Wesen hineinzuversetzen,  ist 
ein kollektiver „Reifungsprozess“ in diesem Sinne. So wie der Ras-
sismus eine kollektive Unfähigkeit ist, sich in die Perspektive anderer 
Menschen hineinzuversetzen, die durch einen Reifungsprozess über-
wunden werden muss, ebenso ist der anthroprozentrische Spezismus 
in den Augen der Tiefenökologie eine kollektive Unreife. Die positive 
Bewertung kollektiver Prozesse als „Reifungen“ erinnert an Konz-
epte zivilisatorischen Fortschritts. Die Tiefenökologie strebt mit der 
Empfehlung, mehr natürliche Wesen als subjektive Gegenüber an-
zusehen, offenbar so etwas wie die Beförderung eines zivilisatorisch-
en Fortschritts mit philosophischen Mitteln an.

Damit sind wir beim zweiten Punkt: der Idee eines Wandels der 
Zivilisation. Den eben genannten Reifungsprozess betrachtet die Tie-
fenökologie als nicht durch die Ausarbeitung einer utilitaristischen 
oder deontologischen Bereichsethik realisierbar. Es geht ihr um et-
was grundsätzlicheres, das vermeintlich diesen ethischen Prinzipien 
noch zugrunde liegt: um die Art und Weise, wie Menschen die nicht-
menschliche Natur erfahren. Nun kann zwar gar kein Zweifel daran 
bestehen, dass die Muster in den Arten und Weisen, wie Menschen le-
ben, die man unter den Begriffen „Zivilisation“, „Weltanschauung“, 
„Lebensform“ usw. Zusammenfassen kann (die alle etwas verschie-
denes, aber sehr grundlegendes und kollektives zu bezeichnen schei-
nen) beeinflussen, wie Menschen die Welt, einschliesslich der nicht-
menschlichen Natur erfahren. Es steht auch ausser Zweifel, dass die 
Philosophie gelegentlich Einfluss auf die Entwicklung dieser Muster 
genommen hat, man denke nur an die Wirkung der Theorie von Karl 
Marx. Es ist jedoch fraglich, ob die Philosophie zivilisatorische Pro-
zesse durch ihre Theoriebildungen steuern kann7. Auch wenn es in 

6 Vgl. Stanley Cavell (1979), The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepticism, 
and Tragedy, Oxford, Part Four: “Skepticism and the Problem of Others”.

7 Ich danke Maria-Sibylla Lotter für den hinter dieser Frage stehenden 
Gedanken.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—51—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

manchen Projekten so scheint, als sei die Geschichte der westlichen 
Zivilisation ein Epiphänomen der Philosophiegeschichte (Heideggers 
Geschichte der Seinsvergessenheit ist so deutbar), ist es ebenso mög-
lich, die Philosophie selbst als Ausdruck kultureller oder zivilisatori-
scher Prozesse zu sehen8.

Die Tiefenökologie von Naess stellt nun in ihrer Anthropozen-
trismuskritik eine Kritik des kritischen aufgeklärten Denkens  dar, 
weil sie das Privileg der Perspektive der dritten Person in der Etablie-
rung von Erkenntnis über die Natur in Frage stellt und natürliche 
Wesen als quasi personale Gegenüber ansehen will. Aufklärungskri-
tik ist im Prinzip nichts Neues, sie entsteht in der Philosophie parallel 
zu dem aufklärerischen Denken selbst und wird im 20. Jahrhundert 
bei Autoren wie Adorno, Horkheimer und Heidegger für die Philo-
sophie überhaupt zentral. Doch dazu aufzufordern, natürliche Wesen 
als ein Du anzusehen, kann auch als „Rückfall“ in mythisches Den-
ken angesehen werden9. So ist es bei Naess jedoch zweifellos nicht ge-
meint. Denn er geht davon aus, dass eine neue Wahrnehmungstheorie 
und Ontologie, die mit dem Gestaltbegriff operiert,  dazu beitragen 
können, einen neuen zivilisatorischen Zustand der Menschheit her-
beizuführen. Dieser Anspruch erscheint mir aber problematisch. Es 
ist deshalb nötig, die oben nur vage bezeichneten kollektiven Muster 
namens „Zivilisation“, „Weltanschauung“, „Lebensform“ usw. in 
ihrem Verhältnis zur Philosophie genauer zu betrachten, um besser 
zu verstehen, welche praktische Relevanz philosophische Theoriebil-
dungen wie die der Tiefenökologie überhaupt haben können.

I. Bereichsethiken und Tiefenökologie

Das Verhalten von Menschen in Landschaften und gegenüber Pflan-
zen und Tieren kann philosophisch auf zwei Weisen betrachtet werden. 
Die erste Betrachtungsweise wird, sofern das Verhalten bewertet wer-
den soll, zu einer Form der angewandten Ethik führen. So, wie man 

8 Das scheint Sigmund Freud nahezulegen, wenn man seine Äusserungen 
zur Ethik und Religion auch auf die Philosophie bezieht. Vgl. Freud, 
Sigmund (1948), „Das Unbehagen in der Kultur“, in: ders., Gesammelte 
Werke. Bd. XIV. Werke aus den Jahren 1925-1931, Frankfurt am Main 
und London, 503.

9 Vgl. Werner Theobald (2003), Mythos Natur. Die geistigen Grundlagen 
der Umweltbewegung, Darmstadt, 69-86.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—52—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

sich fragen kann, welche Rechte und Pflichten Menschen im Umgang 
miteinander haben, kann man darüber nachdenken, ob Landschaften, 
Pflanzen und Tiere Rechte und ob Menschen Pflichten gegenüber die-
sen nicht-menschlichen Wesen haben. Ferner ist es möglich, sich zu fra-
gen, inwiefern ein wie weit gehender Schutz nicht-menschlicher Wesen 
nützlich ist oder nicht. Das heisst, man kann das Verhalten von Men-
schen in Landschaften und gegenüber Pflanzen und Tieren in der Nach-
folge Kants deontologisch oder utilitaristisch bewertend untersuchen, 
also die Prinzipien, die auch in anderen Gebieten der Ethik verwendet 
werden, auch auf diesen Wirklichkeitsbereich, der von menschlichem 
Handeln betroffen ist, anwenden. Die so genannte Umweltethik zer-
fällt, grob gesprochen, in diese beiden Formen der angewandten Ethik, 
wenn sie sich etwa  fragt, ob Tiere wie Delphine oder Schimpansen 
Rechte haben und wie diese in der Gemeinschaft der Menschen vertre-
ten werden könnten oder untersucht, ob es nützlicher ist, ein Feuchtge-
biet zu erhalten oder es trocken zu legen und für die Bebauung in einer 
Region, in der Wohnungsmangel herrscht, freizugeben10.

Die andere Möglichkeit besteht darin, das Verhalten von Men-
schen in Landschaften und gegenüber Pflanzen und Tieren als eine 
Folge der Art und Weise zu deuten, wie Menschen diese nicht-mensch-
lichen Wesen erfahren oder verstehen. Diese Erfahrungs- und Ver-
stehensweisen natürlicher Wesen können von Menschen schriftlich 
expliziert oder auch nur mündlich und implizit, etwa in bestimmten 
Formen rituellen Verhaltens, zugänglich sein. Sie sind bedingt durch 
Erziehung, Sprache, Theorie und Geschichte. Man kann diese Erfah-
rungs- und Verstehensweisen als die Ontologien der nicht-mensch-
lichen natürlichen Wesen bezeichnen, die in bestimmten Kulturen 
existieren. In diesem Sinne ist die implizite Ontologie der Pflanzen 
und Tiere der Ivaro-Indianer am Amazonas des 15. Jahrhunderts eine 
andere als die der heutigen Nordamerikaner und Europäer. 

Auf die ontologische Frage zu antworten, was nicht-mensch-
liche natürliche Wesen für bestimmte Menschen eigentlich sind, be-
deutet, weil in dieser Frage ja schon die Unterscheidung zwischen 

10 Für eine genauere Unterteilung der Varianten umweltethischer Theoriebildung 
vgl. Dieter Birnbacher, „Sind wir für die Natur verantwortlich?“, in: ders. 
(Hg.) (2001), Ökologie und Ethik, Stuttgart, 103-139;  und: Angelika Krebs, 
„Ökologische Ethik I“, in: Julian Nida-Rümelin, Angewandte Ethik. Die Be-
reichsethiken und ihre theoretische Fundierung, Stuttgart 1996, 350-352.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—53—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

Menschen und nicht-menschlichen Wesen gemacht wird, auch Stel-
lung dazu zu beziehen, was Menschen eigentlich sind. Ontologische 
Überzeugungen gehen also mit anthropologischen Hand in Hand. 
Ferner beeinflussen die Überzeugungen über die Tatsachen natürli-
cher Wesen  die Bewertungen des Verhaltens ihnen gegenüber. Wer 
glaubt, dass Insekten wegen der Struktur ihres Nervensystems keinen 
Schmerz empfinden können, wird die langsame Tötung von Insekten 
durch Menschen anders bewerten als jemand, der der Meinung ist, 
dass sie sehr wohl Schmerz empfinden. Ontologische und normative 
Überzeugungen sind deshalb ebenfalls nicht voneinander trennbar.

Die „Tiefenökologie“ beschäftigt sich in wesentlichen Teilen auch 
mit der Frage, was nicht-menschliche natürliche Wesen sind. Sie tut dies 
allerdings von vornherein in der Absicht, das menschliche Verhalten 
gegenüber diesen Wesen zu bewerten und zu verändern. Dass die Tie-
fenökologie –was in umweltethischen Debatten nicht immer gesehen 
wird–  mit diesem Anspruch auftritt, kann man sich an der folgenden 
Äusserung eines ihrer Gründer, von Arne Naess, verdeutlichen:

„I am not very much interested in ethics or morals. I’m interested 
in how we experience the world…If deep ecology is deep it must 
relate to our fundamental beliefs, not just to ethics. Ethics follow 
from how we experience the world. If you articulate your experi-
ence then it can be a philosophy or religion” (Naess 1989, 20)11.

Auch Umweltethiker bemühen sich darum, menschliches Verhalten 
oder die Umweltpolitik zu verändern. Sie können –sofern sie deon-
tologisch orientiert sind– versuchen, den Menschen klar zu machen, 
genau welche Rechte und Pflichten oder –wenn sie eher vom Utilita-
rismus her denken– genau welche Nützlichkeitskriterien sie gegen-
über Tieren und Pflanzen bei ihrem Handeln im Auge zu behalten 
haben und diese Rechte, Pflichten und Nützlichkeitskriterien immer 
wieder in philosophischen Publikationen und politischen Debatten 
explizieren12.

11 Vgl. auch die folgenden Äusserungen von Naess: „But one’s ethics in 
environmental questions are based largely on how one sees reality“. 
(Naess 1989, 66) Und: “It is, I think, important in the philosophy of 
environmentalism to move from ethics to ontology and back. Clarification 
of differences in ontology may constitute significantly to the clarification 
of different policies and their ethical basis” (op. cit., 67).

12 Vgl. Tom Regan, „Wie man Rechte für Tiere begründet“, Ursula Wolf, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—54—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

Für einen Tiefenökologen stellt sich der Versuch, das menschliche 
Verhalten gegenüber der Umwelt zu verändern, dagegen viel schwi-
eriger dar13. Denn er  muss versuchen, die herrschenden Sichtweisen, 
was bestimmte natürliche Wesen sind, die Erfahrungen mit natürlichen 
Gegebenheiten selbst, die den von den Ökologen als falsch bewerteten 
Handlungen zugrunde liegen, zu verändern, also die implizite Ontolo-
gie beeinflussen. Oder vereinfachend gesagt: Tiefenökologen müssen 
danach streben, die Art und Weise, wie Menschen die Welt erfahren, 
zu beeinflussen, damit sie das menschliche Verhalten ändern können. 
Über die Veränderung der Erfahrungs- und Deutungsweisen wollen sie 
die Ontologie des Natürlichen verändern und über die Veränderung 
der Ontologie die Normen des Handelns. Ziel ist dabei die Herstellung 
eines Biosphären-Egalitarismus, in dem keine Lebensform als wertvol-
ler als eine andere ausgezeichnet wird und Menschen ein Verständnis 
„von innen“ („understanding from within“) für andere Lebensformen 
entwickeln, eine Einstellung, die normalerweise nur anderen menschli-
chen Personen gegenüber aufgebracht wird (bzw. werden soll). (vgl. 
Naess (1973), 95f.) Das gleiche Recht für alle Lebewesen zu leben und 
sich zu entfalten soll als ein intuitiv einsichtiges Axiom des Denkens 
und Handelns etabliert werden. Axiome und Intuitionen werden jedoch 
nicht begründet.  Sie sind vielmehr die Voraussetzung von Begründ-
ungsverfahren. Der Tiefenökologie geht es also um die Veränderung 
der nicht begründbaren, aber dennoch durch Erfahrungen motivi-
erten Voraussetzungen menschlichen Denkens über und Handelns in 
natürlichen Zusammenhängen. Erfahrungen selbst begründen nichts, 
weil sie selbst keine Sätze sind. Das Axiom „Schmerz ist zu vermeiden“ 

„Haben wir moralische Verpflichtungen gegen Tiere?“, Raymond Frey, 
„Rechte, Interessen, Wünsche und Überzeugungen“ und Jürgen Habermas, 
„Die Herausforderung der ökologischen Ethik für eine anthropozentrisch 
ansetzende Konzeption“, alle in: Angelika Krebs (Hg.) (1997), Naturethik. 
Grundtexte der gegenwärtigen tier- und ökoethischen Diskussion, 
Frankfurt am Main. Ferner: Konrad Ott (1997), IPSO FACTO. Zur 
ethischen Begründung normativer Implikate wissenschaftlicher Praxis, Kap. 
VIII: „Ökologie und Ethik“, Frankfurt am Main. Für den Utilitarismus 
vgl. bspw. den einflussreichen Text von Peter Singer (1979), Practical 
Ethics, Cambridge, Ch. III und Jean-Claude Wolff (1992), Tierethik. Neue 
Perspektiven für Menschen und Tiere, Fribourg. 

13 Zu den Zielen der zivilisatorischen Veränderung der Tiefenökologie vgl. 
den programmatischen Text von Arne Naess (1973), “The Shallow and the 
deep, long-range ecology movement. A summary”, Inquiry 16: 1-4, 95-100.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—55—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

ist nicht begründbar, jedoch für diejenigen, die Schmerz erfahren ha-
ben, gut motiviert. Wer Schmerz nicht kennt, wird kaum von diesem 
Axiom ausgehen.  Insofern sind unterschiedliche Erfahrungshorizonte 
entscheidend für unterschiedliche intuitive Ausgangspunkte von Be-
gründungen und Handlungen. Die Tiefenökologie ist deshalb nicht 
nur keine Bereichsethik, sie ist auch nicht eine Ethik auf der Grundlage 
einer Metaphysik, wie sie manchmal eingestuft und kritisiert wird14. 
Sie ist vielmehr ein Projekt sui generis, das deshalb manchmal auch als 
Öko-Philosophie oder Ökosophie bezeichnet oder als mythisch und 
religiös und deshalb irrational kritisiert wird15.

Es liegt auf der Hand, dass die Bewusstmachung und Anwen-
dung auf einen speziellen Bereich von schon etablierten ethischen 
deontologischen oder utilitaristischen Prinzipien eine grundsätzlich 
einfachere (wenn im Detail vielleicht auch sehr mühselige) Aufgabe 
ist, als jeder Versuch, den Erfahrungshorizont von Menschen, ihre 
Weltsicht zu ändern16. Ja man kann sich fragen, ob es der Philoso-
phie überhaupt möglich ist, Erfahrungshorizonte oder Weltsichten zu 
ändern. Dass sie sich das immer wieder zugetraut hat, liegt auf der 
Hand, wenn man die Schriften von Hobbes, Descartes und Spinoza 
oder von Marx und Heidegger zur Hand nimmt. Hier interessiert 
jedoch die Frage, ob die Philosophie in diesem Zutrauen einer Selbst-
überschätzung erlegen gewesen ist oder nicht.

II. Ontologie und Widerspruch

Von „Ontologien“ zu sprechen –wie wir es gerade getan haben–, 
wenn man die Grundüberzeugungen von Menschen sammelt, indem 
man sie fragt, was die natürlichen Wesen und sie selbst eigentlich 
sind, fragt, ob sie glauben, dass sie selbst eine unsterbliche Seele, 
14 Bspw. von Dietmar v.d. Pfordten (1996), Ökologische Ethik. Zur Recht-

fertigung menschlichen Verhaltens gegenüber der Natur, Reinbek bei 
Hamburg, 114-120.

15 Zur Abgrenzung von den Bereichsethiken vgl. Arne Naess, Die Tiefen-
ökologische Bewegung. Einige philosophische Aspekte, in: Krebs (1997), 
192. Und Naess (1989), 87-103. Zur Kritik der Tiefenökologie als my-
thisch vgl. Theobald, op. cit. (Fn. 9).

16 Von „world view“ spricht in diesem Zusammenhang auch Don E. Marietta 
(1979) in seinem Aufsatz “Knowledge and Obligation in Environmental 
Ethics: A Phenomenological Analysis: A Penomenological Analysis”, in: 
Environmental Ethics 1/3, 200.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—56—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

Pflanzen Empfindungen und höhere Tiere Lebenspläne haben, ist 
eine Übertreibung. Denn die Begrifflichkeiten, in denen Menschen 
diese Grundüberzeugungen formulieren, sind kaum so systematisch 
strukturiert, wie das Buch Z in der Aristotelischen Metaphysik und 
seine Schrift „Peri Psyche“ oder wie der erste Teil von Spinozas 
„Ethica“, Christian Wollfs „Prima Philosophia“ oder das zweite und 
dritte Kapitel von Whiteheads „Process and Reality“ –alles Texte, 
die als „Ontologien“ zu charakterisieren sind.

Die in bestimmten Kulturräumen verbreiteten Sprech- und Han-
dlungsweisen werden jedoch nicht von Philosophen organisiert. Sie or-
ganisieren sich selbst, ungesteuert und offenbar ist das Prinzip vom zu 
vermeidenden Widerspruch bei dieser Selbstorganisation nicht konsti-
tutiv17. Menschen kommen als Einzelne und als Kollektive durchs Leb-
en, obwohl ihre Gedanken und noch häufiger ihre Bewertungen  und 
Handlungen widersprüchlich sind. Ähnlich wie Spinoza glaubt jedoch 
auch Naess, dass Widersprüche zwischen grundlegenden Intuitionen 
und Handlungsmaximen bei den Handelnden Leid verursachen. Doch 
auch mit Leid lässt sich (wenn auch nicht gut) leben. Widersprüchliche 
Zusammenhänge von Überzeugungen und eventuell vagen Begriffen, 
sollte man jedoch nicht als „Ontologien“ bezeichnen.

Es sind diese vermeintlichen Widersprüche zwischen Erfahren, 
Denken und Handeln, neben den ökologischen Krisensymptomen in 
den weit entwickelten Gesellschaften seit der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts, die für Naess den Ausgangspunkt seiner Kritik am ge-
genwärtigen zivilisatorischen Zustand der nordamerikanischen und 
europäischen Gesellschaften liefern. Die Menschen erfahren höhere 
Tiere im Alltag zwar einerseits zu grossen Teilen als mit Subjektiv-
ität begabte, an sich wertvolle Individuen, doch sie können sie in 
ihren objektivierenden Wissenschaften nicht entsprechend denken 
und handeln, beispielsweise in der Tier verwertenden Nahrungsmit-
telindustrie, ihnen gegenüber nicht dieser Erfahrung entsprechend18.
17 Raymond Geuss hat im Zusammenhang der politischen Philosophie dar-

auf hingewiesen, dass Menschen in Widersprüchen existieren, die politische 
Philosophie jedoch meist von einem „cartesianischen Subjekt“ ausgehe, 
das seine Überzeugungen und Handlungen widerspruchsfrei organisiere, 
weshalb sie an der politischen Realität vorbeiphilosophiere. Vgl. Raymond 
Geuss (2008), Philosophy and Real Politics, Princeton & Oxford, 3f.

18 Man könnte Naess hier in der Nachfolge von Rousseau sehen, im 
Zentrum von dessen Zeitkritik nach Konersmann die Diagnose „eines 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—57—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

Wenn Naess die Erfahrungs- und Deutungsweisen gegenüber 
den nicht-menschlichen Wesen in Richtung Widerspruchsfreiheit än-
dern will, so muss er dabei also nicht bei Null anfangen, weil es in 
unserer Gesellschaft ja schon Erfahrungen mit höheren Tieren gibt, 
in denen diese als subjektive Gegenüber erscheinen. Weil diese Er-
fahrungen jedoch als persönliche gelten, sind sie in einer wissen-
schaftlichen Kultur, die für ihre Wissenserzeugung allein auf in Expe-
rimenten reproduzierbare objektive Erfahrungen setzt, in denen ein 
wissenschaftliches Subjekt sich auf ein nicht-subjektives Objekt  be-
zieht, von bloss anekdotischer Relevanz. Und sofern Wissenschaft in 
modernen Gesellschaften die entscheidende Informationsquelle über 
die Natur ist, bleiben diese als bloss anekdotisch bewerteten Erfah-
rungen auch politisch folgenlos. Ein Ziel der Tiefenökologie muss da-
her die gesellschaftliche Aufwertung der alltäglichen Naturerfahrung 
gegenüber der experimentell erzeugten Erfahrung von präparierter 
Natur im Labor sein.

Welche Gedankengänge in einer Öffentlichkeit vervielfältigt 
und auch unabhängig von Argumenten und Belegen für plausibel 
gehalten werden, hängt vor allem von der Art und Weise ab, wie 
Menschen leben und welche Handlungsgewohnheiten sie haben. Ein 
solcher Zusammenhang kann auch bei philosophischen Ontologien 
bestehen. So erscheint die Aristotelische Ontologie wie die begriff-
liche Systematisierung einer noch nicht experimentell erweiterten 
Welterfahrung und Lebensweise. Das muss jedoch nicht immer der 
Fall sein. Philosophische Ontologien können auch „revisionär“ sein, 
d.h. Sichtweisen darüber, was es gibt, vertreten, die im Widerspruch 
zu dem stehen, was allgemein geglaubt wird oder dem alltäglichen 
Handeln als gedankliche Voraussetzung unterstellt werden muss19. 
Die Ontologie der Tiefenökologie, die die nicht-menschlichen na-
türlichen Wesen als subjektive betrachten will, ist in diesem Sinne 

mönströsen Missverhältnisses, des Bruchs zwischen Lebensform und 
Denkform“ steht; vgl. Ralf Konersmann, „Lebensform und Denk-
form in der frühen Neuzeit“, in: ders. (2006), Kulturelle Tatsachen, 
Frankfurt am Main, 211.

19 Diese Unterscheidung zwischen revisionären und vom alltäglichen Han-
deln gestützten Ontologien orientiert sich an Peter Strawsons Unterschei-
dung zwischen deskriptiver und revisionärer Metaphysik, wenn sie auch 
nicht genau mit ihr zusammenfällt. Vgl. Peter Strawson (1959), Individu-
als. An Essay in Descriptive Metaphysics, New York, 9-12.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—58—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

revisionär, obwohl sie an die anekdotischen Alltagserfahrungen von 
Menschen mit höheren Tieren und die ästhetische Landschaftser-
fahrung anknüpfen kann. Sie ist revisionär, weil sie den Bereich des 
Subjektiven bei den nicht-menschlichen natürlichen Wesen weit über 
die höheren Tiere ausdehnen, die entsprechenden nicht wissenschaft-
lich in Experimenten operationalisierbaren Erfahrungen nicht mehr 
als bloss anekdotisch beiseitegeschoben sehen, sondern als kulturell 
zentral bewerten will. Das läuft letztlich auf den Versuch eines Ab-
rückens von einer im Naturverhältnis durch die experimentellen Er-
fahrungswissenschaften dominierten Kultur hinaus.

Nun beeinflussen sich Überzeugungen, Sprache und Lebensge-
wohnheiten im konkreten Leben von Menschen ausserhalb der Aka-
demie ständig gegenseitig, auch wenn sie an vielen Stellen nur als wi-
dersprüchlich zu charakterisieren sind. Wer regelmässig über Hexen 
spricht und Hexenprozesse führt, wird leichter davon überzeugt sein, 
dass es Hexen gibt, als jemand, der all das nicht tut. Und umgekehrt 
wird jemand, der davon überzeugt ist, dass es Hexen gibt, eher He-
xenprozesse führen. Wer Kreisumfänge und Kugeloberflächeninhalte 
berechnet, wird mit der Zahl Pi vertraut sein, wer derartige Prak-
tiken nicht kennt, wird auch die Zahl nicht kennen. Wer die Zahl 
Pi kennt, kann umgekehrt die entsprechenden Berechnungspraktiken 
verfolgen. Menschen, die dazu angehalten werden, Mülltrennung zu 
betreiben und die die damit verbundenen Broschüren lesen, werden 
das Wort „Nachhaltigkeit“ kennen, Regenwaldindianer werden die-
ses Wort nicht ohne weiteres verstehen usw. 

Revisionäre philosophische Weltsichten, wie sie in Büchern 
wie Spinozas „Ethica“, Whiteheads „Process and Reality“ oder in 
den Kapiteln 3 und 7 von Naess‘ „Ecology, Community and Life-
style“ vermittelt werden, sind andere Arten von „Ganzheiten“ als 
die, zu denen Handlungszusammenhänge und Sprechgewohnheiten 
ausserhalb von Akademie und Theorie im so genannten „Leben“ 
zu den sich zirkulär gegenseitig verstärkenden „Systemteilen“ einer 
Lebensweise zusammentreten. Bei den letzten Totalitäten handelt es 
sich nicht um „Philosophien“ oder Theorien, sondern um etwas, das 
man mit den vagen Begriffen der „Weltanschauung“ und „Lebens-
form“ kennzeichnen muss. Wenn man die Kultur oder Zivilisation 
von Menschen in so grundlegender Weise verändern will, wie die 
Tiefenökologie, indem man die wissenschaftlich verobjektivieren-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—59—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

de Naturerfahrung nicht mehr als die paradigmatische betrachten 
möchte, so ist zu fragen, ob die Philosophie im Zusammenspiel von 
Handeln, Denken und Sprechen im Leben tatsächlich die Rolle spielt, 
die eine derartige Einflussnahme als aussichtsreich erscheinen lassen 
kann. Um diese Frage beantworten zu können, ist deshalb auf die 
philosophischen Reflexionen über Weltanschauungen und verwandte 
Gebilde einzugehen.

III. Weltanschauungen bei Jaspers, Wittgensteins 
„Lebensform“ und die tiefenökologische 

Zivilisationskritik

Es gibt keine offensichtlichen methodischen Organisationsprinzipien 
und auch keine eindeutig identifizierbaren Akteure der Organisation 
der eventuell widersprüchlichen Ganzheiten von Denken, Sprechen und 
Handeln im Leben, so wie es Autoren von philosophischen Systemen 
gibt. Karl Jaspers hat eine Weltanschauung als ein Wissen „jenseits des 
Fachwissens“ gekennzeichnet, als etwas, das aber nicht nur aus Wis-
sen besteht, sondern auch „Wertungen, Lebensgestaltung, Schicksal, 
… erlebte… Rangordnung der Werte“ umfasst. Eine Weltanschauung 
sei sowohl „subjektiv als Erlebnis und Kraft und Gesinnung“ wie auch 
„objektiv als gegenständlich gestaltete Welt“ gegeben. (Jaspers 1960, 
1) Um das Subjektive vom Objektiven in diesem Zusammenhang bes-
ser trennen zu können, unterscheidet Jaspers zwischen „Einstellun-
gen“ –als dem subjektiven–  und „Weltbildern“ –als dem objektiven 
Bestandteil einer Weltanschauung, fügt jedoch einschränkend hinzu: 
„Einstellungen und Weltbilder sind Abstraktionen, die isolieren, was 
faktisch zusammen existiert…“ (Jaspers 1960, 219).

Besonders wichtig sind Jaspers in diesem Zusammenhang die 
Wertungen, die er als „Kräfte des Lebens“ bezeichnet. Sie seien als 
„etwas Letztes“ gegeben: „Warum jemand werten solle“, schreibt 
Jaspers, „ist auf keine Weise etwa objektiv zu begründen. Der Mensch 
tut es, sofern er lebt; er kann sich seine Wertungen klären, sie formu-
lieren, objektivieren, aber erst müssen sie da sein und erfahren wer-
den“ (Jaspers 1960, 220). Diese gelebten Wertungen zeigen nach Jas-
pers eine Rangordnung der Werte, die sich in jeder „Wahl“ zwischen 
Alternativen in einem Leben manifestiere. Wenn diese Rangordnung 
verallgemeinert wird, wenn nahegelegt wird, dass auch andere so 
wählen sollen, dann entstehen Jaspers zufolge „Lebenslehren“ (Jas-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—60—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

pers 1960, 222). Man könnte die Bewegung der Tiefenökologie vor 
diesem Hintergrund als den Versuch der Etablierung einer Lebensleh-
re deuten. Dass sich der Anspruch solcher Lebenslehren realisieren 
lässt, scheint Jaspers jedoch in Zweifel zu ziehen: „Es ist allerdings 
hoffnungslos, mit Anspruch auf allgemeine Evidenz eine Wertrang-
ordnung als absolut gültig aufstellen zu wollen, zumal jede solche 
fixierte Rangordnung der lebendigen Erfahrung neuer Wertverhält-
nisse die Möglichkeit rauben würde“ (Jaspers 1960, 226). Anders 
gesagt: Die grundlegenden Erfahrungen von Menschen lassen sich 
nicht homogenisieren, ihre Erfahrungshorizonte sind nicht über lan-
ge Zeiträume hinweg stabilisierbar.

Das Zusammengehen von Subjektivem und Objektivem –oder 
die Ununterscheidbarkeit von beidem im Leben– und die Unbegründ-
barkeit bestimmter im Leben verwurzelter Evidenzen, all das findet 
sich nicht nur in Jaspers‘ Konzeption der Weltanschauung, sondern 
auch in dem, was Ludwig Wittgenstein eine „Lebensform“ genannt 
hat. Wittgenstein selbst hat diesen Begriff sehr selten und offenbar 
mit schlechtem Gewissen benutzt, etwa wenn er in „Über Gewiss-
heit“ schreibt:

„357. Man könnte sagen „Ich weiss“ drückt eine beruhigte Si-
cherheit aus, nicht die noch kämpfende. 358. Ich möchte nun 
diese Sicherheit nicht als etwas der Vorschnellheit oder Ober-
flächlichkeit Verwandtes ansehen, sondern als (eine) Lebens-
form. (Das ist sehr schlecht ausgedrückt und wohl auch sehr 
schlecht gedacht.) 359. Das heisst doch, ich will sie als etwas 
auffassen, was jenseits von berechtigt und unberechtigt liegt; 
also gleichsam als etwas Animalisches“ (Wittgenstein 1970, 31, 
meine Hvhg.).

Wittgenstein spricht nicht wie Jaspers von Wertungen, sondern von 
Wissen und Sicherheit. Doch ebenso wie Jaspers thematisiert er „das 
Leben“, sogar, wenn er sich auf das Animalische bezieht, in einem 
nicht nur existentiellen, sondern beinahe biologischen Sinne. Dass ich 
weiss, dass ich nie auf dem Mond gewesen bin, ist eine Gewissheit, die 
zu meiner Lebensform gehört und die ich nicht durch irgendwelche 
Argumente und empirischen Untersuchungen zu rechtfertigen habe. 
Es kann sein, dass ich schon einmal in Wuppertal war und nachden-
ken muss, ob dass der Fall ist, doch die Antwort auf Frage, ob ich 
schon auf dem Mond war, kann unmöglich in meiner Lebensform auf 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—61—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

die gleiche Weise ein Nachdenken hervorrufen, wie die, ob ich schon 
mal in  Wuppertal war. Denn in meiner Lebensform waren nur sehr 
wenige und sehr ausgewählte Menschen, eben amerikanische Astro-
nauten, bisher auf dem Mond und natürlich weiss ich, dass ich kein 
Astronaut bin. Es könnte aber in einem Science Fiction-Roman eine 
Lebensform geschildert werden, in der Menschen nicht mehr vor-
nehmlich auf der Erde leben und so zum Mond oder Mars reisen, wie 
sie heute nach Wuppertal oder Augsburg fahren, so dass es in dieser 
Lebensform möglich wäre, darüber nachzudenken, ob man schon auf 
dem Mond war. Aber es müssen eben sehr viele sehr „grundlegende“ 
Verhältnisse in dieser Lebensform anders sein als in der, in der wir 
heute leben, damit das, was für mich „ausser Frage“ steht, in dieser 
Lebensform fraglich sein könnte.

Nicht in genau demselben Sinne wie bei Wittgenstein, aber auch 
nicht in einem völlig anderen ist von „Lebensform“ (oder „Lebens-
weise“ und „Lebensstil“) in der Tiefenökologie bei Naess die Rede 
(Naess 1989, Ch. 4). In unserer gegenwärtigen Lebensform sei es uns 
selbstverständlich und von uns positiv bewertet, dass es technische 
Innovationen und wirtschaftliches Wachstum geben müsse, es seien 
jedoch andere Lebensformen oder –stile denkbar, in denen das nicht 
selbstverständlich sei. Ja, es wird sogar behauptet, dass es wünschbar 
sei, wenn wir unsere gegenwärtige Lebensform, in der diese Selbstver-
ständlichkeiten vorkommen, aufgäben und eine andere, ohne diese 
Selbstverständlichkeiten annähmen (Naess 1989, 94 und 110-122). 
Das Buch, in dem diese Hoffnung auf eine Veränderung der Lebens-
form ausgesprochen wird, trägt den Terminus des hier relevanten 
Wortfeldes ja bereits im Titel: „Ecology, community and lifestyle“ 
(m. Hvhbg.). Auch für die Annahme von Subjektivität in natürlichen 
Wesen kann man ähnliches sagen. Es mag in unserer Lebensform 
oder bei unserem Lebensstil selbstverständlich sein, Hunde, Katzen 
und Pferde als subjektive Gegenüber mit einer Innenwelt aufzufas-
sen, bei Hühnern, Insekten und Fischen tätigen wir diese Zuschrei-
bung jedoch gewöhnlich nicht. Es wäre eine Änderung der Selbst-
verständlichkeiten in unserer Lebensform auch diese Lebewesen als 
Subjekte zu interpretieren. Aus dieser Neuinterpretation ergäbe sich 
wohl auch ein anderes Verhalten diesen Lebewesen gegenüber. Naess 
spricht in diesem Zusammenhang auch von „normativen Systemen“ 
(Naess 1989, 95) und von dem „etablierten ökonomischen, sozialen 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—62—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

und technischen Rahmen“  oder „framework“, den der eine –klas-
sisch umweltethische– Trend der Ökologiebewegung Stück für Stück 
zu verändern versuche. Die tiefenökologische Bewegung sei dagegen 
radikaler, sofern sie anstrebe, auf die ganze Zivilisation Einfluss zu 
nehmen:

 „… the aim of supporters of the deep ecology is not a slight 
reform of our present society, but a substantial reorientation of 
our whole civilisation“ (Naess 1989, 45)20.

IV. Selbstverwirklichung, Spinoza und der Panpsychismus

Naess versucht dieses Bestreben nach Veränderung der Zivilisati-
on oder unserer Lebensform philosophisch –neben dem politischen 
Aktivismus– durch die Explikation von ethischen Intuitionen und 
Argumenten für eine neue panpsychistische Gestalt-Ontologie zu 
unterstützen. Wahrnehmungen  entstehen danach innerhalb eines Ent-
wicklungsprozesses von Gestalten. Die Unterscheidung zwischen ei-
nem Subjekt und einem Objekt und zwischen Tatsachen und Werten 
sei das Ergebnis eines gegenüber dem Wahrnehmungsgeschehen nach-
träglichen Abstraktionsprozesses, einer nachträglichen Reflexion über 
einen Gestaltbildungsprozess (und diese Reflexion sei selbst wieder 
eine Gestaltbildung, vgl. Naess 1989, 57-62). Mythisch animistisches 
Denken, in dem Berge und Flüsse wie Personen angesprochen werden, 
thematisiert nach Naess bereits solche Gestalten und geht nicht davon 
aus, dass die Objekte „Berg“ oder „Fluss“ andere oder „zusätzliche“ 
Eigenschaften hätten, als die, die wir ihnen in unserer Lebensform zu-
schreiben.21 So wenig der Übergang von der mythischen Lebensform 
oder Zivilisation zu unserer einer ist, in der prinzipiell dieselben Objek-
te, jedoch mit unterschiedlichen Eigenschaften erfahren werden, eben-
so wenig wird der Übergang von unserer jetzigen zu der zukünftigen, 
von der Tiefenökologie angestrebten Lebensform einer sein, in der uns 
noch dieselben Objekte gegeben sind. Vielmehr ist der Gestaltungbil-
20 Vgl. auch Naess (1989), 163: “In the face of increasing environmental 

problems, the solutions proposed… revealed two trends, one in which it 
was presumed that a piecemeal approach within the established economic, 
social, and technological framework is adequate, another which is called 
for critical examination of the man-nature relation and basic changes 
which would affect every aspect of human life.”

21 Naess (1989), 60f.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—63—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

dungsprozess in den jeweiligen Erfahrungen der unterschiedlichen Le-
bensformen so verschieden, dass aus diesen Gestalten gar nicht diessel-
ben Objekte abstrahiert werden können. (Und man möchte ergänzen: 
auch nicht dieselben Subjekte).

Selbstverwirklichung, die für Naess eine zentrale normative 
Rolle spielt, und die er nicht nur bei Menschen, sondern bei natür-
lichen Individuen überhaupt unterstützt sehen möchte, hat ebenfalls 
mit der Entstehung von Wahrnehmungsgestalten zu tun. In anderen 
natürlichen Wesen etwas zu erkennen, was man auch selbst ist, be-
deutet nach Naess einerseits, etwas in einer Gestaltbildung zu ver-
wirklichen, das über das begrenzte konventionelle Selbst hinausgeht 
(von ihm „ego“ genannt). Anderseits führt es zur perzeptiven und 
eventuell auch handelnden Verwirklichung dessen, was man als Lebe-
wesen „eigentlich“ ist. Hier beerbt Naess den Spinozistischen Essen-
tialismus, wonach das individuelle Wesen eines endlichen Einzeldings 
in der unendlichen Substanz wurzelt, sofern diese die immanente Ur-
sache von allem ist, was aus ihr hervorgeht22. Selbstverwirklichung 
meint hier bei Naess die Einsicht, zusammen mit anderem aus einer 
Totalität hervorzugehen:

„So we are more than our egos, and are not fragments, hardly 
small and powerless. By identifying with greater wholes, we par-
take in the creation and maintenance of this whole. We thereby 
share in its greatness“ (Naess 1989, 173).

Für Naess setzt diese Teilnahme an einem grösseren Ganzen in der 
Erkenntnis, dass andere natürliche Wesen „so wie ich“ sind, jedoch 
die Einsicht in die naturhistorische Eingebundenheit der betreffenden 
Individuen in den Entwicklungsprozess des Lebens auf unserem Pla-
neten überhaupt voraus. Durch die Einsicht, dass sich jedes natürliche 
Einzelwesen innerhalb einer grossen Naturgeschichte als das Wesen, 
das es ist, verwirklicht, soll zumindest bei Menschen zur Möglichkeit 
einer Identifizierung mit allen anderen Einzelwesen in dieser gemein-
samen Naturgeschichte führen. Dieser Gedankengang ist in gewisser 
Hinsicht der historisierte Nachfolger dessen, was Spinoza über das 
Verhältnis der endlichen Modi zur einen Substanz sagt. Denn auch 
bei Spinoza soll es den endlichen menschlichen Wesen möglich sein, 
die Welt sub specie aeternitatis, das heisst vom Standpunkt des gros-

22 Spinoza Ethica, I, p18.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—64—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

sen Feldes oder der einzigen Substanz aus zu sehen, die der Ermögli-
chungsgrund aller endlichen Wesen ist und auf diese Weise in allem 
die Substanz zu erkennen23.

Ein wesentliches zivilisatorisches Änderungsziel der Naess’schen 
Tiefenökologie ist daher die Anerkennung des Eigenwertes von 
Landschaften, Pflanzen und Tieren, die ebenso wie wir Menschen 
Teil des grossen Lebensprozesses sind. Sie sollen nicht einfach als 
wertvoll für den Menschen angesehen oder hinsichtlich menschlicher 
Rechte und Pflichten betrachtet werden –eine solche Sichtweise wird 
eben als die anthropozentrische kritisiert–, sondern sie sollen als 
eigenständige Wesen und Wirklichkeiten erscheinen, in denen sich 
der Lebensprozess überhaupt manifestiert:

„The value of non-human life forms is independent of the useful-
ness these may have for narrow human purposes“ (Naess1989, 29).

Naess deutet an, dass eine solche nicht-anthropozentrische Sichtweise 
der nicht-menschlichen natürlichen Wesen vermutlich auf eine noch 
nicht begrifflich philosophische Weise in den alten Mythologien von 
Völkern zu finden ist, die animistischen Religionen anhingen, wie die 
Sherpas im Himalaya (Naess 1989, 61). Dass es sich bei Naess jedoch 
nicht einfach um den Versuch einer „Remythisierung“ unserer Weltan-
schauung und Lebensform handelt, kann man daran sehen, dass auch 
in den allem Mythischen fern stehenden Zirkeln der analytischen Phi-
losophie des Geistes ein Zusammenhang zwischen Panpsychismus und 
Ökologie hergestellt wird, der dem bei Naess ähnelt.

Denn in den gegenwärtigen Debatten der philosophy of mind 
tauchen da, wo die Idee der Emergenz des Geistes aus nicht men-
talen Formen des Lebens an Überzeugungskraft verloren hat, wie-
der Argumente für einen Panpsychismus auf; für die Annahme, dass 
alle physikalischen Prozesse, die mit Energieübertragung verbunden 
sind, auch Empfindungen involvieren24. Eine solche panpsychistische 

23 Vgl. Naess (1989), 172-181 und zu Spinoza Naess (1973), 99. Dass Spi-
nozas Substanz feldtheoretisch deutbar ist, hat Peter Rohs (1996) gezeigt 
in: Feld, Zeit, Ich. Entwurf einer feldtheoretischen Transzendentalphilo-
sophie, Frankfurt am Main. Die wichtigen Lehrsätze in Spinozas Ethica 
sind hier V, p24, p25 und p29.

24 Eine entscheidende „Initialwirkung“ für den Panpsychismus hatte in der 
neueren philosophy of mind das Buch von David Chalmers (1997), The 
Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory, Oxford. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—65—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

Sichtweise der Natur entspräche, wie Godehard Brüntrupp jüngst 
in einem Vortrag in Frankfurt betont hat25, der ökologischen Norm, 
nach der natürliche Wesen Menschen nicht einfach zur Verfügung 
stünden, sondern bis zu einem gewissen Grad unverfügbar seien. Der 
Panpsychismus könne Intuitionen über die Unverfügbarkeit natür-
licher Wesen daher viel eher eine ontologische Basis geben, als eine 
dualistische oder materialistische Philosophie des Geistes und der 
Natur. David Skrbina hat im gleichen Zusammenhang gezeigt, dass 
der Panpsychismus eine durchgehende geistige Unterströmung des 
abendländischen Denkens darstellt, die für das ökologische Denken 
zu nutzen sei, das er auch selbst als Kandidat der amerikanischen 
Grünen in Michigan (2006) praktisch  zu fördern versucht26.

An dieser Stelle ergibt sich die interessante Frage, was Gebilde 
wie „Panpsychismus“, „Materialismus“ und „Dualismus“ eigentlich 
sind, wie sie sich zu normativen Vorstellungen des Alltagslebens eigent-
lich verhalten und welches Dasein sie unabhängig von akademischen 
Diskursen in der Philosophie beispielsweise in naturwissenschaftli-
chen, mythischen oder auch politischen Kontexten fristen. Die Berech-
tigung dieser Frage wird jedem schnell deutlich, der „Bekenntnisse“ 
von Philosophen zum Materialismus, Dualismus, Panpsychismus oder 
„real physicalism“ auf entsprechenden Kongressen miterlebt hat27. 
Kein Physiker wird sich auf eine derartig konfessionelle Weise mit 
einer von ihm vertretenen physikalischen Theorie identifizieren. Die 
entsprechenden philosophischen „Grossgebilde“ um die es hier geht, 
haben offenbar eine überakademische, weitergehende kulturelle Funk-
tion, die in solchen Bekenntnissen sichtbar wird. Die Betrachtung die-
ser philosophischen Gebilde ist in unserem Zusammenhang wichtig, 
weil man auch die Tiefenökologie so verstehen kann, dass sie unseren 
Lebensstil und unsere Überzeugungen durch „grossräumige“ philo-

25 Brüntrupp äusserte sich auf der Tagung der deutschen Whitehead Ge-
sellschaft am 16. Januar 2011 in Frankfurt am Main. Vgl. auch: Antony 
Freeman (ed.) ((2006), Consciousness and its place in Nature. Does Phy-
sicalism Entail Panpsychism? Galen Strawson et al., Charlottesville. Und: 
Tobias Müller & Heinrich Watzka (Hrsg.) (2011), Ein Universum voller 
`Geiststaub’. Der Panpsychismus in der aktuellen Geist-Gehirn-Debatte, 
Paderborn.

26 David Skrbina (2005), Panpsychism in the West, Cambridge /Mass.
27 Galen Strawson “bekannte” sich auf emphatische Weise zum “real physica-

lism” auf der Tagung über Panpsychismus in München am 21. 06. 2011.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—66—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

sophische Überlegungen ändern will: Unser Lebensstil soll durch eine 
gestalttheoretische panpsychistische Ontologie in Richtung von Ver-
haltensgewohnheiten, die es nicht erlauben, die anderen natürlichen 
Wesen als beliebig für den Menschen verfügbar zu behandeln, geändert 
werden. Doch haben philosophische Überlegungen und Argumente 
überhaupt die Möglichkeit oder Kraft, auf die historische Veränderung 
von Weltanschauungen, Lebensformen, Lebensstilen, kulturell geteilte 
Wertzusammenhänge oder das, was Naess „frameworks“ nennt, Ein-
fluss zu nehmen? Können sie in ihrer kulturellen Relevanz mit religi-
ösen Bekenntnissen analogisiert werden?

Welchen Status Panpsychismen, sei es nun als philosophische 
Theorien oder als Weltanschauungen haben, lässt sich studieren, 
wenn man die Typologie der Mensch-Welt-Verhältnisse anschaut, 
die Wilfrid Sellars in seinem Aufsatz „Philosophy and the Scientific 
Image of Man“ aus dem Jahr 1960 behandelt. Denn in dieser genea-
logischen Typologie scheint eine panpsychistische Phase der Mensch-
heitsentwicklung angedeutet zu werden.

V. Die drei images von Wilfrid Sellars

In diesem Aufsatz unterscheidet Sellars drei „Welt- und Selbstbilder“ 
oder –wie er sich selbst ausdrückt– „images“: ein ursprüngliches, 
ein manifestes und ein wissenschaftliches. Diese drei Bilder setzt er 
gleichsam in eine historische Reihe. Wie so häufig in der Philosophie, 
ist es keine realhistorische Reihe. Man kann also nicht ganz genau 
angeben, in welcher Zeit und welcher Region das eine Bild vorherr-
schend war und wann das andere an Einfluss gewann. Es handelt sich 
bei der Sellarsschen Geschichte jedoch auch nicht um eine fiktive legi-
timatorische oder delegitimatorische Genealogie im Sinne von Hob-
bes‘ Naturzustands- und  Vertragstheorie des Staates oder Nietzsches 
Genealogie der Moral. Wie Bernard Williams gezeigt hat, werden in 
solchen Genealogien historische Fiktionen eingesetzt, um eine gegen-
wärtige politische oder moralische Situation zu rechtfertigen  (bei 
Hobbes) oder zu kritisieren (bei Nietzsche)28. Dass es sich bei der 
Sellarschen Abfolge der Bilder nicht um eine Genealogie in diesem 
Sinne handeln kann, sieht man schon daran, dass er die Gegenwart –

28 Vgl. Bernard Williams (2002), Truth and Truthfulness. An Essay in 
Genealogy, Princeton & Oxford, Ch. 2.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—67—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

und gemeint ist hier die kulturelle Wirklichkeit im Nordamerika und 
Europa des 20. Jahrhunderts–  durch die Koexistenz zweier Bilder 
beherrscht sieht: das manifeste und das wissenschaftliche. Diese Ko-
existenz ist allerdings keine friedliche. Denn Sellars meint, dass diese 
Bilder nicht miteinander vereinbar sind. Um das zu verstehen, muss 
man sie so deuten, als wären sie Behauptungszusammenhänge. Als 
solche sind sie zwar letztlich nur schwer begreifbar. Doch dies ist ein 
Problem, auf das im Zusammenhang mit der Deutung von Sellars 
noch ausführlich zurück zu kommen sein wird.

Alle drei Bilder betreffen den Menschen und die Welt und es geht 
Sellars vor allem um die Frage, ob diese Redeweisen über die Men-
schen und die nicht-menschliche Welt in ihnen grundsätzlich vonein-
ander verschieden sind oder nicht. Für das ursprüngliche und das wis-
senschaftliche Bild gilt, dass eine solche Trennung zwischen den Reden 
über das Menschliche und das Nicht-Menschliche entweder nicht be-
steht oder als zu vermeiden gilt. Im manifesten Bild gibt es dagegen 
zwei grundverschiedene Sprechweisen: eine, die für das Menschliche 
reserviert ist und eine andere für die aussermenschliche Welt.

Der Begriff „das ursprüngliche Weltbild“ steht bei Sellars für 
etwas, das wir auch als mythischen Animismus bezeichnen können: 
die ganze Wirklichkeit wird als beseelt betrachtet.  Die Menschen in 
diesem Bild glauben, dass der Wind weht, wo er will und meinen da-
mit, dass der Wind ein Wesen mit einer Innenwelt sei, tatsächlich einen 
Willen habe29. Sie sind davon überzeugt, dass Flüsse dem Menschen 
freundlich oder unfreundlich gesinnt sein können, dass Berge Respekt 
einfordern dürfen, Bäume für die Wesen in ihrer Umgebung sorgen 
usw. Die menschliche Innenwelt und das aus ihr resultierende Handeln 
sind in dieser mythisch animistischen Welt nichts besonderes, keine 
Ausnahme. Alles, was wirklich ist, hat eine Innenwelt und alle Verän-
derungen gehen auf Innenwelten zurück. Die Unterscheidung zwischen 
Kausalität und Handeln gibt es nicht, weil der Wind, das Wasser, die 
Berge und die Pflanzen und Tiere ebenso handeln, wie die Menschen.

Sellars muss glauben, dass es den Menschen als Menschen in 
diesem Bild noch nicht gibt, sofern das ursprüngliche Bild eines ist, 

29 Vgl. Sellars (1963), 12: “Thus, in the original image to say of the wind 
that it blew down one’s house would imply that the wind either decided 
to do so with an end in view, and might, perhaps, have been persuaded 
not to do it, or that it acted thoughtlessly…”.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—68—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

das nicht begrifflich organisiert ist, sondern rein anschaulich-bildlich, 
in dem nur analogisch gedacht wird. Deshalb kann man dieses Bild 
auch nicht im Sinne der Tiefenökologie als eines bezeichnen, das 
nicht-anthropozentrisch ist. Denn es vermeidet den Anthropozentris-
mus ja nicht, sondern liegt vor diesem.

Sellars betrachtet den Wechsel vom ursprünglichen Bild zum 
manifesten als einen eminenten, einen Kategorienwechsel: “When 
primitive man ceased to think of what we called trees as persons, 
the change was more radical than a change in belief; it was a change 
in category.” (Sellars 1963, 10) Wenn die Interpretation richtig 
ist, dass das mythisch-animistische Bild noch kein begriffliches ist, 
jedoch beim Übergang von diesem zum manifesten Denken ein 
Kategorienwechsel stattfinden kann, dann muss man auch dem 
ursprünglichen anschaulichen Denken bei Sellars eine anschauliche 
kategoriale Struktur unterstellen.

Der Mensch wird nach Sellars erst da zum Menschen, wo er 
sich selbst als eines Sonderwesens bewusst ist, das Regeln folgen 
kann, allen voran den semantischen Regeln der Begriffsverwendung. 
Der Übergang vom ursprünglichen Bild zum manifesten, in dem es 
eine Unterscheidung zwischen Wesen, die sich gegenseitig durch Nor-
men verpflichtet sind, die eine Innenwelt haben und aufgrund von 
Willens- oder Überzeugungszuständen in ihrer Innenwelt handeln, 
und einer Welt der Dinge ohne Innenwelt, kann nach Sellars kein 
kontinuierlicher sein. Dies liegt nach Sellars vor allem daran, dass 
das System der begrifflichen Normen ein holistisches ist. Die Bedeu-
tungen der Begriffe verweisen alle aufeinander. Und ein solches ho-
listisches System kann angeblich nur auf einen Schlag, wie geplant, 
in die Welt kommen, sich jedoch nicht peu à peu entwickeln. Es ist 
schwer zu sagen, ob Sellars schon das ursprüngliche Bild als ein zu-
mindest teilweise begriffliches deutet oder nicht. (Eigentlich sollte das 
Sellars nicht möglich sein.) Jedenfalls betrachtet er Begriffsysteme ei-
nerseits als holistisch organisiert und andererseits als die Bedingung 
des Menschseins, wenn er schreibt:

„To be able to think is to be able to measure one’s thoughts by 
standards of correctness, of relevance, of evidence. In this sense, 
a diversified conceptual framework is a whole which, however 
sketchy, is prior to its parts which are already conceptual in 
character. The conclusion is difficult to avoid that the transition 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—69—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

from pre-conceptual patterns of behavior to conceptual thinking 
was a holistic one, a jump in level of awareness which is irre-
ducibly new, a jump which was the coming into being of man“ 
(Sellars 1963, 6).

Dieses Argument ist  wenig überzeugend; wird es doch auch gegen die 
Vorstellung einer graduellen Entwicklung organismischer Ganzheiten 
von Kritikern der Evolutionstheorie vorgebracht. Wie dem auch 
sei, Sellars glaubt, dass es einen Kollaps des ursprünglichen Bildes 
gegeben hat und dieser Kollaps das manifeste Bild hervorbrachte, in 
dem eine Menschenwelt mit Personen, die planen, handeln, denken, 
sich gegenseitig verpflichten und Wahres von Falschem unterscheiden, 
von einer Welt der Dinge ohne Innenwelt und in der Kausalgesetze 
herrschen, abgetrennt wird. Als Grund für diesen Kollaps sieht Sellars 
Erklärungsprobleme in der Anwendung des ursprünglichen Bildes.

An dieser  Stelle wird deutlich, dass Sellars seine Bilder tatsäch-
lich als Behauptungszusammenhänge begreift, die zu explanatori-
schen Zwecken eingesetzt werden. Er denkt sich den Übergang vom 
original image zum manifesten etwa so: Weil sich innerhalb einer ani-
mistischen Sichtweise die regelmässige Überflutung eines Flusstales 
langfristig schlechter erklären lässt, als in einer, die mit Kausalgeset-
zen operiert, wird der mythische Animismus fallen gelassen. Er dient 
nach Sellars jedoch ebenfalls ursprünglich der Erklärung. Der Unter-
schied zwischen den Sellars’schen Bildern besteht also nicht darin, 
dass in einem das menschliche Leben etwa durch rituelles Handeln 
bestimmt wäre und in einem anderen durch Erklärungsinteressen. 
Vielmehr betrachtet Sellars das Erklärungsinteresse offenbar als et-
was Universales, was Menschen in allen Bildern antreibt. Denn auch 
die Entstehung des wissenschaftlichen Bildes ist durch den Erklä-
rungserfolg gekennzeichnet, den die Übertragung kausalgesetzlicher 
Betrachtungsweisen auf den Menschen hat. Käme es so weit, dass 
erfolgreiche hirnphysiologische Erklärungen menschlicher Handlun-
gen dazu führen würden, dass die Rede über den Menschen als eines 
normengeleiteten Wesens mit einer Innenwelt aufgegeben würde, so 
würde nach Sellars auch der Mensch verschwinden, so wie er im my-
thischen Animismus noch nicht existierte. Weil wir jedoch einerseits 
die Erklärungserfolge des wissenschaftlichen Bildes behalten und 
möglichst noch ausweiten, andererseits aber auch die normengeleite-
te Menschenwelt nicht untergehen lassen wollen, ergibt sich ein Kon-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—70—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

flikt oder besser eine philosophische Aufgabe. Sellars nennt sie die 
einer „synoptic vision“, in der sich ein Verständnis von Menschen als 
normengeleiteten Wesen mit einer Innenwelt mit einem kausalgesetz-
lich determinierten Welt vereinbaren lässt.

Sellars‘ Versuch der Antizipation einer solchen synoptic vision 
soll hier nicht diskutiert werden. Das würde in die technischen De-
tails seiner Prozessphilosophie führen, wie er sie „A Metaphysics of 
Pure Process“ entwickelt hat30. Es soll vielmehr gefragt werden, ob 
Sellars‘ Auffassung von Bildern, einem mythisch-animstischen, einem 
normativ-personalistischen und einem wissenschaftlich-kausaldeter-
ministischen als Behauptungszusammenhängen, die Erklärungen die-
nen, wirklich einleuchtet. Ich denke nicht. Ich glaube vielmehr, dass 
man sich, um das, auf das Sellars sich hier bezieht, besser verstehen 
zu können, mehr um seine images im Vergleich zu dem, was Witt-
genstein „Lebensform“ und Dilthey und Jaspers „Weltanschauung“ 
genannt haben, kümmern muss. Denn wenn man diese Weltanschau-
ungen oder images als Behauptungszusammenhänge mit Erklärungs-
anspruch versteht, dann wird selbstverständlich einsichtig, warum 
die Philosophie eine entscheidende Rolle in ihrer Entwicklung spielen 
kann. Die Philosophie ist ja die Spezialistin für Begründungen und die 
Bewertung von Argumenten und Erklärungen. Sie kann die entspre-
chenden images so auf ihre Validität prüfen und notfalls kritisieren. 
Ja, als Ursprung grosser Systeme von Behauptungszusammenhängen, 
kann sie vielleicht sogar selbst ein solches image hervorbringen.

Sellars’ Auffassung von images ist vor dem Hintergrund von 
Konzeptionen wie der Marxistischen Ideologiekritik, der Dilth-
eyschen Lebensphilosophie oder der Cassirerschen Symbolphiloso-
phie naiv, weil sie davon ausgeht, dass Menschen sich vor allem und 
immer behauptend und erklärend sprachlich auf die Welt beziehen. 
Weder bei Ideologien, noch bei Weltanschauungen oder mythischen 
und religiösen symbolischen Formen ist das menschliche Weltver-
hältnis jedoch vor allem durch Behauptungen und Erklärungen be-
stimmt. Mindestens ebenso wichtig, wenn nicht wichtiger, dürften 
unbegründete Bewertungen und Machtverhältnisse sein. Dem Sellar-
schen Verständnis der sprachlichen Grosszusammenhänge, in denen 
sich Menschen bewegen, liegt insofern ein szientistisches Missver-

30 Wilfrid Sellars, Foundation for a Metaphysics of Pure Process: The Carus 
Lectures of Wilfrid Sellars, in: The Monist 64. No. 1, 1981, S, 1-90.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—71—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

ständnis zugrunde. Menschliche Kollektive drücken ihre gemeinsame 
Lebensweise in sprachlichen Grosszusammenhängen aus und halten 
bestimmte axiomatische Ausgangspunkte ihrer Behauptungssyste-
me für evident, weil sie ihr Leben auf bestimmte Weise führen. Auch 
normative Aussagen wie „das Leben ist heilig“ können in den nicht 
gerechtfertigten axiologischen Bereich eines solchen Behauptungs-
zusammenhangs gehören. Die Evidenz dieser Ausgangspunkte muss 
sich jedoch nicht aus ihrer explanatorischen Kraft ergeben, sondern 
aus der Rolle, die sie in der Lebenswirklichkeit der Menschen spielen, 
beispielsweise in einem Ritus. Wer von Kind auf daran gewöhnt ist, 
an Riten teilzunehmen, in denen auf die Heiligkeit des Lebens Bezug 
genommen wird, wird nicht nach der Erklärungskraft der Behaup-
tung, dass das Leben heilig ist, fragen.

Wir hatten bereits gesehen, dass Jaspers in seiner „Psychologie 
der Weltanschauungen“  diese vor allem als Bewertungszusammen-
hänge versteht. Rangordnungen von Werten –als was auch immer 
diese in vorbegrifflich-mythischen und in begrifflichen Weltverhält-
nissen selbst gedeutet werden– orientieren das Handeln. Und ist das 
Bedürfnis nach Handlungsorientierung nicht ein viel grundlegende-
res und verbreiteteres in der Menschenwelt als das nach Erklärungen, 
das Sellars zu universalisieren scheint?

Auch wenn der Jaspers‘sche Sprachduktus uns heute fremd 
geworden ist, so ist sein Hinweis doch wichtig, dass es bei Weltan-
schauungen um mehr als Wissenszusammenhänge geht, um Wertun-
gen, paradigmatische Erlebnisse und selbstverständliche Strukturen 
der gegenständlichen Welt, die Orientierung geben. Nomaden, die im 
19. Jahrhundert mit  Zelten durch die Steppe ziehen, wie die Prärie 
–bspw. die Indianer Nordamerikas–  und in ständiger Auseinander-
setzung mit anderen Stämmen leben, haben andere Werthierarchien, 
Erlebnisse und Gegenstandszusammenhänge vor sich als ein Bör-
senhändler in der Londoner City im 21. Jahrhundert. Kriegerische 
Tapferkeit, Erlebnisse von jahreszeitlich bedingtem Jagdglück und 
die Handhabung des die eigene Behausung ausmachenden Zeugs sind 
für den Indianer selbstverständlich, für den Börsenhändler dagegen 
nicht existent. Die verschiedenen sprachlichen Grossformen, in de-
nen sie existieren, gehen auf diese Differenzen in ihrem Leben zurück.

Das mythische Weltverhältnis dürfte sich vom begrifflichen des 
Sellarschen manifesten Bildes daher nicht vor allem durch seine man-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—72—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

gelhafte Erklärungskraft, sondern durch seine anderen Bewertungen 
unterscheiden, die zu anderen Handlungszusammenhängen führen. 
Wenn man mit Ernst Cassirer glaubt, dass sich der Mythos „aus-
schliesslich an die Gegenwart seines Objekts, –in der Intensität, mit 
der es in einem bestimmten Augenblick das Bewusstsein ergreift und 
von ihm Besitz nimmt“ hält (Cassirer 1994, 47), dann geht es im 
Mythos gar nicht um Erklärung. Denn Erklärungen verlangen ein 
Absehen vom konkret Gegeben. Das Gegebene muss auf etwas Ab-
wesendes und Abstraktes bezogen, es muss als ein Fall von etwas 
Allgemeinem unter ein Gesetz subsumiert werden. Genau dieses Ab-
sehen von der konkreten Vielfalt, das Voraussetzung der Erklärung 
und abwesend im Mythos zu sein scheint, ist jedoch auch etwas, was 
in der Tiefenökologie kritisiert wird.

VI. Das Ende der Philosophie und die Entstehung einer 
narrativen Kultur

Trotzdem tritt die Tiefenökologie noch als Theorie auf. Doch wenn es 
darum geht, für sich selbst wertvolle natürliche Einzelwesen, die auch 
aus einer Innenwelt heraus existieren, sprachlich zu thematisieren, ist die 
Theorie nicht mehr die richtige Form. Wenn wir eine Person als solche 
thematisieren wollen, die Art und Weise, wie sie aus ihrer Innenwelt he-
raus existiert, sprachlich veranschaulichen möchten, so müssen wir ihr 
Leben erzählen. Wenn die Tiefenökologie eine Erfahrungsform der na-
türlichen Wesen herbeiführen will, in der diese Wesen den Erfahrenden 
als an sich wertvoll erscheinen, müsste sie dann nicht zur beschreibenden 
Erzählung als dem Mittel der Einflussnahme auf die Erfahrung greifen? 

Richard Rorty hat auf die Bedeutung der Erzählung für die 
Einflussnahme auf die Art und Weise, wie man andere Personen und 
vor allem die Folgen des eignen Handelns für sie wahrnimmt, allem 
voran das eigene grausames Verhalten ihnen gegenüber, anhand der 
Beispiele der Erzählungen von Nabokov und anderer hingewiesen31.  
Erzählungen wie „Uncle Tom’s Cabin“ oder „Les misérables“ kön-
nen nach Rorty „helfen… zu sehen, wie soziale Verhaltensweisen, die 
wir für selbstverständlich hielten, uns grausam gemacht haben.“32 
31 Richard Rorty (1992), „Der Friseur in Kasbeam: Nabokov über 

Grausamkeit“, in: ders., Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt am 
Main, 229-273.

32 Richard Rorty (1992), 229.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—73—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

Grausamkeit gegenüber Angehörigen einer anderen Rasse hat mit der 
Unfähigkeit ihre Perspektive einzunehmen, zu tun. Nun gab es seit 
der stoischen und der modernen Aufklärungsphilosophie, Theorien, 
die das allgemein Menschliche jenseits aller rassischen Differenzen 
thematisierten. Doch haben diese philosophischen Theorien wohl 
sehr viel weniger in der Veränderung der menschlichen Lebensform 
und der in ihr auftretenden Grausamkeiten bewirkt, als die genann-
ten Sozialromane. Vielleicht verhalten sich Philosophie und Literatur 
hier ähnlich wie wissenschaftliche Theorie und Technik. Denn erst 
über die Technik verändern die meisten wissenschaftlichen Theori-
en die Lebensform von Menschen. Doch das Verhältnis von Philo-
sophie und Literatur ist seit den platonischen Anfängen kein gutes33. 
Es müsste sich ändern, wenn die Philosophie der Erzählung als dem 
wichtigsten Mittel in der Veränderung der menschlichen Lebensform 
wieder mehr Recht einräumen wollte. Vielleicht haben sie indirekt 
gewirkt, sofern die entsprechenden Romanautoren diese philosophi-
schen Reflexionen zur Kenntnis genommen haben. Ein Roman kann 
ihre Perspektive explizieren. Die Tiefenökologie scheint ein ähnliches 
Programm der „Erziehung von Erwachsenen“, wie es Wittgenstein 
genannt hat, mit Bezug auf die Wahrnehmung der nicht-menschli-
chen natürlichen Wesen anzustreben.  Müsste sie dann an Naturer-
zählungen, wie Dschingis Aitmatovs  „Der Schneeleopard“ oder die 
Bücher von Jane Godall und Diane Fossey anknüpfen?34

Das hätte freilich nur noch peripher oder vermittelt mit 
Ontologie zu tun. Wenn man als eine Ontologie das betrachtet, was 
die meisten Menschen als wirklich existierend ansehen, so strebt die 
Tiefenökologie einen Zustand an, in dem die meisten Menschen eine 
Innenwelt der natürlichen  Wesen als wirklich existierend ansehen. 
Wenn aber eine solche Sichtweise der natürlichen Wesen im Leben von 
Menschen nur durch eine beschreibend erzählende Kultur gefördert 
werden müsste und nicht durch wissenschaftliche Abhandlungen 
oder philosophische Ontologien hergestellt werden kann, dann ist 

33 Thomas Gould (1990), The Ancient Quarrel between Poetry and Philoso-
phy, Princeton.

34 Oder neuerdings Joseph Reichholf (2011), Naturgeschichten, München. 
Ich selbst habe in Bezug auf die Natur in Michael Hampe (2011), Tun-
guska oder Das Ende der Natur philosophische Reflexion mit Erzählung 
zu verbinden versucht.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—74—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

der Wandel, den die Tiefenökologie herbeizuführen versucht, viel 
grundlegender als er auf den ersten Blick scheint und vielleicht auch 
viel grundlegender als es ihren Vertretern selbst klar ist. Es handelt 
sich nicht um einen Wandel in einer Bereichsethik, nämlich der der 
Umwelt, es handelt sich auch nicht primär um einen Wandel in der 
am meisten akzeptierten philosophischen Ontologie, sondern es 
handelt sich wenigstens um einen, der Wissenschaft, Philosophie und 
Erzählung miteinander versöhnt oder vielleicht sogar mit Rorty um 
den Wandel von einer wissenschaftlich erklärenden Kultur zu einer 
beschreibend erzählenden.

Paul Feyerabend hat in seiner Naturphilosophie Parmendies als 
den Anfang der neuen „Welt der Philosophen“ gekennzeichnet. (Fey-
erabend 2009, 163-171) Die Welt Homers und die Welt der Steinzeit 
sei eine vielfältige gewesen, in der von vielen selbständigen Wesen 
erzählt worden sei. Mit Parmenides sei das abstrakte unanschauliche 
Denken über das Sein in die Welt gekommen, das die anschauliche 
Vielfalt der Welt vernachlässigbar gemacht und zu unserer wissen-
schaftlichen Kultur geführt habe. Feyerabend beklagt die Vernichtung 
der Vielfalt, die diese Kultur herbeigeführt habe35. Wie Heidegger in 
Platon den kulturellen Sündenfall in die Seinsvergessenheit erblick-
te, so sieht Feyerabend in Parmenides den Sündenfall der Kultur in 
ein homogenisierend unanschaulich erklärendes Denken, in dem die 
Innenwelten der natürlichen Wesen verschwinden. Wenn aber die-
ses Denken die neue Welt der Philosophen und Wissenschaftler war, 
dann strebt die Tiefenökologie in ihrer Rückkehr – „Feyerabendsch“ 
gedacht – zu den konkreten Einzelwesen selbst, nicht weniger an, als 
das Ende der mit Parmendies einst begonnenen neuen philosophi-
schen und wissenschaftlichen Welt. Dies muss nicht eine Rückkehr 
in den Mythos bedeuten und wird von Feyerabend auch nicht so 
gedacht, sondern als eine Rückwendung zur Wahrnehmung des Kon-
kreten in der Erzählung über die Differenzen in der vielfältigen Welt.

Philosophie war immer auch Kritik ihrer selbst. Vielleicht zeich-
net diese Selbstverständigungsbemühung sie als intellektuelles Projekt 
seit Platons „Sophistes“  vor allen anderen Projekten, der Dichtung 
wie den Einzelwissenschaften, aus. Seit Nietzsche und Heidegger ist 
die Kritik der Philosophie an sich selbst zur Kritik der Kultur gewor-
den, die sie manchmal sogar selbst hervorgebracht zu haben meint. 
35 Vgl. Paul Feyerabend (2005), Die Vernichtung der Vielfalt. Ein Bericht, Wien.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—75—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

Sicher kann Philosophie Philosophie verändern. Doch wenn sie nicht 
aus sich heraus eine Kultur erschaffende Kraft ist, wenn dazu nur 
Religionen, Erzählungen und technologisch angewandte Wissen-
schaften in der Lage sind, dann ist die Hoffnung der Tiefenökologie, 
dass sie mit ihrer Ontologie etwas neues, zwar noch theoretisches, 
doch auch die Zivilisation transformierendes hervorbringen könnte, 
wohl eine Selbstüberschätzung. Ihre Ontologie wird aus sich heraus 
keine neue narrative Kultur stiften können. Das macht die Anliegen 
der Tiefenökologie nicht unplausibel oder uneinleuchtend. Sie muss 
jedoch darauf hoffen, Wirkungen in Narrationen zu haben oder in 
einer narrativen Kultur, deren Aufgang sie nicht selbst herbeiführen 
kann, einmal aufzugehen. Die Entstehung eines solchen zivilisatori-
schen Wandels zu steuern bleibt eine aus einer Selbstüberschätzung 
geborene philosophische Grössenphantasie. Bis ein zivilisatorischer 
Wandel zu einer narrativen Kultur eintritt, in der sich die Menschen 
vielleicht wieder vermehrt der konkreten Vielfalt zuwenden, stehen 
immer noch die durchaus sinnvollen und gelegentlich auch wirkungs-
vollen Argumente der Umweltethik zur Verfügung, die innerhalb der 
Kultur operiert, in der wir noch leben müssen. Auf besseres hoffen 
kann man darüber hinaus immer.

Literatur

Agar, D. (2001), Life’s Intrinsic Value, New York.

Aitmatov, Tschingis (2007), Der Schneeleopard, Zürich.

Birnbacher, Dieter (2001), Sind wir für die Natur verantwortlich?, in: 
ders. (Hg.), Ökologie und Ethik, Stuttgart.

Cassirer, Ernst (1994), Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter 
Teil. Das mythische Denken, Darmstadt.

Cavell, Stanley (1979), The Claim of Reason. Wittgenstein, Skepti-
cism, and Tragedy, Oxford.

Chalmers, David (1997), The Conscious Mind: In Search of a Funda-
mental Theory, Oxford.

Descartes, René (1973), Meditationes de Prima Philosophia, in. 
Oeuvres de Descartes, publiées par Charles Adam & Paul Tan-
nery, Vol. VII, Paris.

Fossey, Dian (1991), Gorillas im Nebel. Mein Leben mit den sanften 
Riesen, München.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—76—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

Geuss, Raymond (2008), Philosophy and Real Politics, Princeton & 
Oxford.

Goodall, Jane (1991), Ein Herz für Schimpansen. Meine 30 Jahre am 
Gombe-Strom, Reinbek bei Hamburg.

Feyerabend, Paul (2005), Die Vernichtung der Vielfalt. Ein Bericht, 
Wien.

Feyerabend, Paul (2009), Naturphilosophie. Herausgegeben und mit 
einem Vorwort versehen von Helmut Heit und Eric Oberheim, 
Frankfurt am Main.

Freeman, Anthony (ed.) ((2006), Consciousness and its place in Na-
ture. Does Physicalism Entail Panpsychism? Galen Strawson et 
al., Charlottesville. 

Freud, Sigmund (1948), Das Unbehagen in der Kultur, in: ders., Ge-
sammelte Werke. Bd. XIV. Werke aus den Jahren 1925-1931, 
Frankfurt am Main und London.

Gould, Thomas (1990), The Ancient Quarrel between Poetry and Phi-
losophy, Princeton.

Hampe, Michael (2011), Tunguska oder Das Ende der Natur, Mün-
chen.

Jaspers, Karl (1919/1960), Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 
/ Göttingen / Heidelberg.

Konersmann, Ralf „Lebensform und Denkform in der frühen Neu-
zeit“, in: ders. (2006), Kulturelle Tatsachen, Frankfurt am Main.

Krebs, Angelika (1996), Ökologische Ethik I, in: Julian Nida-Rümelin 
(Hg.), Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoreti-
sche Fundierung, Stuttgart.

Krebs, Angelika (Hg.) (1997), Naturethik. Grundtexte der gegenwärti-
gen tier- und ökoethischen Diskussion, Frankfurt am Main.

Landsberg, Paul Ludwig (1933), Rassenideologie und Rassenwissen-
schaft. Zur neuesten Literatur über das Rassenproblem, in: Zeit-
schrift für Sozialforschung. Hg. v. Max Horkheimer. Jahrgang 2 
(1933), Nachdruck München 1970, S. 388-406.

Marietta, Don E. (1979), Knowledge and Obligation in Environmen-
tal Ethics: A Phenomenological Analysis: A Phenomenological 
Analysis, in: Environmental Ethics 1, Nr. 3, 195-207.

Marx, Karl und Engels, Friedrich (1953), Die Deutsche Ideologie. Kri-
tik der neuesten deutschen Philosophie in ihren Repräsentanten 
Feuerbach, B. Bauer und Stirner und des deutschen Sozialismus 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—77—

Methodus Nº 7 (2013)Erklären und Beschreiben...

in seinen verschiedenen Propheten, Berlin.

Müller, Tobias & Watzka, Heinrich (Hrsg.) (2011), Ein Universum 
voller `Geiststaub’. Der Panpsychismus in der aktuellen Geist-
Gehirn-Debatte, Paderborn.

Arne Naess (1973), “The Shallow and the deep, long-range ecology 
movement. A summary”, Inquiry 16: 1-4, 95-100.

Naess, Arne (1989), Ecology, community and lifestyle, Cambridge.

Ott, Konrad (1997), IPSO FACTO. Zur ethischen Begründung norma-
tiver Implikate wissenschaftlicher Praxis, Frankfurt am Main.

Piaget Jean und Inhelder, Bärbel (1971), Die Entwicklung des räumli-
chen Denkens beim Kinde, Stuttgart.

Pfordten,  Dietmar v.d. (1996), Ökologische Ethik. Zur Rechtferti-
gung menschlichen Verhaltens gegenüber der Natur, Reinbek bei 
Hamburg.

Reichholf, Joseph (2011), Naturgeschichten, München.

Rohs, Peter (1996), Feld, Zeit, Ich. Entwurf einer feldtheoretischen 
Transzendentalphilosophie, Frankfurt am Main.

Rorty, Richard (1992), Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt 
am Main.

Sellars, Wilfrid (1960/1963), Philosophy and the Scietific Image of 
Man, in: ders., Science, Perception and Reality, London.

Sellars, Wilfrid (1981) Foundation for a Metaphysics of Pure Process: 
The Carus Lectures of Wilfrid Sellars, in: The Monist 64. No. 1, 
S, 1-90.

Singer, Peter (1979), Practical Ethics, Cambridge.

Skrbina, David (2005), Panpsychism in the West, Cambridge /Mass.

Spinoza, Baruch de (1972), Ethica Ordine Geometrico Demonstrata, 
in: Spinoza Opera. Im Auftrag der Heidelberger Akademie der 
Wissenschaften hg. v. Carl Gebhardt. Vol. II, Heidelberg.

Strawson, Peter (1959), Individuals. An Essay in Descriptive Metaphy-
sics, New York.

Theobald, Werner (2003), Mythos Natur. Die geistigen Grundlagen 
der Umweltbewegung, Darmstadt.

Wallace, David Foster (2006), Consider the Lobster and Other Essays, 
New York & Boston.

Bernard Williams (2002), Truth and Truthfulness. An Essay in Genea-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48


—78—

Methodus Nº 7 (2013) Michael Hampe

logy, Princeton & Oxford.

Wittgenstein, Ludwig (1970), Über Gewissheit, Frankfurt am Main.

Wolff, Jean-Claude (1992), Tierethik. Neue Perspektiven für Men-
schen und Tiere, Fribourg.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:01:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2013-7-48

