
5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen

5.1 Christliche Sittlichkeitsvorstellungen

Die Missionare waren geprägt von sehr strengen christlichen Moralvorstellungen. Ge-

rade während ihrer Ausbildung in Barmen unterlagen sie einer äußerst strengen Sitt-

lichkeitsmoral.1 So war den angehenden Missionaren »jeder vertrauliche Umgang mit

einer Person vom anderen Geschlecht in »Correspondenz oder Beruf verboten. […] Wer

dawieder handelt hat sich damit von seinem Berufe und von unserer Bruderschaft los-

gerissen.«2 Verstießen die zukünftigen Missionare gegen diese Regeln, drohte ihnen

im äußersten Fall der Ausschluss aus der Missionsgesellschaft.

Einen Eindruck von den Sittlichkeitsvorstellungen derMissionare vermittelt der Ta-

gebucheintrag von Carl Hugo Hahn vom Januar 1854 in Berlin: »[Ich] ging also noch ein

Stückchen ins Museum und ärgerte mich da über die Sittenlosigkeit. Die schamlosen

Statuen auf der Schlossbrücke sah ich mir auch noch einmal an. Wollte Gott, es fiel

den Berliner Buben ein, einige gut gezielte Steine dagegen zu richten.«3 Die Missiona-

re richteten ihre Kritik an Unsittlichkeit und Unmoral auch an die eigenen Landsleute

und machten auch vor der Kunst keinen Halt. So war auch die Bekämpfung der Un-

sittlichkeit in Deutschland eines der Hauptthemen der Inneren Mission, vor allem in

der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.4 Begrifflichkeiten wie »Sittenlosigkeit« und

»Unsittlichkeit« benutzen Missionare fast inflationär.

Arbeiten zu diesem Thema haben gezeigt, dass Sexualität nicht biologisch bedingt

ist, sondern sozial und kulturell konstruiert und daher von den jeweils vorherrschen-

den Moralvorstellungen beeinflusst. Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurde die Frau zu

einem asexuellen Wesen stilisiert. Eigenständige weibliche Sexualität, stellvertretend

für die menschliche Sexualität, wurde verteufelt, sexuelle Lust als Folge und Strafe der

Erbsünde (weibliche Grundschuld) gedeutet und nur in der gottgewollten Ehe zur Kin-

1 Sehr ausführlich bei Hartmann 2002, 2007. Vgl. hierzu Kapitel I.

2 Hausordnung des Seminars, 1900 §51, RMG 304 Hausordnungen des Missionsseminars.

3 Lau 1985, S. 710 (14.1.1854 in Berlin).

4 Vgl. hierzu Sarx und Kaiser 2013; Hammer 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Gender und christliche Mission

derzeugung geduldet.5 Grundsätzlich stellte die Frau eine Gefahr für die männliche

Sittlichkeit dar. Sexualität sollte deshalb durch die Ehe in »geordnete Bahnen«6 gelenkt

werden. Überwunden werden konnte die Erbsünde nur, indem sexuelle Bedürfnisse

negiert wurden. Deshalb regelte die christliche Sexualmoral Geschlechterbeziehungen

durch Regeln und Verbote.Dabei legitimieren die vielfältigen Restriktionen, die sich vor

allem auf Frauen bezogen, die männliche Verfügungsgewalt über die weibliche Sexua-

lität und Fruchtbarkeit. Darunter fallen solche Regeln wie das Jungfräulichkeitsideal,

spezielle Bekleidungsvorschriften, die Einschränkung der Bewegungsfreiheit oder auch

der Ausschluss von Bildung.7

Die von den Herero in Namibia gelebte Sexualmoral nahmen Missionare und Mis-

sionarsfrauen als primitiv, unkontrolliert und exzessiv wahr, die die eigene Moralvor-

stellung herausforderte. Indem sie das eigene Verhalten als sittlich, kultiviert und da-

durch vorbildlich beschrieben, konstruierten sie die Sexualität der Anderen im Gegen-

satz zur eigenen zivilisierten Kultur.8 Der sexuellen Passivität der weißen, christlichen

Frau wurde die Darstellung schwarzer Männer und Frauen, als Menschen ohne sexuel-

le Kontrolle, gegenübergestellt und mit dieser Behauptung eine andersartige Sexuali-

tät, die im Gegensatz zur moralisch sittsamen Haltung, die den europäisch Christ*in-

nen zugeschrieben wurde, konstruiert.9 Selbstdisziplinierung galt als exklusives Privi-

leg weißer Männer und Frauen. »Polygamie, Ehebruch und Hurerei […] ist bei ihnen

[Herero; Anm. d. Verf.] so gang und gäbe, dass sie höchst verwundert sind, ja es lächer-

lich finden, wenn andere es nicht mitmachen wollen. Doch dieses ist ein zu ekelhaftes

Thema, um darüber ausführlicher zu schreiben.«10 Die Ausführungen zeigen zugleich,

dass die Missionare, geblendet von der angenommenen eigenen Höherwertigkeit und

den eigenen strengen Moralvorstellungen, keine andere Erklärung für die vorgefunde-

ne Situation hatten, als einen exzessiven Sexualtrieb. Darauf, dass die Konstruktion der

Sexualität der »Anderen« im kolonialen Kontext zur Konstruktion des »Eigenen« dien-

te, hat u.a. Ann Laura Stoler verwiesen.11 Auch Anette Dietrich hat gezeigt, dass »die

Konstruktion des rassifizierten Anderen immer auch eine rassifizierte, weiße Selbst-

konstruktion«12 beinhaltet. Mit Rückgriff auf zeitgenössische wissenschaftliche Herlei-

5 Vgl. hierzu u.a. Ortner und Whitehead 1981; Caplan 1987; Silberschmidt 2004; Heller et al. 2019;

Walkowitz 1994.

6 Gefragt, ob man lieber heiraten soll oder nicht, votiert Paulus zur Ehelosigkeit. Aber er empfiehlt

jenen, die sich sexuell nicht enthaltsam leben konnten, sich zu verheiraten. (1. Korinther 7,1ff).

7 Heller 2008. Sandra Konrad verweist in diesem Kontext auf eine tiefverwurzelte Angst vor weibli-

cher Lust. Konrad 2017.

8 Durch das Entwerfen negativer Fremdbilder konnte ein erwünschtes Selbstbild erzeugt und stabi-

lisiert werden. Bernhardt 1994. Rassistische Genderordnungen, das zeigtMcClintock 1995, wurden

zu Kernstücken kolonialer Diskurse.

9 Seinen Höhepunkt nimmt diese Debatte in den Vergewaltigungs-Paranoias und den Geschich-

ten über Verstümmelungen deutscher Soldaten während des Deutsch-Namibischen Krieges. Vgl.

hierzu Maß 2005; Dietrich 2007; Kundrus 2005, 1997; Krüger 2003a; Bischoff 2011.

10 Lau 1985, S. 202 (25.12.1844). Zudem bei Emma Hahn. Letter of Januar 1846, Guedes 1992, S. 79f.

11 Vgl. u.a. Stoler 1996, Vaughan 1991. Gerade die Kolonialregierung nutzte gesetzliche Regulierung

zu Sexualität und Ehe, um rassistische Unterschiede festzuschreiben. Vgl. hierzu Stoler und Mc-

Granahan 2007; Stoler 1995, S. 7.

12 Dietrich 2009, S. 376.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 155

tungen erklärten Missionare sich und der Heimatgemeinde das Sittlichkeitsverhalten

der Herero durch fehlende Kleidung, dem engen Kontakt mit Tieren und der fehlen-

den Beschäftigung: Herero sind »eben ein Nomadenvolk, und das stete Herumliegen

mit dem Vieh hat ihr sittliches Gefühl abgestumpft und bis nahezu auf den Tiefpunkt-

gebracht.«13 Entsprechend wurde der »Müßiggang« und das »Herumlungern der Ju-

gend« kritisiert, weil es die »fleischliche Lüsternheit« fördere. Folglich war eine »stren-

ge Zucht [nötig], »wenn etwas aus ihnen werden soll.«14 Das »Einkleiden« der Heiden

steht in diesem Zusammenhang genauso, wie auch der Versuch eine protestantische

Arbeitshaltung einzuführen.15 Denn gleichförmige Arbeit wurde im 19. Jahrhundert in

Deutschland als disziplinierende Technik verstanden, deren Ziel die Erlösung des Indi-

viduums von »niedrigen Trieben« war. Aus diesem Grund war der ›anständige‹ Christ,

die ›sittliche‹ Christin fortwährend mit ›manierlicher‹ Arbeit zu beschäftigen, damit sie

möglichst wenig Gelegenheit hatten, ihren spontanen Impulsen nachzugehen. »Ein hä-

kelndes Fräulein konnte in derselben Zeit nichts Unmoralisches, Falsches tun, so hoffte

man(n). Äußerlich sauber ausgeführte Arbeit sollte zur ›inneren Sauberkeit‹ führen und

erhielt mit dieser Aufgabe eine moralische Qualität.«16 Wie schon in Europa, galten in

diesem Zusammenhang vor allem Frauen als schamlos und damit potenziell sündig.17

Briefe von Missionaren aus der Anfangszeit deuten allerdings darauf hin, dass die

Einkleidung der Frauen auch zum eigenen Schutz vorangetrieben wurde. In der missi-

onseigenen Zeitschrift wurden Kleiderspenden erbetenmit folgender Erläuterung: »Die

Heiden und namentlich die Heidinnen dort gehen in der Regel ganz nackt. Kommen sie

nun zur Schule und zum Gottesdienste: So ist das ungemein störend und widerwärtig.

Wenigstens eine einzige Bedeckung ist durchaus erforderlich; für männliche Personen

ein Kittel, für Frauenzimmer ein Kleid, am besten mit sogenannten Schieber, damit sie

für jeden Leib besser passen.«18

Während solche Aussagen die unbekleideten Menschen allgemein als potenziell

sündig verurteilten, bliebt den Leserinnen und Lesern verborgen, welche Probleme

die Missionare selbst mit diesen unbekleideten Menschen hatten. In Briefen an die

Missionsleitung schilderten Missionare über die sexuellen Herausforderungen und die

Gefahr für das eigene Leben. Darüber hinaus nutzten sie diese sittlichen Herausforde-

rungen als Argument für die eigene schnelle Verheiratung. So begründete bspw. Carl

13 Irle 1906a, S. 59.

14 Friedrich Bernsmann. Stationsbericht 1875/76 Otjimbingue, Bl. 111b, RMG 2.611 Missionarskonfe-

renzen im Hereroland.

15 Eine andere Haltung bezüglich der Bekleidung nahm Gustav Viehe 1885 ein. Er fragt, ob es über-

haupt nötig sei, das Tragen europäischer Kleider als Bedingung zur Aufnahme in die christliche

Gemeinde beizubehalten. Er betonte in diesem Zusammenhang vielmehr: »überhaupt muss es

als Regel gelten, dass der Missionare keinerlei äusserliche Bedingung zur Aufnahme in der Ge-

meinde stellen darf, welche dem Volke die Annahme des Christentums zu sehr erschweren oder

wol (sic!) unmöglich machen würde.« Gustav Viehe. Mission und Zivilisation nach der Schrift und

der Erfahrung auf den verschiedenen Missionsgebieten. 1885, Bl. 33b, RMG 2.613 Missionarskon-

ferenzen im Hereroland.

16 Vgl. hierzu Ladj-Teichmann 1983b, S. 224.

17 Prodolliet 1987, 71ff. Sie dokumentiert den Versuch der Basler Mission, Frauen einzukleiden.

18 BdRM 1845/46, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Gender und christliche Mission

Hugo Hahn mit dem Selbstschutz seine, von der Missionsleitung nicht genehmigte,

frühzeitige Verlobung.19 Nicht immer gelang es denMissionaren die eigene Sittlichkeit

aufrechtzuerhalten, wie der Fall des – verheirateten – Missionars Simon Eggert zeigt.

Dieser hatte sich an den im Haushalt der Familie Hahn lebenden christlichen Frauen,

Johanna und ihrer Schwester Magdalena, »vergangen.«20 Dabei hatte ihn auch nicht

die Ehe mit einer europäischen Frau geschützt. Damit hatte er sich nicht nur eines

»sittlichen Vergehens«21 schuldig gemacht, sondern hatte auch Ehebruch begangen.

Trotz dieses Vergehens wurde er nicht von der RMG ausgeschlossen.22

Grundsätzlich trägt Kleidung dazu bei, spezifische moralische Vorgaben umzuset-

zen. Sie hilft bei der Etablierung einer bestimmten Vorstellung von Mann oder Frau

und damit von Geschlechterkonstruktionen. Bei Herero bedeckten Männer und Frau-

en bislang nur ihr Geschlecht. Mit europäischen Kleidungsstücken wurden ihre Körper

verhüllt, was auch als symbolische Handlung gesehen werden kann.23 Über Kleidung

und Hygiene implizierte die Mission folglich eine neuartige Ritualisierung des Kör-

pers, die darauf abzielte eine neue Identifikation von Christ*innen über ihr Äußeres

zu fördern. »Die Getauften müssen sich gesittet kleiden,«24 lautete eine Forderung der

Missionare. Für Hererofrauen bedeutete dies, dass ihnen bei der Taufe, wie Eduard

Dannert das sehr drastisch formulierte, »die Eisenperlen u[nd] Ringe abgerissen, die

heidnische Haartracht abgeschnitten, der Körper von Ocker u[nd] Fett gereinigt, die

Kleider angelegt u[nd] statt des 3zipfeligen Fellhutes ein Kopftuch umgebunden [wur-

de].«25

Hereromänner übernahmen schneller den europäischen Kleiderstil, wie Missio-

nar Brincker 1876 beobachtete: »Die heidnischen Frauen verachten dagegen die Lum-

pen, wie sie die europäischen Kleider nennen; nur christlichen Frauen tragen letzte-

re.«26 Schließlich setzte sich bei christlichen Frauen in Namibia lange, hochgeschlos-

sene baumwollene Kleider durch, wie sie von den Missionarsfrauen im 19. Jahrhun-

dert getragen wurden und ein Kopftuch. Männer trugen importierte Hosen, Jacketts,

Hemden und einen Hut.27 Die Kleidung der Männer sollte vor allem praktisch sein.

19 Vgl. hierzu Kapitel II.

20 Konferenzprotokoll 1859, Bl. 29aff und Simon Eggert. Schreiben an die Deputation vom Mai 1859,

RMG 2.611 Missionarskonferenzen im Hereroland.

21 Ebd.

22 Er arbeitete bis 1868 in der Namamission und verlies 1869 die RMG, um ein Pfarramt in Nordame-

rika anzunehmen.

23 Höpflinger 2008, S. 243ff. Die im 19. Jahrhundert von den Missionaren eingeführten Kleidermode

wurde vonHererofrauen aufgenommen und in ihrem Sinn verändert, so dass dieMission auch An-

fang des 20. Jahrhunderts wieder an der Bekleidungsweise Kritik äußerte. In ihren Augen zeigten

sich Frauenwenig anpassbar. Zur Bedeutung der Kleidung bei denHerero und die Veränderungen,

die die Mission und Kolonialismus auslöste vgl. Hendrickson 1994, 1996; Ross 2008. Für Sumatra

vgl. hierzu Niessen 1985, 1993.

24 BdRM 1879, S. 323.

25 Eduard Dannert. Schreiben an Spieker, 21.11.1889, RMG 1.615 Dannert, Eduard Gustav.

26 RMG 2.635a Heinrich Brincker, die Ovaherero, 1876, Bl. 60r.

27 Heinrich Brincker. Die Ovaherero, 1876, S. 23f; Wilhelm Eich. Schreiben an Missionsleitung,

31.1.1875, RMG 1.540 Eich, Wilhelm.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 157

Sie trugen bevorzugt dunkle Farben, schlichte und solide Kleidung, um ihre Seriosi-

tät zu betonen.28 Während beim Kleidungsstil der Frauen vielmehr der moralische,

sittliche Aspekt im Vordergrund stand, wie auf Abbildung 9 zu sehen ist und die Be-

schreibung von Johanna Gertse durch Heinrich Vedder aufzeigt: »Sie [Johanna Gertse,

Anm. d. Verf.] war schwarz, hatte um den Kopf ein sauberes weißes Tuch gebunden,

hatte ein Kleid von Blaudrucken und darüber eine reine, weiße Schürze.«29 Dabei hat

das Kopftuch der Hererofrauen eine besondere Geschichte. Denn dieses war ein Kom-

promiss zwischen Herero und Mission. Die Berichte der Missionarsfrau Hedwig Irle

belegen diesen Aushandlungsprozess. Sie schrieb darüber, dass Mädchen und Frau-

en, traditionell ihre Haare ganz kurz schnitten und deshalb als äußeres Zeichen ihrer

Bekehrung die Haare wachsen lassen sollten. Umgekehrt wurden zuerst die Haare ra-

siert, wenn sich eine Frau wieder vom Christentum abwandte.30 Die Forderung nach

langen Haaren bei Christinnen konnte sich aber nicht durchsetzen und »darum wurde

die Sitte eingeführt, ein buntes Kopftuch zu tragen, das leicht um den Kopf geschlun-

gen zu ihren einfachen Kattunkleidern ganz hübsch«31 aussah. Das Kopftuch ersetzte

damit die lederne Kopfhaube und ist ein sichtbarer Beleg für die, vielleicht nicht im-

mer freiwillige, Kompromissbereitschaft der Mission. Frauen identifizierten sich auf

besondere Weise mit dem neuen Kleidungsstil, so dass das viktorianische Kleid und

die Kopfbedeckung nach dem Deutsch-Namibischen Krieg zum Symbol für das Über-

leben wurden. Das Kopftuch formten Frauen so, dass dieses eine Form erhielt, die an

Hörner von Rindern erinnerte. Damit verwiesen sie auf ihre Vergangenheit als Gesell-

schaft von Rinderhaltern.32 Grundsätzlich galt, dass Kleider europäischen Stils sehr

kostbar und teuer waren und das Tragen von Kleidern von Männern und Frauen zur

Demonstration sozialer Zugehörigkeit genutzt wurde.33 Viele christliche Männer und

Frauen erhielten in der Anfangszeit ihre Kleidung von den Missionaren, die mit Klei-

dungsstücken bezahlte.34 Auch die imHaus lebenden Jungen undMädchenwurden von

den Missionaren nach europäischen Vorstellungen eingekleidet.35 Arme Christ*innen,

die sich keine »gesittete« Kleidung leisten konnten, durften meist auch nicht im christ-

lichen Dorf leben, sondern mussten etwas abseits wohnen. Andererseits übernahmen

auch Nichtchrist*innen die europäische Kleidermode, ohne gleichzeitig zu konvertie-

ren. Eine klare Abgrenzung zwischenHeid*innen und Christ*innen war also nicht ganz

28 Ross, S. 6.

29 Heinrich Vedder. Die alte Johanne. In: Der kleine Missionsfreund 1921, S. 58.

30 Irle 1906a, S. 104.

31 Irle 1909, S. 57.

32 Vgl. hierzu: Ross 2008, S. 101.

33 Bei Überfällen zwischen Nama und Herero berichteten die Missionare vor allem von dem Ver-

lust von »Kleidersachen […], Strümpfen, Kissenbezüge, Tisch- und Handtüchern«. U.a. Friedrich.

Eggert. Bericht aus Scheppmansdorf, Juni 1868, Bl. 17, RMG 2.635a Vorträge und Berichte aus Süd-

westafrika.

34 Friedrich Eggert. Bericht aus Scheppmannsdorf, August 1868, Bl. 11, RMG 2.635a Vorträge und Be-

richte aus Südwestafrika. Er berichtete bspw. davon, dass einige Männer und Frauen, Nichtchris-

ten, bereits bekleidet waren, Männer trugen Hosen und Frauen Röcke, die sie Fischern abgekauft

hatten.

35 Hedwig Irle berichtete davon, dass sie ihre Kleidung ihrer Haushaltshilfe Petrine weitergab. Irle

1911, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Gender und christliche Mission

so leicht möglich, wie Missionar*innen sich das gewünscht hatten. Vielmehr waren die

Grenzen fließend.

Abbildung 9: Christliche Frauen in Namibia, o. J.

Quelle: Archiv- und Museumsstiftung der VEM 901-151

Auch auf Sumatra folgten auf einen Glaubenswechsel äußerliche Veränderungen.

Allerdings vor allem bei christlichen Männern. Sie übernahmen überwiegend die Klei-

dung nach europäischem Stil und bekleideten sich nach der Konversion mit Hosen und

Jacken in dunklem Blaudruck. Einen christlichen Mann erkannte man auch am kurz

geschnittenen Haar.36 Bei Frauen waren die äußeren Veränderungen nicht ganz so

eindeutig. Ihre Kleidung war auch weniger von europäischem, als vielmehr von ma-

laiischem und chinesischem Stil beeinflusst, wie Sandra Niessen nachwies und auch

auf Abbildung 10 zu sehen ist.37

»A specific clothing image was adopted by the Batak as a strategy and a statement of

commitment to the new goals of acculturation. Women learned to cover their breasts

with Malay-style kabaya and baju kurung [tunic like garments] wheater they were

married with children or not. Men learned the clean –cut look: they cut their hair and

shed their headcloths. Doffing the headgear was now a sign of respect were covering

up had previously been the norm as it still was in the Malay context. The bare head

was a sure sign of conversion to Christianity.«38

Auch die Unterstützervereine in Deutschland mussten sich bei ihren Kleiderspenden

an die örtlichen Gegebenheiten anpassen. Die Schwestern bestanden darauf, dass die

36 BdRM 1891, S. 174ff.

37 Sehr ausführlich dazu bei Niessen 1985, 1993. Außerdem siehe hierzu der Bericht von: Bruch 1912.

38 Nissen, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 159

Frauen in der Heimatgemeinde solche Kleider fertigten, die auf Sumatra getragen wur-

den. »Die Muster zu diesen indischen Sachen werden auf Wunsch gern gesandt.«39

Auch setzte sich mit dem Christentum auf Sumatra und in Namibia die Bekleidung

kleiner Kinder durch, wie wir auf Abbildung 11 und 12 sehen können. »Es wurde im-

mer mehr Mode, den Kindern etwas anzuziehen. Ich habe nie Last gehabt, die ferti-

gen Sachen loszuwerden; im Gegenteil, oft hatten die noch unfertigen Sachen schon

ihren Eigentümer. Wir konnten manchmal gar nicht alle Nachfrage befriedigen. Die

Sachen von der Nonja (Missionarin) sind so haltbar, hieß es immer wieder, die halten

zwei- dreimal so lange wie andere, weil sie mit der Hand genäht sind.«40 Ein reinli-

cher und ordentlicher Kleidungsstil sollte Christ*innen auszeichnen. Dabei war es al-

lerdings nicht erwünscht, dass die neuen Christen sich »[…] über ihren Stand hinaus

[bekleideten], nur ja nicht den Europäern alles nachahmen.«41 Allerdings war es nicht

nur die Mission, die in Bezug auf die Übernahme westlichen Kleidungsstils Druck aus-

übte. Vielmehr waren es bspw. auf Sumatra auch die größere Mobilität der Männer, die

als Händler in den Küstenregionen mit Chinesen und Europäern in Kontakt kamen.

Auch die »ethnozentrische Einschätzung«42 der Küstenbevölkerung hat einen sozialen

Druck zur äußeren Anpassung ausgeübt. Und das Verhalten früher Reisender hatte be-

reits früh zu einem Umdenken geführt, da diese besonders feine Kleider als Geschenke

mitgebracht hatten. Ähnliches lässt sich für Namibia feststellen.

Kommen wir aber nochmal zurück zum unterschiedlichen Sittlichkeitsverständnis

und seinen Folgen. Zu Frust führte bei Missionaren, wenn ihre Erziehungsabsichten

in Bezug auf Moral und Sittlichkeit nicht auf fruchtbaren Boden fielen, sondern sich

Herero vielmehr darüber amüsierten, wie ein Beispiel von Carl Hugo Hahn zeigt: »Die-

sen Morgen ertappte ich Markus, indem er Maria auf eine unzüchtige Weise anfasste,

und sie darüber lachend. Ich beschämte sie. Markus aber wandte sich zu den Umste-

henden und lachte.«43 Diese Reaktion wiederum ärgerte Carl Hugo Hahn so sehr, dass

er zu Gewalt griff. Mit dem Sjambok gab er »jedem einige herbe Hiebe. Die Schläge,

meine ich, ließen sich wohl vor dem Herrn verantworten, aber daß ich sie im Zorn, im

gekränkten Selbstgefühl gab, daß schmerzt mich […].44

39 Was soll Nützliches für die Mission gearbeitet werden? In: DMR 1909, S. 47. Die Missionsschwes-

tern sandten sehr genaue Anweisungen aus Sumatra in Bezug auf die zu nähende Kleidung. »Sie

lieben sehr dunkle Stoffe, gute, haltbare Blaudrucke, kleinkarierte oder kleingeblümte Stoffe, be-

sonders bevorzugen sie Siamesen.Wollen Sie nun solche Stoffe zum Bearbeiten nehmen oder uns

auch nur Stoffe schicken, so würden Sie uns sehr damit erfreuen.« Brief an dieMissionsnähvereine

der RMG. In: DMR 1913, S. 34-36.

40 Auf Pearadja. In: BdRM 1911, S. 176.

41 FriedrichBrinckschmidt.WelcheWege sind einzuschlagen, umunsereGemeinden zurfinanziellen

Selbständigkeit zu erziehen`? 1914, Bl. 339, RMG 2.900 Missionarskonferenzen.

42 Sibeth, S. 196.

43 Lau 1985, S. 307 (3.3.1846). Die Enttäuschung war dann groß, wenn der Zivilisierer, in diesem Fall

der Missionar, scheiterte, denn er wollte ja Gutes tun. Das Risiko war gerade dann groß, je mehr

der Missionar der Selbsttäuschung seiner eigenen Position erlag. »Auf der individuellen Ebene ist

Enttäuschung ein immer wiederkehrender Bestandteil von Zivilisierungsmissionen.« Osterham-

mel 2005, S. 372.

44 Lau 1985, S. 307 (3.3.1846).

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Gender und christliche Mission

Abbildung 10: Christliche Frauen auf Sumatra, 1890

Quelle: KITLV A 38

Dabei lag die Ursache des gegenseitigen Unverständnisses offensichtlich im un-

terschiedlichen kulturellen Verständnis von Sexualität. So schreibt auch Jo Helle-Valle:

»Perhaps the most significant difference is the Western strictness about sex and mo-

tivations: romantic love and/or personal pleasure (physical and psychological) are the

›proper‹ motives for engaging in sex, while strategic, materially oriented uses of sexual-

ity are strictly tabooed – being forcefully embodied in our image of ›the prostitute‹.«45

Herero dagegen unterschieden zwischen Sexualität und Fortpflanzung.Nach der Initia-

tion46 konnten Männer und Frauen sexuelle Beziehungen zueinander haben. Jan-Bart

45 Helle-Valle 2004, 205f.

46 »Circumcising of men served to bestow upon men an indicator of their identity as Herero men

in direct contact with their ancestors, and not as unbound liminal Christian beings. Circumcision,

along with dental mutilation, granted Herero men access to the Okuruuo, that is, direct access to

the Ancestors. Through theirministrations at theOkuruuo, initiatedHereromen could tap directly

into the power of their ancestors. If need be, they could reach the original ancestor, Mukuru. […]

Through having access to a paternal clan, in fact through having become a physical representa-

tion of part of a paternal clan, a man could now marry. In conclusion, circumcision thus defined

the gender, ancestral position and fertility of a Herero man.« Gewald 2000b, S. 185. Unter Here-

ro wurden Jungen im 1. bis 6. Lebensjahr beschnitten. Es gab öffentliche Feierlichkeiten. Jungen,

die zusammen beschnittenwurden, blieben über ganzes Lebenmiteinander verbunden. Beschrei-

bungen von Initiationsriten und ihrer Bedeutung in der Hererogesellschaft bei Gustav Viehe. Re-

ligiöse Anschauung und Gebräuche der Herero. In: BdRM 1876, S. 65-71, 106-109, Carl Hugo Hahn.

Eine Untersuchungsreise im Hereroland. In: BdRM 1873, S. 47-52. Zur Tradition der Initiation von

Mädchen gibt es nur wenig Information. Mit dem Einsetzen ihrer Menstruation wurden Mädchen

durch die Initiation in die Hererogesellschaft aufgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 161

Gewald verweist in diesem Zusammenhang auf einen weiteren Unterschied: Nämlich

darauf, dass Herero davon ausgingen, dass Kinder und Jugendliche bis zu ihrer In-

itiation bisexuell waren. Erst mit der Initiation wurde aus den Kindern Männern und

Frauen.47 Es war nicht ungewöhnlich, dass Männer und Frauen vor der Ehe in einem

sogenannten Konkubinat oder einer offenen Partnerschaft lebten. Diese Verbindungen

waren auf unbestimmte Zeit angelegt, beinhalteten nur potenzielle Rechte und Pflich-

ten, die davon abhingen, ob die Verbindungen später durch eine Heirat legalisiert wur-

den.48Wurde ein Kind gezeugt, wurde es in der Regel vom Vater der Mutter adoptiert.

Der Erzeuger musste als Alimente eine Kuh bezahlen. Dieses Verständnis stand imWi-

derspruch zum damaligen christlichen Moralverständnis, bei dem der Geschlechtsver-

kehr als notwendiger Teil der Fortpflanzung nur in den engen Grenzen der Ehe erlaubt

war.

Die von den ersten Missionaren und Missionarsfrauen in Namibia vorgefundenen

Genderkonstruktionen standen imWiderspruch zu christlichen Sittlichkeitsvorstellun-

gen. Als Carl Hugo Hahn mit der Beurteilung von Schuld und Unschuld bei einem Ehe-

bruch nicht einverstanden war, mischte er sich kurzerhand ein. Ein Mann (Karomo)

hatte mit einer Frau Ehebruch begangen. Der beteiligte Mann wurde, laut Carl Hugo

Hahns Aufzeichnungen, dafür zur Rechenschaft gezogen; die Frau aber nicht. Dass die

Frau ungestraft bleiben sollte, störte Carl Hugo Hahn so sehr, dass er der Frau »eine

Tracht Prügel [besorgte], die sie in ihrem Leben nicht mehr vergessen wird.«49 In den

Augen von Carl Hugo Hahn war es unmöglich, dass eine Frau in einer solchen Situa-

tion ungestraft davonkam. Geprägt von der europäischen Vorstellung, die die Frau als

»gefährlich« in Bezug auf die Sittlichkeit definierte,50 musste auch sie für ihr Verhal-

ten bestraft werden.51 Dabei beschränkten sich die Missionare in ihrer Kritik nicht nur

auf die lokale schwarze Bevölkerung, sondern diese konnte sich auch gegen europäi-

sche Arbeiter richteten,wie das folgende Beispiel zeigt. BarnabasHörnemann ging 1858

mit der Peitsche auf weiße Arbeiter der Walfisch-Minen-Company los, weil er mit ih-

rem sittlichen Verhalten nicht einverstanden war: »So nahm er die Peitsche und schlug

zu.«52

47 Gewald 2000b, S. 191.

48 Der Mann hatte keine Rechte über die Frau. Die daraus hervorgehenden Kinder gehörten der Oru-

zo der Frau. DerMann konnte sich jedoch durch Zahlung von Vieh die Rechte über das Kind erwer-

ben. Delius 1990, S. 99.

49 Lau 1985, 958f (1857).

50 Honegger und Heintz 1981, S. 35.

51 Tatsächlichwar es unter Herero so, dass Frauen bei Ehebruch straflos blieben. Grundsätzlich konn-

te der betrogene Mann mit einer gewissen Anzahl von Kühen und Schafen entschädigt werden.

Delius 1990, S. 114. Vgl. hierzu auch Eduard Dannert. Sociale Verhältnisse der Herero, 1888, RMG

3.311 Zur Geschichte der Herero.

52 Barnabas Hörnemann. In: BdRM 1858, S. 174f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Gender und christliche Mission

5.2 Enthaltsamkeit als Teil der Sittlichkeitsbewegung

Die religiösmotivierte Sittlichkeitsbewegung hat eine lange Geschichte. Aber gegen En-

de des 19. Jahrhunderts intensivierte sich in Europa eine neue Sittlichkeitsbewegung,

die die Ursachen der sozialen Not, die mit der Industrialisierung einhergingen, im All-

gemeinen im »Zerfall der Sitten,« zu erkennen glaubte. Mit strenger Moral und der

Stabilisierung von Häuslichkeit und Ordnung sollte dieser Entwicklung entgegenge-

wirkt werden.53 Frauen wurden im Zuge dieser Bewegung zu »tugendhaften und sex-

losenHüterinnen häuslicher wie öffentlicherMoral umgepolt.«54Während die offizielle

Sexualmoral den Frauen sexuelle Leidenschaft absprach,55 galt der Mann als Opfer sei-

ner Triebe.56 In Europa konnte sich die Theorie der Fragilität der Weiblichkeit im 19.

Jahrhundert etablieren. Diese Ansätze und Vorstellungen fanden ihren Weg mit der

Mission, aber nicht nur, auch nach Afrika und Asien.

Missionare, Missionarsfrauen und Missionsschwestern trugen das christlich-euro-

päische Verständnis von sexueller Moral unter die neuen Christ*innen und versuchten

dieses in den jeweiligen Gesellschaften durchzusetzen. So wurde Sexualität nach euro-

päisch-christlichem Verständnis in Zusammenhang mit Ehe und Familie gestellt und

zu deren »zweckorientierte[n] Verwendung.«57 Vorehelicher Geschlechtsverkehr lehn-

ten Missionar*innen dementsprechend als »Sünde« kategorisch ab und verurteilten

diesen. Moral- und Sittlichkeitsregeln, Kirchenzucht und, im äußersten Falle, der Aus-

schluss vom Abendmahl, sollten die Durchsetzung der neuen Moralvorstellungen ga-

rantieren. Dabei sollte die Kirchenzucht nicht zu streng sein und darauf hinzielen, dass

durch Reue die Sünder*in wieder in die Gemeinde aufgenommen werden konnte.58

»Bei Beurteilung solcher Versündigungen [öffentliche Ärgernisse] ist ganz besonders

die Herzensstellung des Sünders zu berücksichtigen und zu unterscheiden ob es sich

um ein einmaliges Vergehen oder um ein Leben in Sünde handelt.«59 Handelte es sich

um ein einmaliges Vergehen, wurde die betroffene Person eine kürzere oder längere

Zurücksetzung vom Abendmahl gerügt.60 Als Sünden verstanden wurden bspw. »ein-

malige fleischliche Versündigung zwischen Unverheirateten, vorsätzliche Lüge, Zank

53 Lehmann 1969, S. 265.

54 Honegger und Heintz 1981, S. 35.

55 »Ich möchte sagen, daß die Mehrzahl der Frauen zu ihrem Glück von sexuellen Gefühlen nicht

sonderlich geplagt werden.« schrieb Dr. Acton. Zitiert nach Honegger und Heintz 1981, S. 35.

56 Zur männlichen Sexualität im 19. Jahrhundert vgl. Marcus 1979.

57 Honegger und Heintz 1981, S. 36; Frevert 1986, 130ff. Siehe dort auch zur Moralisierung von Sexua-

lität.

58 Siehe u.a. Konferenzprotokoll 1873, Bl 9, RMG 2.911, Missionarskonferenzen im Hereroland.

59 Gemeinde-, Kirchen- und Konferenzordnung für die ev[angelisch] luth[erische] Missionskirche im

Hereroland, 1894, Bl. 122b, RMG 2.661 Gemeinde-, Kirchen- und Konferenz-Ordnungen. Diese Re-

geln wurden mehr oder weniger bestätigt durch die Neufassung 1912.

60 In den sehr genau geführten Kirchenbüchern der Missionare gibt es ein Register der ausgeschlos-

senen und wieder aufgenommenen Gemeindeglieder. Kirchenbuch der Evangelisch-Lutherischen

Gemeinde zu Neu-Barmen (Otjikango) im Hereroland, S. 101ff, Kirchenregister von Neu-Barmen

(Otjikango), 1850-1902, ELCIN, Parochial Registers, VI.5.1. Neu-Barmen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 163

und Streit, Betrunkenheit, Teilnahme am Götzendienst, Zauberei, u[nd] dergl.«61Wie-

derholte Sünden wurden mit einem zeitweiligen Ausschluss vom Abendmahl und vom

ersten Teil der Liturgie bestraft. Erfolgt keine Reue und Buße wurde die Person von

der Kirchengemeinde ausgeschlossen. Männer und Frauen waren gleichermaßen der

Kirchenzucht unterworfen. Unterschieden wurde bei den Strafen vielmehr, ob das Ver-

gehen der Gemeinde bekannt war oder nicht. War es öffentlich bekannt, wurde es auch

öffentlich gerügt. Darüber berichtete Friedrich Bernsmann: »5 Personen mussten seit

der letzten Konferenz wegen fleischlicher Vergehen […] ausgeschlossen werden; 3 ande-

re Personen die sich auch fleischlich vergangen, aber freiwillig ihre Sünde bekannten,

konnten Verzeihung erlangen, weil ihre Sünde nicht offenbar geworden und darin kein

allgemeines Aergerniß angerichtet hat.«62 Die öffentliche Beschämung der Sünder*in-

nen sollte zugleich erzieherisch auf die restliche Gemeinde wirken. Wurde jemand we-

gen eines öffentlichen Vergehens aus der Gemeinde ausgeschlossen, musste diese Per-

son auch »öffentlich in den sonntäglichen Gottesdiensten bekennen und eine Reihe von

Sonntagen während des Gottesdienstes vor versammelter Gemeinde stehen.«63 Erst

nachdem die Person öffentlich Buße getan hatte, wurde sie wieder in die Gemeinde

aufgenommen. Auf Sumatra folgte auf die öffentliche Beschämung eine Art »Wieder-

eingliederungsritual.« Die Betroffenen mussten ein Essen für die ganze Gemeinde stif-

ten.64 Eine Frau, die ein uneheliches Kind auf die Welt brachte, wurde aus der Kirche

ausgeschlossen. Ihrem Kind verweigerte die Mission so lange die Taufe, bis die Mutter

den Namen des Vaters bekannt gab und sie selber »Reue über ihre Sünde«65 gezeigt

hatte. Geleitet waren die Missionar*innen von der Vorstellung, dass Unsittlichkeit der

Charakterzug des Heidentums sei und die »wahre Sittlichkeit«66 sich erst im Christen-

tum entfalten könnte und zwar unabhängig von derHautfarbe,wie der Bericht von Bar-

nabas Hörnemann über die Begegnung mit Arbeitern der Walfisch-Minen-Compagnie,

die vomCap gekommenwaren und die ihm auf der Reise begegneten, verdeutlicht: »Ich

will doch zehn mal lieber mit einer Horde Damras oder Namaquas zusammentreffen,

alsmit diesen Leuten, die ein wahrer Ausbund nicht nur der Christenheit, sondern auch

der Menschheit überhaupt sind.«67

Auchwenn dieMissionare unsittliches Verhalten derMänner durch Anwendung der

Kirchenzucht oder Entlassung aus demDienst bestraften, wurde vor allem über Frauen

versucht Sittlichkeit gezielt zu beeinflussen. Mit Enthaltsamkeitsgelöbnissen oder dem

Zusammenschluss in Enthaltsamkeitsgruppen wurde, ganz nach dem Motto der euro-

päischen Sittlichkeitsbewegung, auch in denMissionsgebieten die Frau zur Hüterin der

sittlichen Moral stilisiert und öffentlichkeitswirksam inszeniert. »In der ersten Bank

61 Gemeinde-, Kirchen- und Konferenzordnung für die ev[angelisch] luth[erische] Missionskirche im

Hereroland, 1894, Bl. 123a, RMG 2.661 Gemeinde-, Kirchen- und Konferenz-Ordnungen.

62 Friedrich Bernsmann. Jahresbericht über Otjimbingue 1875/76, Bl. 112a, RMG 2.611 Missionarskon-

ferenzen im Hereroland.

63 Wilhelm Metzler, Jahresbericht 1891/1892, Pearadja 12.5.1892, RMG 1.937 Metzler, Wilhelm.

64 Konferenzprotokoll 1890, Bl 51f, RMG 2.891 Missionarskonferenzen.

65 August Bruch. Kirchenzucht im Sinne des NT. 1890, RMG 2.900 Missionarskonferenzen.

66 Gustav Viehe. Mission und Zivilisation nach der Schrift und der Erfahrung auf den verschiedenen

Missionsgebieten 1885, Bl. 28a, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

67 N.N. Aus Afrika. In: BdRM 1858, S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Gender und christliche Mission

sitzen Jungfrauenmit weißemKopftuch und weißem Band darum, in der zweiten Bank

solche mit röthlichem (sic!) Band. Die ersteren sind getauft und confirmiert (sic!), die

letztere nur erst getauft. Beide verlieren das Band, wenn sie sich sittlich vergehen.«68

Offensichtlich konnten sich missionarische Vorstellungen von Keuschheit phasenweise

durchaus unter Christ*innen etablieren. Auch der Distriktchef Bönsen berichtete im

Mai 1897 aus Omaruru, dass es eine Schande für die Eltern sei, wenn die Kinder nicht

»unkeusch« bis zur Ehe lebten.69 Die Idee Enthaltsamkeitsvereine zu gründen, muss-

ten die Missionare allerdings wegen »Undurchführbarkeit allgemein gültiger Gesetze

nach dieser Seite hin […]«70 wieder aufgeben. Und doch blieb die »Sittlichkeitsfrage«

eine der zentralen Frage der Missionsarbeit in Namibia.71

Auf Sumatra sollten Eheleute, die bis zur Verheiratung keusch gelebt hatten,mit ei-

ner Art Sittlichkeitsorden ausgezeichnet werden. »Es wäre gewiß gut, wenn sowohl für

Jünglinge als auch für Jungfrauen,welche sich gut betragen haben bis zu ihrer Verheira-

tung, bei der Verheiratung ein Gemeindegeschenk überreicht würde als Auszeichnung

für ihren frommen Wandel.«72 Ob die Missionare tatsächlich ein Gemeindegeschenk

überreicht hatten, konnte in den vorliegenden Quellen nicht nachgewiesen werden.

Ein sichtbares Zeichen in der Trauungszeremonie wurde allerdings gesetzt: Noch in

der Kirchenordnung von 1906 wurde festgehalten, dass »nur ehrbare Personen, die sitt-

lich rein geblieben sind […] bei der Trauung einen Schmuck tragen [dürfen] als Zeichen

ihrer Unbescholtenheit, was in Verruf stehenden Personen nicht zugestanden werden

darf.«73

Auchmit Erbauungsstunden für Mädchen versuchtenMissionar*innen auf die Mo-

ral und Sittlichkeit der Jugend Einfluss zu nehmen.74 Diese Moralerziehung richtete

sich dabei nicht nur an Mädchen und Frauen, sondern auch an junge Männer. Die Mis-

sionare waren dabei angewiesen auf die Jugend zu »achten, mit ihnen [zu] sprechen

[und] sie [zu] ermahnen.«75

68 BdRM 1873, S. 132. Davon berichtete auch Else Sonnenberg: »Besonders viele Frauen unter den

Eingeborenen gingen zur Kirche, schön geputzt mit einem recht bunten oder weißen Tuch um

den Kopf. Die jungen Mädchen, welche besonders tugendhaft gelten wollten, hatten am Tuche

noch ein weißes Band gebunden, das hinten als Schleife herabhing.« Sonnenberg 2004, S. 41.

69 Distriktchef Bönsen. Beantwortung des Fragebogens über die Rechte der Eingeborenen in den

deutschen Kolonien. 1897, R 1001/4989, KA V Gr. 6 Rechtssachen.

70 Konferenzprotokoll 1898, RMG 2.614 Missionarskonferenzen im Hereroland.

71 Gottlob Haußleiter. Schreiben an die Missionare der Hereromission, 16.8.1908, Bl. 149, RMG 2.616

Missionarskonferenzen im Hereroland. Der Kampf gegen den Alkoholverkauf richtete sich insbe-

sondere deshalb gegen Frauen, da Hererofrauen für das Brauen von Bier zuständig waren und

damit ihren Lebensunterhalt verdienten. Vgl. hierzu vor allem: Wallace 1998. Zur Diskussion über

Alkohol unter Missionaren: Konferenzprotokoll 1913, Bl. 119, RMG 2.618Missionarskonferenzen im

Hereroland.

72 Ludwig Nommensen, Seelsorge, 1876. In: Nommensen 1996, 56.

73 Kirchenordnung 1906, VII. Trauungen, §8, RMG 2.963 Kirchenordnungen der Batakkirche/HKBP.

Welche Art von Schmuck dies war, ist in den Quellen nicht überliefert.

74 Ob die Missionare oder die Missionarsfrauen diese Stunden hielten, führte er nicht aus.

75 Ludwig Nommensen, Seelsorge, 1876. In: Nommensen 1996, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 165

5.3 Die Macht der Definition oder was in der Mission als »unsittlich« galt

Wie schnell unter der strengen Aufsicht der Missionare auch alltägliche Tätigkeiten zu

sittlich fragwürdigen Praktiken werden konnten, zeigt ein Auszug aus dem Bericht von

August Bruch:

»Abends hört man wohl noch den einförmigen Ton des ›andalu‹ oder Reisstampfers

durch die klare, stille Mondnacht hindurchklingen. Die fleißige Batakfrau oder auch

ihre ebenso fleißige Tochter ist noch mit der sauren Arbeit beschäftigt, den Reis für

den kommenden Tag zu enthülsen. Leider ist dies fürMutter wie Tochter oft eine Stun-

de der Versuchung zur Sünde wider das sechste Gebot, indem Jünglinge und Witwer,

die zu arm sind, sich eine Frau zu kaufen, die Gelegenheit wahrnehmen, Unsittlichkeit

zu treiben, die leider wie eine schreckliche Pestkrankheit am Mark des heidnischen

Batakvolkes zehrt.«76

Missionar*innen betonten den Zusammenhang von Heidentum und Unsittlichkeit, die

in ihren Augen unlösbar miteinander verwoben waren und eine notwendige missio-

narische Intervention implizierte, da die Missionare fest davonausgingen, dass es eine

wirkliche Sittlichkeit nur mit dem Christentum geben konnte. Ähnlich wie das Reis-

stampfen, gerieten auch andere Verhaltensweisen in Kritik, wenn sie auch nur einen

Anschein hatten, zu unsittlichem Verhalten führen zu können. Dabei wurde das Kon-

zept der Sittlichkeit von Missionar*innen schier willkürlich ausgelegt.77

Auf Sumatra wurde in diesem Zusammenhang auch das »leichtfertige Martan-

dang«78 und damit der Besuch der Jünglinge bei den Mädchen 1885 verboten. Nur

wenn einer ein Mädchen zur Ehe fragte, sollte ihm der Besuch im Haus, in dem die

Mädchen schliefen erlaubt sein. In allen anderen Fällen nicht. Außerdem sollte er

zuvor seinen Lehrer, oder Ältesten Bescheid darüber informieren.79 Mit Unverständnis

reagierten die Missionar*innen darauf, dass Frauen auf Sumatra und in Namibia

76 Bruch 1912, S. 51f.

77 Dabei regulierten auch bei den Batak und den Herero bestimmte Regeln den Umgang zwischen

den Geschlechtern. So war es bspw. Batakmädchen nicht erlaubt, ohne die Begleitung einer ver-

heirateten Frau zur Holzsuche oder auf den Markt zu gehen. Sabedah Nasution. Das Leben einer

batakschen Frau, ca. 1950. Unveröffentlichtes Manuskript, Bl. 2, RMG 1.316 Nasution, Sabedah.

78 Ludwig Nommensen schrieb über diesen Brauch unter der Überschrift »Wie der Batak freit«: »Das

Freien fängt bei demBatta frühe an. Manche sind schonmit 11 oder 12 Jahren verheiratet.Will nun

einer heirathen, so schickt der Jüngling seinen Freund zu demMädchen, welches er sich auserse-

hen hat, und fragt um Siri [sirih, mal. Betelpriem, Anm. d. Verf.] für seinen Freund; gibt das Mäd-

chen solches, so ist das ein Beweis der Geneigtheit, und darauf kommt er selbst mit Siri oder frägt

darum. Dies wird dann eine Zeit lang fortgesetzt; dies nennen sie martandang, ein nächtliches

Geschäft und darum auch sicher ein Werk der Finsternis. Ist die Sache dann so weit abgemacht,

so daß sie heirathen wollen, so bringt der Jüngling ein ganzes Tuch voll Siri, nimmt sie das an, so

bringt er noch seine besten Kleider und sie gibt ihmdie ihrigen.« LudwigNommensen 1864, S. 275.

Zitiert nach Kozok 2000.

79 Konferenzprotokoll 1885, §4, Bl. 2, RMG 2.890 Missionarskonferenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Gender und christliche Mission

gerade dann als Ehefrau begehrt waren, wenn sie unehelich schwanger wurden und

damit ihre Fruchtbarkeit belegten.80

Trotzdem sich die Sittlichkeitserziehung an beide Geschlechter richtete, stand in

den Diskussionen das Verhalten der Frauen im Fokus. Wie in Europa so wurde auch

auf dem Missionsgebiet versucht Verhalten und Sexualität der Frau durch Regeln zu

beherrschen.81 So versuchten sie bspw. die Mobilität von Frauen einzuschränken und

verboten ihnen das Rauchen, weil es »zu Vergehen gegen das 6. Gebot verleitet.«82 Mit

dem Hinweis auf die daraus resultierenden Unsittlichkeiten, bekämpften die Missio-

nare der Hereromission auch den grassierenden Alkoholkonsum der Christ*innen.83

Bereits in den 1870er Jahren wurde Alkoholkonsum in das kirchliche Strafregister auf-

genommen.84 Am liebsten hätten die Missionare den Alkoholkonsum komplett verbo-

ten, was ihnen aber, trotz zahlreicher Versuche und Vorstöße auch bei der Kolonial-

regierung, nur in Einzelfällen gelang.85 So schloss sich 1892/93 in Otjosazu eine Ge-

betsgemeinschaft zusammen, »sie hielt auf strenge Sittenzucht, kämpfte gegen das

Branntweintrinken, schloß unwürdige Glieder von sich aus, hielt in der Woche und

jeden Sonntag nach der Predigt Gebetsstunde und wurde zum Segen für die ganze Ge-

meinde.«86

Auch das sich etablierende Bambusenwesen wurde deshalb abgelehnt, weil es als ei-

ne Bedrohung für die Sittlichkeit der Männer wahrgenommen wurde. Definiert wurde

das Bambusenwesen dabei folgendermaßen: »Bambusen nennt man die kleinen Ne-

gerjungen, die von den Soldaten und Farmern als Dienstboten angenommen werden.

Soldaten nämlich und andere Europäer suchen sich zum Bedienen Knaben, welche ver-

wildern, den größten Teil des Tages umherlungern und sich der christlichen Zucht und

Erziehung entziehen.«87 Das Kolonialmilitär übte auf männliche Kinder und Jugend-

liche eine große Anziehungskraft aus. Sie stellten sich z.T. auch ohne Lohn in ihren

Dienst.88 Kritisiert wurde dieses Arbeitsverhältnis deshalb,weil es der protestantischen

Arbeitsethik widersprach und es in den Augen der Missionare »mehr Herumlungern

als ein reelles Arbeitsverhältnis«89 sei. Dies wiederum lehnten sie ab. Verstanden doch

Missionare Fleiß und die tägliche Arbeit als integraler Bestandteil eines sittlichen Le-

bens nach christlichen Vorstellungen. Für jungeMänner stellte die Anstellung allerdings

80 Darüber beschwerte sich Wilhelm Steinsiek in seinem Konferenzbericht 1894, RMG 3.578 Stein-

siek, Wilhelm.

81 Konrad 2017.

82 Konferenzprotokoll 1890, Bl. 9b, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland.

83 Nach dem Deutsch-Namibischen Krieg wurde Alkohol zum Teil in traditionelle Rituale eingebaut

und erhielt damit eine neue Bedeutung für Herero. Hierzu vgl. Gewald 2000b, 87ff.

84 Heinrich Brincker. Die Ovaherero 1876, Bl. 92a, RMG 2.635a Vorträge u[nd] Aufsätze zu Südwest-

afrika.

85 Vgl. hierzu die Berichte der Missionare und BdRM 1874, S. 13. Zudem: Protokoll der Ältestenkon-

ferenz der Hereromissionare, Swakopmund 12.-19.10.1913, RMG 2.618 Missionarskonferenzen im

Hereroland.

86 Irle 1906a, S. 299.

87 N.N. Aus einemMissionsberichte. Zitiert nach: Reichtagsprotokoll 1909/10,2.

88 Krüger 1999, S. 26.

89 August Elger. JB 1905, S. 26; JB 1907, S. 31ff; JB 1910, S. 20; JB 1912, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 167

eine Möglichkeit dar, finanziellen bzw. materiellen Gewinn zu erlangen und damit au-

ßerhalb der, über das Patronage System, organisierten Beschäftigungsverhältnisse eine

Entlohnung zu finden und war sehr beliebt.90

Das Festhalten an eigenen Sittlichkeitsvorstellungen und das fehlende Interesse der

Herero bzw. Batak diese zu übernehmen, führte unter Missionaren zum Frust. Ihre ei-

gene Machtlosigkeit gepaart mit rassistischen Vorstellungen spiegelte sich auch in der

Berichterstattung wider. Beeinflusst von der europäischen Rassismusdebatte91 erklär-

ten Missionare zu Beginn des 20. Jahrhunderts die »krasse Unsittlichkeit«92 nun mehr

als Charaktereigenschaft der Herero: »Frauen- und Mädchenehre nach unseren Begrif-

fen gibt es nicht, kann also vom Standpunkt der Eingeborenen auch nicht verletzt wer-

den.«93 Friedrich Pönnighaus schrieb 1933: »Wo finden wir einenMann, der eine sittlich

reine Jugend hat undmit reinemGewissen als Mahner in der Gemeinde dastehen kann,

an welchem alle hinaufschauen können?94

5.4 Der Sonderfall Namibia

5.4.1 Verkehrte Welt oder der Zuzug weißer Männer und seine Folgen

im Kontext des missionarischen Sittlichkeitsdiskurses

In Namibia erreichte die Diskussion über Sittlichkeit eine neue Dimensionmit der stei-

genden Anzahl weißer Siedler und Soldaten, die sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts,

90 JB 1910, S. 20. Nach dem Einmarsch der südafrikanischen Truppen, nach dem Sieg über die Deut-

schen im Ersten Weltkrieg, blieben die Bambusen führerlos. Sie schlossen sich zur sogenannten

Truppenspielerbewegung, die einen wichtigen Beitrag leistete bei der Wiederherstellung der Ge-

sellschaft der Herero. »Left in limbo these youngmen created a new social structure, based on that

which they knew best, the German army. These newly created Otruppe, also known as the Trup-

penspieler, provided the young men with identity, social support, contacts and standing.« Gewald

2000b, S. 215. Ein gewisserN.N. Böhmer teilte denBehörden in Berlin 1919 nochmit, dass die »zahl-

reichen bei unseren Truppen als Wagenpersonal, Tierpfleger und dergl. beschäftigten Herero […]

ebenso wie andere Eingeborene bis zuletzt bei uns« blieben. Bericht von N.N. Böhmer. Lage der

Eingeborenen in der ehemaligen Kolonie Deutsch-Südwestafrika, April 1919, BArch R 1001/9651.

Dies belegt auch ein Schreiben des kaiserlichen Bezirkamtmanns, Windhuk, 8.10.1907, NAN ZBU

322/BVA Eingeborene Personalannahmebedingungen und Lohnverhältnis. Einzelne Missionare

berichteten allerdings schon Ende des 19. Jahrhunderts von Unruhe, Ungehorsam und »Frechheit«

der männlichen Jugend gegen Eltern und Missionare; auch Mädchen waren davon angesteckt;

»das Soldatenspielen fing an,« schrieb Johann Irle. Irle 1906a, S. 299. Diese Mädchen und Jungen

wurden aus der Gemeinde ausgeschlossen. Ausführlich zur Truppenspielerbewegung: Krüger und

Henrichsen 1998; Krüger 1999, S. 274ff; Gewald 1999, S. 204ff, 2002; Werner 1990; Ngavirue 1990;

Irle 1906a, S. 299.

91 Im 19. Jahrhundert herrschte die Vorstellung vor, schwarze Frauen seien sexuell bedrohlich. Vgl.

hierzu Habermas 2016, 62ff; Dietrich 2007; Kundrus 2003b.

92 BdRM 1929, S. 110.

93 Ebd. Hierzu auch: Drießler 1932, S. 314.

94 FriedrichPönnighaus imZusammenhangmit demMangel an einheimischenPastoren. BdRM1933,

S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Gender und christliche Mission

im Zusammenhang mit dem Aufbau der deutschen Kolonie, niederließen.95 Nun stand

nicht länger die Sittenlosigkeit der Herero im Zentrumdermissionarischen Kritik, son-

dern das Verhältnis zwischen weißen Männern und einheimischen Frauen. Nun waren

es nicht mehr Männer der einheimischen Bevölkerung und ihr scheinbar unersättlicher

Sexualtrieb, welche die Diskussion bestimmten, sondern europäische Männer und ihr

Verhalten gegenüber einheimischen Frauen.Die Zügellosigkeit weißerMänner, brachte

die Missionare, mit ihren hohen Moralansprüchen, in eine Glaubwürdigkeitskrise. Von

Seiten derMission wurde vor allem befürchtet, dass weißeMännermit ihremVerhalten

»auf die Herero einen sehr üblen Einfluß ausübten, der den Einfluß derMissionare zum

Guten völlig aufzuwiegen und also unwirksam zu machen schien.«96 Denn zahlreiche

weiße Männer lebten in einem Konkubinat mit Hererofrauen, nur wenige schlossen

Ehen.97 Missionare drängten darauf, diese Beziehungen gesetzlich zu sanktionieren.

Sie forderten eine Eheschließung. Doch es war vor allem die unfassbare sexuelle Ge-

walt von weißenMännern gegen schwarze Frauen, die Entsetzen und Fassungslosigkeit

auslöste und die Missionare in Erklärungsnöte brachten. »Die Eingeborenen schlugen

die Hände zusammen und fragten: »Ist das in Deutschland auch so?« Es geht einem

durchs Herz, wenn sie sagen: »Lehrer, im Felde sind wir nicht so vielen Versuchungen

ausgesetzt als auf der Station.«98

Dieser Umstand war auch für die Beziehungen zwischen den Missionaren und den

ankommenden Siedlern schwierig: »Den deutschen Junggesellen begegneten wir wohl

freundlich, doch gestattete das sittenlose Leben, das damals allgemein üblich war, ei-

nen näheren Verkehr nicht.«99 Doch gegenüber dem Verhalten weißer Männer hatten

dieMissionare wenig Einflussmöglichkeiten.100Missionare versuchten zum Schutz der

Frauen und zur Aufrechterhaltung dermühsam errichteten sittlichenOrdnung, zumin-

dest in christlichen Gemeinden, die Unterstützung der Kolonialbeamten zu erlangen

und wenigstens lokale Regulierungen zu erreichen, was ihnen allerdings nur in einigen

wenigen Fällen gelang. Eduard Dannert berichtete von einem Erfolg 1903 aus Okom-

bahe: »Auf der Militärstation und deren Umgebung darf sich kein weibliches Wesen

mehr sehen lassen.«101 Lina Stahlhut schrieb erleichtert aus Karibib, dass »nämlich

jeder weiße Wurm, der nach Sonnenuntergang auf der Eingeborenen Wert verweilt,

strafbar ist.«102 Auch sollte dem Gouverneur der Vorschlag gemacht werden, »ob nicht

den ledigen Beamten und andern genannten Personen künftig die Erlaubnis entzogen

95 Sehr ausführlich hierzu: Hartmann 2002, Hartmann 2007.

96 Schreiber 1884, S. 6.

97 1902 gab es allein 39 Männer, die durch Missionare mit afrikanischen Frauen verheiratet worden

waren. Franz Seiner betonte in diesem Zusammenhang, dass für die Siedler eine Verheiratungmit

einheimischen Frauen eine »Existenzbedingung« darstellte. Seiner 1904, S. 33.

98 Meyer in: BdRM 1896, S. 102. Längere Besprechung von Ehesachen auch bei der Konferenz 1894,

RMG 2.614 Missionarskonferenzen im Hereroland.

99 JohannHeinrich Brockmann Lebenserinnerungen Teil 1, S. 62, NANPersonal Files, A 497 J.H. Brock-

mann.

100 Diese Aufgabe fiel weißen Frauen zu. Vgl. hierzu: Kundrus 1997, 2005; Dietrich 2007, 2009.

101 JB 1903, S. 22.

102 Lina Stahlhut. Schreiben an die Missionsleitung, Karibib 23.1.1908, Bl. 65a, RMG 1.742 Stahlhut,

Lina.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 169

werden sollte, unverheiratete eingeboren Dienstmädchen in ihr Haus zu nehmen, [weil

sie] »nicht selten zu ihren Gelüsten«103 ausgenutzt werden würden. Als Erfolg wur-

de auch gewertet, dass ein Hauptmann im Dezember 1905 erlassen hatte, »dass alle,

besonders unverheiratete Frauen und Mädchen, die kein festes Arbeitsverhältnis hat-

ten, den Platz sofort verlassen mussten.«104 Diese Regulierungen betrafen allerdings

vornehmlich die Prostitution und nicht so sehr die strukturelle Gewalt gegen schwarze

Frauen.105 Im letzten Beispiel richtete sich die Regulierung gar nur gegen Frauen. Auch

später versuchte die Kolonialregierung zu verhindern, dass Frauen in Städte zogen.106

Dies entsprach allerdings auch einemWunsch der Missionare, die sich bereits 1904 mit

folgender Bitte an die deutsche Kolonialregierung wandten: Erstens: »Daß auch den

Frauen keine Freizügigkeit gestattet wird.«107 Und zweitens, dass das »Zusammenwoh-

nen beider Geschlechter in Swakopmund«108 geregelt wird.109 In einigen Fällen gelang

es den Missionaren, dass bestimmte Regulierungen von der Kolonialverwaltung durch-

gesetzt wurden, was wiederum zu Widerstand seitens der Siedler und Soldaten gegen

die Mission führte. Darüber berichtete Karl Wandres 1902 aus Windhuk: »Krieg – denn

man hat mir Steine gegen die Fenster geworfen und allerhand schmutzige Lieder vor

meinem Hause gesungen – natürlich ist dies von Weißen geschehen, denn die Farbi-

gen sind noch nicht so weit in der Cultur – den Antrieb zu solchemThun aber hat man

selbst verraten durch das Geschimpfe: »Dieser Missionar sagt die Kaffernweiber sollen

nichts mit uns zu thun haben.« Die Lüstlinge erreichen aber jetzt nicht mehr so leicht

ihr Ziel wie früher da Gottes Wort warnend dazwischen trat. […].«110

103 Konferenzprotokoll 12.-20.10.1913, Bl. 118, RMG 2.618 Missionarskonferenzen im Hereroland.

104 Johann Heinrich Brockmann Lebenserinnerungen Teil 1, S. 64, NAN Personal Files, A. 497 J.H.

Brockmann. Namentlich Gouverneur Theodor Seitz setzte sichmehrfach dafür ein, dass unverhei-

ratete Mädchen und Frauen nicht bei unverheirateten Siedlern, Farmern oder Beamten als Haus-

haltshilfen angestellt wurden, um zu verhindern, dass diese zu Konkubinen wurden. Vgl. hierzu

u.a. Schreiben von Gouverneur Theodor Seitz, Windhuk 29.4.1914, Schreiben von Bonn, 7.5.1914,

NAN ZBU/320/BVB Eingeborene Bürodiener und Arbeiter; Schreiben von Gouverneur Theodor

Seitz, 1907, ZBU 322/BVA Eingeborene Personalannahmebedingungen und Lohnverhältnis

105 Wobei sich diese beiden Bereiche auch nicht immer voneinander trennen lassen. Vielmehr sind

hier die Grenzen fließend. So wurden bspw. gefangene Hererofrauen in einen Bordell-Kraal ge-

sperrt. Schreiben vonKarlWandres an dieMissionsleitung, September 1908, RMG 1.623dWandres,

Karl Friedrich.

106 Marion Wallace verweist darauf, dass schwarze Frauen nicht nur unkontrollierte Sexualität sym-

bolisierten, sondern sie standen auch »[…] for the fear of uncontrolled sexuality more generally.«

Wallace 1998, S. 83. In diesem Zusammenhang standen auch die Untersuchungen, die die Kolo-

nialregierung eingeführt hatte, um die Ausbreitung der Geschlechtskrankheiten einzudämmen

und die sich primär an schwarze Frauen richteten. Während schwarze Frauen gezwungen wurden,

sich regelmäßig untersuchen zu lassen, wurden weiße Männer lediglich eine freiwillige Meldung

nahegelegt.

107 Eduard Dannert. Schreiben an Deputation in Barmen vom 1.8.1904, Bl. 68a, RMG 2.614Missionars-

konferenzen im Hereroland.

108 Ebd.

109 In den Städten gab es in der Nachkriegszeit einen hohenweiblichen Anteil. Allerdings waren auch

viele Männer im Deutsch-Namibischen Krieg gestorben.

110 Zitiert nach Hartmann 2007, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Gender und christliche Mission

Das Verhalten der weißen Männer brachte eine unvorhergesehene Neubeurteilung

der Situation. So schreib Johann Irle im Anbetracht der Situation:

»Die alten Herero kannten trotz ihres zerrütteten Ehelebens doch noch Schranken der

Sitte und der Ehre. Leider sanken diese seit 1885 mit dem Hereinkommen der Deut-

schen fast ganz dahin. Vergewaltigungen aller Art kamen seitens mancher Soldaten

und Weißen vor. Ehen mit Hereromädchen durften jene nicht eingehen, dafür ging

die Hurerei im Schwange, ohne irgendwelche Bestrafung zu erfahren. […].«111

Johann Irle sah also die Verantwortlichkeit für den sittlichen Verfall ganz klar beim Ver-

haltenweißerMänner.KarlWandres beklagte zudem,dass die Soldaten ein Ärgernis für

die Menschen waren und ganz grundsätzlich »das Ansehen des deutschen Mannes«112

schädigten. Doch das Verhalten weißer Männer und ihre Zügellosigkeit brachten die

Missionare mit ihren hohen Moralansprüchen nicht nur in eine Glaubwürdigkeitskri-

se, sondern wurden als Gefahr für ihre gesamte Arbeit gesehen. Denn Herero begannen

von den Missionsstationen wegzuziehen, um ihre Töchter und Frauen vor der Gewalt

weißer Männer zu schützen.113 Damit entzogen sie sich aber gleichzeitig dem missio-

narischen Einflussbereich.

Auch die zahllosen wilden Ehen zwischen weißen Männern und lokalen Frauen wa-

ren denMissionaren ein Dorn im Auge, da sie gänzlich unvereinbar warenmit den eige-

nen Moralansprüchen.114 Den Frauen, wenn sie denn Mitglied einer Gemeinde waren,

drohten kirchliche Strafen und der Ausschluss vom Abendmahl. Außerdem drängten

dieMissionare auf die Trennung dieser in »Hurerei«115 lebenden Paare oder aber auf die

Schließung einer verbindlichen Ehe.116 Ihre Sanktionsmöglichkeiten blieben allerdings

auf die einheimische Bevölkerung und damit auf die betroffenen Frauen beschränkt.

Sie bemühten sich durchaus auch anderweitig Einfluss auf die Zustände zu erlan-

gen, indem sie bspw. forderten, dass die Ehen zwischen weißen Männern und lokalen

Frauen zumindest bürgerlich geschlossen werden sollten, um »geregelte Zustände« zu

schaffen: »Die Konferenz wünscht solche Ehen in keinerWeise, hält es aber für Unrecht,

die bürgerliche Schließung derselben zu verhindern, und bittet die Deputation,mit uns

111 Irle 1906a, S. 142.

112 Johann Spieker. Visitationsbericht Windhuk, 1906, RMG 2.533a Windhuk.

113 Freerk Meyer, Jahresbericht aus Otjimbingue 1903, RMG 2.615 Missionarskonferenzen im Herero-

land; Irle 1906a, S. 142. Johann Irle berichtete unter dem Punkt »Ehebruch«, dass zunächst auch

Weiße durch das Gesetz der Herero bestraft wurden, wenn sie Ehebruch begangen hatten. So

musste ein Weißer, der mit einer Herero ein Verhältnis hatte und dies auflöste zehn Kühe bezah-

len. Die Kinder wurden der Frau zugesprochen. Ein Weißer, der ein »angesehenes Hereromäd-

chen« verführte, musste ebenfalls zehn Kühe bezahlen. Vgl. hierzu Irle 1906a, S. 141.

114 Auch auf Sumatra äußerten sich die Missionare kritisch zum Verhalten der Kolonialbeamten in

dieser Beziehung. 1917 fordert dieMissionarskonferenzdenanwesendenKonsul BaronDr. vanBoe-

tzelaer auf dafür zu sorgen, dass möglichst nur verheiratete Beamte ins Batakland kommen, weil

viele Beamte in Konkubinat leben würden, als Beispiel angeführt wurden der Assistent Resident

und 3 Kontrolleure. Protokoll der Sonderkonferenz 24.-25-10.1917, RMG 2.895Missionarskonferen-

zen.

115 Irle 1906a, S. 142.

116 Seiner 1904, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 171

gemeinsam dahin zu wirken, dass solche Ehen in Zukunft bürgerlich gestattet sind.«117

Die Missionsleitung forderte jedoch vielmehr die Missionare vor Ort dazu auf, sich den

politischen Rahmenbedingungen, die die Kolonialregierung schuf, unterzuordnen. 1913

machten sie einen erneuten Vorschlag, indem sie von der Kolonialregierung forderten,

wenigstens ledigen Beamten und anderen Personen künftig die Erlaubnis zu entziehen

»unverheiratete eingeboreneDienstmädchen insHaus zu nehmen.«118 Diese Forderung

begründeten die Missionare mit der drohenden Gefahr für die Mädchen, da diese von

den ledigen Männern »zu ihrem Gefallen und nicht selten zu ihren Gelüsten«119 ausge-

nutzt werden würden. Damit positionierte sich die Mission gegenüber der Kolonialre-

gierung als Anwältin der Frauen und Mädchen.120 Doch die Missionare konnten sich

mit diesem Vorschlag nicht durchsetzen.

Inwelche Situation dieMission Frauen, die eine Beziehungmit einemweißenMann

eingegangen war, mit ihren Forderungen bringen konnten, verdeutlicht das folgende

Beispiel: Ein europäischer Händler lebte mit einer Herero zusammen und hatten ein

gemeinsames Kind. Da nun die Frau aus einer christlichen Gemeinde stammte, hatte

der Händler mit dem betreffendenMissionar, der ein solches außereheliches Verhältnis

als unmoralisch nicht dulden wollte, harte Kämpfe. Der Missionar ging so weit, dass er

den Eltern mit dem Ausschluss vom Abendmahl drohte, sollten diese ihre Tochter nicht

aus dieser unmoralischen Verbindung zurückholen. Den Eltern gelang dies offensicht-

lich, denn die Frau kehrte zurück,musste aber das Kind bei seinem Vater zurücklassen.

Schließlich kehrte sie doch zumMann zurück. Der Missionar forderte den Händler auf,

sich ans Gouvernement zu wenden und das Mädchen so rasch als möglich zu heiraten,

wozu dieser sich aber nicht entschließen konnte.121

Im Umgang mit den Mischehen waren sich die in Südwestafrika stationierten Mis-

sionare nicht einig.122 Einige lehnten Mischehen ab, andere sahen in der Akzeptanz

der Mischehen eine Möglichkeit die »Verhältnisse« wenigstens ein wenig zu ordnen.123

Während August Elger sich für ein Mischehenverbot aussprach, plädierte Johannes

Spiecker für ein solches, genau aus diesem Grund:

»[…] während ich es für sehr unrecht halte, zumal da man das Konkubinat, das Zu-

sammenleben von Weißen mit schwarzen Frauen nicht verbieten kann, eben so we-

117 Konferenzprotokoll 1906, § 48, Bl. 121a-121b, RMG 2.616 Missionarskonferenzen im Hereroland.

118 Konferenzprotokoll 1913, Bl. 119, RMG 2.618 Missionarskonferenzen im Hereroland.

119 Ebd.

120 Aus diesem Grund verweigerten sie bspw. auch einemweißenMann, der nur eine kirchliche Trau-

ung wollte, diese, weil in diesem Fall der Mann an einer gesetzlich gültigen Trauung vorbeikäme

und damit Frau und Kinder machtlos blieben. Konferenzprotokoll1903, Bl. 141a, RMG 2.615, Mis-

sionarskonferenzen im Hereroland.

121 Seiner 1904, S. 30.

122 Zu derMischehedebatte vgl. Kundrus 2003a, S. 219ff; Hartmann 2002, 2007; Oermann 1999, S. 196;

Gründer 1999, S. 285; Bley 1996, 217ff; Mamozai 1989. Ein zusammenfassender Überblick bietet

Barth 2005, S. 222ff.

123 Die Kolonialregierung, wie auch die weißen Siedler, befürchteten, dass die Kinder dieser Ver-

bindungen ihre nationalen und politischen Rechte einklagen könnten, die mit der Nationalität

von Vater auf Kind übertragen wurden. Vgl. hierzu: Henrichsen 2009; Blahnik-Hertel 2007; Becker

2004; Roller 2000; Bley 1996, S. 222.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Gender und christliche Mission

nig wie den hier leider ganz gebräuchlichen geschlechtlichen Verkehr der Weißen

mit schwarzen Frauen und Mädchen. So erscheint mir das Verbot einer rechtlichen

Eheschließung zwischen Weißen und Schwarzen der Ausfluss der schändlichen und

verderblichen, hier allgemein herrschenden Herrenmoral zu sein. Natürlich halte ich

es für durchaus unrichtig, dass ein Weißer sich mit einer schwarzen Frau verbindet

und erst recht eine weiße Frau mit einem schwarzen Mann, was hier wohl auch nicht

vorkommt. Die soziale Kluft ist vorläufig zu groß als dass ein gedeihliches eheliches

Zusammenleben möglich ist.«124

Weil die Einflussmöglichkeiten der Missionare auf das Verhalten weißer Männer sehr

gering waren, versuchten sie, wie sie das sagten, unter den Herero das »Gewissen für

[…] Sünde«125 zu schärfen. Vor allem auf das Leben und Verhalten der neuen Christ*in-

nen konnten sie Einfluss nehmen. Ihnen drohte bei Fehlverhalten die Anwendung der

Kirchenzucht. Besonders bemühten sich die Missionar*innen dabei um Mädchen und

Frauen, weil diese als Haushaltshilfen bei den weißen Männern arbeiteten, und damit

in der Gefahr standen von den Männern »zu Unsittlichkeiten«126 verführt zu werden,

weil sie – zumindest in den Augen derMissionar*innen – »[…] der Versuchung sehr sel-

ten gewachsen […]«127 waren. Für Missionare schien die Lösung des Problems einfach:

sie versuchtenMädchen und Frauen davon abzuhalten bei Junggesellen zu arbeiten und

mit diesen (bezahlten) sexuelle Beziehungen einzugehen.

Doch für Frauen undMädchen war eine Anstellung imHaushalt eines Junggesellens

zu einer Möglichkeit geworden, Geld für sich und ihre Familie zu verdienen und damit

Nahrungsmittel und Gebrauchsgegenstände erwerben zu können. Wilhelm Diehl kri-

tisierte in seinen Berichten, dass viele Mädchen »[…] gern bei einem Junggesellen«128

arbeiteten, denn »neben einem faulen Leben hat es dann auch gutes Essen, guten Lohn

u[nd] Kleider u[nd] Schuhe als Geschenk.«129 Obwohl die Arbeit bei weißen Männern

offensichtlich eine Möglichkeit für Frauen war, sich ein gutes Auskommen zu sichern,

lehnte die Mission dieses Anstellungsverhältnis aus Sittlichkeitsgründen ab, denn ganz

grundsätzlich war er, wie auch die anderen Missionare, der Meinung, »[…] dass dieser

[der Junggesellenhaushalt, Anm. d. Verf.] kein Platz für ein junges Mädchen, besonders

nicht für ein Christenmädchen […]«130 war. Waren Mädchen darum bereit eine andere

124 Spiecker 2013 (1.2.1906), S. 168. Siehe dazu auch die Besprechung auf der Konferenz 1898. Die Mis-

sionsleitung hielt die Missionare dazu an, Ehen zwischenWeißen und Schwarzen nicht einzuseg-

nen, auch wenn sie anderer Meinung wie die deutsche Kolonialregierung war. Konferenzprotokoll

1898, Bl. 27bundAntwortschreibenausBarmen, 20.8.1898, Bl. 10b, RMG2.614Missionarskonferen-

zen imHereroland. 1906 sprachen sich dieMissionare für das Recht auf eine bürgerliche Eheschlie-

ßung aus, auch wenn sie im Grunde »solche Ehen in keiner Weise« wünschte. Konferenzprotokoll

1906, Bl. 121a, RMG 2.616 Missionarskonferenzen im Hereroland.

125 Wilhelm Diehl. Jahresbericht, Usakos, Mai 1909-Oktober 1910, Bl. 194a, RMG 2.530a Usakos.

126 Ebd.

127 Wilhelm Diehl. Quartalbericht, Usakos, 9.1.1911, Bl. 188a-192a, RMG 2530a Usakos.

128 Ebd.

129 Ebd.

130 Ebd. Vgl. hierzu auch Alfred Unterkötter. Halbjahresbericht, Gemeinde Tsumeb, 1932, Bl. 173ff,

RMG 2.529a Tsumeb.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 173

Arbeitsstelle anzunehmen, wurden sie von den Missionaren in diesem Wunsch unter-

stützt, auch gegenüber Vertretern der deutschen Kolonialregierung. Insbesondere Wil-

helm Diehl scheint für junge Mädchen und Frauen eine Art Anlaufstation gewesen zu

sein, wenn ihnen Gewalt angedroht wurde oder sie Gewalt erlebten oder Unterstützung

benötigten. So wandte sich ein junges Mädchen (16 Jahre) an ihn, weil der Schlosser, bei

dem es im Dienst war, sie geschlagen hatte. Dieser versuchte sie zu verführen, aber sie

habe sich verweigert. Nun suchte sie Unterstützung beimMissionar. Im Fall des jungen

Mädchens setzte sich Wilhelm Diehl dafür ihr, dass ihr ein anderes Arbeitsverhältnis

zugewiesen wurde.131 Auch bemühte er sich darum, dass junge Mädchen in der Nähe

ihrer Eltern bleiben konnten und Familien nicht auseinandergerissen wurden, was bei-

des grundsätzlich wichtige Anliegen der Mission waren.132 Zerrissene Familien galten

als Quelle von Sittlichkeitsproblemen.

Die Beziehungen zwischen schwarzen Frauen und weißen Männern in diesen An-

gestelltenverhältnissen rangierten zwischen Liebe und Vergewaltigung und lassen sich

schematisch nur schwer fassen. Es ist erkennbar, dass Frauen und Mädchen eigene

Wege gingen und individuelle Moralvorstellungen entwickelten. Die Quellen legen die

Schlussfolgerung nahe, dass Frauen und Mädchen gerade Beziehungen zu europäi-

schen Männern auch als Strategie nutzten wirtschaftlich unabhängig zu leben und sich

dadurch aus patriarchalen Abhängigkeiten lösen konnten.133 In den Missionsberichten

erscheinen diese Frauen als selbstbewusste, selbstbestimmte Frauen, die, zum Ärger

der Missionare, sehr oft resistent gegen jegliche christliche Moralerziehung erschei-

nen.134 Darauf weist auch Wolfram Hartman in seiner umfassenden Studie.135 Seine

Untersuchung zu den sexuellen Begegnungen lassen auf einen ganz individuellen Um-

gang mit der von den Missionaren propagierten christlichen Moralvorstellung schlie-

ßen. Offensichtlich nutzten Hererofrauen, die sich für den Geschlechtsverkehr anboten

bei den Preisverhandlungen auch ganz geschickt christliche Moralvorstellungen zu ei-

genen Zwecken. So meinte bspw. ein Mädchen zu dem Reisenden Franz Seiner, »[…]

sie könne den Preis nicht mehr ermäßigen, da sie der Gefahr einer Entdeckung durch

den schwarzenMissionslehrer und der dann folgenden Ausschließung von Gottesdienst

und Abendmahl ausgesetzt sei, was für sie eine Schande bedeute.«136

Unbeantwortet bleibt allerdings, wie »frei« Mädchen und Frauen in ihren Entschei-

dungen wirklich waren, wenn man bedenkt, dass die Auswahl an Beschäftigungsmög-

131 Ebd.

132 Eduard Dannert. Schreiben anMissionsleitung in Barmen, 1.8.1904, Bl. 67b, RMG 2.614Missionars-

konferenzen im Hereroland und Wilhelm Diehl. Quartalbericht, Usakos, 9.1.1911, Bl. 191a, RMG

2530a Usakos.

133 Vgl. u.a. für Libreville (Gabun) Rich 2003. Für Togo vgl. Habermas 2016; Zurstrasser 2008.

134 Alfred Unterkötter berichtete, dass er 15 Frauen zu sich gebeten hatte und sie von ihrem unsittli-

chen Lebenswandel abhalten wollte. Dabei stieß er auf Widerstand. Auf die Bitte doch zu ihrem

Mann zurückzukehren, gab ihm zufolge die folgende Antwort, die auf einen selbstbewussten Um-

gang der Frauen mit ihrer Sexualität hinweist: »Ich gehe nicht wieder zu meinem Mann zurück,

jetzt nicht und auch später nicht, ich will Dirne werden.« Alfred Unterkötter. Halbjahresbericht,

Gemeinde Tsumeb. 1932, Bl. 173, RMG 2.529a Tsumeb.

135 Hartmann 2002.

136 Seiner 1904, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Gender und christliche Mission

lichkeiten und damit die Verdienstmöglichkeiten für Frauen sehr beschränkt waren.

Hurerei und Prostitution armer Frauen, dies wurde in verschiedenen historischen Kon-

texten gezeigt, war auch immer ein bewusster Einsatz des Körpers, um die eigene öko-

nomische Situation zu verbessern. Auf die zweischneidige Situation verweist auch Liv

Haram in ihrem Aufsatz mit dem vielsagenden Titel Prostitutes or Modern Women?.137

5.4.2 Exkurs: Der Zusammenhang von VD-Untersuchungen und Sittlichkeit

Die zahlreichen Vergewaltigungen und die uneingeschränkte Prostitution hatte zur Fol-

ge, dass sich Geschlechtskrankheiten (veneral diseases, VD) unkontrolliert ausbreiteten.

Einen Versuch der Kolonialregierung die Ausbreitung einzuschränken war die Einfüh-

rung von VD-Untersuchungen, die nur schwarze Frauen betrafen. Kontrolle über Frau-

en und ihr Sexualverhalten zu erlangen, waren Ziel der VD-Untersuchungen, die die

deutsche Kolonialregierung angeordnet hatte.138 Während im Reichstagsprotokoll von

1909 ganz klar die »weißen Soldaten« als Verbreiter von Geschlechtskrankheiten ge-

nannt werden,139 waren es in der Kolonie Südwestafrikas vor allem schwarze Frau-

en, die sich den medizinischen Untersuchungen durch meist weiße Ärzte unterziehen

mussten.140 Dies belegt auch die Beobachtung im Gefangenenkraal in Windhuk: Dort

hatte derMajor Hauptmann den folgenden Tagesbefehl ausgegeben: »Die eingeborenen

Weiber mit gelber Binde sind krank! Hütete Euch vor denen, Soldaten.«141 Der sexuelle

Verkehr mit schwarzen Frauen wurde von staatlicher Seite offensichtlich nicht verhin-

dert, vielmehr scheint sexuelle Gewalt gegen Frauen legitimiert gewesen zu sein. Damit

wird die Regulierung zu einem Versuch männliche Macht über weibliche Sexualität zu

etablieren bzw. zu festigen.142 DenMissionaren kamen solche Regulierungen entgegen,

da sie sich vor allem gegen die Prostitution und damit gegen unsittliches Verhalten von

Frauen richteten, welches Missionare grundsätzlich bekämpften. Diese Gesetzgebung

fokussierte sich nun ausschließlich auf das Verhalten von Frauen.

Auch die südafrikanische Mandatsregierung setzte auf die gleichen Maßnahmen.

1938 führte sie Zwangsuntersuchungen aller unverheirateter schwarzen Frauen ein. Da

137 Haram 2004, S. 221; Kienitz 1995.

138 Diese Kontrollen hatte die deutsche Kolonialregierung eingeführt, wurde aber auch von der süd-

afrikanischen Regierung durchgeführt. Zur Entwicklung dieser Kontrollen siehe: Reports – Anti

Veneral Campaigning in Native Reserves, 1936 – 1949, NAN 1676/SWAA A320/24. Vgl. hierzu auch:

Wallace 1998.

139 Reichtagsprotokoll 1909/10,2.

140 Die Vorgehensweise glich jener ausDeutschland. Auch dortwaren Frauen, die der Prostitution ver-

dächtig waren, verpflichtet sich zweimal wöchentlich untersuchen zu lassen. Vgl. Verhandlungen

des Reichstages, Berlin 1885. Aktenstück Nr., 419. Bd.: 85, 1. 1884/85, Signatur: 4 J.publ.g. 1142 yb,

A-85. Zum Thema VD vgl.: Wallace 1998; Cleaver und Wallace 1990. Marion Wallace weist in ihrer

Untersuchung darauf hin, dass die VD Untersuchungen als Mittel benutzt wurden, die Migration

und damit Mobilität der Frauen einzudämmen und zu kontrollieren.

141 Spiecker 2013, S. 384.

142 Die Regulierung weiblicher Sexualität hat historische Kontinuität. Hierbei unterschieden sich die

Kolonien nicht von den Mutterländern und daran hat sich bis heute wenig geändert. Zur Regulie-

rung von Sexualität als Strategie des kolonialen Machterhalts vgl. Cooper und Stoler 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 175

alle nach früherem Recht geschlossenen Ehen weder von deutscher noch von südafri-

kanischer Administration anerkannt waren, fiel fast jede schwarze Frau unter diese

Definition. Da die südafrikanische Administration daran interessiert war, die Bewe-

gung der Frauen zu kontrollieren und vor allem Arbeit und Steuern von diesen ein-

zufordern, schienen diese Untersuchungen eine Möglichkeit zu bieten, Frauen sexuell

und wirtschaftlich zu regulieren.143 Dagegen wehrten sich Frauen in verschiedenen Lo-

cationen.144 Ihr Protest richtete sich gegen Männer, weiße und schwarze und war so

vehement, denn auch die Vorsteher der Reservate versuchten Frauen zu diesen Unter-

suchungen zu drängen.145

Um die eskalierte Situation in diesem Fall zu retten und den Frauen den Sinn der

Untersuchungen zu erläutern, lud Sybil Bowker, die Ehefrau des location superinten-

dent, zu einem Treffen ein. 14 Frauen nahmen an dem Treffen teil, von 5 Frauen ist

die Rede überliefert, die sie vor Ort hielten. Unter den Frauen war auch Gerardine Ku-

kuri, eine sehr einflussreiche christliche Person.146 Sie begann das Treffen mit einem

Gebet: »I wish to say a prayer. Holy Jesus Christ, we have appeared here. Keep us to-

gether and bind us in love. Amen.«147 Auch Natalie Kaheke und Andanette Kararaimbe

beriefen sich bei ihren Argumentationen auf Gott. Bei ihrer Argumentation verwiesen

sie auf das unterschiedliche Sittlichkeitsverständnis zwischen weißen und schwarzen

Frauen. Während Sybil Bowker, so führten die anwesenden Frauen in ihrer Rede aus,

einen kurzen Rock anhabe und keine Kopfbedeckung, käme es ihnen nicht einmal in

den Sinn, ihren Kopfschmuck abzulegen. Unmöglich wäre es für sie sinnliche Gefühle

wie das Küssen in der Öffentlichkeit zu zeigen. Hier drehte sich also die Situation. In

diesem Fall waren es Herero, die ihre strenge Sittlichkeitsmoral betonten, die es für sie

unmöglichmache, sich von einemMann, auch noch einemweißen, untersuchen zu las-

sen, wenn selbst ihre Männer ihr Geschlecht nicht zu sehen bekamen: »God has created

a man and a woman to come together and be together under one blanket, but even our

husbands have never seen our private parts.«148 Dieses Verständnis von Sittlichkeit, das

diese Frauen vermittelten, steht im Gegensatz zu dem Umgang mit Sexualität, der bis-

her thematisiert wurde. Während es sich bei den hier zitierten Herero eher um ältere

und offensichtlich auch sehr christliche Frauen handelte, waren es vor allem jüngere

Frauen, die in freien Beziehungen mit weißen Männern lebten. Deutlich zeigt sich also

ein sehr Generationenunterschied bezüglich Sittlichkeitsverständnis unter den Frauen

143 Orford 2003.

144 Nicht nur Hererofrauen protestierten gegen die VD-Untersuchungen. Auch Frauen in Keet-

manshoop protestierten gegen die angekündigten Untersuchungen mit einem Schreiben vom

30.6.1939. Orford 2003. Eine weitere Protestaktion von 250 Frauen ist von Omaruru überliefert. Es

fanden aber auch nicht nur aktive Proteste statt. An manchen Orten erschienen die Frauen auch

einfach nicht zu den angeordneten Untersuchungen. Schreiben desWelfare Officers an den Mag-

istrate, 29.4.1937, NAN SWAA 1676/A230/24 Reports anti-veneral campaign in native reserves.

145 Zum Protest der Hererofrauen vgl. Wallace 1998.

146 Ein Verzeichnis von Mitarbeiter*innen der Hereromission finden Sie online unter: https://www.fe

rnuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf.

147 Daymond et al. 2003, S. 222.

148 Ebd. Die Untersuchungen wurden aufgrund der weiblichen Gegenwehr nicht strikt durchgezogen

und das Gesetz 1949 zurückgenommen. Orford 2003, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf
https://www.fernuni-hagen.de/geschichte/lg3/docs/biografischesverzeichnis_dorotheerempfer.pdf


176 Gender und christliche Mission

und Mädchen der Herero und verweist damit auf einen vorhandenen Generationen-

konflikt.149

Missionare positionierten sich bei den VD-Untersuchungen auf der Seite der Frau-

en. Dazu waren sie auch von Gemeindeältesten und anderen, in den Quellen als »Groß-

leute« bezeichneten Herero, gedrängt worden.150 Aber sie nahmen diesbezüglich auch

Konflikte mit der Kolonialbehörde in Kauf.151 Schließlich gelang es ihnen einen Kom-

promiss auszuhandeln. Sie rangen der Kolonialregierung das Zugeständnis ab, dass

zumindest jene Mädchen und Frauen, die regelmäßig den Gottesdienst besuchten, von

denUntersuchungen ausgenommenwurden. Selbstlos war das Verhalten derMissiona-

re dabei nicht, denn nun war ein ganz anderes Druckmittel entstanden, was die Durch-

setzung christlicher Sittlichkeitsvorstellungen und die Mitgliedschaft in der Kirche zu-

mindest für Frauen attraktiv oder auch notwendig werden ließ. Lebten sie nach den

Sittlichkeitsvorstellungen der Missionare und zeigten sich im Gottesdienst, konnten

sie die erniedrigenden VD-Untersuchungen umgehen. Hielten sie Distanz zur Kirche

und lebten eine andere Moral als die der Kirche, dann waren sie qua Geschlecht nicht

vor den Untersuchungen geschützt. Welche Machtposition die Missionare in dieser Si-

tuation erhielten zeigt, dass der Gouverneur, mit dem Johannes Spiecker »die Sache«

besprochen hatte, ihm zusagte, »dass die Frauen nicht untersucht werden sollten, die

derMissionar als gesund bezeichne.«152 Diese Vereinbarungen schufen für Frauen neue

Abhängigkeiten. Andererseits wurden die Mission und die Mitgliedschaft in der Kirche

für Frauen dadurch auch aus nicht christlichen Gründen interessant.

5.4.3 Von weiblicher Sittlichkeit und männlichem Machterhalt

Für Namibia lassen sich unterschiedliche Hauptakteur*innen identifizieren, die von

verschiedenen Interessen geleitet, die weibliche Sittlichkeit bzw. die weibliche Sexua-

lität zu regulieren versuchten. Bisher war vor allem von Missionaren und Kolonialbe-

amten die Rede. Das Verhalten der Mädchen und Frauen forderte aber auch das tradi-

tionelle patriarchale Kontrollsystem heraus. Dies blieb nicht ohne Reaktion von Seiten

älterer Herero, die ebenfalls ihreMöglichkeiten nutzten, umdie Sexualität ihrer Töchter

und Frauen mit Hinweis auf »Tradition« wieder unter Kontrolle zu bringen.153 Es war

ein Versuch Frauen in eine männlich definierte »traditionelle« Rolle zu drängen, denn

Frauenwar es gelungen trotz schwieriger Bedingungen ein recht hohesMaß an Autono-

mie zu gewinnen. Entsprechend wehrten sie sich gegen die Einengung und Beschrän-

kung ihres Lebens und gegen den Versuch der Männer die patriarchale Herrschaft zu

zementieren. Sie lehnten sich gegen traditionelle Herrschaft auf. Sie weigerten sich

Zwangsehen oder Polygamie einzugehen. Sie zogen aus ländlichen Gegenden weg und

149 Schon 1888 verwies Eduard Dannert darauf, dass sich ein Generationenkonflikt andeutete. Näm-

lich, dass es den Kindern an Gehorsam und Ehrerbietung mangele und sich die Kinder über die

Eltern »erhoben«. Eduard Dannert. Sociale Verhältnisse d[er] Ovaherero. Bl. 5b, RMG 3.311 Zur Ge-

schichte d[er] Herero.

150 Spiecker 2013, S. 207 (19.3.1906) in Omaruru, Spiecker 2013, S. 221 (30.3.1906) in Otjimbingue.

151 Hartmann 2002, S. 44.

152 Spiecker 2013, S. 207 (19.3.1906).

153 Darauf verweist Vaughan 1991, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 177

ließen sich in Städten nieder, wo sie ein wirtschaftlich selbständiges Leben aufbauen

konnten.154 Oft siedelten sie inMinenstädten oder inWindhuk. Frauen nutzten die Ver-

änderungen, die sich durch die politischen und wirtschaftlichen Umbrüche ergaben, in

ihrem eigenen Interesse und forderten damit ihre Väter, Ehemänner und Brüder her-

aus.Dieses Verhalten wurde vonMännern als Bedrohung empfunden. Insbesondere die

weibliche Mobilität, als Symbol der Unabhängigkeit, wurde von einheimischen Män-

nern, der Kolonialregierung und Mission gleichermaßen bekämpft.155 Kolonialregie-

rung, lokale männliche Eliten und die Mission, auch männlich dominiert, versuchten

die Sexualität, Arbeit und Mobilität von Frauen zu kontrollieren.Während Männer sich

frei bewegen und in den Städten eine neue Existenz aufbauen konnten, wurde Frauen

diese Freiheit nicht zugestanden. Zahlreiche Frauen blieben jedoch unverheiratet oder

schoben zumindest die Verheiratung weiter hinaus. Dies deutet Liv Haram auch als

»part of a more general quest for freedom and a desire to pursue their individuality

and to live a modern life in town.«156

Diese Angst vor dem Verlust der Kontrolle über die Frauen, zeigt sich auch deut-

lich auf der Konferenz der Gemeindeältesten und Evangelisten im Dezember 1930, bei

der sie sich intensiv mit den sittlichen Zuständen in den christlichen Gemeinden aus-

einandersetzten und nach Strategien suchten, wieder zu »Sittlichkeit« und »Ordnung«

zu kommen. Neben der Kritik an dem sittlichen Lotterleben der Kinder (wilde Ehen

und vorehelicher Geschlechtsverkehr), war es vor allem das Verhalten von Mädchen

und Frauen, das kritisiert wurde: Beanstandet wurde das »unnötige Umherreisen der

Mädchen und Frauen.«157 Aber nicht nur die Mobilität der Frauen stand in der Kri-

tik, sondern vielmehr, dass Mädchen und Frauen die Prostitution offensichtlich auch

als Einkommensquelle nutzten und Beziehungen auf Zeit mit einem weißen Mann ei-

ner Ehe mit einemHerero bevorzugten. Kritisiert wurde von Evangelisten und Ältesten

außerdem, dass Frauen »ohne Arbeit sich von der Unzucht reichlich ernähren können,

(für eine Nacht nehmen sie 10/- bis 20/- Sh.) […].«158 Dieser gute Verdienst »verleitet

die anderen Frauen und Mädchen.«159

Die Argumentationen der Evangelisten und Älteste ähnelten jenen Formulierun-

gen der Missionare. Sie nahmen damit nicht nur die Forderungen der Missionare auf,

154 Beamte der Distrikte beklagten sich bspw., dass Frauen ihre Familien auf den Farmen verließen

und sich in den Städten niederließen. In Windhuk lebten zahlenmäßig mehr schwarze Frauen als

Männer.

155 Becker 2000, S. 180. Zur Kritik an der Mobilität der Frauen: Eduard Dannert. Schreiben an Depu-

tation, 1.8.1904, Bl. 68a, RMG 2.615 Missionarskonferenzen im Hereroland, N.N. Aus der Evange-

lisation der Farmarbeiter. In: BdRM 1913, S. 14. In Zimbabwe hat die weibliche Emanzipation zur

Kollaboration zwischen Kolonialregierung und einheimischen Männern zustande geführt, da sie

als Bedrohung für die männliche Autorität wahrgenommen wurde. Die Kolonialregierung hatte

dabei realisiert, »[…] that in order to maintain peace and stability in the colony, they had to keep

African men happy.« Schmidt 1992.

156 Haram 2004, S. 213.

157 Protokoll der Konferenz der Gemeindeältesten und Evangelisten, Okahandja, Dezember 1930, Bl.

4a, RMG 2.631a Allgemeine Missionarskonferenzen in Südwestafrika.

158 Ebd.

159 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Gender und christliche Mission

sondern instrumentalisierten diese für ihre eigenen Absichten, nämlich mit Unterstüt-

zung der Mission wieder mehr Kontrolle über Mädchen und Frauen zu gewinnen. Sie

kritisieren die Freizügigkeit der Frauen und weisen im gleichen Atemzug auf das da-

durch entstehende »Problem« für Männer: »Für den Mann aber sorgt niemand. Bleibt

die Frau zu lange aus, so kommt er in Versuchung, sich eine andere zu nehmen. Gefällt

ihm dann diese neue besser, dann wünscht er sie zu behalten und die Ehe zerbricht.«160

Damit wurde die Lebensweise der Frau zum entscheidenden Element für die Ehe und

zur männlichen Sittlichkeit stilisiert.

Grundsätzlich sahen die Evangelisten und Lehrer die Ursache dieser Entwicklung

im Wegfall elterlicher Kontrolle über das Verhalten der Jugend. Das Mittel der Sozi-

alkontrolle und der Interessensausgleich, wie bspw. Kompensationszahlungen für au-

ßerehelich geborene Kinder, war weggefallen.161 Die Erosion sozialer Bindungen hatte

ihren Beginn in den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts. Intensiviert wurden sie

durch die Folgen der Rinderpest und dem damit zusammenhängenden Verlust der öko-

nomischen Grundlage. In wachsender Zahl suchten sich Männer und Frauen Arbeits-

möglichkeiten in der entstehenden Kolonialwirtschaft.162 Diese Entwicklung löste un-

terHerero einenGenerationenkonflikt aus, der sich auch in der Sittlichkeitsdebatte nie-

derschlug.Die neuen Verdienstmöglichkeiten schufenMöglichkeiten Geld zu verdienen

und damit unabhängig von der Elterngeneration und dem bis dahin vorherrschenden

Patronagesystem zuwerden.Hinzu kam,dass die höhere Anonymität der Städte grund-

sätzlich die Möglichkeit bot, sich der Kontrolle der älteren Generation zu entziehen. So

suchten nicht nur junge Mädchen dort ihre Freiheit, sondern auch junge Männer.163

Von der älteren Generation wurde nicht nur der Lebensstil junger Frauen kritisiert,

die in einem Verhältnis zu einem weißen Mann standen, sondern auch die Ehelosig-

keit der jungen Generation im Allgemeinen. Diese Lebensweise wurde auch von weiten

Teilen der Elterngeneration kritisiert. In diesem Kontext sollte die Wiedereinführung

der Morgengabe (Ovitunja) gegensteuern. Sie sollte nicht nur helfen wieder feste so-

ziale Beziehungen aufzubauen, sondern auch der älteren Generation ein gewisses Maß

an soziale Kontrolle wiedergeben.164 Nach Meinung der Mission löste jedoch die Wie-

dereinführung der Morgengabe vielmehr das Gegenteil aus. Denn die vergleichsweise

hohe Summe führte nicht dazu, dass mehr Ehen geschlossen wurden, sondern wurde

160 Protokoll der Konferenz der Gemeindeältesten und Evangelisten, Okahandja, Dezember 1930, Bl.

5a, RMG 2.631a Allgemeine Missionarskonferenzen in Südwestafrika. Dies war eines der Hauptar-

gumente der Missionare, dass Frauen in ihrer Mobilität eingeschränkt werden sollten. Vgl. hierzu

auch Kapitel VII.2.2 und Kapitel VII.3.2.

161 Gaitskell 1982.

162 Ausführlich hierzu Kapitel III.

163 Darüber berichtete auch der Evangelist Elias, der sich in diesem Fall mit den Älteren solidarisiert

hatte gegen die jungen Männer: »Einmal hatte ich sogar einen unangenehmen Auftritt mit einer

Anzahl erwachsener Knaben, die sich ein eigenes Haus hergerichtet hatten, um von ihren Eltern

undAngehörigen getrennt zuwohnen. Als sie nicht davon ablassenwollten, sah ichmich genötigt,

mit Hilfe einiger christlicher Männer das Haus, in dem sie Wohnung genommen hatten, nieder-

reißen zu lassen. Das empörte sie sehr. Sie drohten ganz vom Platze wegziehen zu wollen. Doch

haben sie ihr Vorhabennicht ausgeführt.« Stationsbericht vonOandyoze von Elias Kandirikiria (ge-

hört zu Okahandja, Philipp Diehl), von April 1890 bis April 1891, Philipp Diehl; BdRM 1891, S. 236.

164 Vgl. hierzu Krüger 1996, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 179

vielmehr zum Heiratshindernis.165 In dieser Situation war es ein Leichtes für Männer

sich ihren Verpflichtungen gegenüber Frauen und Kindern zu entziehen. Dies aber war

der Müttergeneration ein Dorn im Auge. Weil so viele Kinder uneheliche geboren wur-

den, mischten sie sich 1936 ein.166 Eine Demonstration von sechzig Frauen zog vor das

Büro des Welfare Officers des Waterberg East Native Reserve, um dort eine Petition

mit ihren Vorschlägen zur Verbesserung der Situation einzureichen. Angeführt wur-

de diese Demonstration von sechs Frauen aus bedeutenden Hererofamilien, die enge

Beziehungen zur Mission unterhielten: Unangoroa und Edla Maharereo, Louisa und

Augusta Kambazembi, Magdalina Katjimune und Hester Keha.

Petition:

The first thing is that we wish to call the »Biggest doctor« to come and find out the

persons who poison us, a doctor that [sic!] can locate poison.

The second point is, that the men should marry – all men from 30 years of age and

who are still single should be forced to get married – single men who have reached

that age and refuse to get married should be taxed. A Bachelor Tax of L 1 per month

should be brought into force to serve as a remembrance for them to marry.

The third point: The men living and cohabiting with women to whom they are not

married and refuse to marry, the parents or relatives must take the women away from

the man within three or four days.

The fourth point: The man responsible for a pregnant woman should be forced to

marry the woman, if he refuses, he should be made to pay three cows and calves to

the woman.

The fifth point: Beer should not be allowed, the man who drinks beer must go to the

white peoples country and drink there but not in the reserve.

The sixth. Young boys and girls must no associate with each other – this must stop.

These things we have written. God and the law must help us. Nation is going to ru-

ination.

I am

Unangoroa Maharero. Louisa Kambazembi. Elda Maharero. Augusta Kambazembi.

Magdalina Katjimune & Hester Keha.167

Neben ihrer Forderung nach einem »Black Doctor«, der die »Vergiftung« (Geschlechts-

krankheiten) der Bewohner des Reservats aufkläre und für die Gesundheit sorgte, be-

fassten sich alle weiteren Forderungen mit dem Verhalten von Männern. Sie forderten

nicht nur eine Junggesellensteuer für Männer ab 30 Jahren, sondern auch, dass es Män-

nern nicht länger erlaubt werden sollte, unverheiratet mit Frauen zusammenzuleben.

Im Falle, dass der Mann sich weigere die Frau zu heiraten, sollten Eltern verpflichtet

werden zu intervenieren und die Tochter innerhalb drei oder vier Tage von dem Mann

165 Eine ähnliche Entwicklung zeigte sich auf Sumatra. Missionare stellten fest, dass junge Leute auf-

grund des Brautpreises bevorzugt unverheiratet zusammenlebten. Diese Paarewurden auch nicht

in der Kirche vomMissionar getraut, sondern vom Lehrer »zusammengesprochen«. Konferenzpro-

tokoll 1928, Bl. 49, RMG 2.896 Missionarskonferenzen.

166 Vgl. hierzu auch Krüger 1996.

167 »Native Reserve – Waterberg East, Meeting of Women«, NAN SWAA 1149 A158/23/2.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Gender und christliche Mission

zu trennen. Unverheiratete Männer sollten die Mutter des unehelich geborenen Kindes

heiraten oder aber Kompensationszahlungen von drei Kühen und Kälbern zu leisten,

so wie dies in der vorkolonialen Zeit gehandhabt wurde.168 Außerdem sollte der Bier-

konsum im Reservat verboten werden und junge Männer und Frauen getrennt leben.

In einem Begleitbrief verwiesen die Frauen, ähnlich wie dies auch die Ältesten und

Evangelisten taten, auf die problematischen sozialen Zustände, als Folge des Zusam-

menbruchs alter Sozialstrukturen.169 Mit ihrem Verweis auf die idealisierten alten Zei-

ten war allerdings nicht per se der Wunsch nach einer Rückkehr zu dieser Zeit verbun-

den. Vielmehr wollten sie mit Hilfe von »god and the law« die Situation verändern. Sie

forderten folglich eine gesetzliche Grundlage (»law«), die ihnen eine bessere Kontrolle

über Männer und deren Verhalten ermöglichte. Zudem hofften sie auf die Unterstüt-

zung der Mission (»god«) in ihren Forderungen. Im Gegensatz zu Forderungen der Äl-

testen, Evangelisten und derMission, die die Kontrolle weiblichen Verhaltens forderten,

forderten Frauen mit ihrer Petition eine Kontrolle männlichen Verhaltens inklusive der

Schaffung gesetzlicher Regeln, die dann auch eine Bestrafung männlichen Verhaltens

ermöglichen sollten.

Die Aktion der Frauen wurde von der Mission erfreut wahrgenommen. Friedrich

Pönnighaus berichtete davon folgendermaßen: »[…] mit Freuden hören wir, wie eine

Anzahl führender Frauen im Waterberg-Reservat einen Anlauf genommen haben, sich

der Unzucht entgegenzustemmen und alle unerlaubten Beziehungen ihrer Töchter zu

jungen Burschen aufzuheben.«170 Ohne weiter auf die Forderungen zur Regulierungen

männlichen Verhaltens einzugehen, hob er hervor, daß: »[…] eine Tochter von Samuel

Maharero in Okarupuka die Frauen des Reservates angeregt habe, die jungen Mädchen

energisch zur Reinheit zu erziehen. So haben die älteren Frauen sich zusammengetan

und bearbeiten die sittenlosen Mädchen so lange, bis sie geloben, der Unzucht zu ent-

sagen.«171 Gemäß europäischer Vorstellung der Bedeutung weiblicher Sittlichkeit für

die soziale Konstitution einer Gesellschaft, nahm er vor allem die Erziehungsabsichten

gegenüber den Mädchen wahr. In seinen Augen war es offensichtlich auch die Aufgabe

der Frauen, ihre Töchter in dieser Hinsicht strenger zu erziehen.

Dabei bedienten sich Frauen einer Strategie, die vermehrt beobachtet wurde in Ge-

sellschaften, die einen sozial-gesellschaftlichen Umbruch erlebten und auf der Suche

nach neuen Strategien im Umgang Folgen dieser Veränderungen waren. Unter Beru-

fung auf eine idealisierte »Tradition« forderte die sogenannte »puritan solution« junge

Frauen – in geringem Grad auch junge Männer – auf, sexuell enthaltsam zu leben und

den Alkoholgenuss zu meiden.172 Nach Gesine Krüger erklärt sich das besondere In-

168 Delius 1990. Laut Ifi Amadiume war diese Regel auch in anderen afrikanischen Ländern gängig.

Vgl. Amadiume o.J.

169 Auch in Europa wurde der Sittenverfall Ende 19. Jahrhunderts beklagt und durch Sittlichkeitsbe-

wegungen bekämpft. Besonders aktiv war hier die Innere Mission, die durch Johann Heinrich Wi-

chern ins Leben gerufen wurde und sich die Bekämpfung der »sittlichen Verwahrlosung« großer

Teile der Bevölkerung auf die Fahne geschriebenhatte. Vgl. hierzuGäbler 2000; Götzelmann 2000.

170 Friedrich Pönnighaus. Der heutige Stand imWaterbergreservat. August 1936, RMG2.635a Vorträge

und Aufsätze zu Südwestafrika.

171 Ebd.

172 Gaitskell 1982; Kiernan 1977.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 181

teresse von Müttern die Sexualität der Töchter zu kontrollieren im südlichen Afrika

dadurch, dass die Mütter oft die alleinige Verantwortung für die Versorgung der Fami-

lie trugen.Männer arbeiteten oft als Wanderarbeiter und waren abwesend. So waren es

die Mütter, die zusätzlich zu ihren eigenen Kindern auch noch die Kinder ihrer Töchter

miternährenmussten.173 Die Forderung nach Enthaltsamkeit schien im südlichen Afri-

ka eine verbreitete weibliche Strategie gewesen zu sein und eine Antwort auf sozialen

und wirtschaftlichen Druck geboten zu haben.174 Gleichzeitig zeigt sich aber auch ein

Geschlechterkonflikt. In den 1920er Jahren fand im Kontext der Rekonstruktion einer

Hererogesellschaft eine Rückkehr zu kulturellen Praktiken der vormissionarischen Zeit

statt: Wiedereingeführt wurden Beschneidungen, Polygamie und das Wiederanzünden

des heiligen Feuers. Mehrheitlich kehrten Männer der Mission den Rücken, Frauen be-

suchten weiterhin die Gottesdienste. Dabei führte »die Neustrukturierung und Absi-

cherungmännlicher Hierarchien […]«175 ganz offensichtlich zur Stärkung und Verände-

rung bestimmter Aspekte der Hererokultur als »Traditionen.« Bspw. wurde der Dienst

am heiligen Feuer neu nicht mehr von der ältesten Tochter des Familienoberhaupts

versehen, sondern von Männern.176 So hielt bspw. der Evangelist Mujoro sonntags den

Gottesdienst und war gleichzeitig auch Okuruuo-Diener.177 Die Wiedereinführung der

Polygamie begründeten Männer damit, dass in diesen Verbindungen mehr Kinder ge-

boren werden würden. Tatsache ist allerdings, dass Frauen nicht mehr Kinder in einer

polygamen Ehe gebären als in einer monogamen. Aber – und hier liegt vielmehr das

Hauptargument – ein Mann kann in einer polygamen Ehe mehr Kinder haben als in

einer monogamen Ehe.178

173 Krüger 1996, S. 28.

174 Kiernan 1977.

175 "However, the okuruuo also became the ›stage‹ of marked conflicts. Often women resisted the

rekindling of omaruuo as well as the reintroduction of polygyny because this was an effort, notably

among elderly men, to reestablish structures of male authority modelled on former practices. But

also Christian chiefs like Hugo Tjiseseta, who resided in Botswana and visited the Omaruru area,

publicly condemned the rekindling of the okuruuo. At the same time women and men alike were

eager to reintroduce male circumcision and female puberty rites among the younger generation,

which indicates intense efforts by parents to reclaim authority at the level of the newly estab-

lished homesteads. In general, both the need to reintroduce or to reinvent traditional symbols

and practices and the opposition for this reflected a very uneven process of resettlement and re-

construction.« Krüger und Henrichsen 1998, S. 158. Vgl. zudem: Krüger 1996, S. 26. Auch Heike Be-

cker verweist in diesem Zusammenhang auf das Problem der »Erfindung« von Tradition mit der

Absicht bestimmte Entwicklungen zu verhindern. Becker 2007.

176 Nach Ifi Amadiume wurde das Feuer bei Bantu-Völkern auch assoziiert mit Frauen, Sexualität und

der »creation of culture«. Insofern ging die Bedeutung des Feueranzündens über den rein religiö-

sen Bereich hinaus. Der Verlust dieses weiblichen Privilegs hatte weitreichende Bedeutung für

den Einfluss von Frauen innerhalb der Gesellschaft. Vgl. Amadiume o.J.

177 Friedrich Pönnighaus. Der Kampf mit dem heiligen Feuer. Beilage zum 2. Konferenzbericht 1934,

RMG 2.635a Vorträge und Aufsätze zu Südwestafrika.

178 Die Missionare wiederum argumentierten damit, dass innerhalb einer Monogamie weit mehr

Kinder geboren werden. Konferenzprotokoll 1926, Bl. 143, RMG 2.619 Missionarskonferenzen im

Hereroland. Zur Fruchtbarkeit bzw. zur Familienplanung in Polygamien vgl. auch: Hillmann 1975,

S. 122ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Gender und christliche Mission

Ihre Argumente stützten sie mit Verweisen auf die Bibel. So bspw. beim außerehe-

lichen Geschlechtsverkehr mit dem Hinweis auf den biblischen Befehl: »Seid fruchtbar

und mehret euch.« Der missionarischen Kritik an Wiedereinführung polygamer Ehen

und Beschneidungen, begegneten sie mit Hinweisen auf das Alte Testament. Polyga-

mie, Beschneidung und außerehelicher Geschlechtsverkehr standen für sie nicht im

Widerspruch mit dem Glauben an Gott.

Vor diesemHintergrund forderten also Frauenmit ihrer Petition 1936 Autorität und

Macht zurück in die ihreHände.179 Das Engagement der Frauen für die gesellschaftliche

Situation wurde von den Missionaren begrüßt, weil sie sich für vermeintlich christli-

che Werte, also die Sittlichkeit, einsetzten, während gleichzeitig Frauen aufgrund ihres

Alleingangs, vorbei an männlichen Autoritäten, kritisiert wurden. Anhand des Frauen-

protests werden die unterschiedlichen Interessen von Frauen und Männern innerhalb

der Reservate in einer Situation verschärfter sozialer Konflikte in den zwanziger und

dreißiger Jahren deutlich.

Erwähnt sei an dieser Stelle auch, dass auch junge Männer die patriarchale Herr-

schaft in unterschiedlicher Weise herausforderten. Bekannt wurde vor allem die Dis-

kussion über das Tragen von Zylinderhüten, in der sich der Protest junger Männer ge-

gen die ältere Generationmanifestierte.180 Sie waren weniger angewiesen auf die ältere

Generation was Wohlstand und Ansehen betraf.181 Auch in diesem Fall suchten die äl-

teren Männer Hilfe bei Mission und Kolonialverwaltung, um die aufmüpfige Jugend

wieder unter Kontrolle zu bringen.

5.5 Zwischenfazit

In beiden Missionsgebieten kämpften Missionar*innen für die Einführung christlicher

Moral und Sittlichkeit, ein Jahrhundertprojekt.

Diskussionen über den Umgang mit »sittlichen Vergehen« zogen sich durch sämt-

liche Konferenzdiskussionen, Referate und Arbeitsberichte beider Missionsgebiete und

belegen damit ihre Bedeutung für die Missionsarbeit. Dabei lässt sich eine Tendenz

erkennen, Begriffe wie »Sünde« und »Moral« hauptsächlich zur Definition christlicher

Weiblichkeit zu benutzten, die wiederum als elementar für die männliche Sittlichkeit

verstanden wurde. Aber es zeigt sich auch, dass Verfehlungen gegen christliche Sittlich-

keitsvorstellungen, also insbesondere vorehelicher Geschlechtsverkehr und Ehebruch,

bei Männern und Frauen in christlichen Gemeinden gleichermaßen gerügt wurden.

In den Berichten der Missionare tauchten Männer und Frauen als Verführte und Ver-

führer auf. Beide wurden für unmoralisches Verhalten mit Ausschluss vom Abendmahl

bestraft. Die Zahl der Ausgeschlossenen wurde von den Missionaren schon deshalb so

179 Aus Sorge, dass es weitere Aktionen gäbe, zeigten sich die Beamten unfähig konstruktiv mit der

Kritik der Frauen umzugehen. Zur Reaktion auf diese Petition und den Umgang, vgl. Krüger 1996.

180 Protokoll der Aeltestenkonferenz d. Hereromissionare in Swakopmund 1913, RMG 2.618 Missio-

narskonferenzen. Außerdem: Prein 1994, S. 116.

181 April Gordon geht davon aus, dass Ovahona ihren gesellschaftlichen Einfluss und Vertrauen da-

durch einbüßten, dass sie mit kolonialen Autoritäten kollaborierten und für die wirtschaftlichen

Interessen der Weißen zum Teil Arbeiter rekrutiert hatten. Cooper 1997, S. 478.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Aushandlung von Sittlichkeitsvorstellungen 183

genau dokumentiert, weil dies als Gradmesser über den Zustand der jeweiligen Ge-

meinde diente. Ganz im Sinne des Wortes, »[a]n geheiligten Familien soll man den

Segen erkennen, den Gott durch die Kirche über die Menschenkinder ausgießt. In ge-

heiligten Familien soll hinwiederum die Stärke der Kirche bestehen.«182 Für Kolonial-

beamte und Siedler auf der anderen Seite, stand das freizügige Verhalten von Frauen

für die Erfolgslosigkeit der Mission.

Offensichtlich wurde, dass Missionar*innen das sexuelle Verhalten der Menschen

in den Missionsgebieten in unterschiedlicher Weise beeinflussten. Sie veränderten die

Wahrnehmung von Sittlichkeit und Moral, auch wenn sie sich nicht immer mit ihren

Vorstellungen durchsetzen konnten.183 In unterschiedlicher Weise machten sich Frau-

en und Männer christliche Sittlichkeitsvorstellungen zur Durchsetzung der eigenen

Interessen zu Nutze. Während Frauen ihren Widerstand gegen gesetzlich angeordne-

te VD-Untersuchungen mit Verweis auf ihre strenge Sittlichkeit und Moral begründe-

ten, versuchten Männer über die Sittlichkeitsdiskussion ihre Macht über Mädchen und

Frauen wiederherzustellen, indem sie sich auf vermeintliche Traditionen beriefen. Die

Diskussionen zur Sittlichkeit belegen aber auch, dass offensichtlich nicht alle christli-

che Männer und Frauen bereit waren, mit der Konversion auch die moralisch-christ-

lichen Vorstellungen der Missionar*innen bedingungslos zu übernehmen. Dies ist in

den genannten Beispielen deutlich geworden. Vielmehr nutzten sie diese vor allem zur

Durchsetzung eigener Interessen. Damit legen diese Diskussionen einmal mehr die

Handlungsfähigkeit der lokalen Bevölkerung und zugleich die Grenzen des missiona-

rischen Einflusses offen. Für Christ*innen in Namibia war es durchaus möglich, den

neuen Glauben anzunehmen, ohne dabei notwendigerweise gleichzeitig auch die Sitt-

lichkeitsvorstellungen der Missionare zu übernehmen. Während in der Vorstellungs-

welt der Missionar*innen wahre Sittlichkeit nur im Christentum verwirklicht werden

konnte und auch das nur nach der von ihr propagierten Art undWeise. Symbolisch soll-

te sich der sittlich reine Glauben der neuen Christ*innen über Äußerlichkeiten zeigen.

Die reine den ganzen Körper bedeckende Kleidung erhielt dabei besondere Symbol-

kraft.

182 Thiersch 1859, S. 11.

183 »Falling pregnant before marriage was regarded as shameful and sinful and the confession of sins

is still practiced today.« Akawa 2014, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462140-006 - am 15.02.2026, 02:26:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

