
2 Zerrissene Zugehörigkeiten:

Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz

In diesemKapitel stelle ich den fürmeine Arbeit zentralen theoretischen Ansatz vor, den

ich mit dem Begriff der zerrissenen Zugehörigkeiten umreiße und den ich an der Schnitt-

stelle von sozialwissenschaftlichen und insbesondere psychologisch-anthropologischen

Studien zuNon-/Belonging,SilenceundEmbodied/EmplacedMemories verorte.Vonzerrisse-

nen Zugehörigkeiten zu sprechen, erscheintmir unabdingbar.Der Begriff ermöglicht es

mir, ein spezifisches und zudem komplexes Gefühlsphänomen genauer zu bestimmen,

das sichmir in vielfältigenBegegnungenmitmeinenGesprächspartner:innen in empiri-

scherHinsicht auf drei Erfahrungsebenen erschloss: (1) in Relationen, (2)mit den Sinnen

und (3) in Raum und Zeit. Diese Erfahrungsebenen werde ich im Folgenden als wichtige

und einander mitunter überlappende Analyseparameter zum Verständnis von zerrisse-

nen Zugehörigkeiten herausstellen. In einem ersten Schritt führe ich zunächst die hier-

fürwichtigenGrundbegrifflichkeiten vonNicht-/Zugehörigkeiten,Gefühl,Emotionund

Affekt sowie Schweigen und Erinnern genauer aus (2.1). In einem zweiten Schritt dis-

kutiere ich dann die Zerrissenheit in Zugehörigkeiten, um den situativen, verkörperten

und verorteten Erinnerungen nachzugehen,welche diemenschlicheWahrnehmung so-

wie das Schweigen sozial-relational, sinnlich und räumlich-temporal konturieren (2.2).

Auf dieser Grundlage soll schließlich verständlich werden, dass sich Vergangenheiten,

die Menschen einst als mitunter hochgradig fragil erlebten, affektiv in deren gegenwär-

tigemDenken, Fühlen und Handeln fortschreiben.

2.1 Theoretische Grundlagen

Ich möchte verstehen, was passiert, wenn sich das Gefühl dazuzugehören wandelt oder

gar erschüttert wird.Wie wirkt sich das im Alltag und im Gemeinschaftsleben aus? Wie

gestalten Emotionen und Affekte gefühlte Zugehörigkeiten, Praxen des Schweigens und

das soziale Miteinander? Und unter welchen Bedingungen zerreißen diese mit welchen

Konsequenzen für das Gefühl des In-der-Welt-Seins? Um diese Fragen adäquat beant-

worten zu können, erläutere ich zuerst den Begriff der Nicht-/Zugehörigkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

2.1.1 Nicht-/Zugehörigkeiten

Meine Definition von Non-/Belonging beziehungsweise Nicht-/Zugehörigkeiten begin-

ne ich mit den Gedanken der Sozial- und Kulturanthropologin Joanna Pfaff-Czarnecka:

Dazugehören zu wollen reflektiert ein menschliches Grundbedürfnis nach sozialer Ein-

gebundenheit und Akzeptanz. Den Wesenskern von Zugehörigkeiten formuliert sie als

»Sehnsucht nach dem Impliziten,nach demVertrauten undDauerhaften« (2012: 8).Die-

se Suchbewegung charakterisiert »eine emotionsgeladene soziale Verortung1 […], die in

der Alltagswelt einfach gefühlt und zugleich nachhaltig verunsichert, herausgefordert

und leidenschaftlich verteidigt wird« (2012: 12). Pfaff-Czarnecka beschreibt Zugehörig-

keiten als umstrittenes Terrain, das auf einer dynamischen, situativen, aber auch auf

Dauer angelegten Aushandlung, Anpassung, Neujustierung oder Ausgrenzung beruht.

Dieser »kreative Akt« (2012: 11),wie sie schreibt, hat etwas Prozesshaftes und gründet auf

demWechselspiel kohäsiver und disruptiver Kräfte.

Zugehörigkeiten, das wird deutlich, beruhen auf emotionalen Dynamiken. Es geht

darum, als gleichwertiger Teil einer Gruppe akzeptiert und moralisch anerkannt zu

werden. Den Grundstein hierfür legt etwa ein geteiltes Verständnis, das sich über Wis-

sensvorräte,Teilhaberechte,PrivilegienundLoyalitätenäußert undentlangmoralischer,

sozialer und emotionaler Register ausgedrückt wird (Mattes et al. 2019; Mattes & Lang

2021). Im Kontext meiner Gesprächspartner:innen beobachtete ich ein geteiltes Ver-

ständnis von Normen der Gegenseitigkeit, die u.a. auf gemeinsamen Vorstellungen von

Höflichkeit, verbindenden sinnlichen wie körperlichen Erfahrungen, Formen des Zu-

sammenkommens und natürlich kommunikativen Möglichkeiten, sich auszutauschen,

beruhten. Selbstverständlich fließen neben den markanten Ereignissen der Flucht und

Ankunft auch weitere einschneidende Erfahrungen in Zugehörigkeiten ein, wie z.B.

Alter, Klasse, Geschlecht sowie Prozesse der »Veranderung« durch Migrantisierung,

Ethnisierung und Rassifizierung (Foroutan 2019).

Die benannteErfahrungsebenenutze ich,umZugehörigkeiten vonVorstellungen ei-

ner kategorischen oder ausschließlichen Mitgliedschaft zu unterscheiden, wie Identi-

tätsdiskurse es zugrunde legen. Zugehörigkeiten zeichnen sich hingegen über ihre Fle-

xibilität aus, sie entfalten sich dynamisch in affektiven Resonanzräumen2 und werden

»variously made, unmade, and remade by individuals as well as groups across times and

spaces, relations and generations« (von Poser 2023: 143).

1 »Verortung« beschreibt eine im-/materielle Anhaftung und Anbindung, die entsteht, indem Indi-

viduen konkreten Orten ihrer Lebenswelt, die ihnen das Gefühl der Zugehörigkeit vermitteln, Be-

deutung zumessen (vgl. Pfaff-Czarnecka 2012: 12; Röttger-Rössler 2018: 252). Um ein persönliches

Beispiel zu nennen: Deiche, starkerWind und weite Grasflächen, auf denen Schafe oder Kühe gra-

sen, rufen in mir ein Gefühl der Zugehörigkeit und kindlichen Geborgenheit hervor. Selbst wenn

ich in Berlin meinen Blick über das weitläufige Tempelhofer Feld schweifen lasse oder mich auf

der Karl-Marx-Allee gegen starkenWind stemme, ruft das inmir Erinnerungen anmeine Kindheit

wach.

2 Ein affektiver Resonanzraum (auch affektive Resonanzsphäre) bettet die Prozesse des Affizierens

und Affiziert-Werdens ein. Ich verstehe darunter angelehnt an die Ausführungen des Soziologen

und Politikwissenschaftlers Hartmut Rosa (2017) eine wechselseitige Anziehung oder Abstoßung,

die eine nicht planbare Dynamik von Bewegungen und Bewertungen entfesselt.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 37

Um zu der Anfangsvignette dieser Arbeit zurückzukommen,möchte ich unterstrei-

chen,dassZugehörigkeitenaucheinBewusstseindafür formenkönnen,wasman inwel-

chemKontext (nicht) erzählen darf, um sich verbunden, sicher und geborgen zu fühlen.

Dieses Bewusstsein schafft Vertrautheit und beruht auf impliziten Umgangsformen der

Gegenseitigkeit, wie das Teilen von Werten, Praktiken und Netzwerken (Röttger-Röss-

ler 2016: 4). Verbundenheit entsteht also gerade auch darüber, diese nicht explizieren

zu müssen. Des Weiteren beinhalten Zugehörigkeiten und Gefühle der Eingebunden-

heit auch dieMöglichkeit, ausgeschlossenwerden zu können oder sich als nicht zugehö-

rig zu empfinden.Meine Gesprächspartner:innen verdeutlichten mir, dass sie aus ihrer

Heimat flüchteten, weil sie vielfache Ausgrenzung erfuhren, sichmit den gelebtenWer-

ten nach dem Krieg nicht verbinden konnten – sie fühlten sich somit der »neuen viet-

namesischen Gesellschaft« nicht zugehörig. Ein gefühltes non-belonging begründet Sara

Ahmed (1999, 2012) mit schmerzhaften Mikroaggressionen, die auf alltäglichen Disso-

nanz-, strukturellen Exklusions- oder Marginalisierungserfahrungen gründen. Nicht-

Zugehörigkeiten beschreiben dabei ein zugleich verkörpertes, affektiv gefühltes und so-

zial konstruiertes Phänomen, weswegen es sich nicht klar psychologischen oder politi-

schen Prozessen zuordnen lässt (Lähdesmäki et al. 2016: 238–239).Hilfreich ist fürmich

indiesemZusammenhangauchdie folgendeAussageRöttger-Rösslers,denn»die selbst-

verständliche Zugehörigkeit zerbricht in demMoment, inwelchem sie erkanntwird […].

In diesem Moment wird Zugehörigkeit zu einem Gegenstand der Reflexion und damit

häufig auch der bewussten Entscheidung« (2016: 10).

Mit demProzess derBewusstwerdungkennzeichnetRöttger-Rössler denWandel er-

lebter Zugehörigkeiten von einem affektiven hin zu einem emotionalen Phänomen. Vor

diesem Hintergrund möchte ich den Blick schärfen für gewohnte Strukturen, die als

herausfordernd oder einengend erlebt werden und das Gefühl hervorrufen, nicht dazu-

zugehören – Strukturen, in denen sich nichtsdestotrotz Vergemeinschaftung entfaltet.

Dies muss in einer kritisch-reflexiven Forschung überMobilitätsphänomene unbedingt

mitgedacht werden (Acker 2022; Ha 2021; Foroutan 2019; Mattes et al. 2019; Siouti et al.

2022). Um zu begreifen, wie sich Zugehörigkeiten entfalten, wie sie bekräftigt, irritiert

oder gelöst werden, ist es notwendig, die Triebkräfte in den Blick zu nehmen, die die-

se Bewegungen auslösen. Daher gehe ich nachfolgend auf die Begriffe Gefühl, Emotion

und Affekt ein.

2.1.2 Gefühl, Emotion und Affekt

Ich gehe davon aus, dass die von mir beobachteten Lebens- und Erfahrungswelten af-

fektiv grundiert sind. Um dies verständlich zu machen, unterscheide ich zunächst ge-

nauer zwischen den Begriffen Gefühl, Emotion und Affekt und stelle dann ein sozial-

relationalesEmotions-undAffektverständnis zurDiskussion,angelehnt andie theoreti-

schen Überlegungen des interdisziplinären Forschungsverbunds Affective Societies3 (Bens

&Zenker2017;Bens et al.2019;Kahl 2019; Slaby&Röttger-Rössler 2018; Slaby&vonSche-

ve 2019; von Poser et al. 2017; von Poser &Willamowski 2020; Warstat & Dilger 2021).

3 International erhält die im Jahr 2015 begonnene Arbeit des Sonderforschungsbereiches mittler-

weile als »Berlin School of Affect« Aufmerksamkeit (Stodulka et al. 2023).

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Während ein Gefühl eine körperliche Dimension subjektiv empfundener Erfahrun-

gen darstellt, stehen Emotionen nach Röttger-Rössler (2018: 241) für die kulturelleModel-

lierung des Gefühlten. Gefühle werden subjektiv erlebt und situativ evaluiert (Thonhau-

ser 2019: 52). Emotionen hingegen entfalten sich im Zusammenspiel körperlicher Emp-

findungen und komplexer Konzepte. Schon Michelle Rosaldo definierte Emotionen als

»embodied thoughts« (1984: 143), die über die Beschäftigung mit und Beziehung zu der

sozialenWelt entstehen, sie motivieren sozusagenHandlungen. Emotionen orientieren

denMenschen zu derWelt und gehen aus Prozessen derGefühlsbildung hervor. Siewer-

den über das Beobachten, Imitieren oderWiederholen verinnerlicht (vgl. Röttger-Röss-

ler 2019a). Ein leibliches Gefühl beschreibt eine Vorstufe einer Emotion: Wird die sub-

jektiv empfundene Erfahrung bewusst wahrgenommen und lässt sich entsprechend se-

mantisierter Ausdrucksformen und Verhaltensweisen ausagieren, wird sie als Emotion

lesbar. Emotionen sind also sozial und kulturell konstruierte, gerichtete Expressionen,

die dynamisch in direkten, erinnerten oder imaginierten sozialen Beziehungen entste-

hen (Röttger-Rössler 2004, 2016).

Deutlich wird, dass Emotionen in direktem Zusammenhang mit Zugehörigkeiten

stehen, weil eine korrekte De-/Chiffrierung von Emotionen eine gefühlte Aufeinander-

bezogenheit fördert. Als zentrales Moment der Mitmenschlichkeit drücken Emotionen

moralische Überlegungen aus, sie formen die soziale Beziehungsfähigkeit über kultu-

relle Ausdrucksregeln und -formen, Verhaltensweisen, Klassifikationssysteme und All-

tagspraktiken (Röttger-Rössler 2004: 58, 67–97; 2018: 241). Menschen erlernen Emotio-

nen genau genommen als Teil von sogenanntenEmotionsrepertoires (von Poser et al. 2019).

Emotionsrepertoires stellen einen geteilten Referenzrahmen dar, der Individuen und

Kollektivebefähigt,gefühlteErfahrungenkreativ, relational undhandlungsmächtig aus-

zudrücken. Dieser Referenzrahmen wird im Zuge von Sozialisation sowohl implizit als

auch explizit verinnerlicht.Menschen erlernen hierbei, leiblich empfundene Emotionen

über Imitation und Habitualisierung wahrzunehmen und ihre gefühlten Erfahrungen

entsprechend soziokultureller Normen sicher auszudrücken, zu regulieren oder auszu-

handeln. Auch erlernen sie, spezifische Ausdrucksmodi aus verschiedenen Möglichkei-

ten situativ auszuwählen und relational anzupassen.Diese Fähigkeit festigt eine gefühl-

te Verbundenheit (von Poser et al. 2019: 243).

Emotionsrepertoires werden internalisiert, getestet undmodifiziert, um emotiona-

le Erfahrungen zu strukturieren und zu hierarchisieren. In meinem Forschungskontext

formt die Praxis des Schweigens Gefühle von Zugehörigkeit mit der Intention, die so-

ziale Harmonie in einer sozial-relationalen Gesellschaftsform zu wahren. Die Intention

beruht auf verinnerlichten Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsmustern, die emo-

tionale Erfahrungen diskursiv über Kategorisierungen, Interpretationen, Bewertungen

und Imaginationen rahmen. Emotionsrepertoires bestimmen also Rollenverständnisse.

Indemwir dazu in der Lage sind, Spannungsmomente zu regulieren, festigen wir lang-

fristige, stabile Beziehungen,drücken Loyalitäten aus und beeinflussenErwartungen an

soziale Beziehungen (vgl. Schöningh 2009: 102–104). Spezifische Ausdrucksweisen und

Reaktionen, aber auch körperliche und sinnlicheWahrnehmungen sind ein Zeichen da-

für, dass das Schweigen auch als verkörperte Erfahrung zu verstehen ist: Ein Schweigen

als Zeichen der Trauer fühlt sich beispielsweise anders an als ein Schweigen, das auf

einen Konflikt folgt oder wenn wir stillschweigend Zustimmung ausdrücken möchten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 39

Schließlich entwickelt sichdas Schweigenüber eine praxeologischeDimension auf derBa-

sis von Verhaltensmustern, Interaktionsmodi und Gewohnheiten (von Poser et al. 2019:

243–244).ÜberMimikundGestik könnenwir beispielsweise einschätzen,ob einePerson

aus Scham oder Wut schweigt. Genauso merken wir in bestimmten Kontexten, dass es

unangebracht ist zu sprechen.

Damit Menschen situativ auf emotionale Erfahrungen reagieren können und in un-

terschiedlichen Erfahrungswelten mit emotionaler Sicherheit und Kompetenz ausge-

stattet sind,bleibenEmotionsrepertoires über denLebensverlauf flexibel undhaben kei-

ne generelle Verbindlichkeit. Verändern sich die Bedingungen, in denen sich Emotions-

repertoires entfalten – wie in dem Fall meiner Forschung durch Krieg, Flucht und die

gemeinsame Erfahrung der Entortung –, erfordert dies eine Modifizierung jener Re-

pertoires.Gelingt dies nicht, verlierenEmotionsrepertoires ihreWirksamkeit (von Poser

et al. 2019: 244–245). Fehlerhaft oder kontextuell abweichend ausgedrückte Emotionen

können Zugehörigkeiten also irritieren.

Die angesprochenen Wandlungsmomente von Emotionsrepertoires verweisen auf

SpannungundFragilität, die sich konzeptuell der EbenedesAffekts zuordnen lassen.Der

Affekt unterscheidet sich aufgrund einer fehlenden Ausdrucksspezifik von der Emotion

als »situatives, spontanes und auch unbändigeres Gefühlserleben von oftmals hoher In-

tensität« (von Poser et al. 2017: 3).Die Charakterisierung des Affekts von Röttger-Rössler

(2016: 6; Hervorh. i. Orig.) als »gefühlte Differenz zu bereits Bestehendem« beschreibt ei-

ne erlebte und mitunter überwältigende Verunsicherung. Zwar fallen auch Gefühle da-

durch auf, dass sie sich nicht auf etwas richten, sondern körperlich empfundenwerden.

Aber sie signalisieren kurzfristige und langfristige Dispositionen, wie es beispielsweise

für Zugehörigkeits- oder Exklusionsgefühle der Fall ist.Wenn ich imKindesalter bereits

soziale Ausschlussmechanismen oder Mikroaggressionen erlebt habe, wie es mir Ge-

sprächspartner:innen bestätigten, die nach dem Systemwechsel 1975 die Schule besuch-

ten, dann beeinflussen diese Erfahrungen, wie ich mich in anderen Situationen wahr-

nehme, in denen ich mich nicht willkommen fühle. Dass dies nicht nur eine negative,

sondern auch kreative und schützendeKomponente birgt,wirddeutlich in derBeschrei-

bung des Affekts als »feltmode of indistinct knowing«,die der SozialanthropologeOmar

Kasmani (2022: 1) vorschlägt.

Affekte markieren Wandlungsmomente, die sich über eine wechselseitige Anzie-

hung oder Abstoßung entwickeln. Das kann zu einer Zerrissenheit führen, »when the

boundaries of the self become porous« (Slaby & Röttger-Rössler 2018: 2). Die benannten

brüchigen Grenzen markieren eine Gleichzeitigkeit von Körperwahrnehmung und Re-

aktion während des Affekterlebens und genau das beeinflusst die »capacities to act and

be acted upon« (Seigworth & Gregg 2010: 1). Affekte führen dazu, dass die Selbstwahr-

nehmung, die sozialen Bindungen und Beziehungen zu der (nicht) materiellen Umwelt

irritiert werden, sie überschreiben also diskursives und normatives Wissen (von Sche-

ve 2017). Das kann bestehende Vulnerabilitäten intensivieren, neue Vulnerabilitäten

hervorrufen, aber auch zu emotionalen Neubefähigungen führen (von Poser 2017).

Die epistemologische Unterscheidung zwischen Emotion und Affekt beschreibt kei-

ne heuristische Trennung. Affektivität ist nicht unabhängig von Emotionsrepertoires,

aber geht auch nicht vollständig in ihnen auf (Slaby&Mühlhoff 2019; von Scheve& Slaby

2019). Vielmehr entfalten Affekte sich nach der Darstellung Röttger-Rösslers (2018: 241)

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

imWindschatten von Sozialisations- und Enkulturationsprozessen. Diese Information

ist entscheidend, denn über eine gerichtete Entwicklung, über den Prozess der Wahr-

nehmung, Reflexion, Benennung und Einordnung lassen sich Affekte zu einem Aspekt

einer komplexen Emotion transformieren. Das bedeutet, die semantische Entwicklung

zu einerEmotion erfolgt,wenn sich einAffekt in seiner Intensität beruhigenundentlang

bestehenderAusdrucks- und Interpretationsmuster strukturieren lässt. Selbstverständ-

lich ist dies aufgrund der Gleichzeitigkeit von psychologischen und körperlichen Reak-

tionen während des Affekterlebens ein Kraftakt. In Kapitel 6 werde ich jedoch anhand

von ausgewählten empirischen Beispielen darstellen, dass dies möglich ist.

2.1.3 Schweigen und Erinnern

Ich wende mich nun den Facetten des Schweigens und Erinnerns zu, die zentral für

mein Verständnis der zerrissenen Zugehörigkeiten sind. Schweigen nimmt in allen Ge-

sellschaften eine wichtige soziale Funktion ein: Wir lernen seit unserer Kindheit, in

welchen Situationen es angemessen oder unangemessen ist, zu schweigen. Schweigen

aus Schüchternheit fühlt sich anders an, als wenn wir damit unser Verständnis aus-

drücken wollen oder wenn uns schlicht die Worte fehlen, um auf etwas angemessen

zu reagieren. Wir interpretieren das Schweigen unseres Gegenübers über den räum-

lichen, materiellen und sozialen Kontext, über die Reaktionen und Interaktionen der

Anwesenden, über den Einsatz von Mimik und Gestik. Wer also das Schweigen korrekt

dechiffriert und einsetzt, kann sich einer Gemeinschaft zugehörig fühlen.

Der noch junge Zweig der Anthropology of Silence widmet sich diesen narrativen For-

men des Schweigens über seine begriffliche Fülle und Undurchsichtigkeit (Joniak-Lüthi

2016). Unterschiedliche Sozial- und Kulturanthropolog:innen untersuchen das Schwei-

gen als integralenBestandteil der non-/verbalenKommunikation und »necessary part of

all the rhythmsof life« (Weller 2021: 1),als alternativeRepräsentation,FormvonFürsorge,

aktive Präsenz undHandlungsmacht in sozial-relationalen Interaktionen (Jackson 2004;

Dwyer 2009; Kidron 2009; Warin & Dennis 2009; Sampaio 2020; Samuels 2021; Shohet

2021; Dragojlovic & Samuels 2021, 2023). Mit den Worten von Ana Dragojlovic und An-

nemarie Samuels (2023: 1) lässt sich sagen, dass »the unsaid, the unspeakable, and the

invisible shape social, political, and subjective worlds«. Die beiden wenden sich gegen

eineReduktiondes Schweigens als bloßeAbwesenheit desGesprochenenund sehen viel-

versprechende Beiträge einer erneuten Auseinandersetzungmit dem Schweigen für die

Bereiche der westlichen feministischen Tradition, der Anthropology of Care sowie dekolo-

nialer Ansätze, in denen das Schweigen als Verweigerung und Widerstand hervortritt.

Aushandlungsprozesse, Spannungen und Widersprüche können im Schweigen neben-

einander existieren, »as a form of oppression, a refuge, an act of care or refusal, a haun-

ting ghost or an untold story in the shadowof public discourse« (ebd.: 12).Wir schweigen

über etwas oder vor jemandem mit der Intention, einen Gefühlszustand zu regulieren,

uns zu enthalten, uns zu positionieren oder etwas bzw. jemanden zu schützen. Die so-

ziale, moralische und auch affektive Kraft beruht also darauf, dass sich im Schweigen

Ambivalenzen verbinden lassen. Diesem Gedanken folgt z.B. auchThanhThuy Vo Dang

(2008) in ihrer Studie, in der sie den Antikommunismus als kulturelle Praxis im Leben

vietamerikanischer Geflüchteter an der US-Westküste herausstellt und aufzeigt, dass

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 41

Schweigen ein alternatives Vokabular birgt, »a tension between the need to tell and the

desire to forget« (ebd.: 183–184).

Mein analytischer Fokus richtet sich auf ein spezifisches Schweigen, das jene Erfah-

rungen oder Erinnerungen scheinbar ausblendet, die den Alltag verzerren würden, des-

sen Artikulation zu gefährlich oder zu schmerzlich ist. Es geht mir um ein Schweigen,

das den Umgang mit Verlusterfahrungen oder Fürsorge grundiert, das eine respektvol-

le Reaktion auf sowie einen privaten Umgang mit Leid etabliert. Wegweisend für mich

ist in diesem Zusammenhang die Arbeit Kidrons (2009; 2011; 2012), die im Alltag israe-

lischer Holocaust-Überlebender eine schweigende, intime und nicht pathologische Prä-

senz einer belastenden Vergangenheit analysiert. Sie sensibilisiert für nonverbale oder

verkörperte Verhaltens- und Denkmuster und beleuchtet so eine Vergangenheit, die in

und durch Alltagshandlungen lebendig wird; die sinnliche Erfahrung der Stille begreift

sie als Erinnerungspraxis. Ich folge diesem Gedanken und richte meine Aufmerksam-

keit auf die emische Perspektive schweigender Personen inmeinemForschungsfeld, um

deren Wahrnehmungen und Interpretationen des Schweigens zu erörtern und in Ver-

bindungmit Gefühlen von Zugehörigkeit zu untersuchen.

Mit diesem Blick möchte ich die hartnäckig vorherrschende und reduktionistische

Perspektive aufbrechen, welche die Verbindung von Erinnern, Krieg und Schweigen all-

zu oft auf eine traumatische Sprachlosigkeit, ein deviantes Verhalten, Ohnmacht oder

Passivität zuspitzt (vgl. Kirmayer, Lemelson & Barad 2007; Scheper-Hughes 2008; Pus-

setti 2010; Lester 2013; Lechner & Solovova 2014).4 Diese Engführung führt insbesonde-

re im Zusammenhang von Migration und psychischer Gesundheit dazu, dass sich ein

diskriminierendes System und strukturelle Ungleichheiten erhalten, da soziokulturell

gewachsene Umgangsformenmit Leid vor demHintergrund jener Emotionsrepertoires

der Dominanzgesellschaft diskreditiert werden.

Ich betrachte das Schweigen daher als eine soziale Praxis und einen Ausdruck zer-

rissener Zugehörigkeiten. Um die langfristigen Auswirkungen von Krieg und Flucht im

Schweigen nachzuzeichnen, werde ich vor allem die Wandlungsmomente des Schwei-

gens untersuchen. Einmal ist die Unterscheidung von Tine Gammeltoft (2016: 429) hilf-

reich, die ein bewusstes, kontrollierbares Schweigen (deliberate silence) von einem unbe-

wussten Schweigen (subconscious silence) unterscheidet,welches die Aufmerksamkeit von

etwas ablenkt und sodie Selbstkonstitution schützt. IndieseRichtunggeht auchdie For-

schung von MeganWarin und Simone Dennis, die das Schweigen und Vergessen persi-

scher Frauen in Australien während alltäglicher Praktiken des Handarbeitens erörtern,

etwa beimKochen, Sticken oderMalen: »It is through the process of sewing (and not the

outcome) that sadness is remembered and forgotten, revealed and concealed« (2009: 11).

Gemein ist den Autorinnen, dass sie neben demSchweigen undUmschiffen gewaltvoller

4 In der euro-amerikanischen Psychotherapie etwa ist eine verbreitete pathologisierende Deutung

des Schweigens festzustellen (s. Lechner & Solovova 2014). So liegt der Fokus in der narrativen Ex-

positionstherapie zur Behandlung von Traumatisierung auf der Benennung undReflexion trauma-

tischer Ereignisse, also auf einer Exposition, um das in die biografische Narration zu integrieren,

was das Selbst- undWeltbild erschüttert hat (vgl. Schauer, Elbert & Neuner 2018). Dies entspricht

jedoch einer soziokulturell gewachsenen und besonders in euro-amerikanischen Gesellschaften

verinnerlichten Umgangsform mit psychischem Leid.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

Vergangenheit inNarrationenein erzählendesSchweigenherausarbeiten,dasdie alltäg-

lichen und sinnlichen Verhaltensweisen strukturiert. Das erzählende Schweigen steckt

also einen intimenRahmenabunderhält eine soziale Lebensrealität über einenormkon-

forme und langfristige Strategie der Emotionsregulierung5 (vgl. Mannergren Selimovic

2020; Shohet 2021).

Schweigen als »respectful response to suffering« (Dragojlovic & Samuels 2023: 5) ist

eine bekannte Reaktion auf Gewalterfahrungen. Natürlich kann es auch ein Ausdruck

eines Traumas sein.Wie schon in der Einleitung betont,möchte ich hier aber zu beden-

ken geben, dass eine Traumadiagnose die Verantwortung auf Einzelpersonen reduziert,

wodurch soziale, kulturelle, politische und historische Erfahrungsdimensionen ausge-

schlossen werden (s. Das 2007; Appuhamilage 2020). Zudem geht es mir weniger um

das Trauma als solches als vielmehr um den gesellschaftlichen und gemeinschaftlichen

Umgang mit dem aus spezifischen Erfahrungen resultierenden Schweigen. Im Schwei-

gen identifiziert etwa Michael Jackson (2004) Ressourcen, die wir in uns und in unserer

Gemeinschaft mit anderen finden:

[T]here are certain events and experiences of which we choose not to speak. Not be-

cause they hold us in thrall, freezing the tongue. Nor because we fear they might re-

veal our flaws or frailty. Still less because we feel our words can never do them justice.

Silence is sometimes the only way we can honor the ineffability and privacy of certain

experiences. (2004: 56)

Eine stille Übereinkunft nicht erzählbarer Erinnerungen bedeutet für Jackson, das ei-

gene Leid ebenso anzuerkennen wie das Leid des Gegenübers. Dabei entfaltet sich das

Schweigen situativ, »in terms of what is at stake, and what might follow from a par-

ticular course of action« (ebd.: 56). Von dieser aktiven Handlung unterscheidet Jackson

ein Schweigen im/aus Schock, dasmit nicht erzählbaren Ereignissen traumatischenUr-

sprungs zusammenhängt.

Schweigen stellt soziale Beziehungen (wieder) her, weil es spezifische Strategien des

Verdeckens aushandelt, wie z.B. Samuels (2019, 2020) an der Schnittstelle der Psycholo-

gical Anthropology und derMedical Anthropology aufzeigt. Sie führt Schweigen auf spezifi-

sche sozio-historische Formationen von Macht und Fürsorge zurück und setzt diese in

ein Verhältnismit anhaltendenUnsicherheiten, nicht erzählten sowie nicht erzählbaren

Erinnerungen.

Ein erzählendes Schweigen gibt Hinweise auf gesellschaftliche Diskurse und Politi-

ken, aus denen es sich entwickelt hat oder in die es gegenwärtig eingebettet ist. So zeich-

net etwaMeravShohet (2021) in ihrerEthnografieSilenceandSacrificenach,wiediemassi-

ven sozialpolitischen und gesellschaftlichenUmbrüche des 20. Jahrhunderts in Vietnam

5 Mit dem Begriff »Emotionsregulierung« beziehe ich mich auf die Fähigkeit, Emotionen zu erken-

nen, im gegenwärtigen Kontext zu bewerten und auszugleichen. Eine gefühlte Erfahrung, die z.B.

von bestimmten Erinnerungen ausgelöst wird, wird erst wahrgenommen und dann verhandelt

bzw. reguliert. Die Sozialpsychologinnen Debora Pascuzzi und Andrea Smorti (2017) werten dies

als bewusste Handlung, die vor dem (Wieder-)Erleben vergangener Vulnerabilitäten oder negati-

ver Emotionen schützen soll. Die Emotionsregulierung folgt somit dem strategischen Ziel, in einer

(sich kontinuierenden) Krise handlungsmächtig zu bleiben (vgl. Vigh 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 43

die gesellschaftlich anerkannte Praxis neu modellieren. Die Bedeutung schweigender

Formen von Verzicht und Zurückhaltung stellt sie als Elementemoralischer Sorgearbeit

heraus,die sichkongruent zudenumgebendenTransformationsprozessenveränderten.

DiesenGedanken ergänze ichmit derBedeutungdesSchweigens in transnationalenund

intergenerationalen Beziehungen. Dora Sampaio (2020: 286) etwa zeigt, wie ältere Per-

sonen in der Migration durch das bewusste Zurückhalten oder Verschweigen von emo-

tionalenZuständen eineVerantwortungundSensibilität für dasGegenüber ausdrücken.

Daher ist es auchmein Anliegen, ein genderspezifisches Verständnis des Schweigens zu

erarbeiten.

DasZurückhalten oderVerschweigenpotenziell verletzender, zerrüttender oder irri-

tierender Inhalte verbinde ich abschließendmit einer konzisenDefinition desErinnerns.

Genau wie das Schweigen gestalten auch Erinnerungen Gefühle von Zugehörigkeit, sie

dienen der Sinn- und Identitätsstiftung. Zugrunde liegt die Erkenntnis, dass individu-

elle Erinnerungen sozial und kollektiv bedingt sind und auf einem kulturellen System

aufbauen (Halbwachs 1985 [1966], 1985 [1967]; Connerton 1989; J. Assmann 1995, 2007;

Erll 2005; A. Assmann 2016). Die Erinnerungs- und Gedächtnisforschung widmet sich

den alltäglichen Erfahrungen persönlicher, kollektiver, nationaler und globaler Erinne-

rungsarbeit als verortete, verkörperte und zuweilen widerständige Praxis (Kidron 2016).

ImFokusethnografischerUntersuchungensteht alsowenigerdie semiotischeRepräsen-

tation der Vergangenheit als vielmehr die Frage, wie diese verkörperten, gelebten und

eingeschriebenen Erinnerungen die Gegenwart prägen (ebd.).

Erinnerungen werden auf spezifische Weise kulturell geformt, interpretiert und

durch soziale Institutionen vermittelt (Schwartz 1996; vgl. Kidron 2016). Erinnern ist ein

relationaler Prozess, der im Zuge der Sozialisation erlernt wird. Dies etwa verdeutlichte

mir chú Thuan (56 J., m) am Beispiel der Ahnenverehrung: Todestage von familiären

Angehörigen möchte er gemeinsam mit Familienmitgliedern verbringen, seine Kin-

der reisen dafür aus ihren jeweiligen Wohnorten an. An dem Tag beten sie, essen die

Speisen, die der/die Verstorbene mochte und erinnern sich gemeinsam an die Person:

»Bei uns betrachtet man den Todestag als Erinnerungstag. Man soll nicht nach Lust

und Laune an jedem Tag erinnern, wir müssen das planen.« In der Darstellung chú

Thuans fällt ein zeremonieller Ablauf auf, der die Zeiträume des Erinnerns reguliert

und verortet. Dieses konkrete Beispiel verweist auf lebendige, kommunikative Erinne-

rungen, die auch Personen (z.B. Jüngere) an Erinnerungen teilhaben lassen, die nicht

die konkreten Erfahrungen teilen. Das Teilen dieser Erinnerungen festigt Zugehörig-

keiten über Raum und Zeit hinweg. Im Vergleich zum kulturellen Gedächtnis,6 mit

dem der Religions- und Kulturwissenschaftler Jan Assmann (2007: 56) das Vermitteln

einer absoluten, ritualisierten und unantastbaren Vergangenheit beschreibt, hält das

kollektive oder kommunikativeGedächtnis in einembestimmtenMaße heterogene oder

widersprüchliche Erinnerungen aus. Das ist möglich, weil Individuen und Kollektive in

der Lage sind, Perspektivwechsel vorzunehmen.

Erinnern im Kontext von Flucht und Migration geht mit Besonderheiten einher,

denn werden Orte verlassen, befördert das oft eine intensive Beschäftigung mit diesen

6 Texte, Bilder, Rituale, Jahrestage oder Symbole unterstützen diese Ausrichtung als materialisierte

Erinnerungen und fungieren als externes Gedächtnis (J. Assmann 2007: 57).

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

(Tošić & Palmberger 2016). Die starke mnemonische Bindung meiner Gesprächspart-

ner:innen beruht (je nach Lebensalter) auf dem Erleben von Krieg, Flucht und/oder

Ankommen. Sie teilen miteinander eine Sehnsucht nach dem Vertrauten und zeichnen

sich als diasporische Erinnerungsgemeinschaft aus.7 Für diese gefühlte Verbindung fand

Ghassan Hage deutliche Worte: »To be diasporic is to find it impossible to experience a

social phenomenon, be it a landscape, an object, a social opportunity, or a social relation

on its own terms without having an elsewhere shadowing it« (2017: 201).

Sehnsucht ebenso wie Erinnerungen, die meine Gesprächspartner:innen am liebs-

ten vergessen möchten, bestimmen Zugehörigkeiten also zentral und führen zu einem

stetenAbgleich erlebter und gegenwärtiger Erfahrungen.Die Verbindung besteht darin,

eine geteilte Vergangenheit zu haben und diese vergessen zu wollen (Mattes et al. 2019:

303). Das formt soziale Beziehungen über ein Gespür dafür, was (nicht) erinnert werden

darf oder soll und gehtmit einerRegulierung oder demUnterdrücken vonErinnerungen

einher.8DeragentiveCharakter vonErinnerungenbestehtdarin,dass geteilteNarrative,

Situationen und Imaginationen die gegenwärtigen Bedürfnisse einer Gruppe reflektie-

ren und sie in die Zukunft orientieren (J. Assmann 2007: 134). Ein implizites Gespür für

(nicht) teilbare Inhalte beruht also auf Aushandlungen, Bewertungen und der Vermitt-

lung von teilbaren und nicht teilbaren Inhalten. Mein Gesprächspartner chú Bưu (59 J.,

m) machte dies zu Beginn deutlich, denn mir, einer außenstehenden Person, durfte er

das erzählen, »sonst spricht keiner darüber«.

Der von mir erwähnte Abgleich vollzieht sich genau genommen in einem Span-

nungsfeld von Schweigen und Erinnern, und zwar über eine sozial-relationale, eine

sinnliche und eine räumlich-temporale Entfaltung zerrissener Zugehörigkeiten,wie ich

im folgenden Kapitel zeigen werde.

2.2 Zerrissenheit im Spannungsfeld von Schweigen und Erinnern

Mein Anliegen ist es, die Zerrissenheit im Spannungsfeld von Schweigen und Erin-

nern zu ergründen und als fortlaufenden, sich wiederholenden und kontinuierlichen

Prozess der Bedeutungsgebung (Lester 2013: 755) zu beschreiben. Das heißt, dass Zer-

rissenheit zwar Diskontinuitäten beinhaltet, aber diese Diskontinuitäten haben ein

zugehörigkeitsstiftendes Potenzial. Was ich damit meine, möchte ich anhand eines

konkreten empirischen Beispiels verdeutlichen, das ich in meinen Feldnotizen wie folgt

beschrieben habe:

An einem lauen Abend im Sommer 2018 begleitete ich meine 53-jährige Gesprächs-

partnerin nach einem einstündigen Gespräch in ihren Garten. Sie zeigte mir ihre an-

7 Nach den Sozialgeograf:innen Thomas Lacroix und Elena Fiddian-Qasmiyeh (2013) konturieren

(wieder-)hergestellte Zugehörigkeiten die Grundlage diasporischer Erinnerungen.

8 Unterdrückte, unverarbeitete Erinnerungenunterscheiden sich von regulierten Erinnerungen,weil

sie keinen Reflexionsprozess durchlaufen haben. Stattdessen überwiegen diemit der unterdrück-

ten Erinnerung verinnerlichten emotionalenQualitäten. Das Paradox ist also, dass die unterdrück-

te Erinnerung einerseits ohne Details oder konkrete Bezüge und andererseits mit emotionaler In-

tensität erinnert wird (vgl. Pascuzzi & Smorti 2017: 31–32).

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 45

gebauten Pflanzen, riss hier und da ein Blatt ab, zerrieb sie zwischen ihren Fingern

und teilte mit mir den würzigen Duft. Wir gingen an Tomaten- und Gurkengewächsen

entlang zu einem selbstgebauten Gestell aus Ästen und gespannten Fäden, das von

großen gewellten Blättern überdeckt wurde. Cô Tuyết wies mich an, mich zu ducken

und unter das Blätterdach zu gucken. Dort unten baumelten mehrere Früchte der quả

bầu [der sogenannten Luftgurke], die sie aufgrund ihrer markanten bauchigen Form

»schwangere Frucht« nannte. Sie schnitt eine Frucht ab und reichte sie mir. Die Frucht

wog schwer in meiner Hand und fühlte sich warm an. Sie erzählte, dass sie die Samen

für die Frucht von einem Bekannten habe, der heute in den USA lebt. Bei ihrem letzten

Besuch ihrer Familie habe sie sie erhalten. Nachdem sie zurück war, pflanzte sie einige

der Samen ein, verteilte andere oder gezogene Setzlinge und später auch die gereif-

ten Früchte an Familienmitglieder und Freund:innen in Berlin. In diesem Jahr habe sie

Glück mit der Ernte, die Wetterbedingungen seien gut. Dann erklärte sie mir, wie ich

die Luftgurke zubereiten sollte. (Juni 2018)

Aus meiner Sicht versinnbildlicht die Luftgurke, die auch den Einband dieses Buches

ziert, gewissermaßendas Lebenmit zerrissenenZugehörigkeiten, ein Leben voller emo-

tionaler und affektiver Intensitäten, die analytisch betrachtet zunächst über die Ebene

spezifischer Relationen greifbar werden.

2.2.1 In Relationen

Die Samen für die Luftgurke bekam sie von

einem Bekannten, der heute in den USA

lebt. Bei ihrem letzten Besuch ihrer Familie

habe sie sie erhalten.

Die Zirkulation der Luftgurkensamen über Kontinente hinwegmaterialisiert die Zerris-

senheit emotionalerNahbeziehungenund zugleich denVersuch,dieseBeziehungenneu

zu weben. Durch die Flucht und das Ankommen an verschiedenen Orten zerrissen Fa-

milien und lokal gewachsene Gemeinschaften. Zugleich demonstrieren das Teilen und

Verteilen der Samen, dass Zugehörigkeiten nicht nur brüchig und zerstört werden, son-

dern fortbestehen können.

Es sei daran erinnert, dass Emotionen einen Rahmen bieten, in dem Affekte erfah-

ren und verstehbar werden können. Affekte entfalten sich relational, sie entwickeln sich

in einem Zwischenraum zwischen interagierenden Akteur:innen, zwischen Akteur:in-

nen und Elementen gemeinschaftlicher Alltagspraktiken, in (nicht) materiellen Umge-

bungen oder in Inklusion, Imagination, Absorption oder Immersion (Slaby & von Sche-

ve 2019). In Bezug auf meinen Forschungskontext bedeutet dies, dass das Erleben von

Krieg, Flucht und Entortung langfristig verändert, wie Personen gesellschaftliche Zu-

sammenhänge, ihre Umwelt und ihren Platz in dieser wahrnehmen und erinnern (Das

2007; vgl. Kleinman, Das & Lock 1997).

Ich blicke zunächst auf die abrupte Fragmentierung des sozialen Gefüges. Das

Selbstbild und die Möglichkeiten, sich in Relationen wahrzunehmen, veränderten sich

mit der Flucht drastisch. In diesem Zusammenhang finde ich die Definition forcierter

Migration von Georgina Ramsay passend, die über den Verlust von Handlungsmacht

schreibt:

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

[D]isplacement is a fundamental disruption […]: an experience, whether acute or

chronic, that pulls a person out of the illusory comfort of a life with stability and into

a reality of a future that is not only uncertain, but which is determined by forces that

are outside of their direct control. (2020: 388)

Dieser Verlust von Handlungsmacht im Kontext forcierter Migration verändert das be-

stehende und vertraute relationale Gefüge und damit die Möglichkeiten, sich in sozia-

len Beziehungen wahrzunehmen. Das veränderte auch die bis dato gängige Praxis des

Schweigens.

Meine Gesprächspartner:innen internalisierten diese Praxis des Schweigens auf der

Basis von soziokulturell etablierten Kommunikationsformen als impliziten Code ihrer

Lebens- und Erfahrungswelt im südlichen Vietnam der 1950er bis 1970er Jahre, d.h. in

einer noch wesentlich traditionell-patriarchal ausgerichteten Gesellschaft inmitten ei-

nes Krieges, in der vielfältige religiöse und weltanschauliche Denkfiguren zusammen-

flossen. Dazu zählte ein Gesellschafts- und Selbstverständnis, das mit dem Daosimus9

vereinbar war und sich durch konfuzianistisch-orientierte Werte auszeichnete. Ferner

zählten dazu ein ausgeprägter Kollektivsinn,Duldsamkeit, Zähigkeit, Respekt sowie die

Beachtung von sozialer Hierarchie. Zusätzlich beeinflussten Katholizismus und Bud-

dhismus das Miteinander in dieser Zeit (vgl. T. Q. Vu 1978: 46–51, 117–118).10

Sich handlungsmächtig in Beziehung setzen zu können, beruht auf einem verinner-

lichten Ordnungsystem, auf einer besonderen Aufmerksamkeit füreinander, aber auch

für den eigenen Gefühlsausdruck. Die Gefühle und Bedürfnisse der Familienmitglieder

stehenmiteinander in Beziehung und geben einemGefühl von sozialer Nähe Ausdruck,

was sich auch in der Verwendung pronominaler Verwandtschafts- undAnredeformen in

der vietnamesischen Sprache widerspiegelt.11 Im Unterschied zu individualistisch ori-

entierten Selbst- und Gesellschaftwahrnehmungen verändert sich die Selbstreferenz je

nachdem, auf wen wir treffen. Damit einher gehen spezifische Rollenerwartungen, um

klar strukturierte, dauerhafte und loyale Beziehungen zu festigen (M. H. Nguyen et al.

2021; Pham 2014; Schöningh 2009: 104).

Nach diesem sozial-relationalen Gesellschaftsverständnis ist das Ansehen des Indi-

viduumsunweigerlichmit demseiner Familie (verstandenals sozialeEinheit) verknüpft.

Aus diesemGrund nimmtHöflichkeit, z.B. ausgedrückt in einem respektvollen Schwei-

gen, einen zentralenWert ein, will man den Verlust oder die Verminderung der sozialen

9 Der Daoismus beschreibt eine auf Harmonie und Gleichgewicht beruhende Lehre, gestaltet so-

ziale Beziehungen ebenso wie es Vorstellungen von Gesundheit durchzieht (vgl. Beuchling 2003;

Schöningh 2009: 33; Ta, Bajbouj & Hahn 2018: 147–48).

10 Auf den Einfluss des Buddhismus gehe ich noch näher ein. An dieser Stelle gebe ich verkürzt

die Spezifik des Schweigens in der katholischen Lehre wieder. Genannt seien die Institution des

Schweigegelübdes sowie das Schweigen zur Erbringung von Bußen. Diese Aspekte der Emotions-

regulierung und Protektion fließen in die Orientierung undModellierung des sozialen Verhaltens

ein.

11 Das soziale Miteinander hält sich interdependent über fünf von Konfuzius formulierte Grundbe-

ziehungen aufrecht: Die Beziehungen zwischen Herrscher und Untertan, Vater und Sohn, Mann

und Frau, älteremund jüngeremBruder und zwischen Freunden (Hwang&Meyer 2019). Die Bezie-

hungsebene zwischen den Interaktionapartner:innen lässt sich über die verwendeten Pronomen

nachvollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 47

Reputation (verstanden als Gesichtsverlust12) vermeiden. Rücksichtnahme und verant-

wortlichesHandeln zugunsten des Gemeinwohls gelten als Teil der familialen Verpflich-

tungen.All das fließt zusammen in einemgesellschaftlich übergeordnetenWert sozialer

Harmonie. Wenn das Schweigen dazu dient, einen mit Stress verbundenen Gedanken

oder eine emotionale Erfahrung bewusst zu unterbrechen, beschreibt es ein Potenzial

bzw. einen Resilienzfaktor.13 Schweigen als Strategie der Emotionsregulierung basiert

auf einem komplexen und relationalen Aushandlungsprozess, denn um Emotionen zu

regulieren, bedarf es ihrer bewussten Wahrnehmung, Akzeptanz, Selbstkontrolle und

eines Rückgriffs auf internalisierte Gefühlsregeln. Dahinter steht eine Form von »emo-

tional labor« (Hochschild 2012 [1983]), d.h. einemBestreben,Emotionen intentional her-

vorzurufen und zu kanalisieren. Das befähigt Individuen, zwischen dem zu unterschei-

den, was sie fühlen und dem, was sie fühlen sollen bzw. wollen (ebd.; vgl. Neckel 2013).

Die Familie, das wichtigste soziale Beziehungsgeflecht und der relationale Kern der

Gesellschaft, zerriss jedoch mit der Flucht und Entortung.14 Damit einher ging auch

die Veränderung der bis dahin internalisierten Praxis des Schweigens, resultierend aus

einem »feeling out of place« (Wright 2015: 398). Zerrissenheit in Relationen beruht darauf,

dass signifikante Andere abwesend sind oder es schwerfällt, die gefühlte Irritation

auszudrücken.Wenn diese Irritation unterdrückt wird, durchläuft sie keinen reflexiven

Prozess und das erhält die damit verbundene Intensität, während der dazugehörige

Kontext verschwimmt. Nach außen gezeigt wird ein konsensuales Schweigen, aber in-

dividuell erlebt wird dann ein Schweigen, das weniger von Details, sondern von starken

Gefühlen begleitet wird. Aus ehemals verinnerlichten, relational und praktisch er-

probten Emotionsrepertoires, die Sicherheit, Kompetenz und Zugehörigkeit befördern

12 Das soziale Konzept des Gesichts ist in meiner personenzentrierten Forschung höchst relevant:

Die Linguistin Thi HongNhung Pham (2014: 225) unterscheidet das individuelle Gesicht (mặt) (ge-

meint ist die physische Referenz auf eine Person) von der persönlichen und sozialen Anerkennung

sowie Evaluation dieser (the điẹn̂). Das soziale Gesicht beschreibt ein sensibles Phänomen, es re-

flektiert den Platz einer Person in einem sozialen Gefüge und ist mit Ehre und Scham verbunden

(vgl. A. Hinton 2017: 159). An dieser Differenzierungwird nachvollziehbar, warum sich etwa ein Ge-

sichtsverlust (mất mặt) sowohl auf die eigene Position in der Gemeinschaft als auch seine soziale

Einheit ausweitet.

13 Auch Kidron (2012), auf deren Arbeit ich bereits verwiesen habe, identifiziert das Schweigen

von buddhistischen kambodschanischen Geflüchteten (in Kanada) als eine Quelle der Resilienz.

Schmerz und Leid gelten in der buddhistischen Lehre als Teil der menschlichen Erfahrung, daher

ist das Schweigen als Annäherung an das geteilte Leid zu deuten. Das stimmt mit dem Wert der

sozialen Harmonie überein.

14 In seiner Abhandlung zu der gesellschaftlichen Entwicklung Vietnams nach dem Kolonialismus

konstatiert The Quỳen Vũ (1978), dass der Zusammenhalt großer Familienverbände sich vor dem

Hintergrund einer traditionell landwirtschaftlichenDaseinsformherausbildete.Die Beachtung ei-

ner sozialenHarmonie förderte das »gleichgewichtigeHandeln«, um »die ›Harmonie‹ in Rollenbe-

ziehungen aufrecht zu erhalten sowie die ›Harmonie‹ in sich selbst zu gewährleisten« (ebd.: 50).

Das Individuum lebt demgemäß als fester Bestandteil und in starker Übereinstimmungmit einer

»kollektiven Seele«, die tief in seiner sozialen Wirklichkeit verwurzelt ist. In den urbanen Gebie-

ten der Republik Vietnam gab es ab Mitte der 1960er Jahre eine wachsende Tendenz zu einer ge-

sellschaftlichen Individualisierung, dennoch prägte das konfuzianistische Ideal die Sozialisierung

meiner Gesprächspartner:innen.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

sollten, wird nunmehr ein Zustand gefühlter Differenz. Das zerreißt gefühlte Zuge-

hörigkeiten. Aus diesem Grund lässt sich die Zerrissenheit in Zugehörigkeiten nicht

allein als kollektives Phänomen untersuchen. Vielmehrmuss diese situativ empfundene

Zerrissenheit personenzentriert über subjektive Erfahrungen, die sich aus emotionalen

und affektiven Dynamiken speisen, analysiert werden.

Dieses transformierte Schweigen charakterisiert eine affektiv belastende Sprachlo-

sigkeit und intensiviert das Gefühl vonNicht-Zugehörigkeit. Dasmanifestiert sich etwa

imKontakt zu Personen und zu/in Institutionen der Ankunftsgesellschaft, aber auch im

Umgangmit der Kernfamilie,mit der Familie in Vietnam respektive der Diaspora sowie

mit Personen der Erfahrungsgemeinschaft (von Poser, Lanca & Heyken 2017; Heyken et

al. 2019; M.H. Nguyen et al. 2021: 782–783; Willamowski 2023).

DasGefühl, sichnicht zuAnderen inBeziehung setzen zukönnen,hat immenseAus-

wirkungen auf die soziale Realität.DieVerbindungmit Anderen beschreibt Rebecca Les-

ter gar als »perhaps themost fundamental –and sometimes themost elusive –of human

needs« (2013: 761). Genau aus diesemGrund gilt es, den kreativen und kräftigenden Pra-

xen der Vergemeinschaftung Aufmerksamkeit zu schenken, die aus der geteilten Erfah-

rung der Zerrissenheit hervorgingen. Wie sich das konkret ausgestaltet, werde ich mit

Blick auf sinnliche, aber auch räumlich-temporale Relationen aufzeigen.

2.2.2 Mit den Sinnen

Sie reicht mir die Luftgurke und sagt, in

diesem Jahr habe sie Glück mit der Ernte,

die Wetterbedingungen seien gut. Dann

erklärt sie mir, wie ich die Luftgurke

zubereiten soll.

Geradedie sinnlichenErinnerungensind fürmeineForschungbedeutsam,denndieSin-

neweben lebendige Erinnerungen über das Riechen, Tasten,Hören, Fühlen und Schme-

cken in die Gegenwart und affizieren den fühlenden und sich bewegenden Körper. Wie

im Verlauf des folgenden Abschnitts deutlich werden wird, sind der Anbau, die Zube-

reitung und der Verzerr der Luftgurke etwa Zeichen wichtiger Verortungsprozesse im

Lebenmit zerrissenen Zugehörigkeiten.

In diesem Abschnitt erörtere ich, wie Zerrissenheit mit den Sinnen kontinuierlich aus-

gehandelt wird. Inspiration fand ich in der sensory ethnography Sarah Pinks (2015), um

den sich bewegenden Körper als Quelle von Wissen und emotionaler Handlungsmacht

zu begreifen. Konzeptualisieren werde ich die Aushandlung von Zerrissenheit vor allem

über Prozesse des verkörperten und verorteten Schweigens und Erinnerns. Verkörpertes

Schweigen und Erinnern verstehe ich nach Paul Connerton (1989: 72–87) als sedimentier-

te Vergangenheit, die über die wechselseitige Durchdringung kognitiver und muskulä-

rer Fähigkeiten in die Gegenwart hineinwirkt. Das Körpergedächtnis repräsentiert al-

so nicht die Vergangenheit, sondern formt den Umgang mit dieser in der Gegenwart

(vgl. Casey 1984: 55).15 So können wir eingeübte Bewegungs- und Wahrnehmungsmus-

15 Die Differenz zeigt sich über die sprichwörtliche verbrannte Hand auf der Herdplatte: Wer diese

Erfahrung gemacht hat, wird sich in Anbetracht einer Hitze ausstrahlenden Herdplatte weniger

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 49

ter selbstverständlich im Alltag ausagieren, ohne sie zu rekapitulieren, eben weil sie in

unseremKörpergedächtnis verankert sind.16 Das Körpergedächtnis ist also ein grundle-

gender Träger unserer Lebensgeschichte und prägt unser gesamtes Dasein in der Welt

(Fuchs 2012: 20).

Mit den Worten Kidrons gesprochen, verfolge ich »the way memory silently ›works‹

and is made present in everyday life« (2009: 8). Kidron analysiert, wie in der nonverba-

len Interaktion zwischen Personen und zwischen Personen und Objekten eine empathi-

sche und gemeinschaftliche Annäherung an die Vergangenheit über Alltagshandlungen,

Denkmuster und Orientierungen entsteht (ebd.: 17). Diese über die Sinne (mit-)geteilte

Vergangenheit bedarf keiner Worte, da das erzählende Schweigen in Gesten, Mimik, in

Bewegungsabläufen und Umgangsformen einen Ausdruck findet.

MeinFokusaufdas verorteteSchweigenundErinnern,alsodie InteraktionzwischenPer-

sonen und den sie umgebenden Umwelten, beschreibt eine weitere Ebene, wie Zerris-

senheit mit den Sinnen fassbar wird. In der Interaktion mit Orten verflechten wir die-

se mit Erfahrungen oder Ideen, Geschichten, Sprachen und Vorstellungen anderer, uns

bekannter Orte (Pink 2015: 35–50). Solche Verortungsprozesse entstehen Röttger-Röss-

ler zufolge über internalisierte Sinneswahrnehmungen, denn diese entwickeln sich re-

lational zu der Umwelt, in der wir aufwachsen: »We perceive our environments through

our senses, and these senses are simultaneously shaped and characterized by the spe-

cific features of our environment« (2018: 253). Auch die Soziologin Amanda Wise (2010:

922, zit.n. Bourdieu 1990: 1956) stellt heraus, dass Personen sich entlang von Gerüchen,

Geräuschen,Wetterbedingungen oder anderen Stimuli im Raum orientieren, eben weil

Sinneseindrücke und Ortsbezüge zu Gedächtnisstützen werden. In der Begegnung mit

diesen werden die Inhalte wieder greifbar.

Emotionale Dynamiken treten also an konkreten Orten auf und führen dazu, dass

wir uns erinnern, z.B. an soziale Eingebundenheit, an verinnerlichte Kompetenzen wie

etwa das Schweigen (als Teil erlernter Emotionsrepertoires) oder an bewältigte Heraus-

forderungen. Die Qualität erläutert der Philosoph und Psychiater Thomas Fuchs (2012:

19) mit dem Bild einer Tür, die sich unerwartet öffnet und die Vergangenheit in die Ge-

genwart hineinlässt.Wer nach langer Zeit an einem früherenWohnort, Schul- oder Aus-

bildungsplatz vorbeikommt, wird die Erfahrung gemacht haben, dass plötzlich Frag-

mente einer Vergangenheit greifbar werden, die mit der gegenwärtigen Lebenswelt we-

nige bis keine Schnittpunktemehr haben. In diesemMoment aber erinnert man sich an

eine frühere Freundschaft, ein aufgeschrammtes Knie oder eine erlernte Fähigkeit.

Die sinnliche Erfahrung von Krieg und Nachkriegsauswirkungen veränderten die

räumliche, verkörperte und sinnliche Orientierung von Zugehörigkeiten immens.17 Be-

an das Ereignis erinnern, bei dem man sich einst die Handunterseite verbrannte, sondern wird

instinktiv die Hand vom Herd fortziehen.

16 Eine verkörperte Erinnerung orientiert eine aktive Handlung, denn das Körpergedächtnis ermög-

licht es erst, Handlungen zu habitualisieren. So setzen wir uns z.B. auf das Fahrrad und fahren los,

ohne die kognitiven oder motorischen Schritte intentional zu rekapitulieren. Genau aus diesem

Grund fällt es auch schwer, ein verinnerlichtes stillschweigendesWissen inWorte zu fassen (Fuchs

2012: 10).

17 Connerton (2009: 20) erläutert diese Dimensionen über den Vergleich von Körpern und Häusern:

Die Selbstverständlichkeit des Körpers wird im Fall von Krankheit oder einem Unfall bewusst. Die

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

kannte sinnliche Stimuli, wie Düfte, Texturen, Körperwahrnehmungen und Symbole,

wurdenersetzt durch solche,dieunbekanntwarenoder eingefühltesUnbehagenauslös-

ten.DiesesUnbehagenmachtdenVerlustder vergangenenLebenswelt intensivbewusst.

GemeinsamePraktiken,wiedasAnbauenheimischerPflanzenoderdas gemeinsameEr-

tasten und Schmecken einer Luftgurke, können daher Resonanzräume eröffnen, in de-

nen alltägliche Irritationsmomente und die Sehnsucht nach dem Verlorenen anerkannt

werden können. Auch werden hier Kompetenzen verortet, die wichtige Kraftquellen im

Alltag formen. Eine mit den Sinnen erfahrene Zerrissenheit lässt sich also übersetzen

bzw. verwandeln in sinnlich erfahrbare Zugehörigkeiten.

Im Laufe meiner Forschung beobachtete ich z.B., dass Düfte zubereiteter Speisen

meinen Gesprächspartner:innen an fremden Orten ein Gefühl des Bekannten vermit-

telten. Auch Kidron beschreibt, dass stille Strategien der Vergemeinschaftung aus der

erlebten Zerrissenheit hervorgehen können:

[T]he silent sensory experience of sharing food [..] encapsulates the personal, familial,

and collective past without narrative […] enabling the embodiment of social relations

of love, caring, and commitment (2009: 11).

Essenspraktiken beschreiben lebendige Erinnerungen; sie verkörpern soziale Beziehun-

gen und drücken Zuneigung aus (vgl. Pink 2015: 43). Der Argumentation von Posers fol-

gend, werde ich zeigen, dass Praktiken des Sich-zugehörig-Fühlens auch auf »körper-

sprachlichen und sinnlichen Veräußerlichungen und der Rolle von Objekten und Mate-

rialitäten« (2018: 3) beruhen. Der Verzehr bekannter, heimischer Speisen ruft also eine

verkörperte Erinnerung an eine sinnliche Eingebundenheit wach.18

Selbstverständlich können die Sinne ebenso an vergangene Dissonanzerfahrungen

erinnern. Das fordert die eigene Verortung situativ heraus, stört alltägliche Bewe-

gungs- und Wahrnehmungsmuster und führt zurück auf das grundlegende Gefühl,

nicht dazuzugehören. Von solchen alltäglichen Differenzmomenten unterscheide ich

eine mit den Sinnen greifbare, intensiv erlebte Zerrissenheit, die die Fähigkeit des

Handelns situativ aushebelt. Anschaulich findet sich diese in einem Zitat aus demWerk

On Earth, We’re Briefly Gorgeous, verfasst von dem renommierten vietamerikanischen

Autoren und Novellisten Ocean Vuong. Vuong beschreibt eine Situation, die er als Kind

mit seiner Mutter erlebte und veranschaulicht dabei, wie das Vergangene unvermittelt,

aber intensiv die Gegenwart durchbricht: »I didn’t know that the war was still inside

you, that there was a war to begin with, that once it enters you it never leaves – but

merely echoes« (2019: 4). Ich gehe zwar davon aus, dass sich Erfahrungen von Leid,

Gewalt oder Verlust kollektiv in die Erinnerungen meiner Gesprächspartner:innen

einschrieben und dass diese tiefgreifenden Erfahrungen zunächst keiner diskursiven

Rahmung bedurften, weil ein erzählendes, wissendes Schweigen diese als Teil einer

Bedeutung des Hauses für die Lebenswelt offenbart sich durch einen Umzug oder die Zerstörung

des Hauses durch z.B. ein Feuer oder einen Krieg.

18 Eine ausführliche Darstellung der affektiven und sinnlichen Dynamiken, die als verkörpertes und

verortetes Wissen in der Interaktion von Personen und Pflanzen hervortreten, beschreiben Anita

von Poser und ich im Kontext einer ethnografisch begleiteten affekt- und emotionsfokussierten

Gruppentherapie mit der Kraft geteilter Verkörperung (2020: 617–620).

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 51

relationalen diasporischen Erfahrung anerkannte. Die auch subjektiv verkörperte und

verortete Präsenz der Leiderfahrungen jedoch ist der Grund, warum Personen diese

unterschiedlich und grundlegend affektiv erinnern.

Mit dem affektiven Erinnern geht eine situativeWahrnehmung einher, fehl amPlatz

zu sein, Verhaltensnormen zu überschreiten, geteilte Praktiken nicht ausführen zu kön-

nen, sich von kollektiven Narrativen zu lösen sowie Orte vermeiden zu wollen, an de-

nen spezifische Zugehörigkeiten performiert und re-konstituiert werden. Es führt da-

zu, dass die Praxis des Schweigens nicht länger ein geteiltes Verständnis kollektiver Lei-

derfahrungen darstellt. Vielmehr wird diese Praxis zu einer subjektiv gefühlten stillen

Präsenz verkörperter und verorteter Widersprüche im Alltag, die sich z.B. als lähmen-

de Anspannung, unterschwellige Gereiztheit, übergriffige Unruhe und herausfordernde

Ungeduldbemerkbarmachenkann.WiedieseWidersprüche sichgreifen lassen,möchte

ich entlang der dritten Ebene auffächern, der Zerrissenheit in Raum und Zeit.

2.2.3 In Raum und Zeit

Nach ihrer Rückkehr aus den USA pflanzte

sie die Samen ein, verteilte andere oder

gezogene Setzlinge und später auch die

gereiften Früchte an Familienmitglieder

und Freunde in Berlin.

Zugehörigkeiten entstehen über das Zusammenkommen und Reflektieren von Erfah-

rungen der Eingebundenheit (Bedorf 2018).Die Luftgurke ist schließlich auch eine Refe-

renz an ein räumlich wie zeitlich platziertes gemeinsames Leben in Vietnam und festigt

eine lokale wie auch transnationale Verbundenheit. Mehr noch, die Luftgurke verortet

relationale Bezüge zu (scheinbar hinter sich gelassenen) Zeiten und (verlassenen) Orten

(Pfaff-Czarnecka 2012; Röttger-Rössler 2018; Mattes et al. 2019; Meißner 2019). Oder wie

bell hooks es formuliert: »Ein Gefühl der Zugehörigkeit [beschreibt] eine Ahnung von

der Bedeutung und Vitalität des geographischen Ortes« (2022: 29). Genau das führt un-

weigerlich zurück auf die verbindendediasporischeErfahrung: dasNavigieren zwischen

einem Leben vor und nach der Flucht.

In Raum und Zeit nimmt die Zerrissenheit ihren Anfang. Ich werde zeigen, dass sie

inRaumundZeit nicht nur fortbesteht, sondern sich auch verändert, je nachdem, inwel-

chen Relationen sichMenschenwiederfinden und je nachdem,wie sie in diesen Relatio-

nen ihren verkörperten und verorteten Gefühlen Ausdruck verleihen können oder nicht.

Um zu begreifen, wie meine Gesprächspartner:innen dazu kommen, sich heute in einer

spezifischenArt undWeise zu fühlen, zu erinnernund zu verorten,bedarf es einer Lang-

zeitperspektive. Ich beziehe mich zunächst auf von Posers (2018) Konzept der affective

lives, welches ich imWeiteren als affektiven Lebensverlauf übersetze. Sie stellt fest, dass

das emotionale Erleben auf Erfahrungen beruht, die über den Lebenslauf zu verschiede-

nen Zeiten an verschiedenen Orten gemacht wurden und dass diese Erfahrungen affek-

tiv aktualisiert werden können.Das löst eine komplexe undmanchmal herausfordernde

Verdichtung »von ersehnten, verhinderten und auch möglich gewordenen Zugehörig-

keiten in Zeit und Raum« (von Poser 2018: 25) aus, z.B. angestoßen durch verkörperte

oder verortete Erinnerungen. Über diesen Blickwinkel wird es möglich, die »kulturell

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

gewachsenen Konfigurationen des Emotionalen, […] die affektiven Brüche, Reibungen,

NeuformierungenundNeubefähigungen« zubetrachtenundnachzuvollziehen,wie sich

»tägliches affektives und emotionales Erleben relational auf gesellschaftliches Zusam-

menleben und empfundene Zugehörigkeiten auswirkt« (ebd.: 26).

Aber gehen wir noch einmal einen Schritt zurück und blicken auf die räumliche

Dimension: Zerrissene Zugehörigkeiten basieren zunächst auf einer ungewöhnlichen

Entfremdung und Entortung (Ahmed 1999: 329; Eastmond 2016: 20). Das abrupte und

unfreiwillige Verlassen des Herkunftskontextes hat erhebliche Folgen für das Gefühl

des In-der-Welt-Seins. Für meine Gesprächspartner:innen begann die Flucht aus Viet-

nam ohne Wiederkehr mit Erfahrungen harscher Repressalien und Entfremdung,

sozialer Exklusion, Gefahr, Gewalt, Diskriminierung und Leid. Kurz: Die bekannten

gesellschaftspolitischen Bedingungen und lebensweltlichen Orientierungen brachen

zusammen. Infolgedessen entstand ein Unbehagen, das in ein Gefühl, nicht (mehr)

dazuzugehören, mündete. Dieses Gefühl veränderte bereits vor dem Verlassen des

Herkunftskontextes die Art, wie meine Gesprächspartner:innen sich durch den Raum

bewegten. Das bewusste Zerreißen von Zugehörigkeiten durch die Flucht demons-

triert meinem Verständnis nach eine Form der Selbstbestimmung, um einen als nicht

lebenswert beurteilten Zustand zu überwinden. Menschen reagieren auf Dynamiken,

die außerhalb ihres Einflussbereichs liegen (vgl. Ramsay 2020; Mattes & Lang 2021).

Diskutierenmöchte ich daher eine gefühlte Zerrissenheit, die den Alltag nach der Flucht

begleitet. Diese gründet einerseits auf alltäglichen Spuren der Vergangenheit. Ande-

rerseits setzt sie sich in affektiven Resonanzräumen fort, grundiert gesellschaftliches

Leben und das soziale Miteinander.

Die Alltäglichkeit von räumlicher Zerrissenheit beruht auf Kompetenzen, denn

eine Neu-Verortung bedarf Aktivität, Kompetenz und Handlungsmacht. Das erläutern

Milena Komarova und Maruška Svašek (2018) über die Schaffung und Nutzung sozialer

Netzwerke, die Geflüchteten in der neuen Umgebung einen Halt geben können. Sie

kontrastieren somit einen dominierenden Fokus auf Gefühle von Unsicherheit und Be-

sorgnis mit einer »necessity to adjust rapidly to different and changing surroundings«

und stellen dies als »a more general feature of the human condition« (ebd.: 3) heraus.

Zerrissenheit erweitert das Denken, Fühlen und Handeln um eine Erfahrungsdimen-

sion. Dies bestätigen auch Parin Dossa und Jelena Golubović, die Verortungspraktiken

im Kontext forcierter Migration über ambivalente Dynamiken untersuchen. Diese

Dynamik entspannt sich »between the violence of displacement and the violence of

relocation« (2019: 172).

Um Verortungspraktiken und die dadurch entstehenden Emotionen in der Migra-

tion zu beschreiben, muss die Verbindung von Affekten, der Materialität von Objekten,

Räumen und Erinnerungen untersucht werden (Röttger-Rössler 2016; Svašek 2010).

Handlungen und Tätigkeiten (wie ein gemeinsames Essen) sowie nonverbale Kommu-

nikationsformen beruhen auf Regelmäßigkeit, Kontinuität, Kreativität und sozialer

Reziprozität. Diese Praxen lassen sich in spezifischen räumlichen Gegebenheiten veror-

ten. Um ein Beispiel zur Veranschaulichung vorwegzunehmen: Zum vietnamesischen

Neujahrsfest (Têt́ Nguyên Đán) verdichteten sich Zugehörigkeiten zeitlich, räumlich und

sinnlich über bestimmte Praktiken. Hierzu gehörte u.a. die zeitintensive Vorbereitung

von süßen oder herzhaft gefüllten Klebreiskuchen in runder (bánh tét) und eckiger

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Zerrissene Zugehörigkeiten: Ein psychologisch-anthropologischer Ansatz 53

Form (bánh chưng), das Choreografieren und Einstudieren traditioneller Tänze mit

Drachenkostümen oder Fächern, die Organisation des Programms oder das Packen

von roten Geldumschlägen für die Kinder, denen damit symbolisch Glück für das neue

Jahr gewünscht wird. Der lebendige Austausch und die Frequenz der Zusammentreffen

erhöhten sich über die Ausrichtung auf das gemeinsame Ziel.

Aber auch Sprache als Ausdrucks- und Kommunikationsmedium fördert die emo-

tionale Verbundenheit in ganz besonderer Weise. Ein Gesprächspartner, chú Thành

(45 J., m), verdeutlichte diesen Zusammenhang mit seiner Aussage: »Vietnamesisch

ist die Sprache der Liebe.« Diese Gefühle werden dann mit neugestalteten Orten der

Vergemeinschaftung assoziiert. Objekte, sinnliche Eindrücke, Werte, Praktiken, Nar-

rative und Erinnerungen gestalten also eine affektive Anhaftung, ein doing belonging,

um sich an zunächst unbekannten Orten einzubringen. Daher versinnbildlicht auch

die Luftgurke den Umgang mit Zerrissenheit und entspricht einer räumlich-sozialen

Verortungspraxis, sie festigt lokale wie auch transnationale Verbundenheit. Gleichzeitig

jedoch führt sie immer zurück auf die verbindende Erfahrung der forciertenMigration.

Was also bedeutet die Zerrissenheit in Zeit? Meines Erachtens lässt sich diese Frage

über die analytische und empirische Berücksichtigung einer geteilten, aber nicht teilba-

ren Vergangenheit klären. Denn diese bestimmt die Rahmenbedingungen des Schwei-

gens undErinnerns sowie Zugehörigkeitsdynamikenüber den affektiven Lebensverlauf.

Die Zerrissenheit wird also selbst zum Gegenstand der Verbundenheit.19 Liisa Malkki

beschreibt eine »accidental community of memory […] powerfully formed and trans-

formed in transitory circumstances shared by persons who might be strangers« (1997:

92). Personen, die sich eigentlich fremd waren, trafen nach der Ankunft in Berlin mit

demBewusstsein zusammen,dass sie die gleicheErfahrung teiltenund sich alle einneu-

es Leben aufbauenmussten.

Zwarwurden konkrete Gedächtnisortemit der Flucht hinterlassen, aber verkörperte

Erinnerungen lassen sich aufgrund dynamischer Umstände an konkreten Orten wach-

rufen und platzieren. So kann eine Flucht räumlich abgeschlossen sein, aber das Vorbei-

gehen an einer Straßenecke, ein Wort, ein Geräusch oder ein Geruch können bewirken,

dass Personen sich subjektiv und situativ zuOrten und Situationen hingezogen oder da-

von abgestoßen fühlen,wie ich bereits inKapitel 2.2.2 ausführte.Exemplarisch verweise

ich auf die sogenannte rote Musik (nhạc đỏ), die in meinen Gesprächen mit starken Dis-

sonanzen verbunden wurde: Nach dem Krieg und der Transformation Vietnams unter

sozialistischer Führung stellte die nhạc đỏ die einzig legale Musikrichtung dar. Vonmei-

nenGesprächspartner:innen als »rote« oder »Marschmusik« übersetzt, dröhnte die nhạc

đỏ aus blechernen Lautsprechern undmarkierte einen akustischen Bruch zur bisherigen

Alltagswahrnehmung im ehemaligen Süden Vietnams. Das irritierende Potenzial akus-

tischerDissonanzerfahrungen fordert, so auchnach vonPoser (2023),die Positionierung

von Personen situativ heraus. Auch heute versetzt das Hören dieser Musik einige mei-

19 In Teil II untermauere ich diesen Aspekt mit der historisch-empirischen Annäherung an eine Ge-

schichte der Zerrissenheit.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Edda Willamowski: Zerrissene Zugehörigkeiten

nerGesprächspartner:innen in einenZustandderBeklemmung,weswegen sieweiterhin

Orte meiden, an denen sie diese Musik vermuten.20

Verändert sich der Rahmen, wie etwa durch die forcierte Migration oder im Prozess

des Älterwerdens, erhöht sich das Potenzial, dass unerwünschte und zu unterdrückende

Erinnerungen wachgerufen werden. Dieses semantisch verschobene Schweigen durch

unterdrückte Erinnerungen oder vermiedeneRäume gilt es in den affektiven Lebensver-

läufenüberRelationen,mitdenSinnensowie inRaumundZeit aufzuspüren.Ausmeiner

Sicht kann nur so verständlich gemacht werden,was ein Lebenmit zerrissenen Zugehö-

rigkeiten bedeutet. Um sich dieser Komplexität adäquat und sensibel anzunähern, be-

darf es schließlich eines besonderen methodologischen Vorgehens. Diesem widme ich

mich im folgenden Kapitel.

20 Meine Gesprächspartner:innen bezogen sich dabei auf Orte in den Berliner Ost-Bezirken, die sich

aufgrund differenter Migrationserfahrungen ehemaliger Vertragsarbeitender mit anderen Bezü-

gen zu Vietnam und Deutschland entwickelten.

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006 - am 13.02.2026, 20:10:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476239-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

