
Nicole Balzer & Judith Küper

„Mir geht es darum, gerade zwischen 
diesen beiden Modalitäten zu arbeiten” 
(Judith Butler). Rekonstruktionen zum 
Zusammenhang und zur Anerkennung von 
universeller und heterogener Vulnerabilität

„Die Universalisierung auf der metaphysischen Ebene scheitert, sobald 
wir das soziale und ökonomische Problem der Ungleichheit und der 
Ungleichverteilung zu analysieren versuchen. [...] Mir geht es darum, 

gerade zwischen diesen beiden Modalitäten zu arbeiten.” (Judith Butler)

Der Begriff der Vulnerabilität hat in den vergangenen Jahren in der 
Erziehungswissenschaft zentral an Bedeutung gewonnen. Die der­
zeit „gängigen Thematisierungsweisen von Vulnerabilität“ (Bünger, 
2022, S. 43) rücken dabei von individuumszentrierten Ansätzen und 
der Verwendung von Vulnerabilität als einer „medizinisch und psy­
chologisch konturierte[n] Kategorie“ (Dederich, 2020) ab. So wird 
vorwiegend auf sozialtheoretische und sozialphilosophische Ansätze 
rekurriert und das Anliegen verfolgt, mit ‚Vulnerabilität‘ „neu über 
pädagogische Bewertungs- und Orientierungsmaßstäbe nachzuden­
ken“ (Burghardt et al., 2019, S. 12). Zumeist fungiert Vulnerabilität 
als eine „kategoriale Dublette“ (ebd., S. 8): Kombiniert werden „fak­
tische Gegebenheiten mit normativen Postulaten“ (ebd.).

Als ethische Kategorie wird Vulnerabilität vielfach mit dem Aner­
kennungsbegriff sowie mit Anerkennungspostulaten in Verbindung 
gebracht – kurz: es gelte, die Vulnerabilität pädagogischer Adres­
sat:innen anzuerkennen. Dabei lassen sich zwei Varianten von Aner­
kennungspostulaten ausmachen: Einerseits wird die ‚Anerkennung 
von Vulnerabilität‘ als ein allgemeingültiges ethisches Postulat for­
muliert; andererseits wird die Anerkennung einer ‚gesteigerten‘ Vul­
nerabilität spezifischer pädagogischer Adressat:innen(gruppen) ge­
fordert.

171

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese unterschiedlichen Anerkennungspostulate spiegeln zwei 
Thematisierungskontexte und Redeweisen von Vulnerabilität im er­
ziehungswissenschaftlichen Diskurs wider. Vulnerabilität ist zum 
einen „Ansatzpunkt einer pädagogischen Anthropologie“ (Bünger, 
2022, S. 44), d.h. sie wird als ‚conditio humana‘, als ein allen Men­
schen genuin innewohnendes Charakteristikum veranschlagt und 
im Sinne einer ‚universellen Vulnerabilität‘ verstanden. Insbesondere 
im Rahmen subdisziplinärer Reflexionen wird Vulnerabilität zum 
anderen als ein Differenz- bzw. Klassifikationsbegriff für bestimm­
te Personen(gruppen), im Sinne einer ‚heterogenen Vulnerabilität‘, 
verwandt: Herausgestellt wird, dass Vulnerabilität spezifische (päd­
agogische) Adressat:innen(gruppen) besonders (be-)treffe, was mit 
ihrer ‚erhöhten‘ Vulnerabilität und/oder „einer spezifischen Gefähr­
dungslage“ (ebd., S. 45) begründet wird. Diese unterschiedlichen 
Redeweisen von ‚Vulnerabilität‘ werden eher selten (explizit) gegen­
einander ausgespielt, stehen aber weitgehend unverbunden nebenei­
nander.

Vor diesem Hintergrund fragen wir im Folgenden nach dem 
Zusammenhang von universeller und heterogener Vulnerabilität in 
den Schriften Judith Butlers. Mit Blick auf Butlers Anerkennungsver­
ständnis rekonstruieren wir in drei Schritten, wie Butler universelle 
und heterogene Vulnerabilität als aufeinander verweisende und sich 
gegenseitig herausfordernde Kategorien kennzeichnet, sodass sich 
ihr Vulnerabilitätsdenken ‚zwischen‘ den beiden Modalitäten der 
Vulnerabilität bewegt (vgl. Butler, 2018, S. 304). Abschließend geben 
wir ausgewählte Hinweise zur Bedeutung unserer Rekonstruktionen 
für die Pädagogik.

1. Universelle Vulnerabilität als normative Grundlage der 
Ethik?

Insbesondere seit der Jahrtausendwende nimmt der Vulnerabilitäts­
begriff im Denken Butlers eine Schlüsselstellung ein. Wie für andere 
ihrer Zentralbegriffe, gilt dabei, dass sich auch ihr Vulnerabilitäts­
begriff über verschiedene Schriften hinweg mit unterschiedlichen 
Akzentsetzungen entfaltet. Wir können dies nicht im Detail und 
Butlers Vulnerabilitätsverständnis auch insgesamt nur ausschnitthaft 
erläutern. Worauf es uns an dieser Stelle zunächst ankommt, ist, dass 

Nicole Balzer & Judith Küper

172

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Butler einen universell-anthropologischen Vulnerabilitätsbegriff als 
„normative Basis“ (Stahl, 2014, S. 250) der Ethik entwirft und diesen 
zugleich als problematisch erscheinen lässt.

Butlers Vulnerabilitätsdenken ist eingebettet in ihre Versuche, 
„Anerkennung als ethisches Projekt“ (Butler, 2003, S. 58) zu refor­
mulieren, und eng mit der Entwicklung einer sozialen „Ontologie 
des Körpers“ (Butler, 2010, S. 39) verbunden. Als „Ausgangspunkt 
für eine Neukonzeption der Verantwortung“ (ebd.) entfaltet Butler 
eine „allgemeine Konzeption des Menschlichen“ (Butler, 2005, S. 48) 
im Rahmen von „spekulativen Überlegungen zum Körper als dem 
Ort einer gemeinsamen menschlichen Verletzbarkeit“ (ebd., S. 62): 
Verantwortung soll auf der Grundlage der ekstatischen Struktur des 
Körpers neu gedacht werden. Butler begreift dabei die „allgemeine[.] 
menschliche[.] Verletzbarkeit“ (ebd., S. 48) als „Vorbedingung der 
Vermenschlichung“ (ebd., S. 61) sowie das „Ausgesetzt- oder Ausge­
liefertsein an andere Menschen“ als „die maßgebliche Quelle der 
Verletzbarkeit“ (Dederich, 2020): Verletzbarkeit ergebe sich aus der 
Tatsache, dass wir von Anfang an ausgesetzt und gefährdet sind; 
und ethisch zu handeln erfordere, diese Verletzbarkeit als geteilte 
Bedingung anzuerkennen.

Trotz ihrer anhaltenden Betonung „einer ‚gemeinsamen’ körperli­
chen Verletzbarkeit“ (Butler, 2005, S. 60) lässt Butler nun fraglich 
werden, dass Vulnerabilität isoliert im Sinne einer „ongoing and 
unconflicted human disposition or condition” (Butler, 2021, S. 178) 
als normative Basis der Ethik veranschlagt werden kann – und zwar, 
indem sie die „Vorstellung von einer quasi präsozialen, naturhaft ge­
gebenen Vulnerabilität“ (Dederich, 2020) in Frage stellt. Seinsstruk­
turen sind, so betont sie, „immer schon in ihre politische Organisa­
tion und Deutung eingebunden“ (Butler, 2010, S. 109); der Körper 
sei ein „in der öffentlichen Sphäre geschaffenes soziales Phänomen“ 
(Butler, 2005, S. 43), werde „im Schmelztiegel des sozialen Lebens 
geformt“ (ebd., S. 57). Daher sei Vulnerabilität „already and from 
the start a relational predicament” (Butler, 2021, S. 191), d.h.: „stets 
Vulnerabilität durch etwas” (Butler, 2018, S. 305). Vulnerabilität ‚gibt’ 
es nach Butler daher nicht jenseits sozialer Situiertheit und sozialer 
Konstruktionen. Vielmehr wird sie „in ihrer konkreten Ausformung 
und Ausprägung hergestellt“ (Burghardt et al., 2019, S. 8), ist dabei 
grundlegend in diskursive und nichtdiskursive Praktiken eingebet­
tet, mit Subjektformen verbunden und konstitutiv von jeweiligen 

„Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden Modalitäten zu arbeiten”

173

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anerkennungsordnungen abhängig. Um „in einer ethischen Begeg­
nung eine Rolle zu spielen“ (Butler, 2005, S. 60), muss Verletzbar­
keit, so Butler, „anerkannt werden“ (ebd.), was aber gerade „nicht 
selbstverständlich“ (ebd., S. 61) sei, denn sie werde in Abhängigkeit 
von jeweils geltenden Normen auf höchst unterschiedliche Weise 
anerkannt und sei daher „auf ungleiche Weise verteilt“ (Butler, 2018, 
S. 304): „many people do suffer from disproportionate forms of vul­
nerabilty“ (Butler, 2021, S. 178).

Nach Butler ‚sind’ Menschen folglich nicht ‚an sich‘, sondern in 
heterogener Weise vulnerabel. Insofern Butler aber zugleich an der 
Annahme einer allgemeinen menschlichen Vulnerabilität festhält, 
gilt, dass Vulnerabilität weder nur gegeben noch nur konstruiert ist: 
„Der Mensch ist vulnerabel – aber er wird auch vulnerabel gemacht“ 
(Dederich & Zirfas, 2022, S. 5). Mit Butler ist dabei, wie Jule Govrin 
(2025) herausstellt, zwischen einem weit gefassten Verständnis der 
„universellen Verwundbarkeit“ (ebd., S. 12) und einem Verständnis 
‚situativer Verwundbarkeit‘ im Sinne einer „strukturellen Verwund­
barmachung“ (ebd.) zu unterscheiden, wobei mit letzterem akzentu­
iert wird, dass situative Verletzbarkeit in Abhängigkeit von Struktu­
ren und Normen konstituiert wird.

Auf dieser Basis kann nun pointiert werden, warum das Postulat 
universeller Vulnerabilität aus Butlers Sicht problematische Seiten 
hat: Zum einen scheitert die „Universalisierung auf der metaphysi­
schen Ebene“ (Butler, 2018, S. 304) an je konkreten heterogenen 
Erscheinungsformen von Vulnerabilität. Zum anderen steht das Pos­
tulat universeller Vulnerabilität in der Gefahr, die „Formen der 
strukturellen Verwundbarmachung“ (Govrin, 2025, S. 12) zu verde­
cken – und steht damit der Analyse der „Ungleichverteilung der 
Vulnerabilität“ (Butler, 2018, S. 303) geradezu im Weg.

Butlers Problematisierungen des Postulats (der Anerkennung) 
universeller Vulnerabilität scheinen bis hierhin den Schluss nahezu­
legen, die Ethik auf heterogene Vulnerabilität(en) und deren Aner­
kennung auszurichten. Warum nach Butler aber die Anerkennung 
heterogener Vulnerabilität(en) als problematisch zu erachten ist, 
wird im Folgenden erläutert.

Nicole Balzer & Judith Küper

174

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Anerkennung heterogener Vulnerabilität(en)?

Aufschlussreich sind an dieser Stelle zunächst jüngere Texte und 
Interviews, in denen Butler Ansätze diskutiert, die Vulnerabilität 
als Kategorie zur Beschreibung bestimmter Gruppen verwenden 
(vgl. Butler, 2021, S. 178). Diese sowie an sie anschließende Maß­
nahmen gingen mit „the power of paternalistic care” (ebd., S. 181) 
einher, schrieben „letztlich paternalistische Machtformen” (Butler, 
2018, S. 301) fest und unterliefen „die Handlungsfähigkeit oder die 
politischen Widerstandspraktiken jener, die unter prekären Bedin­
gungen leben” (ebd.; vgl. Butler, 2021, S. 181).1 Butler verweist über­
dies darauf, dass die Zuschreibung und Anerkennung heterogener 
Vulnerabilität(en), wie das Postulat universeller Vulnerabilität, in 
der Gefahr der Invisibilisierung vulnerabilisierender Strukturen und 
Praktiken stehen und zugleich – insofern sie Vulnerabilität(en) mit 
‚Eigenschaften‘ bestimmter Personen(gruppen) in Verbindung brin­
gen oder dies nahelegen (vgl. Butler, 2018; Govrin, 2025, S. 334) – 
mit der Gefahr einer (essentialisierenden) Reifizierung vulnerabler 
‚Identitäten‘ einhergehen.

Diese Gefahr einer Reifizierung steht in Butlers Arbeiten immer 
wieder neu im Zentrum und ist eng mit ihrem machttheoretischen 
Anerkennungsbegriff verbunden, der sich deutlich etwa von dem in 
der Erziehungswissenschaft viel rezipierten Anerkennungsverständ­
nis Axel Honneths unterscheidet (vgl. z.B. Honneth, 2003): Wäh­
rend Anerkennung in Honneths Ethik „als ethisch verpflichtendes 
Gegenstück zu den vielfältigen Verletzungserfahrungen von Men­
schen“ (Dederich, 2020) gilt, verdeutlicht Butler, dass es fragwürdig 
ist, Anerkennung „lediglich als ethisch gesollt zu fassen“ (ebd.).

Bedeutsam ist hierfür zunächst, dass Butler Anerkennung nicht 
als ein Geschehen der affirmativen Bestätigung versteht, sondern 
als ein machtvolles Geschehen der Adressierung bzw. Anrufung, in 
dem Menschen zu bestimmten, intelligiblen Subjekten (gemacht) 
werden (vgl. Balzer, 2014, S. 441ff.). Wie Honneth, geht Butler von 
einer ursprünglichen Angewiesenheit auf Anerkennung aus. Aner­

1 Butler betont, dass Vulnerabilität nicht nur eine zu überwindende Bedingung sei, 
sondern auch „Formen von Responsivität“ (Butler, 2018, S. 310) implizieren und 
„ein konstitutives Element des Widerstands selber“ (ebd.) sein könne. Man müs­
se „die Gleichsetzung von Vulnerabilität mit Passivität“ (ebd.) in Frage stellen.

„Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden Modalitäten zu arbeiten”

175

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kennung ist nach ihr aber nicht (nur) für eine positive Selbstbe­
ziehung relevant, sondern das Subjekt ist ganz grundsätzlich von 
der Anerkennung abhängig: Es wird qua anerkennender Anrufung 
in eine soziale Existenz gerufen, ist nur als anerkanntes handlungs­
fähig und begehrt die Anerkennung, weil es ohne sie nicht ‚sein‘ 
kann. Anerkennung vollzieht sich nach Butler überdies nicht als ein 
bloß dyadisches Geschehen zwischen Subjekten, sondern innerhalb 
symbolischer Ordnungen und Wahrheitsregime im Rekurs auf und 
qua Unterwerfung unter etablierte (Identitäts-)Kategorien, Konven­
tionen und Normen, die präfigurieren, wer bzw. was anerkennbar ist. 
Anerkennung schließt daher nach Butler aus, was auch sein könnte, 
und ist durch Momente der Verkennung (vgl. Bedorf, 2010) sowie 
durch „eine ursprüngliche Verletzlichkeit“ (Butler, 2001a, S. 25) ge­
kennzeichnet – „als Preis, der für das Dasein zu zahlen ist“ (ebd.).

Für die Anerkennung heterogener Vulnerabilität(en) impliziert 
Butlers Anerkennungsverständnis, dass es nicht nur problematisch 
ist, dass Verletzbarkeit nicht per se Anerkennung findet, weil nur das 
Anerkennung erfahren kann, was den Normen ‚genügt‘. Vielmehr 
erweist sich die Anerkennung heterogener Verletzbarkeit(en) selber 
als ein machtvolles und potenziell verletzungsmächtiges Geschehen 
(vgl. Dederich, 2020). Wird die heterogene Verletzbarkeit von Per­
sonen(gruppen) anerkannt, dann kommt dieser Anerkennung ein 
„Doppelcharakter als Handlung und Aussage“ (Düttmann, 1997, 
S. 11) zu: Es wird ausgesagt, dass Personen(gruppen) verletzbar sind, 
und durch diese Aussage wird die Verletzbarkeit zugleich (erneut) 
erzeugt. Anerkennungspraktiken sind folglich – als Zuschreibungs- 
und Bezeichnungspraktiken – nie nur Bestätigungen, sondern durch 
normative Rahmungen bedingte Konstruktionen, die ‚stiften‘, was 
sie vermeintlich nur bestätigen. Auch in diesem Sinne besitzt An­
erkennung „die Macht, Verletzbarkeit wieder herzustellen“ (Butler, 
2005, S. 61): Als Geschehen der Reifizierung ist sie potenziell ein 
Geschehen der Revulnerabilisierung und geht überdies nicht nur mit 
einer Verschleierung, sondern auch mit der Perpetuierung und gege­
benenfalls Verfestigung von Verletzbarkeit(en) bedingenden Struktu­
ren, (Identitäts-)Zuschreibungen und Normen einher.

Auch wenn Butler fortlaufend die Gefahren einer Fokussierung 
auf heterogene Vulnerabilität(en) herausstellt, zieht sie allerdings 
auch in Betracht, dass es wichtig sein könne, vulnerable Gruppen zu 
identifizieren und ihnen Schutz bzw. Anerkennung zu bieten: „I am 

Nicole Balzer & Judith Küper

176

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


not always opposed to that procedure“ (Butler, 2021, S. 178). Ihr zen­
traler normativer Fluchtpunkt ist aber eine auf die Infragestellung 
vulnerabilisierender Strukturen und Ordnungen zielende Praxis, 
die es zu vermeiden vermag, vulnerabilisierte Personen(gruppen) 
zu viktimisieren, zu entmächtigen und/oder zu reifizieren und zu 
revulnerabilisieren (vgl. Bünger, 2022, S. 46). Inwiefern Butler eine 
solche Praxis im Sinne einer Praxis der Anerkennung universeller 
Vulnerabilität in Aussicht stellt, wird im Folgenden deutlich.

3. Die Anerkennung universeller Verletzbarkeit und der 
Zusammenhang von universeller und heterogener 
Vulnerabilität

Dass Butler als ‚bekennende‘ Poststrukturalistin (vgl. z.B. Butler, 
2018, S. 314) ein universelles Postulat nicht unhinterfragt (stehen) 
lässt, ist nicht sonderlich überraschend. Ihre Infragestellung ei­
nes universellen Status von Verletzbarkeit über die Deutung von 
heterogener Vulnerabilität als ‚Resultat‘ struktureller ‚Verletzbarma­
chung(en)‘ bewahrt dabei ihre Ethik vor der Gefahr, heterogene 
Verletzbarkeit(en) den Individuen selber zuzuschreiben. Herausfor­
dernder ist die Frage, warum Butler am universellen Vulnerabili­
tätsverständnis festhält und zudem die Anerkennung universeller 
Verletzbarkeit fordert: Welche Bedeutung kommt dieser Modalität 
in Relation zu Butlers sozialtheoretischer Deutung von Vulnerabi­
lität zu? Und wie(so) sollte es möglich sein, universelle Verletzbar­
keit anzuerkennen? Universelle Verletzbarkeit bietet Butler, so unse­
re Ausgangsthese zu diesen Fragen, einen kategorialen Gegenhalt 
zur machttheoretischen Deutung heterogener Verletzbarkeit(en). Als 
universelle Kategorie stellt Vulnerabilität die ‚empirische(n)‘ Vul­
nerabilität(en) kontingent und eröffnet der Kritik an Strukturen und 
Formen der Verwundbarmachung einen Fluchtpunkt, den Butler 
– begreift sie doch die universelle Verletzbarkeit als Kategorie der 
Metaphysik – jenseits der geltenden Normen der (An)Erkennbarkeit 
verortet.

Dass Butler dennoch die Notwendigkeit der Anerkennung einer 
‚allgemeinen‘ Verletzbarkeit postuliert, hat nun damit zu tun, dass sie 
in ihrer ethischen Reformulierung von Anerkennung „der Theorie 
der Anerkennung [...] eine andere Richtung eröffnet“ (Butler, 2007, 

„Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden Modalitäten zu arbeiten”

177

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


S. 48; vgl. Balzer, 2014, S. 493ff.). Nach wie vor stellt sie „die Wir­
kung der Normen in der Konstitution des Subjekts“ (Butler, 2007, 
S. 17) heraus und betont, dass Subjekte von Normen grundlegend 
abhängig sind und „durch das Wirken von Normen anerkennbar“ 
(ebd., S. 48) werden. Butler hält also an zentralen Weichenstellungen 
ihres machttheoretischen Anerkennungsverständnisses fest. Sie be­
tont nun aber, dass Normen die Form der Anerkennung nicht voll­
ständig festlegen (vgl. ebd., 33) und ein Subjekt den „normative[n] 
Horizont in seiner Gegebenheit in Frage“ (ebd., S. 36) stellen sowie 
„nach der Einsetzung neuer Normen verlangen“ (ebd., S. 35) kann.

Auf dieser Basis reformuliert Butler die „ethische[.] Frage der 
Anerkennung“ (Butler, 2010, S. 11) im Rahmen einer Auseinander­
setzung mit der – insbesondere von Emmanuel Levinas forcierten – 
These, dass „die Möglichkeit der ethischen Ansprechbarkeit“ (Butler, 
2007, S. 134) in einem „primären Bezug zur Alterität“ (ebd.) des 
Anderen liegt. Auch wenn ‚Alterität‘ mit ‚Vulnerabilität‘ keinesfalls 
gleichzusetzen ist, kann diese Auseinandersetzung Butlers u.E. zu­
gleich als Auseinandersetzung mit der Frage nach der Möglichkeit 
der Anerkennung universeller Vulnerabilität gedeutet werden – ins­
besondere, weil mit ‚Alterität‘ (bei Levinas) zentral auf eine sich 
den Rastern der Intelligibilität entziehende Verletzbarkeit verwiesen 
wird.

Bedeutsam ist zunächst, dass Butler in Frage stellt, dass Anerken­
nung als eine ‚bloße‘ ethische Begegnung mit der ‚Alterität‘ des An­
deren konzipiert werden kann: Man könne „die ethische Beziehung 
[...] als vor-soziale denken“ (Butler, 2003, S. 36), aber die ethische 
sei von der sozialen Sphäre fundamental abhängig (vgl. Butler, 2007, 
S. 38), denn der Andere fungiere „überhaupt nur als Anderer, wenn 
es einen Rahmen gibt, in dem ich ihn [...] sehen und erfassen kann“ 
(Butler, 2003, S. 36). Wir hätten es daher immer schon mit Normen 
sowie „mit einem Machteffekt“ (Butler, 2007, S. 43) zu tun, seien 
immer schon „in die Problematik der Macht“ (Butler, 2003, S. 38) 
verstrickt.

Dennoch hält Butler an zentralen Motiven einer alteritätstheoreti­
schen Konzeption von Anerkennung fest. So stellt sie heraus, dass 
man „den Begriff des Anderen nicht mit dem sozialen Charakter 
von Normen zusammenfallen lassen“ (Butler, 2007, S. 36) dürfe – 
der Andere sei „nicht reduzierbar auf das, was sagbar ist“ (Butler, 
2001b, S. 591) –, und konzipiert „als, Anerkennungs-Formel' nicht 

Nicole Balzer & Judith Küper

178

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die gewöhnliche Qualifizierung“ der „‚Anerkennung als ...’“ (Rede­
cker, 2011, S. 132), sondern eine spezifische „Form der Adressierung“ 
(Butler, 2007, S. 65). Diese Adressierung soll dem ‚gerecht‘ werden, 
dass „die Andersheit des Anderen sich [...] nicht auf Effekte diskursi­
ver Praktiken reduzieren“ (Bedorf, 2010, S. 94) lässt. Den Anderen 
anzuerkennen heißt hier nun, ihn ‚jenseits‘ der Normen zu adressie­
ren und sich in der Anerkennung gewissermaßen außerhalb der 
Ordnungen der Anerkennbarkeit zu ‚begeben’. Dabei stellt Butler 
heraus, dass die ethische Anerkennung die Frage, wer der Andere 
ist, „offen lassen“ (Butler, 2007, S. 60) und ‚sich‘ vom Urteil lösen 
muss (vgl. Butler, 2002, S. 250).2 Butlers ethische Reformulierung 
von Anerkennung verweist aber nicht nur darauf, dass der Bezug 
auf Normen ‚ausgesetzt’ werden kann, sondern auch darauf, dass 
die „Schemata der Verständlichkeit“ (Butler, 2007, S. 176) in der An­
erkennung angefochten und revidiert werden können – und zwar 
so, dass dem Anderen die Möglichkeit eröffnet wird, sich an den 
Grenzen der Anerkennbarkeit zu ‚entwerfen’ bzw. zu verkörpern.

Auch in ihrer ethischen Reformulierung von Anerkennung ver­
weist Butler, so lässt sich bündeln, auf den Zusammenhang der 
Modalitäten des Metaphysischen und des Sozialen. Deutet man 
ihre Ausführungen zur Anerkennung (der Alterität) des Anderen 
als Ausführungen zur Vulnerabilität, dann scheint es, als könne die 
Anerkennung universeller Verletzbarkeit die Vulnerabilität heterogen 
vulnerabilisierter Subjekte in Aufruhr versetzen: Sie fungiert als 
Ausgangspunkt der Anfechtung jener Normen, die heterogene Vul­
nerabilität(en) konstituieren. Diese Anfechtung begreift Butler vom 
Anerkennenden und zugleich vom anzuerkennenden Anderen her: 
Dem Anderen soll durch die Adressierung ermöglicht werden, die 
Normen anzufechten und ein (anderer) Anderer zu werden. Diese 
Anerkennung vermag die Gefahr der Viktimisierung und Entmäch­
tigung heterogen gemachter vulnerabler Subjekte zu vermeiden, und 
sie macht nochmal in anderer Weise deutlich, warum die universelle 
Verletzbarkeit nicht isoliert stehen kann. Als metaphysische Katego­
rie bliebe sie unpolitisch, ihre Anerkennung könnte ohne Bezug 
auf das Soziale nicht konzeptualisiert werden. Umgekehrt kann der 

2 Nach Butler stellt dabei „die Fähigkeit, das Kontingente und Inkohärente unserer 
selbst zuzugestehen“ (Butler, 2007, S. 58), die Voraussetzung für die Anerkennung 
(der Alterität) des Anderen dar.

„Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden Modalitäten zu arbeiten”

179

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anerkennende Bezug auf universelle Verletzbarkeit heterogene Ver­
letzbarkeit(en) (an)erkennbar werden lassen, die im Rahmen bisher 
geltender Ordnungen nicht (an)erkannt werden konnten.

4. Schlussbemerkungen

Abschließend möchten wir ausgewählte Hinweise dazu geben, wel­
che Bedeutung Butlers Ausführungen zur Vulnerabilität für die Päd­
agogik u.E. zukommt.

Butlers Vulnerabilitätsdenken erscheint uns zunächst deshalb be­
deutsam, weil Fragen nach dem Allgemeinen im erziehungswissen­
schaftlichen Diskurs seit nunmehr bereits vielen Jahren in den 
Hintergrund gerückt sind. Diskurse, die Heterogenität als die rele­
vante Orientierungsgröße veranschlagen, haben einen hegemonialen 
Status erlangt und erwecken den Eindruck, als müsse es (in) der 
pädagogischen Praxis nahezu ausschließlich um die Heterogenität 
pädagogischer Adressat*innen gehen. Demgegenüber ist ‚Gleichheit‘ 
– zusammen mit Fragen nach dem Allgemeinen – zu einer unter­
geordneten Kategorie geworden: Vorwiegend wird sie als ein in 
Relation zu Heterogenität sekundäres oder als ein (bloß) regulativ-
funktionales Prinzip der ‚Sozialmachung‘ begriffen (vgl. Balzer et al., 
2024a; Balzer, 2019).

Vor diesem Hintergrund erachten wir Butlers Ausführungen für 
die Pädagogik deshalb als bedeutsam, weil sie Vulnerabilität als eine 
Gleichheitsfigur entfalten, die sich als Figur des ‚Zwischen‘ und ge­
rade nicht als Gegenfigur zur Heterogenität darstellt (vgl. Govrin, 
2025). Der von Butler eröffnete „Vorstellungsraum der Gleichheit“ 
(Bünger, 2022, S. 47) lässt Vulnerabilität nicht in dem Sinne als „Ge­
meinsamkeit mit dem Anderen“ (ebd.) erscheinen, „als seien beide 
in übereinstimmender Weise ‚verletzbar‘“ (ebd.). Als Gleichheitsfigur 
steht Vulnerabilität vielmehr „für etwas Geteiltes“ (ebd.): für eine 
„gemeinsame[.] und ungleiche[.] Verletzbarkeit“ (ebd.). Butlers Vul­
nerabilitätsdenken könnte somit für die Erziehungswissenschaft ein 
geeigneter Ausgangspunkt sein, um über (pädagogische) Gleichheit 
und ihr Verhältnis zu Heterogenität neu nachzudenken (vgl. Balzer 
et al., 2024b).

In jedem Fall aber wäre es – und darin liegt u.E. die primäre 
Bedeutung von Butlers Vulnerabilitätsdenken – notwendig, den Vul­

Nicole Balzer & Judith Küper

180

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nerabilitätsdiskurs in der Erziehungswissenschaft nicht als einen 
bloßen (nächsten) Heterogenitätsdiskurs zu führen, noch aber Vul­
nerabilität nur als Frage oder Phänomen ‚des‘ Allgemeinen auszule­
gen. Im Anschluss an Butler wären insbesondere jene Praxen der 
heterogenisierenden Verwundbarmachung in den Blick zu nehmen, 
an denen die pädagogische Praxis selber – als Praxis des ‚doing 
difference‘ – beteiligt ist. Dabei eröffnet die von Butler in Aussicht 
gestellte Anerkennung universeller Vulnerabilität nicht nur einen 
Ankerpunkt für eine normativ fundierte Kritik, sondern auch einen 
‚utopischen‘ Gegenhalt. Mit diesem wird gerade nicht eine ‚einfache‘ 
Überwindung, sondern ‚nur‘ die Möglichkeit der Anfechtung von 
(vulnerabilisierenden) Ordnungen und Normen versprochen. Ein 
‚schlichtes‘ Außerhalb kann es mit Butler nicht geben; und vermut­
lich geht es ihr genau deshalb darum, zwischen den beiden Modali­
täten der Vulnerabilität zu ‚arbeiten‘.

Dass Butler Vulnerabilität keinesfalls erschöpfend bearbeitet und 
zudem zu Vereinseitigungen tendiert, sei abschließend betont. So ge­
steht sie etwa heterogener Vulnerabilität keinen Phänomencharakter 
zu, der über ihre soziale Konstituiertheit hinausgeht: Die Materia­
lität von Körpern spielt nur als ‚universelle‘ eine Rolle; ungleiche 
Materialität gerät allein als sozial konstituierte in den Blick. Damit 
sei nicht zugleich gesagt, dass es erforderlich wäre, zwischen drei 
Modalitäten zu ‚arbeiten‘ – für ein Denken des ‚Zwischen‘ der 
Vulnerabilität(en) wären u.E. neben (weiteren) Differenzierungen 
(auch) Denkbewegungen jenseits von Unterscheidungen notwendig.

Literatur
Balzer, N. (2014). Spuren der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erzie­

hungswissenschaftlichen Kategorie. Wiesbaden: Springer VS.
Balzer, N. (2019). Eine Pädagogik der wohlkalkulierten Anerkennung: Zum 

‚Umgang mit Differenz’ im erziehungswissenschaftlichen Inklusionsdiskurs. 
In Stechow, E. v., Hackstein, P., Müller, K., Esefeld, M. & Klicke, B. (Hrsg.), 
Inklusion im Spannungsfeld von Normalität und Diversität. Band I: Grund­
fragen der Erziehung und Bildung (S. 69–82). Bad Heilbrunn: Verlag Julius 
Klinkhardt.

Balzer, N., Bellmann, J. & Su, H. (2024a). Pädagogische Gleichheit zwischen 
Missachtung, Normalisierung und Wiederentdeckung. Zur Einleitung in den 
Thementeil. Zeitschrift für Pädagogik, 70(3), (S. 289–297).

„Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden Modalitäten zu arbeiten”

181

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Balzer, N., Bellmann, J. & Su, H. (2024b). (Un-)bedingt gleich. Rekonstruk­
tionen zur Dialektik relativer und radikaler Gleichheit im pädagogischen 
Denken. Zeitschrift für Pädagogik, 70(3), (S. 298–317).

Bedorf, T. (2010). Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik. Ber­
lin: Suhrkamp.

Bünger, C. (2022). Vulnerabilität als Grenzbegriff. Problemstellungen und 
Perspektiven einer pädagogischen Reflexion von Verletzbarkeit. Zeitschrift 
für Pädagogik, 68(1), (S. 42–49).

Burghardt, D., Dederich, M., Dziabel, N., Krebs, M., Lohwasser, D., Noack 
Napoles, J. & Zirfas, J. (2019). Die Frage der Vulnerabilität. Eine Einleitung. 
In Stöhr, R., Lohwasser, D., Noack Napoles, J., Bughardt, D., Dederich, M., 
Dziabel, N., Krebs, M. & Zirfas, J. (Hrsg.), Schlüsselwerke der Vulnerabili­
tätsforschung (S. 1–14). Wiesbaden: Springer VS.

Butler, J. (2001a). Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp.

Butler, J. (2001b). „Eine Welt, in der Antigone am Leben geblieben wäre.“ 
Interview mit J. Butler. Deutsche Zeitschrift für Philosophie 49(4), (S. 587–
599).

Butler, J. (2002). Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend. Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 50(2), (S. 249–265).

Butler, J. (2003). Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002. Frank­
furt am Main: Suhrkamp.

Butler, J. (2005). Gefährdetes Leben. Politische Essays. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Butler, J. (2007). Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002 [er­
weiterte Ausgabe]. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Butler, J. (2010). Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen. 
Frankfurt am Main: Campus.

Butler, J. (2018). Politik, Körper, Vulnerabilität. Ein Gespräch mit J. Butler. In 
Posselt, G., Schönwälder-Kuntze, T. & Seitz, S. (Hrsg.), Judith Butlers Philo­
sophie des Politischen. Kritische Lektüren (S. 299–322). Bielefeld: transcript.

Butler, J. (2021). Bodies that still matter. In Halsema, A., Kwastek K. & van den 
Oever, R. (Hrsg.), Bodies That Still Matter: Resonances of the Work of Judith 
Butler (S.177 – 194). Amsterdam: Amsterdam University Press.

Dederich, M. & Zirfas, J. (2022). Phänomene der Vulnerabilität. Sozial- und 
Humanwissenschaftliche Zugänge. In Dederich, M. & Zirfas, J. (Hrsg.), 
Glossar der Vulnerabilität (S.1 – 9). Wiesbaden: Springer VS.

Dederich, M. (2020). Anerkennung und Vulnerabilität. Inklusionspädagogi­
sche Überlegungen in Anschluss an Butler und Levinas. Zeitschrift für 
Inklusion, 14(1).

https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/
554.

Nicole Balzer & Judith Küper

182

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/554
https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.inklusion-online.net/index.php/inklusion-online/article/view/554


Düttmann, A. G. (1997). Zwischen den Kulturen. Spannungen im Kampf um 
Anerkennung. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Govrin, J. (2025). Universalismus von unten. Eine Theorie radikaler Gleichheit. 
Berlin: Suhrkamp.

Honneth, A. (2003). Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik 
sozialer Konflikte (um ein neues Nachwort erweiterte Ausgabe). Frankfurt 
am Main: Suhrkamp.

Redecker, E. v. (2011). Zur Aktualität von J. Butler. Einleitung in ihr Werk. 
Wiesbaden: Springer VS.

Stahl, T. (2014). Anerkennung, Subjektivität und Gesellsschaftskritik. Deut­
sche Zeitschrift für Philosophie 62(2), (S. 239–259).

„Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden Modalitäten zu arbeiten”

183

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990759-171 - am 17.01.2026, 06:49:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990759-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

