
Rezensionen 625

illustrieren die Orte des Geschehens in Neuguinea und
Java, zwei Tabellen und ein Stammbaum rekonstruie-
ren die Familiengeschichte der Ottows im Detail. Ei-
ne beigefügte CD enthält die bisher unveröffentlichten
Briefe im Volltext. Bei all dieser Liebe zum Detail ist
es umso bedauerlicher, anmerken zu müssen, dass ein
Index fehlt. Dieser hätte das ansonst tadellose Werk
noch weiter aufgewertet und die fachwissenschaftliche
Nutzung erleichtert.

Das Buch ist dem Anlass des 150. Jahrestages der
Landung der Missionare auf Mansinam in Neuguinea
gewidmet, die im Jahr 2005 gefeiert wird. Es ist offen-
sichtlich an ein allgemein an Missionsgeschichte interes-
siertes Publikum gerichtet, ist aber auch für den akade-
misch gebildeten Leser eine Quelle an Information. Um-
fangreiche Zusammenfassungen der Inhalte sind in deut-
scher, englischer, niederländischer und indonesischer
Sprache beigefügt – das ist selten und begrüßenswert.
Das vorliegende Werk ist ein Stück Familiengeschichte,
aber es ist gleichzeitig viel mehr: die Darstellung eines
wichtigen Aspekts europäischer Missionsgeschichte in
Melanesien. Das Buch kann absolut zum Kauf empfoh-
len werden. Hermann Mückler

Penny, H. Glenn, and Matti Bunzl (eds.): Worldly
Provincialism. German Anthropology in the Age of
Empire. Ann Arbor: University of Michigan Press, 2003.
350 pp. ISBN 0-472-08926-9. Price: $ 24.95

Die von Penny und Bunzl gesammelten Aufsätze
fokussieren auf historische Diskurse und Institutionen,
die durch ein ethnologisches Erkenntnisinteresse mo-
tiviert werden: die Körper der Kolonisierten – die
Erkenntnis-Archive der Museen – die Brille, durch die
der Missionar auf die anderen blickt – die Faszination
durch das koloniale Exotische, das publikumswirksame
Präsentationsformen sucht (die Völkerschauen) – sowie
die Kriegsgefangenenlager des Ersten Weltkriegs als
geschlossene Institutionen, die sich als Testfall für die
Haltbarkeit eines anscheinend bewährten anthropologi-
schen Erkenntnismodells erweisen.

Die Etikettierung einer historischen Phase der deut-
schen Völkerkunde – von der Mitte des 19. Jhs. in die
Zeit zwischen den beiden Weltkriegen – als “Worldly
Provincialism” lenkt die Aufmerksamkeit auf eine be-
reits früh sich regende Tendenz der deutschen Völker-
kundler, sich von den internationalen Entwicklungen des
Faches zu isolieren, ein Bündel bestimmter Themen als
nationale Tradition zu konstituieren und so an Kom-
munikationsfähigkeit mit ihren ausländischen Kollegen
einzubüßen. Aus dieser spezifischen Anlage, die die
akademische Konstituierung des Faches im 19. Jh. be-
gleitet, könnte auf eine langfristige Anbahnung all jener
biologistischen und imperialistischen Phrasierungen in
den Diskursen einer späteren deutschen Völkerkunde
geschlossen werden, die in der Epoche des National-
sozialismus in Erfüllung geht. Eine so umfassende Kon-
tinuitätsthese, die den späteren Verfall aus einer fehlpro-
grammierten Ausgangslage deduziert, haben weder die
Herausgeber noch die übrigen Autoren im Sinn. Was sie

dagegen beabsichtigen, ist, die Entwicklungslinien der
deutschen Völkerkunde in spezifischen Arrangements
sozialer, politischer oder institutioneller Art zu kon-
textualisieren. Diese Arrangements aus der Gründungs-
phase der Völkerkunde seit Mitte des 19. Jhs. stehen
zwar im Zeichen epochaler Kräfte wie dem imperia-
listischen Weltmachtstreben, kolonialer Expansion und
zivilisatorischer bzw. christlicher Mission. Die Autoren
meinen allerdings, dass die je besondere Konfiguration
von kolonialen Interessen, fachlicher Legitimation des
Forschens und globalgeschichtlichen Koordinaten insta-
bil ist, und daher die Dienstbarkeit oder Funktionalität
der Ethnologie, d. h. die Sensibilität für Themen und
die Bevorzugung von Ansätzen, keineswegs langfristig
determiniert ist. Ihre Maxime ist es, den kritischen Blick
auf fachinterne Entwicklungen von den ein für alle Mal
festgelegten Gewichten der Diskurse, Institutionen und
Personen zu befreien. Im Licht historischer Kontextuali-
sierung erweist sich dann, wie die deutsche Völkerkunde
durch eine schrittweise und nicht vorhersehbare Fixie-
rung auf Themen und Ansätze aus dem internationa-
len Kommunikationszusammenhang ihrer Disziplin sich
herausmanövrierte.

Von verschiedenen Punkten aus versuchen die Au-
toren der Essays dieser historisch schwankenden Mi-
schung aus Ungewissheit und Festlegung der Erkennt-
nispfade gerecht zu werden.

Eine geradezu friedliche Einstimmung auf das Zeit-
alter des deutschen Kolonialismus bietet Harry Lieber-
sohns Essay über die literarischen Formen, in die deut-
sche Reisende des frühen und des späten 19. Jhs.
wie Adalbert von Chamisso und Augustin Krämer ihre
Begegnung mit der Natur und den Völkern Ozeani-
ens einschmolzen. Die Lektüre solcher, epochal-zeitlich
auseinander liegender Reiseberichte, ihre literarischen
Präsentationsformen, macht uns bewusst, wie sehr die
Repräsentanten verschiedener Epochen der europäischen
Expansion in Übersee auf die fremden Kulturwelten mit
unterschiedlichem intellektuellen Instrumentarium wie
ideologischen Wahrnehmungsfiltern zugehen und so ab-
weichende Ausgangssituationen für wissenschaftliches
Denken skizzieren.

Im nächsten Aufsatz werden wir mit der Möglich-
keit vertraut gemacht, dass die deutsche Völkerkunde
auch einen ganz anderen Weg hätte einschlagen können.
Vom Rand der intellektuellen Welt des Wilhelminischen
Deutschland aus hätte sich, so Matti Bunzl, eine über-
wiegend an Sprache und Kulturbewusstsein von Ge-
meinschaften orientierte Ethnologie entfalten können.
H. Steinthal und M. Lazarus wollten mit der Zeitschrift
für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft (1860–
1890) eine Disziplin begründen, die im Rückgriff auf
empiristisch-positivistische Psychologie das weiter rei-
chende Ziel einer Erschließung gesellschaftlicher und
kultureller Entwicklungszusammenhänge in den Blick
nimmt. Diese neue Disziplin kann sich jedoch auf Dauer
weder neben noch gar innerhalb der Völkerkunde be-
haupten. Aus der zeitgenössischen Erfahrungswelt zwei-
er jüdischer Intellektueller heraus erscheint es Bunzl
verständlich, dass ihre wissenschaftliche Agenda den

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625


626 Rezensionen

Begriff der Kultur (und den darin eingeschlossenen
einer fortschreitenden Bildung) ganz stark favorisiert,
eröffnet er ihnen doch die theoretische Aussicht, sich
in das intellektuelle Leben der Epoche zu integrieren.
Ihr bildungsbürgerliches Erkenntnisprojekt ist zugleich
aber auch der Grund dafür, dass sie an den abträglichen
Bedingungen vor 1900 scheitern.

Den Dreh- und Angelpunkten der zeitgenössischen
deutschen Völkerkunde wendet sich H. Glenn Penny
zu, und das sind die im Aufbau befindlichen Museen.
Anschaulich wird die zentrale, privilegierte Stellung des
Berliner Königlichen Völkerkunde-Museums ausgebrei-
tet. Es ist die Stunde der dringlich erbetenen Rettung von
sog. primitiven Kulturgütern (salvage ethnography) und
die des Auftritts von Adolf Bastian, des Miterfinders und
Propagators dieses Mahnrufes, der vor allem in seiner
vielfältigen Rolle als Direktor, Initiator, Programmati-
ker, Auftraggeber für Reisende und Sammler aufgeht.
Selbst immer schon mit einem Fuß vor der nächsten
großen Reise, pflegt er intensive Kontakte zu vielen
Personen draußen in den Kolonien (zu Missionaren,
Offizieren, Reisenden mit Sammelauftrag) wie zu ein-
flussreichen Persönlichkeiten daheim. Zwar steht er im
Einklang mit den kolonialen Bestrebungen des Wilhel-
minischen Zeitalters, wie der Autor verdeutlicht, doch ist
sein Denken und Fühlen vom bürgerlichen Liberalismus
gesättigt; die psychologischen Entwicklungspotentiale
der Menschheit stehen im Mittelpunkt seines universa-
listischen Wertekosmos und lassen die spätere Laufbahn
der deutschen Völkerkunde nicht vorausahnen.

Zwischen Neugier und Wissbegier, die Faszina-
tion durch Exotisches und die Propagierung der Ko-
lonien und den allmählich entstehenden Freizeitsektor
schiebt sich etwas, das Sierra A. Bruckner “kommer-
zielle Ethnographie” nennt und das noch häufiger als
“Völkerschau” bezeichnet wird. Es ist ein Teil des
Unterhaltungssektors, der mit einem bürgerlichen
Bildungsanspruch eingekleidet wird und die Aufmerk-
samkeiten verschiedener Öffentlichkeiten bzw. unter-
schiedliche Teile des Publikums anspricht. Mit den
Veränderungen im Unterhaltungssektor (der “Tingeltan-
gel” zieht ein breites Publikum an) verlieren auch die
Völkerschauen ihre Glaubwürdigkeit, und was kurz zu-
vor noch selbst seriöse Wissenschaftler wie R. Virchow
und F. von Luschan angezogen hat, fällt nun dem Ver-
dikt der “Schaulust” anheim.

Der Begriff der “kolonialen Körperlichkeit” er-
laubt es – so Andrew Zimmerman –, wechselseiti-
ge Verstärkereffekte zwischen den sich überlappenden
Diskursen von Kolonialismus und Völkerkunde fest-
zustellen. “Koloniale Körperlichkeit” verweist auf das
Phänomen von großen Mengen unfreier kolonialer Un-
tertanen, deren Widerspenstigkeit in der Regel bereits
mit Gewalt oder List gebrochen worden ist und die
dann für physisch-anthropologische Untersuchungen zur
Verfügung stehen. Dem Bewusstsein der Wissenschaft-
ler werden sie zu Menschen im Naturzustand: nackte
Körper ohne Subjektivität und ohne elementare Rech-
te. Sie werden zu verrechenbaren Einheiten in einem
wissenschaftlichen Programm degradiert: Ihre Vielfalt

wird radikal vereinfacht und zum Zweck wertender
Vergleiche auf eine Typologie verteilt. Schon im Ent-
wurf verraten solche Forschungen (laut Zimmerman) die
implizite Annahme, dass es machtpolitisch notwendig
sei, biologischen Grenzverwischungen zu wehren und
Abstände zwischen den als “Rassen” deklarierten Kol-
lektiven einzuhalten.

Seit der Aufklärung hat sich im Zeichen von eu-
ropäischer Expansion und beginnendem Kolonialismus
eine Diskussion um die “Tropentauglichkeit” der wei-
ßen, europäischen Menschheit in Gang gesetzt. Die
ideologischen Leitmotive dieser europäischen Akklima-
tisierungs-Debatte, die seit der Mitte des 19. Jhs. un-
ter deutschen Wissenschaftlern Anklang findet, werden
von Pascal Grosse im Vergleich zu anderen nationa-
len Forschungstraditionen ausbuchstabiert und vor dem
Hintergrund gruppenspezifischer, kolonialpolitischer In-
teressen ausgeleuchtet. Die Diskussion um die Anpas-
sungsfähigkeit der Europäer an tropische Klimazonen
differenziert sich zunehmend in geschlechterspezifische
Argumentationsstränge. Wie sehr die wissenschaftlichen
Argumente um die Anpassungsfähigkeit der Europäer
im Allgemeinen und der Streit um die Tropentauglich-
keit der Geschlechter im Besonderen von kolonialprak-
tischen Zielvorgaben und wechselnder politischer Ge-
samteinschätzung bestimmt werden, liegt am Ende offen
zutage.

Wie eine Gruppe junger deutscher Wissenschaftler
(d. h. Otto Reche, Egon v. Eickstedt und Rudolf Pöch)
von ihren anthropologischen Untersuchungen in Kriegs-
gefangenenlagern während des Ersten Weltkriegs ent-
scheidende Anstöße empfängt, stellt Andrew D. Evans
sehr klar heraus. Haben soeben noch anthropologische
Reihenuntersuchungen die Bestätigung kolonialer He-
gemonie im Medium der “kolonialen Körperlichkeit”
kenntlich gemacht, so wird nun gezeigt, wie (gleichsam
im Schatten dieses Diskurses) der Weltkrieg zur Her-
ausbildung veränderter Erkenntnisinteressen drängt: im
Angesicht der untersuchten Gefangenen, je nach Vertre-
tern befreundeter oder feindlicher Völker, beugt sich die
Urteilskraft der Wissenschaftler, stellt sie Vermutungen
über die vermeintliche Qualität der Menschenexemplare
und die Hierarchie der Rassen an. Die unter so außer-
gewöhnlichen Bedingungen erprobten Fragestellungen
bündeln sich dann allmählich in einer Tendenz, Rasse
als Leitbegriff andere wahlverwandte Begriffe wie Kul-
tur und Psyche unterzuordnen. Es scheint die markante
Kriegserfahrung und die Begegnung mit den anderen
in den Gefangenenlagern gewesen zu sein, die die ge-
nannten Anthropologen von einem Paradigmenwechsel
überzeugt hat: sie verabschieden eine liberale Variante
ihrer Disziplin zugunsten einer autoritären, die eugeni-
sche Tendenzen immer stärker bejaht.

Wenn es denn einen Versuch gegeben hat, die deut-
sche Völkerkunde aus der Gelehrtenstube herauszu-
locken, so ist es, laut Rainer Buschmann, die von außen
an die Völkerkundler gerichtete Aufforderung gewe-
sen, mit ihrer Sachkenntnis der Kolonialverwaltung zu
assistieren. Als Gouverneur von Neuguinea ist Albert
Hahl mit zahlreichen Problemen konfrontiert, die er

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625


Rezensionen 627

hofft, sowohl mit dem Einsatz staatlicher Autorität wie
mit wissenschaftlicher Sachkenntnis lösen zu können.
In der zeitgenössischen Optik sind das vorrangig der
Rückgang der einheimischen Bevölkerung, der die auf
Arbeitsmigration angewiesene koloniale Plantagenwirt-
schaft treffen musste, als auch die Aufrechterhaltung
von Recht und Ordnung, die durch Konflikte sowohl
unter der einheimischen Bevölkerung selbst als auch
denen zwischen dieser und den ansässigen Weißen be-
droht ist. Die Übernahme des Amtes hatte Hahl drastisch
vor Augen geführt, dass das übliche Vorgehen mit dem
Anlegen von Surveys, dem Gebrauch einer Lingua fran-
ca und Sammeltouren durch die Dörfer kein praktisch
verwertbares Wissen liefert.

In Anbetracht der Besorgnisse und Notwendigkeiten
der Kolonialadministration liegt eine praxisnahe Völker-
kunde sowohl in der Kenntnis der ortsüblichen Sprache
wie in einem stationären Aufenthalt, der die Sinne für
die akuten Probleme schärft. Hahls Vorstellung einer auf
die koloniale Situation abgestimmten Völkerkunde und
das Angebot, intensive Feldforschungen zu unterstützen,
haben allerdings einen kapitalen Fehler – geeignete
Kandidaten wollen sich, mit einer Ausnahme, nicht ein-
stellen. Nur einer – Richard Thurnwald – entspricht den
Erwartungen des Gouverneurs, und der kann später von
seinen in Neuguinea gemachten Erfahrungen zehren,
indem er einen neuen methodischen und theoretischen
Ansatz konzipiert.

An der Verdrängung der einheimischen Völker durch
die expandierende Siedlergesellschaft der Kolonie
Deutsch Südwestafrika und an der im Gefolge der bru-
talen Unterdrückung des Widerstandes beinahe geglück-
ten Ausrottung der Herero und Nama hat die deutsche
Völkerkunde, laut Robert J. Gordon, einen seltsamen
Anteil. Völkerkunde wird sowohl von aus der Metropole
angereisten Gelehrten wie von einheimischen Enthusias-
ten betrieben, die vor allem die deutschen Wissenschaf-
ten zum Vorbild nehmen. Neben der völkerkundlichen
Erkundungsarbeit und der Jagd nach Trophäen wächst
sich der Aufbau eines Museums zu einer besonderen
Herzensangelegenheit der Ortsansässigen aus. Grausiger
Höhepunkt des völkerkundlichen Forschungsszenarios
aber ist, dass der Vernichtungsfeldzug der deutschen
Kolonialtruppen gegen die Herero den Anthropologen
menschliche Skelette und Schädel in Hülle und Fülle
zum Sammeln anbietet.

Nach dem Ende der deutschen Kolonialzeit kommt
es unter der weißen Siedlerbevölkerung zu einem Posi-
tionswechsel gegenüber den “Eingeborenen” – weniger
gegenüber den noch vorhandenen wie gegenüber den
ausgerotteten. Sie werden zum Ziel und Mittelpunkt
aller Bemühungen um die Behauptung und Festigung
der eigenen Identität und Legitimität. Zum Glück ist in
der Epoche zuvor aus der fleißigen Sammlung ethnogra-
phischer Objekte das wichtigste örtliche Museum her-
vorgegangen, und so können die Überreste der von dem
Territorium vertilgten Menschen zum Gegenstand einer
ideologischen Anstrengung werden, die von der wissen-
schaftlichen Gesellschaft der jungen Nation gefördert
wird. Als Spuren der Vorläufergenerationen können

die musealen Relikte der Toten zu Orientierungspunk-
ten einer historisch vertieften Kulturlandschaft mutieren
und so zur Vergewisserung der nationalen Identität in
Südwestafrika (Namibia) beitragen.

Es gibt ein Land, dem noch etwas Besonderes auf
dem einmal angebahnten mitteleuropäischen Sonderweg
zugefallen ist: Österreich. Hier wird die Völkerkunde
von etwa 1900 bis 1950 von einer einzigen Gelehrtenfi-
gur geprägt, von Pater Wilhelm Schmidt. Seine zunächst
sprachwissenschaftlichen, dann überwiegend religions-
wissenschaftlichen Schriften weisen einen starken apo-
logetischen, d. h. katholisch-modernistischen Zug auf.
Suzanne Marchand arbeitet diesen Kontrast zu ande-
ren völkerkundlichen Traditionen, selbst zu denen des
deutschen Nachbarn, heraus. Sie beschreibt sehr plas-
tisch, wie sich eine so spezifische Wissenschaft mit
christlich-katholischem Einschlag in einem einzelnen
Land durchsetzen konnte, wie sie sich in der Zwi-
schenkriegszeit mit Wien als Zentrum fest etablierte und
wie ihre einmalige Position erst nach 1945 allmählich
abbröckelte. Schmidts Erfolgsgeheimnis setzt sich für
sie aus einer ganzen Palette von Motiven zusammen,
die in einem besonderen historischen Augenblick Reso-
nanz finden: seine unermüdlichen Aktivitäten, robuste
Durchsetzungskraft und Organisationstalent wirken in
einen akademischen Raum hinein, in dem ein kon-
servatives, christliches Meinungsklima dominiert. Wie
aber Schmidts Paradigma einer christlichen Völkerkun-
de über die Jahre der Ausgangsbedingungen hinaus er-
halten bleiben konnte, ist auch nach der Lektüre dieses
Essays offen.

In der “Introduction” unterstreichen Penny und Bunzl
zu Recht die Unzulänglichkeiten einer verbreiteten Kri-
tik an der Geschichte der Ethnologie, die im Wesent-
lichen auf eine ein für alle Mal fixierte Hegemonialbe-
ziehung zwischen Metropole und kolonialer Peripherie
abstellt – und sich im Anprangern politischer Repressi-
on, ökonomischer Ausbeutung und der erkenntnismäßi-
gen Erfassung des kolonialen Territoriums (samt seinen
menschlichen Bewohnern) erschöpft, und häufig genug
die stillen Rückwirkungen der Peripherien auf die “Mut-
terländer” einfach vergisst. Kurzum, die Völkerkunde
erscheint als ein nützlicher Beitrag zu der Projektion von
Machtverhältnissen an eine ohnmächtige Peripherie.

Nach dem Beispiel der beiden Autoren sollte man
jedoch eher von einer polyzentrischen Erzeugung und
Kontrolle von Wissen im Kolonialsystem ausgehen: von
nicht nur einer beteiligten Disziplin (Völkerkunde, Bio-
logie etc.), von mehreren Agenten wie etwa Militärs,
Missionaren und Kaufleuten, und von einem vielstimmi-
gen Hintergrund, der von den zeitgenössischen sozialen,
politischen und ökonomischen Konflikten sowie ihrer
Programmierung durch Ideologien und Interessen erfüllt
ist. Ein kleinteiliges Vorgehen, wie es von den übrigen
Beiträgen praktiziert wird, erweist sich darin als äußerst
fruchtbar, dass es die ständig wechselnden historischen
Konfigurationen, in denen jene Faktoren auftreten, im-
mer wieder neu bilanzieren muss.

Der außerordentliche Gewinn dieser Sammlung von
Aufsätzen könnte am Ende der sein, dass sie die Frage

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625


628 Rezensionen

nach anderen Entwicklungspfaden der Völkerkunde im
Wilhelminischen Deutschland nachdrücklich offen hält.
Die Möglichkeit eines sich verändernden Kolonialregi-
mes, anderer Anwendungsfelder und eines Spielraums
für Forschungsansätze in der Völkerkunde könnte ver-
hindern, dass ein schlimmes Ende in die Ausgangssitua-
tion einer sich aufbauenden Disziplin zurückprojiziert
wird. Hans Voges

Petermann, Werner: Die Geschichte der Ethnolo-
gie. Wuppertal: Edition Trickster im Peter Hammer Ver-
lag, 2004. 1095 pp. ISBN 3-87294-930-6. Preis: € 59,00

Ist es gerechtfertigt, eine Ideengeschichte von der
Antike bis zu Geertz (dem der letzte Satz auf Seite
1029 gilt) “Die Geschichte der Ethnologie” zu nennen?
Vielleicht hätte die Edition Trickster im Peter Hammer
Verlag gut daran getan, den bestimmten Artikel durch
den unbestimmten zu ersetzen. “Eine Geschichte der
Ethnologie” habe ich vor mir, nämlich die, die Wer-
ner Petermann erzählt. “Diese Geschichte setzt sich aus
vielen Geschichten zusammen” (11), führt Petermann
ein. Sie ist standpunktbezogen, sie beschreibt die “Wan-
derwege” (13) eines Gelehrten, in dessen Kopf tausend
Fäden zusammenlaufen und zu einem Opus verwebt
werden. “Wer einen roten Faden durch das Buch sucht,
wird Fäden auch in anderen Farben entdecken” (11),
verheißt er. Doch habe ich unter der Vielzahl der Fäden
den roten nicht entdeckt, der mich durch die Geschichte
führt. Mir fehlt der einheitliche Guss, die Orientierung
entweder nach Epochen oder nach DenkerInnen oder
nach Themen. Beim Durchblättern bin ich verwirrt, ich
weiß nicht mit welcher Fragestellung ich an die Lektüre
herangehen soll und in welcher Weise sie mir verhilft,
die einzelnen Puzzleteile meiner ethnologischen Kennt-
nisse zu systematisieren.

Eher als eine Geschichte der Ethnologie liegt mir
in dem Werk eine europäische Ideengeschichte vor,
“eine abendländische Geschichte” (11), wie Petermann
ankündigt, zentriert um das Thema der Fremdwahrneh-
mung und -deutung. Vorgestellt werden Gestalten, die
über fremde Völker redeten oder über sich reden mach-
ten, indem sie dies taten; diskutiert werden Konzepte
angefangen bei dem griechischen Begriff der “Barbaren”
bis hin zur postmodernen Konstruktion des “Anderen”.
Das Personenregister umfasst annähernd 2000 Namen
und das Sachregister circa 1500 Begriffe. Ich kann das
Buch sehr gut lexikalisch benutzen, ein Nachschlage-
werk, in dem kaum einer der europäischen Denker fehlt
(nach Denkerinnen muss ich eher anderswo suchen).
Viel diskutierte Begriffe werden durch Seitenglossen
oder Kurzexkurse erläutert.

Aber ich muss noch einmal auf die Systematik des
Aufbaus und der Präsentation zurückkommen. Die The-
menauswahl wie auch die Bezeichnung der Kapitel
erscheinen mir mehr assoziativ als von einem Grundge-
danken geleitet. Den Überschriften kann ich nicht ent-
nehmen, über welche Epochen ein Kapitel handelt. Ich
finde zum Beispiel die folgende Gliederung vor: “Teil 1:
Avant la lettre.” Handelt es sich um die Vor- und Frühge-

schichte, wie mir der Titel (“vor dem Buchstaben”) sug-
gerieren könnte? Irrtum! Die Kapitelüberschriften sind:
1. Die antike Tradition; 2. Neuland; 3. Kannibalen und
Jesuiten; 4. Umständliche Beschreibungen, erbauliche
Briefe oder: das große Welttheater. Unter den Über-
schriften 1 und 3 kann ich mir Inhalte vorstellen: die
Antike eben und wahrscheinlich die Missionsgeschichte.
Aber was ist “Neuland” (64–88)? Auf jeder Seite ist der
Inhalt durch eine Überschrift angedeutet, aber diese Hin-
weise finde ich im eigentlichen Inhaltsverzeichnis nicht.
Von Seite 65 bis 72 erfahre ich demnach etwas über
“das indianische Problem”. Ich frage mich: Hatten die
Indianer ein Problem oder hatte jemand ein Problem mit
den Indianern? Immerhin kann ich schließen, dass “Neu-
land” von der Entdeckung Amerikas durch die Europäer
handelt. Seite 73 bis 88 handeln über die “wilde Völker-
kunde”. Jetzt bin ich ratlos: Habe ich nicht gelernt, den
Beginn der Disziplin Völkerkunde im 19. Jh. zu suchen?
Haben vielleicht die Wilden bereits vorher Völkerkunde
betrieben? Meine Neugier ist geweckt. Ich stelle fest: die
frühen Reisebeschreibungen sind thematisiert. Einfacher
fände ich es, wenn mich der Autor durch sachbezogene
und weniger blumige Überschriften darüber in Kenntnis
setzen würde, worüber ein Kapitel handelt.

Andernorts stelle ich fest, dass ich bereits die
Grundzüge der Ideengeschichte kennen muss, wenn ich
wissen will, was sich hinter bestimmten Titeln verbirgt.
In Teil 2, Kapitel 4 mit dem Titel “Die neue Wissen-
schaft” finde ich als Seitenüberschrift “Die Schottische
Schule” (236–250). Ich habe gelernt, die Schottische
Schule ist eine im 18. Jh. von T. Reid begründete
philosophische Richtung. Welchen Bezug hat sie zur
Ethnologie? Finde ich den Schlüssel zu dieser Frage in
dem Nebensatz, “. . . dass sie den Einfluss von Völkern
höherer Entwicklungsstufe auf solche, die noch auf
einer niedrigeren verweilen, letztendlich als zivilisie-
rend empfanden” (237)? Am Ende der Ausführungen
über die “Schottische Schule” finde ich kein Fazit, son-
dern irgendwo wechselt die Seitenüberschrift zu “Ent-
wicklung und Fortschritt” über, wo ich erneut danach
suchen muss, was der Autor inhaltlich dort hinein
gepackt hat.

Das Kapitel, das den “Deutschen Idealismus” behan-
delt (367–285), ist überschrieben: “Um so schlimmer
für die Wirklichkeit” und findet sich im Teil 4: “Die
Milch der neuen Denkungsarten”. Dabei hätte ich, wenn
ich danach gesucht hätte, eher in Teil 3 nachgeschlagen,
der “Auf vornehmlich deutschen Wegen” betitelt ist.

Wenn ich mir die Mühe, bisweilen zweifelsohne auch
die Freude mache, dem Autor auf bestimmten Wegen zu
folgen, dann stolpere ich doch gelegentlich, wenn nicht
gar häufig, über Gedankenkonstrukte, die mir schwer
nachvollziehbar sind. Manche Sätze muss ich mehrfach
lesen, weil die Sprache undurchsichtig bleibt. So habe
ich bis jetzt den 1. Satz des 3. Kapitels von Teil 4 nicht
verstanden: “Der Vorstellung eines Ideals, einer Idee,
in der allein sich der selbstbewusste, d. h. in Freiheit
schöpferische (produktive) Mensch verwirklicht sieht –
das Subjekt konstituiere nicht nur sich selbst, sondern
die ganze Wirklichkeit, meinen Fichte und Hegel – und

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:27:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-625

