
Ästhetisch vorbildlich und  
ethisch fragwürdig. Lessings Laokoon 

Ins Kloster mit dem, der es von uns lernen will, 

was schön ist!1

Zwölf Jahre nachdem Winckelmanns Gedanken erschienen sind, beschäftigt sich 
auch Lessing ausgiebig mit der Laokoonskulptur.2 1766 veröffentlicht er Laoko-
on oder über die Grenzen der Malerei und Poesie.3 Die vierundzwanzig in der 
Schrift zusammengestellten Aufsätze, die der Autor selbst als »mehr unordentli-
che Collektanea zu einem Buche, als ein Buch« (Laokoon, Vorrede, 15) be-
zeichnet,4 doch »an systematischen Büchern haben wir Deutschen überhaupt kei-

                                                             
1  Gotthold Ephraim Lessing: Emilia Galotti. – Stuttgart: Reclam 1994, 10. Das sagt der 

Maler Conti zum Prinzen, als er ihm das von ihm gemalte Portrait der Gräfin Orsina 

zeigt.   

2  Ausführlich zur Entstehungsgeschichte des Laokoon: Monika Fick: »Laokoon: oder 

über die Grenzen der Malerei und Poesie«; in: dies.: Lessing-Handbuch. Leben – 

Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2000. Die Autorin beschreibt hier, dass 

Winckelmann und auch Winckelmanns späte Schrift Die Geschichte der Kunst des Al-

tertums eine weit größere Wirkung auf Lessing gehabt haben, als der im Laokoon zu-

zugesteht (vgl.: Lessing-Handbuch, 216 und 218ff.) 

3  Gotthold Ephraim Lessing: Laokoon oder über die Grenzen der Malerei und Poesie

herausgegeben von Wilfried Barner. – Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 

2007. Im Folgenden im Text mit Laokoon, Stück und Seitenangabe zitiert.   

4  »Die Auseinandersetzung mit zeitgenössischer Ästhetik und der Philosophie der Eng-

länder (Harris, Burke, Richardson, Spence), der Franzosen (Batteux, Calys, Diderot, 

Dubos), der Deutschen (Baumgarten, Mendelssohn, Mengs und vor allem Winckel-

mann), bewirkt eine methodisch offene, immer wieder abschweifende ästhetische 

Betrachtungsweise.« Monika Schrader: Laokoon – »eine vollkommene Regel der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nen Mangel« (ebd.), drehen sich dabei um eine Grenzziehung zwischen den ein-
zelnen Künsten, für die Winckelmann Lessing als Vorlage dient. Gezielt verfolgt 
er in seiner Argumentation zwei Stränge: Zum einen will Lessing entgegen Win-
ckelmann das künstlerische Primat der Poesie begründen, denn Winckelmann, 
dessen Interesse vorwiegend der bildenden Kunst gilt, was bei ihm in erster Li-
nie Bildhauerei, in zweiter Malerei und in dritter Architektur meint, grenzt diese 
in den Gedanken ab von der Poesie, die er mehr nebenbei behandelt;5 und zum 
anderen will er Winckelmanns Schilderung der Griechen umdeuten, und bereitet 
so die Figur des menschlichen Helden vor, die erst in der Dramentheorie der 
Hamburgischen Dramaturgie 1767 ausformuliert wird.  
 Als Beispiel für beide seine Vorsätze dient Lessing die berühmte Laokoons-
kulptur, von der auch er sagt, dass Laokoon nicht schreit, sondern seufzt. Die 
Begründung ist jedoch eine andere und leitet sich ab aus der im Laokoon entwi-
ckelten Zeichentheorie. Wie Winckelmann will Lessing beweisen, dass sich die 
einzelnen Künste stark voneinander unterscheiden und jede ihr eigenes Gebiet 
hat. Anders allerdings als Winckelmann sieht Lessing die höchste Kunst nicht in 
der Bildhauerei verwirklicht, sondern in der Dichtung. Im Laokoon will er nun 
dessen Primatsetzung umkehren und beweisen, dass die Poesie der Vorstellung 
ein weit reicheres Feld eröffnen kann, als die der Malerei, unter der Lessing alle 
bildenden Künste zusammenfasst (vgl.: Laokoon, Vorrede, 16). 
 Der Hauptunterschied zwischen Malerei und Poesie wird in der Zeichentheo-
rie deutlich. Sie wird in diesem Kapitel im Mittelpunkt stehen, da sie auf einen 
Subjektbegriff hinleitet, der wesentlich nicht nur auf der Fähigkeit zur Vernunft 
beruht, sondern der Vernunft eine andere geistige Fähigkeit zur Seite stellt: die 
der intuitiven Erkenntnis. Die Zeichentheorie dient bei Lessing im Kern zu zwei 
Dingen: erstens zu einer Grenzziehung zwischen den Künsten und zweitens zur 
Erläuterung dessen, was die einzelnen Künste beherrschen: Durch die Unter-
schiedlichkeit der verwendeten Zeichen haben sie unterschiedliche Schwächen 
und Stärken. Daraus ergibt sich eine Rangfolge der Künste: Lessing argumentiert 
auf den Primatwechsel vom Bild zur Poesie hin, um den dann mit den unter-
schiedlichen Möglichkeiten und Leistungen der Künste gegen Winckelmann 

                                                                                                                                  
Kunst«. Ästhetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhun-

derts: Winckelmann, (Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe. Band 42 aus 

der Reihe: Robert Theis/Jean-Christophe Goddard/Günter Zöllner, begründet und her-

ausgegeben von Jean Ecole: Europae Memoria. Studien und Texte zur Geschichte der 

europäischen Ideen. – Hildesheim/Zürich/New York: Olms 2005, 52.  

5  Lessing wehrt sich damit gleichzeitig gegen eine Vermischung der Künste. Zum Kon-

text der zeitgenössischen Ästhetik: Monika Fick: Lessing-Handbuch, 226f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 65

begründen zu können. In einem zweiten Schritt werde ich auf die ethischen Kon-
sequenzen der ästhetischen Theorie eingehen und anhand seiner Griechen-
argumentation gegen Winckelmann deutlich machen, dass Lessings Zeichen-
theorie auf einen anderen Subjektbegriff hinausläuft als auf den des bloßen 
Vernunftsubjekts. Im dritten Abschnitt zeige ich anhand eines Beispiels, wie die 
ästhetischen Konsequenzen der Zeichentheorie mit Lessings ethischen Forderun-
gen zusammenspielen: hier wird der Laokoon in Skulptur und Poesie im Mittel-
punkt stehen.  

GRENZZIEHUNG ZWISCHEN DEN KÜNSTEN UND DIE 
GRENZEN DER KÜNSTE 

Während Malerei die Kunst ist, »welche Körper auf Flächen nachahmet« (Lao-

koon, II. Stück, 22) und so »Figuren und Farben in dem Raume« (Laokoon, XVI. 
Stück, 116) zeigt, bedient sich die Dichtung anderer Mittel. Sie besteht aus »arti-
kulierte[n] Töne[n] in der Zeit« (ebd.), die mit aufeinanderfolgenden Zeichen 
aufeinanderfolgende Gegenstände beschreibt. Ein Bild zeigt also die räumliche 
Anordnung der Dinge auf eine selbst räumliche Weise. Es hält einen Moment 
fest, der in aller Detailtreue die eingefangene Situation wiedergibt. Eine Erzäh-
lung schildert nicht den Moment, sondern den Fortlauf einer Handlung. Ihr 
Metier ist die Zeit, in ihr bewegt sie sich, in ihr lässt sie die Dinge aufeinander-
folgen. Durch diese Abfolge wird manches vorstellbar, was durch die bloße 
Darstellung in der bildenden Kunst verdeckt bliebe, denn in den Handlungsab-
läufen werden Informationen mitgeliefert, die eigentlich Unsichtbares verständ-
lich machen.  
 Beide, Malerei und Poesie, bedienen sich dabei sowohl natürlicher als auch 
willkürlicher Zeichen, wie Lessing in einem Brief an Friedrich Nicolai im Mai 
1769 erläutert, in dem er auf eine negative Rezension seines Laokoons eingeht. 
Lessing betont hier, dass das Ziel beider Künste der Gebrauch der natürlichen 
Zeichen ist. Für die Malerei gilt, dass sie durch den Gebrauch willkürlicher Zei-
chen an Vollkommenheit verliert: »wie hingegen die Poesie sich um so mehr 
ihrer Vollkommenheit nähert, je mehr sie ihre willkürlichen Zeichen den natürli-
chen näher bringt.«6 

                                                             
6  Brief an Friedrich Nicolai, Hamburg, d. 26. Mai 1769; aus: Agnieszka Ciolek-

Józwiak: »Gotthold Ephraim Lessings Briefe, 1760-1769. Texte und Erläuterungen«; 

in: Ulrich Müller/Franz Hundsnurscher/Cornelius Sommer (Hg.): Stuttgarter Arbeiten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Die Unterscheidung zwischen natürlichen und willkürlichen Zeichen ist An-
fang des 18. Jahrhunderts dabei gebräuchlich.7 Willkürlich sind solche Zeichen, 
die mit der Natur der durch sie bezeichneten Sache nichts zu tun haben, sondern 
eben willkürlich zu ihrer Bezeichnung oder zu ihrem Ausdruck gewählt wurden, 
wie zum Beispiel Töne, Buchstaben oder Hieroglyphen. Natürlich hingegen sind 
jene Zeichen, die in einer Verbindung zum Bezeichneten stehen, also eine Ähn-
lichkeit aufweisen oder eine Kausalität herstellen, wie Tränen als Zeichen von 
Trauer.8 Zunächst scheint so die Poesie der Malerei gegenüber im Nachteil zu 
sein, da die Zeichen, derer sie sich bedient, weiter entfernt vom Bezeichneten 
sind als das Gemalte. Doch der Vorteil ist schnell aufgebraucht, denn die Male-
rei verschwendet ihre natürlichen Zeichen an willkürliche Dinge wie Kostüme 
oder körperlichen Ausdruck: »es sind doch natürliche Zeichen von willkürlichen 
Dingen, welche unmöglich eben das allgemeine Verständnis, eben die ge-
schwinde und schnelle Wirkung haben können, als natürliche Zeichen von 
natürlichen Dingen.«9

 Die willkürlichen Zeichen der Poesie hingegen wenden sich an die Vorstel-
lungskraft des Zuhörers, und zwar nicht nur an die sinnliche, die das eigentliche 
Gebiet der Ästhetik ist, sondern auch an die intuitive, die etwas Göttliches hat. 
Sie ist der bloßen Verstandesleistung des Menschen überlegen, da sie fähig ist, 
die Dinge und Zusammenhänge hinter den Zeichen zu entdecken. Obwohl die 
Künste sich, nach Lessing, darum bemühen, den Zuschauer in die sinnliche Be-
trachtung dessen zu ziehen, was nicht anwesend ist – und das gilt dabei für 
Malerei und Poesie gleichermaßen – ist die Poesie der Malerei überlegen, da sie 
aufgrund der Beschaffenheit ihrer Zeichen einen höheren Abstraktionsgrad er-
laubt, der eine intuitive Erkenntnis ermöglicht. Die Dichtung beschreitet damit 
den Weg der »Entsinnlichung«, wie Monika Fick zusammenfasst. In Lessing’s 
Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason10 beschreibt David 
Wellbery die willkürlichen Zeichen als auf den zweiten Blick den natürlichen 
überlegen. Denn die bildenden Künste sind zu sehr an das Abgebildete gebun-

                                                                                                                                  
zur Germanistik. Nr. 441. – Stuttgart: Verlag Hans-Dieter Heinz/Akademischer Ver-

lag 2007, 84f.  

7  Sie geht zurück auf Jean-Baptiste Dubos Réflexions critiques sur la poésie et sur la 

peinture von 1719 (vgl. : Monika Fick : Lessing-Handbuch, 225). 

8  Vgl.: Monika Fick: Lessing-Handbuch, 225.  

9  Brief an Friedrich Nicolai, Hamburg, d. 26. Mai 1769, 84f. 

10  David Wellbery: Lessing’s Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason. – 

Cambridge: Cambridge University Press 1984. Im Folgenden im Text mit LL und Sei-

tenzahl zitiert. Die häufigen Kursivsetzungen sind im Originaltext enthalten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 67

den: »Lessing does recognize a degree of materiality in the plastic arts and he 
sees in it the determining factor of their limitation.« (LL, 117) Im Gegensatz da-
zu begreift Wellbery die willkürlichen Zeichen, derer sich die Sprache bedient, 
als konstitutiv von dieser Beschränkung befreit, sie rufen sinnliche Eindrücke 
hervor, ohne sie mit natürlichen Zeichen zu provozieren: »Art is located between 
presence and absence; it is the imaginative presence-to-mind of an existentially 
absent object […] the advantage of poetry is that the task of rendering the object 
existentially absent has already been accomplished by language.« (LL, 134)11

Damit hat die Sprache einen entscheidenden Vorteil. Sie bleibt nicht verhaftet im 
bloß Weltlich-Sinnlichen, das die Vorstellungskraft des Betrachters stärker bin-
det; sie braucht keine Symbole, wie sie teilweise in der Malerei zu finden sind, 
um über sich hinauszudeuten. Sprache richtet sich an »an intuitive cognition of 
the represented object.« (LL, 181) Durch die Willkürlichkeit der Zeichen wird 
der Zuhörer in seine eigene Vorstellung gezogen, jede weltliche Begrenzung die-
ser Vorstellung fällt damit weg.  
 In dieser unweltlichen Sinnlichkeit verblasst das Zeichen selbst, es bleibt die 
Anschauung des nicht-präsenten Objekts, die zu einer intuitiven Erkenntnis des-
selben führt und damit die Verstandesleistung überschreitet. In diesem Schritt 
passiert innerhalb der willkürlichen Zeichen etwas, das Wellbery als das Auftau-
chen einer formalen Natürlichkeit, »formal naturalness« (LL, 202) bezeichnet. 
Damit drehen sich die willkürlichen Zeichen um: Sie bezeichnen nun viel direk-
ter, als die natürlichen der Malerei es jemals getan hätten, das Betrachtete und 
werden so natürlicher als die natürlichen. Als Sprache distanziert und befreit sich 
die Poesie durch die willkürlichen Zeichen von der wirklich wahrgenommenen 

                                                             
11  Wellbery kritisiert an diesem Text einige Jahre später, dass er zu sehr damit beschäf-

tigt war, Lessings Theorie zu rekonstruieren, als die, wie ihm 1990 schien, wichtige 

Frage zu stellen, ob es eine Theorie der Kunst überhaupt geben kann. Dieser Frage 

widmet er sich in seinem Aufsatz »The Pathos of Theory: Laokoon Revisited«, 

erschienen in: Ingeborg Hoesterey/Ulrich Weistein: Intertextuality: German Literature 

and Visual Art from the Renaissance to the Twentieth Century. – Columbia: Camden 

House 1993, 47-63. Wellbery kommt hier noch einmal auf seine Laokoon-Lektüre zu-

rück unter dem Aspekt des Ringens um eine Grenze – Grenze dabei als etwas 

betrachtet, das erst erarbeitet werden muss. In diesem Erarbeiten gewinnt die Theorie 

die Oberhand: sie untergräbt um ihrer selbst Willen die Autorität der Regel der 

Schönheit. Die Schönheit ist dabei nicht die mütterliche Seite der körperlichen Schön-

heit, sondern die väterliche Seite der künstlerischen Bildung hin zur Schönheit: zum 

schönen, menschlichen, moralischen Subjekt, vgl. 56f. Siehe dazu auch Fußnote 33.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

Welt, in der die Malerei verhaftet bleibt12 und ermöglicht so eine nähere Be-
trachtung, die gleichzeitig für eine größere Künstlichkeit – für eine größere 
Kunst steht. Die intuitive Erkenntnis ist damit wesentlich gebunden an die Spra-
che – und doch erschöpft sie sich prägnanter Weise in ihr nicht. Die Sprache 
weist in der intuitiven Erkenntnis über sich selbst hinaus: der Leser versteht et-
was, das hinter der Sprache liegt. Damit wird die intuitive Erkenntnis ganz klar 
in den Raum der geistigen Fähigkeiten gelegt. Sie bezieht sich nicht auf ein un-
deutliches Bauchgefühl oder eine dumpfe Ahnung: im Gegenteil, die intuitive 
Erkenntnis ist eine klare Erkenntnis, die intellektuell ist, ohne sich in der Spra-
che zu erschöpfen. Sie beschränkt sich auch nicht auf das gesprochene Wort, 
sondern wird angereichert – besonders wenn Lessing dann später über das Thea-
ter spricht – durch Gestik und Mimik des Schauspielers. Sie ist ein Verständnis 
von Handlung und Charakteren, das sprachlich im Stück nicht explizit wird, 
sondern implizit bleibt. Sie ist ganz wesentlich für Lessings Theorie von Furcht 
und Mitleid, die im Kapitel 3.1. anhand seiner Philoktet-Deutung in der Ham-

burgischen Dramaturgie ausgeführt wird. 
 Interessant am Aufbau der Zeichentheorie ist dabei, wie Wellbery feststellt, 
dass Lessing beide Künste, die Malerei und die Poesie, unter dem gleichen As-
pekt befragt und einordnet: »the unity of painting and poetry is that both are mi-
metic arts.« (LL, 103) Damit hat er implizit die Regeln, die für die Malerei gel-
ten, auch angewandt auf die Poesie und so herausgestellt, dass die Poesie ei-
gentlich die bessere Malerei ist: »As narrative, it provides a sort of moving, ideal 
painting, the illusion of a developing action.« (LL, 227)13 Ob der angestrebte Pri-
matwechsel von der Malerei zur Dichtung so überzeugend gelingt, bleibt dabei 
fragwürdig. Lessing begründet ihn mit der Überlegenheit der willkürlichen Zei-
chen gegenüber den natürlichen. Wellberys Argument aber, dass er damit 
implizit die Poesie der Malerei unterstellt, überzeugt vor allem unter dem Aspekt 

                                                   
          

12  »As verbal discourse, that is, as communication via arbitrary signs, poetry has elimi-

nated the restricting effects of wordliness (e.g. dense syntax, materiality, restriction to 

perceptual contents, full determinateness of content units, existential presence) charac-

teritic of the plastic arts.« (LL, 201) 

13  Später, so Wellbery, verändert sich die ästhetische Theorie Lessings. Die Dichtung, 

als bisher höchste Kunst, wird überholt durch das Theater, das durch seine körperliche 

Präsenz ein ganz anderes Verhältnis hat zu willkürlichen und natürlichen Zeichen. In 

der Handlung werden hier die Zeichen zu natürlichen: »The poem no longer tries to 

embody a reality from which it is separate, as in narrative. Perfect mimesis is not the 

imitation of an object or action, it is the action itself.« (LL, 227)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 69

der Lessingschen Bewertung: Da die oberste Kategorie die sinnliche Anschau-
ung ist, erscheint die bildende Kunst als eine Art Ursprungskunst, die durch die 
Poesie weiterentwickelt und zu ihrer Blüte getrieben wird. Zwar arbeitet die 
Dichtung dabei mit anderen Zeichen, diese simulieren aber im Endeffekt nur die 
Wirkung der natürlichen Zeichen und überbieten sie gleichzeitig in dieser Simu-
lation selbst. Die Poesie ist damit zwar den bildenden Künsten überlegen, wird 
aber an Kriterien gemessen, die sie nicht selbst festgelegt und geprägt hat, son-
dern die sich aus Malerei und Bildhauerei ableiten. In dieser Hinsicht ist sie den 
anderen Künsten, die regelsetzend verstanden zu sein scheinen, nachgeordnet. 
Während Skulpturen und Gemälde so nach ihren eigenen Maßstäben beurteilt 
werden, müssen sich Gedichte und Prosa nach fremden Maßstäben richten. Ihre 
Eigenheit bilden sie nur vor dem Hintergrund der bestehenden anderen, die inso-
fern eine größere Eigenständigkeit besitzen.  
 Für Lessing ist dieser Punkt allerdings abschließend geklärt: den Primat-
wechsel versteht er als vollzogen, die Dichtung der bildenden Kunst als haus-
hoch überlegen. Denn sie kann Dinge, Situationen und Gefühle zur Darstellung 
bringen, die die Mittel von Malerei und Bildhauerei überschreiten. Dichtung ist 
in der Lage, Zeitfolgen (Handlungen), komplexe Sinnverläufe (mehrere Hand-
lungen in einem Plot), so wie Hässliches und Furchterregendes zur ästhetischen 
Anschauung zu bringen. Bei all dem bewahrt sie aufgrund ihrer zeichentheoreti-
schen Beschaffenheit größere Distanz, als es die bildenden Künste können und 
ermöglicht so ein größeres Vergnügen (und größeren Nutzen) in der Rezeption 
durch die Zuschauenden.  
 Die Wahrung der Distanz ist dabei ein ganz wesentlicher Punkt: die intuitive 
Erkenntnis stellt sich nicht in der einfachen Identifikation mit dem Helden ein, 
sondern im Perspektivenwechsel: in der Identifikation aus der Distanz, in der ich 
Gemeinsamkeiten mit dem dargestellten Helden erkenne. Diese gesteigerte Fä-
higkeit der Distanzierung gründet sich darin, dass die Poesie abstrakter ist als die 
bildende Kunst. In der Poesie können Handlungsabfolgen erzählt werden, ein 
Bericht kann eine lange Zeitspanne umfassen, gewisse Sachen auslassen, auf an-
dere größeren Wert legen und sie ausführlicher berichten. Das »moving 
painting« bewegt sich in der Zeit und ermöglicht damit die Vorstellung, die die 
willkürlichen Zeichen zu natürlichen werden lässt. In diesem Prozess findet eine 
Versinnlichung statt, die niemals so sinnlich wird, dass sie Ekel oder Abscheu 
hervorruft (d.h. wenn sie so sinnlich wird, ist es schlechte Dichtung). Vor dem 
inneren Auge des Betrachters entsteht also eine Anschauung, die als sinnlich be-
griffen wird, die aber weniger präsent ist als zum Beispiel eine Skulptur. Die 
Sinnlichkeit vergeht in der Zeit, ihre bewegten Bilder entstehen und verschwin-
den und entsinnlichen so gleichzeitig das Gezeigte. Damit wird die Dichtung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dazu fähig, auch Unangenehmes zu thematisieren, da es nicht als Standbild vor 
dem Auge des Betrachters stehen bleibt, sondern in der Zeit seinen eigenen Au-
genblick hat, um dann zu vergehen und neuen Geschehnissen Platz zu machen.  
 Vor dem inneren Auge des Lesers oder Zuhörers bleibt der Held wandelbar, 
Hässlichkeit wird so nicht zu einem feststehenden Bild, sondern vergeht in der 
Aktion. Sie macht deswegen einen weniger großen Eindruck, weil sie weniger 
sinnlich ist, als eine bildliche Darstellung es wäre. Sie ist ein Gedanke, der von 
einem nächsten gefolgt wird und in ihrer Reihenfolge, in ihrem Zusammenhang 
gewinnen sie für den Leser an Bedeutung, nicht in ihrer einzelnen Präsenz. Die 
Vorstellungskraft ist in der Dichtung viel mehr in Bewegung, als sie es in der 
Rezeption eines Bildes oder einer Skulptur ist. Sie ist es auch, die die Verwand-
lung von willkürlichen in natürliche Zeichen mitvollzieht. Der Prozess der Ver-
wandlung lebt allein von ihrer Beweglichkeit, von der Nicht-Festgelegtheit. Die 
Hauptfigur kann immer wieder neu und immer wieder anders angeschaut wer-
den, entsteht in jedem Augenblick der fortlaufenden Handlung erneut. Um den 
Unterschied zu verdeutlichen, möchte ich ein Beispiel verwenden, das Lessing 
benutzt, um die Gleichrangigkeit der Darstellung von Schönheit in Malerei und 
Dichtung zu zeigen: die Figur der Helena. Lessing schildert im XXII. Stück wie 
Homer Helenas Schönheit veranschaulicht, indem er nicht den Fehler macht, sie 
zu beschreiben, sondern ihre Wirkung auf die anwesenden und von ihr entzück-
ten Greise darlegt. Dem Zuhörer wird so deutlich, dass eine außerordentliche 
Schönheit den Raum betritt, ohne diese genau zu bezeichnen. In die Entzücktheit 
der Greise kann jeder die höchste Schönheit hineinlegen. 
 Der »eigentliche Gegenstand der Poesie« (Laokoon, XVI. Stück, 116) ist für 
Lessing deswegen auch nicht die Beschreibung, sondern die Handlung. Ziel des 
Dichters ist es dabei nicht, sich seinem Leser gegenüber bloß verständlich aus-
zudrücken, sondern »er will die Ideen, die er in uns erwecket, so lebhaft machen, 
daß wir in der Geschwindigkeit die wahren sinnlichen Eindrücke ihrer Gegen-
stände zu empfinden glauben, und in diesem Augenblicke der Täuschung uns der 
Mittel, die er dazu anwendet, seiner Worte, bewußt zu sein aufhören.« (Laokoon, 
XVII. Stück, 124) Hinter der Vorstellung verschwinden also Zeichen und Worte 
und nur das imaginierte Objekt bleibt vor dem inneren Auge des Zuschauers in 
einer Deutlichkeit stehen, die die Malerei nicht erreichen kann und die Wellbery 
mit der intuitiven Erkenntnis zu beschreiben versucht. Lessing geht es hier nicht 
um eine detailgetreue Wirklichkeitsabbildung, sondern um eine Erkenntnis, die 
spezifisch ästhetisch ist und sich auf Wesen und Zusammenhänge der in der äs-
thetischen Betrachtung befindlichen Objekte richtet. Der genau beschreibende 
Dichter würde nur »viel Imagination ohne allen Nutzen« (Laokoon, XVIII. 
Stück, 30) verschwenden.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 71 

 
 

 Für die Kunst überhaupt gilt, darauf macht Monika Schrader aufmerksam, im 
Unterschied zu Winckelmann, dass hier nicht das Ideal sichtbar werden soll, 
sondern die wahre Empfindung.14 Der Begriff »wahre Empfindung« würde dabei 
falsch verstanden, begriffe man ihn als Ausdruck für ein körperliches Gescheh-
nis. Lessing geht es nicht um ein sinnliches Erlebnis, er versteht unter Em-
pfindung einen geistigen Akt: die wahre Empfindung ist eine intellektuelle 
Leistung, die aber auch im Begriff Vernunftleistung nicht aufgeht. Sie stellt sich 
ein durch die intuitive Erkenntnis: Im Kunstgenuss werden die Empfindungen, 
die Affekte geschult und von ihrer Körperlichkeit entbunden.   
 Die Empfindungen regen sich dabei in der Vorstellung des Rezipienten. Die 
Aufgabe des Kunstwerks ist es, das Vorstellungsvermögen möglichst reichhaltig 
zu beflügeln. Das kann sowohl durch ein gelungenes Bild passieren, denn die 
Malerei »allein, [kann] körperliche Schönheit nachahmen« (Laokoon, XX. 
Stück, 144) als auch durch eine gelungene Andeutung in der Poesie, durch die 
»Schönheit in Bewegung« (Laokoon, XXI. Stück, 155), den Reiz. Der fällt in 
den Fachbereich des Dichters. Das Aufblitzen eines Lächelns, das Sichtbarwer-
den eines Grübchens, die Bewegung des Gewandes – all das lässt sich, so 
Lessing, in der Malerei nicht zeigen.  
 Genauso wie die Schönheit muss auch die Hässlichkeit mit einem Blick er-
fassbar sein. Da aber das Hässliche in der Kunst abgemildert werden muss, kann 
es, anders als die Schönheit, Thema in der Poesie sein. Denn durch die schritt-
weise Schilderung geht das Abstoßende daran verloren und zurück bleibt nur ein 
Eindruck des Hässlichen. Dieser bewirkt eine vermischte Empfindung. Als Bei-
spiele dafür führt Lessing das Lächerliche und das Schreckliche an (vgl. 
Laokoon, XXIII. Stück). So wie aber die Malerei prädestiniert dafür ist, Schön-
heit zu zeigen, so kann sie die gleichen handwerklichen Mittel auch nutzen, um 
Hässlichkeit darzustellen, aber: »die Malerei, als schöne Kunst, will sie nicht 
ausdrücken« (Laokoon, XXIV. Stück, 169). 
 Die zeichentheoretischen Möglichkeiten der einzelnen Künste zeigen, so 
Lessing: die Poesie ist der Malerei überlegen. Sie ist die »weitere Kunst« (Lao-
koon, VIII. Stück, 79), sie kann Schönheiten zeigen, die die Malerei nicht zeigen 
kann, denn der Dichter hat dem Maler und dem Bildhauer eines voraus: er kann 
negative Züge mit positiven mischen, er kann den wütenden Gott mit verzerrtem 
Gesicht beschreiben oder dem Bacchus Hörner aufsetzten,15 ohne das gesamte 

                                                             
14  gl.: Monika Schrader: Laokoon – »eine vollkommene Regel der Kunst«, 59. 

15  Die aus der Antike erhaltenen Bacchusskulpturen mit Hörnern erklärt Lessing damit, 

dass sie zur Verehrung im Tempel dienten und die Hörner als Ausdruck des Charak-

ters vom Künstler nicht weggelassen werden konnten.    

V

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bild damit zu dominieren und ins Hässliche zu ziehen. Vielmehr entwirft er mit 
diesen Beschreibungen ein Rund-Um-Bild, in dem er »zwei Erscheinungen in 
eine« (Laokoon, VIII. Stück, 83) bringt und so die Vorstellung des Lesers zu-
sätzlich beflügelt. Ein weiterer poetischer Vorzug ist, dass in der Dichtung 
Wesen beschrieben werden können, die unsichtbar sind, während in der Malerei 
alles sichtbar gemacht werden muss, sogar auf »einerlei Art sichtbar« (Laokoon, 
XII. Stück, 102). Unsichtbares lässt sich in der sinnlichen Abbildung schlicht-
weg nicht darstellen, Versuche scheitern an Verwirrung und Unverständlichkeit. 
All diese zeichentheoretischen Vorteile begründen den Primatwechsel weg von 
der Malerei, hin zur Poesie. Mit ihren willkürlichen Zeichen, die sich im Verlau-
fe des Vorstellungsprozesses in natürliche Zeichen verwandeln und so die Worte 
hinter der Betrachtung des ästhetischen Objekts verschwinden lassen, richtet sie 
sich an mehr als die bloße sinnliche Vorstellungskraft oder verstandesmäßige 
Erkenntnis: die Poesie will die intuitive Erkenntnis der Ganzheitlichkeit, des Zu-
sammenhangs ermöglichen, die, eigentlich göttlich, durch nichts anderes als 
durch die Kunst erreicht werden kann. 

MIT DEN GRIECHEN GEGEN WINCKELMANN

Die Zeichentheorie untermauert dabei aber auch ein anderes Argument Lessings. 
Er will Winckelmanns kultursoziologische Behauptungen über das Zusammen-
spiel der heldenhaften Griechen und der schönen Kunst umkehren. Unter seiner 
Feder wird so in Windeseile aus den tapferen, beherrschten, fröhlichen, ehren-
werten Griechen, die in ihrer Vorbildlichkeit auch immer ein klein wenig dumm 
wirken, ein Volk von tränenüberströmten und schreienden, leidenschaftlichen 
Kämpfern und Kriegern, die sich hart aber herzlich durchs Leben schlagen, und 
in ihrer neuen, empfindsamen Vorbildlichkeit noch immer etwas dumm wirken. 
Lessings Polemik gründet dabei nicht in einem wirklichen Interesse an histori-
schen Tatsachen, vielmehr begründet es sich in seiner Auffassung von Ästhetik, 
die der Winkelmanns widerspricht. Die Frage ist dabei, ob eine Skulptur über-
haupt die Möglichkeiten bietet, einen moralischen Anspruch zu formulieren. 
Während Winckelmann das klar bejaht, verwirft Lessing diese Aussage katego-
risch. Getarnt unter altphilologischen Betrachtungen, die sich an Lessings Ver-
gil- und Homer-Lektüren entlang hangeln und dort vorwiegend Helden finden, 
die sich ihrer Tränen nie schämen und sich trotzdem durch Tapferkeit und Mut 
auszeichnen, verficht Lessing die ästhetische Überlegenheit der Poesie gegen-
über der Malerei auch hier unbeirrt.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 73

 Winckelmann sieht den standhaltenden Griechen, der aus ethischen Grund-
sätzen sein Leiden schweigend erträgt und damit seine schöne Seele offenbart.16

Eine schöne Seele attestiert auch Lessing den Griechen, im Gegensatz zu den 
Vorfahren der Deutschen: »Alle Schmerzen verbeißen, dem Streiche des Todes 
mit unverwandtem Auge entgegensehen, unter den Bissen der Nattern lachend 
sterben, weder seine Sünde noch den Verlust seines liebsten Freundes beweinen, 
sind Züge des alten nordischen Heldentums.« (Laokoon, I. Stück, 19f.) Dieses 
affektunterdrückende Verhalten kann zwar Bewunderung wecken, doch die »ist 
ein kalter Affekt« (Laokoon, I. Stück, 21), der nur zu »untätige[m] Staunen« 
(ebd.) führt. Derjenige aber, der dem Kunstwerk untätig gegenüber bleibt, ver-
passt zweierlei: zum einen die wärmende Leidenschaft und zum anderen die 
erkenntnisreiche Vorstellung. Deshalb kommt Lessing zu dem Schluss: »Alles 
Stoische ist untheatralisch« (Laokoon, I. Stück, 21). Das ist der Knackpunkt von 
Lessings Winckelmannkritik: »in the elevation of noble simplicity and quiet 
grandeur in the face of suffering to the level of an ethical-anthropological ideal 
Lessing smells the rat of stoicism, which is to say, of a courtly-aristocratic value-
system.«17 Was Lessing dabei Winckelmann eigentlich vorwirft, ist die Un-
gleichheit, die hier hereinkommt: den »hierarchical response of admiration«,18

die den dargestellten Helden unerreichbar macht.  
 Diesem kalten Affekt der Bewunderung will Lessing nun den warmen des 
Mitleids entgegenstellen. Der ist im Gegensatz dazu »horizontal and identificato-
ry, is, in fact, nothing other than the immediate coming-to-awareness within me 
of my solidarity with human kind.«19 Die Skulptur ist aber aufgrund ihrer Zei-
chenbeschaffenheit – und da stimmen Lessing und Winckelmann überein – nicht 
dazu in der Lage, Laokoon als Schreienden darzustellen. Die bildenden Künste, 
schließt Lessing, sind somit nicht das geeignete Medium, eine schöne Seele zu 
zeigen: »The painter’s eye is amoral. It judges the world according to external 

                                                             
16  Im Folgenden bildet dabei, wenn sie nicht ausdrücklich gekennzeichnet ist, nicht mei-

ne Winckelmann-Interpretation die Basis für die Aufarbeitung von Lessings Argu-

mentation, sondern seine eigene, die, wie ich weiter unten auseinandersetzen werde, 

an einigen Stellen meiner Ansicht nach zu kurz greift. 

17  David Wellbery: »Laokoon Revisited«, 53.  

18  Ebd. 

19  Ebd. Wellbery weiter: »I need not recall here that sympathy, be it as the pitié of Rous-

seau or the moral sense of Hutcheson, is the central anthropological value of the 

Enlightenment and that its function is precisly to guarantee, within the realm of nature 

and wihtout the intervention of an arbitrary act of sovereignty, the possibility of an 

ethical human community.«   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

beauty and ugliness and is unable to penetrate to the inner qualities of men.« 
(LL, 163) Winckelmanns entscheidender Fehler in Lessings Augen ist diese Ver-
wechslung zwischen Können und Aufgaben der Künste. »Winckelmann takes 
the physical beauty of the statue out of its properly aesthetic sphere and trans-
forms it under the terms noble simplicity and quiet grandeur, into a norm of spi-
ritual attitude«, beschreibt Wellbery die unterschiedlichen Vorgehensweisen und 
Lessings Kritik daran: »Lessing cannot accept this move because physical beau-
ty is for him a supreme value only within the narrowly circumscribed limits of 
the plastic arts.« (LL, 164) 
 Die Gefühlsäußerung hingegen ist in der Poesie möglich, sie reißt den Beob-
achter mit sich, zieht ihn in ihren Bann. Denn im Schrei geschieht »der leidenden 
Natur ihr Recht« (Laokoon, 9), die Hingabe an den Schmerz und seinen Aus-
druck tut dem Charakter keinen Abbruch: »Schreien ist der natürliche Ausdruck 
des körperlichen Schmerzes.« (Laokoon, 9). Dieses Fortgerissenwerden ist dabei 
nicht als sinnliches zu verstehen, sondern als in der durch die willkürlichen Zei-
chen ermöglichten Abstraktheit, die dem Ekel vorbeugt, geschehendes. In dem 
Moment, in dem die Worte hinter der Vorstellung verblassen, wird der Schrei zu 
einem natürlichen Ausdruck, der für Lessing beinhaltet, seine Menschlichkeit zu 
akzeptieren, wie der antike Grieche es vorbildlich vorlebte: »Er fühlte und furch-
te sich; er äußerte seine Schmerzen und seinen Kummer; er schämte sich keiner 
der menschlichen Schwachheiten; keine mußte ihn aber auf dem Wege nach Eh-
re, und von der Erfüllung seiner Pflicht zurückhalten.« (Laokoon, I. Stück, 20)20

Diese Entsinnlichung ermöglicht erst die Distanz, in der das Mitleid, das im 
zweiten Lessing-Kapitel im Mittelpunkt stehen soll, erwachen kann. Moralische 
Wirkung kann damit wesentlich besser durch die Poesie als durch die bildende 
Kunst erzielt werden.  

                                                             
20  Solch südeuropäische Heldenmütigkeit findet sich auch noch im Jahr 2008, wie die 

Geschehnisse rund um die Vertrauensabstimmung des italienischen Ministerpräsiden-

ten Romano Prodi im Senat zeigen: »Die Vertrauensdebatte im Senat wurde von 

einem schweren Zwischenfall überschattet: Stefano Cusumano aus der Partei des Ex-

Justizministers hatte es gewagt, trotz Mastellas Vorgaben dem Regierungschef das 

Vertrauen zuzusichern. Da stürzte sein Fraktionschef auf ihn zu, spuckte ihm ins Ge-

sicht, beschimpfte ihn als ›Schwuler! Verräter! Hanswurst!‹, und machte mit der Hand 

das Zeichen einer Pistole. Cusumano brach in Tränen aus und fiel in Ohnmacht. Zum 

Zeitpunkt der Abstimmung indes war er wieder auf den Beinen und votierte für Pro-

di.« (Paul Kreiner: »Berlusconi ante portas«; Tagesspiegel, 25. Januar 2008, 64. 

Jahrgang) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 75

 Doch nicht nur ästhetisch grenzt sich Lessing hier von Winkelmann ab, er 
vertritt auch ein anderes moralisches Ideal. Bei ihm zeichnet sich nicht der 
gleichmütig ertragende Stoiker aus, sondern der menschliche Held: mutig kann 
auch der sein, der Gefühle zulässt und seine Menschlichkeit nicht unterdrückt: 
»der gesittete Grieche [kann] zugleich weinen und tapfer« (Laokoon, I. Stück, 
21) sein. Lessings Liebe zu den Griechen stützt sich damit auf andere Argumente 
als die Winckelmanns. Bei beiden haben sie Vorbildcharakter, aber aus ganz un-
terschiedlichen Gründen. Während für Winckelmann das Aushalten des Schmer-
zes und das Halten der Contenance im Vordergrund stehen, weist Lessing all das 
als Oberflächlichkeiten zurück. Für ihn sind die Griechen gerade deshalb vor-
bildlich, weil sie einen Umgang mit Schmerz und Leid gefunden haben, der dem 
Menschsein entspricht: Schmerz und Leid werden nicht aus dem Leben ver-
drängt, sondern als Teil des Lebens angenommen. Sie sind nichts mehr, wofür 
man sich schämen muss, im Gegenteil, sie können zur Quelle von Kraft und Mut 
werden. Ihr Ertragen gereicht den Einzelnen zur Ehre und lässt ihre Taten noch 
größer erscheinen. Das Große an ihnen ist dabei, dass es Taten sind, die aus dem 
Leben selbst kommen, nicht aus einer heldenhaft-göttlichen Geschichte, in der 
Handlungen ohnehin keine Konsequenzen für das Leben haben. Hier ist die 
Handlung eingebettet in die Lebensgeschichte des Helden – und gerade durch 
das Schmerzhafte dieser Geschichte gewinnt sie. 

  

EIN BEISPIEL: LAOKOON 

Trotz dieser Argumentation sieht auch Lessing den Laokoon in der Skulptur 
nicht schreien, sondern seufzen. Diese Abmilderung des Schreis ist dabei ästhe-
tisch gefordert, nicht ethisch. Ein schreiender Laokoon hätte als Skulptur 
schlichtweg nicht ausgesehen, meint Lessing: »man reiße dem Laokoon in Ge-
danken nur den Mund auf, und urteile. Man lasse ihn schreien, und sehe. Es war 
eine Bildung, die Mitleid einflößte, weil sie Schönheit und Schmerz zugleich 
zeigte; nun ist es eine häßliche, eine abscheuliche Bildung geworden«. (Laoko-
on, II. Stück, 29) Der Grund für Laokoons Schweigen ist nicht, wie bei Win-
ckelmann, ethisch motiviert, sondern ästhetisch: das »auf ekelhafte Weise« 
(ebd.) verstellte Gesicht ist nicht zumutbar.21 Denn der Ekel haftet am Zuschau-

                                                             
21  Für Schopenhauer liegt hier Lessings Schwäche: nicht die Hässlichkeit ist es, die eine 

schreiende Laokoonskulptur verbieten würde, sondern die Stummheit, das verkennt 

Lessing, der mit seiner Affektenlehre eigentlich sehr aufgeschlossen für dieses Argu-

ment sein müsste: »Ich kann nicht umhin, mich zu verwundern, daß so nachdenkende 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

er, er ist das genaue Gegenteil der Schönheit, er ist eine »non-sublatable (›unauf-
hebbare‹) sensation, and it is for this reason that objects that arouse in us the 
response of disgust cannot be rendered in beautiful representations, for beauty is, 
[…] the ›Aufhebung‹ (sublation) of sensuousness«.22 Das heißt in der Folge, dass 
das Mitleid, das meine Identifikation mit dem anderen fördert, im Ekel verkehrt 
wird in eine Nicht-Identifikation: dabei erkenne ich mich immer noch im ande-
ren wieder, was die Situation noch verschlimmert, denn dann führt der Ekel zu 
einer »non-identity with myself.«23 

                                                                                                                                  
und scharfsichtige Männer mühsam unzulängliche Gründe aus der Ferne herbeiziehen, 

psychologische, ja physiologische Argumente ergreifen, um eine Sache zu erklären, 

deren Grund ganz nahe liegt und dem Unbefangenen gleich offenbar ist, – und beson-

ders daß Lessing, welcher der richtigen Erkenntnis so nahe kam, dennoch den 

eigentlichen Punkt keineswegs getroffen hat. Vor aller psychologischen und physiolo-

gischen Untersuchung, ob Laokoon in seiner Lage schreien wird oder nicht, welches 

ich übrigens ganz und gar bejahen würde, ist in Hinsicht auf die Gruppe zu entschei-

den, daß das Schreien in ihr nicht dargestellt werden durfte, allein aus dem Grunde, 

weil die Darstellung desselben gänzlich außer dem Gebiete der Skulptur liegt. Man 

konnte nicht aus Marmor einen schreienden Laokoon hervorbringen, sondern nur ei-

nen den Mund aufreißenden und zu schreien sich fruchtlos bemühenden, einen Lao-

koon, dem die Stimme im Halse stecken geblieben, vox faucibus haesit. Das Wesen, 

und folglich auch die Wirkung des Schreiens auf den Zuschauer, liegt ganz allein im 

Laut, nicht im Mundaufsperren.« Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vor-

stellung, Bd. 1, Drittes Buch, §46, 303f. 

22  David Wellbery: »Laokoon Revisited«, 54f. 

23  Ebd. Wellbery geht sogar noch weiter und liest in Lessings Abneigung gegen den 

weitgeöffneten Mund eines schreienden Laokoons die Abneigung gegen die Mutter, 

die uns geboren hat, hinein. Wellbery zeigt damit nicht nur eine Frauenfeindlichkeit 

der Aufklärung, sondern auch die ganze Körperfeindlichkeit derjenigen, die sich aus 

dem Geiste geboren betrachten wollen: »›Ekel‹ – that response which blocks my ›Mit-

leid‹ and thereby makes it impossible for me to intend myself as human subject, as 

species subject – is horror vis-a-vis my natural birth. […] The Father and his sons, ex-

tricating themselves from the material-sensuous constriction of the repulsive, the 

poisonous, the sin-laden, and establishing themselves as beautiful subjects, as subjects 

of humanity grounded in ›Mitleid‹: is this perhaps the drama that Lessing sees in the 

Laokoon statue? Is the Mother the ›ekelhafte Schlange‹ (repulsive snake) who, in 

bearing me, threatens to choke and strangle me? And ›die bloße weite Öffnung des 

Mundes‹: is it perhaps the scream – the Mother’s scream, the infant’s scream – of na-

ural birth?« 56f.  t

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 77

 Die Stärke der bildenden Kunst ist es, die Schönheit des einzelnen Augen-
blicks und des einzelnen Körpers ansichtig werden zu lassen, eine Handlung 
kann sie nur andeuten, indem die Körper auf eine bestimmte Weise angeordnet 
werden. Aufgrund dieser Einschränkung muss die Malerei den fruchtbarsten Au-
genblick der Handlung wählen, weil dieser am meisten über die Handlung selbst 
erzählt und so der Vorstellung den größten Spielraum gibt: »Mit der Konzeption 
des fruchtbaren Augenblicks entwirft Lessing Regeln der Affektdarstellung in 
der bildenden Kunst«, schreibt Monika Schrader, wobei nicht die Schönheit das 
leitende Kriterium ist, sondern die »Funktion der Kunst als Affektbildung«.24

Der fruchtbare Augenblick zeichnet sich dann auch dadurch aus, dass er viel 
Spielraum für die Einbildungskraft lässt: »Je mehr wir sehen, desto mehr müssen 
wir hinzu denken können. Je mehr wir darzu denken, desto mehr müssen wir zu 
sehen glauben.« (Laokoon, III. Stück, 32) Bei einem aufgerissenen Mund nun ist 
der fruchtbare Moment verstrichen. Es gibt keine Steigerung mehr, hier wird der 
größte Schmerz durchlitten, das Gesicht kann sich nicht noch mehr verzerren: 
»Wenn Laokoon also seufzet, so kann ihn die Einbildungskraft schreien hören; 
wenn er aber schreiet, so kann sie von dieser Vorstellung weder eine Stufe hö-
her, noch eine Stufe tiefer steigen, ohne ihn in einem leidlichern, folglich 
uninteressantern Zustande zu erblicken.« (Laokoon, III. Stück, 32)  
 Durch das Bannen eines so vergänglichen Moments geschieht aber nach Les-
sing noch etwas anderes: der Moment selbst wird lächerlich: der Schrei wird zu 
»weibischem Unvermögen, zu kindischer Unleidlichkeit« (Laokoon, III. Stück, 
33) – und damit: unerträglich. Maler oder Bildhauer arbeiten in einer ausdrucks-
beschränkten Kunst, die ihnen bestimmte Formen aufnötigt und bestimmte 
Motive diktiert. Freier ist da, so Lessing, der Poet. Er ist nicht beschränkt auf ei-
nen Moment, sondern kann jede Handlung von Anfang bis Ende erzählen, ja 
sogar verschiedene Handlungen ineinander verknüpfen. In der Aeneis ist es Ver-
gil deswegen möglich gewesen, aufs Schrecklichste Laokoons Schreien zu be-
schreiben, denn der Leser kennt Laokoon bereits als »den vorsichtigsten Patri-
oten, als den wärmsten Vater« (Laokoon, IV. Stück, 36). Laokoons Schrei be-
kommt, eingebettet in seine Lebensgeschichte und verknüpft mit dem Schicksal 
Trojas, einen anderen Klang: »Wir beziehen sein Schreien nicht auf seinen Cha-

                                                             
24  Monika Schrader: Laokoon – »eine vollkommene Regel der Kunst,« 77f. Dieser Punkt 

ist essentiell für Lessings ganze Kunstkonzeption: »Die differenten Strukturmerkmale 

der Künste sind sowohl unter dem Aspekt ästhetischer Motivierung verglichen, wie 

unter dem anthropologischen Gesichtspunkt der durch die ästhetischen Strukturen je-

weils erzeugten ›Vollkommenheit‹ von Vorstellungen und Empfindungen.« Ebd., 69.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

rakter, sondern lediglich auf sein unerträgliches Leiden.« (Laokoon, IV. Stück, 
36)   
 Die Laokoongruppe jedoch trifft nach Lessings Meinung genau diesen 
fruchtbaren Augenblick. Sie verrät nicht zu viel und zeigt nicht zu wenig: »Är-
me, durch die Ringe der Schlangen fest an den Körper geschlossen, würden 
Frost und Tod über die ganze Gruppe verbreitet haben. Also sehen wir sie, an 
der Hauptfigur so wohl als an den Nebenfiguren, in völliger Tätigkeit, und da am 
meisten beschäftiget, wo gegenwärtig der heftigste Schmerz ist.« (Laokoon, V. 
Stück, 55f.) Vater und Söhne sind in Bewegung, sie leisten Widerstand und ver-
suchen, ihr Schicksal noch einmal abzuwenden. In der Skulptur ist diese Szene 
dabei ganz anders beschrieben als in der Aeneis, wie Lessing zur Untermauerung 
seiner Zeichentheorie zeigt: »Virgil läßt die Schlangen doppelt um den Leib und 
doppelt um den Hals des Laokoon sich winden, und hoch mit ihren Köpfen über 
ihn hinausragen. Bis medium amplexi, bis collo squamea circum / Terga dati, 
superant capite et cervicibus altis.« (Laokoon, V. Stück, 56)25 Laokoon ver-
schwindet in dieser Beschreibung nahezu unter den Schlangen, dennoch spornt 
sie das Vorstellungsvermögen der Zuhörer an, lässt die Szene vor ihrem inneren 
Auge lebendig werden. Ein vollkommen von Schlangen umwundener und be-
deckter Laokoon wäre in der Skulptur hingegen ein Grauen. Denn der Schmerz, 
der ja das Mitleid erregen soll, würde so unsichtbar bleiben. Damit das möglich 
wird, muss der Oberkörper des Priesters frei bleiben, die Muskeln müssen sicht-
bar sein, die völlige Umwindung durch die Schlangen jedoch »würden den 
ganzen Leib verdeckt haben, und jene schmerzliche Einziehung des Unterleibes, 
welche so sehr ausdrückend ist, würde unsichtbar geblieben sein.« (Laokoon, V. 
Stück, 56) In der Skulptur sind die Schlangenkörper perfekt platziert. Indem sie 
sich um die Beine winden, verdecken sie das wesentliche Muskelspiel nicht, er-
regen aber zugleich »die Idee der gehemmten Flucht und einer Art von Un-
beweglichkeit, die der künstlichen Fortdauer des nemlichen Zustandes sehr 
vorteilhaft ist.« (Laokoon, V. Stück, 57) 
 Die Wahl des Augenblicks ist auch ausschlaggebend für das Interesse, das 
der Betrachter dem Kunstwerk entgegenbringen wird. Wie Winckelmann ver-
langt Lessing, dass es mit »dem ersten Blicke« (Laokoon, XI. Stück, 99) 
erfassbar sein muss, da in diesem Moment die größte Wirkung von ihm ausgeht. 
Ein Bild oder eine Skulptur, die auf den ersten Blick nicht reizvoll wirkt und 
längeres Hinsehen oder Nachdenken erfordert, wirkt, so Lessing, auf den Be-

                                                             
25  »[S]chon haben zweimal sie ihn in der Mitte umschlungen, zweimal um seinen Hals 

die schuppigen Rücken gewunden und ragen empor über ihn mit ihren Köpfen und 

gestreckten Nacken.« (Aeneis, 2. Buch, V. 215) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 79

trachter »erkaltend« (Laokoon, XI. Stück, 100). Der Künstler bleibt unverständ-
lich und aus Rache verhärtet sich der Rezipient gegen den Ausdruck des Kunst-
werks, wird unempfindlich gegen jegliche Rührung. Die einzige Rettung für das 
schwerverständliche Werk wäre nun die Schönheit, denn diese könnte den Be-
trachter wieder versöhnen oder zumindest zu einem eingehenderen Studium 
reizen. Ist sie aber auch noch, wie Lessing schreibt, »dem Ausdrucke aufgeop-
fert« (ebd.), wird er nicht mehr länger verweilen: »was wir sehen, gefällt uns 
nicht, und was wir dabei denken sollen, wissen wir nicht.« (ebd.) 
 Während Winckelmann in seiner Laokoonbeschreibung vorauszusetzen 
scheint, dass die Geschichte des trojanischen Priesters bekannt ist, setzt Lessing 
das nicht voraus: Vom Publikum kann nicht erwartet werden, dass es so »gelehrt 
sein soll, wie der Kenner [es] aus seinen Büchern ist« (Laokoon, XI. Stück, 100). 
Das Kunstwerk muss für sich selbst sprechen und kann sich nur auf seine eigene 
Wirkung verlassen. Diese unterschiedlichen Ansprüche lassen sich darauf zu-
rückführen, dass Winckelmann und Lessing unterschiedliche Publiki vor Augen 
hatten, als sie ihre Theorien verfassten. Während Winckelmann ohnehin nur für 
eine Gelehrtenwelt arbeitet, der die Statuen und Skulpturen zu seiner Zeit einzig 
zugänglich sind, wendet sich Lessing bewusst mit aufklärerischem Interesse ei-
nem größeren Kreis zu, bei dem nicht von einer umfassenden Vorbildung auf 
geistesgeschichtlichem Gebiet auszugehen ist. Gemeinsam bleibt beiden Theore-
tikern jedoch eines: Sie betrachten Kunst beide als Lehrmittel für die ethisch-
ästhetische Erziehung. Bei beiden Betrachtungen steht dabei der Umgang mit 
dem Schmerz im Mittelpunkt. Sowohl Winckelmann als auch Lessing machen 
eines deutlich: Der Schmerz berührt den Betrachter mehr, als es die Schönheit 
täte. Denn er zeigt etwas, das den Betrachter in seiner Eigenschaft als Mensch 
anspricht: er zeigt etwas Menschliches. Die Schmerzdarstellung berührt uns, 
weil sie das Leben in seiner Zerbrechlichkeit zeigt: den Lauf des Lebens, dieses 
Auf und Ab mit Schicksalsschlägen und erfüllten Wünschen, mit enttäuschten 
Hoffnungen und ungeahnten Möglichkeiten. 
 Winckelmanns Interesse daran, die schöne Seele sichtbar werden zu lassen, 
beruht darauf, dass er so hinter die Alltäglichkeit schauen kann und das ist einzig 
in der Kunst möglich. Winckelmann entdeckt in der alltäglichen Welt lauter ver-
schobene und verloren gegangene Ideale (der Schönheit und der Tugend), die im 
künstlerischen Prozess sichtbar und damit erlebbar gemacht werden können. Er 
sieht so eine Welt hinter der Welt, die besser ist als unser Alltag und uns deswe-
gen durch genaues Betrachten und Studium zum Vorbild für die unsere gerei-
chen sollte. Damit zielt er nicht ab auf eine triviale Angleichung, einer Nach-
ahmung in der Wirklichkeit, damit eröffnet er vielmehr Handlungs- und Verhal-
tensperspektiven, die einen anderen Umgang mit dem alltäglichen unvoll-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

kommenen Leben ermöglichen. Die Theorie ist nicht so naiv, wie sie auf den er-
sten Blick scheinen mag. Denn sie unterstellt der Kunst eine spezifische Leis-
tung, sieht in ihr eine besondere Reflexionsform. Künstlerische Tätigkeit und 
Kunstgenuss bieten eine neue Reflexionsmöglichkeit. Erst aus ihnen heraus kön-
nen Schönheitsideale und vorbildliche Umgangsweisen entdeckt werden. Kunst 
ist der bessere Spiegel der Wirklichkeit, in dem das, was im Alltag verzerrt ist, 
klar und strukturiert wird. Der Reflexionsschritt ist dabei das Gewahrwerden des 
Umstands, dass das, was der Betrachter sieht, ein entzerrtes, ideales Bild der 
Wirklichkeit ist. Diese Erkenntnis wird bei Winckelmann dann nicht weiter re-
flektiert, es wird nicht in Frage gestellt, was da genau gezeigt wird und welchen 
Bezug es zur Wirklichkeit hat. Kunst bei Winckelmann leitet den Betrachter also 
nicht dazu an, anhand des Erlebten über sich selbst frei nachzudenken, sondern 
bietet die Erkenntnis einer angemessenen Verhaltensweise zur Übernahme an.  
 Lessings Subjektbegriff wird im dritten Kapitel noch ausführlicher anhand 
des menschlichen Helden und der Hamburgischen Dramaturgie behandelt, doch 
schon im Laokoon wird deutlich, dass Kunst für Lessing mehr ist, als eine bloße 
Vorbildlichkeit, die ohne weitere Reflexion ins eigene Leben übernommen wer-
den kann. In allererster Linie ist Kunst hier eine Erkenntnisform: in der Kunst, 
vorrangig natürlich in der Dichtung, wird die intuitive Erkenntnis ermöglicht, die 
etwas Göttliches hat, da sie Wesen und Zusammenhänge der Dinge sichtbar 
werden lässt. Intuitiv ist diese Erkenntnis dabei, weil sie nicht rein vernunftge-
mäß arbeitet, sondern über die gewöhnliche Vernunftleistung hinausreicht, 
indem sie uns mehr als intellektuell berührt. In der Einleitung schreibe ich, dass 
die intuitive Erkenntnis eine leibliche Erfahrung ist, dass mein Herzschlag hoch 
geht, wenn ich im Theater sitze: Lessing wäre diese Deutung zu sinnlich. Intuiti-
ve Erkenntnis versteht er als etwas Entsinnlichtes, eine leibliche Involvierung 
des Zuschauers würde er zurückweisen. Der Begriff der intuitiven Erkenntnis ist 
hier also zunächst in abgeschwächter Form sichtbar, sichtbar aber dennoch, weil 
er verweist auf eine nicht-vernünftige, nicht-sprachliche Erkenntnis, die in der 
Distanz zur Sinnlichkeit eines Kunstwerks auftaucht. Das ästhetische Ideal, das 
Lessing vorschwebt, ist bei aller Abstraktheit, bei aller formalen Gebundenheit 
keines, das sich durch eine rein vernunftgemäße Leistung entdecken ließe. Er ar-
gumentiert gezielt hin auf eine spezifisch ästhetische Erkenntnis, die auf mehr 
als nur Schönheit zielt. Der Gegenstand dieser Erkenntnis ist dabei – und das ist 
das Besondere und Herausragende an Lessing – das Leben selbst, das heldenhaf-
te Geschichten erzählt, ohne den Schmerz zu vergessen. Lessing entgöttlicht die 
Kunst und setzt damit Winckelmanns Gedanken fort. Beide sehen im Laokoon 
einen Menschenhelden, der Schönheit, Anmut und Stärke bewahrt im Angesicht 
des Unterganges. Hier geht es nicht um einen antiken Gott, für den auch der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ÄSTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWÜRDIG. LESSINGS LAOKOON | 81

Schmerz, der Tod letztendlich doch nur Spiel ist und der damit zu seiner eigenen 
Betroffenheit eine göttliche Distanz hat, hier geht es um einen Menschen, der zu 
seinem Körper und zur eigenen Erfahrung des Schmerzes zunächst mal keine 
Distanz hat und sich diese erst erarbeiten muss. Und dass für Winckelmann die 
Skulptur, für Lessing die Dichtung genau das einfängt, macht die Kunst zum Ob-
jekt der Erkenntnis und zum Vorbild. Die Vorbildhaftigkeit beruht, so verstehe 
ich beide, auf der Verletzlichkeit des Menschen. Es kommt darauf an, dass An-
mut, Schönheit, Würde im Angesicht von etwas behalten werden, in Laokoons 
Fall im Angesicht des Todes. Nicht die Tatsache allein, dass er schön, würdevoll 
und anmutig ist, verleiht ihm seine künstlerische Wirkung, sondern er ist schön, 
würdevoll und anmutig vor dem Hintergrund von Schmerz und Tod – und damit 
vor dem Hintergrund seines menschlichen Lebens. Durch diese Anbindung an 
das Leben gewinnt die Kunst eine Dimension, die das »bloß Schöne«, das unser 
Auge erfreuen würde, überschreitet und uns in unserem Lebensvollzug anspricht.  
 Wie sich dieser Prozess in der Hamburgischen Dramaturgie erweitert und 
verändert, soll eine der leitenden Fragen im Kapitel 3.1. sein. In diesem Kapitel 
habe ich gezeigt, warum Laokoon in der Laokoonskulptur bei Lessing nicht 
schreit. Ein geöffneter Mund, ein panischer Gesichtsausdruck wären der Skulp-
tur unangemessen, argumentiert Lessing. Sie würden Ekel erregen und die 
Affekte des Betrachters erkalten lassen, bis er sich schließlich angewidert ab-
wendet. Wurde in Winckelmanns Argumentation die ästhetische Grundannahme 
ethisch untermauert, wird hier Winckelmanns ethische Forderung ästhetisch zu-
rückgewiesen: ein schreiender Laokoon ist künstlerisch wünschenswert, da er 
eine hohe ästhetische Wirkung erlangen kann, kann aber nur in der Dichtung zur 
Darstellung kommen, nicht in der bildenden Kunst.  
 Laokoon seufzt: weil er nicht schreien soll.    

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63 - am 14.02.2026, 14:29:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

