Asthetisch vorbildlich und
ethisch fragwurdig. Lessings Laokoon

Ins Kloster mit dem, der es von uns lernen will,

R 1
was schon ist!

Zwolf Jahre nachdem Winckelmanns Gedanken erschienen sind, beschiftigt sich
auch Lessing ausgiebig mit der Laokoonskulptur.” 1766 versffentlicht er Laoko-
on oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie.” Die vierundzwanzig in der
Schrift zusammengestellten Aufsitze, die der Autor selbst als »mehr unordentli-
che Collektanea zu einem Buche, als ein Buch« (Laokoon, Vorrede, 15) be-
zeichnet,* doch »an systematischen Biichern haben wir Deutschen iiberhaupt kei-

1 Gotthold Ephraim Lessing: Emilia Galotti. — Stuttgart: Reclam 1994, 10. Das sagt der
Maler Conti zum Prinzen, als er ihm das von ihm gemalte Portrait der Grifin Orsina
zeigt.

2 Ausfiihrlich zur Entstehungsgeschichte des Laokoon: Monika Fick: »Laokoon: oder
iiber die Grenzen der Malerei und Poesie«; in: dies.: Lessing-Handbuch. Leben —
Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler 2000. Die Autorin beschreibt hier, dass
Winckelmann und auch Winckelmanns spéte Schrift Die Geschichte der Kunst des Al-
tertums eine weit groflere Wirkung auf Lessing gehabt haben, als der im Laokoon zu-
zugesteht (vgl.: Lessing-Handbuch, 216 und 218ff.)

3 Gotthold Ephraim Lessing: Laokoon oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie
herausgegeben von Wilfried Barner. — Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag
2007. Im Folgenden im Text mit Laokoon, Stiick und Seitenangabe zitiert.

4  »Die Auseinandersetzung mit zeitgenossischer Asthetik und der Philosophie der Eng-
lander (Harris, Burke, Richardson, Spence), der Franzosen (Batteux, Calys, Diderot,
Dubos), der Deutschen (Baumgarten, Mendelssohn, Mengs und vor allem Winckel-
mann), bewirkt eine methodisch offene, immer wieder abschweifende dsthetische

Betrachtungsweise.« Monika Schrader: Laokoon — »eine vollkommene Regel der

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

nen Mangel« (ebd.), drehen sich dabei um eine Grenzziehung zwischen den ein-
zelnen Kiinsten, fiir die Winckelmann Lessing als Vorlage dient. Gezielt verfolgt
er in seiner Argumentation zwei Striange: Zum einen will Lessing entgegen Win-
ckelmann das kiinstlerische Primat der Poesie begriinden, denn Winckelmann,
dessen Interesse vorwiegend der bildenden Kunst gilt, was bei ihm in erster Li-
nie Bildhauerei, in zweiter Malerei und in dritter Architektur meint, grenzt diese
in den Gedanken ab von der Poesie, die er mehr nebenbei behandelt;5 und zum
anderen will er Winckelmanns Schilderung der Griechen umdeuten, und bereitet
so die Figur des menschlichen Helden vor, die erst in der Dramentheorie der
Hamburgischen Dramaturgie 1767 ausformuliert wird.

Als Beispiel fiir beide seine Vorsitze dient Lessing die beriihmte Laokoons-
kulptur, von der auch er sagt, dass Laokoon nicht schreit, sondern seufzt. Die
Begriindung ist jedoch eine andere und leitet sich ab aus der im Laokoon entwi-
ckelten Zeichentheorie. Wie Winckelmann will Lessing beweisen, dass sich die
einzelnen Kiinste stark voneinander unterscheiden und jede ihr eigenes Gebiet
hat. Anders allerdings als Winckelmann sieht Lessing die hochste Kunst nicht in
der Bildhauerei verwirklicht, sondern in der Dichtung. Im Laokoon will er nun
dessen Primatsetzung umkehren und beweisen, dass die Poesie der Vorstellung
ein weit reicheres Feld eroffnen kann, als die der Malerei, unter der Lessing alle
bildenden Kiinste zusammenfasst (vgl.: Laokoon, Vorrede, 16).

Der Hauptunterschied zwischen Malerei und Poesie wird in der Zeichentheo-
rie deutlich. Sie wird in diesem Kapitel im Mittelpunkt stehen, da sie auf einen
Subjektbegriff hinleitet, der wesentlich nicht nur auf der Fihigkeit zur Vernunft
beruht, sondern der Vernunft eine andere geistige Fahigkeit zur Seite stellt: die
der intuitiven Erkenntnis. Die Zeichentheorie dient bei Lessing im Kern zu zwei
Dingen: erstens zu einer Grenzziehung zwischen den Kiinsten und zweitens zur
Erlduterung dessen, was die einzelnen Kiinste beherrschen: Durch die Unter-
schiedlichkeit der verwendeten Zeichen haben sie unterschiedliche Schwichen
und Stdrken. Daraus ergibt sich eine Rangfolge der Kiinste: Lessing argumentiert
auf den Primatwechsel vom Bild zur Poesie hin, um den dann mit den unter-
schiedlichen Moglichkeiten und Leistungen der Kiinste gegen Winckelmann

Kunst«. Asthetische Theorien der Heuristik in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhun-
derts: Winckelmann, (Mendelssohn), Lessing, Herder, Schiller, Goethe. Band 42 aus
der Reihe: Robert Theis/Jean-Christophe Goddard/Giinter Zollner, begriindet und her-
ausgegeben von Jean Ecole: Europae Memoria. Studien und Texte zur Geschichte der
europdischen Ideen. — Hildesheim/Ziirich/New York: Olms 2005, 52.

5 Lessing wehrt sich damit gleichzeitig gegen eine Vermischung der Kiinste. Zum Kon-
text der zeitgenossischen Asthetik: Monika Fick: Lessing-Handbuch, 226f.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 65

begriinden zu konnen. In einem zweiten Schritt werde ich auf die ethischen Kon-
sequenzen der dsthetischen Theorie eingehen und anhand seiner Griechen-
argumentation gegen Winckelmann deutlich machen, dass Lessings Zeichen-
theorie auf einen anderen Subjektbegriff hinauslduft als auf den des blofen
Vernunftsubjekts. Im dritten Abschnitt zeige ich anhand eines Beispiels, wie die
asthetischen Konsequenzen der Zeichentheorie mit Lessings ethischen Forderun-
gen zusammenspielen: hier wird der Laokoon in Skulptur und Poesie im Mittel-
punkt stehen.

GRENZZIEHUNG ZWISCHEN DEN KUNSTEN UND DIE
GRENZEN DER KUNSTE

Wihrend Malerei die Kunst ist, »welche Korper auf Flichen nachahmet« (Lao-
koon, 1. Stiick, 22) und so »Figuren und Farben in dem Raume« (Laokoon, XVI.
Stiick, 116) zeigt, bedient sich die Dichtung anderer Mittel. Sie besteht aus »arti-
kulierte[n] Tone[n] in der Zeit« (ebd.), die mit aufeinanderfolgenden Zeichen
aufeinanderfolgende Gegenstdnde beschreibt. Ein Bild zeigt also die rdumliche
Anordnung der Dinge auf eine selbst rdumliche Weise. Es hilt einen Moment
fest, der in aller Detailtreue die eingefangene Situation wiedergibt. Eine Erzih-
lung schildert nicht den Moment, sondern den Fortlauf einer Handlung. Ihr
Metier ist die Zeit, in ihr bewegt sie sich, in ihr ldsst sie die Dinge aufeinander-
folgen. Durch diese Abfolge wird manches vorstellbar, was durch die blofle
Darstellung in der bildenden Kunst verdeckt bliebe, denn in den Handlungsab-
laufen werden Informationen mitgeliefert, die eigentlich Unsichtbares verstdnd-
lich machen.

Beide, Malerei und Poesie, bedienen sich dabei sowohl natiirlicher als auch
willkiirlicher Zeichen, wie Lessing in einem Brief an Friedrich Nicolai im Mai
1769 erldutert, in dem er auf eine negative Rezension seines Laokoons eingeht.
Lessing betont hier, dass das Ziel beider Kiinste der Gebrauch der natiirlichen
Zeichen ist. Fiir die Malerei gilt, dass sie durch den Gebrauch willkiirlicher Zei-
chen an Vollkommenheit verliert: »wie hingegen die Poesie sich um so mehr
ihrer Vollkommenbheit néhert, je mehr sie ihre willkiirlichen Zeichen den natiirli-
chen néher bringt.«°

6 Brief an Friedrich Nicolai, Hamburg, d. 26. Mai 1769; aus: Agnieszka Ciolek-
Jézwiak: »Gotthold Ephraim Lessings Briefe, 1760-1769. Texte und Erlduterungen«;

in: Ulrich Miiller/Franz Hundsnurscher/Cornelius Sommer (Hg.): Stuttgarter Arbeiten

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Die Unterscheidung zwischen natiirlichen und willkiirlichen Zeichen ist An-
fang des 18. Jahrhunderts dabei gebréiuchlich.7 Willkiirlich sind solche Zeichen,
die mit der Natur der durch sie bezeichneten Sache nichts zu tun haben, sondern
eben willkiirlich zu ihrer Bezeichnung oder zu ihrem Ausdruck gewdhlt wurden,
wie zum Beispiel Tone, Buchstaben oder Hieroglyphen. Natiirlich hingegen sind
jene Zeichen, die in einer Verbindung zum Bezeichneten stehen, also eine Ahn-
lichkeit aufweisen oder eine Kausalitit herstellen, wie Trdnen als Zeichen von
Trauer.® Zunichst scheint so die Poesie der Malerei gegeniiber im Nachteil zu
sein, da die Zeichen, derer sie sich bedient, weiter entfernt vom Bezeichneten
sind als das Gemalte. Doch der Vorteil ist schnell aufgebraucht, denn die Male-
rei verschwendet ihre natiirlichen Zeichen an willkiirliche Dinge wie Kostiime
oder korperlichen Ausdruck: »es sind doch natiirliche Zeichen von willkiirlichen
Dingen, welche unmoglich eben das allgemeine Verstindnis, eben die ge-
schwinde und schnelle Wirkung haben konnen, als natiirliche Zeichen von
natiirlichen Dingen.«9

Die willkiirlichen Zeichen der Poesie hingegen wenden sich an die Vorstel-
lungskraft des Zuhorers, und zwar nicht nur an die sinnliche, die das eigentliche
Gebiet der Asthetik ist, sondern auch an die intuitive, die etwas Géttliches hat.
Sie ist der bloen Verstandesleistung des Menschen iiberlegen, da sie fihig ist,
die Dinge und Zusammenhinge hinter den Zeichen zu entdecken. Obwohl die
Kiinste sich, nach Lessing, darum bemiihen, den Zuschauer in die sinnliche Be-
trachtung dessen zu ziehen, was nicht anwesend ist — und das gilt dabei fiir
Malerei und Poesie gleichermaf3en — ist die Poesie der Malerei iiberlegen, da sie
aufgrund der Beschaffenheit ihrer Zeichen einen hoheren Abstraktionsgrad er-
laubt, der eine intuitive Erkenntnis ermdglicht. Die Dichtung beschreitet damit
den Weg der »Entsinnlichung«, wie Monika Fick zusammenfasst. In Lessing’s
Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason"® beschreibt David
Wellbery die willkiirlichen Zeichen als auf den zweiten Blick den natiirlichen
tiberlegen. Denn die bildenden Kiinste sind zu sehr an das Abgebildete gebun-

zur Germanistik. Nr. 441. — Stuttgart: Verlag Hans-Dieter Heinz/Akademischer Ver-
lag 2007, 84f.

7  Sie geht zuriick auf Jean-Baptiste Dubos Réflexions critiques sur la poésie et sur la
peinture von 1719 (vgl. : Monika Fick : Lessing-Handbuch, 225).
Vgl.: Monika Fick: Lessing-Handbuch, 225.
Brief an Friedrich Nicolai, Hamburg, d. 26. Mai 1769, 84f.

10 David Wellbery: Lessing’s Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of Reason. —
Cambridge: Cambridge University Press 1984. Im Folgenden im Text mit LL und Sei-

tenzahl zitiert. Die hidufigen Kursivsetzungen sind im Originaltext enthalten.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 67

den: »Lessing does recognize a degree of materiality in the plastic arts and he
sees in it the determining factor of their limitation.« (LL, 117) Im Gegensatz da-
zu begreift Wellbery die willkiirlichen Zeichen, derer sich die Sprache bedient,
als konstitutiv von dieser Beschrinkung befreit, sie rufen sinnliche Eindriicke
hervor, ohne sie mit natiirlichen Zeichen zu provozieren: »Art is located between
presence and absence; it is the imaginative presence-to-mind of an existentially
absent object [...] the advantage of poetry is that the task of rendering the object
existentially absent has already been accomplished by language.« (LL, 134)"
Damit hat die Sprache einen entscheidenden Vorteil. Sie bleibt nicht verhaftet im
blo Weltlich-Sinnlichen, das die Vorstellungskraft des Betrachters stirker bin-
det; sie braucht keine Symbole, wie sie teilweise in der Malerei zu finden sind,
um iiber sich hinauszudeuten. Sprache richtet sich an »an intuitive cognition of
the represented object.« (LL, 181) Durch die Willkiirlichkeit der Zeichen wird
der Zuhorer in seine eigene Vorstellung gezogen, jede weltliche Begrenzung die-
ser Vorstellung féllt damit weg.

In dieser unweltlichen Sinnlichkeit verblasst das Zeichen selbst, es bleibt die
Anschauung des nicht-prisenten Objekts, die zu einer intuitiven Erkenntnis des-
selben fiihrt und damit die Verstandesleistung iiberschreitet. In diesem Schritt
passiert innerhalb der willkiirlichen Zeichen etwas, das Wellbery als das Auftau-
chen einer formalen Natiirlichkeit, »formal naturalness« (LL, 202) bezeichnet.
Damit drehen sich die willkiirlichen Zeichen um: Sie bezeichnen nun viel direk-
ter, als die natiirlichen der Malerei es jemals getan hitten, das Betrachtete und
werden so natiirlicher als die natiirlichen. Als Sprache distanziert und befreit sich
die Poesie durch die willkiirlichen Zeichen von der wirklich wahrgenommenen

11 Wellbery kritisiert an diesem Text einige Jahre spéter, dass er zu sehr damit beschif-
tigt war, Lessings Theorie zu rekonstruieren, als die, wie ihm 1990 schien, wichtige
Frage zu stellen, ob es eine Theorie der Kunst {iberhaupt geben kann. Dieser Frage
widmet er sich in seinem Aufsatz »The Pathos of Theory: Laokoon Revisited,
erschienen in: Ingeborg Hoesterey/Ulrich Weistein: Intertextuality: German Literature
and Visual Art from the Renaissance to the Twentieth Century. — Columbia: Camden
House 1993, 47-63. Wellbery kommt hier noch einmal auf seine Laokoon-Lektiire zu-
riick unter dem Aspekt des Ringens um eine Grenze — Grenze dabei als etwas
betrachtet, das erst erarbeitet werden muss. In diesem Erarbeiten gewinnt die Theorie
die Oberhand: sie untergriabt um ihrer selbst Willen die Autoritdt der Regel der
Schonheit. Die Schonheit ist dabei nicht die miitterliche Seite der korperlichen Schon-
heit, sondern die viterliche Seite der kiinstlerischen Bildung hin zur Schonheit: zum

schonen, menschlichen, moralischen Subjekt, vgl. 56f. Siehe dazu auch Fufinote 33.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Welt, in der die Malerei verhaftet bleibt'? und ermoglicht so eine nihere Be-
trachtung, die gleichzeitig fiir eine grofere Kiinstlichkeit — fiir eine grofere
Kunst steht. Die intuitive Erkenntnis ist damit wesentlich gebunden an die Spra-
che — und doch erschopft sie sich prignanter Weise in ihr nicht. Die Sprache
weist in der intuitiven Erkenntnis iiber sich selbst hinaus: der Leser versteht et-
was, das hinter der Sprache liegt. Damit wird die intuitive Erkenntnis ganz klar
in den Raum der geistigen Féahigkeiten gelegt. Sie bezieht sich nicht auf ein un-
deutliches Bauchgefiihl oder eine dumpfe Ahnung: im Gegenteil, die intuitive
Erkenntnis ist eine klare Erkenntnis, die intellektuell ist, ohne sich in der Spra-
che zu erschopfen. Sie beschrinkt sich auch nicht auf das gesprochene Wort,
sondern wird angereichert — besonders wenn Lessing dann spéter iiber das Thea-
ter spricht — durch Gestik und Mimik des Schauspielers. Sie ist ein Verstindnis
von Handlung und Charakteren, das sprachlich im Stiick nicht explizit wird,
sondern implizit bleibt. Sie ist ganz wesentlich fiir Lessings Theorie von Furcht
und Mitleid, die im Kapitel 3.1. anhand seiner Philoktet-Deutung in der Ham-
burgischen Dramaturgie ausgefiihrt wird.

Interessant am Aufbau der Zeichentheorie ist dabei, wie Wellbery feststellt,
dass Lessing beide Kiinste, die Malerei und die Poesie, unter dem gleichen As-
pekt befragt und einordnet: »the unity of painting and poetry is that both are mi-
metic arts.« (LL, 103) Damit hat er implizit die Regeln, die fiir die Malerei gel-
ten, auch angewandt auf die Poesie und so herausgestellt, dass die Poesie ei-
gentlich die bessere Malerei ist: »As narrative, it provides a sort of moving, ideal
painting, the illusion of a developing action.« (LL, 227)"> Ob der angestrebte Pri-
matwechsel von der Malerei zur Dichtung so iiberzeugend gelingt, bleibt dabei
fragwiirdig. Lessing begriindet ihn mit der Uberlegenheit der willkiirlichen Zei-
chen gegeniiber den natiirlichen. Wellberys Argument aber, dass er damit
implizit die Poesie der Malerei unterstellt, iiberzeugt vor allem unter dem Aspekt

12 »As verbal discourse, that is, as communication via arbitrary signs, poetry has elimi-
nated the restricting effects of wordliness (e.g. dense syntax, materiality, restriction to
perceptual contents, full determinateness of content units, existential presence) charac-
teritic of the plastic arts.« (LL, 201)

13 Spiter, so Wellbery, veridndert sich die dsthetische Theorie Lessings. Die Dichtung,
als bisher hochste Kunst, wird tiberholt durch das Theater, das durch seine korperliche
Priasenz ein ganz anderes Verhiltnis hat zu willkiirlichen und natiirlichen Zeichen. In
der Handlung werden hier die Zeichen zu natiirlichen: »The poem no longer tries to
embody a reality from which it is separate, as in narrative. Perfect mimesis is not the

imitation of an object or action, it is the action itself.« (LL, 227)

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 69

der Lessingschen Bewertung: Da die oberste Kategorie die sinnliche Anschau-
ung ist, erscheint die bildende Kunst als eine Art Ursprungskunst, die durch die
Poesie weiterentwickelt und zu ihrer Bliite getrieben wird. Zwar arbeitet die
Dichtung dabei mit anderen Zeichen, diese simulieren aber im Endeffekt nur die
Wirkung der natiirlichen Zeichen und iiberbieten sie gleichzeitig in dieser Simu-
lation selbst. Die Poesie ist damit zwar den bildenden Kiinsten iiberlegen, wird
aber an Kriterien gemessen, die sie nicht selbst festgelegt und geprigt hat, son-
dern die sich aus Malerei und Bildhauerei ableiten. In dieser Hinsicht ist sie den
anderen Kiinsten, die regelsetzend verstanden zu sein scheinen, nachgeordnet.
Wihrend Skulpturen und Gemilde so nach ihren eigenen MaBstidben beurteilt
werden, miissen sich Gedichte und Prosa nach fremden Mafstiben richten. Thre
Eigenheit bilden sie nur vor dem Hintergrund der bestehenden anderen, die inso-
fern eine groBere Eigenstindigkeit besitzen.

Fiir Lessing ist dieser Punkt allerdings abschliefend gekldrt: den Primat-
wechsel versteht er als vollzogen, die Dichtung der bildenden Kunst als haus-
hoch iiberlegen. Denn sie kann Dinge, Situationen und Gefiihle zur Darstellung
bringen, die die Mittel von Malerei und Bildhauerei tiberschreiten. Dichtung ist
in der Lage, Zeitfolgen (Handlungen), komplexe Sinnverldufe (mehrere Hand-
lungen in einem Plot), so wie Héssliches und Furchterregendes zur dsthetischen
Anschauung zu bringen. Bei all dem bewahrt sie aufgrund ihrer zeichentheoreti-
schen Beschaffenheit groflere Distanz, als es die bildenden Kiinste konnen und
ermoglicht so ein groferes Vergniigen (und groferen Nutzen) in der Rezeption
durch die Zuschauenden.

Die Wahrung der Distanz ist dabei ein ganz wesentlicher Punkt: die intuitive
Erkenntnis stellt sich nicht in der einfachen Identifikation mit dem Helden ein,
sondern im Perspektivenwechsel: in der Identifikation aus der Distanz, in der ich
Gemeinsamkeiten mit dem dargestellten Helden erkenne. Diese gesteigerte Fi-
higkeit der Distanzierung griindet sich darin, dass die Poesie abstrakter ist als die
bildende Kunst. In der Poesie konnen Handlungsabfolgen erzihlt werden, ein
Bericht kann eine lange Zeitspanne umfassen, gewisse Sachen auslassen, auf an-
dere groBeren Wert legen und sie ausfiihrlicher berichten. Das »moving
painting« bewegt sich in der Zeit und ermdglicht damit die Vorstellung, die die
willkiirlichen Zeichen zu natiirlichen werden lésst. In diesem Prozess findet eine
Versinnlichung statt, die niemals so sinnlich wird, dass sie Ekel oder Abscheu
hervorruft (d.h. wenn sie so sinnlich wird, ist es schlechte Dichtung). Vor dem
inneren Auge des Betrachters entsteht also eine Anschauung, die als sinnlich be-
griffen wird, die aber weniger prisent ist als zum Beispiel eine Skulptur. Die
Sinnlichkeit vergeht in der Zeit, ihre bewegten Bilder entstehen und verschwin-
den und entsinnlichen so gleichzeitig das Gezeigte. Damit wird die Dichtung

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dazu fihig, auch Unangenehmes zu thematisieren, da es nicht als Standbild vor
dem Auge des Betrachters stehen bleibt, sondern in der Zeit seinen eigenen Au-
genblick hat, um dann zu vergehen und neuen Geschehnissen Platz zu machen.

Vor dem inneren Auge des Lesers oder Zuhorers bleibt der Held wandelbar,
Hisslichkeit wird so nicht zu einem feststehenden Bild, sondern vergeht in der
Aktion. Sie macht deswegen einen weniger groen Eindruck, weil sie weniger
sinnlich ist, als eine bildliche Darstellung es wire. Sie ist ein Gedanke, der von
einem néchsten gefolgt wird und in ihrer Reihenfolge, in ihrem Zusammenhang
gewinnen sie fiir den Leser an Bedeutung, nicht in ihrer einzelnen Pridsenz. Die
Vorstellungskraft ist in der Dichtung viel mehr in Bewegung, als sie es in der
Rezeption eines Bildes oder einer Skulptur ist. Sie ist es auch, die die Verwand-
lung von willkiirlichen in natiirliche Zeichen mitvollzieht. Der Prozess der Ver-
wandlung lebt allein von ihrer Beweglichkeit, von der Nicht-Festgelegtheit. Die
Hauptfigur kann immer wieder neu und immer wieder anders angeschaut wer-
den, entsteht in jedem Augenblick der fortlaufenden Handlung erneut. Um den
Unterschied zu verdeutlichen, mochte ich ein Beispiel verwenden, das Lessing
benutzt, um die Gleichrangigkeit der Darstellung von Schonheit in Malerei und
Dichtung zu zeigen: die Figur der Helena. Lessing schildert im XXII. Stiick wie
Homer Helenas Schonheit veranschaulicht, indem er nicht den Fehler macht, sie
zu beschreiben, sondern ihre Wirkung auf die anwesenden und von ihr entziick-
ten Greise darlegt. Dem Zuhorer wird so deutlich, dass eine auferordentliche
Schonheit den Raum betritt, ohne diese genau zu bezeichnen. In die Entziicktheit
der Greise kann jeder die hochste Schonheit hineinlegen.

Der »eigentliche Gegenstand der Poesie« (Laokoon, XVI. Stiick, 116) ist fiir
Lessing deswegen auch nicht die Beschreibung, sondern die Handlung. Ziel des
Dichters ist es dabei nicht, sich seinem Leser gegeniiber blof verstdndlich aus-
zudriicken, sondern »er will die Ideen, die er in uns erwecket, so lebhaft machen,
dall wir in der Geschwindigkeit die wahren sinnlichen Eindriicke ihrer Gegen-
stande zu empfinden glauben, und in diesem Augenblicke der Tduschung uns der
Mittel, die er dazu anwendet, seiner Worte, bewullt zu sein aufhoren.« (Laokoon,
XVIL Stiick, 124) Hinter der Vorstellung verschwinden also Zeichen und Worte
und nur das imaginierte Objekt bleibt vor dem inneren Auge des Zuschauers in
einer Deutlichkeit stehen, die die Malerei nicht erreichen kann und die Wellbery
mit der intuitiven Erkenntnis zu beschreiben versucht. Lessing geht es hier nicht
um eine detailgetreue Wirklichkeitsabbildung, sondern um eine Erkenntnis, die
spezifisch dsthetisch ist und sich auf Wesen und Zusammenhinge der in der &s-
thetischen Betrachtung befindlichen Objekte richtet. Der genau beschreibende
Dichter wiirde nur »viel Imagination ohne allen Nutzen« (Laokoon, XVIII.
Stiick, 30) verschwenden.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 71

Fiir die Kunst iberhaupt gilt, darauf macht Monika Schrader aufmerksam, im
Unterschied zu Winckelmann, dass hier nicht das Ideal sichtbar werden soll,
sondern die wahre Empfindung.14 Der Begriff »wahre Empfindung« wiirde dabei
falsch verstanden, begriffe man ihn als Ausdruck fiir ein korperliches Gescheh-
nis. Lessing geht es nicht um ein sinnliches Erlebnis, er versteht unter Em-
pfindung einen geistigen Akt: die wahre Empfindung ist eine intellektuelle
Leistung, die aber auch im Begriff Vernunftleistung nicht aufgeht. Sie stellt sich
ein durch die intuitive Erkenntnis: Im Kunstgenuss werden die Empfindungen,
die Affekte geschult und von ihrer Korperlichkeit entbunden.

Die Empfindungen regen sich dabei in der Vorstellung des Rezipienten. Die
Aufgabe des Kunstwerks ist es, das Vorstellungsvermogen moglichst reichhaltig
zu befliigeln. Das kann sowohl durch ein gelungenes Bild passieren, denn die
Malerei »allein, [kann] korperliche Schonheit nachahmen« (Laokoon, XX.
Stiick, 144) als auch durch eine gelungene Andeutung in der Poesie, durch die
»Schonheit in Bewegung« (Laokoon, XXI. Stiick, 155), den Reiz. Der fillt in
den Fachbereich des Dichters. Das Aufblitzen eines Lichelns, das Sichtbarwer-
den eines Griibchens, die Bewegung des Gewandes — all das lédsst sich, so
Lessing, in der Malerei nicht zeigen.

Genauso wie die Schonheit muss auch die Hisslichkeit mit einem Blick er-
fassbar sein. Da aber das Hissliche in der Kunst abgemildert werden muss, kann
es, anders als die Schonheit, Thema in der Poesie sein. Denn durch die schritt-
weise Schilderung geht das AbstoBende daran verloren und zuriick bleibt nur ein
Eindruck des Hisslichen. Dieser bewirkt eine vermischte Empfindung. Als Bei-
spiele dafiir fithrt Lessing das Licherliche und das Schreckliche an (vgl.
Laokoon, XXIII. Stiick). So wie aber die Malerei pradestiniert dafiir ist, Schon-
heit zu zeigen, so kann sie die gleichen handwerklichen Mittel auch nutzen, um
Hasslichkeit darzustellen, aber: »die Malerei, als schone Kunst, will sie nicht
ausdriicken« (Laokoon, XXIV. Stiick, 169).

Die zeichentheoretischen Mdoglichkeiten der einzelnen Kiinste zeigen, so
Lessing: die Poesie ist der Malerei iiberlegen. Sie ist die »weitere Kunst« (Lao-
koon, VIII. Stiick, 79), sie kann Schonheiten zeigen, die die Malerei nicht zeigen
kann, denn der Dichter hat dem Maler und dem Bildhauer eines voraus: er kann
negative Ziige mit positiven mischen, er kann den wiitenden Gott mit verzerrtem
Gesicht beschreiben oder dem Bacchus Horner aufsetzten,15 ohne das gesamte

14 Vgl.: Monika Schrader: Laokoon — »eine vollkommene Regel der Kunst«, 59.
15 Die aus der Antike erhaltenen Bacchusskulpturen mit Hornern erklért Lessing damit,
dass sie zur Verehrung im Tempel dienten und die Horner als Ausdruck des Charak-

ters vom Kiinstler nicht weggelassen werden konnten.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Bild damit zu dominieren und ins Héssliche zu ziehen. Vielmehr entwirft er mit
diesen Beschreibungen ein Rund-Um-Bild, in dem er »zwei Erscheinungen in
eine« (Laokoon, VIII. Stiick, 83) bringt und so die Vorstellung des Lesers zu-
sitzlich befliigelt. Ein weiterer poetischer Vorzug ist, dass in der Dichtung
Wesen beschrieben werden konnen, die unsichtbar sind, wihrend in der Malerei
alles sichtbar gemacht werden muss, sogar auf »einerlei Art sichtbar« (Laokoon,
XII. Stiick, 102). Unsichtbares ldsst sich in der sinnlichen Abbildung schlicht-
weg nicht darstellen, Versuche scheitern an Verwirrung und Unverstidndlichkeit.
All diese zeichentheoretischen Vorteile begriinden den Primatwechsel weg von
der Malerei, hin zur Poesie. Mit ihren willkiirlichen Zeichen, die sich im Verlau-
fe des Vorstellungsprozesses in natiirliche Zeichen verwandeln und so die Worte
hinter der Betrachtung des &sthetischen Objekts verschwinden lassen, richtet sie
sich an mehr als die bloe sinnliche Vorstellungskraft oder verstandesmifige
Erkenntnis: die Poesie will die intuitive Erkenntnis der Ganzheitlichkeit, des Zu-
sammenhangs ermoglichen, die, eigentlich gottlich, durch nichts anderes als
durch die Kunst erreicht werden kann.

MiT DEN GRIECHEN GEGEN WINCKELMANN

Die Zeichentheorie untermauert dabei aber auch ein anderes Argument Lessings.
Er will Winckelmanns kultursoziologische Behauptungen iiber das Zusammen-
spiel der heldenhaften Griechen und der schonen Kunst umkehren. Unter seiner
Feder wird so in Windeseile aus den tapferen, beherrschten, frohlichen, ehren-
werten Griechen, die in ihrer Vorbildlichkeit auch immer ein klein wenig dumm
wirken, ein Volk von trdneniiberstromten und schreienden, leidenschaftlichen
Kiampfern und Kriegern, die sich hart aber herzlich durchs Leben schlagen, und
in ihrer neuen, empfindsamen Vorbildlichkeit noch immer etwas dumm wirken.
Lessings Polemik griindet dabei nicht in einem wirklichen Interesse an histori-
schen Tatsachen, vielmehr begriindet es sich in seiner Auffassung von Asthetik,
die der Winkelmanns widerspricht. Die Frage ist dabei, ob eine Skulptur iiber-
haupt die Moglichkeiten bietet, einen moralischen Anspruch zu formulieren.
Wihrend Winckelmann das klar bejaht, verwirft Lessing diese Aussage katego-
risch. Getarnt unter altphilologischen Betrachtungen, die sich an Lessings Ver-
gil- und Homer-Lektiiren entlang hangeln und dort vorwiegend Helden finden,
die sich ihrer Tridnen nie schamen und sich trotzdem durch Tapferkeit und Mut
auszeichnen, verficht Lessing die isthetische Uberlegenheit der Poesie gegen-
tiber der Malerei auch hier unbeirrt.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 73

Winckelmann sieht den standhaltenden Griechen, der aus ethischen Grund-
sdtzen sein Leiden schweigend ertridgt und damit seine schone Seele offenbart."®
Eine schone Seele attestiert auch Lessing den Griechen, im Gegensatz zu den
Vorfahren der Deutschen: »Alle Schmerzen verbeiflen, dem Streiche des Todes
mit unverwandtem Auge entgegensehen, unter den Bissen der Nattern lachend
sterben, weder seine Siinde noch den Verlust seines liebsten Freundes beweinen,
sind Ziige des alten nordischen Heldentums.« (Laokoon, 1. Stiick, 19f.) Dieses
affektunterdriickende Verhalten kann zwar Bewunderung wecken, doch die »ist
ein kalter Affekt« (Laokoon, 1. Stiick, 21), der nur zu »untétige[m] Staunen«
(ebd.) fiihrt. Derjenige aber, der dem Kunstwerk untitig gegeniiber bleibt, ver-
passt zweierlei: zum einen die widrmende Leidenschaft und zum anderen die
erkenntnisreiche Vorstellung. Deshalb kommt Lessing zu dem Schluss: »Alles
Stoische ist untheatralisch« (Laokoon, 1. Stiick, 21). Das ist der Knackpunkt von
Lessings Winckelmannkritik: »in the elevation of noble simplicity and quiet
grandeur in the face of suffering to the level of an ethical-anthropological ideal
Lessing smells the rat of stoicism, which is to say, of a courtly-aristocratic value-
system.«'’ Was Lessing dabei Winckelmann eigentlich vorwirft, ist die Un-
gleichheit, die hier hereinkommt: den »hierarchical response of admimtion«,'8
die den dargestellten Helden unerreichbar macht.

Diesem kalten Affekt der Bewunderung will Lessing nun den warmen des
Mitleids entgegenstellen. Der ist im Gegensatz dazu »horizontal and identificato-
ry, is, in fact, nothing other than the immediate coming-to-awareness within me
of my solidarity with human kind.«"® Die Skulptur ist aber aufgrund ihrer Zei-
chenbeschaffenheit — und da stimmen Lessing und Winckelmann iiberein — nicht
dazu in der Lage, Laokoon als Schreienden darzustellen. Die bildenden Kiinste,
schlieBt Lessing, sind somit nicht das geeignete Medium, eine schone Seele zu
zeigen: »The painter’s eye is amoral. It judges the world according to external

16 Im Folgenden bildet dabei, wenn sie nicht ausdriicklich gekennzeichnet ist, nicht mei-
ne Winckelmann-Interpretation die Basis fiir die Aufarbeitung von Lessings Argu-
mentation, sondern seine eigene, die, wie ich weiter unten auseinandersetzen werde,
an einigen Stellen meiner Ansicht nach zu kurz greift.

17 David Wellbery: »Laokoon Revisited«, 53.

18 Ebd.

19 Ebd. Wellbery weiter: »I need not recall here that sympathy, be it as the pitié of Rous-
seau or the moral sense of Hutcheson, is the central anthropological value of the
Enlightenment and that its function is precisly to guarantee, within the realm of nature
and wihtout the intervention of an arbitrary act of sovereignty, the possibility of an

ethical human community.«

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

beauty and ugliness and is unable to penetrate to the inner qualities of men.«
(LL, 163) Winckelmanns entscheidender Fehler in Lessings Augen ist diese Ver-
wechslung zwischen Konnen und Aufgaben der Kiinste. »Winckelmann takes
the physical beauty of the statue out of its properly aesthetic sphere and trans-
forms it under the terms noble simplicity and quiet grandeur, into a norm of spi-
ritual attitude«, beschreibt Wellbery die unterschiedlichen Vorgehensweisen und
Lessings Kritik daran: »Lessing cannot accept this move because physical beau-
ty is for him a supreme value only within the narrowly circumscribed limits of
the plastic arts.« (LL, 164)

Die GefiihlsduBerung hingegen ist in der Poesie moglich, sie reiflt den Beob-
achter mit sich, zieht ihn in ihren Bann. Denn im Schrei geschieht »der leidenden
Natur ihr Recht« (Laokoon, 9), die Hingabe an den Schmerz und seinen Aus-
druck tut dem Charakter keinen Abbruch: »Schreien ist der natiirliche Ausdruck
des korperlichen Schmerzes.« (Laokoon, 9). Dieses Fortgerissenwerden ist dabei
nicht als sinnliches zu verstehen, sondern als in der durch die willkiirlichen Zei-
chen ermoglichten Abstraktheit, die dem Ekel vorbeugt, geschehendes. In dem
Moment, in dem die Worte hinter der Vorstellung verblassen, wird der Schrei zu
einem natiirlichen Ausdruck, der fiir Lessing beinhaltet, seine Menschlichkeit zu
akzeptieren, wie der antike Grieche es vorbildlich vorlebte: »Er fiihlte und furch-
te sich; er duflerte seine Schmerzen und seinen Kummer; er schimte sich keiner
der menschlichen Schwachheiten; keine muf3te ihn aber auf dem Wege nach Eh-
re, und von der Erfiillung seiner Pflicht zuriickhalten.« (Laokoon, 1. Stiick, 20)20
Diese Entsinnlichung erméglicht erst die Distanz, in der das Mitleid, das im
zweiten Lessing-Kapitel im Mittelpunkt stehen soll, erwachen kann. Moralische
Wirkung kann damit wesentlich besser durch die Poesie als durch die bildende
Kunst erzielt werden.

20 Solch siideuropdische Heldenmiitigkeit findet sich auch noch im Jahr 2008, wie die
Geschehnisse rund um die Vertrauensabstimmung des italienischen Ministerprésiden-
ten Romano Prodi im Senat zeigen: »Die Vertrauensdebatte im Senat wurde von
einem schweren Zwischenfall iiberschattet: Stefano Cusumano aus der Partei des Ex-
Justizministers hatte es gewagt, trotz Mastellas Vorgaben dem Regierungschef das
Vertrauen zuzusichern. Da stiirzte sein Fraktionschef auf ihn zu, spuckte ihm ins Ge-
sicht, beschimpfte ihn als >Schwuler! Verriter! Hanswurst!<, und machte mit der Hand
das Zeichen einer Pistole. Cusumano brach in Trénen aus und fiel in Ohnmacht. Zum
Zeitpunkt der Abstimmung indes war er wieder auf den Beinen und votierte fiir Pro-
di.« (Paul Kreiner: »Berlusconi ante portas«; Tagesspiegel, 25. Januar 2008, 64.
Jahrgang)

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 75

Doch nicht nur dsthetisch grenzt sich Lessing hier von Winkelmann ab, er
vertritt auch ein anderes moralisches Ideal. Bei ihm zeichnet sich nicht der
gleichmiitig ertragende Stoiker aus, sondern der menschliche Held: mutig kann
auch der sein, der Gefiihle zulidsst und seine Menschlichkeit nicht unterdriickt:
»der gesittete Grieche [kann] zugleich weinen und tapfer« (Laokoon, 1. Stiick,
21) sein. Lessings Liebe zu den Griechen stiitzt sich damit auf andere Argumente
als die Winckelmanns. Bei beiden haben sie Vorbildcharakter, aber aus ganz un-
terschiedlichen Griinden. Wihrend fiir Winckelmann das Aushalten des Schmer-
zes und das Halten der Contenance im Vordergrund stehen, weist Lessing all das
als Oberfldchlichkeiten zuriick. Fiir ihn sind die Griechen gerade deshalb vor-
bildlich, weil sie einen Umgang mit Schmerz und Leid gefunden haben, der dem
Menschsein entspricht: Schmerz und Leid werden nicht aus dem Leben ver-
dringt, sondern als Teil des Lebens angenommen. Sie sind nichts mehr, wofiir
man sich schimen muss, im Gegenteil, sie konnen zur Quelle von Kraft und Mut
werden. Thr Ertragen gereicht den Einzelnen zur Ehre und lésst ihre Taten noch
grofer erscheinen. Das Grof3e an ihnen ist dabei, dass es Taten sind, die aus dem
Leben selbst kommen, nicht aus einer heldenhaft-gottlichen Geschichte, in der
Handlungen ohnehin keine Konsequenzen fiir das Leben haben. Hier ist die
Handlung eingebettet in die Lebensgeschichte des Helden — und gerade durch
das Schmerzhafte dieser Geschichte gewinnt sie.

EIN BEISPIEL: LAOKOON

Trotz dieser Argumentation sieht auch Lessing den Laokoon in der Skulptur
nicht schreien, sondern seufzen. Diese Abmilderung des Schreis ist dabei &dsthe-
tisch gefordert, nicht ethisch. Ein schreiender Laokoon hitte als Skulptur
schlichtweg nicht ausgesehen, meint Lessing: »man reile dem Laokoon in Ge-
danken nur den Mund auf, und urteile. Man lasse ihn schreien, und sehe. Es war
eine Bildung, die Mitleid einfloBte, weil sie Schonheit und Schmerz zugleich
zeigte; nun ist es eine hiBliche, eine abscheuliche Bildung geworden«. (Laoko-
on, IL. Stiick, 29) Der Grund fiir Laokoons Schweigen ist nicht, wie bei Win-
ckelmann, ethisch motiviert, sondern isthetisch: das »auf ekelhafte Weise«
(ebd.) verstellte Gesicht ist nicht zumutbar.”' Denn der Ekel haftet am Zuschau-

21 Fiir Schopenhauer liegt hier Lessings Schwiche: nicht die Hésslichkeit ist es, die eine
schreiende Laokoonskulptur verbieten wiirde, sondern die Stummheit, das verkennt
Lessing, der mit seiner Affektenlehre eigentlich sehr aufgeschlossen fiir dieses Argu-

ment sein miisste: »Ich kann nicht umhin, mich zu verwundern, daf3 so nachdenkende

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

er, er ist das genaue Gegenteil der Schonheit, er ist eine »non-sublatable (>unauf-
hebbare<) sensation, and it is for this reason that objects that arouse in us the
response of disgust cannot be rendered in beautiful representations, for beauty is,

[...] the »Aufhebung« (sublation) of sensuousness«.”> Das heiBt in der Folge, dass

das Mitleid, das meine Identifikation mit dem anderen fordert, im Ekel verkehrt

wird in eine Nicht-Identifikation: dabei erkenne ich mich immer noch im ande-
ren wieder, was die Situation noch verschlimmert, denn dann fiihrt der Ekel zu
einer »non-identity with myself.«23

22
23

und scharfsichtige Minner mithsam unzuléngliche Griinde aus der Ferne herbeiziehen,
psychologische, ja physiologische Argumente ergreifen, um eine Sache zu erkliren,
deren Grund ganz nahe liegt und dem Unbefangenen gleich offenbar ist, — und beson-
ders dall Lessing, welcher der richtigen Erkenntnis so nahe kam, dennoch den
eigentlichen Punkt keineswegs getroffen hat. Vor aller psychologischen und physiolo-
gischen Untersuchung, ob Laokoon in seiner Lage schreien wird oder nicht, welches
ich tibrigens ganz und gar bejahen wiirde, ist in Hinsicht auf die Gruppe zu entschei-
den, daB das Schreien in ihr nicht dargestellt werden durfte, allein aus dem Grunde,
weil die Darstellung desselben génzlich auler dem Gebiete der Skulptur liegt. Man
konnte nicht aus Marmor einen schreienden Laokoon hervorbringen, sondern nur ei-
nen den Mund aufreiBenden und zu schreien sich fruchtlos bemiihenden, einen Lao-
koon, dem die Stimme im Halse stecken geblieben, vox faucibus haesit. Das Wesen,
und folglich auch die Wirkung des Schreiens auf den Zuschauer, liegt ganz allein im
Laut, nicht im Mundaufsperren.« Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vor-
stellung, Bd. 1, Drittes Buch, §46, 303f.

David Wellbery: »Laokoon Revisited«, 54f.

Ebd. Wellbery geht sogar noch weiter und liest in Lessings Abneigung gegen den
weitgedffneten Mund eines schreienden Laokoons die Abneigung gegen die Mutter,
die uns geboren hat, hinein. Wellbery zeigt damit nicht nur eine Frauenfeindlichkeit
der Aufklarung, sondern auch die ganze Korperfeindlichkeit derjenigen, die sich aus
dem Geiste geboren betrachten wollen: »>Ekel< — that response which blocks my >Mit-
leid< and thereby makes it impossible for me to intend myself as human subject, as
species subject — is horror vis-a-vis my natural birth. [...] The Father and his sons, ex-
tricating themselves from the material-sensuous constriction of the repulsive, the
poisonous, the sin-laden, and establishing themselves as beautiful subjects, as subjects
of humanity grounded in >Mitleid«: is this perhaps the drama that Lessing sees in the
Laokoon statue? Is the Mother the >ekelhafte Schlange< (repulsive snake) who, in
bearing me, threatens to choke and strangle me? And >die bloBe weite Offnung des
Mundesc«: is it perhaps the scream — the Mother’s scream, the infant’s scream — of na-
tural birth?« 56f.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 77

Die Stirke der bildenden Kunst ist es, die Schonheit des einzelnen Augen-
blicks und des einzelnen Korpers ansichtig werden zu lassen, eine Handlung
kann sie nur andeuten, indem die Korper auf eine bestimmte Weise angeordnet
werden. Aufgrund dieser Einschrinkung muss die Malerei den fruchtbarsten Au-
genblick der Handlung wihlen, weil dieser am meisten {iber die Handlung selbst
erzihlt und so der Vorstellung den grofiten Spielraum gibt: »Mit der Konzeption
des fruchtbaren Augenblicks entwirft Lessing Regeln der Affektdarstellung in
der bildenden Kunst«, schreibt Monika Schrader, wobei nicht die Schonheit das
leitende Kriterium ist, sondern die »Funktion der Kunst als Affektbildunlc:,v«.24
Der fruchtbare Augenblick zeichnet sich dann auch dadurch aus, dass er viel
Spielraum fiir die Einbildungskraft ldsst: »Je mehr wir sehen, desto mehr miissen
wir hinzu denken konnen. Je mehr wir darzu denken, desto mehr miissen wir zu
sehen glauben.« (Laokoon, 111. Stiick, 32) Bei einem aufgerissenen Mund nun ist
der fruchtbare Moment verstrichen. Es gibt keine Steigerung mehr, hier wird der
groBte Schmerz durchlitten, das Gesicht kann sich nicht noch mehr verzerren:
»Wenn Laokoon also seufzet, so kann ihn die Einbildungskraft schreien horen;
wenn er aber schreiet, so kann sie von dieser Vorstellung weder eine Stufe ho-
her, noch eine Stufe tiefer steigen, ohne ihn in einem leidlichern, folglich
uninteressantern Zustande zu erblicken.« (Laokoon, I1I. Stiick, 32)

Durch das Bannen eines so verginglichen Moments geschieht aber nach Les-
sing noch etwas anderes: der Moment selbst wird ldcherlich: der Schrei wird zu
»weibischem Unvermogen, zu kindischer Unleidlichkeit« (Laokoon, 1II. Stiick,
33) — und damit: unertrédglich. Maler oder Bildhauer arbeiten in einer ausdrucks-
beschrinkten Kunst, die ihnen bestimmte Formen aufnotigt und bestimmte
Motive diktiert. Freier ist da, so Lessing, der Poet. Er ist nicht beschriinkt auf ei-
nen Moment, sondern kann jede Handlung von Anfang bis Ende erzéhlen, ja
sogar verschiedene Handlungen ineinander verkniipfen. In der Aeneis ist es Ver-
gil deswegen moglich gewesen, aufs Schrecklichste Laokoons Schreien zu be-
schreiben, denn der Leser kennt Laokoon bereits als »den vorsichtigsten Patri-
oten, als den wiarmsten Vater« (Laokoon, IV. Stiick, 36). Laokoons Schrei be-
kommt, eingebettet in seine Lebensgeschichte und verkniipft mit dem Schicksal
Trojas, einen anderen Klang: »Wir beziehen sein Schreien nicht auf seinen Cha-

24 Monika Schrader: Laokoon — »eine vollkommene Regel der Kunst,« 77f. Dieser Punkt
ist essentiell fiir Lessings ganze Kunstkonzeption: »Die differenten Strukturmerkmale
der Kiinste sind sowohl unter dem Aspekt dsthetischer Motivierung verglichen, wie
unter dem anthropologischen Gesichtspunkt der durch die #sthetischen Strukturen je-

weils erzeugten > Vollkommenheit< von Vorstellungen und Empfindungen.« Ebd., 69.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

rakter, sondern lediglich auf sein unertrigliches Leiden.« (Laokoon, IV. Stiick,
36)

Die Laokoongruppe jedoch trifft nach Lessings Meinung genau diesen
fruchtbaren Augenblick. Sie verrit nicht zu viel und zeigt nicht zu wenig: »Ar-
me, durch die Ringe der Schlangen fest an den Korper geschlossen, wiirden
Frost und Tod iiber die ganze Gruppe verbreitet haben. Also sehen wir sie, an
der Hauptfigur so wohl als an den Nebenfiguren, in volliger Tétigkeit, und da am
meisten beschiftiget, wo gegenwirtig der heftigste Schmerz ist.« (Laokoon, V.
Stiick, 55f.) Vater und S6hne sind in Bewegung, sie leisten Widerstand und ver-
suchen, ihr Schicksal noch einmal abzuwenden. In der Skulptur ist diese Szene
dabei ganz anders beschrieben als in der Aeneis, wie Lessing zur Untermauerung
seiner Zeichentheorie zeigt: »Virgil 148t die Schlangen doppelt um den Leib und
doppelt um den Hals des Laokoon sich winden, und hoch mit ihren K&pfen iiber
ihn hinausragen. Bis medium amplexi, bis collo squamea circum / Terga dati,
superant capite et cervicibus altis.« (Laokoon, V. Stiick, 56)25 Laokoon ver-
schwindet in dieser Beschreibung nahezu unter den Schlangen, dennoch spornt
sie das Vorstellungsvermogen der Zuhorer an, ldsst die Szene vor ihrem inneren
Auge lebendig werden. Ein vollkommen von Schlangen umwundener und be-
deckter Laokoon wire in der Skulptur hingegen ein Grauen. Denn der Schmerz,
der ja das Mitleid erregen soll, wiirde so unsichtbar bleiben. Damit das moglich
wird, muss der Oberkorper des Priesters frei bleiben, die Muskeln miissen sicht-
bar sein, die vollige Umwindung durch die Schlangen jedoch »wiirden den
ganzen Leib verdeckt haben, und jene schmerzliche Einziehung des Unterleibes,
welche so sehr ausdriickend ist, wiirde unsichtbar geblieben sein.« (Laokoon, V.
Stiick, 56) In der Skulptur sind die Schlangenkorper perfekt platziert. Indem sie
sich um die Beine winden, verdecken sie das wesentliche Muskelspiel nicht, er-
regen aber zugleich »die Idee der gehemmten Flucht und einer Art von Un-
beweglichkeit, die der kiinstlichen Fortdauer des nemlichen Zustandes sehr
vorteilhaft ist.« (Laokoon, V. Stiick, 57)

Die Wahl des Augenblicks ist auch ausschlaggebend fiir das Interesse, das
der Betrachter dem Kunstwerk entgegenbringen wird. Wie Winckelmann ver-
langt Lessing, dass es mit »dem ersten Blicke« (Laokoon, XI. Stiick, 99)
erfassbar sein muss, da in diesem Moment die grofite Wirkung von ihm ausgeht.
Ein Bild oder eine Skulptur, die auf den ersten Blick nicht reizvoll wirkt und
langeres Hinsehen oder Nachdenken erfordert, wirkt, so Lessing, auf den Be-

25 »[S]chon haben zweimal sie ihn in der Mitte umschlungen, zweimal um seinen Hals
die schuppigen Riicken gewunden und ragen empor iiber ihn mit ihren Kopfen und
gestreckten Nacken.« (Aeneis, 2. Buch, V. 215)

- am 14.02.2028, 14:29:4 -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 79

trachter »erkaltend« (Laokoon, XI. Stiick, 100). Der Kiinstler bleibt unverstind-
lich und aus Rache verhirtet sich der Rezipient gegen den Ausdruck des Kunst-
werks, wird unempfindlich gegen jegliche Riithrung. Die einzige Rettung fiir das
schwerverstindliche Werk wire nun die Schonheit, denn diese konnte den Be-
trachter wieder versdhnen oder zumindest zu einem eingehenderen Studium
reizen. Ist sie aber auch noch, wie Lessing schreibt, »dem Ausdrucke aufgeop-
fert« (ebd.), wird er nicht mehr linger verweilen: »was wir sehen, gefillt uns
nicht, und was wir dabei denken sollen, wissen wir nicht.« (ebd.)

Wihrend Winckelmann in seiner Laokoonbeschreibung vorauszusetzen
scheint, dass die Geschichte des trojanischen Priesters bekannt ist, setzt Lessing
das nicht voraus: Vom Publikum kann nicht erwartet werden, dass es so »gelehrt
sein soll, wie der Kenner [es] aus seinen Biichern ist« (Laokoon, X1. Stiick, 100).
Das Kunstwerk muss fiir sich selbst sprechen und kann sich nur auf seine eigene
Wirkung verlassen. Diese unterschiedlichen Anspriiche lassen sich darauf zu-
riickfiihren, dass Winckelmann und Lessing unterschiedliche Publiki vor Augen
hatten, als sie ihre Theorien verfassten. Wihrend Winckelmann ohnehin nur fiir
eine Gelehrtenwelt arbeitet, der die Statuen und Skulpturen zu seiner Zeit einzig
zuginglich sind, wendet sich Lessing bewusst mit aufkldrerischem Interesse ei-
nem groferen Kreis zu, bei dem nicht von einer umfassenden Vorbildung auf
geistesgeschichtlichem Gebiet auszugehen ist. Gemeinsam bleibt beiden Theore-
tikern jedoch eines: Sie betrachten Kunst beide als Lehrmittel fiir die ethisch-
asthetische Erziehung. Bei beiden Betrachtungen steht dabei der Umgang mit
dem Schmerz im Mittelpunkt. Sowohl Winckelmann als auch Lessing machen
eines deutlich: Der Schmerz beriihrt den Betrachter mehr, als es die Schonheit
tite. Denn er zeigt etwas, das den Betrachter in seiner Eigenschaft als Mensch
anspricht: er zeigt etwas Menschliches. Die Schmerzdarstellung beriihrt uns,
weil sie das Leben in seiner Zerbrechlichkeit zeigt: den Lauf des Lebens, dieses
Auf und Ab mit Schicksalsschldgen und erfiillten Wiinschen, mit enttduschten
Hoffnungen und ungeahnten Moglichkeiten.

Winckelmanns Interesse daran, die schone Seele sichtbar werden zu lassen,
beruht darauf, dass er so hinter die Alltdglichkeit schauen kann und das ist einzig
in der Kunst moglich. Winckelmann entdeckt in der alltéiglichen Welt lauter ver-
schobene und verloren gegangene Ideale (der Schonheit und der Tugend), die im
kiinstlerischen Prozess sichtbar und damit erlebbar gemacht werden kénnen. Er
sieht so eine Welt hinter der Welt, die besser ist als unser Alltag und uns deswe-
gen durch genaues Betrachten und Studium zum Vorbild fiir die unsere gerei-
chen sollte. Damit zielt er nicht ab auf eine triviale Angleichung, einer Nach-
ahmung in der Wirklichkeit, damit er6ffnet er vielmehr Handlungs- und Verhal-
tensperspektiven, die einen anderen Umgang mit dem alltiglichen unvoll-

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

kommenen Leben ermdglichen. Die Theorie ist nicht so naiv, wie sie auf den er-
sten Blick scheinen mag. Denn sie unterstellt der Kunst eine spezifische Leis-
tung, sieht in ihr eine besondere Reflexionsform. Kiinstlerische Titigkeit und
Kunstgenuss bieten eine neue Reflexionsmoglichkeit. Erst aus ihnen heraus kon-
nen Schonheitsideale und vorbildliche Umgangsweisen entdeckt werden. Kunst
ist der bessere Spiegel der Wirklichkeit, in dem das, was im Alltag verzerrt ist,
klar und strukturiert wird. Der Reflexionsschritt ist dabei das Gewahrwerden des
Umstands, dass das, was der Betrachter sieht, ein entzerrtes, ideales Bild der
Wirklichkeit ist. Diese Erkenntnis wird bei Winckelmann dann nicht weiter re-
flektiert, es wird nicht in Frage gestellt, was da genau gezeigt wird und welchen
Bezug es zur Wirklichkeit hat. Kunst bei Winckelmann leitet den Betrachter also
nicht dazu an, anhand des Erlebten iiber sich selbst frei nachzudenken, sondern
bietet die Erkenntnis einer angemessenen Verhaltensweise zur Ubernahme an.
Lessings Subjektbegriff wird im dritten Kapitel noch ausfiihrlicher anhand
des menschlichen Helden und der Hamburgischen Dramaturgie behandelt, doch
schon im Laokoon wird deutlich, dass Kunst fiir Lessing mehr ist, als eine blofe
Vorbildlichkeit, die ohne weitere Reflexion ins eigene Leben iibernommen wer-
den kann. In allererster Linie ist Kunst hier eine Erkenntnisform: in der Kunst,
vorrangig natiirlich in der Dichtung, wird die intuitive Erkenntnis ermoglicht, die
etwas Gottliches hat, da sie Wesen und Zusammenhidnge der Dinge sichtbar
werden ldsst. Intuitiv ist diese Erkenntnis dabei, weil sie nicht rein vernunftge-
mil arbeitet, sondern iiber die gewohnliche Vernunftleistung hinausreicht,
indem sie uns mehr als intellektuell beriihrt. In der Einleitung schreibe ich, dass
die intuitive Erkenntnis eine leibliche Erfahrung ist, dass mein Herzschlag hoch
geht, wenn ich im Theater sitze: Lessing wire diese Deutung zu sinnlich. Intuiti-
ve Erkenntnis versteht er als etwas Entsinnlichtes, eine leibliche Involvierung
des Zuschauers wiirde er zuriickweisen. Der Begriff der intuitiven Erkenntnis ist
hier also zunéchst in abgeschwichter Form sichtbar, sichtbar aber dennoch, weil
er verweist auf eine nicht-verniinftige, nicht-sprachliche Erkenntnis, die in der
Distanz zur Sinnlichkeit eines Kunstwerks auftaucht. Das #sthetische Ideal, das
Lessing vorschwebt, ist bei aller Abstraktheit, bei aller formalen Gebundenheit
keines, das sich durch eine rein vernunftgemifle Leistung entdecken lieBe. Er ar-
gumentiert gezielt hin auf eine spezifisch dsthetische Erkenntnis, die auf mehr
als nur Schonheit zielt. Der Gegenstand dieser Erkenntnis ist dabei — und das ist
das Besondere und Herausragende an Lessing — das Leben selbst, das heldenhaf-
te Geschichten erzihlt, ohne den Schmerz zu vergessen. Lessing entgottlicht die
Kunst und setzt damit Winckelmanns Gedanken fort. Beide sehen im Laokoon
einen Menschenhelden, der Schonheit, Anmut und Stirke bewahrt im Angesicht
des Unterganges. Hier geht es nicht um einen antiken Gott, fiir den auch der

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ASTHETISCH VORBILDLICH UND ETHISCH FRAGWURDIG. LESSINGS LAOKOON | 81

Schmerz, der Tod letztendlich doch nur Spiel ist und der damit zu seiner eigenen
Betroffenheit eine gottliche Distanz hat, hier geht es um einen Menschen, der zu
seinem Korper und zur eigenen Erfahrung des Schmerzes zunédchst mal keine
Distanz hat und sich diese erst erarbeiten muss. Und dass fiir Winckelmann die
Skulptur, fiir Lessing die Dichtung genau das einfingt, macht die Kunst zum Ob-
jekt der Erkenntnis und zum Vorbild. Die Vorbildhaftigkeit beruht, so verstehe
ich beide, auf der Verletzlichkeit des Menschen. Es kommt darauf an, dass An-
mut, Schonheit, Wiirde im Angesicht von etwas behalten werden, in Laokoons
Fall im Angesicht des Todes. Nicht die Tatsache allein, dass er schon, wiirdevoll
und anmutig ist, verleiht ihm seine kiinstlerische Wirkung, sondern er ist schon,
wiirdevoll und anmutig vor dem Hintergrund von Schmerz und Tod — und damit
vor dem Hintergrund seines menschlichen Lebens. Durch diese Anbindung an
das Leben gewinnt die Kunst eine Dimension, die das »blo Schone«, das unser
Auge erfreuen wiirde, tiberschreitet und uns in unserem Lebensvollzug anspricht.

Wie sich dieser Prozess in der Hamburgischen Dramaturgie erweitert und
verdndert, soll eine der leitenden Fragen im Kapitel 3.1. sein. In diesem Kapitel
habe ich gezeigt, warum Laokoon in der Laokoonskulptur bei Lessing nicht
schreit. Ein gedffneter Mund, ein panischer Gesichtsausdruck wéren der Skulp-
tur unangemessen, argumentiert Lessing. Sie wiirden Ekel erregen und die
Affekte des Betrachters erkalten lassen, bis er sich schlieBlich angewidert ab-
wendet. Wurde in Winckelmanns Argumentation die dsthetische Grundannahme
ethisch untermauert, wird hier Winckelmanns ethische Forderung &sthetisch zu-
riickgewiesen: ein schreiender Laokoon ist kiinstlerisch wiinschenswert, da er
eine hohe dsthetische Wirkung erlangen kann, kann aber nur in der Dichtung zur
Darstellung kommen, nicht in der bildenden Kunst.

Laokoon seufzt: weil er nicht schreien soll.

- am 14.02.2028, 14:29:4 -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- 8M 14.02.2026, 14:20:4¢


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

