
Die Methode der Isolierung 
Zur Entwicklung von Rawls’ Denken nach Eine Theorie der Gerechtigkeit1

Rainer Forst

Abstract: Die „Methode der Isolierung“ beschreibt eine zentrale Strategie in der Entwicklung von 
John Rawls’ praktischer Philosophie nach A Theory of Justice (1971). Sie dient dazu, die Theorie 
von umstrittenen metaphysischen oder moralphilosophischen Annahmen zu entlasten, um ihre 
normative Unabhängigkeit zu wahren. Dieser Ansatz stärkt die Autonomie der Theorie, führt 
jedoch zu Spannungen: Einerseits soll sie gegenüber „umfassenden“ Lehren „freistehend“ und 
prioritär bleiben, andererseits bleibt sie auf deren Akzeptanz angewiesen. So droht die Abhängig­
keit von diesen Lehren. Damit wird eine andere Methode der Isolierung kontrastiert, die Thomas 
Schmidt in Bezug auf die Reflexivität von Religion in der säkularen Gesellschaft entwickelt hat.

Keywords: politischer Konstruktivismus, öffentliche Vernunft, doktrinale Autonomie, Religion 
und säkulare Gesellschaft, Rawls’ Methode der Isolierung

1. Eine Theorie in Bewegung

Wir neigen dazu, Rawls’ Werk mit Bezugnahme auf zwei Fixpunkte zu 
lesen, seine großen Monographien A Theory of Justice (1971) und Political 
Liberalism (1993). Eine Vielzahl von Interpretationen widmet sich insbe­
sondere der Analyse der „politischen Wende“ von Rawls’ Denken nach 
1985,2 und zunehmend wird auch die Entwicklung von seinen früheren 
Texten hin zu A Theory of Justice zum Gegenstand eingehender Untersu­
chungen (und führt zu Versuchen, Rawls kritisch zu historisieren).3

Was durch die Fokussierung auf diese Fixpunkte oft übersehen wird, ist, 
dass Rawls’ Theorie sich ständig weiterentwickelte, was zahlreiche Schriften 

1 Diesen Text widme ich meinem alten Freund Thomas Schmidt, mit dem ich die 
hier behandelten Fragen seit unserer gemeinsamen Studienzeit mit großer Freude 
diskutiere. Eine frühe Fassung trug ich im Herbst 2021 auf der von Paul Weithman or­
ganisierten Rawls-Konferenz an der Universität Notre Dame vor, die englische Fassung 
der Abschnitte 1–6 ist erschienen als Forst (2023). Für ihre großartige Hilfe bei der 
Erstellung der deutschen Version danke ich herzlich Greta Kolbe und Aline Fehr.

2 Vgl. insbesondere die sorgfältigen Analysen von Weithman (2011) und Freeman (2007) 
sowie meine eigene in Forst (1994), Kap. IV.2 und Forst (2007), Kap. 4.

3 Vgl. Bejan et al. (2021), Forrester (2019), Nelson, (2019).

253

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


belegen, darunter die umfassende Überarbeitung seiner Theorie bereits 
1975 für die deutsche Übersetzung.4

Im Folgenden möchte ich eine bestimmte Richtung dieser Entwicklung 
und ein diesbezüglich zentrales methodologisches Charakteristikum her­
vorheben, das ich die „Methode der Isolierung“ nenne. Kurz gesagt, han­
delt es sich dabei um den Versuch, die Theorie zu stärken, indem man sie 
scheinbar schwächt, d. h. indem man ihre Kernannahmen auf das reduziert, 
was für den Erfolg des theoretischen Unternehmens absolut notwendig ist, 
und auf dem Weg dorthin überflüssigen Ballast abwirft. Die doppeldeutige 
Metapher der „Isolierung“ (zwischen „Vereinzelung“ und „Abdichtung“) 
drückt Rawls’ Versuch aus, die Energie des Unternehmens zu bewahren, 
indem er es sozusagen vor der Kälte unnötiger Kontroversen abschirmt, 
sowie die Löcher zu stopfen, die durch weitreichende, umfassende philoso­
phische Prämissen und Theoreme entstehen könnten, die für seine Kern­
ziele nicht wesentlich sind. Die Wurzel des Wortes ist das lateinische insula, 
sodass diese Methode auch die der „Verinselung“ genannt werden könnte, 
im Sinne der Schaffung einer autonomen theoretischen Insel.

In der Philosophie kommt dieser methodische Gedanke in vielen For­
men vor – man denke an Ockhams Rasiermesser, die sogenannte lex 
parsimoniae, mit dem Motto: „numquam ponenda est pluralitas sine neces­
sitate“5 –, doch Rawls verlieh ihm eine besondere Wendung. Er entwickelte 
das Ideal einer autonomen Moraltheorie (bis zu den ursprünglichen Dewey 
Lectures 1980) bzw. einer „freistehenden“6 politischen Konzeption der Ge­
rechtigkeit innerhalb der politischen Philosophie. Und er war zunehmend 
der Ansicht, dass diese Art von „doktrinaler Autonomie“, wie er es nannte, 
die Unabhängigkeit der Theorie von anderen Teilen der Philosophie bzw. 
(so ab Mitte der Achtziger) „umfassenden Lehren“ erforderte. Im Folgen­
den werde ich die wichtigsten philosophischen „Unabhängigkeitserklärun­
gen“, wie ich sie nenne, kurz rekonstruieren, die wir in seiner Theorie nach 
der Theory of Justice bis zu Political Liberalism finden. Und ich werde 
bestimmte Probleme bzw. Widersprüche hervorheben, zu denen diese Ent­
wicklung führte. Denn sie gelangte an den Punkt, an dem die Methode der 
Isolierung die Autonomie von Rawls’ Theorie eher gefährdete, als sie zu 

4 Eine umfassende, differenzierte Würdigung des Rawls’schen Gesamtwerks, die alle 
Stationen seines Denkens umfasst, ist das von Thomas Schmidt und Kollegen heraus­
gegebene Rawls-Handbuch (s. Frühbauer et al. (2023)).

5 „Nie sollte man Vielheit annehmen ohne Notwendigkeit“ (Ockham (1495), I, 27, 2, K 
(Übersetzung R.F.)).

6 Rawls (2003), 179.

Rainer Forst

254

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stärken. Ich werde dies zeigen, indem ich auf ein Problem innerhalb seiner 
Konzeption der öffentlichen Vernunft hinweise. Dies führt mich zu einer 
Diskussion der Position von Thomas Schmidt in diesem Kontext, der mit 
einer eigenen Methode der Isolierung auf diese Problematik reagiert.

2. Unabhängigkeitserklärungen

Bevor ich einige Texte von Rawls aus den 1970er-Jahren untersuche, sei 
darauf hingewiesen, dass der Beginn der besagten Entwicklung auf die 
Theorie der Gerechtigkeit selbst zurückgeführt werden kann. Dieses Werk 
ist in Bezug auf seine grundlegenden philosophischen Aussagen ambiva­
lent. Einerseits betont Rawls in dem Absatz, der die Methode des Überle­
gungsgleichgewichts einführt, dass diese nicht den Anspruch erhebt, sich 
auf moralische Wahrheiten zu stützen oder sie zu produzieren: „Von den 
vorgeschlagenen Gerechtigkeitsgrundsätzen behaupte ich nicht, sie seien 
notwendige Wahrheiten oder aus solchen ableitbar.“7 In § 9 schlägt er vor, 
sich eine bescheidene Form von Moraltheorie „als den Versuch vor[zu]stel­
len, unsere moralischen Fähigkeiten zu beschreiben.“8 Er fügt hinzu, dass 
damit „nicht einfach eine Liste von Urteilen […], die wir abzugeben bereit 
sind“, gemeint ist, sondern vielmehr eine sorgfältige und „gewissenhafte“9 

Reflexion über solche Urteile, die zu einer Reihe von Prinzipien führen 
muss, die sich in eine systematische Einheit einfügen. Diese Analyse wird 
„auf Grundsätze und theoretische Konstruktionen zurückgreifen müssen, 
die weit über Normen hinausgehen, von denen man im Alltagsleben hört; 
vielleicht erfordert sie am Ende auch noch ziemlich komplizierte Mathema­
tik“.10

Andererseits finden wir zahlreiche recht starke theoretische Aussagen, 
die über die bescheidenen Formulierungen im Zusammenhang mit der 
Methode des Überlegungsgleichgewichts hinausgehen. Zum Beispiel in 
der Kritik des Utilitarismus, die zu dem berühmten Satz führt, dass „der 
Utilitarismus die Verschiedenheit der einzelnen Menschen nicht ernst 
[nimmt]“11; weitere Bemerkungen zur deontologischen Theorie in diesem 

7 Rawls (1975), 39.
8 Ebd., 66.
9 Ebd.

10 Ebd., 67.
11 Ebd., 45.

Die Methode der Isolierung 

255

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontext drücken grundlegende und umfassende moralische Überzeugun­
gen aus. So überrascht es nicht, dass sich im Zusammenhang mit der 
Diskussion über den Vorrang des Richtigen vor dem Guten zeigt, dass die 
Theorie Prinzipien enthält, die Richtlinien darüber beinhalten, „was gut 
und was ein moralisch wertvoller Charakter ist, was für Persönlichkeiten 
die Menschen also sein sollten.“12 Dies sind Formulierungen, die der spätere 
Rawls nicht mehr verwenden und dafür kritisieren würde, dass sie eine 
zumindest teilweise umfassende Lehre implizieren, aber sie kommen in 
der Theorie häufig vor, einschließlich des Arguments in § 86 über unsere 
„Natur“13 als freie und gleiche rationale Wesen, die durch das Handeln nach 
den Grundsätzen der Gerechtigkeit verwirklicht wird. Aus diesem Grund 
erklärt Rawls in § 40, dass die Grundsätze der Gerechtigkeit „kategorischen 
Imperativen entsprechen“.14

In einer Reihe von Aufsätzen in den 1970er-Jahren arbeitet Rawls diese 
philosophische Sichtweise weiter aus und verändert sie dabei. Ein wichtiger 
Schritt in dieser Entwicklung ist seine Rede von 1974 als Präsident der 
Eastern Division der American Philosophical Association zum Thema „The 
Independence of Moral Theory“. Er definiert Moraltheorie als „die Unter­
suchung substantieller moralischer Konzeptionen“15 und behauptet, dass 
„ein Großteil der Moraltheorie unabhängig von den anderen Teilen der 
Philosophie ist“16, wie etwa „der Theorie der Bedeutung und der Epistemo­
logie, der Metaphysik und der Philosophie des Geistes“, die zur Arbeit der 
Moraltheorie „sehr wenig beitragen“.17 Rawls leugnet nicht, dass „Moralphi­
losophie“ im umfassenden Sinne des Wortes mit diesen Bereichen der phi­
losophischen Forschung zusammenhängt – zum Beispiel, wenn es um „die 
Existenz objektiver moralischer Wahrheiten und das Wesen von Personen 
und personaler Identität“18 geht – , doch sollte die Moraltheorie als der es­
senzielle Teil der Moralphilosophie unabhängig von diesen Überlegungen 
vorgehen und hat dabei eine gewisse Priorität, da der Fortschritt in der Mo­
ralphilosophie von dieser Aufgabe abhängt. Das Überlegungsgleichgewicht 
(„umfassend und nicht nur eng“19) zielt darauf ab, „ein Schema von Prinzi­

12 Ebd., 50.
13 Ebd., 620 et passim.
14 Ebd., 285.
15 Rawls (1999b), 286 (für Zitate hier und im Folgenden: Übersetzung R.F.).
16 Ebd., 286.
17 Ebd., 286f.
18 Ebd., 287.
19 Ebd., 289.

Rainer Forst

256

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pien zu finden, das den wohlüberlegten Urteilen und allgemeinen Überzeu­
gungen der Menschen entspricht“20, und bleibt somit agnostisch in Bezug 
auf den „problematischen“21 Begriff moralischer Wahrheit. Rawls geht sogar 
so weit, seine Methode als „eine Art Psychologie“22 zu bezeichnen, die 
„die Existenz objektiver moralischer Wahrheiten nicht voraussetzt“.23 Dies 
ist der Schritt zum philosophischen Agnostizismus, der die Theorie von 
Debatten in anderen Bereichen der Philosophie isoliert und abschirmt, was 
Rawls dann mit Bezug auf Diskussionen über Bedeutung, Metaphysik und 
Philosophie des Geistes weiter ausbuchstabiert.

Wie ich bereits im Zusammenhang mit der Thematisierung personaler 
Identität angedeutet habe, kann man sehen, dass Rawls’ Strategie, in Be­
zug auf bestimmte philosophische und besonders metaphysische Fragen 
agnostisch zu sein (man könnte den Ansatz als „moralisch und nicht me­
taphysisch“ bezeichnen), nicht nur eine der Bescheidenheit ist; vielmehr 
behauptet er die Priorität der Moraltheorie mit ihrer eigenen Methode, 
die dann verwendet werden kann, um in diese umfassenderen Bereiche 
vorzudringen. So behauptet er zum Beispiel „die Abhängigkeit der morali­
schen Epistemologie von der Moraltheorie“.24 Insbesondere argumentiert 
Rawls, dass eine Kantische Konzeption bzw. ein „Ideal“25 der Person sehr 
anspruchsvoll ist, was die Kriterien der Identität angeht; aber dies sei kein 
Grund für Skepsis, denn man müsse nicht annehmen, dass eine wohlge­
ordnete Gesellschaft in ihren Mitgliedern keinen solchen Sinn für Moral 
hervorbringen könnte: „Entscheidend ist der Inhalt der moralischen Sicht­
weise und ihre Wurzeln im menschlichen Empfindungsvermögen“.26

Dies zeigt, inwiefern Rawls’ Behauptung, die Moraltheorie sei eine Art 
empirisch-begriffliche Untersuchung des menschlichen Empfindungsver­
mögens, anspruchsvoller ist, als sie (etwa im Hume’schen Sinne) klingt, 
denn sie nimmt nicht nur eine Bestandsaufnahme dessen vor, was die 
Menschen tatsächlich denken; sie fragt auch nach den Möglichkeiten des­
sen, was Menschen angesichts ihrer besten moralischen Urteile sein könn­
ten, was zu einer Konzeption von Gerechtigkeit und von Personen mit 
einem Sinn für Gerechtigkeit führt, der durch eine gerechte Gesellschaft 

20 Ebd., 288.
21 Ebd.
22 Ebd., 290.
23 Ebd.
24 Ebd., 301.
25 Ebd., 299.
26 Ebd., 301.

Die Methode der Isolierung 

257

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„herbeigeführt“27 werden kann.28 In diesem Zusammenhang schirmt die 
Methode der Isolierung sich selbst gegen den Vorwurf ab, eine unrealisti­
sche und undurchführbare, mehr als „minimalistische“ Vorstellung von der 
gerechten Gesellschaft zu konstruieren, indem sie von wohlüberlegten Ur­
teilen ausgeht und ein systematisches Ganzes schafft, das den Bereich des 
gesellschaftlich Möglichen erweitert. Man könnte es fast eine „realistische 
Utopie“ nennen, um einen Ausdruck zu verwenden, den Rawls später29 in 
einem anderen Zusammenhang geprägt hat. Im Wesentlichen legt Rawls 
ein Argument vor, das wir als Sozialkonstruktivismus bezeichnen können, 
da er festhält, dass „die Art von Personen, die wir sind, davon geprägt ist, 
wie wir über uns selbst denken, und dies wiederum von den sozialen For­
men beeinflusst wird, unter denen wir leben“.30 Die zukünftige Gesellschaft 
wird eine Kraft entfalten, die den Horizont der gegenwärtigen übersteigt.

In einem anderen wichtigen Text aus dieser Zeit, „A Kantian Concepti­
on of Equality“31, bekräftigt Rawls seine Ansicht, dass die (neo‑)kantische 
Konzeption der Person mit den beiden moralischen Vermögen und überge­
ordneten Interessen an ihrer Entfaltung „im Rahmen einer empirischen 
Theorie neu formuliert werden kann“.32 Er war davon überzeugt, dass keine 
andere Auffassung als die der Gerechtigkeit als Fairness (zumindest nicht 
die konkurrierenden, die sie anfechten) eine bessere Darstellung dessen 
liefern könne, was Gerechtigkeit in einer modernen Gesellschaft verlangt. 
Darüber hinaus argumentierte er, dass dies durch prinzipiengeleitete Refle­
xion gezeigt werden könne, was bedeutet, dass die Methode der Isolierung 
die konzeptuellen und substanziellen normativen Ansprüche, auf denen 
die Theorie beruht, nicht abschwächt. Sie rekalibriert die Grundlagen, auf 
denen sie eine anspruchsvolle Theorie aufbaut, aber sie zielt nicht auf so 
etwas wie den kleinsten gemeinsamen Nenner dessen, was die Menschen 
tatsächlich glauben. Vielmehr hält sie den Menschen einen Spiegel vor und 
fordert sie auf, darüber zu reflektieren, was sie denken sollten, wenn sie 
richtig darüber nachdächten, was Gerechtigkeit im gesellschaftlichen Leben 
bedeutet, und wenn sie dabei nicht durch die bestehenden gesellschaftli­
chen Formen gefangen gehalten würden.

27 Ebd.
28 Vgl. zu diesem Punkt Scanlons „deliberative Interpretation“ der Methode des Überle­

gungsgleichgewichts in Scanlon (2002), 142.
29 John Rawls (2002), 1–6.
30 Rawls (1999b), 300.
31 Rawls (1999a).
32 Ebd., 264 (für Zitate hier und im Folgenden: Übersetzung R.F.)

Rainer Forst

258

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die „vernünftigste Lehre für uns“33

Die Dewey-Vorlesungen von 1980 führen dies weiter aus und schlagen 
einen neuen methodologischen Weg vor, nämlich den des kantischen Kon­
struktivismus. Sie versuchen, den kantischen Kern des Ansatzes zu bewah­
ren, ohne sich auf die Kant’sche Metaphysik oder ähnlich starke Begrün­
dungen festzulegen. Und obwohl Rawls später bemerkte, dass der Titel die­
ser Vorlesungen „irreführend“34 war – er hätte eher „Kantischer Konstrukti­
vismus in der politischen Philosophie“ als „Kantischer Konstruktivismus in 
der Moraltheorie“ lauten müssen, da „die dort diskutierte Konzeption eine 
politische“ ist35 – ist es wichtig, die Vorlesungen als einen Übergangstext 
zu der „politischen“ Sichtweise zu lesen, die Rawls später entwickelte; er 
bereitet den Weg für einen weiteren Schritt der Isolierung, macht diesen 
aber noch nicht ganz.

Das Wichtigste an den Dewey-Vorlesungen im Hinblick auf die Methode 
der Isolierung ist eine Ambivalenz, die von diesem Punkt an entstehen 
sollte. Einerseits reduziert Rawls den philosophischen „Ballast“, der seine 
neokantianische Sichtweise stützt, indem er betont, dass es „[d]as Ziel poli­
tischer Philosophie […] [ist], diejenigen geteilten Begriffe und Grundsätze, 
von denen angenommen wird, daß sie im Common sense schon latent 
vorhanden sind, zu artikulieren und explizit zu machen“ und somit „die 
tieferen Grundlagen der Übereinstimmung, von denen man hofft, daß sie 
im Common sense eingebettet sind, aufzudecken und zu formulieren“.36 In 
diesem Sinne betont er, dass die Konzeption von Gerechtigkeit als Fairness 
nicht den Anspruch erhebt, nach einem metaphysischen oder intuitionisti­
schen Wahrheitsstandard wahr zu sein, sondern vernünftig „für uns“37 ist, 
im Lichte der öffentlichen Traditionen in demokratischen Gesellschaften. 
Andererseits zeigt die Unterscheidung zwischen den Formulierungen „von 
denen angenommen wird, daß sie im Common sense schon latent vorhan­
den sind“38, oder „stillschweigend bejaht“,39 und der Formulierung „von de­
nen man hofft“,40 dass sie vorhanden sein mögen, dass Rawls’ Moraltheorie 

33 Rawls (1992b), 85.
34 Rawls (1992a), 256.
35 Ebd.
36 Rawls (1992b), 84 (Übersetzung geändert).
37 Ebd., 85.
38 Ebd., 84.
39 Ebd., 85.
40 Ebd., 84.

Die Methode der Isolierung 

259

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht einfach eine Bestandsaufnahme dessen vornimmt, was die Menschen 
tatsächlich denken; vielmehr rekonstruiert er unter der Annahme, dass 
„unsere Gesellschaft nicht wohlgeordnet ist“41, bestimmte „wohlerwogene 
Überzeugungen“42 – wie die moralische Konzeption der Person (die in 
diesen Vorlesungen besonders wichtig ist) –, die „kritischen Reflexionen 
standhalten“.43 Hier ist eine doppelte Bewegung zu erkennen – eine Bewe­
gung hin zur öffentlichen Kultur einer demokratischen Gesellschaft und 
ihren tief verwurzelten Überzeugungen sowie eine Bewegung weg von 
ihnen durch die Verwendung eines aufwendigen Apparats der kritischen 
Reflexion.

Angesichts dieser doppelten Bewegung hat der Begriff des „Vernünftigen“, 
der in diesen Vorlesungen im Mittelpunkt steht, mindestens drei Bedeu­
tungen, zwischen denen Rawls hin und her wechselt. Die erste ist eine 
Berufung auf die wohlerwogenen Urteile der Bürger einer demokratischen 
Gesellschaft, die eine Konzeption der Gerechtigkeit als vernünftig „für 
uns“44 begründen; man könnte dies eine Common sense Konzeption nen­
nen. Die zweite verweist auf ein philosophisches Verständnis von „vernünf­
tig“ im Gegensatz zu metaphysischen Wahrheitsansprüchen substanzieller 
Prinzipien; nennen wir dies die konstruktivistische Konzeption. Die dritte 
hebt den kantischen Punkt der Bedingungen des Richtigen hervor, die den 
Parteien im Urzustand auferlegt werden, was sie dazu bringt, sich selbst als 
„vollständige Autonomie“45 anstrebend zu betrachten, d. h. als nicht durch 
„untergeordnete Beweggründe“46 motiviert, sondern durch das höchstran­
gige Interesse, ihre moralische Persönlichkeit zum Ausdruck zu bringen. In 
diesem Sinne drückt das Vernünftige, das das Rationale einrahmt, in Kants 
Worten die „reine praktische Vernunft“47 aus. Diese reine Konzeption der 
Vernunft ist eine durch und durch moralische: „Die Einheit der praktischen 
Vernunft wird dadurch ausgedrückt, daß das Vernünftige per definitionem 
das Rationale umrahmt und ihm absolut übergeordnet ist“.48

41 Ebd., 153.
42 Ebd., 84.
43 Ebd.
44 Ebd., 85.
45 Ebd., 88.
46 Ebd., 96.
47 Ebd., 103.
48 Ebd.

Rainer Forst

260

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rawls glaubte, diese drei Bedeutungen des Vernünftigen durch die Me­
thode des Überlegungsgleichgewicht vereinen zu können,49 indem er sich 
auf eine reflexive Deutung des Begriffs der moralischen Persönlichkeit und 
einer öffentlichen Vorstellung von Gerechtigkeit in einer wohlgeordneten 
Gesellschaft beruft. Die Methode der Isolierung führt jedoch zu einem 
potenziellen Dilemma. Indem die Theorie ihre Unabhängigkeit von meta­
physischen Vorstellungen moralischer Wahrheit erklärt, einschließlich der 
kantischen Metaphysik, schirmt sie sich von Debatten auf dieser Ebene ab; 
gleichzeitig scheint sie jedoch eine gewisse Abhängigkeit von den gemein­
samen Überzeugungen der demokratischen Bürger:innen in den heutigen 
Gesellschaften zu akzeptieren: „Wir betrachten uns selbst und unsere Zu­
kunft und denken über unsere Auseinandersetzungen seit, sagen wir, der 
Unabhängigkeitserklärung nach.“50 Eine solche Abhängigkeit würde jedoch 
zu weit gehen, wenn die daraus resultierende Gerechtigkeitskonzeption 
heteronomen, „untergeordnete[n] Beweggründe[n]“ folgen würde, wie etwa 
„bestimmte[n] konkrete[n] Vorlieben für diese oder jene Gruppe von Per­
sonen, Vereinigungen oder Gemeinschaften“51, wie Rawls betont.

Das potenzielle Dilemma besteht also darin, dass die Autonomie von 
umstrittenen philosophischen Lehren eine Heteronomie mit Bezug auf fak­
tisch vorherrschende soziale Überzeugungen implizieren könnte, die nicht 
mit einem kantischen Ansatz in Einklang steht. Was für viele Menschen in 
den demokratischen Gesellschaften der Gegenwart „am vernünftigsten“ er­
scheint, könnte vom kritischen Standpunkt der kantischen Autonomie aus, 
den die ursprünglichen Dewey-Vorlesungen neu zu definieren versuchten, 
ziemlich unvernünftig erscheinen. Kurz gesagt, die Methode der Isolierung 
gerät in eine Sackgasse; sie könnte sich als selbstzerstörerisch erweisen.

Warum selbstzerstörerisch? Weil jede normative Theorie der Gerechtig­
keit (wie die von Rawls) einen angemessenen moralischen Grund dafür 
liefern muss, dass man sich selbst und andere auf die moralische richtige 
Art und Weise betrachten sollte – und die Normativität dieser Art von 
Grund kann nicht ausreichend damit begründet werden, was die meisten 
Menschen denken oder was im allgemeinen Selbstverständnis einer Ge­
sellschaft implizit ist. Dies sind genau genommen überhaupt keine morali­
schen Gründe, insbesondere nicht aus einer Rawls’schen, neokantianischen 
Perspektive.

49 Ebd., 105.
50 Ebd., 84.
51 Ebd., 96.

Die Methode der Isolierung 

261

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Politisch und nicht metaphysisch

Die nächste zu betrachtende philosophische Unabhängigkeitserklärung ist 
der Text von 1985 über „Justice as Fairness: Political not Metaphysical“ (dt.: 
„Gerechtigkeit als Fairness: politisch und nicht metaphysisch“).52 Gleich zu 
Beginn weist Rawls die Annahme zurück, seine Gerechtigkeitskonzeption 
sei „von philosophischen Annahmen abhängig, die anzuerkennen ich ver­
meiden möchte. Dazu gehören z.B. der Anspruch auf universelle Wahrheit 
und Aussagen über Wesen und Identität von Personen.“53 Er buchstabiert 
aus, was er die „Methode der Vermeidung“54 nennt, und schlägt vor, dass 
wir „das Toleranzprinzip auf die Philosophie selbst anwenden“55 sollten, 
wobei er betont, dass eine „politische“ Gerechtigkeitskonzeption „so weit 
wie möglich von kontroversen philosophischen und religiösen Lehren un­
abhängig sein sollte.“56

In diesem Text geht Rawls mit seinem Versuch, die Theorie zu stärken, 
indem er sie abschwächt, sehr weit: Sofern er bekräftigt, dass Gerechtigkeit 
als Fairness eine politische und keine „allgemein[e] moralisch[e] Konzep­
tion“57 ist, distanziert er sich von seinem früheren Ansatz, die Gerechtig­
keitskonzeption mit einer Moraltheorie zu begründen, und betont, auf 
„grundlegende intuitive Gedanken zurückzugreifen, die in den politischen 
Institutionen eines demokratischen Verfassungsstaates und den öffentlichen 
Traditionen ihrer Interpretation verankert sind.“58Auf diese Weise kann die 
Gerechtigkeitskonzeption von einer Vielzahl von „umfassenden philosophi­
schen, religiösen und moralischen Lehren“59 innerhalb eines „übergreifen­
den [overlapping] Konsenses“60 getragen werden, sodass Gerechtigkeit als 
Fairness aus ihrer Sicht zu einem integralen Bestandteil dieser verschiede­
nen Lehren wird; sie wird also von ihnen moralisch bejaht, aber nicht 
auf der Basis derselben Gründe. Die Gerechtigkeitskonzeption leiht sich 
sozusagen ihre normative Kraft von ihnen.

52 Rawls (1992a).
53 Ebd., 255.
54 Ebd., 265.
55 Ebd.
56 Ebd., 255.
57 Ebd., 257.
58 Ebd., 258.
59 Ebd., 287.
60 Ebd., 286.

Rainer Forst

262

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Zusammenhang erwähnt Rawls als eine bloße Möglichkeit, 
was die Theorie zuvor im Allgemeinen behauptete, nämlich dass manche 
„Gerechtigkeit als Fairneß sogar als eine natürliche Moralauffassung beja­
hen [mögen], die auf eigenen Beinen stehen kann“61; aber die gewöhnliche 
Art und Weise, in der die Bürger:innen die normativen Grundlagen dieser 
Darstellung der Gerechtigkeit verstehen werden, ist, sie als einen imma­
nenten Teil ihrer umfassenden Lehre zu betrachten, also gerade nicht als 
auf eigenen Füßen stehend. Gleichzeitig gibt Rawls den deontologischen 
Charakter der Konzeption nicht auf, was ihn zu der Behauptung veranlasst, 
dass aus seiner Sicht der Begriff der Gerechtigkeit „unabhängig [ist] von 
dem des Guten und ihm gegenüber vorrangig in dem Sinne, daß seine 
Grundsätze die zulässige Konzeption des Guten begrenzen.“62 Was diese 
Sichtweise jedoch nicht erklären kann, ist, wie diese Art von Unabhängig­
keit und Vorrang mit der moralischen Abhängigkeit der Gerechtigkeit als 
Fairness von umfassenden Lehren einhergehen kann. Die deontologische 
Unabhängigkeit, die hier betont wird, wird durch die Abhängigkeit von 
ethischen umfassenden Lehren untergraben, so scheint es zumindest.

In Politischer Liberalismus wird sich Rawls später auf den Begriff des Ver­
nünftigen berufen, um zu versuchen, dieses Rätsel zu lösen, insbesondere 
im Hinblick auf die Idee „vernünftiger“ umfassender Lehren. Aber welches 
Verständnis des Vernünftigen wird dort verwendet – das des Common sen­
se oder das reine? Oder doch ein anderes, vielleicht das der „öffentlichen 
Vernunft“?

5. Doktrinäre Autonomie

In den überarbeiteten und erweiterten Dewey-Vorlesungen, die unter dem 
Titel Politischer Liberalismus 1993 veröffentlicht wurden, versucht Rawls, 
die Grundlagen und Konturen der „Konzeption politischer Gerechtigkeit 
als freistehende Auffassung“63 darzulegen, die „keine spezifische metaphysi­
sche oder erkenntnistheoretische Lehre [bietet], die über das hinausginge, 
was von der politischen Konzeption selbst vorausgesetzt wird.“64 Sie stützt 
sich auf „politische Werte“, d. h. Werte, welche sich nur auf die Grund­
struktur der Gesellschaft beziehen und die mit verschiedenen vernünftigen 

61 Ebd., 287.
62 Ebd., 290.
63 Rawls (2003), 75.
64 Ebd.

Die Methode der Isolierung 

263

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfassenden Lehren kombiniert werden können. Es liegt auf der Hand, 
dass der Begriff des Vernünftigen hier eine große Rolle spielt. Eine „freiste­
hende“ Konzeption muss auf eigenen Beinen stehen, sonst gerät sie in den 
freien Fall.

Wie ich andernorts dargelegt habe,65 beantwortet Politischer Liberalis­
mus die klassische Frage der Toleranz auf eine Weise, die ganz in der 
Tradition von Denkern wie Castellio oder Bayle steht: Eine rechtfertigbare 
Auffassung von Toleranz erfordert eine Basis, von der aus die Frage nach 
Gründen und Grenzen der Toleranz bestimmt werden kann, ohne diese 
Frage parteiisch zu präjudizieren. Sie muss sich daher auf ein Verständnis 
der moralischen und epistemologischen Vernünftigkeit stützen, das trotz 
tiefgreifender Meinungsverschiedenheiten über ethische Werte gegenüber 
allen partikularen umfassenden Doktrinen als wesentlich für ein gerechtes 
und vernünftiges Zusammenleben aufrechterhalten werden kann. Diese 
Vorstellung bildet den Kern der öffentlichen Vernunft als Medium der 
demokratischen Rechtfertigung unter Bürger:innen, die den Vorrang der 
Gerechtigkeit akzeptieren; mehr noch: Rawls sagt, dass die Vorstellung 
der Gerechtigkeit als Fairness „Ausdruck ihres gemeinsamen öffentlich po­
litischen Vernunftgebrauchs“66 ist. Für die Denker der Toleranz in der ein­
schlägigen Tradition versprach allein die Vernunft, die gemeinsame Basis 
zu definieren, die keine der konkurrierenden Lehren gerechtfertigterweise 
ablehnen konnte.

Die Argumentation von Politischer Liberalismus bewegt sich auf einem 
schmalen Grat. Einerseits ist Rawls bemüht zu betonen, dass die Gerechtig­
keitskonzeption nicht „in der falschen Weise politisch“67 ist, im Sinne eines 
Kompromisses oder einer bloßen Überschneidung bestehender umfassen­
der Doktrinen, und er verweist auch auf die tiefen Spaltungen innerhalb 
zeitgenössischer demokratischer Gesellschaften, die abstraktes Theoretisie­
ren und kritische Reflexion notwendig machen.68 Dies schließt Formen 
des Konventionalismus aus. Andererseits darf die politische Konzeption, 
die „natürlich eine moralische Konzeption“69 ist, welche auf moralischen 
„Idealen, Grundsätze und Standards“70 beruht, selbst keinen umfassenden 

65 Vgl. Forst (2003), Kap. 9 und 10, Forst (2017).
66 Rawls (2003), 74.
67 Ebd., 110.
68 Vgl. ebd., 116f.
69 Ebd., 76.
70 Ebd., Fußnote 11.

Rainer Forst

264

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charakter haben. Dies schließt die Berufung auf die reine praktische Ver­
nunft im Sinne Kants aus.

Vergleicht man jedoch die ursprüngliche und die überarbeitete Fassung 
der Dewey-Vorlesungen, so stellt man ein hohes Maß an Kontinuität fest, 
abgesehen von dem Hauptunterschied, dass die Argumentation aus dem 
Bereich der „Moraltheorie“ in den Bereich der „politischen Philosophie“ 
verlegt wurde. So rahmt das „Vernünftige“71 nach wie vor das „Rationale“ 
ein und enthält die beiden wesentlichen Aspekte der „Bereitschaft, faire Be­
dingungen der Kooperation vorzuschlagen und sich an sie zu halten, vor­
ausgesetzt, daß andere dies ebenfalls tun“,72 sowie der „Bürden des Urtei­
lens“, die erklären, inwieweit vernünftige Meinungsverschiedenheiten über 
ethische Fragen zwischen umfassenden Lehren kein Makel sind, sondern 
der Fähigkeit zu angemessener Überlegung entsprechen, da viele Fragen 
des Lebens vernünftigerweise mit Werten und Überzeugungen beantwortet 
werden können, die die Vernunft weder beweisen noch widerlegen kann. 
Dies sind die beiden Aspekte einer fortgeschrittenen Vorstellung von Tole­
ranz.

In Verbindung mit der Idee einer „vollständigen“ öffentlichen Rechtferti­
gung der allgemein geteilten Gerechtigkeitskonzeption bilden diese beiden 
Aspekte das, was Rawls immer noch als „volle Autonomie“73 bezeichnet, 
d. h. die Autonomie, die von Bürger:innen verwirklicht wird, die Gerechtig­
keitsprinzipien folgen, „die sie für sich selbst wählen würden, wenn sie fair 
als freie und gleiche Personen repräsentiert wären“.74 Dies ist der Kern der 
„vernünftigen Psychologie“, die die Motivation der Bürger:innen erklärt, 
die eine ideale Vorstellung von sich selbst als in diesem Sinne autonome 
Personen verwirklichen wollen.

Im Kapitel über den Konstruktivismus betont Rawls, dass im Verfahren 
der Konstruktion „alle relevanten Anforderungen der praktischen Vernunft 
verkörpert sind und daß es zeigt, in welcher Weise die Gerechtigkeits­
grundsätze aus den Grundsätzen der praktischen Vernunft zusammen mit 
den Konzeptionen der Gesellschaft und der Person folgen, die selbst Ideen 
der praktischen Vernunft sind.“75 Indem sie auf der Grundlage solcher 
Grundsätze handeln, „erweisen sich die Bürger in einem politischen Sinne 

71 Ebd., 120ff.
72 Ebd., 127.
73 Ebd., 155.
74 Ebd.
75 Ebd., 169.

Die Methode der Isolierung 

265

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als autonom“76. Rawls argumentiert weiter, dass diese Art, die Rechtferti­
gung der Gerechtigkeitsprinzipien zu begreifen, es uns erlaubt,

die Bedeutung einer autonomen politischen Lehre darin zu sehen, daß 
sie die politischen Gerechtigkeitsgrundsätze […] als solche abbildet oder 
darstellt, zu denen wir durch den Gebrauch der Grundsätze der prak­
tischen Vernunft zusammen mit den angemessenen Konzeptionen der 
Person als freier und gleicher und der Gesellschaft als eines andauernden 
Systems fairer sozialer Kooperation gelangen.77

Die „volle Autonomie“ der Bürger, die öffentliche Vernunft praktizieren, 
ist also der Kerngedanke des Anspruchs auf „doktrinale Autonomie“78 der 
freistehenden Gerechtigkeitskonzeption.

Dies impliziert, dass eine Konzeption der Gerechtigkeit, die sich auf 
andere Gründe als die genannten stützt, „doktrinal heteronom“79 ist. Dok­
trinäre Autonomie ruht zwar sicherlich nicht mehr auf der Behauptung, 
dass das konstruktivistische Verfahren die Ordnung der moralischen und 
politischen Werte „konstituiert“; aber sie impliziert mit Kant, dass die Ver­
nunft „sich selbst hervorbring[t] und beglaubig[t]“80 und dass die Konzepti­
on der Gerechtigkeit allein durch den Verweis auf die praktische Vernunft 
vollständig gerechtfertigt ist.

An diesem Punkt tritt die Ambivalenz der Methode der Isolierung zuta­
ge, auf die ich im Zusammenhang mit anderen Texten bereits hingewiesen 
habe. Einerseits funktioniert die Idee einer freistehenden, doktrinal auto­
nomen Gerechtigkeitskonzeption, die ein Ideal politischer Autonomie zum 
Ausdruck bringt, nur dann, wenn sie auf nicht „umfassenden“, aber hinrei­
chend substanziellen Gründen der theoretischen und praktischen Vernunft 
beruht. Diese müssen stark genug sein, um ethische Überlegungen umfas­
sender Lehren, die sich als unvereinbar mit der politischen Konzeption 
erweisen, zu übertrumpfen; andernfalls würde der Vorrang des Richtigen 
oder des Vernünftigen verschwinden. Andererseits führt die Methode, um­
fassende moralische und metaphysische Ansprüche der Theorie zu reduzie­
ren, Rawls zu der Aussage, dass die substanziellen moralischen Gründe, auf 
denen die Konzeption in den Augen der Bürger:innen beruht, diejenigen 

76 Ebd., 170.
77 Ebd., 179.
78 Ebd.
79 Ebd., 180.
80 Ebd., 181.

Rainer Forst

266

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, die sich aus den jeweiligen umfassenden Lehren ableiten, sodass „alle, 
die die politische Konzeption bejahen, […] innerhalb ihrer eigenen umfas­
senden Auffassung [beginnen], und […] von den darin enthaltenen religiö­
sen, philosophischen und moralischen Gründen aus[gehen]“.81 Dies führt 
schließlich zu einem Widerspruch: Die freistehende Lehre muss autonom 
sein und kann dies nur sein, wenn sie allein durch die praktische Vernunft 
moralisch begründet ist, während dieselbe, nicht-umfassende Lehre ihre 
normative Kraft von den umfassenden Lehren entlehnen muss und daher 
keinen autonomen Status ihnen gegenüber hat. Der Weg zur Unabhängigkeit 
von den umfassenden Lehren führt letztlich in die Abhängigkeit von ihnen. 
Die Methode der Isolierung wendet sich gegen sich selbst.

6. Öffentliche Vernunft

Diese Aporie, die Rawls in späteren Texten (wie der neuen Einleitung zur 
Taschenbuchausgabe von Political Liberalism oder dem Austausch mit Ha­
bermas) weiter beschäftigte, zeigt sich in verschiedenen Kontexten, unter 
anderem in der Diskussion der öffentlichen Vernunft in Political Liberalism 
und in einem späteren Text, „The Idea of Public Reason Revisited“. Wie 
ich bereits dargelegt habe, ist die Idee der öffentlichen Vernunft mit der 
vollen Autonomie insofern verbunden, als sie ein Ideal demokratischer Bür­
gerschaft darstellt und dazu führt, dass die Bürger:innen eine gemeinsame 
Sprache der Gerechtigkeit sprechen und nicht eine, die auf umfassenden 
Lehren beruht, wenn sie wesentliche Fragen der Gerechtigkeit diskutieren. 
Im politischen Leben bringt die öffentliche Vernunft insoweit Autonomie 
zum Ausdruck, wie sich die Bürger:innen gegenseitig als freie und gleiche 
Akteure der Gerechtigkeit betrachten und ihre Auseinandersetzungen so 
führen, dass sie politischen Werten den Vorrang geben und nicht ihren 
umfassenden Lehren, wenn Letztere etwas anderes nahelegen als die politi­
sche Konzeption. Aus der Art und Weise, wie Rawls versucht, diese Sprache 
der Gerechtigkeit auszubuchstabieren, wird deutlich, dass die politische 
Konzeption ihre Grammatik bereitstellt, und die pluralistische Idee, dass 
religiös Gläubige für diese Konzeption damit argumentieren könnten, dass 
sie auf dem Wort Gottes basiert – während bspw. Millianer sie aufgrund 
utilitaristischer Überlegungen unterstützen könnten – verblasst bzw. ver­
schwindet, wenn die Bürger:innen über ihre Pflicht nachdenken, „ihre 

81 Ebd., 236.

Die Methode der Isolierung 

267

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundlegenden Auseinandersetzungen im Rahmen dessen [zu] führen, was 
jeder von ihnen als eine politische Gerechtigkeitskonzeption ansieht, als 
eine Konzeption also, die auf Werten beruht, die vernünftigerweise erwar­
ten lassen, daß andere ihnen nicht nur zustimmen, sondern auch ernst­
haft bereit sind, sie zu verteidigen“.82 Deshalb sind öffentliche Grundsätze 
und Richtlinien der Argumentation erforderlich. Und deshalb dürfen (mit 
gewissen Vorbehalten der Möglichkeit der Übersetzung83) „niemals Argu­
mente in die öffentliche Diskussion eingebracht werden, die ausdrücklich 
in Begriffen einer umfassenden Lehre formuliert sind“.84

Ich möchte an dieser Stelle nicht näher auf die komplexen Debatten 
eingehen, die zu diesem Thema entstanden sind und die Art und Weise, 
wie Rawls versucht hat, darauf zu antworten;85 was ich vielmehr hervor­
heben möchte, ist, dass auch dies wiederum ein Kontext ist, in dem die 
Ambivalenz und die Spannungen, wenn nicht gar die Widersprüche, die 
die Methode der Isolierung mit sich bringt, deutlich werden. Von dem 
Punkt an, wo Rawls sich der Aufgabe zugewandt hatte, die philosophischen 
Ansprüche der Gerechtigkeitskonzeption zu reduzieren – eine Unterneh­
mung, die lange vor der „politischen“ Wende begann –, rang er beständig 
darum, den richtigen Weg zu finden, um die unabhängige, autonome, nicht-
metaphysische und dennoch moralische Grundlage dieser Konzeption zu 
erklären. Letztlich gelang es ihm jedoch nicht, das richtige Gleichgewicht 
zwischen dem Anspruch auf doktrinäre Autonomie und dem einer nicht-
umfassenden, politischen Konzeption als „Modul“ umfassender Lehren zu 
finden, um die beiden wesentlichen, gegensätzlichen Aspekte der Methode 
der Isolierung hervorzuheben. Dialektisch gesprochen, führte das Streben 
nach immer mehr Unabhängigkeit zur Gefahr der philosophischen und 
normativen Abhängigkeit, und die Insel, die Rawls zu schaffen versuchte, 
droht weggespült zu werden.

82 Rawls (2003), 329.
83 Vgl. dazu Forst (1994), 158–161, wo der Begriff für diese Problematik erstmals vorge­

schlagen wird.
84 Ebd., 354.
85 Vgl. Forst (1994), Kap. III.1; Forst (2007), Kap. 4 und 7. Vgl. dazu auch Schmidt 

(2008) und ferner Schmidt/Roseneck (2023).

Rainer Forst

268

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Philosophie und Theologie – eine weitere Methode der Isolierung

An dieser Stelle läge es aus der Perspektive einer religiös motivierten poli­
tischen Philosophie nahe, eine grundsätzliche Kritik an Rawls’ Methode 
zu üben. Nicht nur haben Kritiker (wie Wolterstorff) bemängelt, dass die 
Konzeption der öffentlichen Vernunft und der Pflicht zur Übersetzung 
grundsätzlicher Gerechtigkeitsargumente in eine reziprok-allgemeine, zu­
weilen „säkular“ genannte Sprache religiöse Positionen unfair benachtei­
ligt, die ihren Platz in politischen Diskursen haben sollten.86 Mehr noch, 
das Streben nach einer „reinen“ praktischen Vernunft, die Prinzipien der 
Gerechtigkeit unabhängig von umfassenden Lehren begründete, wird als 
insgesamt fehlgeleitetes Unternehmen angesehen, das nur eine liberale um­
fassende Lehre gegen andere stellt und so den Anspruch auf moralisch-po­
litische Neutralität nicht einlösen kann.87 Noch einen Schritt weiter gehen 
die, die der Auffassung sind, dass es ohne eine religiöse Grundlage gar 
keine wirkliche moralische Normativität geben könne; die Vernunft sei zu 
einer solchen Normenbegründung autonom nicht in der Lage.88

Keine dieser Sichtweisen ist jedoch in der spezifischen Verbindung von 
Religionsphilosophie, politischer Philosophie und katholischer Theologie 
zu finden, die das Werk von Thomas Schmidt kennzeichnet. In ihm fin­
det sich vielmehr eine konsequente Verteidigung der Rawls’schen Konzep­
tion öffentlicher Vernunft wie auch der Eigenständigkeit der praktischen 
Vernunft und der säkularen Moral. Schmidt nimmt den Vorgang der Sä­
kularisierung darüber hinaus zum Anlass, die These von der Isolierung 
der politisch-praktischen, öffentlichen Vernunft gegenüber umfassenden 
Lehren aufzunehmen und ihr zugleich eine eigene Wendung zu geben. 
Denn dadurch, dass religiöse Geltungsansprüche ihm zufolge von der Last 
befreit werden, die ihnen (etwa in der Tradition Böckenfördes) häufig zu­
gesprochen wird, nämlich die Grundlagen des rein säkular nicht bestehen 
könnenden Rechtsstaats zu liefern, kann religiöse Reflexion erst zu sich 
kommen und sich in der Differenz zu Recht und Politik bzw. säkularer 
Moral selbst bestimmen. Dies führt Schmidt anhand einer spezifischen 
Konzeption „reflexiver Säkularisierung“ aus.89 Ich sehe in dieser Konzepti­

86 Vgl. die in dem erwähnten Band (Schmidt/Parker (2008)) gut dokumentierte Debatte 
darüber.

87 Vgl. Taylor (1989).
88 Vgl. MacIntyre (1981).
89 Vgl. zum Folgenden insbesondere Schmidt (2014).

Die Methode der Isolierung 

269

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on eine eigene, spiegelbildlich zu Rawls angelegte „Methode der Isolierung“ 
am Werk, nur diesmal aus der Sicht umfassender Lehren, die dadurch, dass 
sie sich von anderen normativen Imperativen freimachen, ohne zu ihnen in 
einen Widerspruch zu geraten, ihre eigene Kraft und Natur kritisch reflek­
tieren und entfalten können. So wird aus der Moderne, die aus religiöser 
Perspektive oft als Verlustrechnung gesehen wird, eine Gewinnbilanz für 
die Form der Religion, die Schmidt als „Differenzbewusstsein“90 charakteri­
siert.

Schmidt sieht eine wichtige Verbindung zwischen einer soziologischen 
und philosophischen Betrachtung des Vorgangs der gesellschaftlichen und 
politischen, auch moralischen Säkularisierung einerseits und „rationalen 
Prozessen der Selbstaufklärung religiöser Überzeugungssysteme“91 anderer­
seits. Die Religion muss sich, so Schmidt, aus rationalen Gründen „selbst­
reflexiv auf normative Standards säkularer Gesellschaften einlassen“92, was 
das Durchlaufen von drei Stufen der Säkularisierung impliziert. Auf einer 
ersten, für die Rawls’ Konzeption öffentlicher Vernunft repräsentativ steht, 
müssen umfassende Lehren das „Neutralitätsprinzip“93 der Gleichbehand­
lung aller Lehren, ob religiös oder nicht, auf der Basis einer autonom ge­
rechtfertigten Gerechtigkeitskonzeption akzeptieren, und zwar aus sowohl 
umfassenden, spezifischen wie auch eigenständigen, universalistischen 
Gründen praktischer Vernunft (die Schmidt allerdings stärker hegelianisch 
als kantisch versteht). Auf einer zweiten Stufe der Säkularisierung wird die­
ser Vorrang der säkularen Vernunft (mit Habermas) dialogisch eingebettet 
– und zwar so, dass die säkulare Vernunft ihre besondere Stellung nicht als 
Unfehlbarkeit missversteht und sich um eine „kooperative Übersetzung“94 

religiöser Vorstellungen bemüht, für die es ein säkulares Äquivalent geben 
könnte, ohne dass es bereits sichtbar wäre. Damit wird die Möglichkeit 
denkbar, dass religiöse Einsichten einen Beitrag zur „ethischen Selbstdeu­
tung der menschlichen Gattung im Ganzen“95 leisten.96

90 Ebd., 33
91 Ebd., 25.
92 Ebd.
93 Ebd., 26.
94 Ebd., 28, mit Bezug auf Habermas (2001), 29.
95 Schmidt (2014), 29.
96 Ich lasse an dieser Stelle meine Skepsis bezüglich der Vorstellung einer solchen 

Gattungsethik wie auch der Notwendigkeit einer „ethischen Einbettung“ moralischer 
Einsichten, die Schmidt hier mit Habermas teilt, beiseite. Zu meiner diesbezüglichen 
Diskussion mit Habermas vgl. Forst (2021, 2024). Zu den Repliken s. Habermas 
(2021, 2024a, 2024b).

Rainer Forst

270

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf einer dritten Stufe der reflexiven Säkularisierung setzt sich Schmidt 
zufolge die Ausdifferenzierung von Religion, Recht, Politik und Moral wei­
ter fort, und diesbezüglich formuliert er die These, „dass die Funktion 
der Religion nicht länger in der Repräsentation von Integration und der 
Einbettung einer vermeintlich abstrakten Vernunftmoral und eines posi­
tiven Rechts zu sehen ist, sondern in der Beförderung der autonomen 
Eigenlogik von Recht und Moral“.97 Die Religion ist in dem Sinne „Diffe­
renzbewusstsein“, dass sie nicht versucht, die Lücken zu füllen, die sich 
zwischen ihr und Vernunftmoral und Recht auftun; vielmehr schließt 
Schmidt an Luhmanns Religionssoziologie an und schreibt der Religion 
einerseits die Bearbeitung der Unterscheidung von Transzendenz und Im­
manenz zu, andererseits aber auch eine Reflexion auf die „Einheit des 
Gesellschaftssystems“98, das in den Speziallogiken sozialer Differenzierung 
nicht aufgeht. Die Religion, als Bewusstsein davon, dass es berechtigte, 
umfassende Fragen (und die Suche nach Antworten) gibt, die die anderen 
Bereiche offenlassen müssen, muss daher im Sinne eines „Glaubens an den 
Glauben“99 reformuliert werden. Über Hegel hinaus und mit Kierkegaard 
sieht Schmidt die Religion auf eine spezifische Erfahrung gegründet, die 
nicht widervernünftig ist, aber auch nicht mit Mitteln der Vernunft allein 
rekonstruiert werden kann; dies bewirkt die „existentielle Fremdheit zwi­
schen Religion und Philosophie“.100 Zugleich aber bleibt die Religion nicht 
in dieser Vereinzelung stehen, sondern greift auf etwas Allgemeines aus, 
das sie aber nicht näher bestimmen will oder kann: „Religion markiert 
die Unbestimmtheitslücke zwischen den durch die Sachlogiken von Moral, 
Politik und Recht festgelegten Normen und jenem Horizont unbestimmter 
Geltungsvoraussetzungen, die den jeweiligen als verbindlich festgelegten 
Normen unthematisch im Rücken bleiben.“101

Mit diesen dialektischen Überlegungen bietet Schmidt eine Deutung 
der Rolle der Religion an, die einerseits theologisch jeweils im Lichte 
spezifischer Glaubenstraditionen weiter zu bearbeiten ist, also im Modus 
der Selbstthematisierung einer umfassenden Lehre im Rawls’schen Sinne. 
Andererseits aber wird deutlich, dass die Religion (bzw. genauer: diejenige 
Religion, die diese Reflexivität aufweist) als Bewusstsein der Differenz eben 

97 Schmidt (2014), 32.
98 Ebd.
99 Ebd., 33.

100 Ebd., 35.
101 Ebd., 35f.

Die Methode der Isolierung 

271

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch ein Wissen des Allgemeinen ist, selbst wenn es als unbestimmtes Wis­
sen verstanden wird. Es ist aber soweit bestimmt, dass es sich zutraut, den 
„unbestimmten Horizont“102 jeweiliger Normen zu benennen, der auf die 
Gattung insgesamt ausgreift und „allen Differenzierungen vorausliegt“.103 

Damit wird allerdings eine Ambivalenz dieser Position sichtbar, die in 
die Aporie führen könnte. Denn es stellt sich die klassische Frage, ob die 
unbestimmte Bestimmung dieses Horizonts eine Frage des partikularen 
Glaubens bleibt oder eher die einer allgemeinen Notwendigkeit ist, etwa 
um (bei aller „Unanschaulichkeit“) besser zu verstehen, worin die Idee 
einer „Sakralität der Person“104 besteht. Dann aber gehörte diese Erkennt­
nis zu einem aufgeklärten, vollständigeren Verständnis von Moral hinzu 
und müsste den Bereich des Glaubens paradoxerweise zugleich verlassen 
und dort verweilen, was zu einer Aporie führte. Die Problematik besteht 
darin, in welchem Maße diese Sicht des Glaubens letztlich doch über den 
Glauben hinausgeht und beansprucht, das recht begründete, reflexivere 
Verhältnis zu moralischen oder rechtlichen Normen auf den Begriff zu 
bringen. Darauf verweist die aufschlussreiche Formulierung Schmidts, dass 
es der Religion „um die Schärfung und Bearbeitung der Differenz zwischen 
autonomer säkularer Gesellschaft und Vernunft“105 geht. Dann geht es ihr, 
wie es eine thomistische Position auch nahelegen würde, letztlich um den 
Anspruch, eine vernünftigere Perspektive auf die Welt sich zuzutrauen. 
Kann aber der Glaube, der sich konsequent im Modus des Isolierens als 
Glaube versteht, diesen Anspruch einlösen, ohne die für die säkulare Ge­
sellschaft zentrale Differenz zwischen religiösem Glauben und allgemeiner 
Vernunft infrage zu stellen?

Literatur

Bejan, Teresa M./Smith, Sophie/Zimmerman, Anette (Hrsg.): Modern Intellectual His­
tory 18 (2021), H. 4.

Forrester, Katrina: In the Shadow of Justice. Postwar Liberalism and the Remaking of 
Political Philosophy, Princeton 2019.

Forst, Rainer: Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalis­
mus und Kommunitarismus, Frankfurt am Main 1994.

102 Ebd., 36.
103 Ebd.
104 Ebd. mit Bezug auf Joas (2011).
105 Ebd.

Rainer Forst

272

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forst, Rainer: Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstrit­
tenen Begriffs, Frankfurt am Main 2003.

Forst, Rainer: Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivistischen 
Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 2007.

Forst, Rainer: Political Liberalism. A Kantian View, in: Ethics 128 (2017), H. 1, S. 123–
144.

Forst, Rainer: Die Autonomie der Autonomie. Zu Jürgen Habermas’ Auch eine Ge­
schichte der Philosophie, in: ders.: Die noumenale Republik, Berlin 2021, S. 132–148.

Forst, Rainer: The Method of Insulation. On the Development of Rawls’s Thought after 
A Theory of Justice, in: Paul Weithman (Hrsg.): Rawls’s A Theory of Justice at 50, 
Cambridge 2023, S. 140–150.

Forst, Rainer: Welten der Rechtfertigung. Die Diskursethik als kantischer Konstrukti­
vismus, in: Stefan Müller-Doohm/Smail Rapic/Tilo Wesche (Hrsg.): Vernünftige 
Freiheit. Beiträge zum Spätwerk von Jürgen Habermas, Berlin 2024, S. 238–259.

Freeman, Samuel: Rawls, London 2007.
Frühbauer, Johannes J./Reder, Michael/Roseneck, Michael/Schmidt, Thomas M. 

(Hrsg.): Rawls-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2023.
Habermas, Jürgen: Glauben und Wissen, Frankfurt am Main 2001.
Habermas, Jürgen: Reply, in: Constellations 28 (2021), H. 1, S. 67–78.
Habermas, Jürgen: Antworten, in: Stefan Müller-Doohm/Smail Rapic/Tilo Wesche 

(Hrsg.): Vernünftige Freiheit. Beiträge zum Spätwerk von Jürgen Habermas, Berlin 
2024a, S. 358–423.

Habermas, Jürgen: Zum Modus der Sollgeltung moralischer Aussagen. Zwei Varian­
ten der Detranszendentalisierung, in: Mahmoud Bassiouni/Eva Buddeberg/Mattias 
Iser/Anja Karnein/Martin Saar (Hrsg.): Die Macht der Rechtfertigung. Perspektiven 
einer kritischen Theorie der Gerechtigkeit, Berlin 2024b, S. 125–152.

Joas, Hans: Die Sakralität der Person, Berlin 2011.
MacIntyre, Alasdair: After Virtue, London 1981.
Nelson, Eric: The Theology of Liberalism. Political Philosophy and the Justice of God, 

Cambridge 2019.
Ockham, Wilhelm von: Quaestiones et decisiones in quattuor libros Sententiarum Petri 

Lombardi, Lyon 1495.
Rawls, John: Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1975.
Rawls, John: Gerechtigkeit als Fairneß: politisch und nicht metaphysisch, in: ders.: Die 

Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989. Herausgegeben von Wilfried 
Hinsch, Frankfurt am Main 1992a, S. 255–292.

Rawls, John: Kantischer Konstruktivismus in der Moraltheorie, in: ders.: Die Idee des 
politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989. Herausgegeben von Wilfried Hinsch, 
Frankfurt am Main 1992b, S. 80–158.

Rawls, John: A Kantian Conception of Equality, in: ders.: Collected Papers. Heraus­
gegeben von Samuel Freeman, Cambridge 1999a, S. 254–266.

Rawls, John: The Independence of Moral Theory, in: ders.: Collected Papers. Heraus­
gegeben von Samuel Freeman, Cambridge 1999b, S. 286–302.

Die Methode der Isolierung 

273

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rawls, John: Das Recht der Völker, Berlin/New York 2002.
Rawls, John: Politischer Liberalismus, Frankfurt am Main 2003.
Scanlon, Thomas M.: Rawls on Justification, in: Samuel Freeman (Hrsg.): The Cam­

bridge Companion to Rawls, Cambridge 2002, S. 139–167.
Schmidt, Thomas M.: Öffentliche Vernunft – vernünftige Öffentlichkeit? Zum Verhält­

nis von Rationalität und Normativität in Rawls’ politischem Liberalismus, in: ders./
Michael G. Parker (Hrsg.): Religion in der pluralistischen Öffentlichkeit, Würzburg 
2008, S. 87–104.

Schmidt, Thomas M./Parker, Michael G. (Hrsg.): Religion in der pluralistischen Öf­
fentlichkeit, Würzburg 2008.

Schmidt, Thomas M.: Reflexive Säkularisierung? Religiöser Glaube und öffentliche 
Vernunft, in: Kurt Appel/Isabella Guanzini/Angelika Walser (Hrsg.): Europa mit 
oder ohne Religion?, Göttingen 2014, S. 23–36.

Schmidt, Thomas M./Roseneck, Michael: Öffentliche Vernunft, in: Johannes J. Früh­
bauer/Michael Reder/Michael Roseneck/Thomas M. Schmidt (Hrsg.): Rawls-Hand­
buch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2023, S. 595–610.

Taylor, Charles: Sources of the Self, Cambridge 1989.
Weithman, Paul: Why Political Liberalism? On John Rawls’s Political Turn, New York 

2011.

Rainer Forst

274

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253 - am 20.01.2026, 04:29:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

