Grenzen. Differenzen. Uberginge.
Homi K. Bhabha

Grenzen. Differenzen. Ubergénge: Drei Wérter, die Uber unsere wissenschaft-
lichen Reflektionen, unsere konzeptionellen Ambitionen hinausweisen, stecken, als
tief in den harten, steinigen Grund jener ,umstrittenen Felder* gerammte Wegwei-
ser, das Terrain von interkultureller Kommunikation und transkulturellem Leben ab.
Als heuristische Medien bestimmen diese drei Topoi - Grenzen. Differenzen. Uber-
génge - die Agenda unserer theoretischen Arbeit, wandeln das Unrecht der Gesell-
schaft in Wissen und 6ffnen die Normen der Ideologie gegeniiber der Interpretation.
Doch sie sind uns mehr als Wissensobjekt und Forschungsthema. Als rhetorische
Figuren oder figurative Themen verweisen sie in eine Zukunft, die vorwartsge-
wandtem Denken, innovativer Interpretation und hoffnungsvollem Aktivismus Raum
bietet. Sie fiihren uns von der Gelehrtheit zum Gefiihl, lenken uns in die Richtung
der Horizonte der Ethik, auf diese schwachen Lichtschimmer zu, die die faktenbe-
zogenen Diskurse der Politik und ihre salbungsvoll paddagogische Prosa erleuchten.
Drei Schlusselbegriffe passen sich dem speziellen Habitus des humanistischen
Denkens an, dem Streben der Geisteswissenschaften nach dem Prozess der
Poesis und dem Handwerk des Herstellens, das sich in Literatur, Ethik und Phano-
menologie manifestiert. Die Geisteswissenschaften behaupten nicht eine instrumen-
telle oder kausale Beziehung zwischen Medium und Botschaft, Objekt und Nutzen,
Technik und Telos. Die Geisteswissenschaften wirken in der Bildung der Sinne - und
in der Bildung von Eliten und Massen -, weil sie aus der Distanz Wissen produzieren.
Sie funktionieren innerhalb der Sphére der ,Reprasentation’, in der Form zu Geftihl
wird und eine asthetische, ethische Berufung auf die menschliche Erfahrung eine
Welt theoretischer Konzepte und intellektueller Ideen entstehen I&sst.

Die Kluft zwischen Padagogik und dem Performativen, zwischen disziplindrem Wis-
sen und asthetischer oder kultureller Erfahrung (und beide sind wichtig) generiert in
den Geisteswissenschaften eine dauerhafte, produktive Spannung zwischen dem
als subjektiv und dem als objektiv Erachteten, zwischen Faktum und Wert. Und weil
sie diese epistemiologische und padagogische Spannung aufweisen, verfigen die
Geisteswissenschaften nicht Uber ein festgefiigtes Prinzip oder eine Methode, son-
dern betreiben ein gemeinsames Projekt, verfolgen einen gemeinsamen Zweck:
Fur diesen Akt der Interpretation, der zum gelehrten Austausch, zum Dialog der
Intellektuellen und zur 6&ffentlichen Diskussion fiihrt, rihmt man sie. Diese Span-
nung in der Produktion humanistischen Wissens stellt ihren grundlegenden Beitrag
zum gesellschaftlichen Leben dar. Die Geisteswissenschaften bauen eher Gemein-
schaften denn Modelle. Durch Interpretation, Instruktion und Interlokution schaffen
sie Meinungsklimata. Wie das Wetter kann humanistisches Wissen wechselhaft,
turbulent, schwer vorhersagbar sein. Doch behauptet etwa jemand ernsthaft, wir
kénnten ohne Luft sein? In meinem Beitrag méchte ich Sie mit diesem spezifisch
humanistischen Projekt der Bildung einer Gemeinschaft vertraut machen: Wir

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 I INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

zeichnen eine befdhigende Grenze um uns. Mége sie uns das Gefuihl geben, im
Lichtkegel zu stehen.

Grenzen sind also die Schranken zwischen den Disziplinen, die wir Uiberwinden/
transzendieren, um interdisziplinar Studien zu betreiben, die zu ,Wahlverwandt-
schaften’ fihren und uns die Begegnung mit kultureller Vielfalt auf komparativisti-
scher und kosmopolitischer Ebene erlauben. In diesem Sinn sind Grenzen liminale
Formen der Definition. Gewiss haben die meisten anlasslich dieser Tagung prasen-
tierten Forschungsprojekte auf die eine oder andere Weise diese gro3e Grenze der
modernen Zeit - die politische und kulturelle Grenze des Nationalstaates - untermi-
niert, jedoch nicht iberwunden. Verharren wir aber nicht bei der so offensichtlichen
Aussage, dass wir in globalen Zeiten leben, in denen unsere Existenz von den
Schattenlinien der Souveranitat - des Selbst oder des Staates - gezeichnet ist, die
nicht mehr die gleiche Autoritat und Macht haben wie einst in der Zeit des Empire
oder im Jahrzehnt der postkolonialen Unabhangigkeit zur Mitte des zwanzigsten
Jahrhunderts, dem Moment von Bandung.

Diese Konferenz will und muss die Begriffe neu denken: Grenzen. Differenzen.
Ubergédnge. Daher sei das Thema der DissemiNation nur kurz angesprochen; ich
habe umfassend darliber geschrieben. Zur Frage der Zerrittung (Subversion) des
Nationalstaates - als Anbieter und Hiter von Kultur und Bewusstsein - denke ich,
wie Michel Foucault, eher disjunktiv. Foucault schrieb 1979:1

We are witnessing a globalisation of the economy? For certain. A globalisation of poli-
tical calculations? Without doubt. But a universalisation of political consciousness -
certainly not.

Wir sind Zeugen der Globalisierung der Wirtschaft? Gewiss. Der Globalisierung poli-
tischen Kalkuls? Zweifellos. Doch einer Universalisierung des politischen Bewusst-
seins - keineswegs.

Politische ,Verzerrung’, 6konomische Spaltung, die ,Kolonialstrukturen’ reproduzie-
ren (Joe Stieglitz, IBM CEO), und die moralischen Dilemmata der Inkommensurabi-
litat der Kulturen bestimmen die Grenzen in unserer Ara des globalen Ubergangs,
der eher Transition denn Transformation ist. Die ,Extreme” existieren in einer Bezie-
hung antagonistischer - und agonistischer - Proximitét (nicht Polaritat). Die ,sékula-
re’ Liberalisierung der Markte erlebt miteinander einhergehend zunehmende Xeno-
phobie und religidse Fundamentalismen,; die Vélker der Diaspora im Westen, die an
der Modernisierung des 6ffentlichen Raumes und der Zivilgesellschaften dort teil-
haben, reprasentieren zugleich diejenigen, die am leidenschaftlichsten fur Traditio-
nalismus und Orthodoxie eintreten. Westliche Regierungen, die zum Sprachrohr
des demokratischen Ideals in der Welt wurden, sind selbst Sklaven der profunden
Intoleranz und mangelnden Transparenz der Bewegungen der religiésen Rechten
im eigenen Land. Diese Vorbehalte gegenuber der gelobten Globalisierung fuhren
mich zur wichtigen Frage des ,globalen Zweifels®, der, wie Amartya Sen in Identity

1 Foucault (2000, S. 446).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 31

and Violence argumentiert, eine wesentliche Komponente der humanitaren Ethik
einer integrativen und inklusiven Polis ist. Kontrafaktisch urteilt Sen:

The central issue is not whether a particular arrangement is better for all than no
co-operation at all [...] Rather the principal question is whether the particular divisions
to emerge, among the various alternatives available, are fair divisions, given what
could be chosen.?

Die zentrale Frage lautet nicht, ob ein bestimmtes Arrangement fir alle besser ist als
Uberhaupt keine Kooperation [...] Die grundlegende Frage ist vielmehr, ob die spezifi-
schen Spaltungen in den verschiedenen verfligbaren Alternativen angesichts der
WahIméglichkeiten gerecht sind.

Globaler Zweifel ist weder eine Form von fortschrittsfeindlichem Defatismus noch
Sehnsucht nach dem westfalischen Nationalstaat. Der ,Zweifel’ ist eine Hermeneu-
tik der Wahrheit: Er ist eine soziale Praxis, und seine Elemente sind Selbsthinter-
fragung, kritische Intelligenz, ethisch-politische Reflektion und soziale Interlokution.
Er ist der Prozess, in dem wir die Bedingungen der Wahrheit und die praktischen,
pragmatischen Folgen unseres Handelns in der Welt testen. Globaler Zweifel sucht
den Ausgleich zwischen den ,Vorteilen’ des globalen Transfers und den Kosten und
Konsequenzen des gesellschaftlichen Wandels, ohne humanitére Ethik und die Po-
litik der Inklusion und Gleichberechtigung aus dem Blick zu verlieren. Zweifel als
dem Handeln (action and agency) vorausgehende Praxis ist ein wirkungsmachtiges
drittes Element in der Dialektik von Transfer und Transformation, die die ,globale’
Dialektik generiert.

Die Sprache von Verfassungsreform und &ffentlicher Politik verfugt nur selten Gber
ein adaquates Vokabular des globalen Zweifels, das das affektive Leben der Bur-
gerinnen und Burger anspricht - das Gefiihl von 6ffentlicher Angst, Ambivalenz, Un-
sicherheit, Unentschlossenheit, das sie befallt, wenn sie Optionen des Lebens und
der Politik erwégen. Dies sind die schwierigen, unangenehmen Passionen des poli-
tischen Lebens, die sich nicht einfach als 6ffentliche ,Tugenden’ klassifizieren las-
sen. Ein neues Gefiuihl von ziviler oder birgerlicher Zugehdérigkeit (civic or civil be-
longing) in einem globalisierten Zeitalter bedingt die Sprache der interkulturellen
Interpretation ebenso wie die politikorientierte Prosa sozialer Integration. Diese
muss metaphernreich und fantasievoll sein; eine Sprache, die auf die ethische Her-
meneutik des Zweifels rekurriert, damit die &6ffentliche Reprasentation gesellschaft-
licher Konflikte und politischer Widerspriiche nachhaltig méglich bleibt.

Die zahlreichen inneren Widerspriiche und Auseinandersetzungen, die Lidija Basta
Fleiner in ihrem Projekt zur Poesis der Schaffung einer Verfassung fur das multikul-
turelle Europa erkundet3, illustrierten die Paradoxa des ,Zweifels’, die in der Heraus-
bildung neuer Politikformen bewaltigt werden missen. Die Schaffung einer Verfas-
sung als kultureller und diskursiver Modus der Willensbildung artikuliert ein Problem

2 Sen (2006, S. 135);
3 Siehe hierzu den Beitrag von Lidija Basta Fleiner in diesem Band [Anm. der Herausgeberin].

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

radikaler Liminalitat in der zentralen Frage, die Basta Fleiner in ihrer Untersuchung
aufwirft:

What would be the emergence of a supra-national constitutionalism without a ,consti-
tutional’ demos?

Was ware die Entstehung eines supranationalen Konstitutionalismus ohne ein kon-
stituierendes’ Demos?

Basta Fleiner verweist auf das Thema der Alteritat - gleichgliltig, ob als Anderssein,
rechtliche Aporie, Unméglichkeit juristischer Regelung oder Inkommensurabilitat der
Kulturen - im Kern des Verfassung-Schreibens und der Festlegung rechtlicher und
politischer Normen. Die Aporie nimmt bei der Konstruktion einer liminalen Grenze
von Legalitat und Kultur eine axiale (nicht eine dezentrale oder marginale) Stellung
ein. Als differenzierende Achse bildet sie einen Schnittpunkt (Schiasmus) genau da,
wo man erwartet, dass eine Grenze ein Limit sefzt oder heterogene Elemente oder
Praktiken kultureller Identitét in eine primordiale Einheit integriert. Die Frage der
kulturellen Identitat bewegt sich um diese Achse der Alteritat: ein Auge auf sich
selbst gerichtet, das andere in eine andere Richtung blickend.

Die Autoritat oder Integritat der Grenze - ihre Abhangigkeit vom Druck der Macht
und Herrschaft - hangt weitgehend von ihrer Mobilitdt und der Kontingenz ab, die
fur die liminale Grenze konstituierend ist: ihre axiale Alteritat. Die doppelte Axialbe-
wegung macht Grenzen flexibel, so dass Inklusion und Exklusion, Abschottung und
Konflikt, Identitat und Intervention, Injunktion und Interpretation moglich werden.
Liminale Grenzen sind bindend und kénnen, auf Grund des Potenzials der strate-
gischen Wendung der raumlichen Dynamik der Identitat als Gleichheit (Exklusion
von Differenz) in die temporare Dynamik der Differenz als Revision/Relokation der
Identitat als Diversitat (die Schaffung von Solidaritaten), tberwunden werden. Die
liminale, konstruktivistische Grenze imitiert die transformative und translationale
Bewegung eines asthetischen Genres - der Schelmenroman wird zum Bildungs-
roman -, dessen Entwicklung sowohl erkennbar als auch re-visionéar, diachronisch
und disseminatorisch ist und die Spannung zwischen Zigelung (containment) und
Streit (contestation) wahrt. Es mag ein langer Weg sein von den Grenzen der asthe-
tischen Genres zu den Grenzen des Rechts, doch Andrea Biichlers Projekt4 belegt
das Prinzip: Wo liegt die transitionale Grenze der Integration - und was sollte die
Toleranzschwelle sein - bei der Integration der kulturellen Praktiken von Migranten-
familien in das nationale Familienrecht? Die juristische Frage stellt sich am inter-
kulturellen Schnittpunkt; die Kultur der Legalitdt steht am Dreh- und Angelpunkt
(Axialpunkt) eines wichtigen Themas: Wie darf man, unter dem Auge des Gesetzes,
Migrantenfamilie sein oder einer solchen angehéren?

Das Denken - und Uberwinden - von Grenzen (boundary-thinking / boundary-break-
ing), und so habe ich den Prozess beschrieben, erinnert an Jérn Risens Idee5

4 Siehe hierzu den Beitrag von Andrea Biichler in diesem Band [Anm. der Herausgeberin].
5 Siehe hierzu den Beitrag von J6rn Risen in diesem Band [Anm. der Herausgeberin].

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 33

eines ,kulturibergreifenden Humanismus" (comprehensive humanism), der durch
die Hauptnarrative der Menschheit, als Trope - oder Topos - der kulturellen Identitat
wirkt, eine Randexistenz wahrt und eine doppelte Funktion erfillt: Hauptnarrative
der Menschheit und historisches und kulturelles Metonym eines spezifischen, dia-
chronischen Bildes von der ,Menschheit’. Ein solcher Humanismus bewaltigt die
Spannung zwischen ,dem Verstandnis der Menschen von Zugehdérigkeit und Tren-
nung/Lésung vom Anderen, von Ahnlichkeiten und Unterschieden zwischen ihnen®.
Die ,Menschheit’ als Hauptnarrativ schmiedet die Grenze zwischen ,kultureller Iden-
titdt’ und dem Horizont des Humanismus. Dabei handelt es sich um eine kontin-
gente Grenze, die sich der Diachronizitdt, Revision und Interpretation 6ffnet und
gleichzeitig Abschottung und Identitét impliziert. Die ,Chance’ des Humanismus re-
flektiert sehr schon, was ich ,Dopplung der Grenzen’ (doubleness of boundaries)
nenne. Sie ergibt sich, weil sich die Grenzen axial konstituieren, wodurch sie asthe-
tisch und aspirational wirken kénnen. Risen erinnert mich, durch das Wort
,Chance’ im Titel seines wunderbaren Essays tber Ranke, an genau diesen Begriff.
Dort behauptet er, die Asthetiké

»introduces the chance of autonomy within the framework of historical determination*.

,oewirkt die Chance der Autonomie innerhalb einer rahmengebenden historischen
Bestimmtheit®.

Es handelt sich, in der Tat, um die ,Chance’ der humanistischen Identifikation, die
die Moglichkeit einer Affiliation durch Alteritdt oder Bindung an das Anderssein
(otherness affiliation) - eine nicht-souverane Solidaritat - unter denen schafft, die fir
die ,Politik der Differenz’ eintreten.

Differenzen bedingen, dass wir Uber die separierbaren (manchmal separatisti-
schen) Padagogiken der Klassendialektik, Rassenanalytik, feministischen Paradig-
men, Medienhermeneutik, geopolitische Verortung von Minderheiten hinweg oder
zwischen ihnen arbeiten. Lydia Hausteins Projekt Global Icons’ diskutiert die krea-
tive transkulturelle Kommunikation zwischen den ikonischen Bildern, dem globalen
Zirkulieren von symbolischem und zur Ware gewordenem Kapital und den Prakti-
ken der Identifikation der Jugend - die sie, malerisch, als ,tribale Markierungen* be-
zeichnet. In der Arbeit Uiber die Kluften verschiedener Jugendgruppen in Tokio, New
York und Rio hinweg identifiziert sie die Art und Weise, in der die ,Identitat’ einer
Ikone - beispielsweise ein Che-Guevara-T-Shirt - optisch ,gleich’ bleibt, wahrend sie
je nach urbaner oder nationaler Verortung kulturell und in der Interpretation ,Diffe-
renzen’ aufweist. Diese diakritische Auslegung der urbanen und ikonischen Gren-
zen verweist auf die Bandbreite von Werten und Bedeutungen, die es differenziell
innerhalb der gleichen Praxis, der gleichen Aussage, dem gleichen Text oder Objekt

6 Rusen (1993, S. 140).
7 Lydia Haustein: ,Ikonen des globalen Bildverkehrs®, Vortrag gehalten im Rahmen der Konfe-

renz ,Grenzen. Differenzen. Ubergénge. Spannungsfelder inter- und transkultureller Kom-
munikation“ (Dresden, 14. - 16. Juni 2006).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

geben kann. Die Nahe der Differenz - ihre Proximitét - ist ebenso tédlich und pro-
duktiv wie die Polaritat von Bedeutung oder Bedeutsamkeit. Dies findet ein starkes
Echo auch in Andreas Wimmers faszinierendem Projekt zu Ethnischer Grenzzie-
hung und kultureller Differenzierung.® Die Identifikation von ,Differenz’ - oder die
,Differenz der Identitat’ - mag eher eine Bewaltigung von Graden auf einer Skala der
kulturellen und psychischen Proximitét als eine Dialektik der Distanz sein. Proximitéat
Uber Intentionalitat hinaus ist die Beziehung zum Nachbarn im moralischen Sinn des
Wortes. Levinas schreibt tber die Begegnung mit dem Anderen;® und Wimmers
kompetente Aufmerksamkeit fur die diversen und disjunktiven Statten, die die Signifi-
kantenkette jeglicher Grenze konstituieren, erhellt die Ethik und Politik der Proximi-
tat. Soziale Abschottung, politische Relevanz, kulturelle Differenzierung, historische
Stabilitat - diese strategischen Grenzlinien der Trennung und Verdréngung brechen
auf und zeigen die Farbskala der Identifikationen Uber die Diakritika der kulturellen
Proximitét, die zu gesellschaftlicher Polarisierung fihren kénnen.

Ein Humanismus der ,proximativen Differenzen’ (proximate differences) mit dem
Ziel interkultureller Kommunikation - nennen wir es kulturelle Inter-Lokution - muss
den ,Chancen bringenden’ Sprung in einen Bereich der Intersubjektivitat wagen, in
dem es keine dominante Kultur (Leitkultur) gibt, keinen gebieterischen Wertedog-
matismus einer einzelnen oder souveranen Ideologie der Differenz. Dieser Sprung
bestimmt den Wert der Differenzierung durch den praktizierten interkulturellen
Dialog, ohne dass Polaritaten oder Binarismen kultureller Zugehérigkeit vorausge-
setzt wirden. Derartige Interlokutionen gibt es im Bereich des menschlichen
Inter-est, das nicht auf der einen oder anderen Seite einer prakonstituierten, pri-
mordialen Differenz behauptet wird, sondern sich Uber eine dritte Position zwischen
Kulturbesitz (cultural possession) und trans- oder interkultureller Leistung (perform-
ance) auldert:

Something which inter-est, which lies between people and therefore can relate and
bind them together.

Etwas, das inter-est, zwischen den Menschen besteht und sie daher miteinander ver-
binden, in Beziehung zueinander setzen kann. 10

Die Intersubjektivitat (als Ort der interkulturellen Kommunikation) griindet ihren
Anspruch auf gleiche Rechte und Reprasentation nicht in Bezug auf die Souverani-
tat des kulturellen Identitarismus. Die inter-/transkulturelle Interlokution findet ihre
Einsicht und Eingebung in dem, was Maurice Merleau-Ponty'! einst bezeichnete
als

8 Gleichnamiger Vortrag im Rahmen der Konferenz ,Grenzen. Differenzen. Ubergange.
Spannungsfelder inter- und transkultureller Kommunikation* (Dresden, 14. - 16. Juni 2006).

9 Levinas (1987, S. 119).
10 Hannah Arendt in , The Human Condition* (1998, S. 182).
11 Merleau-Ponty (1973, S. 153-4).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 35

.. a logic of human coexistence which does not make any event impossible [while
creating, at the same time,] ... a system in which at any moment no problem is sepa-
rable from the rest.

... eine Logik der menschlichen Koexistenz, die ein Ereignis nicht verunméglicht, [wah-
rend sie gleichzeitig] ein System [schafft], in dem ein Problem zu keinem Zeitpunkt vom
Ubrigen getrennt werden kann.

Differenzen dirfen niemals zu Inseln der Identitat werden; sie sind am nutzlichsten
und schoénsten, wenn die metaphorische und begrifflich erfasste Fantasie sie als
Archipele der Identifikation sieht - miteinander verbundene Systeme von Land und
Meer, Inseln und Wasser, die ineinander flieRen, Kiste und Wellenkamm im inten-
siven Austausch miteinander. Inseln, Nationen, Communities, Gruppen, Individuen:
Lebenswelten verschiedenartiger Okologien und Ethikalitdten, verschiedene
Kulturen und Sitten, gewaschen vom gleichen Wasser, doch tief, und zugleich flie-
Rend, verbunden durch das gemeinsame Meer der Geschichte. Inseln eines
Archipels sind Teil eines Systems von Signifikanten; jede Identitat ist zugleich
sekundar und komplementar zur anderen in einer Kette von Dependenz und
Dissemination. Jede Kiiste hat ihre charakteristischen Marker, jedes Okosystem
seinen einzigartigen Charakter, jede Kultur ihre individuellen Qualitaten, jedes Lied
eigene Birden und Rhythmen. Doch es gibt nicht nur die eine Bedeutung der
Ganzheit. Hier existiert weder die primordiale Form der Totalisierung noch
,Wahrhaftigkeit’. Die Geografie ist ebenso Sache menschlicher Interpretation, wie
die Geologie Sache kultureller Narration ist. Und doch schaffen die Ndhe unbe-
kannter Inseln, die Nachbarschaft der Fremden und Fremdheit die starken
Stromungen und verschiedenen Klimata zwischen den Landmassen in der
Umarmung des Archipels, die unsichtbar und doch unteilbar miteinander verbunden
sind. Jedes Zutagetreten von Geschichte und Territorium - jede Verortung eines kul-
turellen Narrativs - verleiht dem Archipel ein Lebensmuster, eine Daseinsform. Wie
gelangen wir von Insel zu Insel? Wie verbinden wir unser Streben von Ort zu Ort?
Wie navigieren wir die starken Strémungen und widerstehen dem Wetterwechsel?
When does a life bend towards freedom? Grasp its direction?

How do you know you're not circling in pale dreams, nostalgia, stagnation?
But entering that deep current malachite, colorado

Requiring all your strength wherever found

Your patience and your labour

Desire pitted against desire’s inversion

All your mind’s fortitude?

Race, class ... all that ... but isn’t all that just history?
Aren’t people bored with it all?

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

Wann neigt sich ein Leben der Freiheit zu? Erfasst ihre Richtung?

Wie weillt du, dass du dich nicht im Kreise drehst, in blassen Trdumen, Nostalgie,
Stagnation?

Indem du dich in diese tiefe Strémung begibst, Malachit, Colorado,

die all deine Starke erfordert, wo auch immer du sie findest,

Deine Geduld und dein Bemuihen,

Begehren gegen die Umkehrung des Begehrens steht, Deine Geisteskraft in Ganze
gefordert ist?

Rasse, Klasse ... all das ... Doch ist das nicht blo3 Geschichte?
Sind die Menschen davon nicht gelangweilt?

Klasse Ubertrumpft nicht Gender, Rasse steht nicht notwendigerweise tber beiden.
Nicht, weil es keine Differenzen zwischen ihnen gébe oder diese sich - ontologisch
und epistemiologisch - Uberschneiden. Sondern, weil die Struktur der Differenz als
Anspruch auf politische Vertretung und kulturelle Anerkennung ein ,interzessiver’
Prozess der Beziehung auf Gegenseitigkeit (process of mutual relationality) ist, die
sowohl Verbindung (connection) als auch Kommunikation (zum Beispiel tber die
Erzahlung einer Geschichte) darstellt. Interzession ist eine politische oder kulturel-
le Bewegung hin zu Bindung (affiliation), Fursprache (advocacy) und Solidaritat, die
nicht a priori eine ontologische Identifikation mit einer dominanten - und dominie-
renden - Form der Differenz fordert, bevor sie sich einem gemeinsamen Emanzipa-
tionsprojekt verschreibt. Firsprache und Solidaritat sind ethische und politische
Akte, die durch die Interzession strukturiert werden. Sich identifizieren, fur jemanden
sprechen, ohne Anspruch auf Souveranitat und Hierarchie zu erheben, bedeutet
nicht Entméchtigung. Es geht vielmehr um die Bekraftigung einer Solidaritat, die aus
der Gemeinsamkeit (commonality) oder Ahnlichkeit (similitude) des Menschseins
entsteht, ohne dass hierdurch die Zuschreibung einer Singularitat oder Souveranitat
erfolgt. Georgio Agambens Worte erlautern mein Konzept der Interzession trefflich: 12

Next to similitudo (resemblance) there is similutas, that is the fact of being together
(which also implies rivalry, enmity); and next to similare (to be like) there is simulare (to
copy, to imitate ... to feign). To grasp not the resemblance but rather the simultaneity ...
is the restless power that keeps [us] together and constitutes [our] being-in-common.

Neben similitudo (Ahnlichkeit) gibt es similutas, das Zusammensein (was Rivalitat und
Feindschaft impliziert); neben similare (&hnlich sein) gibt es simulare (kopieren, imitie-
ren ... simulieren). Im Erfassen nicht der Ahnlichkeit, sondern der Gleichzeitigkeit ...
liegt die rastlose Kraft, die [uns] zusammenhalt und [unser] Gemeinsamsein konstituiert.

Die kulturelle Inter-Lokution erfolgt durch den Prozess des ,Um-sich-selbst-Willens’
(be-halfing), durch die splittende Achse, in der Begegnung mit einem anderen
(an-other) asymmetrischen Subjekt oder durch die disjunktive kulturelle Praxis oder

12 Agamben in ,Means Without End: notes on politics* (2000, S. 98-9).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 37

Gemeinschaft [die ihre eigenen Widerspriiche und Negationen innerhalb der
Gruppe aufweisen kann]. Dies bringt uns, wie beschrieben, an den Schnittpunkt
innerhalb der Grenze (cross-roads within the boundary), wo wir, durch den inter-
zessiven Akt des Gemeinsamseins (being-in-common) in der Lage sind, zu re-vidie-
ren, zu er-kennen und unsere Interessen und Missionen zu restrukturieren. In sei-
nem postum veréffentlichten Essay Humanism and Democratic Criticism streitet
Edward Said engagiert fur einen ,interzessiven’ Humanismus, der sich in den in der
Entstehung begriffenen antagonistischen Prozess der Geschichte einmischt:

[...] always and constantly the undocumented turbulence of unsettled and unhoused
exiles, immigrants, itinerant or captive populations for whom no document, no ade-
quate expression yet exists to take account of what they go through [...] . Humanism,
| strongly believe must excavate the silences, the world of memory, of itinerant bare-
ly surviving groups, the kind of testimony that doesn’t make it onto the reports [...]'3

[...] immer und standig die nicht-dokumentierte Turbulenz des Exils ohne Wohnsitz
oder Dach tiber dem Kopf, Immigranten, wandernde oder in Gefangenschaft gehalte-
ne Bevélkerungsgruppen, fir die es noch kein Dokument, noch keinen passenden
Ausdruck gibt, um festzuhalten, was sie durchmachen [...] . Der Humanismus muss,
davon bin ich fest Uberzeugt, das Schweigen tberwinden, die Welt der Erinnerung der
ziehenden, kaum Uberlebenden Gruppen freilegen, die Art des Zeugnisses, tber das
nicht berichtet wird.

Dies ist nicht ein philanthropischer oder sentimentaler Sprech-Akt zugunsten der
Unterdrickten, die geduldig auf Emanzipation und Reprasentation warten, denn
dies hiel3e, den Unterdriickten die Komplexitat ihrer Bedingungen abzusprechen
und zu behaupten, dass sie nicht den asymmetrischen Machtstrukturen der proxi-
mativen Differenzen (proximate differences) unterlagen oder dass die Sprache des
Leidens spontan fiir sich selbst sprache, ohne den Gedanken an-einander als
Appell und Versuch, das Gemeinsamsein (being-in-common) zu einer gemeinsa-
men Sache zu machen. Das interzessive Subjekt steht auch an der Grenze, durch
die sich die Achse der Alteritat zieht. Die Folge ist Angst und Desorientierung, die
am Scheideweg der Geschichte aufkommt, wenn man an der Klippe steht, eine
Entscheidung treffen, das Mal der liminalen Grenze des Seins nehmen muss:

When does a life bend towards freedom? Grasp its direction? [...] Maybe through a tea-
cher: someone with facts with numbers with poetry.
Who wrote on the board: IN EVERY GENERATION ACTION FREES OUR DREAMS |[...]

Wann neigt sich ein Leben der Freiheit zu? Erfasst ihre Richtung? [...] Vielleicht durch
einen Lehrer: jemanden mit Fakten mit Zahlen mit Poesie.

Wer schrieb an die Tafel: IN JEDER GENERATION BEFREIT DAS HANDELN
UNSERE TRAUME [...] .

13 Said (2004, S. 25 u. 81).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

Ein interzessiver Ansatz - Freiheit durch einen Lehrer, ein Fakt, ein Gedicht, eine
Zahl - ist unabdingbar, wenn man begreifen méchte, was es heiflt, nach Gleichheit
in der Differenz zu streben. Etienne Balibar erértert brilliant, was in den Minderhei-
tenbewegungen heute auf dem Spiel steht:

An equality that is not the neutralisation of differences [universalist equalisation,
based on a notion of a level playing field] but the condition and requirement of the
diversification of freedoms.

Gleichheit/Gleichberechtigung, die nicht in der Neutralisierung der Differenz besteht
[universalistische Gleichsetzung auf der Grundlage des Gedankens eines ebenen
Spielfeldes], sondern Bedingung und Voraussetzung ist fur die Diversifizierung der
Freiheiten.

Nur wenige Autoren verstehen die Aufgabe der Diversifizierung der Freiheiten mit
der gleichen interventionistischen - um nicht zu sagen: interzessiven - Passion wie
der franzésisch-tunesische Philosoph und politische Aktivist Albert Memmi. Keiner
kennt besser als er die Erfahrung der Selbstfragmentierung im Dienst der Firspra-
che. Das Nachvollziehen des Leidens der Unterdriickten war seine Lebensaufgabe.
Dominated Man, Notes towards a Portrait (1968), Memmis Uberlegungen zur Kette
der Unterdriickung in der Moderne - Rassismus, Kolonialisierung, Antisemitismus,
Sexismus -, versammelt Vorworte, Einfihrungen, Aufsatze und Kritiken. Der Essay
A Total Revolt leitet die franzdsische Ausgabe von James Baldwins The Fire Next
Time ein; Negritude and Jewishness widmet sich Leopold Senghor; The Tyrant’s
Plea ist eine Meditation Uber Simone de Beauvoirs Feminismus, der durch ihre
Liebe fur Sartre kompliziert und kompromittiert wurde; Does the Worker Still Exist
hinterfragt die einst hochgehaltene These vom ,Ende der Arbeit’ und stellt fest, dass
die ,Verburgerlichung’ der Arbeiterklasse in nichts weniger eine Bedingung der De-
pendenz ist als die Not der Frauen, Schwarzen oder ,Fremdarbeiter’. Memmi hofft,
dass seine ,unvollstandigen Skizzen® (partial sketches) einmal das Portrait ,der
beherrschten Vélker unserer Zeit’ ergeben:

We have by now learned that oppressed people resemble each other. Their own
peculiar features and individual history aside, colonised people, Jews, women, the
poor show a kind of family likeness: all bear a burden which leaves the same bruises
on their soul, and similarly distorts their behaviour. Alike suffering often produces simi-
lar gestures, similar expressions of pain, the same inner paroxysms, the same agony
of the same revolt.'4

Wir wissen nun, dass die Unterdriickten einander dhneln. Abgesehen von ihren eige-
nen spezifischen Eigenschaften und ihrer je individuellen Geschichte weisen die
Kolonialisierten, Juden, Frauen, die Armen eine Familienahnlichkeit auf: alle tragen
eine Birde, die die gleichen Druckstellen auf ihrer Seele hinterléasst und auf &hnliche

14 Memmi (1968, S. 16).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 39

Weise ihr Verhalten verzerrt. Ein dhnliches Leiden fuhrt haufig zu ahnlichen Gesten,
ahnlichen Ausdrucksformen fiir den Schmerz, die gleichen inneren Paroxysmen, die
gleiche Agonie der gleichen Revolte.

Die Feststellung, dass das Leben der Kolonialisierten, Juden, Frauen und Armen
Ahnlichkeiten aufweist, beschwért unmittelbar das Gespenst der sentimentalen
Solidaritat. Die Behauptung einer tiber Gruppeninteressen und Identitaten hinaus-
gehenden Ahnlichkeit auf der Grundlage affektiver Analogien - &hnliche Gesten,
ahnliche Ausdrucksformen fir den Schmerz, die gleichen inneren Paroxysmen - hat
den Beigeschmack der Kultur des Klagens oder der Avantgarde der Opfer (van-
guard of victimage). Beide Phrasen erinnern an die Kontroversen der Kulturkampfe,
die in den 1980er und 1990er Jahren im Namen einer ,Politik der Differenz’ ausge-
fochten wurden. Nach dem 11. September 2001 gab es ein Revival einiger der The-
men dieser Jahre: Ein parlamentarischer Sonderausschuss des Kongresses unter-
sucht jetzt die Area Studies Programmes, pruft kulturrelativistische und antipatrioti-
sche Gefiihle an verschiedenen Zentren fir Auslandsstudien und ihre Curricula -
insbesondere die des Postkolonialismus. Die Politik der Differenz lasst sich auf
einen Corpus institutioneller Fragen mit groRer Bandbreite ein, von der Reform der
Lehrpléne uber die Verteidigung der Kultur, nationale und internationale ,Staats-
sicherheit®, zweisprachige Erziehung und Hate Speech.

Memmis Konzept der ,Familienahnlichkeit’ - und der Begriff scheint voll von Witt-
gensteinschen Assoziationen - bietet einen interessanten Ansatz in der Ausein-
andersetzung mit den Annahmen und Argumenten in den aktuell einflussreichen
Darstellungen Uber die ,Politik der Anerkennung’. Die Art der Ahnlichkeit zwischen
den unterdriickten Gruppenidentitaten, die Memmi als ,Familiendhnlichkeit’ be-
trachtet, hangt weniger von einer vorgegebenen Gemeinsamkeit kultureller Werte
(commonality of cultural value) als von der Konstruktion der von ihm sogenannten
konditionierten Gemeinschaft (community of condition) ab. Dieser Begriff findet sich
in seinem Essay Negritude and Jewishness, in dem er schreibt, die Ahnlichkeit in
den Bedingungen der meisten unterdriickten Vélker

is a movement of distinction which alone will allow the false and restricting unity to be
disposed of in recognition of the several facets of black [and Jewish] reality. 5

ist eine differenzierende Bewegung, die allein es erlaubt, sich in Anerkennung der ver-
schiedenen Facetten der schwarzen [und judischen] Realitat von der falschen und
einschréankenden Einheit zu befreien.

Wie lasst sich verhindern, dass diese differenzierende Bewegung zu anodynem
Pluralismus wird? Beschreibt ,Differenzierung’ das Gewebe kultureller Differenzen
und Schnittpunkte, wenn sich diese aus einer falschen oder einschrénkenden
Einheit 16sen, oder beschreibt sie Memmis kritische Praxis? Ich zitiere aus Memmis
Aufsatz:

15 Memmi (1968, S. 38).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

I. INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

Wittgensteinsche Anklange finden sich auch in Memmis Unterscheidung von Min-
derheitengruppen, die auf der Ebene von Namen und Worten identifiziert werden,
im Gegensatz zu Inhalten. Dies ist ein ungewdhnlicher Denkansatz in der Unter-
scheidung von Kultur als Ontologie und Kultur als imaginérer, semiotischer und
ethischer Praxis im Austausch mit anderen definierenden und diversifizierenden
Diskursen und Protokollen. An dieser Stelle fihrt Memmis Betonung der inter- und
intrakulturellen Kommunikation zu einem Diskurs, der in der von mir entwickelten

It would be sufficient for me [...] to point to the hypothesis that there is a similarity in
the conditions of most of the oppressed peoples [...] Of course, these parallels do not
do away with the specific meanings of each word, [that describes the identification of
Jews and Blacks] and of its contents, for the main reason that, beyond the similarities,
the differences between the conditions and the traditions are of the utmost importance.
The oppression of the Jew is not the same as that of the black man, nor as that of the
colonised nations. Neither, by the way, is that of each black man with that of all black
men. And, furnished with these ideas and with the common tools, it is up to the black
to make their own inventory. We can only propose the questions: How does one cha-
racterize the contents of Negritude, or more exactly from now on, of each Negritude?
If it is agreed, as | proposed, that Negritude is only the degree of conformity [and hence
of normative deviation or non-conformity] of each black man to the collective persona-
lity of the group, one can see that this would be an essentially dynamic concept with
several variables. What part will the negative and the positive aspects play each time?
Will we be able to describe and to define a coefficient of Negritude in the way that we
found the coefficient of Jewishness?16

Es reichte aus, [...] auf die Hypothese zu verweisen, dass es eine Ahnlichkeit in den
Bedingungen der meisten unterdriickten Vélker gibt [...] Natlrlich beseitigen diese
Parallelen nicht die spezifischen Bedeutungen jedes Wortes [das die Identifikation von
Juden und Schwarzen beschreibt] und ihrer Inhalte, vor allem aus dem Grund, dass,
jenseits der Ahnlichkeiten, die Differenzen zwischen Bedingungen und Traditionen von
groRter Bedeutung sind. Die Unterdriickung des Juden ist nicht die Unterdriickung des
Schwarzen oder der kolonialisierten Nationen. Ebenso wenig ist die des einzelnen
Schwarzen die aller Schwarzer. Ausgestattet mit diesen Uberlegungen und den allge-
meinen Werkzeugen obliegt es den Schwarzen, ihr eigenes Inventar zusammenzu-
stellen. Wir kénnen nur die Fragen vorschlagen: Wie charakterisieren wir die Inhalte
der Negritude, oder, akkurater von heute an, jeder Negritude? Und wenn wir uns dar-
auf verstandigen, meinem Vorschlag zu folgen und zu sagen, dass Negritude nur der
Grad der Konformitat [und damit der normativen Abweichung oder Nicht-Konformitét]
des einzelnen Schwarzen in Bezug auf die kollektive Persénlichkeit der Gruppe ist,
wird erkennbar, dass dies ein essenziell dynamisches Konzept mit mehreren Variablen
ist. Welche Rolle werden die negativen und positiven Aspekte jeweils spielen? Werden
wir in der Lage sein, einen Koeffizienten der Negritude so zu beschreiben und zu
bestimmen, wie wir den Koeffizienten des Jldischseins fanden?

16 Memmi (1968, S. 38).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 41

Bedeutung interzessiv ist, insofern er auf eine politische und ethische Praxis ver-
weist, die den Kulturen erlaubt, zu entdecken, was Zugehérigkeit zur Gemein-
schaft (belong-in-common) bedeutet, ohne dass man notwendigerweise einander
gleich ist; eher reprasentative Scheinsolidaritat (semblant solidarity) als ldentitét.
Durch das Sprachspiel des Benennens vermittelt Wittgenstein:17

Don’t say that there must be something common to them all or they would not be cal-
led games [...] For if you look and see you will not see something common to all, but
similarities, relationships [...].

Sag nicht, dass sie etwas gemeinsam haben missen, damit sie Spiele genannt wer-
den kénnen [...] Denn wenn man hinsieht, entdeckt man nicht etwas, was sie alle
gemeinsam haben, sondern Ahnlichkeiten, Beziige [...].

Der Diskurs der ,Familienahnlichkeit’ basiert auf der Annahme der Ahnlichkeit oder
von Parallelen der Unterdriickten - Juden, Schwarze, Kolonialisierte, Muslime - und
bewegt sich in Richtung einer sich tGiberschneidenden differenzierenden Bewegung
innerhalb und zwischen diesen Gruppen. Es geht dabei um die Vermeidung identi-
taristischer oder essenzialistischer Aquivalenzen zwischen ihnen, denn, so Memmi,

... [the] oppression of the Jew is not the same as that of the black man [...] neither is
that of each black man with that of all black men.18

... [die] Unterdriickung des Juden ist nicht die des Schwarzen, [...] noch [...] ist die
des einzelnen Schwarzen die aller Schwarzer.

Die differenzierende Bewegung impliziert zugleich die differenzierenden Aspekte
,Geschlecht’ und ,Generation’ in der differenzierenden Betrachtung von Unterdriick-
ung und Repréasentation schwarzer Manner und Frauen. Das heil}t nicht, dass der
Prozess der Differenzierung seine Quelle letztlich in der individuellen oder subjek-
tiven Erfahrung sieht, die damit ontologische Autoritét hatte. Memmis Sprachspiele
mit der emanzipatorischen Identifikation erfolgen vorsichtig und kasuistisch. Er
separiert jeden Aspekt des Benennens der Negritude oder des Judentums in einer
Weise, die mit Wittgensteins Theorie von der Familiendhnlichkeit in Einklang steht,
die davon ausgeht,

a name only signifies what is an element of reality [...] we see component parts of
something composite [...]. We see a whole which changes (is destroyed) while its
component parts remain unchanged [...]. These are the materials from which we con-
struct that picture of reality. 19

17 Ludwig Wittgenstein in ,Philosophical Investigations* (1968, S. 59, 29).
18 Memmi, a.a.0.
19 Wittgenstein a.a.O.

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

[dass] ein Name nur ein Element der Realitét bedeutet [...] wir sehen die zusammen-
gefiigten Teile eines Kompositums [...] Wir sehen das Ganze, was sich verandert (ver-
nichtet wird), wahrend seine Teile unverandert bleiben [...]. Dies sind die Stoffe, aus
denen wir das Bild der Realitat zusammenfiigen.

Memmis Portraits produzieren eine Dynamik der Ahnlichkeit mit mehreren Variablen
durch einen Prozess des Splittens; denn um Familienadhnlichkeit zu erzielen, schreibt
er,

it will be necessary to split the concept of Negritude, as | was obliged to split that of
Judaism.20

Es wird nétig sein, das Konzept der Negritude zu splitten, wie ich das des Judentums
splitten musste.

Memmis Auflésung der Bindungen des ethnischen oder rassekonstruierten Seins
- sei es Negritude oder Judentum - impliziert wiederum die Anerkennung des Schei-
dewegs oder der Achsen der Differenz, die es, durch Angst und Desorientierung,
erlaubt, die Proximitat der Differenz, die Nahe des Anderen zu sehen.

Das Splitten ist dabei nicht nur eine trockene, definitorische Ubung, sozusagen lin-
guistische Haarspalterei. Denn wenn die figurative Sprache fiir kulturelle Klischees,
Hate Speech, den Kampf der Kulturen (clash of civilizations), gegen die sich die
Politik der Differenz richtet, auch eine wichtige Rolle spielt, demonstriert Memmis
Analyse der Sprache und des Diskurses doch, wie uns eine differenzierende Bewe-
gung von der Frommelei und den Vorschriften der Identitatspolitik befreien will.
Memmi wird hier deutlich, wenn er sagt:

[Dlespite its appearance, Negritude does not correspond to a racial community, but to
a community of condition, which is a condition of oppression under the [mythical] pre-
text of race [...] the ethnic response of the black man to the ethnic accusation of the
white. We find the same global and probably provisional response in most of the colo-
nized who have grown into [...] pseudo ethnic solidarity to counter the ethnic contempt
of the colonizer.21

Es mag anders erscheinen, doch Negritude entspricht nicht einer Uber die Rasse
bestimmten Gemeinschaft, sondern einer konditionierten Gemeinschaft, die unter dem
[mythischen] Vorwand der Rasse eine Bedingung der Unterdriickung konstituiert: die
ethnische Reaktion des Schwarzen auf die ethnischen Anschuldigungen des Weil3en.
Wir entdecken die gleiche globale und vermutlich provisorische Reaktion bei den mei-
sten Kolonialisierten, die in eine [...] pseudoethnische Solidaritét hineingewachsen
sind, um die ethnische Verachtung durch die Kolonialisierer zu bewaltigen.

20 Memmi in ,Dominated Man*“ (1968, S. 35).
21 Memmi (1968, S. 36).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 43

Memmis Lieblingsprozedere der Gruppenidentifikation ist eine differenzierende Be-
wegung, die die Kulturen weder polarisiert noch totalisiert. Eine solche politische
oder diskursive Bewegung erfordert einen doppelten Modus der Identifikation:
einen ,coefficient of Jewishness or Negritude” - ,Koeffizienten des Judentums oder
der Negritude“. Das MaR der eigenen Identitat als judisch oder schwarz, konstitu-
iert Uber das kontinuierliche Aufblitzen des negativ-positiven Impulses der Identifi-
kation - ein Pulsieren der Differenz in der Semiose der Identitat oder Ahnlichkeit -,
ermdglicht produktive Ambivalenz, eine sich selbst hinterfragende, selbstreflektie-
rende Beziehung zur eigenen Community. Dieser Modus der Identifikation als Koef-
fizient einer konditionierten Gemeinschaft (community of condition) erméglicht gleich-
berechtigte Beziehungen innerhalb und zwischen den Gemeinschaften -der Minder-
heit oder Mehrheit -, so dass es, wie Memmi schreibt, méglich wird, ,the false pro-
blems of all or nothing, of total acceptance or total rejection“22 - [...] tiber die falsche
Fragestellung des Alles oder Nichts, totale Akzeptanz oder totale Ablehnung hinaus*®
zu transzendieren.

Die differenzierende Bewegung fiihrt das Subjekt der Minderheit tber totale Akzep-
tanz oder totale Ablehnung’ hinaus und erlaubt zugleich eine als partielle Identifika-
tion entstehende Form der Familiendhnlichkeit der Minderheiten. Ein gemeinsames
Gefiihl kollektiven Handelns gegen das Leiden, doch aus ihm geboren, muss nicht
im quasi-ontologischen Anspruch auf die Souveranitat einer bestimmten Causa
oder in einer primordialen im Klassen- oder Rassensubjekt verkérperten politischen
Identitat grinden. Was den einen als alter Hut erscheinen mag, wird heute wieder
munter von denen vertreten, die uns davon Uberzeugen wollen, dass wir in einer
Welt ,nach der Theorie’ leben, die uns zuriick in die Lukacs’sche marxistische Zu-
kunft fuhren wird, oder anderen, die davon tberzeugt sind, dass unsere postkolo-
niale Zeit die Ruckkehr eines unermesslichen Deleuzschen Imperiums erlebt!
Memmis Ansicht nach erteilt der Prozess der partiellen oder gesplitteten Identifika-
tion dem Recht auf Souveranitat einer Gruppe eine Absage, damit eine konditio-
nierte Gemeinschaft aus mehreren Gruppen entstehen kann. Elain Scarry argumen-
tiert in ihrem Buch (iber Schénheit?3 dhnlich, wenn sie die Verdrangung oder An-
grenzung des souverdnen Subjekts im Angesicht des Objekts der Schénheit oder
die Versuchungen der Gerechtigkeit beschreibt. Dies ist Teil einer Diskussion, die
den hier vorgegebenen Rahmen sprengen wiirde, doch lassen Sie mich in diesem
Zusammenhang einige Argumente nennen, die ich mir tendenziell, wenn auch auf-
richtig, angeeignet habe. Freuds bahnbrechendes Kapitel tiber die Identifikation in
Gruppenpsychologie und die Analyse des Ego beschreibt die Gruppenidentifikation
mit mimetischen Begriffen als ,Infektion oder Imitation“ - eine Art (An)Schein (sem-
blance), in dem ,one ego has to perceive a significant analogy with another on one
point24 - an einem bestimmten Punkt ein Ego eine signifikante Analogie mit einem
anderen erkennen muss®, ein verbindender Punkt (point of affiliation), der nicht zu
einem Einzelnen gehért, sondern eine intersubjektive Konstruktion ist, die durch

22 Memmi (1968, S. 38).
23 Elaine Scarry (1999): ,On Beauty and Being Just“. Princeton: Princeton University Press.
24 Freud (1975, S. 136).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

den Akt der Identifikation entsteht. Eine derartige Scheinbeziehung (semblant rela-
tionship) setzt nicht voraus, dass bereits Sympathie besteht, sagt Freud, sondern
erfordert Identifikation/Affiliation, die an diesen einen Punkt gebunden ist. Die par-
tielle Identifikation stellt den Beginn einer neuen Bindung dar: die Familienahnlich-
keit der Gruppenidentifikation sozusagen. Damit ist der eine Punkt faktisch weder
origindr noch singular, sondern Dreh- und Angelpunkt der partiellen Identifikation,
die eine neue Bindung inauguriert, die eine kollektive ist, eine Bedingung der
Gemeinschaft, ohne dass eine grundlegende Loyalitat zu einem Ursprung, einer
Ontologie, einer souverénen Differenz gefordert wiirde. Auch Margaret E. Keck und
Katherine Sikkink beschreiben die zentrale und partielle Solidaritat in ihrem Buch
Uber NGOs und die internationale Zivilgesellschaft als eine Bindungsstruktur (struc-
ture of affiliation).25 Die Scheinsolidaritat darf nicht auf ein Modell einer gemeinsa-
men Subjektivitat reduziert werden; denn es handelt sich nicht um

a restoration of an original identity or a neutralisation of differences in the equality of
rights, but as the production of an equality without precedents or models, it achieves
the complementary and reciprocal affiliation of ,mutual’ groups,

die Wiederherstellung der Originalidentitat oder die Neutralisierung von Differenzen
bei gleichen Rechten, sondern um die Produktion von Gleichheit/Gleichberechtigung
ohne Préazedenzfall oder Modelle,

die, so Etienne Balibar, die komplementére und reziproke Affiliation von Gruppen
auf Gegenseitigkeit (mutual groups) hervorbringt.26 Der vorliegende Fall - Differen-
zierung der Gleichheit, Diversifizierung der Freiheit - erinnert an einen Fadenstrang,
der umso starker ist, je mehr Fasern in ihm verwebt sind, wahrend wir Faser um
Faser in einem Wittgenstein’schen Gewebe knipfen.

Das Problem der Scheinsolidaritat hat, wie Sie sich erinnern werden, seine begriff-
liche und metaphorische Genealogie in meinen frilheren Konzepten der proximati-
ven Differenzen (proximate differences), der Archipelkulturen und, in jingerer Zeit,
des interzessiven Umgangs mit der Differenz. Vieles davon findet sich zusammen-
gefasst in einem Aufsatz Memmis aus dem Jahr 1968. Er widmet sich hier den
Fragen der globalen Ethik in Bezug auf das Leben der ,Fremdarbeiter’. Am Schluss
seines Textes erértert Memmi, was es bedeuten wirde,

to arrive at rights and a morality which are actually universal; that is to say to consi-
der the entire planet as a really single society.2”

Rechte und eine Moral zu erreichen, die tatsachlich universal waren; das heif3t, den
gesamten Planeten als wahrhaft eine Gesellschaft zu denken.

25 Margaret E. Keck und Katherine Sikkink (1998): ,Activists Beyond Borders: Advocacy
Networks in International Politics.” New York: Cornell University Press.

26 Etienne Balibar in ,Subjection and Subjectivation* (1994, S. 56).
27 Memmi in ,Dominated Man...“ (1968, S. 137).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 45

Sein Beispiel ist der Fall des ,Fremdarbeiters’, dessen Name als Kompositum zwei-
fellos umstritten und doch Zeichen der Scheinsolidaritat ist. Mit einer gewissen
kontrafaktischen Ironie und seiner Liebe zur Differenzierung fragt Memmi, ob es
nicht das Beste wére, den ,Fremdarbeiter’ schlicht als Teil des Proletariats zu behan-
deln und damit sein Fremdsein génzlich zu leugnen. Seine doppelte Biirde - als ras-
sistisch und 6konomisch diskriminierter Fremder und Arbeiter - ware damit zumin-
dest ein wenig leichter; er wirde schlicht zum Arbeiter, mit gleichen Rechten und
Pflichten.28 Doch diese kategorische Reduktion auf die Klasse befriedigt uns nicht.
Wenn der ,Fremdarbeiter’ kein ,Fremder’ mehr ist, kann durch die Intersektion oder
Intervention des ,Fremdseins’ auch keine nicht-diskriminierende, multikulturelle oder
kosmopolitische Gemeinschaft mehr entstehen, und die moralische Pflicht gegen-
Uber dem unbekannten Néchsten, der, wie Levinas sagen wirde, dem Bewusstsein
standig anachronistisch prasent sein musste, ginge verloren: ,Consciousness is
always late for the rendezvous with the neighbour.” - ,Das Bewusstsein kommt zum
Rendezvous mit dem N&chsten immer zu spéat.“29

Warst du jemals selbst Fremder?, fragt Memmi seinen imaginéren, ,rassistischen’
Gesprachspartner. Glaubst du, du wiirdest jemals einer sein? Dann erfolgt die
Einsicht: Jeder ist immer potenziell ein Fremder. Es genugt, daran zu erinnern,
dass Erniedrigung, Leiden und Revolte in unterschiedlichem Mal und in verschie-
denen Formen das Schicksal der groRen Mehrheit unter uns ist. Memmi appelliert
mit der Frage nach der kontrafaktischen Entscheidung fantasievoll an die Freiheit:
Glaubst du, du hattest dich daftir entschieden, Fremder zu sein, wenn du die Wahl
gehabt hattest? Die Freiheit von Erniedrigung, Leiden, Rassismus lasst sich nicht
als rein rhetorisch verwerfen. Eine derart kontrafaktische Rhetorik von der Freiheit
als ,wirksamer Kraft, um zu erreichen, was man erreichen méchte“, sagt Amartya
Sen, ,ist ein essenzieller Wert der Sprache und Idee der Freiheit* (Sen 2006: 69).30
Und genau hier wird die Rolle der kontrafaktischen Entscheidung relevant, ja zentral:

Being able to live as one would value, desire and choose is a contribution to one’s free-
dom (and not just to one’s well-being or agency achievement, though it is also that).31

Leben zu kénnen, wie man es fur wertvoll erachtete, wiinschte und wahlte, ist ein
Beitrag zur eigenen Freiheit (nicht nur zum Wohlbefinden oder als Errungenschaft des
Handelns, wenngleich es auch dies ist).

Die sprachliche Form des Kontrafaktischen - wie hatte man entschieden, hatte man
die Wahl gehabt -, sagt Sen, ,fits into a broad, general concept of freedom, rather
than having to be seen as invoking some peculiarly remote idea of freedom" - ,[...]
passt eher in ein umfassendes, allgemeines Konzept der Freiheit, als dass es als

28 Memmi, a.a.0.
29 Levinas (1987, S. 19).

30 I...] as an effective power to achieve what one would choose [...] is an essential value of
the language and idea of freedom* (Sen 2006, S. 68).

31 Sen a.a.0.

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

eine seltsam ferne Idee der Freiheit gesehen werden sollte [...]*32 Die interlokutiv
erhobene Forderung nach Gleichheit/Gleichberechtigung - verkérpert im Fremden
als Stichwort im Dialog - kommt an der Schnittstelle von rassistischer Diskriminie-
rung und der Teilung in Klassen auf. Dies erfordert das Abwéagen in beiden Fallen,
denn sie beantworten sich gegenseitig, und eine Verbindung, die Uber Naturalisie-
rung als Perspektive des Nationalvolks hinausgeht, sowie die Idee der Klassen-
gleichheit und -gleichberechtigung (class equality), die die kulturelle oder Gender-
Differenz des Fremden neutralisiert. Ein kontrafaktischer Diskurs des Rechts auf
Gleichheit in Differenz drangt jetzt in Memmis imaginaren Alltagsdialog in den Vor-
dergrund. Eine konditionierte Gemeinschaft, grindend in der Scheinsolidaritét,
schélt sich heraus.

Ob Memmi Uber die Perversion der kolonialen Machtverhaltnisse oder, in seinem
Aufsatz Gber Simone de Beauvoir, Uiber die Komplexitat der Geschlechterverhalt-
nisse schreibt, immer ist er der Ansicht, dass es die Proximitat oder Intimitat der
Differenz (intimacy of difference) ist - ,where so many groups, each jealous of its
own physiognomy, live side by side” - ,[...] in der so viele Gruppen, eifersiichtig ihre
Physiognomie hiitend, Seite an Seite leben®,33 die die befahigenden, agonisieren-
den Bedingungen der Freiheit darstellt. Schein, oder das Gefihl fur den Anderen
(fellow-feeling), sind méglich, denn

the subject sees himself as others see him - which will enable him to support himself
in a dual situation [...] of interlocution and intersubjectivity [...] within the fragile frame-
work of the imaginary relation to the other, and it hangs on that very uncertainty.34

das Subjekt sieht sich, wie andere es sehen, was ihm erlaubt, sich in einer doppelten
Lage [...] in Interlokution und Intersubjektivitat - innerhalb des fragilen Rahmens der
erdachten Beziehung zum Anderen zu halten, und héngt genau an dieser Ungewissheit.

Dies ist, wie Sie sich erinnern werden, der Prozess, in dem das Splitten der judi-
schen oder schwarzen ldentitat Familiendhnlichkeit zulasst, die politische und ande-
re als die eigenen Interessen umfasst und damit neue Bindungen generiert. Die
Bedeutung der Schaffung einer intersubjektiven Sphare findet sich sehr schon ver-
mittelt durch Balibars Uberzeugung,

the value of human agency arises from the fact that no one can be liberated or eman-
cipated by others, although no one can liberate himself/herself without others.35

sich der Wert des menschlichen Handelns aus der Tatsache ergibt, dass niemand von
anderen befreit oder emanzipiert werden kann und sich doch niemand ohne andere
befreien oder emanzipieren kann.

32 Sen, a.a.0.
33 Memmi, a.a.0.

34 Jacques Lacan in ,The Ego in Freud’s Theory and in the Technique of Psychoanalysis*
(1988, S. 181).
35 Balibar (1994, S. 13).

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HOMI K. BHABHA: GRENZEN. DIFFERENZEN. UBERGANGE. 47

Albert Memmi zwirbelt den Faden der Familiendhnlichkeit noch weiter, bis er sich
wie ein Strick um den Hals anfiihlt und zwingt, sich mit dem eigenen diabolischen
Zwilling auseinanderzusetzen. Der ethische Wert menschlichen Handelns, scheint
Memmi sagen zu wollen, rihrt von der Tatsache her, dass sich niemand befreien
kann, ohne sich zugleich mit der schrecklichen, asymmetrischen Gemeinsamkeit
(commonality) zu konfrontieren, fir die die Edikte der Banalitat des Bésen - Exklusion,
Unterdriickung und Leiden - gelten. Denn die Macht ist so pervers, dass sie gebro-
chene Gegenseitigkeit (mutilated mutuality) fordert, und die Emanzipation bedingt,
dass man in diesen gesprungenen Spiegel blickt, um die historische Entscheidung
fur Freiheit und Gerechtigkeit zu treffen. Will man die Grenzen und Schranken des
Seite-an-Seite-Lebens Uberwinden, selbst in von grundlegenden Antagonismen
geprégten Beziehungen, muss man sich einer scheinbar unmdéglichen, doch uner-
lasslichen Wahrheit stellen:

,In other words, either [the oppressor] no longer recognises the [oppressed], or he no
longer recognises himself.”

Dem ware hinzuzuftgen:

,Either the oppressed recognises the family likeness of others or she no longer recog-
nises herself.“36

Mit anderen Worten: Entweder erkennt [der Unterdriicker den Unterdriickten] nicht
mehr, oder er erkennt sich selbst nicht mehr. [...]

Entweder erkennt die Unterdriickte die Familienahnlichkeit der Anderen, oder sie
erkennt sich selbst nicht mehr.

Dies also sind die beunruhigenden Bedingungen des Schicksals der Freiheit, die
ich Ihnen als zwischen Freund und Feind stehend referiert habe. Die
Erschitterungen durch Krieg, Besatzung, Segregation und Vertreibung lassen mich
dennoch mutig hoffen, dass eine Art Scheinsolidaritat entstehen kann. In diesen
Zeiten der Unruhe und Energie suche ich nach einem Zeichen der Proximitat der
Differenz, das schlieB3lich ein Leben mit gemeinsamen Grenzen und kontrapunkti-
scher Geschichte moéglich macht. Unterdriickung und Zerstérung kénnen Mauern
und Grenzen niederreiflen. Warum kénnen diese Tore dann nicht auch in Zeiten
des Friedens gedéffnet bleiben und die Rdume neu besiedelt werden? Gibt es kei-
nen Platz fur die Hoffnung? Erhebt sich keine Stimme in Firsprache?

Ich furchte, dass wir unseren Nachbarn in Feindschaft, in tédliche Umarmung
getrieben, heute naher sind, als wir es je in Freundschaft waren. Doch die Tur zur
Geschichte ist weder gedffnet noch geschlossen. Wir tragen gemeinsam die Ver-
antwortung, zu entscheiden, was geschehen soll.

Ubersetzung aus dem Englischen: Lilian-Astrid Geese

36 Memmi, a.a.O.

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | INTERKULTURELLE ABGRENZUNG, VERMITTLUNG UND IDENTITATSBILDUNG

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio
2000 Means Without End: notes on politics. Minneapolis: University of Minnesota Press. [dt.
Titel: Mittel ohne Zweck]

Balibar, Etienne
1994 Subjection and Subjectivation. In: Supposing the Subject, herausgegeben von Joan
Copjec. London und New York: Verso.

Hannah Arendt, Hannah
1998 The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press.

Foucault, Michel
2000 For an Ethic of Discomfort. Power: Essential Works of Foucault 1954 - 1984, heraus-
gegeben von Ed. James D. Faubion. New York: the New Press.

Freud, Sigmund
1975 Group Psychology and the Analysis of the Ego. New York: W.W. Norton. [dt. Titel:
Gruppenpsychologie und die Analyse des Ego]

Keck, Margaret E. und Katherine Sikkink
1998 Activists Beyond Borders: Advocacy Networks in International Politics. New York:
Cornell University Press.

Lacan, Jacques

1988 The Ego in Freud’s Theory and in the Technique of Psychoanalysis, herausgegeben
von Jacques Alain Miller. Cambridge: Cambridge University Press. [dt. Titel: Das Ich in
der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse]

Levinas, Emmanuel
1987 Collected Philosophical Papers. Boston: Nijhoff, Boston.

Memmi, Albert
1968 Dominated Man: notes toward a portrait. New York: Orion Press.

Merleau-Ponty, Maurice
1973 Adventures of the Dialectic. Evanston: Northwestern University Press.

Risen, Jérn
1993 Studies in Metahistory. Providence, RI: Berghahn Books.

Said, Edward
2004 Humanism and Democratic Criticism. New York: Columbia University Press.

Scarry, Elaine
1999 On Beauty and Being Just. Princeton: Princeton University Press.

Sen, Amartya
2006 Identity and Violence. New York: W.W. Norton. [dt. Titel: Die Identitatsfalle. Warum es
keinen Krieg der Kulturen gibt]

Wittgenstein, Ludwig
1968 Philosophical Investigations. Oxford: Blackwell. [dt. Titel: Philosophische Untersuchun-
gen]

14.02.2026, 16:57:24. i@y oo



https://doi.org/10.14361/9783839407943-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

