
334 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

4.2. Überleben im Konflikt: Wie die Gemeinde staatlichen Institutionen
begegnet

Es ist sehr traurig, wenn Personen fehlen, mit denen man aufgewachsen ist oder mit

denen man eine lange Zeit der Freundschaft teilt, die man kennt. Wenn man sie ber-

gen muss, erschossen von tödlichen Kugeln, das ist hart. Aber, das gibt einem auch

Kraft, um weiter zu machen. Denn man weiß, dass das Ungerechtigkeiten sind, und

vor den Ungerechtigkeiten kann man nicht weglaufen. Die Ungerechtigkeiten muss

man konfrontieren, man muss zeigen, dass wir diese Ungerechtigkeiten nicht teilen.

Die Ungerechtigkeiten werden sich nicht immer durchsetzen, irgendwannmüssen sie

aufhören. Zumindest denken wir Bauern in dieser Zone das. Wenn man all diese Ver-

brechen sieht, die begangen werden, könnte man denken, es sei besser wegzugehen.

Aber ich denke, die die verschwinden sollten, sind die, die diese Ungerechtigkeiten be-

gehen, oder nicht? Und nicht die Leute, die Bauern, die die Opfer sind. Also, ich glaube,

das ist einer der Gründe, warum wir trotz dieser Situation hier ausharren.

(J.E., 20.03.2008, San José de Apartadó)

In diesem Unterkapitel möchte ich ebenfalls eine Auswahl von Kontaktmomenten be-

schreiben, die die Art und Weise illustrieren, in der – und die Richtung der Kontakt-

aufnahme ist hier der Unterschied zum vorherigen Kapitel – die Bewohner_innen der

Friedensgemeinde den staatlichen Behörden begegnen. Offensichtlich stehen die Ge-

meindemitglieder dem Agieren staatlicher Institutionen nicht passiv gegenüber, son-

dern haben selbst eine ganze Reihe von Strategien und Praktiken entwickelt, um ihre

eigenen Interessen zu verfolgen. Ich werde in diesem Unterkapitel allerdings nicht alle

Strategien und Praktiken der Friedensgemeinde thematisieren können, die für ihren

Widerstand gegen die bewaffneten Akteure und für ihre Persistenz in dem Gewaltkon-

flikt relevant sind (Siehe hierzu bspw. Naucke 2011, 85–118; 2016, 114–19), sondern mich

auf solche konzentrieren, die imHinblick auf dasThema der Begegnungmit staatlichen

Institutionen interessant sind. Dabei finden die Begegnungen zwischen den Bewoh-

ner_innen und den staatlichen Institutionen teilweise in denselben Kontexten statt, die

im Kapitel 4.1 bereits beschrieben wurden. Teilweise begegnet die Friedensgemeinde

den staatlichen Institutionen aber auch in Umständen, die bisher in dieser Arbeit noch

nicht thematisiert wurden. Große Unterschiede sind in der Art undWeise zu erkennen,

wie die Friedensgemeinde dem Staat begegnet. Auch bei den folgenden Kontaktmo-

menten handelt es sich, wie bereits angemerkt, nur um eine Auswahl von Begegnun-

gen.

Begegnungen mit dem Militär während Gefechten und ,solidarischen

Kommissionen‘

Nachdem wir, B.Q. und ich, an dem Sonntagmorgen des 15.09.2013 auf unserem Rückweg aus

dem Weiler La Unión den Dorfkern von San José de Apartadó passiert hatten, indem die Guerilla

kurz darauf ein Gefecht begann, trafen wir, in San Josecito angekommen, auf J.E., der uns erzähl-

te, dass in demWeiler La Cristalina schon den ganzen Morgen gekämpft wurde. B.Q. setzte mich

an dem Haus ab, in dem ich schlief. Alle hier hatten das Gefecht registriert und erkundigten sich

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 335

beunruhigt, ob noch Gemeindemitglieder im Dorfkern seien. Es war etwa 11 Uhr, angesichts mei-

ner anhaltenden Fassungslosigkeit ob des unmittelbar erlebten Gefechtsauftaktes fiel mir nichts

Besseres ein, als mir einen Kaffee zu machen, den ich vor dem Haus sitzend trank, das Ambiente

auf mich wirken lassend. Die Sonne schien, eine schöne Abwechslung zum Regen der vorherigen

Tage. Eine halbe Stunde war vergangen, seitdem die Guerilla begonnen hatte die Polizeistation in

San José anzugreifen. Das Gefecht hielt an, der Schusswechsel war deutlich zu hören. Ich lauschte

den verschiedenen Intervallen der Schussfolgen, an denen man die unterschiedlichen bewaffneten

Akteure identifizieren kann, wie mir der Bauer G.T. später erklären würde. Ab mittags begannen

Militärhubschrauber die Zone zu überfliegen und Hügel weiter oben in der Serranía zu beschie-

ßen. Diese brauchen etwa eine dreiviertel Stunde von der nächsten Militärbasis bis San José und

kommen bei länger anhaltenden Gefechten als Unterstützung der Bodentruppen und um Verletzte

bzw. Tote zu bergen.

Der Bauer A. kam vorbei, begleitet von J.C., einem Jungen im Alter von 15 Jahren. Er erzähl-

te mir, dass auf einem Feld der Friedensgemeinde, welches auf einem an San Josecito grenzenden

Hügel liegt, seit mehreren Tage Soldat_innen campieren würden. Sie wollten unter dem Vorwand,

Kochbananen zu ernten, dort hochgehen und die Soldat_innen auffordern, das Land der Gemeinde

zu verlassen. Ich sagte spontan zu, sie zu begleiten, obwohl ich gleichzeitig dachte, dass es besse-

re Zeitpunkte geben müsste, um nach Soldat_innen zu suchen. Dass ich hier ganz offensichtlich

derjenige war, der das am wenigsten beurteilen konnte, beruhigte mich diesmal nicht. Als wir den

Hügel auf dem ausgetretenen und vom Regen durchweichten Lehmpfad erklommen, ging das Ge-

fecht im Hintergrund weiter. Mich an die Worte R.A.s erinnernd bereitete ich mich gedanklich

darauf vor, trotzdem überkam mich leichte Panik, als wir die Spitze des Hügels erreichten. Rechts

von uns, an der Hangseite in Richtung San José, neben einer kleinen Zuckerrohrpflanzung standen

drei Soldat_innen in voller Kampfmontur, mit langläufigen Gewehren, Helmen mit Sturmbrillen,

camouflierten Gesichtern und einem Fernglas. Links von uns, mitten in dem Feld von Kochba-

nanen und Kakao, lagen etwa zehn Soldat_innen in ihren Hängematten zwischen Essensresten,

Militärkleidung und Kisten unbekannten Inhalts. Als sie uns sahen, griffen sie intuitiv zu ihren

Waffen.

Der Bauer A. ging in aller Ruhe auf die ersten Soldat_innen, die noch in ihren Hängematten

lagen, zu und forderte sie auf, ihre Hängematten abzunehmen. Die Befestigung der Hängematten

würde die Pflanzen zerstören und von denenmüssten die Bäuer_innen hier leben.Die Soldat_innen

standen ebenso ruhig auf und nahmen ihre Hängematten ab. Er fuhr fort, die Soldat_innen darauf

hinzuweisen, dass sie sich auf einem Feld der Friedensgemeinde befänden und dieses Privatbesitz

sei. Er forderte sie auf, das Feld zu verlassen. Die Soldat_innen schwiegen. Wir liefen an den Sol-

dat_innen vorbei, um die Kochbananen zu holen. A. flüsterte mir zu, dass die Soldat_innen nur

wegen meiner Anwesenheit so zurückhaltend und kooperativ gewesen seien. Gerade als wir dabei

waren, die Kochbananen in Säcke zu packen, intensivierte sich der Schusswechsel imHintergrund.

Wir beeilten uns zu gehen. Als wir auf demWeg zurück wieder an den Soldat_innen vorbeikamen,

lagen sie auf den unbefestigten Hängematten am Boden. A. bat sie noch darum, ihren Müll mit-

zunehmen und kein Kriegsmaterial zu vergessen, wenn sie gingen. Mit jedem Schritt während des

Abstiegs von diesem Hügel wich meine Anspannung ein wenig. Ich fragte mich, woher sie diesen

Mut nehmen. Der Junge J.C. hatte die ganze Zeit kein Wort gesagt, er war wie erstarrt. Er ist ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ner der Söhne von Luis Eduardo Guerra, der bei dem Massaker in Mulatos unter Beteiligung von

Soldat_innen ermordet wurde. – Am nächsten Tag waren die Soldat_innen verschwunden.19

Wie bereits im Kapitel 4.1 dargestellt, gehört das Militär zu den staatlichen Insti-

tutionen, denen die Gemeindemitglieder in der Serranía de Abibe am regelmäßigsten

begegnen. Dabei kommen, wie ich in diesem Abschnitt zeigen werde, diese Begegnun-

gen nicht in jedem Fall für die Gemeindemitglieder überraschend. Teilweise sind es die

Bewohner_innen selbst, die das Militär aufsuchen und, wie in der Vignette beschrie-

ben, sogar Vorwände für die Begegnungen suchen. Es mag leichtsinnig erscheinen,

die Soldat_innen in einem Moment aufzusuchen, während in etwa eineinhalb Kilo-

metern Entfernung ein Gefecht stattfindet. Gleichzeitig symbolisiert diese Aktion ei-

nes der zentralen Anliegen der Friedensgemeinde, das darin besteht, dem bewaffneten

Konflikt keinen Raum zu geben. An dieser Begegnung zeigt sich einerseits die heteroge-

ne Nutzung des selben geographischen Raumes durch unterschiedliche Personengrup-

pen, wie einmal als Ort der Nahrungsmittelproduktion der Bäuer_innen und einmal als

Ort kriegerischer Auseinandersetzung durch das Militär, und andererseits die Weige-

rung der Bäuer_innen, der kriegerischen Nutzung dieses Raumes irgendeine Art von

Vorrang einzuräumen. Dabei bedroht die Präsenz der Soldat_innen in einem Feld der

Friedensgemeinde die Gemeindemitglieder im doppelten Sinne: Sie steigert die Gefahr

von Gefechten in diesem Feld und sie zerstört die dort angebauten Nutzpflanzen, die

die Lebensgrundlage der Gemeindemitglieder sind. Der Bauer A. konfrontierte die Sol-

dat_innen in der Vignette mit der Position der Gemeinde, indem er, um die Wirkung

der Anwesenheit einer internationalen Person wissend, diese belehrte und sie auffor-

derte, die Hängematten abzunehmen, das Feld zu verlassen und keinen Müll bzw. kein

Kriegsmaterial liegen zu lassen.

Offensichtlich sind es die konkreten Umstände dieser Kontaktmomente, die dar-

über entscheiden, welche Möglichkeiten der Begegnung sich den Bewohner_innen der

Friedensgemeinde bieten und ob und in welcher Art und Weise die Bewohner_innen

die Begegnung mit den Soldat_innen suchen bzw. gestalten. Als jemand, der fast wö-

chentlich die Serranía herauf- und heruntergeht, weil er in demWeiler Mulatos wohnt,

aber als Mitglied des Internen Rates regelmäßig in San Josecito sein muss, gehört der

Bauer G.T. zu den Personen, die verhältnismäßig häufig auf dem Weg durch die Berge

Kontakt zu bewaffneten Akteuren haben. Ich binwährend all meiner Forschungsaufent-

haltemit G.T. nachMulatos gelaufen. In den Jahren 2008 sahman bspw. Patrouillen von

jeweils zwei Guerilla-Kämpfer_innen regelmäßig und ganz selbstverständlich irgend-

wo amWegrand hocken, die mich zunächst ziemlich erschreckten, sich aber auf Grund

ihres anscheinenden Desinteresses an unsmit der Zeit unaufgeregt in das Landschafts-

bild einzufügen begannen. Wesentlich beunruhigender empfand ich die Aufstiege, bei

denen man keine bewaffneten Akteure sah, aber die ganze Zeit das Gefühl hatte, von

ihnen gesehen zu werden. Zu diesen gehörte ein Aufstieg im Jahr 2013, bei dem auch

G.T.s siebenjährige Tochter K. und sein jüngster Bruder ,Pipe‘, 16 Jahre alt, dabei waren:

19 Diese Vignettewurde bereits als Teil eines Artikelsmit demTitel ,DieMacht der Schwachen –Über

Handlungsmöglichkeiten von Zivilpersonen in den Gewaltkonflikten Kolumbiens und Guatema-

las‘ veröffentlicht (Siehe Naucke 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 337

G.T. hatte mir am Vortag des Aufstieges gesagt, ich solle um 6 Uhr morgens bereit sein, was

ich nicht ernst nahm. Bei den vergangenen Aufstiegen sind wir nie so früh weggekommen und

auch andere Bewohner_innen lachten nur, nachdem sie mich gefragt hatten, wann wir losgehen

würden. Gegen 9 Uhr ging ich ihn suchen und er sagte mir, er müsse nur noch die Maulesel bela-

den. Als wir um 12 Uhr immer noch nicht weg waren, schauten mich dieselben Bewohner_innen,

die am Vortag noch gelacht hatten, mit besorgtem Gesichtsausdruck an und sagten, dass uns wohl

die Nacht einholen würde und wir die letzte Stunde in der Dunkelheit laufen würden müssen.

Aus mangelnden Alternativen vertraute ich auf G.T.s Einschätzung von Zeit und Raum sowie sei-

ner Fürsorge für unser aller Wohlergehen und aß meinen Proviant zum Mittagessen. Nachdem

er noch etliche Kleinigkeiten erledigt hatte, u.a. mit seinem Nachbarn unter Zuhilfenahme von

entblätterten Zweigen zu fechten, hielt er uns an zu gehen, schließlich seien wir ja spät dran. Wir

liefen also gegen 13 Uhr los, begleitet von drei Mauleseln, die mit Säcken voll Limonade, Speiseöl,

Reis, Salz, Hygieneprodukten sowie einem Kanister Benzin beladen waren. Wir kamen gut voran,

was insbesondere daran lag, dass G.T. nun zur Eile mahnte. Plötzlich, etwa 30 Minuten hinter

demWeiler Buenos Aires, blieb G.T. unerwartet an einer Stelle stehen, wo sich der Wald undurch-

schaubar wie eine grüne Wand links und rechts vomWeg auftürmte. Er begann die Ladung eines

Maulesels neu zu verschnüren, ohne dass es dazu einen offensichtlichen Anlass gab. Dabei pfiff er.

Dass er pfiff, war an sich nicht ungewöhnlich. Ich habe ihn bei diesen Aufstiegen nachMulatos als

durchweg pfeifend in Erinnerung. Aber wie er pfiff, war anders als sonst. Es war nicht die Melodie

irgendeines eingängigen Vallenatos, sondern er pfiff, als imitiere er das Singen eines Vogels. Einen

Augenblick später war hinter der grünenWand zur linken Seite des Weges deutlich der Hufschlag

eines galoppierenden Pferdes zu vernehmen, was magisch anmutete, da in einem dicht bewachse-

nen Wald offensichtlich kein Pferd galoppieren kann. Dieses Geräusch hörte sich genauso an, als

würden zwei, drei Personen in nassen Gummistiefeln über einen feuchtenWaldboden rennen. G.T.

verschnürte die Ladung des Maulesels mit einer konzentrierten Ernsthaftigkeit, die jede Möglich-

keit des Nachfragens von sich zu weisen schien. Nach etwa zehn Minuten, die Ladung sah so gut

verschnürt aus wie zuvor, zogen wir weiter, als sei nichts passiert.

Nachdemwir denHügel Chontalito passiert hatten, begann es zu regen – nicht ungewöhnlich,

es war schließlich Regenzeit. VomWasser getränkt leuchtete der Weg aus lehmiger Erde ockerfar-

ben. Als unerfahrener Läufer blieb ich entweder mit meinen Gummistiefeln alle paar Meter in

ihm stecken oder versackte so tief in ihm, dass der nasse Lehm über den Schaft in die Gummi-

stiefel hineinlief. Ich stand also trotz Gummistiefel imWasser. Die Spitze Chontalitos ist wie eine

Wetterscheide; hat man sie erklommen, erwarten einen nicht nur kühlere Temperaturen, sondern

entweder Niederschlag, wenn während des Aufstieges zuvor die Sonne geschienen hatte, oder Son-

nenschein, wenn es zuvor geregnet hatte. Diese klimatische Veränderung verstärkt den diffusen

Eindruck, einen anderen Raummit anderen Regeln und Gewohnheiten zu betreten. Ich fühle mich

nirgendwo anders so weit weg von der mir mehr oder weniger vertrauten Lebenswelt, als in dem

Moment, in dem ich auf demRücken einesMaulesels von der Spitze Chontalitos aus in diesesMosa-

ik von hügelliegen, nuancenreichen Grüntönen hineinreite, das die Landschaft dort oben zeichnet.

Plötzlich beschleunigte G.T. unerwartet seinen Schritt. Wir hatten Chontalito gerade erst über-

quert, da setzte er sich von uns ab, was mich überraschte. Normalerweise lassen die Bewohner_in-

nen die Besucher_innen hier oben nicht allein herumlaufen. Die Chance sich zu verlaufen, vom

Weg abzukommen oder bewaffneten Akteuren zu begegnen stehen hier gut. Vielleicht war aber ge-

nau das, einer Begegnungmit bewaffneten Akteuren vorzubeugen, der Grund, warumG.T. vorlief.

Wir trafen ihn nach eineinhalb Stunden wieder, ohne dass er uns sagte, was er in der Zwischenzeit

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

gemacht hatte. Stattdessen fragte er uns vorwurfsvoll, warum wir so trödelten. Wir hatten zwar

gar nicht getrödelt, aber uns tatsächlich verzögert.

G.T. war noch nicht lange vorgelaufen. Pipe und ich bewegten uns noch durch eine Zone, die

die Bewohner_innen als vermint betrachteten. Da löste sich eine Ladung von einemMaulesel. Aus-

gerechnet der Sack, in dem sich der Benzinkanister befand, fiel vom Maulesel, rollte einige Meter

eine Böschung herunter und blieb im Gestrüpp liegen. Wir wussten beide, dass wir eh schon spät

dran waren, und zu allem Überfluss fiel nun die Ladung an einer Stelle neben den Weg, an der

man denWeg nicht verlassen sollte. Pipe und ich guckten uns an.Während ich mich fragte, ob das

tatsächlich der Ort sein musste, an dem ich gerade sein sollte, fragte Pipe sich wahrscheinlich, ob

ich tatsächlich die Person sein sollte, mit der er das erleben musste. Wir konnten das Benzin dort

nicht einfach zurücklassen. Wir waren in einer Situation, in der wir gegen besseren Wissens ein

gewisses Risiko eingehen würden – Alltag für die Bäuer_innen dieser Zone. Wir entschieden, den

Benzinkanister mit einem Seil wieder aus der Böschung zu ziehen. Dazu nahmenwir zunächst die

komplette Ladung vomMaulesel ab. Dann nahm Pipe ein Ende von einem der Seile und während

ich das andere Ende des Seils festhielt, tastete er sich langsam die Böschung herunter. Als er bei

dem Sackmit demKanister angekommen war, band er das Ende um die zugebundene Öffnung des

Sackes und zog sich selbst am Seil wieder hoch.Wir gingen, soweit es die unmittelbaren Umstände

zuließen, von der Böschungweg, versteckten uns halb hinter demMaulesel und zogen den Sackmit

dem Kanister wieder auf den Weg. Am Ende alles halb so schlimm. Wie sich herausstellte, sollte

das Wiederbeladen des Maulesels wesentlich mehr Zeit in Anspruch nehmen als die Bergung des

Kanisters. Das Mauleselbeladen gehört zu den kleinbäuerlichen Fertigkeiten, die die Grundlagen

der Physik in Frage zu stellen scheinen. Ein Maulesel kann mit bis zu etwa 150 Kilogramm bela-

den werden, die auf zwei Säcke möglichst gleichmäßig verteilt an den beiden Seiten des Maulesels

festgeschnürt werden. Ein Kleinbauer allein kannmit einem einzigen Seil die zwei 70 Kilogramm-

Säcke nacheinander an den einenMaulesel binden, ohne dass sie schief amEsel hängen oder dieser

aus dem Gleichgewicht gerät. Ich glaube, Pipe allein hätte den Maulesel schneller beladen als mit

meiner Hilfe.

Natürlich holte uns die Nacht ein. Die letzte halbe Stunde führte uns der regengetränkte Weg

einen Abhang durch einen dichtbewachsenen Wald herunter. Kein Stern stand am Himmel, die

Dunkelheit war vollkommen und Licht ein Abenteuer der Fantasie. Ich rutschte, fiel und kroch

mehr als ich lief. Es blieb mir unerklärlich, wie sich die anderen auf den Beinen halten konnten.

G.T. sagte mir, seit der Dämmerung eine Stunde zuvor, alle fünfMinuten, wir seien gleich da.Was

sollte er auch anderes tun? Ich begann in mich hinein zu fluchen: Wie konnte ich auf die Sch**ß-

Idee kommen, in irgendwelchen Bergen herumzukriechen, für die ich offensichtlich nicht gemacht

war? Als ich schon nicht mehr daran glaubte, diese Dunkelheit überhaupt noch mal zu verlassen,

zeichneten sich von dem matten Schein einer einzigen Glühbirne erleuchtet die Schatten mehrerer

Hütten auf einer Lichtung ab. Als ich in meiner Hängematte lag und vor Wadenkrämpfen nicht

einschlafen konnte, verflog mein Groll langsam. Bewunderung machte sich breit, für eine klein-

bäuerliche Lebensweise, die auch ohne bewaffnete Akteure und versteckte Minen herausfordernd

genug ist.

Eine Woche nach unserem Aufstieg wurde eine Gruppe von Gemeindemitgliedern

in Begleitung von Mitarbeiter_innen der Peace Brigades International exakt an der Stelle

von einem Gefecht überrascht, an der G.T. das Gepäck erneut verschnürt hatte. Wie

bereits erwähnt, gehört dies zu den größten Gefahren, in die die Bewohner_innen der

Zone geraten können. Vor diesem Hintergrund fragte ich G.T. bei der nächsten Gele-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 339

genheit, was man in einer solchen Situation am besten mache, woraufhin er mir zu

erklären begann, wie man sich in einem Gefecht verhalten sollte:

Bei einem Gefecht schafft man es mehr oder weniger zu orten, von wo die Guerilla an-

greift. Die AK47 zum Beispiel, die klingt sehr klar. Wennman einen Schuss davon hört,

weißman, es ist die Guerilla. Danach kommt die Antwort der Soldaten oder Polizisten.

Sie leeren ihre Munition, bis sie keine mehr haben. Die M60 hört sich so an [imitiert

das Geräusch einer M60]. Sie nehmen den Finger nicht vom Abzug. Dann gibt es noch

die Galil. Also, man hört einen Schuss der Guerilla und danach bekommen sie zwei

Minuten Dauerbeschuss. Die Guerilleros zielen auf die Soldatenmit nur einem Schuss

und die Soldaten antworten mit der M60. Die Guerilla verschießt nicht einfach so ihre

ganze Munition. Vielleicht müssen sie darauf aufpassen und dürfen keine verschwen-

den. Sie kommen, als würden sie jagen, etwa so [imitiert den Schuss eines nicht-au-

tomatischen Gewehres]. Und die anderen nicht, die anderen verschießen alles. Dann

ruhen sie ein wenig aus. Während Ruhe herrscht, verändern sie ihre Position, als wür-

den sie jagen, und plötzlich gibt die Guerilla wieder einen Schuss ab. Und danach hört

man wieder den Feuerstrahl der Soldaten und Polizisten. Wenn die Sache ernst wird,

dann beginnen sie Bomben zu schmeißen. Dann weiß man, dass es Verletzte oder To-

te gegeben hat. Die Bomben sind dazu da die Guerilla in die Flucht zu schlagen, denn

die sind gefährlicher. Mörser benutzt auch die Guerilla, wenn sie es ernst meinen mit

ihrer Attacke. Uf, dann werfen sie Mörser. Der ist wie eine Bombe, die sie – ich weiß

nicht – 200 oder 300 Meter weit werfen können. Den nutzt die Guerilla genauso wie

das Militär den nutzt. Der ist sehr gefährlich, den nutzen sie, um Raum zu gewinnen,

um voranzukommen. So ist das, man muss genau hinhören, bis man mehr oder we-

niger weiß, auf welcher Seite die Guerilla und auf welcher Seite das Militär ist. (G.T.,

17.09.2013, San José de Apartadó)

Um sich während eines Gefechtes zu orientieren, ist man laut G.T. vor allen Dingen

auf sein Gehör angewiesen. Die Bewohner_innen erkennen die Art der Waffen anhand

der Geräusche, die ihre Schüsse verursachen.20 Dabei wissen sie nicht nur, welche be-

waffnete Gruppe welchen Waffen-Typ benutzt, sondern kennen auch deren Taktiken

und Verhalten während der Gefechte, was es ihnen erlaubt zu orten, welche bewaffnete

Gruppe sich wo aufhält und zu antizipieren, wie sie sich verhalten wird. Dies ist inso-

fern relevant, weil die Gefechte offenbar unterschiedliche Dynamiken annehmen und

sich verändern. Sie können sich intensivieren und in ihnen können schwerere Waffen

zum Einsatz kommen. Es kann aber auch Pausen geben, während derer die bewaff-

neten Gruppen, insbesondere die Guerilla, ihre Positionen wechselt. Die Bäuerin A.U.

erzählte mir einmal, dass es Gefechte in der Serranía gegeben habe, bei denen fünf

bis sechs gut ausgebildete, erfahrene und agile Guerilleros, die die Örtlichkeiten gut

kannten, ganze Militärzüge, also etwa 30 Soldat_innen über Stunden in Schach halten

konnten. Weil sie permanent ihre Positionen wechselten, konnten die Soldat_innen,

20 Dasselbe gilt bspw. auch für Hubschrauber. ImWeiler Arenas Altas erzählte mir einmal eine Frau,

dass sie die Hubschrauber der Polizei von denen des Militärs anhand ihrer Geräusche unterschei-

den könne. Dies lag ihrer Meinung nach daran, dass erstere kleiner sind.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

die häufig mit den Örtlichkeiten nicht im selben Maße vertraut sind, nicht einschät-

zen, wie groß die Einheit der Guerilleros war, gegen die sie kämpften. Des Weiteren

wechselte die Guerilla während des Gefechtes häufiger ihre am Gefecht beteiligten und

müde werdenden Kämpfer_innen gegen frische aus, um die Intensität des Gefechtes

und den Druck für die müde werdenden Soldat_innen so hoch wie möglich zu halten.

Genau diese Mobilität stellt aber eine weitere Gefahr für die Zivilpersonen dar, die sich

gerade in der Zone bewegen. Durch die Veränderungen der Positionen sind die Gefech-

te nicht an einen Ort gebunden, sondern verlagern sich. Man kann das Gefecht nicht

einfach umgehen, sondern muss permanent antizipieren, in welche Richtung es sich

weiterentwickeln könnte, wie G.T. fortfuhr zu erklären:

Aber das ist gefährlich. Das sind Momente, wo man gut evaluieren muss, wie nah das

Gefecht ist. Denn es kann sein, dass einen eine Kugel erwischt oder es kann sein, dass

sie eine Bombe werfen. Und weil sie die ohne Präzision werfen, kann sie auf dich her-

unterkommen. Also hier muss man gut evaluieren, ob man an dem Ort bleibt, ob man

sicher ist an dem Ort oder ob man sich besser bewegt, besser ein bisschen zurück

geht, besser einen Ausweg sucht. Insbesondere die Soldaten beginnen wild um sich zu

schießen, in alle Richtungen, ohne Präzision, ohne zu wissen, ohne überhaupt hinzu-

schauen, ob da Häuser sind oder ob da Zivilbevölkerung ist. Darauf nehmen sie keine

Rücksicht. Sie schießen, um zu schießen. Denn wenn sie nicht schießen und ihr Kom-

mandant sieht danach die Waffen mit der kompletten Munition, dann bekommen sie

eine Sanktion. Ich glaube, dafür gibt es eine Strafe. So lange sie schießen, gibt es keine

Strafe, denn sie haben ja geschossen, wenn auch blind. Das ist ein großes Risiko. (G.T.,

17.09.2013, San José de Apartadó)

Die Möglichkeiten für die Bewohner_innen, in Momenten der Gefechte zu agieren, ist

offenbar sehr limitiert. Trotzdem entscheiden sie selbst, ob sie abwarten, weitergehen,

sich zurückziehen oder einen Umweg nehmen. G.T. betonte mehrfach, wie wichtig es

sei, gut abzuwägen, da die bewaffneten Gruppen inMomenten des Gefechtes scheinbar

keine Rücksicht auf die Anwesenheit von Zivilpersonen nähmen.

Aber nicht nur während der Gefechte müssen die Bewohner_innen der Region sehr

vorsichtig sein, sondern auch unmittelbar nach Gefechten kann eine Begegnung mit

Soldat_innen sehr unangenehm werden. So wenig sich bspw. G.T. davor fürchtet, mit

Soldat_innen zu diskutieren, so sehr betont er auch, dass man genau wissen müsse,

wann dazu Gelegenheit sei und wann nicht:

P.N.: Also wasmachst du konkret, wenn du gerade auf demWeg nachMulatos bist und

einen Schusswechsel hörst?Mal angenommen die Auseinandersetzung ist in der Nähe

und derWeg führt dort vorbei. Wasmachst du dann, gehst du querfeldein, nimmst du

einen Umweg, was machst du?

Nein, da muss man erstmal warten. Wenn du nach Mulatos gehst und hörst, dass ein

Gefecht in der Nähe ist, dann musst du vorsichtig sein und musst stehen bleiben. Eine

Stunde, mindestens eine Stunde solltest du warten. Vielleicht musst du auch wieder

einwenig zurückgehen, undwarten. Nach einer Stunde,mehr oder weniger nach einer

Stunde, also eine Stunde, nachdem wieder Ruhe ist, kannst du weitergehen. Obwohl

das weiterhin risikoreich ist, denn es könnte Tote gegeben haben, auf irgendeiner Sei-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 341

te. Dann sind sie, die Soldaten und die Guerilleros, rasend vor Wut, weil man ihnen

jemanden getötet hat. Also da muss man ganz ruhig bleiben. Da geht man ganz ru-

hig seinen Weg, zu seinem Haus oder wo auch immer man hin unterwegs ist. Und

trotzdem kann es sein, dass sie einen belästigen. Uns haben sie in solchen Situationen

schon belästigt. Die kompliziertesten in diesen Momenten, das sind die Soldaten. Die

Armee versucht dich nicht vorbei zu lassen. (G.T., 17.09.2013, San José de Apartadó)

Wenn das Gefecht auf dem Weg stattfindet, auf dem man vorhat zu gehen, empfahl

G.T. mindestens eine Stunde zu warten. Die an dem Gefecht beteiligten Kämpfer_in-

nen sind, leicht nachvollziehbar, in einer extremen Stresssituation. In diesen Momen-

ten sei eine Begegnung mit Soldat_innen unberechenbar und das einzige was einem

übrig bleibe, ist selbst so ruhig wie möglich zu sein und weiterzugehen. Um mir die

Komplexität solcher Situationen zu veranschaulichen, begann G.T. mir ein konkretes

Ereignis zu schildern:

So etwa vor zwei Jahren gab es einen Schusswechsel, etwas oberhalb desWeilers Bue-

nos Aires. Die Guerilla provozierte die Soldaten und lockte sie in einen Hinterhalt. Sie

lockten sie heraus und dasMilitär verfolgte sie bis auf Chontalito hinauf. Dort war eine

Bombe installiert, auf demWeg. Die Soldaten waren noch nicht oben, da waren zehn

von ihnen tot. Das war eine Bombe, mit – ich weiß nicht, wieviel Kilo – 20, 50, 100 Ki-

lo, ich weiß es nicht. Aber wir hörten die Bombe dort in Chontalito von hier unten. Ich

war noch gar nicht losgelaufen. Ich war noch hiermit denMauleseln zugange, aber wir

wussten, dass es in Chontalito ist. Ein paar Leute, die hochwollten,mussten umkehren.

Eigentlich fielmir das erst auf, alsmeine Fraumich fragte: ,Und du, wowillst du eigent-

lich hin?‘, ,Ah, ich geh nach Mulatos.‘, sagte ich. ,Du gehst nach Mulatos? Sie lassen die

Leute in Buenos Aires nicht durch.‘ Ich sagte ihr: ,Nein, also bis ich nach Buenos Aires

hoch bin, sind zwei Stunden vergangen. Da haben sich die Soldaten beruhigt.‘ (G.T.,

17.09.2013, San José de Apartadó)

Abgesehen von der Nebensächlichkeit, dass G.T. in diesem Auszug zu erkennen gab,

sich seiner eigenen Angewohnheit, nicht früh weg zu kommen, wenn er nach Mula-

tos möchte, bewusst zu sein, schilderte er einen extremen Zwischenfall direkt auf dem

Weg nach Mulatos. Auch wenn er vor dem Loslaufen die Ausmaße nicht gekannt hatte,

wusste er durch Bäuer_innen, die bereits zurückgeschickt worden waren, dass die Gue-

rilla einen Hinterhalt an einem auch von Zivilpersonen stark frequentierten Ort gelegt

hatte, an dem er vorbei musste. Er kalkulierte allerdings, dass er erst in zwei Stunden

dort sein würde und ließ sich nicht abhalten trotzdem zu gehen.

Ich ging und ja, in Buenos Aires waren die Soldaten. Sie sagten: ,Nein, nein wir lassen

euch nicht durch. Für eure eigene Sicherheit ist es besser, wenn ihr umkehrt. Kehrt um

und geht morgen hoch.‘ Also sagte ich ihm: ,Gut, aber jetzt bin ich schon drei Stunden

unterwegs.DieMaulesel sindmüde vonder Last.Wenn ich jetzt zurück gehe, dann sind

das nochmal drei Stunden undmorgen wird es noch anstrengender, weil die Maulesel

nochmüder seinwerden. Ichwerde nicht zurück gehen, ich gehe zumeinemHaus.‘ Ah,

ich sagte noch: ,Da bleib ich lieber hier, nehme die Lasten ab und übernachte hier.‘ Und

dann fragte ich noch: ,Wo ist der Kommandant? Ich rede mal mit dem Kommandan-

ten.‘ Es kamen gleich drei Kommandanten. Sie kamen entspannt und sagten: ,Schau

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

mal, es ist nicht so, dass wir dich nicht vorbeilassen wollen, aber die Sache da oben

ist sehr kompliziert. Habt ihr die Gefechte nicht gehört?‘ Ich sagte: ,Ich habe ein Ge-

fecht gehört, dort drüben imWeiler La Unión.‘ [lacht] Ich tat so, als wüsste ich es nicht,

machte den Dummen: ,Ja, ich hörte das da bei La Unión.‘, ,Nein, aber das war nicht in

der Unión, das war hier ein Stückweiter, derWeg ist vermint‘ sagte er und: ,DerWeg ist

vermint.Wie willst du da lang?Wenn dir da was passiert, wirdman uns die Verantwor-

tung zuschieben.‘ Und da sagte ich ihnen: ,Aber es sind doch Soldaten auf dem Weg.

Das ist für mich die größte Sicherheit.‘ [lacht] Um sie ein bisschen in Verlegenheit zu

bringen: ,Für mich ist es sicherer, wenn Soldaten auf demWeg sind.‘, ,Nein, es gibt kei-

ne Soldaten weiter oben, weiter oben ist niemand, was es dort gibt ist die Guerilla und

der Weg ist vermint.‘ Da sagte ich: ,Na gut, das muss ich berichten, denn das ist eine

gefährliche Situation, und wir sind von der Friedensgemeinde.‘ Und auf diese Weise

stellte ich uns vor: ,Wir sind von der Friedensgemeinde und gehen nach Mulatos. Und

wenn solche Vorfälle passieren, dann registrieren wir gerne diese Fälle. Ich brauche

also eure Namen und den des Bataillons.‘ [lacht] Und er sagte: ,Nein, also unsere Na-

men geben wir euch nicht, denn wir hatten bereits genug Probleme, wenn wir unsere

Namen gegeben haben.‘ Ich sagte: ,Gut, das gebe ich so weiter, dass wir Soldaten ge-

troffen haben, ihre Dokumente gefordert haben und sie sie uns nicht geben wollten.

Sie wollten ihre Namen nicht sagen.‘ Ich ging ein Stück zurück und rief unten an: ,Hört

her, das und das passiert hier gerade.‘ Aber ich sagte ihnen das nur, um sie zu informie-

ren, damit sie unten wussten, dass ich weiter hoch gehen werde. (G.T., 17.09.2013, San

José de Apartadó)

G.T. illustriert in diesem Auszug verschiedene sprachliche Strategien, die er während

der Begegnung mit Soldat_innen einsetzt, um seine unmittelbaren Interessen zu ver-

wirklichen und die an – von Scott und Pratt beschriebenen (Vgl. 1985; 1991) – diskur-

siven Praktiken relativ machtloser Gruppen erinnern. Dazu zählt bspw. die Übertrei-

bung der Länge des Weges oder der Müdigkeit der Maulesel. Kalkulierte er zuvor beim

Maulesel-Beladen gegenüber seiner Frau noch, dass er in zwei Stunden in Buenos Ai-

res sein werde, was bedeutet, dass er – bis er überhaupt losging – vielleicht ein und

eine halbe Stunde unterwegs war, verdoppelte er gegenüber den Soldat_innen die Zeit

und behauptete ihnen gegenüber, dass es drei Stunden dauern würde, um wieder hin-

unterzulaufen. Des Weiteren täuschte er Unwissen vor und verortete das Gefecht kur-

zerhand in einen anderen Weiler. Zu den sprachlichen Strategien gehört aber auch die

Aneignung, Vereinnahmung und Umkehrung des Diskurses der Soldat_innen für die

eigenen Zwecke. Diese legitimieren ihre Präsenz in der Regel mit der Behauptung, die

Zivilpersonen schützen zu wollen, welche sich G.T. zu Nutze machte, indem er den

Soldat_innen versicherte, dass ihm mit ihrer Präsenz auf dem Weg ja nichts passieren

könne und er sich sicher fühle. Diese diskursive Umkehrung zeigt sich auch in der Ver-

einnahmung von Befugnissen. G.T. verlangt kurzerhand von den Soldat_innen, sie mö-

gen sich ihm gegenüber ausweisen und identifizieren. Als weitere sprachliche Strategie

lässt sich hier das Sprechen in mehrdeutigen Begriffen und verschieden interpretierba-

ren Sätzen erkennen. Diese Polysemie zeigt sich darin, dass G.T. mehrfach etwas sagte,

dessen Botschaft über das Gesagte hinausging. Indem er sich indirekt als Mitglied der

Friedensgemeinde vorstellte und nach den Daten der Soldat_innen fragte, deutete er

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 343

an, dass die Friedensgemeinde diesen Vorfall öffentlich anzeigen könnte, was eine ih-

rer zentralen Strategien gegen Übergriffe des Militärs ist. Offensichtlich verstanden die

Soldat_innen diese Botschaft und weigerten sich ihre Daten zu nennen. Fast schon eine

Art ,hidden transcript‘ (Scott 1990) beinhaltete der Anruf G.T.s in San Josecito, während

dem er vordergründig über die Situation informierte, aber gleichzeitig mitteilte, dass

er weiter hoch gehen würde, ohne dies konkret auszusprechen. Des Weiteren halten

sich die Bewohner_innen offenbar nie lange damit auf mit den einfachen Soldat_innen

zu sprechen, sondern verlangen immer nach den Ranghöchsten und Befehlshabenden,

um mit diesen zu diskutieren.

In diesem kreativen Einsatz verschiedener rhetorischer Mittel verband G.T. eine

spielerische Lust an der Provokation – Entfernungen vergrößern, Unwissenheit vor-

täuschen, Diskurse aneignen – mit der ernsthaften Sorge für seine eigene Sicherheit

– Identität der Soldat_innen erfragen, andere Gemeindemitglieder über sein Vorge-

hen informieren. Dieses klare Bewusstsein für die ernsthaften Herausforderungen der

Bewohner_innen dieser Region, verbunden mit dem Sinn für einen humorvollen Um-

gang mit ihnen, macht G.T. zu einem der angesehensten Führer der Gemeinde. Dass in

solchen Situationen ein ausgeprägtes Gespür für die feinen Unterschiede im Umgang

mit Soldat_innen notwendig ist und man ihnen nicht stur auf dieselbe Weise begegnen

kann, zeigt die Fortsetzung der Anekdote, die G.T. mir erzählte:

Die Soldaten dachten, wir würden nicht weitergehen. Aber wir schnappten schnell die

Maulesel und dann: ,Gut meine Herren, bis bald!‘ und gingen hoch. Diese Leute waren

erschrocken, so als ob: ,Was? Die sind uns entwischt. Scheiße!‘ und liefen aufgeregt hin

und her: ,Was machen wir jetzt mit denen?‘ Wir nahmen denWeg nach oben, und auf

demWeg nach oben waren Spuren von vielen Soldaten. Die Typen hatten uns gesagt,

weiter oben gäbe es keine Soldaten mehr. Und hier waren Spuren von Soldaten. Wir

waren eine Gruppe von fünf Personen und ich sagte ihnen: ,Was machen wir jetzt? Die

Soldaten könnten uns töten. Schaut. Sie sagten, es gibt weiter oben keine Soldaten

und schaut euch den Weg an.‘ Der war nieder getrampelt von Soldaten. Die anderen

sagten: ,Ah nein, du entscheidest.Wenn du zurückgehst, gehenwir auch zurück.Wenn

duweiter gehst, gehenwir auch weiter.‘ Ich sagt ihnen: ,Ist gut, einverstanden. Aber ihr

wisst, dass die Sache nicht gut aussieht.‘ Wir gingen, wir gingen weiter den Berg hoch.

Weiter oben fandenwir Blut, wir fanden Verbände, wir fanden Infusionen, also die lee-

re Verpackung der Infusionen. Wir fanden Spritzen, das war für die Verletzten, denen

sie erste Hilfe gaben, bevor sie sie in den Helikopter steckten und ins Krankenhaus

brachten. Wir gingen weiter, als wir fast oben waren, kurz vor Chontalito, war da die

Truppe. Sie organisierten gerade die Toten, da waren so acht Tote, acht tote Soldaten.

Schon von weitem schrien sie: ,Ey ihr! Wo kommt ihr her? Wo kommt ihr her? Welchen

Weg habt ihr genommen?‘ Weil sie schon von weitem riefen und fragten, schwieg ich

und ging langsam weiter. Ich ging ganz langsam weiter und als wir bei ihnen anka-

men, sagte einer zu mir: ,Patron, hast du Zigaretten dabei?‘ Ich sagte: ,Nein, nein ich

habe keine Zigaretten dabei.‘, ,Warum, rauchst du nicht?‘ Ich sagte: ,Doch, ich bin ab-

hängig, aber ich habe sie vergessen und wir haben keine gekauft.‘ Sie sagten uns: ‘Na

gut Patron, dann macht mal, aber wenn ihr die Hurensöhne der Guerilla trefft, sagt

ihnen verdammt nochmal nicht, dass wir hier sind. Ihr werdet ihnen nicht sagen, dass

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

wir hier sind.‘ Ich sagte ihnen: ,Ah nein, seid beruhigt. Schau, wir schweigen.‘ Das hieß,

sie ließen uns einfach weitergehen und wir gingen weiter, richtig? Sie riefen uns noch-

mal hinterher: ,Ihr wisst Bescheid, wenn ihr diese Hunde trefft, sagt ihnen verdammt

nochmal nicht, dass wir hier sind.‘ ,Ist gut‘, wir gingen ganz vorsichtig weiter, die Maul-

esel waren sehr nervös wegen der Toten am Wegrand. Klar, die Maulesel schnaubten

[macht es nach], verängstigt von den Toten, die in Plastikplanen gewickelt waren. (G.T.,

17.09.2013, San José de Apartadó)

Im Vergleich zu der Begegnung mit der ersten Gruppe Soldat_innen, über deren An-

weisungen er sich hinwegsetzte und einfach weiterging, änderte G.T. sein Auftreten

gegenüber der zweiten Gruppe Soldat_innen radikal. Die Spuren von Blut und Erste-

Hilfe-Material auf dem Weg ließen ihn offenbar ahnen, dass eine weitere Begegnung

mit Soldat_innen weitaus gefährlicher sein könnte und er wägte mit seinen Beglei-

ter_innen gut ab, ob sie weitergehen sollten oder nicht. Aber auch in der Begegnung

mit der zweiten Gruppe Soldat_innen zeigte G.T. mit seinem strategischen Schweigen

eine weitere Strategie des kommunikativen Repertoires der Gemeindemitglieder. G.T.

versuchte so lange wie möglich nicht zu antworten. Obwohl er schon von weiten ange-

schrien wurde, blieb er stumm. Zusätzlich beschreibt er, wie er sich sehr langsam und

ruhig bewegte. Es macht den Eindruck, als wollte er so wenig wie möglich eine sprach-

liche und physische Resonanzfläche bieten, auf die sich die Wut und Aggression der

Soldat_innen hätte richten können. Selbst als er sie erreichte und die Kommunikation

nicht zu verhindern war, gab er keine Widerworte, widersprach nicht und provozierte

auch nicht. Als er mir die Passage erzählte, war ,der Schalk aus seinem Nacken gewi-

chen‘, der seine vorherigen Ausführungen begleitete. Er lachte nicht mehr, war ernst

und bezeichnete seine Entscheidung, weiter zu gehen, in der Retrospektive als Fehler:

Aber das Ganze, das war eine Fahrlässigkeit von uns, dass wir in demMoment in diese

Situation gegangen sind, eine Unbedachtheit.

P.N.: Warum?

Ja, weil dieser Moment sehr gefährlich ist. Und nach allem, was uns mit dem Militär

passiert ist, sollten wir ihnen nicht vertrauen. Uh, es wäre möglich gewesen uns zu

ermorden. Sie hätten uns umbringen können. Gut, wir haben uns vorgestellt und uns

angekündigt, und alles, sogar einen Anruf gemacht und so. Trotzdemhattenwir Glück.

Ich kann auch nicht sagen, dass sie uns beleidigt oder schlecht behandelt hätten. Nein,

sie benahmen sich, obwohl sie die ganzen Toten da hatten. Wir gingen vorbei und wa-

ren weg. Aber da muss man sehr vorsichtig sein, das sag ich dir, da muss man sehr

vorsichtig sein. Man hört das, man hört das Gefecht und dannmuss man das einschät-

zen, ob man weiter geht oder nicht, ob man irgendetwas anderes macht, oder wie es

in dem Fall besser gewesen wäre, wartet. Wenn es schon spät ist, dann lieber auf den

nächsten Tag warten und nicht da reingehen. An dem Tag kamen wir bis nach Hau-

se, aber ich glaube, wir kamen alle mit ein bisschen Durchfall an. Ja, wir gingen und

kamen nach Hause ohne größere Probleme. (G.T., 17.09.2013, San José de Apartadó)

Am Ende bezeichnete G.T. es als Glück, dass diese Begegnung so glimpflich abgelaufen

sei. Im Nachhinein wäre es seiner Einschätzung nach besser gewesen, länger abzuwar-

ten und nicht weiter zu laufen.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 345

Bei den geschilderten Kontaktmomenten handelte es sich um Gefechte, bei denen

die Begegnungen mit den Soldat_innen für die Bewohner_innen der Friedensgemein-

de mehr oder weniger unausweichlich waren. Es gibt aber auch Situationen, in denen

die Bewohner_innen die Begegnung mit den Soldat_innen aktiv suchen, wie in dem

eingangs zu diesem Abschnitt geschilderten Aufsuchen der Soldat_innen im Kochba-

nanenfeld. Ein weiterer Anlass hierzu sind häufig illegale Verhaftungen von Gemeinde-

mitgliedern durch das Militär, also Festnahmen, die ohne Haftbefehl oder ohne drin-

gendem Tatverdacht durchgeführt werden. In solchen Fällen organisiert die Gemeinde

eine Gruppe von Personen, die das Militär aufsucht und die Freilassung der betroffe-

nen Person fordert. Was es mit diesen, von den Gemeindemitgliedern als ,humanitäre

Kommissionen‘ bezeichneten Begegnungen auf sich hat, erklärte mir ebenfalls der Bau-

er G.T.:

Auf Attacken haben wir auf eine friedliche Art geantwortet, gemeinschaftlich und or-

ganisiert.Wenn jemand festgenommenwird oder dasMilitär jemandenbedroht, dann

gehen wir auf solidarische Weise hin, schützen und begleiten ihn. Oder wenn sie je-

manden getötet haben, gehen wir alle gemeinsam, und bergen ihn selbst. Wir warten

nicht darauf, dass die Kriminalpolizei oder wer auch immer kommt, um das zu ma-

chen. Wir machen es selbst. Wir hatten genug Fälle, wo die Körper verwest sind. Die

Tage vergingen, die Körper verwesten und die Autoritätenmachten die Bergung nicht.

Und jetzt, vor dem Hintergrund dieser schlechten Erfahrungen, die wir haben, haben

wir entschieden nicht mehr zu warten. Wenn sie jemanden getötet haben, gehen wir

sofort als Gemeinde hin, wir bergen die Leiche, bringen sie ins Krankenhaus oder be-

graben sie gleich, fertig. (G.T., 11.08.2013, San José de Apartadó)

Ich kam überhaupt nur darauf mit G.T. über dieses Thema zu sprechen, weil er selbst

eine Woche vor dem Interview für eine Stunde im Dorfkern von San José de Apartadó

von Militärs festgehalten worden war. Der Grund hierfür war, dass er den Anweisun-

gen der Soldat_innen nicht Folge leistete, die seinen Namen notieren wollten. Um das

zu verhindern – laut einem Urteil des Verfassungsgerichtes (Sentencia C-1024/02) darf

das Militär in Konfliktregionen keine persönlichen Daten von Zivilpersonen registrie-

ren (Vgl. Corte Constitucional 2002) – zeigte er seinen Ausweis nicht. Die Einhaltung

dieses Urteils in San José de Apartadó scheint G.T. zu seinem persönlichen Projekt ge-

macht zu haben, jedenfalls sind eine ganze Reihe von Vorfällen bekannt, bei denen die

Weigerung, seinen Ausweis vorzuzeigen, zu seiner kurzzeitigen Verhaftung führte (Vgl.

Giraldo Moreno 2010, 115, 143). Er selbst erzählte mir einmal, dass er eine Zeit lang den

entsprechenden Absatz des Urteils auf einem laminierten Papier in der Größe des ko-

lumbianischen Ausweises bei sich trug und dieses, bei Kontrollen durch das Militär,

anstelle seines richtigen Ausweises vorzeigte.

Ich fragte ihn, ob es überhaupt Sinne mache, mit den Militärs in solchen Situatio-

nen zu diskutieren und er erzählte mir von einer Begegnung mit Soldat_innen, die sie

aufsuchten, um einen Jungen zu finden, der von den Soldat_innen verhaftet worden

war. Der Junge war kein Mitglied der Friedensgemeinde, lebte aber in unmittelbarer

Nachbarschaft:

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

An einem dieser Tage gingen wir zumWeiler Resbalosa, um einen Jungen zu suchen,

den sie verhaftet hatten.Wir gingen dieMilitärpfade entlang. Sie hatten ihn ausMula-

tosmitgenommen. Sie waren in der Nacht gekommen und hatten ihn auf einen steilen

Hügel gebracht. Aber schau, so steil nach oben [zeigt wie steil]. Und da gingen wir hin,

mit Frauen, Männern und auch kleinen Kindern.Wir waren noch nie auf diesemHügel

gewesen, denn wir glauben, dass er vermint ist. Der ist stark von denMilitärs frequen-

tiert und außerdem produziert er nichts. Es gab vorher keinen Grund da rauf zu gehen.

Aber an dem Tag, wegen des Jungen, gingen wir in einer Gruppe mit etwa 40 Perso-

nen dort hin. Wir nahmen den Hang, an der Stelle, wo die Spuren der Soldaten lang

gegangen waren. (G.T., 17.09.2013, San José de Apartadó)

Wenn die Friedensgemeinde Gruppen zusammenstellt, um Personen zu suchen, dann

ist die Zusammensetzung der Gruppe, wenn es nicht wie in dem im Kapitel 4.1 be-

schriebenen Fall, bei dem Arlén Rodrigo Salas ums Leben kam, um das Bergen eines

Verletzten aus einem Gefecht geht, ein Querschnitt der Gemeinde. Mit diesen Gruppen

gehen nicht nur junge Männer, sondern auch Frauen, Kinder und Alte. Eine Lehrerin

der Schule danach fragend, ob das für die Kinder nicht zu gefährlich sei, erklärte mir

einmal, dass sie die Kinder bewusst mitnehmen würden. Sie hielten es für wichtig,

dass die Kinder lernten, in welch konfliktiven Umfeld sie aufwüchsen und welche Mög-

lichkeiten es in diesem für sie gebe, gegenüber bewaffneten Akteuren zu agieren. Für

die Kinder seien diese Gruppen ein verhältnismäßig geschützter Rahmen, in dem jene

die Begegnung mit bewaffneten Gruppen erleben würden und die Möglichkeit hätten

von den erfahrenen Gemeindemitgliedern zu lernen, wie man sich diesen gegenüber

verhalten könne. Spätestens als Jugendliche bewegen sich auch die Kinder allein in der

Region. Insgesamt wäre es für sie gefährlicher, wenn man sie zunächst vor solchen

Kontaktmomenten zu bewahren versuche, so dass sie, wenn man sie davor nicht mehr

bewahren könne, den bewaffneten Akteuren ohne diese Erfahrung begegnen würden.

An diesem Tag ging also eine Gruppe, bestehend aus etwa 40 Alten, Erwachsenen und

Kindern einenHügel hoch, von dem sie glaubten, dass er vermint sei, weshalb sie genau

den Pfaden und Spuren der Militärs folgten.

Dort gingen wir ganz langsam hinauf bis wir zu dem Militärcamp kamen. Sie hatten

uns gar nicht bemerkt, obwohl wir Hunde dabei hatten, die herum rannten. Also riefen

wir nach ihnen, und da kamen sie heraus. Aber da waren wir schon halb im Camp. Und

als sie uns bemerkten,wurden siewütend: ,Wasmacht ihr hier?Das ist einMilitärcamp,

ihr habt hier nichts zu suchen. Ihr geht sofort, ihr geht.‘ Wütend waren sie. ,Ihr macht

keinen Schritt weiter, keinen einzigen.‘ Also versammelten wir uns dort und begannen

nach dem Jungen zu fragen. Einer der Soldaten sagte: ,Ja, der Junge ist hier. Es geht ihm

gut. Er ist in guten Umständen, und wenn ihr wollt, bringen wir ihn.‘ Also warteten wir

dort. Wir warten eine Stunde, wir warteten zwei Stunden, wir warteten drei Stunden.

Und dann sagten wir: ,Also gut, wie ist die Sache jetzt? Lasst ihr uns durch oder nicht?

Wir haben Hunger und nicht gefrühstückt.‘ Es war schon zwei Uhr nachmittags. ,Und

ohne Mittag, schau, es gibt hier kleine Kinder.‘ Ein Soldat sagte: ,Ja, das sehe ich auch,

aber was sollen wir machen?‘ (G.T., 17.09.2013, San José de Apartadó)

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 347

Als die Bewohner_innen den Soldat_innen begegneten, wurden diese überrascht. Of-

fensichtlich bemerkten sie die Bewohner_innen nicht, obwohl diese Hunde dabeihat-

ten. Auf die Begleitung von Hunden wies G.T. schon einmal in der Geschichte von Arlén

Rodrigo Salas hin, weil es ein wichtiges Detail für die Unterscheidung von Zivilperso-

nen und Kombattanten in Konfliktregionen ist. Illegale bewaffnete Akteure haben kei-

ne Hunde, da sie zu viel Aufmerksamkeit erregen. Aus anderen Konfliktregionen, wie

bspw. dem guatemaltekischen Bürgerkrieg, ist sogar bekannt, dass Bewohner_innen

von Gemeinden, die sich mehrere Jahre in Wäldern versteckten, bevor sie in diese Wäl-

der zogen, zunächst ihre Hunde töteten, um nicht durch diese aufspürbar zu werden.

Bei dieser Begegnung versammelten sich zunächst alle anwesenden Bewohner_innen

geschlossen vor dem Militär-Camp. Es ist wichtig, dass in solchen Momenten alle An-

wesenden zusammenbleiben, einerseits um einen höheren Druck aufbauen zu können

und andererseits um für die Sicherheit jedes einzelnen sorgen zu können.21 Der Bau-

er A.T. hat es in einem Auszug im Kapitel 3.2 bereits gesagt: Allein erreicht man bei

den Militärs nichts, sondern läuft eher Gefahr bedroht zu werden. Zusammen erreicht

man mehr. Der Bauer G.T. verwies in diesem Auszug erneut auf sprachliche Strategi-

en, die in der Begegnung mit den Soldat_innen zum Einsatz kommen. Nachdem die

Soldat_innen sie mehrere Stunden hätten warten lassen, versuchten sie so etwas wie

einen moralischen Druck aufzubauen, um dem Warten ein Ende zu bereiten. Sie be-

haupteten, die letzte Mahlzeit nicht eingenommen und nunHunger zu haben.Mit dem

zusätzlichen Verweis auf die Kinder, bezweckten die Bewohner_innen die Empathie der

Soldat_innen zu provozieren und ihr Verständnis für sich zu gewinnen. Ich habe ver-

schiedene Gemeindemitglieder in unterschiedlichen Situationen des Wartens genau

dieses Argument sagen gehört, man habe die letzte Mahlzeit nicht einnehmen können.

Man könnte den Eindruck haben, sie aßen vor Situationen, in denen sie voraussichtlich

warten müssten, aus Prinzip nicht. Offensichtlich handelt es sich aber um ein strategi-

sches Mittel, mit dem eine gemeinsame oder geteilte Erfahrung – in diesem Fall die des

Wartens – von Soldat_innen und Bewohner_innen benannt bzw. produziert wird. Die-

ser Versuch eine Gemeinsamkeit zu stiften, erfüllt dabei auch die Funktion eines Tests,

denn die Reaktion der Soldat_innen, also ihre Anerkennung oder Ablehnung dieser ge-

meinsamen Erfahrung, eröffnet oder schließt die Möglichkeit für weitere (Ver-)Hand-

lungen. In dieser Situation fühlten sich die Bewohner_innen ermutigt, die Soldat_innen

in eine weitere Diskussion zu verwickeln, wie G.T fortfuhr zu berichten:

Und dann haben wir diese Soldaten bequatscht. Diesen Soldaten, wir sagten ihnen:

,Warum seid ihr eigentlich hier, mit dieser Mütze und der Uniform?‘ Wir sagten: ,Was

macht eigentlich das Militär hier?‘ Und: ,Seht ihr den Guerilleros eigentlich alles nach,

was sie gemacht haben? Ihr ermordet unschuldige Bauern, Kinder und die Guerilleros,

die sich ergeben und zu euch überlaufen, die nehmt ihr auf, als seien sie die besten

21 Treffen dieGemeindemitgliederwährenddieser ,humanitärenKommissionen‘ auf illegale bewaff-

nete Gruppen, gibt es weitere Sicherheitsmaßnahmen: Bsp. werden persönliche Informationen

verweigert. Die Verantwortlichen der Gruppe identifizieren sich nicht. Wenn illegale bewaffnete

Gruppen fragen, wer die Verantwortlichen oder Anführer_innen der Gruppe seien, lautet die Ant-

wort, dass alle Mitglieder der Gruppe Führer_innen seien. Und sollten einzelne Personen aus der

Gruppe mitgenommen werden, begleitet die gesamte Gruppe diese Person.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Personen?` Das ist der Fall mit Samir und vielen Demobilisierten. Er sagte mir: ,Um

Gottes Willen ja, so ist es. Häufig sind wir in der Kaserne. Und dann? Dann bringen

sie einen von diesen Typen. Und schau, den Flur, das Zimmer, das man gerade sauber

herrichtenmusste, ist für einenGuerillero. Somüssenwir esmachen undwir sind nicht

einverstanden damit.‘ (G.T., 17.09.2013, San José de Apartadó)

G.T. schilderte, dass sie in dieser Situation eine Art diskursive Doppelstrategie verfolg-

ten, indem sie einerseits den Sinn der militärischen Präsenz hinterfragten, aber ande-

rerseits auch Themen ansprachen, um die Gunst der Soldat_innen für sich zu gewin-

nen. Sie suchten nun nicht mehr nur Gemeinsamkeiten in der unmittelbaren Erfah-

rung des Wartens, sondern in grundlegenden Positionen in dem Konflikt. Sie loteten

geteilte Positionen aus, das was derHistorikerWhite als den ,middle ground‘ (2011) zwi-

schen unterschiedlichen Gruppen in machtasymmetrischen Beziehungen bezeichnet.

Und zielsicher trafen sie dabei den Nerv der Soldat_innen, die sich über die Behand-

lung demobilisierter Guerilleros ärgerten. Bei dem konkreten Fall, den G.T. ansprach,

handelte es sich um die Demobilisierung von alias ,Samir‘, Kommandant der Kompa-

nie ,Otoniel Álvarez‘ der 5. Front der FARC, im November 2008. Er wurde nicht nach

dem zu diesem Zeitpunkt rechtlich gültigen Dekret 128/2003 demobilisiert (Vgl. Minis-

terio de Defensa Nacional 2003), sondern hielt sich nach seiner Demobilisierung 2008

bis ins Jahr 2013 rechtswidrig in der Einrichtung der 17. Brigade auf und stellte sein

tatsächliches und vermeintliches Wissen in den Dienst des Militärs. Über Samir gibt

es das Gerücht, er habe bereits als Kommandant der 5. Front heimlich für das Militär

gearbeitet und Anordnungen von der 17. Brigade erhalten.22 Hatte er während seiner

Zeit in der FARC die Mitglieder der Friedensgemeinde bezichtigt, mit den Paramilitärs

und dem Militär zusammenzuarbeiten, beschuldigte er nach seiner Demobilisierung

in den lokalen Medien die Friedensgemeinde der Zusammenarbeit mit der FARC (Sie-

he hierzu auch Giraldo Moreno 2010, 209–15). Eine Reihe juristischer Prozesse gegen

die Friedensgemeinde stützt sich u.a. auf seine falschen Aussagen. Im Jahr 2013 kur-

sierte das Gerücht, er sei verschwunden23, allerdings trat er im Jahr 2015 mit weite-

22 Sollte dasGerüchtwahr sein,würde es bedeuten, dass dieRechtsverletzungen, die ,Samir‘ als Kom-

mandant zu verantwortenhat, vomMilitär geduldet oder sogar angeordnet gewesen sein könnten.

23 Über alias ,Samir‘ und das Gerücht seines Verschwindens hatte ich im Jahr 2013 einen kurzen, aber

aufschlussreichen Austauschmit Juan Carlos Palau, einem Forscher der Fundación Ideas para la Paz,

ein von Unternehmer_innen gegründeter Think-Tank in Bogotá:

J.C.P.: Der Prozess der Friedensgemeinde wurde sehr verunglimpft, weißt du. Nach diesem Mas-

saker, der Präsident Uribe hasste diesen Prozess [der Friedensgemeinde] bis auf die Eingeweide.

Es gab diesen Typen der FARC, der heißt Samir, den haben wir mal interviewt. Der Typ wohnte in

der 17. Brigade, ich weiß nicht, ob er noch da ist…

P.N.: Man sagt, er sei vor drei Monaten verschwunden. Nur auf lokaler Ebene im Urabá hat die

Presse darüber berichtet. Man weiß nichts Genaues…

J.C.P.: Wahrscheinlich ist er in Lebensgefahr, er muss wohl untergetaucht sein…

P.N.: Einige Leute in der Zone sagen hinter vorgehaltener Hand, dass das Militär selbst ihn ver-

schwinden lassen hat. Aber das sind nur Gerüchte, nicht mehr…

J.C.P.: Diese Art Gerüchte bewahrheiten sich am Ende immer. Wie auch immer, wir sind jedenfalls

hingefahren, um ihn zu interviewen, denn wir machten gerade eine Arbeit über das Programm

,Vermittler des Friedens‘. Das war eine Erfindung von Uribe. Wir fuhren hin und mir war das alles

zuwider. Erstens lebte er in der Kaserne. Zweitens wohnte er mit Familie in einem Haus, das sie

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 349

ren Anschuldigungen gegen die Friedensgemeinde wieder in Erscheinung (Vgl. Giraldo

Moreno 2017, 152). Jedenfalls nutzte G.T. dessen Geschichte, um die Soldat_innen für

sich zu gewinnen, Vertrauen zu schaffen und so das Anliegen der Gemeindemitglieder

voranzutreiben:

Weil wir die ganze Zeit warten mussten, redeten wir mit ihnen. Und am Ende sagte

er: ,Schaut her Leute, in zehn Minuten….‘ Er sagte: ,Ihr macht hier keinen Schritt wei-

ter, aber wenn in zehn Minuten nicht der Kommandant kommt, gehe ich zur Seite.

Das ist auch nicht in Ordnung, euch hier so warten zu lassen. Ich gehe zur Seite und

ihr geht durch.‘ Das sagte er, schau, das waren zwei Soldaten: ,Wir machen den Weg

frei, damit ihr durchkönnt.‘ Wirklich! ,Ihr habt Recht und es ist so, wie ihr sagt. Es ist

die Wahrheit. Ich habe diese Uniform an, und ich habe hier dieses Gewehr, denn ich

habe keine anderen Optionen. Ich habe Kinder, denen muss ich was zu essen geben,

denen muss ich Schulbildung bezahlen, und darum bin ich hier. Korruption gibt es zu

Genüge, die Menschen sind schlecht.‘ Denen haben wir so richtig zugesetzt, nachdem

wir die Angst verloren hatten. Wir haben sie richtig zugequatscht und mit ihnen ge-

redet, mit diesen Typen, es waren zwei. Zwei von diesen großen Angsteinflößenden.

Aber ey, höflich, sehr höflich. Aber es war erst nach einer Weile, dass sie sehr höflich

wurden. Und ungelogen, als noch zwei Minuten fehlten bis die zehn Minuten um wa-

ren, schrie er: ,Entweder kommt jetzt jemand oder ich gehe hier weg!‘ Und da kam der

Leutnant. Und der Leutnant kam noch angefressener. Da bekamen sich an diesem Tag

diese Typen in die Haare, denn der Leutnant kam und sagte: ,Also, wir haben hier kei-

nen Gefangenen, wir haben hier keine Person. Und deshalb geht ihr sofort hier weg,

denn das ist ein Camp der Armee. Und deshalb habt ihr hier nichts zu suchen. Ihr geht.‘

Wir sagten: ,Gut, wir machen das so öffentlich. Wir haben internationale Begleitung

hier. Die Soldaten sagten uns die ganze Zeit, dass ihr ihn habt und jetzt kommen Sie

und sagen, ihr habt ihn nicht. Das wird genauso öffentlich gemacht.‘ Und da begann

plötzlich der Soldat: ,Aber, wie das? Das ist nicht gerecht.‘, schrie er den Leutnant an.

P.N.: Er schrie den Leutnant an?

Ja, den Leutnant. Das verwandelte sich in eine Diskussion, in einen Streit zwischen

ihm extra gebaut hatten. Und drittens erzählte er uns, wie das alles lief. Der Befehlshabende der

17. Brigade, ich erinnere mich gerade nicht mehr an den Namen, kontaktierte ihn und begannmit

ihm zu sprechen. Er demobilisierte sich mit einem ganzen Arsenal an Waffen. Eines Tages gab er

ein Radio-Interview, in dem er die Friedensgemeinde beschuldigte. Scheinbar hörte Uribe das. Er

rief ihn an und sagte ihm: „Du bist mein ,Vermittler des Friedens‘.“ Warum? Weil Uribe die Frie-

densgemeinde hasst. Er versteht die Neutralität nicht. Das sind für ihn alles Guerilleros. Und der

Typ nährte die Vision von Uribe. Er behauptete, dass die Friedensgemeinde ein Produkt der Gue-

rilla ist und sie enge Verbindungenmiteinander haben. Er selbst sagte uns das so: „Als Uribemich

im Radio sprechen hörte, rief er mich sofort an und ernannte mich zu einem ,Vermittler des Frie-

dens.“ (Juan Carlos Palau – Fundación Ideas para la Paz, 24.09.2013, Bogotá)

Als ein von Unternehmer_innen finanzierter Think-Tank ist die Fundación Ideas para la Paz frei

von subversiven Verdächtigungen. Wie auch die Soldat_innen im Gespräch mit G.T., finden ihre

Forscher_innen die rechtswidrige Demobilisierung ehemaliger FARC-Kommandeur_innen empö-

rend. Darüber hinaus aber traut Juan Carlos Palau demMilitär auch zu, diesen ehemaligen FARC-

Kommandeur gewaltsam verschwunden lassen zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ihnen. Aber einen Streit, ha… Wir kamen da hin, und sie bekamen sich in die Haare

[lacht]. (G.T., 17.09.2013, San José de Apartadó)

Aus dieser Darstellung G.T.s lässt sich herauslesen, dass auch die diskursiven Strate-

gien dosiert und prozesshaft eingesetzt werden. Während es zunächst darum ging,

eine gemeinsame Erfahrung von Soldat_innen und Gemeindemitgliedern in der Si-

tuation anzuerkennen und dann geteilte Positionen zu identifizieren, versuchten die

Bewohner_innen, nachdem sie ihre Angst verloren hatten, mit größerem Nachdruck,

die Soldat_innen für ihr konkretes Anliegen zu gewinnen. Laut dieser Darstellung ge-

lang ihnen das nicht nur, sondern die Soldat_innen erkannten sogar an, dass es nicht

in Ordnung sei, wie die Bäuer_innen behandelt würden und warben aber gleichzeitig

um Verständnis für ihre Position. Was sich in dieser Begegnung beobachten lässt, ist

eine unerwartete Annäherung zwischen zwei Akteuren, die während derMehrheit ihrer

Begegnungen keine Gemeinsamkeiten wahrnehmen oder konstruieren. Diese Annähe-

rungwird von denGemeindemitgliedernmit sprachlichen Strategien erzeugt, nicht um

nachhaltige Allianzen zu knüpfen, sondern um ihre konkreten Interessen und Anliegen

zu verfolgen. Zu dieser Annäherung trägt natürlich der Umstand bei, dass die meis-

ten einfachen Soldat_innen aus ähnlich benachteiligten sozio-ökonomischen Hinter-

gründen kamen. Sie waren professionelle Soldat_innen geworden, weil sie selbst keine

Optionen sahen auf andere Weise ihren Kindern Essen und Schuldbildung zu ermög-

lichen. Die Annäherung war, laut G.T., zumindest so groß, dass sich die Soldat_innen

mit ihrem Vorgesetzten zu streiten begannen, als dieser leugnete, dass sie den Jungen

gefangen hielten. Letztendlich verhinderte die Position des Leutnants aber, dass die

Gemeindemitglieder ihr Anliegen realisieren konnten. Den Jungen, wegen den sie das

Militär-Camp aufgesucht hatten, bekamen sie weder zu Gesicht noch konnten sie ihn

mitnehmen:

P.N.: Aber übergaben sie euch den Jungen?

Nein, nein, ich sagte ja, der Leutnant kam und stritt alles ab: ,Wir haben hier keinen

Gefangenen, wir haben niemanden festgenommen. Ich weiß von nichts. Aber ihr geht

jetzt.‘ So war das, ganz einfach.

P.N.: Sie haben ihn nicht herausgerückt? Was habt ihr dann gemacht?

Wir gingen zurück und machten es öffentlich. Den Jungen überzeugten sie bei ei-

nem Demobilisierungsplan mitzumachen. Sie behaupteten, er sei ein Kollaborateur

der Guerilla. Vielleicht hat er ihnen ein, zwei Mal geholfen, jedenfalls akzeptierte er

es. Sie nahmen ihnmit, dann schickten sie ihn nach Bogotá, und so nach zweiMonaten

kam er wieder. Er ist wieder im Weiler Resbalosa, da ist er. (G.T., 17.09.2013, San José

de Apartadó)

Während die Bewohner_innen der Friedensgemeinde diese illegale Verhaftung öffent-

lich anzeigten, überzeugte das Militär den Jungen anscheinend, ähnlich der bereits im

Kapitel 4.1 geschilderte Weise, sich in einem Demobilisierungsprogramm einzuschrei-

ben. Auch wenn die Bewohner_innen der Friedensgemeinde ihr Ziel während dieser

Kommission nicht erreichten, zeigt sich in dieser Episode trotzdem, dass sie die Kon-

frontation mit dem Militär nicht scheuen, und illustriert, wie sie die Konfrontation

gestalten. Angesichts der Erfahrungen, die die Gemeindemitglieder mit dem Militär

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 351

gemacht haben, stellt sich die Frage, woher sie den Mut für diese direkte Konfronta-

tion und provokative Diskussion nehmen. Gerade vor dem Hintergrund seiner kurzen

Verhaftung eineWoche zuvor, fragte ich G.T. abschließend, ob er nicht Angst in solchen

Momenten habe:

P.N.: Aber, jetzt sag mal ehrlich, wie ist das mit der Angst in diesen Momenten? Hast

du keine? Ich meine, sie haben dich letzte Woche für eine Stunde festgehalten. Und

hattest du keine Angst?

Ah, ja! Doch. Es gibt viele Momente, die einem Angst machen. Aber dann verliert man

die Angst wieder.

P.N.: Aber, warum? Was passiert da?

Na, ich glaube, weil man sich nichts zu Schulden kommen lassen hat. Man ist frei von

Problemen und hat trotzdem Angst. Und das macht einen auch wütend. Denn so er-

fährt man die Ungerechtigkeit. All die Dinge, die sie mit den Leuten machen und die

sie mit einem machen, das sind die Momente, in denen man die Angst verliert und

man anfängt zu kämpfen [lacht].

P.N.: Also ist es Wut, ist die Wut stärker?

Manmuss kämpfen. ZumBeispiel, die beiden Jungs,mit denen ich letzteWoche unter-

wegswar: Sie gaben ihre Ausweise und sahen, wie ihreNamen notiert wurden, obwohl

sie wissen, dass wir als Gemeinde das Recht haben zu fordern, wie jeder Bürger in Ko-

lumbien das Recht hat zu fordern, dass sie uns nicht registrieren. Sie forderten das

nicht ein.

P.N.: Weil sie es nicht wussten?

Doch, die wissen das, die haben eine Ausbildung, sie haben das Wissen. Das war in

einemMoment, als wir uns kurz getrennt haben, weil ich ein paar Sachen in einem La-

den kaufen wollte. DiesenMoment nutzten dieMilitärs aus und riefen sie ran. Aber sie

widersetzten sich hier nicht. Danach kam ich an die Reihe. ,Hey kommmal her Patron!‘

und was weiß ich. Ah ja, also gut, jetzt ging es also ummich. Ich kann es nicht leiden,

das ist eine Sache, die mich so erzürnt, wenn ein Polizist oder ein Soldat meine Daten

in irgendein Notizbuch schreibt. Da werde ich wütend, das stört mich, das stört mich

richtig. Also muss man hier kämpfen [lacht], trotz Angst, ja. (G.T., 17.09.2013, San José

de Apartadó)

Genauso wie die Gemeindemitglieder ein ausgeprägtes Gespür für die Situationen und

Soldat_innen haben, in denen und mit denen sich Diskussionen lohnen, so haben of-

fenbar auch die Soldat_innen ein Gespür dafür, welche Bewohner_innen sich während

der Begegnung mit ihnen weniger wehren werden. Laut G.T. ist es die Empörung über

das erfahrene Unrecht, die ihn motiviert, die Soldat_innen zu konfrontieren und mit

ihnen zu diskutieren.Diese Empörung bildet ein Gegengewicht zur Angst, die er selbst-

verständlich in diesen Situationen empfindet.

Wie in diesem Abschnitt gezeigt, gehen die Gemeindemitglieder Begegnungen mit

dem Militär nicht aus dem Weg, in vielen Fällen suchen sie diese direkt, wie bspw. bei

den sogenannten ,humanitären Kommissionen‘. IhreMöglichkeiten zu agieren, hängen

stark vom konkreten Kontaktmoment ab und variieren. Unabhängig davon, ob es sich

um ein Gefecht, eine zufällige oder gezielte Begegnung handelt, für die Konfrontation

greifen die Gemeindemitglieder vor allen Dingen auf ein breites Repertoire an sprach-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

lichen und diskursiven Strategien zurück, wie bspw. Übertreibungen, mehrdeutiges

Sprechen, Vortäuschen von Unwissen, Schweigen oder aber die diskursive Konstrukti-

on gemeinsamer Erfahrungen und geteilter Positionen (Vgl. Pratt 1991; Scott 1985;White

2011). Diese Strategien verfolgen immer konkrete Anliegen und Interessen, für deren

Erfolg es nicht nur notwendig, sondern auch existenziell ist, die feinen Unterschiede

der Kontaktmomente und Begegnungen zu erkennen, Folgen und Konsequenzen des

eigenen Agierens zu antizipieren und daraufhin angemessene Entscheidungen zu tref-

fen.

Kontaktlose Beziehungen

So wie jeder bewusste Bruch einer Regel immer auch ihre Bestätigung ist, so ist irgend-

wie auch der bewusste ,Abbruch‘ der Beziehungen seitens der Gemeindemitglieder zu

staatlichen Institutionen eine Form des Kontaktes. In der absichtlichen Abwesenheit

der Friedensgemeinde in einigen Kontexten, wie bspw. dem juristischen Feld, zeigt

sich die subtile Präsenz ihrer politischen Position quasi ex negativo. In der gezielten

Verweigerung gewisser staatlicher Programme und Initiativen, wie bspw. der Sozial-

programme und des Opfergesetzes, liegt auch immer eine Form der Begegnung. Es

gibt eine ganze Reihe von Momenten, in denen sich die Bewohner_innen der Friedens-

gemeinde verweigern, Kontakt meiden oder nicht präsent sind, und die gerade da-

durch zu Kontaktmomenten werden. Es gibt aber auch andere Momente, in denen die

Bewohner_innen der Friedensgemeinde staatlichen Institutionen trotz des Kontaktab-

bruchs begegnen, die zeigen, dass es sich bei diesem ,Bruch‘ eher um eine symbolische

Form der Kommunikation handelt. Ich möchte im Folgenden Momente der Verweige-

rung thematisieren, aber insbesondere auch aufzeigen, wie die Gemeindemitglieder

den Kontakt zu staatlichen Institutionen trotz des Kontaktabbruchs aufrechterhalten.

Zu den Momenten der Verweigerung zählt bspw. die für die Mitglieder der Frie-

densgemeinde selbstverständliche Weigerung, Wehrdienst zu leisten, die ich hier nur

kurz erwähnen möchte. Zur Wehrdienstverweigerung erklärte mir der Bauer J.S.:

Die Gemeinde leistet keinenWehrdienst. Und jeden Jugendlichen, den sie dazu zwin-

gen, Wehrdienst zu leisten, holt die Gemeinde dort raus. Wenn er selbst die Entschei-

dung trifft, Wehrdienst zu leisten, dann ist es eine andere Sache. Dann soll er die Ge-

meinde verlassen unddann ist es seine Entscheidung. Aber die Gemeinde selbst leistet

keinen Wehrdienst. (J.S., 08.04.2008, San José de Apartadó – La Unión)

Der 18monatigeWehrdienst ist in Kolumbien für alle jungen Männer verpflichtend und

wirdmit demErhalt einesMilitärausweises, der sogenannten ,libretamilitar‘, bestätigt,

deren Besitz eine Zugangsvoraussetzung für Arbeitsplätze bei allen öffentlichen, aber

auch vielen privaten Arbeitgeber_innen ist. Befreit vom Wehrdienst sind staatlich re-

gistrierte Opfer des kolumbianischen Konfliktes. DesWeiteren kann die ,libreta militar‘

beim Militär käuflich erworben werden, bis zum Jahr 2017 für circa 450.000 kolumbia-

nische Pesos (Vgl. El Espectador 2017c), also zu einem Preis, den nur wenige jungeMän-

ner für einen Ausweis bezahlen wollten oder konnten. Die Konsequenzen dieser Praxis

sind offensichtlich: Die Söhne wohlhabender Familien kaufen sich vom Militärdienst

frei, während junge Männer aus sozial schwächeren Haushalten ihn ableisten. Unter

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 353

den Kämpfer_innen in den Reihen der verschiedenen legalen und illegalen bewaffneten

Akteure in Kolumbien sind Angehörige der Oberschicht kaum zu finden. Die ,libreta

militar‘ müssen Männer immer bei sich führen. Tun sie es nicht, weil sie z.B. gerade

Sport machen oder als Bauern auf dem Feld arbeiten, und werden von einer Militärpa-

trouille kontrolliert, werden sie häufig auf der Stelle zumWehrdienst eingezogen, auch

wenn sie ihn bereits geleistet haben.24

Ein anderer Moment der Weigerung zeigt sich in dem Boykott einiger Steuerzah-

lungen. Dies betrifft vor allen Dingen die Abgaben für das Katasteramt und die Grund-

steuer, und ist mit dem heiklen Thema der Landtitulierung verbunden. Um formal Ei-

gentümer_in eines Stück Landes in Kolumbien zu sein, müssen – wie im Kapitel 2.3

kurz erwähnt – vier Voraussetzungen erfüllt sein: Erstens bedarf es bei bereits regis-

triertem Land eines Kaufvertrages. Bei neuerschlossenen Brachland teilt ein Ortsge-

richt oder eine mit der Landverteilung beauftragte staatliche Einrichtung, wie bspw.

der Incoder, eine Berechtigung zu. Zweitens muss der Kaufvertrag oder die Bestätigung

von Notaren beglaubigt werden. Drittens muss der Landbesitz im Grundbuch einge-

tragen und im Kataster verzeichnet werden. Und viertens müssen die Abgaben für das

Katasteramt, die Grunderwerbssteuer und dann die jährliche Grundsteuer entrichtet

werden und erst dann ist man rechtmäßige_r Eigentümer_in eines Stück Landes. Ab-

gesehen von einer Reihe praktischer Hindernisse, bspw. ist das Kartenmaterial in vielen

ländlichen Regionen ungenau, Flurstücke sind nicht verzeichnet oder ganze Siedlun-

gen falsch verortet, weigert sich die Friedensgemeinde, die Grundsteuer für die cir-

ca 10% des von ihr besessenen Landes zu bezahlen, von dem sie notariell beglaubigte

Kaufverträge hat und die im Kataster und Grundbuch eingetragen wurden, und trägt

damit selbst dazu bei, den Legalisierungsprozess für dieses Land nicht abzuschließen.

Warum die Friedensgemeinde sich weigert diese Steuern zu bezahlen, erklärte mir der

gesetzliche Repräsentant der Gemeinde im Jahr 2015, der Bauer G.G., folgendermaßen:

24 Als ich bspw. an einemSamstagnachmittag im Jahr 2006 dieHochzeit eines Studienkommilitonen

in einemsozial schwächerenViertel Bogotás namensKennedybesuchte, die inRäumlichkeitender

lokalen Gemeinde stattfand, neben denen der Gemeindesportplatz lag, konnte ich über das Buf-

fet aus imposant ausschauenden, aber zweifelhaft schmeckenden Kuchentürmen hinweg dabei

zuschauen, wie ein Militär-LKW, der einem Vieh-Transporter glich, neben dem Sportplatz anhielt,

auf dem Jugendliche gerade Fußball spielten. Von der Ladefläche sprang eine Einheit bewaffneter

Soldaten ab und umstellte im Laufschritt den Sportplatz. Alle anwesenden Jugendlichen wurden

mit vorgehaltenem Gewehr kontrolliert und wer im wehrfähigen Alter war und seine ,libreta mili-

tar‘ nicht dabei hatte, wurde auf dem Vieh-Transporter verladen und sofort mitgenommen, ohne

vorher seiner Familie Bescheid geben zu können. Im selben Jahr, ich lebte zu diesem Zeitpunkt

im Zentrum Bogotás, stand regelmäßig einer dieser Militärtransporter mitten auf der Hauptstra-

ße des Zentrums, der Avenida Septima, an der dasMilitär allemännlichen Passanten kontrollierte

und sie sofortmitnahm, wenn sie ihre ,libretamilitar‘ nicht dabeihatten. Einen anderen Fall betraf

einen befreundeten Musiker, der als Opfer des Konfliktes registriert ist. Er saß gerade mit seiner

Band in einem Überlandbus auf dem Weg zu einem Konzert an der Atlantikküste, als sie in eine

Militärkontrolle gerieten. Er hatte weder eine ,libreta militar‘ noch eine Bescheinigung über sei-

nen Opfer-Status dabei, weshalb er sofort eingezogen wurde und sich keine 24 Stunden später

in einer Militärkaserne am anderen Ende des Landes wiederfand. Nüchtern betrachtet ist diese

Praxis der Nachwuchskräftegewinnung durch das Militär eine Form von gesetzlich legitimierter

Zwangsrekrutierung.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Ein paar Titel haben wir, andere haben wir nicht. Was wir als Gemeinde gesagt haben,

ist, dass wenn die Regierung aufhört zu töten, wenn die Regierung die Friedensge-

meinde respektiert, das Leben aller Bauern dieser Region und generell in Kolumbien

respektiert, dannwerdenwir unser Land titulieren undGrundsteuer zahlen. Aber es ist

nicht gerecht, dass sie uns getötet und vertrieben haben und wir ihnen diese Steuern

zahlen müssen. Diese Steuern fließen doch wieder in den Krieg. Wenn es eine Ent-

scheidung gibt, dass diese Steuern nicht mehr in den Krieg fließen, dann bezahlen wir

Steuern und titulieren. Am Ende ist es das gemeinschaftliche Leben, das wir verteidi-

gen und dieses Land ist ein Gemeindeprojekt von allen Personen. Für einige Länderei-

en haben wir Kaufverträge, aber wir haben sie nicht legalisieren lassen, denn mit all

der Korruption, die es bspw. im Incoder gab, wir wollten uns nicht an korrupte Insti-

tutionen wenden, die Land illegal enteignet haben und für Geld auf die Namen von

Paramilitärs überschrieben haben. (G.G., 14.08.2015, San José de Apartadó)

Ganz im Sinne Thoreaus (2004) weigern sich die Bäuer_innen der Friedensgemeinde

vermeidbare Steuern zu bezahlen, solange das einzige, was sie von der Verwendung der

Steuern mitbekommen, Investitionen in die Fortsetzung des bewaffneten Konfliktes

sind. Die Zahlung dieser Steuern zu verweigern, ist, laut G.G., für die Friedensgemein-

de aber auch eine Form zu kommunizieren, dass sie korrupte staatliche Institutionen

nicht anerkennen. Damit verweist G.G. auf ein weitverbreitetes, institutionelles Pro-

blem bei Landtitulierungsprozessen: Auf Grund von Korruption und Vetternwirtschaft

sind insbesondere, aber nicht ausschließlich, viele ländliche Besitztümer im Grund-

buch auf Personen eingetragen, die dieses Land weder gekauft noch seit zehn Jahren

bebaut haben, sondern sich auf illegale Weise angeeignet haben.25 Solange die Grund-

steuer nicht bezahlt wird, besteht allerdings die Gefahr, dass das Land von staatlichen

Institutionen beschlagnahmt werden kann, wie G.G. fortfuhr zu erklären:

Ich glaube, das sind alles Gesetze, die nur den Reichen nützen. Das alles mit der Land-

rückgabe, das nehmen sie ja nicht den Großgrundbesitzern, die tausende von Hektar

mit Vieh bestellen, oder den großen Paramilitärs, die das Land den Bauern genom-

men haben, das Land nehmen sie anderen Bauern weg. Zum Beispiel hier in der Regi-

on, sind viele Ländereien beschlagnahmt wegen nicht bezahlter Grundsteuer. Dieses

Land wird zur Ware. Das ist irgendwie auch eine Kriegsstrategie, denn zuerst vertrei-

ben und ermorden sie die Bauern, sie nehmen ihnen alles, so dass sie dann gar keine

Grundsteuer mehr zahlen können und auch nicht die Legalisierung ihrer Ländereien.

Und eswird noch schlimmer, zurzeit sagen sie, dass sie für das Land hier keine Titel ver-

geben werden, weil es zum Reservat eines Naturparks erklärt werden soll. Es scheint,

als würden sie weiterhin den Bauern das Land wegnehmen wollen und sich dazu neue

Strategien ausdenken, obwohl es die Verantwortung der nationalen Regierung ist, ei-

ne Agrarreform für das kolumbianische Volk und insbesondere die Bauern zumachen.

(G.G., 14.08.2015, San José de Apartadó)

25 Wie bspw. im Fall von Nubar Tuberquia im Kapitel 3.3, FN 24 beschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 355

Der Boykott, die Grundsteuern zu zahlen26, ist in der Friedensgemeinde ein zwischen

den Bewohner_innen häufig und viel diskutiertes Thema, einerseits weil der Landbe-

sitz für sie eine existenzielle Frage ist, anderseits aber auch weil es ihr generelles Ver-

hältnis zu den staatlichen Institutionen definiert, zu denen die Gemeinde offiziell die

Beziehungen abgebrochen hat. Dass es sich bei diesem ,Abbruch‘ um eine Form symbo-

lischer Kommunikation handelt, habe ich bereits im Kapitel 3.3 thematisiert; das zeigt

sich m.E. auch in den folgenden Kontaktmomenten der Friedensgemeinde mit dem

kolumbianischen Justizsystem.

Trotz dem die Friedensgemeinde im Jahr 2003 einen ,Bruch‘ mit diesem Justizsys-

tem erklärt hat und weder mit Strafverfolgungsbehörden zusammenarbeitet noch vor

der ordentlichen Gerichtsbarkeit Aussagen macht, verzichtet sie nicht auf einen mini-

malen Kontakt. In Form der Ausübung eines Petitionsrechtes hält sie sich einen Kom-

munikationskanal zu den Institutionen des kolumbianischen Justizsystems offen. Was

es damit auf sich hat, wie sie der Justiz hierdurch begegnet und welche Wirkung und

Funktion diese Petitionen haben, erklärten mir die beiden Menschenrechtsanwälte Jor-

ge Molano und German Rojas, die im Kapitel 4.1 bereits zu Wort kamen:

P.N.: Was genau beinhaltet das Petitionsrecht?

J.M.: Es ist ein Rechtsmittel, das verschiedene Logiken beinhaltet, nicht wahr? Erstens,

Ereignisse, die weiterhin passieren, zu Protokoll bringen, …

G.R.: … nicht Stillschweigen bewahren.

J.M.: Zweitens, sicherzustellen, dass die Autoritäten über die Verbrechen unddie Form,

wie sie begangen wurden, informiert sind, darüber wer sie ausübte, über die Verbin-

dungen zwischen Militärs und Paramilitärs sowie ihre Komplizenschaft. Die Friedens-

gemeinde erklärte in der Vergangenheit auf dem formalenRechtsweg den Strafgerich-

ten, der Staatsanwaltschaft und der Kriminalpolizei, wie die Verantwortung der Be-

fehlsketten aussieht. Und nicht nur der militärischen Befehlshabenden, sondern auch

der zivilenMacht, die Komplizen von Verbrechen und für sie mitverantwortlich waren.

Na ja, und nun [nach dem Bruch] versucht man weiterhin mit diesem Petitionsrecht,

diese Verantwortlichkeiten vor den Autoritäten zu Protokoll zu bringen und von ihnen

Antworten zu erhalten. Aber die Antwort, die man erhält, ist immer dieselbe: ,Wir ha-

ben ihre Petition an die zuständigen Behörden weitergeleitet, damit sie ihre Pflichten

in Übereinstimmung mit der Verfassung und dem geltenden Recht erfüllen können.‘

Das war’s. [lacht]

G.R.: Zusätzlich gibt es im Gesetz eine Figur des Bürgen. Wenn ich eine der Behörden

26 An dieser Stelle sollte vielleicht nochmal ausdrücklich betont werden, dass die Friedensgemeinde

sich aus politischen Gründen weigert, diese Steuer zu zahlen. Darüber hinaus wird aus individuel-

len, ökonomischen Interessen die Grundsteuer in Kolumbien massiv und insbesondere auch von

Großgrundbesitzer_innen hinterzogen (Vgl. Unimedios 2016; El Tiempo 2016). Der Politikwissen-

schaftler Francisco Guitierrez meinte dazu:

Auf das kolumbianische Landwerden sowieso kaumSteuern bezahlt. Die, die Grundsteuer zahlen,

sind vielleicht noch die Leute aus Bogotá oder Medellín, aber wenn du da in den Urabá schaust,

da zahlt niemand seine Grundsteuer. (Francisco Gutiérrez Sanin - Politikwissenschaftler der Uni-

versidad Nacional, 18.08.2015, Bogotá)

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

darüber informiere, dass irgendetwas passiert, dass eine Gemeinde Opfer von Verbre-

chen wird, aus diesem und jenem Grund, hat die entsprechende Autorität, sei es das

Präsidialamt, das Verteidigungsministerium, ein Kommandant der Streitkräfte, der

Kommandant der 17. Brigade, sie haben die Pflicht, nicht zu erlauben, dass das wei-

terhin passiert. Mit anderenWorten imHintergrund schafft man dadurch Verantwort-

lichkeiten der zivilen undmilitärischen Autoritäten für die Verbrechen, die gerade ge-

schehen. Wenn ich dir Bescheid gebe, dass dort gerade Verbrechen geschehen, dass

dort Personen zu Schaden kommen können, und du als Autorität nichts machst, und

die Personenwerden tatsächlich umgebracht, dannbist auchdu verantwortlich. Es gibt

dann also zwei Linien der Verantwortlichkeit. Einmal die direkte Verantwortung, weil

man Komplize ist, weilman Teil der Struktur ist, die die Gemeinde eliminierenmöchte.

Aber es gibt auch eine Verantwortung für diese Verbrechen, wennman sie einfach hat

geschehen lassen. Das Petitionsrecht erlaubt, diese Situationen herzustellen.

P.N.: Und das widerspricht nicht dem Bruch mit der Justiz?

J.M.: Nein, weil sie sich nicht an das Justizsystem wenden, sondern direkt an den Prä-

sidenten der Republik.

G.R.: Ja, denn ihre Strategie ist direkt mit dem Präsidenten, nicht mit irgendwem.

[lacht] (Jorge Molano und German Romero - Menschenrechtsanwälte, 24.07.2015, Bo-

gotá)

Mit dem Petitionsrecht setzt die Friedensgemeinde ein Rechtsmittel ein, dessen Adres-

sat keine Institution des Justizsystem ist, sondern der Präsident und das Präsidialamt.

Es bewirkt, dass staatliche Behörden auf unterschiedlichen Ebenen bis hin zum Präsi-

denten über Verbrechen durch das Militär und illegale bewaffnete Gruppen umfänglich

informiert werden. Diese Petitionen beinhalten die Namen von Opfern und Daten der

Verbrechen, aber auch die Truppenbewegungen und Bedrohungen durch paramilitä-

rische Gruppen und durch Einheiten des Militärs sowie falsche Anschuldigungen und

Verleumdungen von lokalen und regionalen Politiker_innen. Über die Information hin-

aus schaffen die Petitionen formal Verantwortlichkeiten bei den staatlichen Institutio-

nen, die sie erhalten.WennGefahr im Verzug ist und die informierten staatlichen Insti-

tutionen untätig bleiben, sind sie zumindest formal juristisch ebenfalls verantwortlich

für die durch sie nicht verhinderten Verbrechen.

DieWirkung dieses Petitionsrechtes ist zwar minimal und die Antworten der staat-

lichen Behörden, wie Jorge Molano andeutet, sehr unbefriedigend. In der Regel ant-

wortet das Präsidialamt, indem es alte Antworten kopiert, die im Wesentlichen die

Verantwortung und Kompetenz für die angezeigten Vorfälle zurückweisen und dar-

über informieren, dass die Fälle an die zuständigen Behörden weitergeleitet würden,

die diese weiter bearbeiten würden (Siehe hierzu Giraldo Moreno 2010, 48–51, 66–71,

151–88). Trotzdem sind die politischen Folgen der Petitionen für die Friedensgemeinde

von großer Bedeutung, wie die Anwälte fortfuhren zu erklären:

P.N.: Aber was sind die Effekte des Petitionsrechts?

G.R.: Wenn, dann sind es politische Effekte, keine juristischen. Es sind Effekte, die für

die Friedensgemeinde eine Bedeutung im internationalen Szenario bekommen, weil

sie internationale Solidarität erzeugen. Damit sie hier in Kolumbien glauben, was die

Friedensgemeinde sagt, dazu braucht es häufig externe Unterstützung. Damit du die

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 357

bekommst, musst du es aber auch auf irgendeineWeise innerhalb Kolumbiens öffent-

lich machen. Das Petitionsrecht, genauso wie die Maßnahmen vor dem interamerika-

nischen Menschenrechtssystem, schafft ein Szenario, in dem es einen dünnen Faden

in der Beziehung zum Staat gibt. Das Petitionsrecht zeigt im Falle der Gemeinde, dass

das ordentliche Recht ein Instrument derMacht ist: Es dient dem, der sie hat, undwird

instrumentalisiert gegen den, denman kontrollierenmöchte. Klar, man könnte sagen,

dass die 17. Brigade keine weitere Hilfe von den Vereinigten Staaten im Rahmen des

Plan Colombia bekommen hat, zeigt ihre Kriminalität im ganzen Urabá, aber speziell

gegen die Friedensgemeinde San José de Apartadó. Das kolumbianische Verfassungs-

gericht, das höchste Gericht Kolumbiens, erkennt die Friedensgemeinde als soziales

und politisches Subjekt an und die Legitimität ihrer Forderungen. Aber über die An-

erkennung hinaus verliert sich alles. Trotzdem, die Aufmerksamkeit, die die Friedens-

gemeinde dadurch bekommt, macht sie zu einer Referenz in Kolumbien zumindest

hinsichtlich des Widerstandes gegen den bewaffneten Konflikt, hinsichtlich der For-

men, sich im Territorium zu behaupten und darin auszuhalten. Ich glaube, die Lehre

der Friedensgemeinde ist in diesem Sinne sehr wichtig. (Jorge Molano und German

Romero - Menschenrechtsanwälte, 24.07.2015, Bogotá)

Für die Friedensgemeinde ist das Petitionsrecht ein Mittel, um die Verantwortung der

staatlichen Behörden für die an ihr begangenen Verbrechen auf internationaler Bühne

sichtbar und kommunizierbar zu machen. Staatliche Institutionen können die unter-

lassenen Schutz- und Hilfeleistungen nicht mit Unwissen rechtfertigen. Die Tatenlo-

sigkeit staatlicher Behörden in Bezug auf den Schutz der Grundrechte der Friedensge-

meinde lässt sich so als das benennen, was es in den Augen der Friedensgemeinde ist,

eine bewusste Entscheidung, sie nicht zu schützen. Die Friedensgemeinde kann kom-

munizieren, dass die Tatenlosigkeit staatlicher Institutionen eine Handlung ist, weil

deren Nicht-Handeln bewusste Entscheidungen vorausgehen. Die Wirkung der Peti-

tionen zeigt sich insbesondere darin, dass es die internationale Aufmerksamkeit für

die Friedensgemeinde und damit auch die Unterstützung für sie erhöht, was wieder-

um ihre Glaubwürdigkeit innerhalb Kolumbiens verstärkt:

P.N.: Das heißt, das Petitionsrecht ist eher als politische Strategie des Widerstandes

der Friedensgemeinde relevant, und nicht so sehr als juristisches Instrument?

G.R.: Klar. Was ist wichtig für die anderen Szenarien außerhalb des Juristischen, für

die Hilfe durch die internationale Gemeinschaft und Zivilgesellschaft, der Botschaften

etc.? Für diese Dinge ist es sehr wichtig, dass sich die Friedensgemeinde einen institu-

tionellen und juristischen Kanal offenhält, um Verbrechen öffentlich zu machen. Das

sieht die internationale Gemeinschaft offensichtlich gerne, denn so laufen die Spielre-

geln, nach denen sie spielt. Nurwenndas existiert, schenken sie der Friedensgemeinde

auch weiter Aufmerksamkeit. Die internationale Gemeinschaft hört ihre Forderungen

besser und sieht, dass es kein verborgenes Problem von irgendjemanden ist, der ir-

gendetwas anzeigt, das wie ein Angriff desMilitärs erscheint. Nein, so ist es etwas, das

wirklich passiert. Also diese Strategie, juristische Mechanismen zu nutzen, hat keinen

effektiven Schutz garantiert, hat nicht die Nicht-Wiederholung garantiert, hat keine

Gerechtigkeit gebracht, aber sie hat dazu beigetragen, dass sich die Friedensgemein-

de bis heute hält. Wieviel? Wie groß der Anteil ist auf einer Skala von 1 bis 10? Keine

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Ahnung, aber sie hilft, weil es eine Reihe von Dingen anstößt, die auf der internatio-

nalen Ebene wichtig sind, wenn auch auf der nationalen Ebene nicht.

J.M.: Ich glaube auch, dass es hinsichtlich dieser Logik wichtig war, den Rechtsstreit

über das Massaker vom 21. Februar auszureizen. Dieser Rechtsstreit hat eine Wirkung

entwickelt. Er hat erlaubt, dass die Ereignisse vom 21. Februar auf irgendeine Weise

eine Referenz innerhalb der großen Medien bleiben. Es ist ein Mechanismus, um die

Aufmerksamkeit für die Situation der Friedensgemeinde zu erhöhen.

G.R.: Es ist ein Gegendiskurs. ImMassaker vom 21. Februar konnte die kriminelle Rolle

des Staates, der 17. Brigade, desMilitärs, derMacht imAllgemeinen bewiesenwerden.

Ohne dies, wäre die Planiermaschine gegen die Gemeinde viel stärker. Ich glaube, weil

es dieses Verfahren gab, kann dieser Gegendiskurs offen und öffentlich, auf nationa-

ler und internationaler Ebene existieren. Die Wahrheit kann gesagt werden. Klar ging

der Rechtstreit nicht so aus wie erhofft, die Gemeinde ist enttäuscht, wir sind amEnde.

Aber dass es diesen Gegendiskurs gibt, hilft viel, sicherlich hilft das viel. (JorgeMolano

und German Romero - Menschenrechtsanwälte, 24.07.2015, Bogotá)

Mit dem Petitionsrecht haben sich die Gemeindemitglieder einen Kommunikationska-

nal offengelassen, den sie nutzen, um Verbrechen gegen die Friedensgemeinde öffent-

lich anzuzeigen, die staatlichen Behörden darüber zu informieren und in die Verant-

wortung miteinzubinden sowie Aufmerksamkeit und Unterstützung für ihren Fall zu

generieren. Dass diese Strategie zu funktionieren scheint, bestätigten mir in anderen

Interviewzusammenhängen auch Mitarbeiter_innen unterschiedlicher Forschungsein-

richtungen und internationaler Organisationen, wie bspw. jeweils ein Mitarbeiter des

CINEP und des UNHCR:

Die Anzeigen der Friedensgemeinde und die von Javier Giraldo erschienen in vielen

Fällen übertrieben. Aber die Realität hat gezeigt, dass sie untertrieben waren. Bei vie-

len Massakern im Urabá sagten die Leute: ,Nein das nicht, jetzt übertreiben sie wirk-

lich. Das ist zu viel.‘ Und Jahre später, als die Staatsanwaltschaft sich endlich einschal-

tete und die Geschichte aufdeckte, war sie häufig viel schlimmer, als es behauptet wur-

de. Denn eine Sache, in die Giraldo genauso insistiert wie wir, ist die Rigorosität im

Umgang mit den Daten. (Fernán González – CINEP, 26.07.2013, Bogotá)

 

Ich glaube, diese Bekanntmachungen der Friedensgemeinde zeigen, dass man den

Frieden nicht erreichen wird, ohne daran zu erinnern, was geschehen ist und ohne Ge-

rechtigkeit zu schaffen für das, was geschehen ist. Damit, dass sie konstant öffentlich

machen, was passiert, erinnern sie alle Sphären des kolumbianischen Staates daran.

(C.M. – Mitarbeiter UNHCR-Regionalbüro Apartadó, 04.09.2013, Apartadó)

Trotz des ,Bruchs‘ mit dem staatlichen Justizsystem begegnet die Friedensgemeinde

den staatlichen Behörden im juristischen Feld. Zwar ohne deren zentralen Aufgaben

oder Dienstleistungen in Anspruch zu nehmen und ohne juristische Konsequenzen für

die angezeigten Straftaten zu erlangen, aber mit politischen Folgen, die für die Frie-

densgemeinde (inter-)nationale Aufmerksamkeit und Unterstützung schaffen und die

die involvierten staatlichen Institutionen immerhinmoralisch kompromittieren.Damit

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 359

eignen sie sich auch hier ein staatliches juristisches Mittel an, geben diesem allerdings

einen eigenen Zweck und setzen es für ihre eigenen Interessen ein.

Nicht exakt genauso, aber ganz ähnlich agiert die Friedensgemeinde bezüglich ihres

,Bruchs mit dem kolumbianischen Staat‘ im Allgemeinen. Wie im Kapitel 3.3 bereits

kurz erwähnt, hat die Friedensgemeinde vier Bedingungen für die Wiederaufnahme

der Beziehungen mit dem ,Staat‘ formuliert und behält sich so die Möglichkeit offen,

jederzeit in Kommunikation mit seinen Behörden zu treten. Diese vier Bedingungen

stellen so etwas wie Mindestvoraussetzungen für Gespräche dar, deren Notwendigkeit

der Bauer J.E. folgendermaßen begründete:

So langedieseRegierungunddieser Staat unsZivilbevölkerungauf dieseWeise behan-

delt, werden wir sie nicht anerkennen.Wir werden das Spiel eines kriminellen Staates

nicht mitspielen. Wir werden nicht mit staatlichen Institutionen dasitzen, die verdor-

ben sind von Ungerechtigkeiten. Erst wenn wir vom Staat sehen, dass es Gerechtigkeit

für die Verbrechen gibt, dann werden wir wieder an diesen Staat glauben. Solange das

nicht der Fall ist, solange diese Regierung sagt, dass sie die Zivilbevölkerung nicht re-

spektieren wird, solange haben wir nichts mit dieser Regierung zu besprechen. Denn

wir, die Friedensgemeinde gehören zur Zivilbevölkerung. Und wenn der Staat sagt, er

wird uns nicht respektieren, wozu sollten wir uns hinsetzen? Worüber werden wir re-

den?Wenn sie uns weiter umbringen, ins Gefängnis stecken und diese Anzahl von Ver-

brechen antun, über was werden wir mit dieser Regierung sprechen? Solange es eine

Regierung gibt, die sich nicht dazu verpflichtet die Zivilbevölkerung zu respektieren,

solange gibt es nichts zu besprechen. (J.E., 20.03.2008, San José de Apartadó)

Laut J.E. erkennt die Friedensgemeinde einen Staat nicht an, dessen Institutionen die

Gemeindemitglieder nicht als Zivilbevölkerung anerkennen. Die Formulierung der vier

Bedingungen, die ich sofort ausführen werde, bringt bemerkenswerterweise die staat-

lichen Institutionen in die Situation, lediglich auf die Forderungen der Friedensge-

meinde reagieren zu können. Egal, wie sich die staatlichen Institutionen verhalten

– die Friedensgemeinde hat nicht nur faktisch die Regeln der Begegnung festgelegt,

sondern auch die Kompetenz, Regeln festzulegen, angenommen und damit in gewis-

ser Weise die Rolle mit staatlichen Institutionen getauscht. Dadurch reduziert sie die

Machtasymmetrie der ,Staat-Gemeinde-Beziehung‘.Worin die Bedingungen bestehen,

erklärte mir der Bauer G.T. wie folgt:

Wir haben den Kontakt mit der Regierung unterbrochen und vier Punkte formuliert,

um wieder mit ihr zu sprechen. Der erste war die Widerrufung der Deklarationen des

Präsidenten Uribe, in denen er über die Medien die Gemeinde als Guerilla und als Un-

terstützerin der Guerilla bezeichnet hat. Der erste Punkt ist dieser Widerruf. Ein zwei-

ter Punktwar, dassmandenPolizeipostenunddie Präsenz der öffentlichen Streitkräfte

im Dorfkern von San José evaluiert, ob er überhaupt notwendig ist und den Vorschrif-

ten entspricht. Ein dritter Punkt war die Zusammenstellung einer Kommission zur Eva-

luierung der Justiz, denn dieMehrheit derMassaker undMorde blieb straffrei. Das war

eine dritte Bedingung. Und der vierte Punkt war, dass man die humanitären Zonen re-

spektiert, diewir in jedemWeiler haben,wie bspw. die Schulen.Die Schulen derWeiler

haben wir zu humanitären Zonen deklariert, wo sich die Leute zusammenfinden kön-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

nen, in demMoment eines Gefechtes oder Bombardements. Die Leute sollen sich dort

zusammenfinden können und dieser Ort sollte respektiert werden, von der Guerilla

genauso wie vom Militär. Was sagte die Regierung dazu? Nichts. Also das waren vier

Bedingungen, die wir stellten, um uns wieder mit der Regierung an einen Tisch zu set-

zen. Die Regierung wollte das in den letzten Jahren nicht akzeptieren bis zu diesem

Jahr, als das Verfassungsgericht ein Urteil fällte, in dem es von der Regierung forderte,

sich mit der Gemeinde hinzusetzen und diese Punkte anzuschauen. (G.T., 11.08.2013,

San José de Apartadó)

Die vier Forderungen sind aus der Perspektive der Friedensgemeinde leicht nachzuvoll-

ziehen. Bemerkenswert ist, dass das kolumbianische Verfassungsgericht diese Forde-

rungen unterstützt. Tatsächlich fällte es im Jahr 2007 ein Urteil (Sentencia T-1025/07)

und im Jahr 2012 formulierte es eine Anordnung (Auto 164/12), in denen die kolumbiani-

sche Regierung aufgefordert wurde, die Forderungen der Friedengemeinde zu erfüllen

(Vgl. Corte Constitucional 2012). Die Symbolhaftigkeit des Beziehungsabbruches zeigt

sich erneut während dieser Prozesse: Bei den Verhandlungen und Urteilsverkündun-

gen des Verfassungsgerichtes waren Gemeindemitglieder durchweg anwesend, nah-

men unmittelbar Teil und standen im direkten Kontaktmit den betreffenden Behörden.

Wie die staatlichen Institutionen auf dieses Urteil und die Anordnung des Verfassungs-

gerichts reagierten, das fuhr der Bauer G.T. gleich fort zu erzählen:

P.N.: Und gibt es etwas, das auf die Erfüllung der Forderungen hindeutet?

Ein paar Sachen sindpassiert, aberman sieht auchwie. ZumBeispiel die Sachemit dem

Widerruf. Das Innenministerium bestimmte tatsächlich ein Datum für diesen Wider-

ruf. Den ersten Termin strichen sie. Danachmachten sie einen zweiten. Den sagten sie

wieder ab. Sie machten einen dritten Termin, und der fand wirklich statt. Also fuhren

wir hin. Die Bedingung, die die Gemeinde gestellt hat, war dass derWiderruf vom Prä-

sidenten gemachtwird, denn schließlichwar es ein Präsident, Uribe, der die Gemeinde

verleumdet hatte. Also sagtenwir, dann sollte es Präsident Santos sein, der denWider-

rufmacht. Das Innenministerium sagte uns, ja, erwird da sein.Wir fuhren, 32 Personen

der Gemeinde fuhren nach Bogotá. Als wir ankamen, teilten sie uns mit, dass Santos

nicht dabei sein würde. Da sagten wir, na gut, dann sind wir auch nicht dabei. Da wur-

den sie wütend, weil wir da nichtmitmachten. Der Innenminister verlas denWiderruf,

aber er machte es ohne die Anwesenheit der Friedensgemeinde. Das ging natürlich

durch die Medien. Einige gaben Santos Recht, einige gaben uns Recht, es wurden viele

Sachen gesagt. Wie auch immer, wir sind nicht hingegangen. Wir machten eine Pres-

sekonferenz am Rande und erklärten, warum wir dort nicht anwesend waren. (G.T.,

11.08.2013, San José de Apartadó)

Dieser aus der Perspektive der Friedensgemeinde gescheiterteWiderruf, den ich bereits

im Kapitel 3.3 kurz erwähnt habe, illustriert in meinen Augen beispielhaft die Versu-

che der Friedengemeinde dieMachtasymmetrie gegenüber staatlichen Institutionen zu

minimieren, indem sie Befugnisse und Verhältnisse umkehrt. Die Gemeinde weigerte

sich, an einer Veranstaltung teilzunehmen, die nicht ihren Bedingungen entsprach, die

vom Verfassungsgericht in einem Urteil unterstützt wurden. Stattdessen organisierte

sie parallel eine Pressekonferenz, umdie Gründe für ihr Fernbleiben zu erklären. In Vor-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 361

bereitung dieser gemeinsamen Veranstaltung gab es eine enge Zusammenarbeit zwi-

schen Gemeindemitgliedern und Funktionär_innen des Innenministeriums. Trotzdem

unterließ die Gemeinde in dem Moment ihre Teilnahme, als sie das Gefühl bekam von

staatlichen Behörden vorgeführt und nicht ernst genommen zu werden. Diese Episo-

de zeigt ziemlich deutlich, dass die Friedensgemeinde zwar einerseits weiterhin offen

ist für die direkte Auseinandersetzung mit staatlichen Institutionen, dies aber ande-

rerseits nicht unter allen Umständen tut, und insbesondere dann nicht, wenn sie den

Eindruck bekommt fürmedienwirksame Einzelereignisse von staatlichen Institutionen

instrumentalisiert zu werden, die nicht den vereinbarten Bedingungen entsprechen. In

diesem Sinne ist die Friedensgemeinde tatsächlich radikal. Sie verlangte, dass sich die

staatlichen Behörden an die Urteile und Anordnungen des Verfassungsgerichtes halten

und sahen diese weder durch einen Widerruf des Innenministers noch durch eine spä-

tere Entschuldigung des Präsidenten im Dezember 2013 vollkommen erfüllt, die ohne

ihr Beisein stattfand.27

Auch die Anwälte betonten im Gespräch über diesen gescheiterten Widerruf aus-

drücklich, dass die Forderungen der Friedensgemeinde vom Verfassungsgericht unter-

stützt wurden, sich die Politik und das Militär allerdings über deren Urteile hinweg-

setzten:

J.M.: Die Entscheidungen, die die Gemeinde getroffen hat, zählen auf eine juristische

Anerkennung und Unterstützung, nicht wahr? Das Verfassungsgericht hat ein Urteil

gefällt, in dem es den staatlichen Autoritäten anordnet, Maßnahmen zur Aufrecht-

erhaltung des Dialogs zwischen der Gemeinde und dem Staat zu ergreifen, und in sei-

ner Begründung Folgendes sagt: Es gibt genug Gründe dafür, dass die Gemeindemiss-

trauisch ist. Es sagte dem Staat, dass er es sei, der Zeichen und Beweise geben müsse,

die der Gemeinde das Vertrauen gäben, wieder mit ihm zu sprechen. Die Gemeinde

hat Folgendes vorgeschlagen: ,Wir werden nicht mit euch sprechen und den Dialog

solange nicht wieder aufnehmen, bis ein paar grundlegende Maßnahmen getroffen

wurden.‘ Dazu zählt, dass eine Kommission zur Evaluierung der Justiz eingesetzt wird,

dass der Präsident die Anschuldigungen gegen die Gemeinde widerruft, und dass die

Polizeistation aus San José abgezogenwird. Das Gericht nimmt diese Elemente der Ge-

meinde auf und fällt sein Urteil. Am Ende wird eine Kommission gegründet, die sich

einrichtet, aber nichts macht. Es gibt einen Widerruf, aber ohne Einverständnis oder

Abstimmung mit der Gemeinde, ohne sie richtig in Kenntnis zu setzen und am Ende

27 Wie schon im Kapitel 3.3 ausgeführt, entschuldigte sich im Dezember 2013 Präsident Santos bei

einer öffentlichen Rede für die Stigmatisierungen der Friedensgemeinde durch seinen Vorgänger

Uribe. Obwohl die Anordnung des Verfassungsgerichts vorschrieb, dass eine solche Entschuldi-

gung mit der Gemeinde koordiniert werden muss, wurde sie weder darüber informiert noch war

sie zu der Rede eingeladen. Trotzdem bewerteten die Gemeindemitglieder die Anerkennung be-

gangenen Unrechts und die Entschuldigung dafür durch den Präsidenten als positiv, auch wenn

sie Zweifel darüber äußerten, ob dies allein zukünftige Verbrechen vorzubeugen vermöge. Denn

während der Präsident Santos sich in dieser Rede am 10. Dezember in Bogotá für die Stigmati-

sierung der Friedensgemeinde entschuldigte, fuhr der Kommandant der 17. Brigade gleichzeitig

damit fort, die Gemeindemitglieder der Zusammenarbeit mit der FARC zu beschuldigen (Vgl. Bur-

nyeat 2018, 156-157).

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

ohne ihre Anwesenheit. Und das Thema, die Militärbasis oder die Polizeistation abzu-

ziehen, wird einfach verneint. Also was hier spürbar wird, ist, dass es eine juristische

Instanz gibt, die Anordnungen diktiert, aber dass sich die militärische Instanz darüber

hinwegsetzt, die Anordnungen nicht erfüllt werden und nichts passiert. (JorgeMolano

und German Romero - Menschenrechtsanwälte, 24.07.2015, Bogotá)

Staatliche Institutionen agieren gegenüber der Bevölkerung nicht nur in Konfliktregio-

nen auf eine Weise, die von der impliziten Annahme ausgeht, sie hätten einen selbst-

verständlichen Anspruch auf einen Vertrauensvorschuss von Seiten der Bevölkerung

allein deshalb, weil sie staatliche Institutionen sind. Diese Annahme, die einer ganzen

Reihe von politischenTheorien, Praktiken und Institutionen zu Grunde liegt und bspw.

auch das Selbstverständnis von Friedensprozessen und -maßnahmen zu kennzeichnen

scheint, bezeichnet Taussig als ,Staatsfetischismus‘ (Vgl. 1992). Er beschreibtmit Staats-

fetischismus eine Aura der Macht, die sich allein auf die normativen Staatsdefinitionen

Webers und Hegels stützt, laut denen der ,Staat‘ das Monopol über die legitime Anwen-

dung von Gewalt auf seinem Territorium besitzt und seine bürokratischen Formen und

Prozesse die staatliche Verkörperung der Vernunft darstellen (Vgl. Taussig 1992, 111–12,

115). Diese Aura der Macht rechtfertigt staatliches Handeln a priori, ohne dass sich die

Legitimität der Gewaltanwendung und die Vernunft bürokratischer Abläufe im staat-

lichen Handeln de facto erst beweisen müssen. Insbesondere bei Politiker_innen und

Politikgestalter_innen, die in der Regel Teil staatlicher Institutionen sind, aber auch bei

Theoretiker_innen von Staat und Staatlichkeit, produziert dieser ,Staatsfetischismus‘

eine Art Glaube daran, dass staatliche Institutionen immer im Sinne des öffentlichen

Interesses seiner Bevölkerung agieren würden und ein Garant für deren Sicherheit und

Frieden sind, was das uneingeschränkte Vertrauen in diese rechtfertige.

Bemerkenswert an diesem Fall ist nicht, dass die Bewohner_innen der Friedensge-

meinde diesen Vertrauensvorschuss auf Grund ihrer Erfahrungen mit staatlichen In-

stitutionen verweigern, sondern dass der oberste Gerichtshof Kolumbiens als Teil der

staatlichen Institutionen Kolumbiens in die Begründung eines Urteils schreibt, dass

die staatlichen Behörden kein Vertrauen von der Friedensgemeinde erwarten dürfen.

Wie in einer Umkehrung von Ansprüchen werden staatliche Institutionen dazu auf-

gefordert, Zeichen und Beweise zu liefern, die ein Vertrauen der Friedensgemeinde in

den ,Staat‘ rechtfertigen könnten. Dass das Verfassungsgericht als eine staatliche In-

stitution, die mit ihren Urteilen die Friedensgemeinde unterstützt, einen beängstigend

begrenzten Einfluss hat, zeigt sich darin, dass die militärischen und politischen Ent-

scheidungsträger_innen die Forderungen der Friedensgemeinde, die das Verfassungs-

gericht als solche Vertrauen schaffenden Maßnahmen anerkannte, nur halbherzig, un-

vollständig und auf eine Weise, die nicht der Vertrauensschaffung dient, erfüllt haben.

Kommissionen, die einberufen wurden, arbeiteten nicht, der angekündigte Widerruf

wurde mit der Friedensgemeinde nur ungenügend abgestimmt, die Evaluierung der

Polizeistation nicht einmal in Erwägung gezogen.

Die in diesem Abschnitt thematisierten Begegnungen zwischen Gemeindemitglie-

dern und staatlichen Institutionen zeigen, dass der sogenannte ,Abbruch‘ der Beziehun-

gen zum Justizsystem und zum ,Staat‘ ein symbolischer Ausdruck für die bestehende

Beziehung ist.Dieser symbolische ,Bruch‘ erlaubt es der Friedensgemeinde Verantwort-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 363

lichkeiten für Verbrechen sichtbar und kommunizierbar zu machen, Forderungen an

staatliche Institutionen zu stellen, die (inter-)nationale Öffentlichkeit zu erreichen und

Solidarität zumobilisieren sowie implizite staatliche Ansprüche umzukehren. Die Kon-

takte und Kanäle von der Friedensgemeinde zu staatlichen Institutionen sind divers

und vielfältig. Sie eignen sich Rechtsmittel an, wie das Petitionsrecht, oder Urteile des

Verfassungsgerichtes, erweitern deren Zweck und nutzen sie kreativ, um ihre eigene In-

teressen zu verfolgen und den Handlungsdruck staatlicher Institutionen zu erhöhen.

Es scheint, als würde die Friedensgemeinde, wie schon bei den direkten Begegnun-

gen mit dem Militär, auch diese institutionellen Begegnungen mit dem Justizsystem,

dem Präsidialamt oder den Ministerien als eine Möglichkeit nutzen, um ihre Positio-

nen gegenüber den staatlichen Institutionen zu verhandeln und die dieser Beziehung

immanente Machtasymmetrie zu reduzieren und zu nivellieren.

Zivile Diplomatie

Eine weitere Begegnung zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutio-

nen findet über den indirekten Weg internationaler Solidarität statt. Wie bereits im

Kapitel 3.1 dargestellt entstand die Friedensgemeinde nicht nur zu einem Zeitpunkt

und in einem Kontext, in denen die Menschenrechte und das Humanitäre Völkerrecht

für die Anliegen der Bevölkerung in den Konfliktregionen Kolumbiens mobilisiert wur-

den (Vgl. Aparicio 2012, 266–67), sondern die Entwicklung der Friedensgemeinde ist

bis in die Gegenwart sehr eng verbunden mit einer stetig gewachsenen Unterstützung

durch internationale Solidaritätsnetzwerke. Diese Unterstützung begann mit der Co-

misión Intercongregacional de Justicia y Paz, die im Jahr 1997 der Friedensgemeinde ihre

eigenen Kontakte zu internationalen Organisationen zur Verfügung stellte, zwischen

diesen und der Friedensgemeinde vermittelte, Treffen organisierte, die Idee der Frie-

densgemeinde (inter-)national bekannt machte und internationale Begleitung in Form

der Peace Brigades International, von denen die Comisión selbst seit 1994 begleitet wurde,

mit nach San José de Apartadó brachte (Vgl. Burnyeat 2018, 82). Über die Jahre hat sich

daraus ein für Außenstehende schwer zu überschauendes (inter-)nationales Netzwerk

aus Menschenrechtsorganisationen, Gemeindepartnerschaften, Diplomat_innen, Par-

lamentarier_innen, Akademiker_innen entwickelt, die zu einer hohen internationalen

Sichtbarkeit der Friedensgemeinde beitragen.

Über diese internationale Solidarität findet eine indirekte Begegnung mit staatli-

chen Institutionen statt, bei der die Friedensgemeinde so etwas wie eine Drittwirkung

über Nicht-Regierungsorganisationen, Gemeindepartnerschaften und Einzelpersonen

aus dem Ausland entwickelt (Vgl. Mijangos y González 2007). Da die Friedensgemeinde

sehr erfolgreich internationale Aufmerksamkeit und Unterstützung für ihre Anliegen

generiert, wird diese internationale Solidarität zu einem Kontext, in dem die staatli-

chen Institutionen der Friedensgemeinde durch Dritte begegnen. Die staatlichen In-

stitutionen werden von diesen Dritten auf die Friedensgemeinde angesprochen, zur

Einhaltung grundlegender Rechte ihrer Bewohner_innen aufgefordert und an die Auf-

klärung der Verbrechen erinnert, die gegen die Bewohner_innen der Friedensgemeinde

begangen wurden. Die Friedensgemeinde begegnet den staatlichen Institutionen hier

in Form einer immer wiederkehrenden Referenz in einem internationalen Narrativ,

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

dass die Einhaltung der Menschenrechte und die Aufklärung von deren Verletzungen

in der Friedensgemeinde zumGegenstand hat. Alle Gemeindemitglieder,mit denen ich

in den vergangenen Jahren gesprochen habe, sind sich dieser Wirkung bewusst, schät-

zen die internationale Solidarität sehr wert und betonen die existenzielle Bedeutung,

die sie für die Friedensgemeinde hat, wie die folgenden Beispiele illustrieren:

Die internationale Solidarität ist eine sehr schöne Unterstützung, die die Friedensge-

meinde hat.Wirmüssen das so sagen:Wirmüssen dankbar sein, dennwegen ihr über-

leben wir. Wenn es sie nicht gäbe, dann wäre die Gemeinde schon vor vielen Tagen am

Ende gewesen. Deshalb glauben wir mehr in die internationale Gemeinschaft als in

unsere Regierung. (B.Q., 09.04.2008, San José de Apartadó – La Unión)

 

Die internationale Solidarität ist für uns sehr wichtig, denn sie erlaubt es uns, uns zu

halten. Ich glaube, die internationale Begleitung ist für uns vital, denn ohne sie, hätten

sie uns schon fertig gemacht. Mit ihr muss die Regierung zweimal darüber nachden-

ken, ob sie eine Aktion gegen die Gemeinde macht. Das war sehr wichtig für uns, sehr

wichtig. (M.B., 12.08.2013, San José de Apartadó)

 

Gut, ich glaube für uns als Gemeinde ist die internationale Hilfe und die solidarischen

Menschen, die uns besuchen und die den Prozess der Friedensgemeinde untersuchen,

ich glaube, das ist es, was uns wirklich erlaubt hat uns zu halten. Durch diese Strategie,

durch diese internationalen Organisationen, die internationalen Leute, die kommen

und die Geschichte der Friedensgemeinde kennenlernen und sie erzählen, die dabei

helfen ökonomische Unterstützung zu bekommen, sei es der Handel mit Kakao, sei es

Geld umGemeinschaftsland zu kaufen, das hat uns erlaubt, uns als Friedensgemeinde

zu halten. Ich würde sagen, das Interesse, welches viele Personen in der Welt haben,

insbesondere internationale, so wie du, der in diesem Moment bei uns ist und mit

mir dasitzt, wissen wollend, was die Konsequenzen dieses Konfliktes für uns sind, ich

glaube, das ist eine der wichtigsten Errungenschaften, die wir als Friedensgemeinde

erreicht haben. Undwir sind dankbar dafür.Wir danken allen Leuten, die sich unserem

Schmerz angeschlossen haben, uns nicht allein lassen, die sichmit uns denBauern und

der Friedensgemeinde verbunden haben. Ich glaube, das ist fast ein spirituelles The-

ma, denn es gibt jedem von uns Kraft weiterzumachen. Das ist etwas sehr Wichtiges,

auf das wir als Friedensgemeinde bauen. (G.G., 14.08.2015, San José de Apartadó)

Die Friedensgemeinde hat es geschafft, auch im inner-kolumbianischen Vergleich mit

anderen ländlichen Gemeinschaften in Konfliktregionen, eine bemerkenswert weite in-

ternationale Öffentlichkeit zu erreichen. Das zeigt sich an verschiedenen internationa-

len Auszeichnungen, die die Gemeinde erhielt, wie bspw. im Jahr 2007 den Aachener

Friedenspreis, oder an der Präsenz von drei internationalen Organisationen, die sich

auf die professionelle Begleitung von bedrohten Menschenrechtsaktivist_innen spezia-

lisiert haben,wie die bereits mehrfach erwähnten Peace Brigades International, das Fellow-

ship of Reconciliation und die Palomas der Gemeinschaft Papst Johannes XXIII. Diese inter-

nationale Aufmerksamkeit ist die Voraussetzung dafür, dass eine indirekte Begegnung

mit staatlichen Institutionen bzw. die besagte Drittwirkung entstehen kann. Wie die-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 365

ser hohe internationale Zuspruch zu Stande kommt, dazu gab mir der Anwalt Jorge

Molano Folgendes zu bedenken:

P.N.: In der Friedensgemeinde gibt es drei verschiedene Begleitorganisationen und an

anderen Orten, an denen vielleicht auch eine internationale Begleitung hilfreich wäre,

gibt es das nicht. Warum?

J.M.: Ich glaube, das hat mit dem hohen Ausmaß zu tun, dass sie mit der Verbreitung

und Veröffentlichung der Verbrechen, die an ihnen begangen wurden, erreicht haben,

nicht wahr? Ich glaube die Tatsache, dass einige ihrer Führer regelmäßig Touren ins

Ausland machen, ist in dieser Hinsicht sehr wichtig. Denn sie geben dort Zeugnisse

ihres Lebens ab, sie bringen dort ihre Geschichten hin. Ich glaube, diese Kombination

aus dembäuerlichen Charakter ihrer Erzählungenmit dieser Form der Öffentlichkeits-

arbeit ist sehr wichtig und hat erlaubt viele Orte und Sektoren zu erreichen. Und dann

natürlich das Niveau der Verbrechen, deren Opfer San José wurde, das hat natürlich

auch viel internationale Begleitung generiert. Und das zusammen mit der Fähigkeit,

die Probleme öffentlich zu machen und zur Kenntnis zu bringen hat, dazu geführt,

dass andere Gemeinden nicht mit diesemMaß an internationaler Begleitung rechnen

können. (Jorge Molano - Menschenrechtsanwalt, 24.07.2015, Bogotá)

Ein Teil der Strategie der Friedensgemeinde, die internationale Solidarität zu generie-

ren, besteht in den Reisen, die einige Führer_innen der Gemeinde ins Ausland unter-

nehmen. So fährt bspw. etwa alle ein bis zwei Jahre eine Delegation der Friedensge-

meinde auf Einladung unterschiedlicher Organisationen zu einem Besuch durch ver-

schiedene Länder Europas oder in die USA. Während einer dieser Europa-Touren be-

suchten zwei Mitglieder des Internen Rates, der Bauer J.E. und A.T., im Oktober 2013

zwei von Amnesty International organisierte Veranstaltungen in Wiesbaden und Köln,

bei denen ich dabei sein konnte und bei denen sich die von Jorge Molano angesproche-

ne Mischung aus gewaltvollen Lebenserfahrungen und der besondere Charakter ihrer

Erzählung durch die Gemeindemitglieder gut beobachten ließ:

InWiesbaden traf sich das Publikum aus etwa zwei Dutzend wohlsituiert erscheinenden, aber

mit Kolumbien wenig vertrauten und der spanischen Sprache nicht mächtigen älteren Herrschaf-

ten im Hinterzimmer eines mexikanischen Restaurants. In Köln traf sich das Publikum aus 60

jüngeren, studentisch erscheinenden, über Kolumbien gut informierten und überwiegend Spanisch

sprechenden Lateinamerika-Interessierten in der evangelischen Lutherkirche. Einem Hinterzim-

mer angemessen war die Veranstaltung in Wiesbaden eine Art informelles Hintergrundgespräch,

bei dem die persönlichen Erfahrungen J.E.s und A.T.s von Konflikt und Gewalt sowie die sicht-

und spürbare Anteilnahme des Publikums an ihren Geschichten die zentralen und verbindenden

Elemente waren. In Köln wiederum fand eine Art Podiumsdiskussion statt, bei der die strukturel-

len Ursachen und Bedingungen für die Konflikt- und Gewalterfahrungen der Friedensgemeinde

im Zentrum der Aufmerksamkeit standen. Es handelte sich also um zwei Veranstaltungen in sehr

unterschiedlichen Settings, die die beiden jedoch zu ,lesen‘ und zu verstehen sowie auf unterschied-

liche Weise zu nutzen wussten. Zum Zeitpunkt ihres Besuches waren nicht mal zwei Monate seit

meinem letzten Aufenthalt in San José de Apartadó vergangen. Meine Erinnerungen an unsere

Begegnungen dort waren noch frisch und meine Vorfreude darauf groß, die beiden in Deutschland

zu sehen. Sie wirkten den oben beschriebenen Szenarios etwas entrückt, und zwar nicht, weil man

die feinen Unterschiede ihrer sozio-kulturellen Herkunft sofort an ihrem Verhalten hätte ablesen

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

können, sondern weil die Temperaturen der Übergangsjahreszeit Herbst ihnen geradezu arktisch

erschienen, und sie so, eingepackt in dicken Pullovern und Jacken, einem bei weitem nicht so win-

terlich gekleideten Publikumgegenüber saßen. IhrOutfitwurde abgerundet von einer Art Cowboy-

Hut, den ich sie in San José nie habe tragen sehen und dessen Schutz vor Kälte sicherlich begrenzt

war, der aber zumindest als vage Reminiszenz an ihre kleinbäuerlicheHerkunft verstandenwerden

konnte.

Mich berührte die Haltung, mit der sie diese Veranstaltungen gestalteten. So sehr sie allen

unbekannten, äußeren Umständen mit optimistischer Gelassenheit entgegentraten, so klar und

fokussiert waren sie, sobald es darum ging, ihre Botschaften an das durchaus sehr unterschiedli-

che Publikum zu bekommen. Dabei gelang es ihnen, eine Brücke zwischen zwei Lebensrealitäten

zu schlagen, zwischen denen Welten zu liegen schienen. So wie sie sich in anderen Kontexten,

bspw. beim Treffen auf Militärs, deren Motive und Narrative aneignen und bemächtigten, so gin-

gen ihnen auf diesen Amnesty-International-Veranstaltungen die Schlagwörter des internationa-

len Menschenrechtsdiskurs munter von den Lippen. Damit reduzierten sie die komplexe Realität

des sozio-politischen Konfliktes in der Serranía de Abibe auf dichotome Beziehungen zwischen ih-

nen und den bewaffneten Gruppen sowie auf einfache Erklärungen seiner Ursachen und Wirkun-

gen, aber ihre Botschaften waren insbesondere für das Wiesbadener Publikum leicht verständlich,

wenn auch schwer verdaulich. Beeindruckend war ihr zuvorkommendes Gespür für die Bedürfnis-

se ihrer Zuhörerschaft, das sich bspw. darin zeigte, dass sie dem von ihren Geschichten sichtlich

mitgenommenen älteren Herrschaften in Wiesbaden am Ende der Veranstaltung anboten, ihrer

Betroffenheit Raum zu geben, indem sie alle Anwesenden aufforderten einen Kreis zu bilden, sich

an den Händen zu fassen und eine Schweigeminute für die Opfer der Friedensgemeinde einzule-

gen. Das mutete etwas skurril an und schien eher dem guten Gefühl des Publikums zu dienen als

ein Bedürfnis der beiden zu sein, obwohl es keinen Zweifel gab, dass sie ihren Toten dabei ernst-

haft gedachten. Auf diesen Punkt wurde bei der wesentlich strukturanalytischeren Veranstaltung

in Köln allerdings verzichtet, obwohl die Schweigeminute zu demOrt der Lutherkirche wohl besser

gepasst hätte.

Die Klarheit des Anliegens verbunden mit der spielerischen Kreativität in der

Begegnung habe ich schon bei G.T.s Kontakten mit dem Militär erwähnt. Ihre Bau-

ernschläue im bestmöglichen Sinne des Wortes im Kontakt mit den europäischen

Kolumbien-Interessierten war natürlich auch hier kein Selbstzweck, sondern diente

konkreten Zielen, über die ich mit dem Bauern A.T. in Köln ins Gespräch kam:

P.N.: Was ist die Idee dieser Reise? Warum fahrt ihr nach Europa, in all die Städte weit

entfernt von der Gemeinde?Was versprecht ihr euch davon?Magst dumir ein bisschen

davon erzählen?

Na gut, die Idee zu dieser Rundreise entstand, nachdem wir zwei Einladungen erhal-

ten haben: Eine Einladung nach Italien, wo der Gemeinde eine Anerkennung als Eh-

renbürgerin verliehen werden soll, und eine Einladung zu einer Veranstaltung in der

Schweiz. Wir dachten, dass wir die beiden Einladungen nutzen sollten, um darum ei-

ne Reise durchmehrere Städte in Europa zumachen. Na, und grundlegend ist die Idee

solcher Reisen zu teilen, was in der Region passiert, wo die Friedensgemeinde liegt.

Das zentrale Ziel ist es, öffentlich zu machen, was in Fragen der Menschenrechte und

ihrer Verletzungen in den letzten Wochen passiert ist, die sich in Vertreibungen, Mor-

denundBedrohungen zeigen.WirwollenunsereAnwesenheit nutzen, umaufAngriffe

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 367

gegen die Friedensgemeinde, aber auch gegen andere Bauern in der Region aufmerk-

sam zu machen. Darüber hinaus möchten wir die Organisationen der internationalen

Gemeinschaft darüber informieren, auf welcheWeise der Staat die Gesetze, Mandate,

Verfassungsanordnungen und die Verfassung selbst mit Füßen tritt. Wir möchten die

Leute besser über den Fall der Friedensgemeinde informieren, und zwar die, die bereits

solidarisch mit der Gemeinde sind, aber auch die, die auf diese Weise die Möglichkeit

haben, sie kennenzulernen. Die beiden Sachen sind für uns relevant, die Verletzungen

der Menschenrechte öffentlich zumachen, und zu zeigen, wie die kolumbianische Re-

gierungnicht nur dieGesetze unseres Landes, sondern auch internationaleAbkommen

ignoriert.

P.N.: Und glaubst du, nach deinen Eindrücken auf diesen Reisen, dass das bei den Leu-

ten hier ankommt? Verstehen die Leute, was dort passiert und erreicht ihr somit euer

Ziel?

Ja, das glaube ich. Eigentlich waren die Aktionen ausländischer Organisationen zu

Gunsten der Friedensgemeinde immer sehr sichtbar. Es gab ,urgend actions‘ zu Guns-

ten der Friedensgemeinde, in denen der Staat aufgefordert wurde, seine Praxis der

systematischenMenschenrechtsverletzungen gegen die Friedensgemeinde und in der

Region einzustellen. Wir glauben, dass dieser Besuch hier in Europa mehr Solidarität

zu Gunsten der Friedensgemeinde generiert, zumindest haben wir das in den letzten

Tagen gespürt. Es haben sich schon einigeOrganisationen bewegt und gegenüber dem

Staat geäußert. Andere werden es tun oder haben zugesagt, dass sie sich gegenüber

der Regierung äußern und fordernwerden, dass die Verfolgung der Friedensgemeinde

eingestellt wird. (A.T., 31.10.2013, Köln)

Das Ziel, das die Friedensgemeinde mit diesen Reisen verfolgt, ist es, laut A.T., in erster

Linie die interessierte Öffentlichkeit über deren aktuelle Situation, die an ihr begange-

nen Verbrechen und die Verantwortung des kolumbianischen Staates zu informieren.

Dass dieses Ziel erreicht wird, zeigt sich darin, dass die Menschen und Organisatio-

nen Aktionen und Maßnahmen im Sinne der Friedensgemeinde ergreifen. Diese Maß-

nahmen können darin bestehen, dass sie sich in Petitionen und Briefen direkt an die

Regierung in Kolumbien wenden, oder aber, dass sie sich an ihre eigene Regierung

wenden und diese auffordern, sich für den Schutz der Friedensgemeinde bei der ko-

lumbianischen Regierung einzusetzen. Zu diesem Zweck versuchen die Delegationen

der Friedensgemeinde nicht nur Organisationen der Zivilgesellschaft, sondern auch

Politiker_innen zu treffen, wie mir A.T. fortfuhr zu berichten:

P.N.: Und mit welcher Art Personen trefft ihr euch oder an welcher Art von Ereignissen

nehmt ihr teil? Welche unterschiedlichen Organisationen besucht ihr?

Generell sind das alles Menschenrechtsorganisationen, mit denen wir solche Treffen

haben. Aber wir hatten auch die Gelegenheit verschiedene Parlamentarier und Ab-

geordnete zu treffen und die über die Situation der Region zu informieren. Wir glau-

ben, beide haben einen sehr positiven Effekt. Die Menschenrechtsorganisationen, die

vom Staat den Schutz der Menschenrechte einfordern, ich glaube ihre Aktionen sind

elementar und sehr bedeutsam. Aber wir glauben auch, dass die Diplomatie anderer

Staaten, die sich an die nationale Regierung richtet, eine Form ist, sichmit der Gemein-

de zu solidarisieren, auchwennwirwissen, dass der Staat diese Aufrufe nicht beachtet.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Das hat er die letzten Jahre gezeigt. Der Staat will nicht auf die Aufrufe der Internatio-

nalen Gemeinschaft hören. (A.T., 31.10.2013, Köln)

Hier zeigt sich, wie die Friedensgemeinde staatlichen Institutionen Kolumbiens auf in-

direktemWege begegnet, nämlich sowohl durch internationale Menschenrechtsorgani-

sationen als auch durch diplomatische Kanäle der Länder, die sich dazu bereit erklären,

sich für die Friedensgemeinde einzusetzen. Diese Begegnungen geschehen nicht nur

indirekt, sondern auch zeitlich verzögert, und interessanterweise sind auch die Wir-

kungen, die diese Form der internationalen Öffentlichkeits- und Solidaritätsarbeit laut

A.T. haben, wenn überhaupt nur indirekt und zeitlich verzögert zu spüren:

P.N.: Und wie merkt man in San José den Effekt dieser Reisen? Was bekommt die Ge-

meinde davon mit?

Ich glaube, man muss verstehen, dass man den Effekt nicht sofort spürt. Aber mit der

Zeit zeigt er sich. Zum Beispiel ist die Situation mit den Paramilitärs gerade ange-

spannt und der Effekt dieser Reise könnte sein, dass die Paramilitärs ihre Verfolgung

für eine Zeit einstellen werden, dass sie sich eine Zeitlang zurückziehen werden, we-

nigstens den Ort wechseln müssen und die Verfolgung der Gemeinde und der Bauern

eine Zeit einstellen müssen. Oder es könnte einen Effekt auf die Aktionen der Sol-

daten geben. Auch die öffentlichen Streitkräfte machen Aktionen gegen die Bauern

und die Zivilbevölkerung, die sich für eine Zeit beruhigen könnten. Wir glauben nicht,

dass eine solche relative Ruhe lange anhält, aber sie werden wenigstens etwas unter

Druck gesetzt. Danach, in sechs Monaten oder einem Jahr werden die Befehlshaber

ausgewechselt. Dann kommen neue, die nichts davon wissen, was gerade passiert. Al-

so beginnen sie wieder uns einzuschüchtern. Und deshalb muss man die Solidarität

aktiv halten, und die solidarischen Gruppen animieren, weiterhin mit uns solidarisch

zu sein, denn auch die Verfolgung der Gemeinde wird anhalten. Es wäre notwendig,

dass diese Solidarität sich weiterhin darin zeigt, dass der Regierung geschrieben und

der Regierung die Sorge seitens der Internationalen Gemeinschaft über die Friedens-

gemeinde zum Ausdruck gebracht wird. (A.T., 31.10.2013, Köln)

Die Wirkungen dieser indirekten Begegnungen zwischen der Friedensgemeinde und

staatlichen Institutionen zeigen sich nicht nurmit zeitlicher Verzögerung, sondern sind

auch zeitlich begrenzt. Sie führen dazu, dass die bewaffneten Akteure für diese Zeit ihre

Aktionen einschränken und die GemeindemitgliedermehrHandlungsspielraumhaben.

In dieser machtasymmetrischen Beziehung gehört die internationale Solidarität zu den

Strategien, über die die im Verhältnis zu den bewaffneten Akteuren relativ machtlose

Friedensgemeinde Handlungsmacht gewinnt, was mit der Idee von internationaler Be-

gleitung für bedrohte Menschenrechtsaktivist_innen korrespondiert (Vgl. Mahony und

Eguren 2002). Die Wirkung dieser Strategie hat, auf Grund von wechselnden Einheiten

und Befehlshabenden, eine geringe Nachhaltigkeit und muss regelmäßig praktiziert

werden. Da die Friedensgemeinde nicht immer die Gelegenheit oder Kapazität hat,

Delegationen ins Ausland zu schicken, gehört zu dieser Strategie auch, Einzelpersonen

und Kommissionen aus dem Ausland in die Friedensgemeinde einzuladen. Häufig sind

es Kommissionen aus einer der mindestens sechs verschiedenen Gemeinden aus Euro-

pa und den USA, zu denen die Friedensgemeinde sogenannte Gemeindepartnerschaf-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 369

ten aufgebaut hat. Auf eine dieser Kommissionen traf ich während eines Aufenthaltes

im Jahr 2015:

Als ich im Jahr 2015 zu meiner Forschung in der Friedensgemeinde ankam, war das Haus,

das für die Übernachtung externer Besucher_innen vorgesehen war, mit einer auf den ersten Blick

unüberschaubaren Anzahl sichtlich strapazierter Europäer_innen gefüllt. Auch die scheinbar na-

gelneuen Komplettausstattungen eines bekannten Outdoor-Bekleidungsherstellers, die einige An-

wesende trugen, konnten die Anstrengungen des Aufenthalts in dieser ungewohnten Klimazone

offenbar nur unzureichend kompensieren. Es stellte sich heraus, dass es sich bei dem Kern der

Gruppe um die Delegation einer Gemeindepartnerschaft aus Belgien handelte, die aus zwei belgi-

schen Gemeindemitarbeiter_innen, zwei belgischen Amnesty International Mitarbeiter_innen und

zwei belgischen Journalist_innen bestand, denen sich irgendwo zwischen Flandern undUrabánoch

zwei slowenische undmexikanische Journalist_innen angeschlossen hatten.Von den eng getakteten

Zeitplänen offizieller Besuche gezeichnet und irgendwie auch von der eigenen Wichtigkeit über-

zeugt, herrschte unter den Mitgliedern dieser Delegation eine umtriebige Aufgeregtheit, die mit

dem Rhythmus kleinbäuerlicher Routinen nicht zu harmonieren schien, sie aber selbst in große

Unruhe versetzte. In der ersten Stunde meines Aufenthaltes bewegten sie sich mit einer Geschäf-

tigkeit in diesem Haus, ohne dass zu erkennen war, was sie eigentlich taten. Dabei erinnerten sie

sich die ganze Zeit gegenseitig daran, was sie unbedingt noch sehen und wen sie unbedingt noch

interviewen wollten. Dieser Aktivismus schien es auf den entschleunigten Lauf der Zeit an diesem

Ort abgesehen zu haben: Scheinbar sollte die Zeit wieder beschleunigt werden. Nachdem ich hörte,

dass sie noch fünf Tage bleiben wollten, kam mir die Idee, das erste Mitglied des Internen Rates,

dem ich begegnen sollte, zu fragen, ob ich mit in irgendeinen Weiler gehen konnte. Und tatsäch-

lich, den ersten, den ich traf, war der Bauer G.T., der mich breit grinsend halb im Scherz und halb

im Ernst fragte, ob ich ihn am nächsten Tag nach Mulatos begleiten wollte. Bis zu dem Aufstieg

sollten noch 24 Stunden vergehen und da alle Gemeindemitglieder, mit denen ich mich gerne un-

terhalten hätte, gerade von Personen dieser Delegation interviewt wurden, unterhielt ich mich mit

einem Mitglied dieser Delegation, welches von einem Magen-Darm-Bakterium angeschlagen in

seiner Hängematte lag. D.J. hatte in seiner Funktion als Mitarbeiter der Gemeinde Westerlo die

Reise dieser Delegation organisiert. Er war der ,Berater für internationale Zusammenarbeit‘ dieser

25.000 Einwohner_innen zählenden belgischen Gemeinde und trug den wenig bescheidenen Titel

seines Postens mit einem Maß an sympathischer Selbstironie, das dem Maß an verantwortungs-

voller Ernsthaftigkeit in nichts nachstand, mit dem er dieses Amt ausfüllte.

Westerlo, im ländlichen Osten Antwerpens gelegen, ist eine der Gemeinden, zu

der die Friedensgemeinde eine Gemeindepartnerschaft unterhält. Sie entstand im Jahr

2006 als solidarische Reaktion auf das Massaker im Weiler Mulatos und wurde von ei-

nem ehemaligen Amnesty International Mitarbeiter initiiert, der in der Gemeinde Wes-

terlo lebt. D.J. erklärte mir die Idee dieser Partnerschaft, ihre Funktionen undWirkun-

gen, also das Funktionieren der internationalen Solidarität aus der Perspektive einer

europäischen Partnerin der Friedensgemeinde:

P.N.: D., was beinhaltet diese Gemeindepartnerschaft zwischenWesterlo und der Frie-

densgemeinde?

Also das ist ein Vertrag, der von der Friedensgemeinde und dem Landkreis Westerlo

unterschrieben wurde und verschiedene Ziele hat. Darunter gibt es langfristige Zie-

le, wie die Förderung einer Friedenskultur, die Verteidigung des Rechts auf Leben, In-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

tegrität und menschliche Würde, die Verteidigung des Rechtes nicht in den bewaff-

neten Konflikt hineingezogen zu werden und die Verteidigung des Rechtes auf freie

Versammlung und Meinungsäußerung. Als weiteres langfristiges Ziel ist da noch die

Verteidigung der Rechte von Opfern auf Wahrheit, Gerechtigkeit und Wiedergutma-

chung. Mit diesem Rahmenplan setzen wir uns mit der Friedensgemeinde zusammen

und formulieren die kurzfristigen Ziele, wie bspw. das Anzeigen der Verletzungen der

eben genanntenRechte sowie derMenschenrechte vor den internationalen, kolumbia-

nischen und belgischen Autoritäten, die Zusammenarbeit in dem flämischen Netz für

Solidaritätmit Kolumbien und letztendlich die Bekanntmachung der Friedensgemein-

deund ihreAllianz zu sozialenOrganisationen.Das funktioniert z.B. durchdieÜberset-

zung der Bekanntmachungen und Anzeigen, die die Friedensgemeinde schreibt und

verschickt, ins Flämische. JedeBekanntmachungder Friedensgemeindewird ins Flämi-

sche übersetzt, was ziemlich beeindruckend ist, weil eine ganze Reihe davon verschickt

werden. Und alle Anzeigen und Petitionenwerden übersetzt, um sie an die staatlichen

Institutionen und das Solidaritätsnetz zu schicken. (D.J. – Gemeindepartner aus Wes-

terlo Belgien, 02.08.2015, San José de Apartadó)

Die Gemeindepartnerschaft besteht zunächst aus einem Rahmenvertrag, dessen Inhal-

te sich so anhören, als müssten sie vor allen Dingen den formalen Ansprüchen der bel-

gischen Bürokratie entsprechen, der aber die Grundlage für die konkretenMaßnahmen

bildet, die die Partnergemeinde in Westerlo im Sinne der Friedensgemeinde ergreift.

Zu den konkretenMaßnahmen gehört es, internationale, kolumbianische und belgische

Institutionen zu kontaktieren und auf die Verletzungen der Menschenrechte aufmerk-

sam zu machen, die an der Friedensgemeinde begangen werden. Dazu übersetzt die

belgische Partnergemeinde alle Informationen, die von der Friedensgemeinde an ein

internationales Netz aus solidarischen Organisationen und Einzelpersonen verschickt

werden. Über dieses Netz von internationalen Kontakten, über das je nach aktueller

Situation, im Schnitt aber alle zwei Monate, E-Mails verschickt werden, und seine Be-

deutung für die Friedensgemeinde unterhielt ich mich bereits mit A.T. während seines

Besuchs in Köln, wobei er mir dessen Sinn folgendermaßen erklärte:

Ja, wir haben ein ganzes Netz an Kontakten, an die wir die Bekanntmachungen schi-

cken. Vielleicht ist es nur ein kleines Netz, für uns ist es aber ganz schön groß. Es sind

circa 9.000 Personen, die sofort die Information erhalten. Und wir wissen, dass viele

von ihnen die Information an ihre Freunde und ihre Organisationen weiterleiten. Und

das ist dasWichtige daran. Es ist aber nicht nur wichtig, dass diese Informationen ver-

öffentlicht werden und dass die Organisationen sie weiterleiten und auf ihren Seiten

veröffentlichen, sondern auch dass viele dieser Organisationen sich auf solidarische

Art undWeisemit der Gemeinde äußern. Viele dieser Organisationen beschweren sich

bei der nationalen Regierung über diese Verbrechen. Wenn es sich um konkrete Ver-

brechen handelt, adressieren viele Leute direkt die Regierung und machen Aktionen

für und in Solidarität mit der Gemeinde. (A.T., 31.10.2013, Köln)

Die Friedensgemeinde verfügt über ein Kontaktnetzwerk, darunterNicht-Regierungsor-

ganisationen, Parlamentarier_innen, Journalist_innen, Akademiker_innen, die in dem

Moment eine Drittwirkung entfalten, in dem sie ihre und die kolumbianische Regie-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 371

rung kontaktieren und sich für die Friedensgemeinde einsetzen. Mit dem Übersetzen

und Weiterleiten dieser E-Mails sowie dem Verfassen eigener Protestbriefe, die sie

an internationale, kolumbianische und belgische Institutionen schicken, begegnet die

Gemeindepartnerin in Westerlo verschiedenen staatlichen Institutionen in Kolumbien

stellvertretend für die Friedensgemeinde. Die Funktion und Wirkung dieser Solida-

ritätsarbeit, die D.J. selbst als ,zivile Diplomatie‘ bezeichnet, unterteilte er in drei

Bereiche, die er mir im Verlauf des Interviews erklärte:

Wir haben angefangen mit einer Arbeit, die wir zivile Diplomatie nennen. Wir began-

nen Briefe zu schreiben imNamen der BewohnerWesterlo. Aber da unterschrieb auch

der Bürgermeister, der Stadtverordnete für Frieden und der Mitarbeiter für internatio-

nale Zusammenarbeit. Zuerst haben wir die Karten nur an die Autoritäten in Kolum-

bien geschickt, aber die antworteten entweder überhaupt nicht oder wenn sie antwor-

teten, rechtfertigten sie ihre Taten. Offensichtlich eröffneten sie kein Verfahren, noch

nahmen sie unsere Forderungen ernst, nicht wahr? Also begannen wir die Karten an

die internationalen Autoritäten in Fragen der Menschenrechte zu schicken: dem In-

teramerikanischenMenschenrechtsgerichtshof, dem Internationalen Strafgerichtshof

in Den Haag, an den Hohen Kommissar der Vereinten Nationen für Menschenrechte

usw.. Also eine Serie internationaler Entitäten, und jedes Mal schickten wir eine Ko-

pie der Karten an die kolumbianische Regierung. Ich glaube, auf diese Weise haben

wir, wennman von 2006 an sieben bis 10 Karten jährlich veranschlagt, dann haben wir

mindestens 700 Karten auf diese Weise versandt. Im Jahr 2009, wenn ich mich nicht

irre, haben wir die Koordination auf europäischer Ebene verbessert. Dank einer Initia-

tive des italienischen Netzwerkes in Solidarität mit der Friedensgemeinde zusammen

mit Gemeindepartnerschaften des Landkreises Narni in Italien sowie der Landkreise

Burgos und Alburquerque in Spanien und uns, wir haben uns zusammengetan, um

diese Karten gemeinsam zu schreiben. Das machen wir immer noch, aber zurzeit nur

mit Narni, denn aus Spanien gibt es gerade keine Unterstützungmehr. Dort haben die

Bürgermeister der Gemeinden gewechselt und wie es aussieht haben die neuen Ad-

ministrationen kein Interesse mehr an der Solidarität. Na gut, aber mit diesen Karten

machen wir all die Menschenrechtsverletzungen öffentlich, übersetzen die Bekannt-

machungenderGemeinde, schicken sieweitermit unseren Forderungenundeiner kur-

zen Erklärung, werwir sind. (D.J. – Gemeindepartner ausWesterlo Belgien, 02.08.2015,

San José de Apartadó)

Diese Form der ,zivilen Diplomatie‘ erschöpft sich offensichtlich nicht nur im Über-

setzen von Anzeigen, sondern beinhaltet auch das Schreiben eigener Protestnoten, die

dann nicht nur an die kolumbianische Regierung geschickt werden, sondern auch an

Organisationen des internationalen Menschenrechtssystems, wobei die kolumbiani-

schen Institutionen eine Kopie der Korrespondenz erhalten. Auf diese Weise wird die

Menschenrechtssituation der Friedensgemeinde sowohl auf der belgischen Gemeinde-

und Regierungsebene als auch auf der Ebene internationaler Menschenrechtsorganisa-

tionen sowie auf der Ebene der kolumbianischen Regierungsinstitutionen permanent

thematisiert und re-aktualisiert. Die Hoffnung, die sich damit verbindet, ist, dass die

kolumbianische Regierung auf den unterschiedlichen Ebenen und in den unterschiedli-

chen Kontexten des internationalen Staaten- und Menschenrechtssystems auf die Frie-

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

densgemeinde angesprochenwird.Als einenweiteren Aspekt dieser ,zivilenDiplomatie‘

beteiligt sich die Gemeinde Westerlo auch an der Organisation solcher Reisen von und

Veranstaltungen mit Gemeindemitgliedern, auf denen J.E. und A.T. in Wiesbaden und

Köln waren:

Andere Aktivitäten dieser zivilen Diplomatie sind die fast jährlichen Besuche ei-

ner Delegation der Friedensgemeinde, die zu uns kommt. Mit dieser gehen wir zu

den Nicht-Regierungsorganisationen, die zu Kolumbien arbeiten, damit sie ihre

Analyse der aktuellen Situation in Kolumbien verbreiten können. Neben den Nicht-

Regierungsorganisationen bringen wir sie zu jedem Politiker, dessen Interesse wir

für die Friedensgemeinde zu wecken schaffen, sei es auf der Ebene der Provinz, der

Ebene des flämischen Senats oder Parlaments oder des föderalen Parlaments bis hin

zu einigen Ministern, mit denen wir schon gesprochen haben. Und immer verbinden

wir das mit der Forderung, dass auch der belgische Staat die Verletzungen der Men-

schenrechte verurteilen sollte. Na ja, und auf der europäischen Ebene, da wir nah an

Brüssel sind, machen wir auch Gespräche mit Abgeordneten des Europaparlaments.

Wir organisierten zweimal Audienzen mit Abgeordneten des Europaparlaments,

mit Leuten aus verschiedenen Kommissionen und Leuten aus der Friedensgemein-

de, um über den Frieden in Kolumbien und die Friedensgemeinde zu reden. (D.J. –

Gemeindepartner aus Westerlo Belgien, 02.08.2015, San José de Apartadó)

Die Bandbreite der Personen und Positionen, die die Gemeindemitglieder allein durch

die ,zivile Diplomatie‘ der Gemeinde Westerlo erreicht, erstreckt sich von der inter-

essierten Öffentlichkeit über Kolumbienaffine Nicht-Regierungsorganisationen bis hin

zu lokalen, regionalen, nationalen und europäischen Politiker_innen. D.J. betonte, dass

diese Form der Öffentlichkeitsarbeit zumZiel habe, nicht nur die Personen zu informie-

ren, sondern sie dazu zu bewegen sich gegenüber Institutionen des kolumbianischen

Staates zu äußern. Dazu zählen auch direkte Interventionen, die er als dritten Bereich

der ,zivilen Diplomatie‘ nannte:

Und wir machen auch ,urgent actions‘. Es gibt einen direkten Kontakt mit der Gemein-

de über Telefon. Zum Beispiel, wenn jemand des Internen Rates verhaftet wurde. In

demMoment, wo wir davon erfahren haben, haben wir die 17. Brigade angerufen und

die Freilassung der Person gefordert. Das hat funktioniert. Also ich glaube, diese Arten

der Intervention, auch wenn sie sehr selten und einfach sind, helfen schon auf irgend-

eineWeise. Wenn wir also über Folgen sprechen, dann ist das eine: Alle dort involvier-

ten Akteure wissen, dass es eine Art internationale Wachsamkeit gibt, das ist schon

ein Erfolg. Klar, können wir nicht von großen Erfolgen berichten, schließlich haben sie

einen Haufen Leute ermordet. Aber diese internationale Wachsamkeit macht immer-

hin, dass sie zweimal darüber nachdenkenmüssen, bevor sie eine extralegale Hinrich-

tung oder was auch immer begehen. Dass es ein Solidaritätsnetz aus Politikern und

Nicht-Regierungsorganisationen auf europäischer Ebene gibt, ist wichtig. Wenn dort

wirklich etwas Schlimmes passiert, kannman sich sicher sein, dass in Europa eineMen-

ge Leute aufstehen und das anklagen. (D.J. – Gemeindepartner aus Westerlo Belgien,

02.08.2015, San José de Apartadó)

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 373

Als Gemeindepartnerin wenden sich Personen aus Westerlo auch direkt an Institutio-

nen des kolumbianischen Staates, wie in diesem Beispiel an die 17. Brigade. Auch diese

Form der ,zivilen Diplomatie‘ verändert die machtasymmetrische Beziehung zwischen

der Friedensgemeinde und den staatlichen Institutionen Kolumbiens. Als verhältnis-

mäßig kleine und auf einer unteren Ebene der staatlichen Verwaltung verortete Ge-

meinde begegnet die Friedensgemeinde den staatlichen Institutionen auf regionaler

und nationaler Ebene nicht nur aus ihrer lokalen Position heraus, sondern stellvertre-

ten von anderen auch auf internationaler Ebene. Allerdings deuteten die Aussagen D.J.

über die Wirkung dieser Maßnahmen bereits die Grenzen dieser ,zivilen Diplomatie‘

an. Diese Maßnahmen haben zum Ziel, dass staatliche und bewaffnete Akteure sich

bezüglich ihres Agierens gegenüber der Friedensgemeinde kontrolliert und beobachtet

fühlen. Dieses ,Unter-Beobachtung-Stehen‘ soll die Handlungsmöglichkeiten der Frie-

densgemeinde vergrößern (Siehe hierzu auchMahony und Eguren 2002). DesWeiteren

soll so die Menschenrechtssituation der Friedensgemeinde ein permanentes und prä-

sentes Thema bei internationalen, kolumbianischen und belgischen Institutionen sein.

Inwieweit sie allerdings dazu beitragen, die Menschenrechtssituation der Friedensge-

meinde tatsächlich zu verbessern, will auch D.J. nicht einschätzen. Nach weiteren Hin-

dernissen für die Wirkung der ,zivilen Diplomatie‘ fragend, machte D.J. auch darauf

aufmerksam, dass es ab einer gewissen politischen Ebene schwierig wird, Politiker_in-

nen für ihre Kampagnen einzubinden:

Vielleicht ein kleines Beispiel, es gibt in Belgien einen Fonds mit dem Namen König

Baudouin. Dieser Fonds ermöglicht eine Steuerreduzierung für Spenden in Projekte

der internationalen Zusammenarbeit. In diesem Sinne ist der Fonds auch in unsere

Arbeit mit der Friedensgemeinde involviert. Hier passierte etwas Interessantes und

Bedauerliches gleichzeitig. Ende 2012 wurde ein Teil der Kakao-Pflanzungen, deren

ökologische Zertifizierung wir mitfinanziert haben, mit Glyphosat besprüht, weil man

sie für Koka-Pflanzungen hielt. Da diese Besprühungen häufig von den Vereinigten

Staaten finanziert werden, schrieben wir Karten an die US-amerikanische Regierung

aber auch an den Fonds König Baudouin. Indem wir dessen politische Unterstützung

forderten, wollten wir auf eine höhere Ebene der belgischen Politik kommen und sie

in unsere Sache einbinden. Aber das hat nicht funktioniert und das haben wir schon

öfter festgestellt: Dass ein Land wie Belgien eine kritische Position gegenüber dem

kolumbianischen Konflikt bezieht, ist sehr schwierig. Immer wennMitglieder der Frie-

densgemeinde nach Belgien kommen, fahrenwir nach Brüssel zu den Parlamentariern

des Europaparlaments, den Senatoren und anderen belgischen Politikern und stellen

fest, dass sie ihre volle moralische Unterstützung zum Ausdruck bringen. Aber sobald

wir zu dem Punkt kommen, den kolumbianischen Staat für etwas ganz Konkretes an-

zuklagen, dann überzeugen wir nur Politiker der Landkreise und Provinzen, aber dar-

über hinaus ist es sehr schwierig eine Unterschrift zu bekommen. Denn hier kommt

man auf eine komplexere diplomatische Ebene. Dasselbe merkt man bei der belgi-

schen Botschaft, zu der wir versuchen gute Kontakte zu halten. Es kostet, sie davon

zu überzeugen konkrete Maßnahmen zu ergreifen, die einen Unterschied ausmachen

könnten. (D.J. – Gemeindepartner ausWesterlo Belgien, 02.08.2015, San José de Apart-

adó)

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Die ,zivile Diplomatie‘ stößt offensichtlich dort auf ihre Grenzen, wo der Wirkungsbe-

reich der offiziellen Diplomatie beginnt. Auch wenn diese Grenze durchlässig ist, und

die Gemeindepartner in Westerlo versuchen, Politiker_innen über die Gemeindeebene

hinaus dazu zu bewegen, sich für die Gemeinde einzusetzen, ist ihr Erfolg begrenzt.

Die ,zivile Diplomatie‘ zusammenfassend sei gesagt, dass es die Friedensgemein-

de unabhängig von diesen Einschränkungen schafft über diese solidarisches Netzwerk

und sein Agieren ihre Präsenz auszuweiten und den Institutionen des kolumbianischen

Staates auch auf der internationalen Ebene zu begegnen.Diese in diesemAbschnitt the-

matisierte Form der Begegnung findet indirekt statt, über die Briefe, Protestnoten und

,urgent actions‘ internationaler Menschenrechtsorganisationen, über die weitergeleite-

te Korrespondenz zwischen Gemeindepartner_innen und Institutionen des internatio-

nalen Menschenrechtssystems oder über Nachfragen von Politiker_innen bei interna-

tionalen Begegnungen.Diese indirekten Begegnungen entfalten eine Art ,Drittwirkung‘

(Vgl. Mijangos y González 2007), die eine Reduzierung der Machtasymmetrie in der Be-

ziehung zwischen der Friedensgemeinde und den staatlichen Institutionen Kolumbiens

zum Ziel haben. Natürlich hebt deren Wirkung die Asymmetrie nicht vollständig auf,

aber die internationale Präsenz und Öffentlichkeit, die die Friedensgemeinde über die

internationale Solidarität und ,zivile Diplomatie‘ erreicht, stärkt ganz konkret die Po-

sition und das Agieren ihrer Mitglieder im lokalen, regionalen und nationalen Kontext.

Counter-Ethik

Die letzte Form der Begegnung zwischen den Bewohner_innen der Friedensgemein-

de und den staatlichen Institutionen, die ich hier abschließend thematisieren möchte,

stellt an sich keinen spezifischen Kontaktmoment dar, sondern begleitet viele der be-

reits erwähnten Begegnungen. Es geht dabei um die spezifische Haltung, mit der die

meisten Bewohner_innen den staatlichen Institutionen begegnen. Aus dieser spricht

m.E. eine für den konfliktiven Kontext bemerkenswerte Moral und Wertvorstellung,

die viele Bewohner_innen der Friedensgemeinde, wie bspw. die Bäuerin M.B., schlicht-

weg als Würde bezeichneten:

DieWahrheit ist doch, dass wir als Gemeinde nicht vor diesem Staat niederknien kön-

nen oder uns für ein Pfund Reis kaufen lassen können. Das ist, was praktisch in dieser

Zone passiert. Das machen die Leute aus ihrer Not heraus. Das verstehe ich nicht. Ich

war nie reich, ich war mein ganzes Leben eine arme Frau, und ich habe gelitten. Aber

ich bin nie zu den zivil-militärischen Aktionen gegangen, die sie machten, um diesen

wurmstichigen Pfund Reis zu erhalten. Da war ich nie, denn ich ziehe es vor eine Koch-

banane oder Yucca zu essen. Und wenn ich sie roh und ohne Salz essen muss, aber ich

esse sie mit Würde. (M.B., 18.09.2013, San José de Apartadó)

Auch die Bäuerin A.U. betonte, dass nach allem, was ihr passiert ist – dem Mord an

ihrem Mann, die Vertreibung von ihrem Land, das Abbrennen ihres Hauses, die unge-

rechte Gefängnisstrafe – es das Wichtigste für sie war, in Würde weiter zu leben:

Manmuss lernen, inWürde zu leben. ZumBeispiel, als siemich schnapptenund insGe-

fängnis brachten, sagten sie: ,Erzähl uns was. Bring die Gemeinde in Schwierigkeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 375

Sag, dass die Gemeinde mit bewaffneten Gruppen zu tun hat. Sag irgendwas über die

Gemeinde.Wir geben dir einHaus in Bogotá, ein Stipendium, damit die Kinder studie-

ren, eine Arbeit für dich, und du musst nicht ins Gefängnis.‘ Ich antwortete nur: ‘Nein,

ich kann nicht sagen, dass die Gemeinde irgendetwas mit der Guerilla zu tun hat. Ich

habe nie einen Guerillero in der Gemeinde gesehen. Wir hattenWorkshops, da haben

wir darüber gesprochen, wie wir uns verhalten wollen. Das haben wir ziemlich klar.

Ich kann nichts sagen, was die Gemeinde in Schwierigkeiten bringen würde.‘, ,Nein, es

muss ja so nicht sein, aber du erzählst es so, damit du deine Vorteile bekommst.‘ Ich

sagte nur: ,Nein, niemals.‘ Nach allem, was sie mir angetan haben. Sie habenmir mei-

nen Mann genommen, sie haben mir nichts zum Überleben gelassen. Das wäre ein

Mangel an Würde. Ich sage, wenn alle etwas Würde hätten, könnte sich dieses Land

ändern. Aber die Leute in den Städten sind ignoranter als wir Bauern. [lacht] (A.U.,

18.03.2008, San José de Apartadó)

Auf individueller Ebene zeigt sich diese Würde nicht nur im Verzicht auf persönliche

Vorteile, die zum Nachteil der Gemeinde sein könnten, sondern auch in dem Bestreben

bspw. Rachegefühlen keinen Raum zu geben und verzeihen zu lernen, wie A.U. fortfuhr

zu erzählen:

Ob ich verzeihen könnte? Ich bin nicht rachsüchtig. Ich sage,wer in seinemKrieg ist, der

ist in seinem Krieg und das ist hart, denn der richtet sich auch gegen ihn. Ich glaube,

man muss verzeihen können, sonst verzeiht Gott auch nicht. Rache bringt niemanden

etwas. ZumBeispielmeineKinder, dasMädchenundder Junge, die großen, die 14 Jahre

sind, sie sagten: ,Wenn ich großbin, gehe ich zur Guerilla, umden Todmeines Vaters zu

rächen.‘ Ich sagte ihnen: ,Meine Kinder, das ist keine Option. Wachst, arbeitet, kämpft,

aber die Guerilla ist keine Option. Man kann anders sein, ohne zur Guerilla gehen zu

müssen. Ihr könntet der Gemeinde in vielen Dingen helfen, in der Guerilla helft ihr

niemandem.‘ (A.U., 18.03.2008, San José de Apartadó)

Zu verhindern, dass ihre Kinder zur Guerilla gehen,war scheinbar auch der Grund,war-

um die Bäuerin A.U. die Region verließ. Bei meinem Forschungsaufenthalt im Jahr 2013

lebte sie nicht mehr in der Friedensgemeinde. Auf Nachfragen erzählte mir die Bäue-

rin M.B., dass A.U. nicht gehen wollte, aber dass sie sich zu diesem Schritt gezwungen

sah, weil ihre Kinder ,unruhig wurden‘. Ganz offensichtlich entschied sich A.U., die Re-

gion und die Friedensgemeinde mit ihren Kindern zu verlassen, bevor diese sich dazu

entscheiden konnten, die Gemeinde zu verlassen und zur Guerilla zu gehen.

Das Bestreben,moralisch korrekt und würdevoll zu agieren, spiegelt sich aber nicht

nur in persönlichen Entscheidungen wieder – und wie im Kapitel 3.2 und 3.3 gezeigt

auch nicht in allen persönlichen Entscheidungen –, sondern findet sich in vielen kollek-

tiven Entscheidungen der Vollversammlung und liegt so vielen Aktionen der Gemeinde

als ethische Orientierung zu Grunde. Dabei ist Ethik für die Friedensgemeinde gerade

keine Ansammlung abstrakter Konzepte, über die sich gut reden lässt. Dass sie sich vor

allen Dingen in der Praxis zeigen und bewähren muss, betonte der Bauer A.T., als wir

in einem Interview über die Werte der Friedensgemeinde ins Gespräch kamen:

Wir suchen eine humaneWelt.Wir wollen an der Konstruktion einerWelt teilnehmen,

die man friedlich nennen kann. Das heißt, wir wollen ein etwas anderes Leben führen,

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

eins, das sich von dieser Welt der Morde, der Straflosigkeit, der Ungerechtigkeit, der

Grausamkeit unterscheidet. Darauf arbeiten wir hin. Aber die Idee ist nicht, dass das

nur ein Diskurs bleibt, sondern sich in Taten zeigt, die uns dort hinbringen. Hier in die-

ser Zone schnappen die Paramilitärs einen Zivilisten, oder wer auch immer, dasMilitär

oder die Guerilla, und niemand kommt zumVerteidigen, niemand kommt zumProtes-

tieren, niemand kommt, sich zu solidarisieren. Es passiert nichts. Also sagt man: ,Wir

können dem Schmerz und der Grausamkeit keinen Raum bieten.‘ Wir müssen das zu-

rückweisen und dürfen das als Gemeinde nicht akzeptieren. Wenn es hier eine Tat der

Straflosigkeit oder Ungerechtigkeit gibt, dann empört uns das. Und diese Empörung

treibt uns zur Reaktion. Wie reagieren wir? Zu Gunsten der und in Solidarität mit den

Betroffenen, egal, um wen es geht. Im Extremfall ist es nicht wichtig, ob die Person

Mitglied der Gemeinde ist oder nicht. Wenn es zum Beispiel Tote gibt, ist uns das egal.

(A.T., 15.08.2015, San José de Apartadó)

Dieser Auszug ist in mehrerer Hinsicht interessant. Mit der Beschreibung des eigenen

Projektes als Suche signalisiert A.T., dass sich die Friedensgemeinde als ein Prozess

versteht, der sich weiterentwickelt und weder abgeschlossen noch statisch ist. In die-

ser Suche sehen sich die Bewohner_innen nicht allein oder isoliert, sondern verstehen

sich als Teilnehmende an der Konstruktion einer friedlicheren Welt in Abgrenzung zu

dem Kontext aus Gewalt und Straflosigkeit, der die Friedensgemeinde umgibt. Beein-

druckend ist, dass der Bauer A.T. seine Beschreibung der fehlenden Solidarität in der

Region in einer Art und Weise formuliert, die stark an den bekannten Ausspruch des

NS-WiderstandskämpfersNiemöller28 erinnert. Scheinbar liegt beiden Formulierungen

die geteilte Erfahrung zu Grunde, dass die praktische Solidarität zwischenMenschen in

Situationen der politischen Gewalt als erstes verloren zu gehen scheint. Die Friedens-

gemeinde kultiviert eine Form praktischer Solidarität als Strategie, um eine humanere

Welt, die ihre Mitglieder anstreben, zu konstruieren.

Dabei ist diese praktische Solidarität der Friedensgemeinde nicht willkürlich oder

bedingungslos. Die Friedensgemeinde wählt sehr bewusst aus,mit wem sie sich solida-

risch zeigt undmit wem nicht.Während der landesweiten Bäuer_innenproteste im Jahr

2013 entschied sich bspw. die Vollversammlung, nach langen Diskussionen und langem

Abwägen verschiedener Argumente sowie aus sehr spezifischen lokalpolitischen Grün-

den heraus, nicht an dem nationalen Streik der Bäuer_innen teilzunehmen. Die Frie-

densgemeinde setzt sich die Grenzen ihrer Solidarität selbst, was dazu führt, dass sie

sich in manchen Fällen nicht solidarisch zeigte, wo man es eventuell erwartet hätte,

oder aber, dass sie sich solidarisch zeigte, wo man es eventuell nicht erwartet hätte. Ih-

re eigene Grenzsetzung nimmt keine Rücksicht, weder auf die durch den bewaffneten

Konflikt gewaltsam etablierten Grenzen noch auf die Grenzen des für Außenstehende

Erwartbaren, was – wie ich gleich zeigen werde – bemerkenswerte Konsequenzen hat.

28 Martin Niemöller war evangelischer Theologe und saß alsWiderstandskämpfer gegen den Natio-

nalsozialismus von 1938-1945 im Konzentrationslager Sachsenhausen. Von ihm stammt der Aus-

spruch: „Als die Nazis die Kommunisten holten, habe ich geschwiegen; ich war ja kein Kommunist.

Als sie die Sozialdemokraten einsperrten, habe ich geschwiegen; ich war ja kein Sozialdemokrat.

Als sie die Gewerkschafter holten, habe ich geschwiegen; ich war ja kein Gewerkschafter. Als sie

mich holten, gab es keinen mehr, der protestieren konnte.“ (Niemöller o.D.)

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 377

Der Bauer A.T. illustrierte diese ganz eigene grenzüberschreitende Solidarität, indem

er mir von einer Episode erzählte, in der die Friedensgemeinde mehrere tote Paramili-

tärs barg, die während eines Gefechtes ums Leben gekommen sind und in einemWeiler

der Friedensgemeinde liegen gelassen wurden (Siehe auch Giraldo Moreno 2017, 10–12,

wo der Fall ebenfalls dokumentiert ist):

Zum Beispiel blieben mal tote Paramilitärs im Weiler Arenas liegen. Die Empörung

der Gemeinde war am Ende so groß, dass wir selbst hingingen und ihre Körper bargen.

Niemand wollte gehen, nicht die Ombudsstelle für Menschenrechte, nicht die Staats-

anwaltschaft, nicht das Militär, nicht die Polizei, nicht die Kriminalpolizei, niemand

wollte gehen und diese Körper bergen, obwohl es Operationen gab undHubschrauber

flogen. Das brachte uns als Gemeinde ans Äußerste, aber wir wollten nicht Komplizen

des Schmerzeswerden.Wir wollten nicht Komplizen der Grausamkeit werden, wir gin-

gen als Gemeinde und bargen sie als Gemeinde.

P.N.: Ihr selbst habt die Kadaver der Paramilitärs geborgen?

Wir bargen sie.Wir gingen nachArenas. Dort sammeltenwir die Körper ein, die bereits

stark verwest waren. Es waren bereits zwölf Tage vergangen, zwölf Tage in Verwesung,

die Raubvögel hatten bereits viele Teile gegessen. Wir gingen und bargen was übrig

war, Knochen und so. Es gab einige Körperteile, die noch in Takt waren, von der Hüfte

abwärts zum Beispiel, das nahmen wir alles mit. Hier in der Schreinerei bahrten wir

sie auf, hier kamen die Familien her und hier übergaben wir sie ihren Familien. Die

Familien waren überrascht und sie sagten: ,Vielen Dank, dank euch haben wir unsere

Lieben wieder. Die Militärs waren nutzlos, sie machten nichts.‘ Wir sagten: ,Schaut, ihr

müsst uns nicht danken, dankt uns nicht.‘ Das machen wir nicht, um der Dankbarkeit

halber oder so, wir machen das für dieWürde. Wir machen das, weil wir glauben, dass

egal, wer diese Menschen waren, ob sie Mörder waren oder was auch immer, sie nun

tot sind, und dass das nicht egal ist. (A.T., 15.08.2015, San José de Apartadó)

Das in dieser Episode geschilderte Agieren staatlicher Behörden deckt sich mit den

bekannten, im Kapitel 4.1. beschriebenen und in anderen Darstellungen zu findenden

Kontaktmomenten dieser Institutionen mit der Friedensgemeinde. Giraldo berichtet

bspw. über Fälle, bei denen die Ombudsstelle nicht nach San José de Apartadó kommen

konnte, weil gerade Feiertag war (Vgl. 2010, 123), oder gar nicht erst die Telefonanru-

fe der Friedensgemeinde beantwortete (Vgl. bspw. 2017, 8, 10, 30, 35). In diesem Fall

erklärt sich die staatliche Untätigkeit aber auch aus dem Umstand, dass die meisten

staatlichen Institutionen der Region – vomMilitär über die Staatsanwaltschaft und die

Verwaltung in Apartadó bis hin zum Gouverneur des Bundesstaates Antioquia – ab-

streiten, dass es in der Serranía de Abibe überhaupt paramilitärische Gruppen gibt.

Getötete Paramilitärs zu bergen, würde folgerichtig ihre Existenz belegen. In der Regel

bergen und bestatten paramilitärische Gruppen ihre toten Kämpfer_innen selbst oder

rekrutieren Bäuer_innen in der Zone, um ihre Toten zu bergen (Vgl. Giraldo Moreno

2017, 64), was in diesem Fall offensichtlich nicht passiert ist. Das Unwahrscheinliche

an dieser Geschichte ist – zumindest war es das für mich im Moment des Interviews

–, dass die Bewohner_innen der Friedensgemeinde sich dazu entschieden haben, den

sterblichen Überresten von Personen, die zu der bewaffneten Gruppe gehörten, die sie

am schärfsten verfolgt, eine humane Behandlung zu Teil kommen zu lassen. Was sie

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

dazu motivierte, war scheinbar ihr Unwille, sich mit der dehumanisierenden Ethik des

Konfliktes gemein zumachen, die von den bewaffneten Akteuren vertretenwird und die

dem Menschen und seinen Überresten keine Wertschätzung entgegenbringt. Schwer

vorstellbar, dass diese Entscheidung von allen Gemeindemitgliedern ohneWiderspruch

getragen wurde:

P.N.:Wartemal.Wie kann das sein…? Das sind doch dieselben, von denen ihr sagt, dass

sie euch töten. Das sind Paramilitärs, oder nicht?

Da war ein Gefecht zwischen den Paramilitärs und der Guerilla im Weiler Arenas. Ich

glaube, eine kleine Gruppe Paramilitärs ging hoch nach Arenas. Und dort an der Schule

in Arenas, nahmen sie denWeg RichtungNorden. Die Nacht verbrachten sie in der Nä-

he eines Baches, so wie dieser hier [zeigt auf den Fluss]. Am Morgen griff die Guerilla

sie an und tötete einige Paramilitärs. Einige hauten ab. Die Guerilla nahm die Waffen

und Dinge mit, die sie für brauchbar hielt, und haute auch ab. An diesem Tag…, ich er-

inneremich, dass wir in der Uniónwaren.Wir wollten hoch nachMulatos. Da war auch

noch Eduar dabei. Ich glaube, es war das letzte Mal, dass Eduar uns begleitete. Als wir

oben in Las Nieves [auf demWeg nach Mulatos] ankamen, hörten wir die Schüsse des

Gefechts. Danach überflog ein Hubschrauber die Zone. Deshalb dachten wir, es war

mit dem Militär, weil der Hubschrauber kam. Aber auf das Militär trafen wir unter-

wegs. Wir gingen nach Mulatos und hörten zwei Tage nichts. Dort war ein Treffen des

Internen Rates. Nach zwei Tagen gingenwir zurück, weil einige Bauern sagten, das Ge-

fecht sei mit den Paramilitärs gewesen und es hätte Tote gegeben. Aber wir wussten

dort nicht, ob das stimmte, wir hörten das nur. Wir kamen also zurück und versuch-

ten Informationen zu bekommen. Dann machten wir die Ereignisse zum ersten Mal

öffentlich. Als wir herausfanden, dass es sich um Paramilitärs handelte, verständigten

wir die Ombudsstelle für Menschenrechte und die Staatsanwaltschaft, damit die die

Reste bargen, aber es passierte nichts. Es verging eine Woche, nichts. Es verging die

nächste, und wieder nichts. Wir versuchten das zwölf Tage zu vermitteln und nichts

passierte. Es gab keine Lösung. Da entschieden wir als Gemeinde hinzugehen, um sie

zu holen. Diese Entscheidungwar nicht leicht.Waswirmachten, an jedemOrt, also vor

allen Dingen in der Unión, hier [in San Josecito] und in Arenas, versammelten wir die

Familien und redeten mit ihnen. Wir sagten zu den Leuten: ,Schaut, wir als Gemein-

de können nicht mehr machen. Wir können nur noch selbst hingehen und die Körper

bergen, aber das könnte mögliche Konsequenzen haben.‘ Welche sind das? Einerseits

könnte die Guerilla hart reagieren, weil wir Reste von Paramilitärs bergen. Aber auch

die Staatsanwaltschaft könnte hart reagieren und sagen, dass wir den Tatort manipu-

liert hätten oder was weiß ich, und uns deshalb zur Verantwortung ziehen. Die Leute

sagten: ,Nein, wir machen das. Sollen sie tun was sie wollen, lass uns dasmachen.‘ Und

wir gingen.

P.N.: Wirklich? Und die ganze Gemeinde war dafür? Das provozierte keine Widersprü-

che?

Doch, die gab es. Es gab Leute, die sagten: ,Aber diese mordenden Banditen bergen,

wozu?‘ Ich weiß nicht mehr genau, wer, ein paar von den Alten sagten irgend so etwas.

Es ist gut, wenn das jemand hinterfragt. Das ist gut, denn in der Beantwortung kön-

nen wir uns selbst überprüfen, wie viel Rache wir gegenüber den Tätern empfinden

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 379

und was hier unsere Position ist. Aber der, der tot ist, ist tot. Das kann uns nicht egal

sein, wie diesem System, in dem halt stirbt, wer stirbt, in dem man liegen bleibt, wo

man fiel und es niemanden interessiert. Als Gemeinde haben wir eine andere Vision,

wir sind nicht einverstanden mit diesen Dingen. Der Mensch ist ein Mensch und hat

als solcher eine Würde. Er ist kein Tier, das hier irgendwo tot rumliegt. Wir müssen

den Unterschied machen zwischen einem Menschen und einem Tier. Und überhaupt,

meistens vergraben wir die Tiere, damit sie nichts verunreinigen und was weiß ich,

wir vergraben sie. Einen Menschen, der bereits tot ist, auch wenn er schlecht war und

uns geschadet hat, wer auch immer er war, jetzt ist er tot. (A.T., 15.08.2015, San José de

Apartadó)

Wie im Fall der Handgranate blieben mit der Ombudsstelle für Menschenrechte und

der Staatsanwaltschaft die staatlichen Behörden untätig, in deren Aufgabenbereich die

Bergung der toten Paramilitärs gefallen wäre. Die Gemeinde beriet und diskutierte die

Möglichkeit, die Toten selbst zu bergen, in den unterschiedlichen Weilern. Dabei wur-

den die internen Widersprüche als Chance wahrgenommen, die Standpunkte der Frie-

densgemeinde als Gemeinschaft aber auch jedes einzelnen zu überprüfen und zu eva-

luieren, wieviel Rache und Ressentiments man gegenüber der bewaffneten Gruppen

empfand. Über diese Reflexion versicherten sich die Bewohner_innen der Friedensge-

meinde schließlich selbst, dass sie eine andere, humanere Vision vom Zusammenle-

ben in dieser Region haben und zu der gehörte es auch, die Würde der Toten und den

Schmerz ihrer Familien zu achten. Dadurch versicherten sie sich auch gleichzeitig ihrer

Identität als Friedensgemeinde in Abgrenzung zu den bewaffneten Gruppen.

Während die bewaffneten Gruppen, darunter, wie im Kapitel 4.1 gezeigt, auch

das Militär, in der Begegnung mit der Friedensgemeinde deren Bewohner_innen

entmenschlichen und dehumanisieren, indem sie sie zu tötbaren, verhaftbaren und

demobilisierbaren Personen machen, machen die Gemeindemitglieder in dieser

Episode genau das Gegenteil mit den bewaffneten Akteuren. Sie vermenschlichen

und rehumanisieren die toten Paramilitärs, indem sie ihnen eine menschenwürdige

Behandlung zuteilwerden lassen (Vgl. Robben 2005; Karl 2014). Sie machen die toten

Kämpfer_innen nicht zu den Anderen und ihnen nicht Gleichen, sondern sie reinte-

grieren sie in ein geteiltes Menschsein. Sie machen die toten Paramilitärs zu einem

Teil des Eigenen. Diese solidarische Praxis unterläuft die Ethik und Logik des bewaff-

neten Konflikts, die binäre Oppositionen und Freund-Feind-Dichotomien konstruiert

und ein ganzes Spektrum destruktiver Gewaltpraktiken produziert. In diesem Sinne

humanisiert die Friedensgemeinde den Konflikt, weil ihre Ethik und Praxis Gemein-

samkeiten unterschiedlicher Personen und Akteure konstruiert, anstatt lediglich deren

Differenzen zu reproduzieren, die trotzdem und weiterhin existieren. Am Ende der

Diskussionen stellten die Bewohnerinnen eine der bereits thematisierten ,humanitären

Kommissionen‘ zusammen, obwohl ihnen bewusst war, dass die Bergung der Toten,

wenn auch aus humanitären Gründen motiviert, Konsequenzen seitens bewaffneter

und staatlicher Akteure verursachen könnte.

P.N.: Unglaublich, übertreibt ihr es hier nicht ein wenig?

Ja, das bringt einen zumNachdenken undmacht, dass die Gemeinde reflektiert, oder?

Auch, um nicht überhitzte Aktionen zu machen, aus irgendeiner Eile heraus. Es ist ein

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

schwieriges Abwägen. Alsomachten wir diese Bergung.Wir gingen dahin und das war

hart, denn wir gingen und das Militär war ganz in der Nähe von Arenas. Es gab eine

Truppe, der begegneten wir. Wir kamen ungefähr an den Ort, wo sie waren, bargen sie

und als wir an einem Haus vorbeikamen, sagten sie uns, dass die Militärs nicht weit

entfernt sind. Sie sind an dem und dem Ort und auf dem Weg hierher. Das machte

uns ein bisschen Angst: ,Wenn die uns hier mit den Resten antreffen, wer weiß, was

siemachen. Die werden uns in, wer weiß was, für eine Sache reinziehen.‘ Wir änderten

die Strategie ein wenig, und gingen nicht denselben Weg zurück. Wir machten einen

Bogen zur Unión, um den Norden der Union herum, und dann von der Union herun-

ter. Wir sagten: ,Und durch San José gehen wir in der Nacht.‘ Egal, für diesen Bogen

brauchten wir eh ein bisschen Zeit und kamen erst in der Nacht durch San José. Wir

wussten nicht, ob die Polizei oder das Militär uns dort irgendwo erwarten würde. Also

sagten wir, als wir noch oben in der Unión waren, dass zwei Leute mit den Mauleseln

vorgehen und der Rest hinterherlaufen sollte. Die Leute sagten zuerst: ,Nein, aber was

passiert, wenn sie die beiden erwischen?‘ Wir dachten, die beiden, die vorgehen, wer-

den sie nicht schnappen. Wer glaubt denn, dass die beiden, die allein gehen, die sind,

die die Kadaver haben? Man glaubt doch nicht, dass die zwei sie haben. Man glaubt

doch eher, dass die große Gruppe sie hat, und dort werden die Soldaten ganz genau

hinschauen. Also, zuerst gingen zwei vor und der Rest ging 10, 15 Minuten danach. Ich

gingmit dem alten A. vor, der der hier wohnte, wir gingen vor und gingen in Ruhe her-

unter. Als der Rest der Leute hinterherkam, war die Polizei da. Aber siemachten nichts,

weil sie nichts Verdächtiges sahen, was die Leute dabeihatten. So brachten wir sie her-

unter.

P.N.: Und hattet ihr keine Angst, dass am Ort…-, ich weiß nicht, manchmal hinterlässt

die Guerilla doch Bomben oder was weiß ich?

Ah ja, das schon, sogar, als wir zum letzten Haus vor dem Fundort kamen, die Leute

[die dort wohnten] sollten uns zeigen, wo die Reste sind, aber die Leute wollten nicht

mitkommen: ,Nein, schaut, das ist ungefähr dort.‘ Aber sie wollten es uns nicht zei-

gen. Schaut, dort in diesem Teil. Gut, wir schauten, wo sie waren und gingen. Sie woll-

ten nicht, aus Angst die Guerilla könnte sagen, sie seien es gewesen, die die Hinweise

gegeben hätten. Also: ,Ist gut, wir gehen.‘ Die Empfehlungen für die Gruppe, bevor

wir gingen, waren folgende: Zuerst ging nur eine kleine Gruppe von sechs Personen.

Der Rest blieb in der Nähe, genau aus diesem Grund, weil vielleicht noch Artefakte in

dem Areal waren. Danach, so wenig Dinge wie möglich am Ort anfassen, damit nicht

später das Militär kommt, Fingerabdrücke nimmt und irgendwas passiert. Na gut, die

Reste selbst wurden nur mit Gummihandschuhen angefasst, nichts mit der Hand, um

nicht irgendwelche juristischen Probleme zu bekommen. Aber, am Ende fragten wir

uns auch: ,Was sollte das Problem mit den Fingerabdrücken sein, wenn sie uns mit

den Resten erwischen.‘ Aber egal, so gingen wir vor. Der Ort war direkt neben einem

Fluss, man sah keine Risiken, aber wir versuchten trotzdem alles zu beachten. (A.T.,

15.08.2015, San José de Apartadó)

Es ist paradox. Die Bewohner_innen der Friedensgemeinde, die Opfer der paramilitä-

rischen Gewalt sind, versuchen tote Paramilitärs, mit denen das Militär zusammenge-

arbeitet hat und zusammenarbeitet, zu bergen. Um ihnen eine humane Behandlung

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 381

zuteilwerden zu lassen und für diese Behandlung nicht vom Militär sanktioniert zu

werden,müssen die Gemeindemitglieder dabei aber die toten Paramilitärs vor demMi-

litär verstecken, weil diese deren Existenz in der Öffentlichkeit leugnen. Dabei ist diese

Bergung auch ohne diesen absurden Umstand mit konkreten Gefahren und Risiken für

die Gemeindemitglieder verbunden. Es ist in der Vergangenheit schon vorgekommen,

dass die Guerilla Minen bei den Leichen getöteter Soldat_innen oder Paramilitärs hin-

terlassen hat, um bei deren Bergung noch weitere Soldat_innen oder Paramilitärs zu

töten. Am Umgang mit diesen Herausforderungen zeigen sich aber auch weitere Fa-

cetten des strategischen Repertoires der Gemeindemitglieder, wie bspw. die Meidung

und Camouflage. Zunächst erhoben sie eine Reihe von Vorsichtsmaßnahmen für die

Bergung, indem sie diese nur mit einer kleinen Gruppe durchführten und dabei Gum-

mihandschuhe trugen, um bspw. Spuren zu vermeiden. Hinsichtlich des Transports

der geborgenen Körper entschiedenen sie sich zunächst für einen Umweg und für ei-

nen nächtlichen Zeitpunkt, um dem Militär auszuweichen. Zusätzlich tarnten sie den

Transport der Körper, indem sie die Gruppe aufteilten, wobei sie die toten Körper den

Personen mitgaben, von denen sie glaubten, dass sie unauffälliger waren. Nachdem

sie die Leichen nach San Josecito gebracht hatten, mussten diese noch ihren Familien

übergeben werden, was ich hier kurz der Vollständigkeit halber erwähnen möchte und

was laut A.T. folgendermaßen ablief:

P.N.: Und wie habt ihr die Familien identifiziert? Wie habt ihr sie benachrichtigt?

Das war ein bisschen kompliziert. Die Paramilitärs informierten die Familien der Toten

und die kontaktierten die Ombudsstelle für Menschenrechte. Die Ombudsstelle wur-

de aber auch von der Gemeinde informiert. Die Ombudsstelle versprach ihnen, dass

sie sie bergen würden. Aber die Zeit verging und nichts passierte. Wir informierten

die Ombudsstelle, dass wir diese ,Kommission‘ machen würden. Also, das wussten sie.

Und als wir sie dann hatten, rief uns die Ombudsstelle an und fragte, was denn nun

mit den Kadavern sei und was man machen sollte. Wir sagten: ,Nein, wir haben sie

schon geholt, sie sind hier in der Gemeinde.‘ Einen Tag später kamen die Familien, um

zu sehen, ob das stimmte. Und sie mussten sie natürlich identifizieren. Also, man sah

ihnen an, dass das schwer war. Was wir bedacht hatten, in dem Moment, als wir die

Reste geborgen hatten, war, sie einzeln aufzusammeln. Zum Beispiel, einer lag an die-

semOrt, also sammelten wir alles, was von ihm übrig war und taten es in einen großen

Plastiksack. Aber, dabei fanden wir natürlich auch Fotos und Dokumente und die leg-

ten wir mit zu demjenigen, bei dem wir sie fanden. Kann natürlich sein, dass der eine

das Portemonnaie des anderen hatte. Das wissen wir nicht. Aber wir legten diese Be-

weise getrennt voneinander zu denen, bei denen wir sie fanden. Da gab es Fotos, einer

hatte Damenunterwäsche, wir dachten kurz: ,Ist das eine Frau?Wie kann das sein?‘ Ein

anderer hatte an einem Fuß eine Kette. Also wir behielten das so getrennt, wie wir es

fanden. Als die Familien kamen, dachten sie, sie würden einfach die Körper sehen, um

sagen zu können: ,Ah, das ist er.‘ Aber nein, da waren nur Knochen, nicht mehr. Die,

die noch Haut hatten, hatten sie, weil sie noch Hosen anhatten. Die Geier hatten sie

gegessen, aber nicht an den Stellen, die von den Hosen bedeckt gewesen waren. Wir

sagten ihnen: ,Schau, neben ihm haben wir diese Sachen gefunden. Der hatte diese

Uhr, der diese Sache.‘ Und so erkannten die Familien sie: ,Ah, ja, der ist es.‘ Also, das

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

war zum Heulen, man konnte sie nur noch über die blanken Knochen identifizieren.

(A.T., 15.08.2015, San José de Apartadó)

Die Ombudsstelle half also am Ende, den Kontakt zu den Familien herzustellen, damit

diese die Leichen ihrer toten Angehörigen entgegennehmen konnten. Und auch wenn

andere staatliche Institutionen die Bergung dieser toten Paramilitärs nicht unterstütz-

ten, so blieben sie nach ihrer Bergung nicht untätig, sondern agierten auf bereits be-

kannte Weise, wie mir A.T. abschließend erzählte:

Danach kam aber erst der Skandal an der Sache. Nur um das zu erwähnen: Das Un-

glaubliche war, dass zweiWochen später die Polizei sagte, dass das alles nicht stimme.

Es habe keine toten Paramilitärs gegeben, oder überhaupt tote Leute. Das sei völlig

falsch. Schließlich gebe es keine Dokumente in der Gerichtsmedizin. In Apartadó ha-

beman keine Informationen darüber, dass es Tote in der Zone gebe. Die Untersuchung

der Polizei in Apartadó könne nicht von Toten berichten. Also sei es falsch, dass es To-

te gegeben habe. Wirklich. Die machten einen Bericht. Den schickten sie sogar an den

Interamerikanischen Gerichtshof und informierten so, dass alles falsch gewesen sei. Es

gebe keine Beweise. Sie seien zum Militär-Kommando gegangen, dort habe es keine

Beweise für Tote gegeben. Sie seien zum Krankenhaus in Apartadó gegangen, zur Ge-

richtsmedizin und hätten keinen einzigen Beweis für einen Toten gefunden. Also, die

Toten seien erfunden worden. Das war ihre Schlussfolgerung. Oh mein Gott, was für

eine perverse Welt. (A.T., 15.08.2015, San José de Apartadó)

In der von dem Bauern A.T. geschilderten Reaktion der staatlichen Behörden zeigt sich

erneut die zynische Macht staatlicher Bürokratie in der Produktion sozialer Realitäten.

Die staatliche Verwaltung produziert die offiziellen Register und Statistiken,mit denen

sie die soziale Realität beschreibt und belegt. Dabei haben die staatlichen Institutionen

ein Monopol sowohl auf die Autorschaft als auch auf die Repräsentation dieser offiziel-

len Register und Statistiken. Die ,magische Macht‘ (Taussig 1997) staatlicher Behörden

besteht darin, die teilweise illegale Produktion dieser offiziellen Register und Statisti-

ken zu verbergen und ihre Repräsentation als soziale Realität erscheinen zu lassen. So

werden einerseits Bewohner_innen der Serranía de Abibe zu getöteten, demobilisier-

ten und verhafteten Guerilla-Kämpfer_innen, weil sie als solche in den Programmen

und Statistiken staatlicher Behörden eingeschrieben sind (Siehe Kapitel 4.1). Dass die-

se Produktion von Guerilla-Kämpfer_innen auf widerrechtlichen und illegalen Prakti-

ken basiert, wie bspw. erkauften Zeug_innenaussagen, erpressten Geständnissen und

fingierten ,Montagen‘, liegt dabei im Moment der Repräsentation dieser Statistiken im

Verborgenen (Vgl. Taussig 1992). Indem andererseits, wie die Episode des Bauern A.T.

anschaulich illustrierte, die staatlichen Behörden paramilitärische Gruppen in der Pro-

duktion der Register und Statistiken nicht berücksichtigen, produzieren sie folglich die

Nicht-Existenz paramilitärischer Gruppen.

Diese Form des ,administrativen Existenzialismus‘ erkennt nur die Existenz von

Personen und Akteuren an, die Eingang in ein offizielles Register oder eine formale

Statistik gefunden haben. Die Nicht-Existenz paramilitärischer Gruppen zu produzie-

ren, geht mit absurden Praktiken einher: Dieselben staatlichen Institutionen, die die

paramilitärischen Gruppen in der Serranía de Abibe dulden oder im schlimmsten Fall

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kontaktmomente zwischen der Friedensgemeinde und staatlichen Institutionen 383

mit ihnen zusammen arbeiten, leugnen nicht nur öffentlich deren Existenz, sondern

weigern sich deren Präsenz zu registrieren. Anschließend machen sie offizielle Unter-

suchungen und verfassen Berichte, in denen sie feststellen, dass keine ihrer Behörden,

tote Paramilitärs registriert habe und kommen zu dem Ergebnis, dass es keine toten

Paramilitärs gegeben habe und die Friedensgemeinde folglich lüge. Die zynische und

,magische Macht‘ staatlicher Bürokratie geht hier soweit, dass staatliche Institutionen,

die die Nicht-Existenz paramilitärischer Gruppen produzieren, die Friedengemeinde

beschuldigen, genau die paramilitärischen Gruppen selbst zu erfinden, von denen sie

angegriffen wird. Der staatlichen Repräsentation der sozialen Realität in Form offiziel-

ler Register und formalen Statistiken, wird nicht zuletzt auf Grund eines latent wirken-

den ,Staatsfetischismus‘ (Taussig 1992) mehr Glaubwürdigkeit in der (inter-)nationalen

Öffentlichkeit geschenkt, als den alltäglichen, körperlichen und sinnlichen Erfahrungen

der Bewohner_innen dieser Konfliktregion.

Warum García Marquez, in dem Eingangszitat zu diesem Kapitel aufgeführt, das

Unwahrscheinliche als das Maß der kolumbianischen Wirklichkeit bezeichnet, zeigt

sich an dieser Episode beispielhaft. Dass die Bewohner_innen der Friedensgemeinde

sich in den Begegnungen mit den verschiedenen Institutionen des kolumbianischen

Staates ein Gespür für eine humane Ethik erhalten haben und diese in eine Praxis

überführen, von der selbst Personen profitieren, von denen sie verfolgt wurden, ist so

unwahrscheinlich wie dieser von ihnen beschriebene staatliche Irrsinn an sich:

Unser Fundament ist vor allem anderen der Respekt vor dem Leben aller Menschen.

Das steht über allen Dingen auf dieser Erde. Einer der Dinge, für die wir kämpfen, ist

die Würde der Menschen zu verteidigen. Wir glauben, die ist heilig. Deshalb glauben

wir nicht an die Waffen, und nicht an die, die sie benutzen. Denn Waffen wurden ge-

macht, um zu töten und nicht um das Leben zu verteidigen. Deshalb glauben wir an

keine dieser Armeen, denn die Armee ist nicht dazu da, die Leute zu verteidigen, son-

dern sie zu töten. Dieser Respekt hat eine universelle Gültigkeit. Das habenwir ja nicht

erfunden, wir haben diese Regeln nicht aufgestellt, weil wir gerade Lust dazu gehabt

haben. Wir glauben, dass es auf dieser Welt möglich ist, auf eine andere Art zu le-

ben, nicht wie in diesem globalen System, dieser Welt der Kriege und ökonomischen

Unterdrückung. (J.E., 31.03.2008, San José de Apartadó)

Diese letzte, dieses Unterkapitel abschließend, beschriebene Begegnung und die darin

sichtbar werdende Haltung steht exemplarisch für die Ethik, in der sich die Friedens-

gemeinde und ihre Bewohner_innen mit ihrem Umfeld, seien es andere Bäuer_innen

der Serranía de Abibe, bewaffnete Akteure diverser Zugehörigkeit, staatliche Institutio-

nen oder (inter-)nationale Organisationen, in Verbindung setzt. Diese spezifische Form

des ,Sich-In-Beziehung-Setzens‘, diese praktische Solidarität, unterläuft die soziale Le-

benswelt bewaffneter Akteure, deren binäres Freund-Feind-Denken und die daraus re-

sultierenden destruktiven Gewaltpraktiken. In der Abgrenzung zur symbolischen Ord-

nung der bewaffneten Akteure konstruiert die Friedensgemeinde ihre kollektive Iden-

tität. Sie unterläuft die Produktion einer sozialen Realität, die auf illegalen Praktiken

basiert und den privaten Interessen eines ,klientelisierten Staates‘ folgt. Während die

Ethik staatlicher Institutionen und bewaffneter Gruppen das Zusammenleben in der

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 Klientelisierte Staatlichkeit in Konfliktregionen

Serranía de Abibe dehumanisiert, rehumanisiert die Ethik und Praxis der Friedensge-

meinde dieses Zusammenleben zumindest wieder ein Stück weit.

4.3. Theoretische Synopse: Paradoxe Begegnungen in der ,Kontakt-Zone‘

Das Ziel dieses Kapitels war es, in einer ,Ethnographie der Begegnungen‘ eine Auswahl

der alltäglichen und sich wiederholenden Kontakte zwischen den staatlichen Institu-

tionen und den Mitgliedern der Friedensgemeinde in der Konfliktregion Urabá dicht

und lebendig zu beschreiben. Im Kapitel 4.1 habe ich die Kontaktmomente in den Fokus

der Aufmerksamkeit gestellt, im Zuge derer staatliche Institutionen die Begegnungmit

der Friedensgemeinde suchen und gestalten. Sowohl die Kontexte als auch die beteilig-

ten staatlichen Institutionen, die der Friedensgemeinde begegnen, sind äußerst divers.

Dazu zählten das Militär und deren Soldat_innen in Gefechtssituationen oder wäh-

rend Patrouillen und Checkpoints; Polizeieinheiten und staatliche Menschenrechtsstel-

len in Bedrohungssituationen; unterschiedliche Institutionen und Funktionär_innen

des kolumbianischen Justiz- und Gefängnissystems; staatliche Demobilisierungs- und

Reintegrationsprogramme, staatliche Sozial- und Wohlfahrtsprojekte sowie staatliche

Wiedergutmachungs- und Entschädigungsmaßnahmen und die jeweils darin arbeiten-

den Funktionär_innen. Im Kapitel 4.2 habe ich die Kontaktmomente beschrieben, in

denen Mitglieder der Friedensgemeinde die Begegnung mit staatlichen Institutionen

suchen und gestalten. Auch diese Kontexte sind äußerst divers und reichen von Begeg-

nungen mit dem Militär während ,humanitärer Kommissionen‘, aber auch während

Gefechten und Patrouillen; über Begegnungen mit Institutionen des Justizsystems und

der Regierung durch Petitionsrechte und Urteile des Verfassungsgerichtes; bis hin zu

indirekten Begegnungen durch ein internationales Solidaritätsnetz und deren ,zivile

Diplomatie‘. In diesen Begegnungen legen die Mitglieder der Friedensgemeinde eine

Haltung an den Tag, die mit der dominanten Logik und Ethik zwischenmenschlicher

Begegnungen in Konfliktregionen bricht. Ich werde in dieser Synopse abschließend

analysieren und diskutieren, inwiefern sich staatliche Institutionen und Gemeindemit-

glieder in diesen Begegnungen konstituieren; wie sie Bilder und Vorstellungen von sich

selbst und dem anderen produzieren; auf welche Art und Weise sowie mit welchen

Praktiken und Strategien sie sich begegnen; welche Konsequenzen, Effekte und Folgen

diese Begegnungen verursachen und wie diese Begegnungen unterschiedliche soziale

Lebenswelten in dieser Konfliktregion (re-)produzieren.

Die Räume, Situationen und Kontexte der hier beschriebenen Begegnungen ver-

stehe ich als ‘Kontakt-Zonen’, einem Konzept, das von der Literaturwissenschaftlerin

Pratt eingeführt wurde und die damit „social spaces“ bezeichnet „where disparate cul-

tures meet, clash, and grapple with each other, often in highly asymmetrical relations

of domination and subordination – like colonialism, slavery or their aftermaths as they

are lived across the globe today“ (Pratt 1992, 4). Pratt hat dieses Konzept anhand von

historischen Schriften und kolonialer Reiseliteratur entwickelt (Pratt 1991; 1992). So ana-

lysierte sie u.a. einen 1.200 Seiten langen Brief von Felipe Guaman Poma de Ayala, ei-

nem indigenen Andenbewohner auf dem Gebiet des heutigen Perus, an König Philipp

III von Spanien aus dem Jahr 1613, der seinen Empfänger tragischerweise nie erreichen

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016 - am 14.02.2026, 16:56:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452745-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

