2. Ein Abriss tiirkischer Bithnentraditionen
Theater zwischen Ost und West

Ohne die Kenntnis der Literatur und des
Theaters der finfziger und sechziger Jahre
in der Tiirkei kann man auch das tiirkische
Theater in Deutschland nicht beurteilen.
(Yiiksel Pazarkaya)'

2.1 Einleitung: Ost-westliche Theaterdifferenzen?

Gegen 1980 begann an der Berliner Schaubiihne unter der Intendanz von Peter Stein ein
denkwiirdiges und bis heute einmaliges Unterfangen: Eine deutsche Theaterbithne bot
tirkischen Schauspielern die langfristige Zusammenarbeit an und unternahm in der
Folge den Versuch, das entstandene Ensemble fest unter eigenem Dach zu etablieren.
Bedauerlicherweise lief das Projekt trotz einer Reihe ansprechender Produktionen be-
reits nach wenigen Jahren wieder aus. Auf das Schaubithnen-Projekt und die Griinde
seines Scheiterns werde ich im nichsten Kapitel in Detail eingehen; hier sei lediglich an-
gemerkt, dass es sich von Beginn an scharfer Kritik ausgesetzt sah. Beanstandet wurde
etwa, dass sich die Stiicke des Ensembles zu einseitig auf den tiirkischen Bezugsrahmen
beschrinken wiirden. Deutsche, aber auch tiirkischstimmige Kritiker sprachen in die-
sem Zusammenhang von einer problematischen Tendenz des kulturellen Riickzugs und
der Selbstisolation des tiirkischen Theaters in Deutschland (vgl. Oren, »Auf der Suchex,
S. 313).

Nach Yiiksel Pazarkaya ist eine solche Kritik ungerechtfertigt. »Das mit dem Bezugs-
rahmen Tiirkei kann man auch ganz anders interpretieren«, wendet er ein und erliu-
tert dies wie folgt: »Es gibt in der Tiirkei ein Theater und eine Theaterliteratur, die in
Deutschland vollig unbekannt ist. Die spielt und zeigt man und prasentiert damit eine
Theaterkultur.« (Eigenes Interview 2004) Fiir Pazarkaya erhilt das Schaubiithnen-Projekt
seine Berechtigung nicht zuletzt dadurch, dass es eine Theatertradition vorstellte, die bis

1 In unserem Gesprach in Columbus, Ohio am 4. Juni 2004 (siehe Anhang).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

dahin von deutscher Seite kaum Beachtung gefunden hatte. Und mit wenigen Abstri-
chen gilt dies bis zum heutigen Tag. Wie ich einleitend ausfiihrte, lassen sich fir dieses
Desinteresse folgende Griinde anfithren: Die Deutschen tun sich nach wie vor schwer, in
Menschen tiirkischer Abstammung mehr als den Arbeiter zu sehen; und auch das jahr-
hundertealte Tiirkenbild der kulturlosen Kriegernation spielt weiter eine Rolle. Dane-
ben verweist die konstante Nicht-Beachtung jedoch auch auf eine Praxis der kulturellen
Arroganz, die eigene Traditionen absolut setzt und andere gleichzeitig abwertet: »Die
Deutschen sind«, bemerkt Pazarkaya, »in ihrer Einschitzung tiberheblich und sehen mit
Vorliebe auf ihre eigenen Traditionen.« (Ebd.) Und auch der Satiriker und Kabarettist
Sinasi Dikmen betont das Wissensdefizit seitens deutscher Kritiker: »Die deutschen In-
tellektuellen haben Probleme mit unseren Metaphern; mit unseren Bildern, mit unseren
Subtexten. Sie verstehen sie nicht, weil Ihnen Informationen iiber uns fehlen, sie haben
keine Ahnung von dem, was wir erzihlen.« (Personliches Interview 2003)

Der Schriftsteller und frithere Schauspieler Aras Oren weist darauf hin, dass gerade
die tiirkische Theaterkultur im deutschen Kulturkontext lange Zeit gar nicht einer einge-
henderen Beschiftigung wiirdig erschien, beziehungsweise »von vornherein als zweit-
klassig« eingestuft wurde (zit. in Baykul, »Vereinstheater, S. 17). Dabei besitzt die Tiir-
kei, wie dieses Kapitel umreifen wird, durchaus eine bedeutende, viele Jahrhunderte zu-
riickreichende Theatertradition. Wahrend tiirkisch-deutsche Kiinstler und Kritiker auf
der einen Seite ein distinktes tiirkisches Theatererbe betonen, lehnen sie andererseits im
Bereich des modernen Theaters jede allzu strikte Abgrenzung zwischen tirkischen und
deutschen Theaterformen ab. Pazarkaya etwa reagiert auf Klassifizierungen, die von sol-
chen kulturellen Oppositionen ausgehen, mit Verstindnislosigkeit und stellt hinsicht-
lich der Kritik am Schaubithnen-Projekt die Frage: »[W]as heiflt hier denn deutsches
Theater und tirkisches Theater? In Bezug auf die Inszenierung, die Schauspielerei, das
Bithnenbild, die Beleuchtung und die Musik gibt es itberhaupt keinen Unterschied zum
geliufigen Theater in Deutschland.« (Persénliches Interview 2004)*

Wie diese Diskussion andeutet, ist das tiirkisch-deutsche Theater ohne Vorkenntnis-
se der titrkischen Theatertraditionen zum einen und des modernen titrkischen Theaters
zum anderen weder begreifbar noch angemessen zu beurteilen. Aus diesem Grund bie-
tet dieses Kapitel einen relativ detaillierten Abriss der Theaterentwicklung in der Tiirkei,
den ich als Grundlage fiir die folgenden zwei Kapitel tber tiirkisch-deutsche Bithnen-
produktionen verstehe. Einen besonderen Stellenwert nimmt dabei die Behandlung des
Karagdz-Schattenspiels als der bedeutendsten tiirkischen Theatertradition ein, welche
inhaltlich und formal einen wesentlichen Einfluss auf die iibrigen traditionellen Theater-
formen austibte und auch im modernen tiirkischen Theater — und auf vielfiltige Weise
im tiirkisch-deutschen Theater und Kabarett — seine Spuren hinterlassen hat.

2 Catherine Diamonds stiitzt in ihrem Artikel »Darkening Clouds over Istanbul: Turkish Theatre in a
Changing Climate« (1998) Pazarkayas Einschitzung und weist auf allgemeine Probleme der west-
lichen Rezeption (vgl. S. 348).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

2.2 Das traditionelle tiirkische Theater

Ottoman culture developed virtually
no understanding of a dramatic sit-
uation in artistic terms. Nor did it
evolve any concept of a protagonist
with heroic dimensions pitted against
forces beyond his control, a protag-
onist with superhuman aspirations
and a yearning to transcend himself,
a defiant man. (Talat Said Halman)?

Allgemeine Kennzeichen

Traditionelle tiirkische Theaterformen lassen durchaus Vergleiche mit dem klassischen
Theater westlichen Stils (dem aristotelischen Theater) zu, sind aber, wie das einleitende
Zitat verdeutlicht, mit dessen MafSstiben nur unzureichend zu erfassen. Bevor ich die
wichtigsten Formen des traditionellen tiirkischen Theaters sowie deren Entwicklungs-
geschichte vorstelle, seien daher vorweg stichpunktartig einige seiner generellen Kenn-
zeichen (teilweise mit Verweis auf westliche Theaterformen) skizziert:

« Das Theater, priziser ausgedriickt der Mimus, hat in der Tiirkei eine lange Traditi-
on; allerdings wurden Stiicke bis ins 18. Jahrhundert hinein nicht schriftlich fixiert,
so dass nach Pazarkaya »von einer bedeutsamen alten tiirkischen Theaterliteratur«
nicht die Rede sein kann (Rosen im Frost, S. 190).

«  Tirkisches Theater fand traditionell fernab der Kulturmetropolen in dérflichen Re-
gionen statt, beziehungsweise erhielt dort seine mafgebliche Ausrichtung, die dann
in stadtischen/héfischen Veranstaltungen imitiert wurde. Aus diesem Grund spielen
im tiirkischen Theater folkloristische Elemente eine bedeutsame Rolle; auch finden
generell musikalische Passagen in die Prisentationen Eingang.

« Das traditionelle tiirkische Theater besitzt ausnahmslos Lustspielcharakter. Talat
Sait Halman spricht hier von »the tragic void« und fithrt das Fehlen einer tragischen
Tradition auf die Lehren des Islam zuriick, der dazu aufruft, das Schicksal zu ak-
zeptieren, das Gott dem Menschen vorbestimmt (S. 28). In dieser Sicht existiere das
Konzept von Tragik itberhaupt nicht: die Hingabe an das Schicksal negiere die Form
der Tragddie gleichsam.*

«  Alletraditionellen tirkischen Theaterformen basieren auf Typenspielen, das heif3t, in
ihnenvollzieht sich keinerlei Charakterentwicklung, sondern es handelt sich bei den
dargestellten Figuren stets um festgeschriebene, dem Publikum bekannte Typen mit

3 In der Einleitung zu der von ihm herausgegebenen Anthology iiber Modern Turkish Drama von 1976
(S. 28).
4 Im antiken griechischen Drama tritt demgegeniber das Individuum, bzw. die Gesellschaft und

ihre Gesetze stirker in den Vordergrund und bilden ein Gegengewicht zum géttlichen Gesetz, wie
esetwain Sophokles’»Antigone«deutlich wird. Dies hatauch Einfluss auf die Charakterzeichnung,
die sich hier weitaus differenzierter darstellt als im traditionellen tirkischen Theater.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

63


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

charakteristischen Ziigen. Im Fall des Schattentheaters ist sogar die gesamte Tradi-
tion nach einer dieser Figuren benannt.

« Das traditionelle tirkische Theater weist »keine Handlung im Sinne von Konflik-
ten« auf, es besteht »kein dramaturgisch zwingender Ubergang, keine inhaltliche
Verkniipfung« zwischen den einzelnen Teilen; vielmehr entwickelt sich die Hand-
lung basierend »auf der freien Konversation der Achsenfiguren« (Pazarkaya, Rosen
im Frost, S. 190ft.). Kritiker sprechen in diesem Zusammenhang mitunter von einer
flexiblen soffenen Form« der Stiicke (ebd. S. 219).

« DerAufbauder Stiicke ist einer strengen Formgebung unterworfen. Innerhalb dieses
vorgegebenen Rahmens existiert allerdings stets Raum fiir Abschweifungen, Impro-
visationen und Stegreif-Einschiibe, die es den Kiinstlern erlauben, auf Stichworte
aus dem Publikum zu reagieren oder auf aktuelle Ereignisse und Situationen einzu-
gehen.

« Das traditionelle tiirkische Theater beinhaltet eine ausgepragt sozialkritische Kom-
ponente (vgl. Halman S. 14). Nach Ozdemir Nutku erfiille die Form des Lustspiels im
tiirkischen Rahmen die wichtige Funktion, dem Publikum die Méglichkeit zu bie-
ten, eigene Urteile zu fillen (»Concept of Alienationg, S. 73). Hier ist auch auf die
satirische Tradition des tiirkischen Volkstheaters und seiner modernen Formen hin-
zZuweisen.

« AndersalsdasIllusionstheater westlicher Ausrichtung besitzt das traditionelle tiirki-
sche Theater grundsitzlich einen andeutenden und verweisenden Charakter; weder
existiert eine Bithne noch ein richtiges Bithnenbild. Aufgrund solch >verfremdender«
Effekte, die nach Metin And wohl auf den islamischen Bilderbann zuriickzufithren
sind (And, History, S. 1), wurde im traditionellen tiirkischen Theater mithin eine
Vorwegnahme moderner westlicher Theaterformen wie etwa des Epischen Theaters
gesehen (vgl. And, Karagoz, S. 95).°

Zur Klassifizierung

Metin And unterscheidet vier Kategorien des tiirkischen Theaters: (a) das Dorfspiel, das
urspriinglich auf Riten und magische Rituale zuriickging, das als Spektakel aufgefiihrt
wurde, an dem sich eine ganze Gemeinde beteiligte; (b) das Volkstheater, welches im Ge-
gensatz dazu von umherziehenden professionellen Schauspielern betrieben wurde; (c)
das Hoftheater, das in der Tiirkei nicht als eigenstindige Tradition existierte sondern
Formen des Volkstheaters imitierte; und (d) das Theater westlichen Stils, welches ab dem
18. und verstarktim 19. Jahrhundert die einheimischen Spieltraditionen verdringte (vgl.
»Traditional Performancesc, S. 71f.).

Bei genauer Betrachtung lassen sich diese vier Typen allerdings auf zwei reduzieren:
das Volkstheater und das westlich beeinflusste Bithnentheater. Diese Formen bezeich-
nen zugleich das herkémmliche und das moderne tiirkische Theater. Wie meine Aus-
fithrungen verdeutlichen werden, besteht zwischen beiden einerseits ein scharfer Bruch,
andererseits lassen sich aber auch viele Querverbindungen feststellen: Die traditionellen

5 Vgl. hierzu auch Diamond S. 338f.
6 Vgl. hierzu auferdem Ozdemirt Nutkus Artikel »Concept of Alienation« aus dem Jahr1999.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

Formen des Volkstheaters vermischten sich besonders ab dem 19. Jahrhundert mit west-
lichen Theaterformen und liefien die spezifische Form des modernen tiirkischen Thea-
ters entstehen. Ich werde zunichst die drei traditionellen Volkstheaterformen — Med-
dah, Orta Oyunu und das Karagéz-Schattentheater — vorstellen und dabei besonders auf
das Schattentheater detaillierter eingehen.

2.2.1 Die dramatische Meddah-Erzahlkunst

Unter dem Begriff »Meddah« versteht man im Kontext des tiirkischen Theaters eine Art
erzihlendes Einmann-Spiel. Meddahs (wortlich iibersetzt: >Feiernde/Lobpreisende<) —
und unter musikalischer Begleitung auch Ozans und Agiks, die sogenannten Poeten-
Sanger (vgl. Nutku, »On Agiks«, S. 53f.) — finden ihren Ursprung als Erzdhler religioser
und heroischer Fabeln. In dieser Funktion unterhielten sie ihre Zuhdrer nicht nur, son-
dern unterwiesen sie zugleich auch religios, das heif3t, sie wirkten durch ihre Erzihl-
kunst auf eine Stirkung des islamischen Glaubens hin (propagandistische Funktion des
Theaters). Uber die Jahrhunderte ging nach und nach der religidse Bezugsrahmen verlo-
ren; stattdessen nahmen sich Meddahs immer mehr weltlicher Themen an, und die Sati-
re wurde zum Vehikel ihrer Erzdhlungen. Darstellung fanden nun insbesondere mensch-
liche Verhaltensweisen, soziale Sitten und typische Charaktere, wobei Meddahs hiufig
eine kritische Haltung einnahmen (vgl. ebd. S. 63).

Nach Halman stellt der Ubergang zu weltlichen Themen zugleich jene Phase dar,
da sich das Programm der Meddahs vom reinen Erzihlen zum theatralischen Erzihlakt
weiterentwickelte; er fasst dies in folgendes Bild: »The meddah was the sit-down version
of the American stand-up comic or the British music hall/burlesque comedianc« (8. 18).
Die Auftritte fanden hiufig in Kaffeehdusern statt, wo der Kiinstler bekannte Anekdoten
in immer neuen Variationen zum Besten gab, teilweise auch verschiedene Geschichten
verkniipfte und dabei mittels gestischer, mimischer und sprachlicher Imitation in eine
Reihe von Rollen schliipfte. Der Meddah, so schildert Pazarkaya den dramatischen Vor-
gang, »unterbricht die Erzihlung durch personifiziertes Sprechen, Rollenspiel, fingier-
tes Gesprich oder imitiertes Sprechen« (Rosen im Frost, S. 193). Abschweifungen stellten
in diesem Zusammenhang einen Kunstgriff dar, der es dem Meddah gestattete, direkt
auf sein jeweiliges Publikum einzugehen und aktuelle Themen anzusprechen.

Den Héhepunkt ihrer Popularitit erreichten Meddahs im 17. und 18. Jahrhundert.
Ab der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts vollzog sich vor allem unter dem Sultanat Ab-
ditlhamits I1. (1876-1909) eine strenge Zensur aller kulturellen Aktivititen, der auch die
Kunst der Meddahs zum Opfer fiel. Dennoch blieben einige Meddahs bis ins 20. Jahr-
hundert hinein aktiv; die letzten grofen Meister der dramatisierten Erzihlkunst setzten
sich erst gegen 1950 zur Ruhe (vgl. Halman S. 19). Die grofRe Popularitit des Monodra-
mas (Einpersonenstiick) im zeitgendssischen tiirkischen Theater verweist darauf, dass
die Meddahkunst bis heute nachwirkt (vgl. Diamond S. 339). Und gleichermafRen konnte
wohl auch die Vorliebe tiirkisch-deutscher Kabarettisten fiir Solodarbietungen gedeutet
werden (obwohl sich hier ebenso gattungsinterne Griinde anfithren liefSen, da Einzel-
auftritte derzeit im deutschen Kabarett allgemein itberwiegen).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

65


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts
2.2.2 Orta Oyunu: Das Spiel in der Mitte

Orta Oyunu (>Spiel in der Mitte), dessen frithe Formen wenigstens seit dem 16. Jahrhun-
dert belegbar sind, ist ein Typenspiel ohne Charakterentwicklung, das sich anders als
das Schattenspiel und verschiedene Puppenspielformen lebender Akteure bedient. Zwei
Figuren stehen hier zentral und bestimmen durch ihre amiisanten Dialoge die Hand-
lung: Pisekar (Kunstbetreibender<, oder auch >kluger Mann), der den gebildeten Biir-
ger verkorpert, und Kavuklu, ein grobschlichtiger, doch gewiefter Mann aus dem Volk,
dessen Name auf seine hohe turbanartige Kopfbedeckung verweist. Als dritte wichtige
Figur tritt Zenne (junge Frau<) auf, die, bis ins 20. Jahrhundert ausnahmslos von Min-
nern gespielt wurde und mit Kunsthaar, stark geschminkt und mit itbergroflen Briisten
bestiickt auftrat (vgl. Atsiz).

Orta Oyunu wurde wiederholt als die tiirkische Form der Commedia dellArte be-
zeichnet, wobei im Wort »orta« mithin gar eine lautliche Abwandlung des italienischen
»arte« vermutetet wurde (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 191). Eine mogliche Erklirung
wire, dass italienischen Truppen, die zu Gastauftritten in Istanbul weilten, diese Art des
Schauspiels initiierten. Tatsichlich gleichen sich beide Formen in wesentlichen Aspek-
ten: Sowohl bei der Commedia dell’Arte als auch (bis zu einem gewissen Grad) bei Orta
Oyunu handelt es sich um Stegreifkomédien mit stereotypen Personen und Raum fiir
Improvisationen. Halman spricht spielerisch von der »commedia dell’orta«, weist aber
zugleich darauf hin, dass Beziige zum tiirkischen Schattenspiel itberwogen: »The simi-
larities are far more striking between Ortaoyunu and Karagéz. [..] Since Karagoz is the
older form, it has been speculated that Ortaoyunu must have been its representational
version.« (S. 25) Die Parallelen zwischen diesen beiden Genres umfassen neben der Ty-
pendarstellung auch dramaturgische Strukturen (wie Stiickaufbau und Handlungsent-
wicklung) sowie sprachliche Aspekte (etwa Sprachwitz, Wortspiele, Gebrauch von Dia-
lekten).

Da die Figurenkonstellation der Orta Oyunu weitgehend mit der des Schattenthea-
ters iibereinstimmt, verzichte ich auf eine Beschreibung und verweise auf den nichs-
ten Abschnitt. Auch der Aufbau beider Theaterformen ist mehr oder minder vergleichbar
und sei daher nur knapp mit Pazarkaya umrissen:

Orta Oyunu besteht aus zwei Teilen: der Muhavere (Konversation) zwischen den Ach-
senfiguren Pisekar und Kavuklu und dem Fasil (Handlungsteil). Der Handlungsteil
wird mehr oder weniger aus dem anonymen Spielrepertoire festgelegt, wihrend die
Konversation oft spontan erfunden wird. In ihr kann auf aktuelle Tagesereignisse,
Personlichkeiten und anwesende Zuschauer kritisch beziehungsweise ironisch Bezug
genommen werden. Der Handlungsteil besteht aus den Begegnungen verschiedener
Typen und Typennachahmungen. In ihm ist keine prozessuale Entwicklung, das heifst
keine Handlung im Sinne von Konflikten und einer Spannungserzeugung, enthalten.
Nicht nur die Figurenbegegnungen werden locker aneinandergereiht, sondern auch
zwischen der Konversation und dem eigentlichen Teil besteht kein dramaturgisch
zwingender Ubergang, keine inhaltliche Verkniipfung. (Rosen im Frost, S. 192)

Da die einzelnen Szenarien vorgegeben waren, spezialisierten sich die Schauspieler der
Orta Oyunu innerhalb dieses Rahmens auf bestimmte Rollen und Figurentypen, lernten

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

daneben aber auch unzusammenhingende Szenen und Szenenfragmente auswendig,
die sich als Versatzstiicke an beliebiger Stelle einzuftigen lieRen. Die Stiicke selbst waren
nicht schriftlich fixiert; man hielt sich grob an allgemeine Vorgaben und improvisierte
ansonsten in Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten (vgl. Atsiz). Nach Ankunft des
Theaters westlichen Stils im 19. Jahrhundert wurde Orta Oyunu aufgrund seiner strikten
Form, daneben aber auch wegen seiner vielen sexuellen Beziige zunehmend als primitiv
und vulgir abgetan (vgl. And, »Traditional Performances, S. 52). In den ersten Jahrzehn-
ten des 20. Jahrhunderts kam diese Spielform schliefilich vollig zum Erliegen; nur eine
im 19. Jahrhundert entstandene Unterform, das Tuluat Tiyatrosu, ein relativ handlungs-
gebundenes Improvisationstheater, das sich durch die Ubertragung des Orta Oyunu auf
die Bithne ergab, hilt sich weiterhin am Leben (vgl. Halman S. 27 und S. 34).

Aus verschiedenen Griinden, die ich abschliefiend knapp umreifien mochte, lisst
sich Orta Oyunu mit Metin And als anti-illusionistisches Prisentiertheater charakteri-
sieren (vgl. »Traditional Performances, S. 52): Bis ins 19. Jahrhundert existierten in der
Tiirkei keinerlei Theaterhiuser und nicht einmal erhéhte Bithnen. Die Bithne der Orta
Oyunu (palanga genannt) bestand lediglich aus einem offenen Raum, »gelegentlich durch
vier mit einem Seil umzogene Pfihle an den Ecken« markiert (Pazarkaya, Rosen im Frost,
S. 191), um den herum das Publikum platziert war — daher auch der Name des Schau-
spiels, der »Spiel in der Mitte« bedeutet. Das Spiel fand also inmitten der Zuschauer und
fiir gewohnlich unter freiem Himmel etwa auf dem Dorfmarkeplatz statt, daneben je-
doch auch in den Palisten oder in Kaffeehiusern. Wahrend der Auffithrung standen sich
je zwei Schauspieler im Dialog gegeniiber, tauschten dabei hiufig ihre Positionen und
machten im Oval der Biihne ihre Runde, so dass sie von allen Seiten betrachtet werden
konnten (vgl. Atsiz). Dabei existierten weder Vorhinge noch ein Umkleide- oder Requi-
sitenraum, das heif3t, alle Vorbereitungen vollzogen sich im vollen Blick des Publikums:
Die Akteure wechselten 6ffentlich ihre Kostiime und warteten beim Orchester dem Pu-
blikum sichtbar auf ihre Einsitze. Ebenso wie die Bithne waren auch die Kulissen - in
der Regel bestand diese aus einem Haus und einem kleinen Laden — und die Ausstat-
tung wie Kostiime und Requisiten nur angedeutet (vgl. And, »Traditional Performan-
ces«, S. 51). Anti-illusionistisch war der Charakter Orta Oyunu also schon insofern, als
das Auffithrungsumfeld eine Illusion keinesfalls begiinstigte. Als eine weitere Begriin-
dung fiir diese Prisentationsart ist jedoch auch das bereits angesprochene Bilderverbot
des Islams zu nennen: »Stage presentation is against the Islamic doctrine, and the very
essence of theatrical art demands representation which is repugnant and profane to Is-
lamic theologians. [...] Moreover, the representation of living beings might seem to the
orthodox Moslem an intrusion into the creative activity of God, an imitation of the crea-
tures of Allah.« (And, History, S. 35f.) In groflerem Mafie als im Karagéz-Schattenspiel,
in dem anstelle lebender Personen Puppen als Schauspieler agierten, war in Orta Oyunu
daher Vorsicht geboten. Dies hatte neben dem >Bithnenbild« und der Dramaturgie auch
Einfluss auf die Darstellungsweise der Akteure. And beschreibt die Schauspielarbeit fol-
gendermafien:

The actor does not lose his identity as an actor and shows his awareness of this to
his audience. The audience does not regard him as pretending to be a real person
but as an actor. The stage is not perceives as being discontinued and separated from

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

67


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

the audience, there is no line between them, and no removed forth wall. The author
keeps reminding the audience continuously that they sit in the theatre, and makes
the audience part of the show. (Ebd. S. 41)

Einen Schritt weiter als And geht Ozdemir Nutku, wenn er unter Bezugnahme auf die
Terminologie Brechts die Technik der Verfremdung zum bestimmenden isthetischen
Mittel der Orta Oyunu (wie des Gstlichen Theaters insgesamt) macht. In seinem Artikel
»The Concept of Alienation in Ortaoyunu« erstellt er eine umfangreiche Aufstellung
an Verfremdungseffekten, um sie danach in Orta Oyunu nachzuweisen. Neben der
angedeuteten Theaterkulisse spricht er etwa von einem angedeuteten Schauspiel, zum
Beispiel wenn die Akteure ihre Vorstellung erklirend unterbrechen. Genau wie im
Epischen Theater sei das Publikum aufgerufen, eine kritische Haltung zum Stiick und
der dahinterstehenden sozialen Wirklichkeit einzunehmen (vgl. »Concept of Alienati-
on, S. 83—87). Auf die Frage, inwieweit sich Brechts Dramaturgie tatsichlich auf das
traditionelle tiirkische Theater anwenden lisst, werde ich in meinem Kapitelresiimee
eingehen.

2.2.3 Das Karagdz-Schattentheater

Herkunft und Entstehung

Die Tiirken blickten bereits auf eine lange Puppenspieltradition (kukla oyunu) zuriick, als
das Schattenspiel im 16. Jahrhundert aus Richtung Agypten oder Java Einzug hielt. Die-
ses hat seinen Ursprung im Fernen Osten (Java, China, Indien), ist erstmals im 11. Jahr-
hundert in Agypten belegt, fand im Zuge der Eroberung Agyptens durch Sultan Selim I.
(1512-1520) seinen Weg nach Anatolien und breitete sich in der Folge mit den Osmani-
schen Eroberungen in alle Himmelsrichtungen aus (vgl. And, Karagéz, S. 21 und Pazar-
kaya, Rosen im Frost, S. 206). Eine wichtige Rolle bei der Ausbreitung des Schattenspiels
konnten womoglich Zigeuner gespielt haben; die Figur des Karagoz gilt mitunter selbst
als Zigeuner (vgl. Wolfart). Schon im 17. Jahrhundert war das Schattentheater zu einer
festen kulturellen Grof3e im Osmanischen Reich geworden und hatte sich inzwischen
in Form des Karagdz-Schattenspiels zu einer elaborierten und authentisch tiirkischen
Kunstform entwickelt. And fithrt aus:

Regardless of whether the introduction of shadow theatre is credited to the Egyp-
tians or not, Karag6z has developed in its maturity into a purely Turkish phenomenon
and, under Turkish rule, the Karagéz became popular throughout the Near East Arab
countries passing over into Northern Africa and the Balkan countries. (And, Karagoz,
S. 86)7

Handlung und Typenzeichnung des Karagdz-Schattenspiels sind geprigt vom sozialen
Kontext des Osmanischen Reiches und vor allem des Istanbuler Raums. Die Stiicke bie-
ten »a rich cross section of Turkish culture«, bestehend aus Gedichten, Musik, Volks-
geschichten und Miniaturen (And, »Traditional Performances, S. 41). Insbesondere die

7 Vgl. hierzu auch Halman S. 20.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

Figuren stellen ein Spiegelbild der osmanischen Gesellschaft dar und betonen damit den
»Realititsbezug des Karagoz-Spiels« (Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 213).

Wie die iibrigen Volktheaterformen ist auch Karagéz ein Typenlustspiel. Zentral sind
hier die beiden Kontrastfiguren Karagéz und Hacivat, deren Aufeinandertreffen den Ab-
lauf aller Stiicke bestimmt. Um die lokalen Urspriinge dieser Charaktere, deren Namen
erstmals im 17. Jahrhundert belegt sind, ranken sich zahllose Legenden. Die bekannteste
schreibt die Anfinge des Karagoz-Schattenspiels einem gewissen Seyh Kiigteri von Bursa
(gest. 1366) zu: Der Legende zufolge lief} Sultan Orhan eine Moschee bauen. Hacivat und
Karagoz arbeiteten (in den meisten Versionen als Zimmermann und Schmied) an der
Baustelle und hielten dabei solch vergniigliche Gespriche, dass andere Arbeiter in ihrer
Arbeit innehielten, um ihnen zuzuhoren. Erziirnt iiber die Verzégerung im Bau liefd der
Sultan die Beiden hinrichten, bedauerte spiter jedoch seine Entscheidung. Um Sultan
Orhan aufzuheitern, prisentierte ihm Seyh Kiigteri ein Schauspiel mit zwei Figuren, die
den Verstorbenen aufs Haar glichen, und lie? diese so in Form von Schatten auferste-
hen. Aufgrund dieser Legende wurde Kisteri zum Schutzpatron des tirkischen Schat-
tentheaters erhoben; nach ihm ist auch der Schauplatz des Karagéz-Spiels, ein imagi-
nires altes Stadtviertel, welches man sich wohl in Istanbul zu denken hat, Seyh Kiigsteri
Meydam (Seyh Kigteri-Platz) benannt (vgl. Halman S. 20 und Wolfart).

Figurentypen des Schattenspiels
Die Schattenfigur Karagdz (>Schwarzauge<) hat stets ein grofRes, rundes Gesicht, dessen
auffilligsten Merkmale schwarze Pupillen, ein dichter schwarzer Bart sowie ein von ei-
nem enormen Turban verborgener Glatzkopfsind. Sein Aufieres, wie auch sein sprachli-
cher Ausdruck werden, wie schon erwahnt, mitunter mit Zigeunern in Bezug gebracht,
was unter anderem seine Unabhingigkeit von der kleinbiirgerlichen Mentalitit betont.
Karagoz ist ein frohlicher Geselle, impulsiv, spontan und von einer schlagfertigen Bau-
ernschliue, die es ihm gestattet, auf scheinbar naive Weise herkdmmliche Ordnungen
zu hinterfragen. Er hat seinen eigenen Kopf, ist oft taktlos, mitunter sogar obszén und
deshalb bei den tibrigen Charakteren nicht sonderlich beliebt und respektiert. Ein ge-
ldufiges Thema ist seine Arbeitslosigkeit, wegen der er iible Beleidigungen von Seiten
seiner Frau erdulden muss, die ihm gern seine Unfihigkeit die Familie zu ernihren vor-
wirft. Karagoz spricht in einer volkstiimlich derben Alltagssprache und kann mit And als
das traditionelle Symbol des einfachen Mannes aus dem Volk gelten (vgl. Karagiz, S. 70).

In Gegensatz dazu steht Hacivat, dessen markantestes dufleres Merkmal ein spitzer,
nach oben gedrehter Bart ist. Anders als Karagoz ist Hacivat ein akademischer Typ, ein
gebildeter Tirke des alten Osmanischen Reichs, was auch sprachlich seinen Ausdruck
findet. Er handelt iiberlegt und verniinftig, akzeptiert bestehende Ordnungen und hilt
sich, stets auf den eigenen Vorteil bedacht, an die moralischen Prinzipien und die Eti-
kette der Oberschicht. Sein formliches Auftreten sowie seine vermeintliche Bildung ver-
leihen Hacivat eine gewisse Glaubwiirdigkeit; tatsichlich erweist sich sein Wissen je-
doch fiir gewohnlich als oberflichlich und realititsfern. Pazarkaya beschreibt ihn als Mo-
dell »des gekiinstelt feinen, gern belehrenden, opportunistischen Kleinbiirgers« (Rosen
im Frost, S. 212).

Halman gibt das Wesen der beiden Hauptfiguren, die sich ohne grofie Abstriche
mit den zwei Protagonisten der Orta Oyunu identifizieren lassen, so wieder: »Hacivat

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

69


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

is a >show-off« with a facade of refinement, while Karagéz typifies the common man.«
(S. 21) Den grundlegenden Unterschied zwischen diesem Gegensatzpaar formuliert And
so: »Where Hacivat is always ready to accept the situation and maintain the statusquo
and the establishment, Karagoz is always eager to try out new ideas and constantly
misbehaves himself.« (Karagoz, S. 69) Die politische Sprengkraft des Karagoz-Theaters,
auf die ich spiter noch zu sprechen komme, beruht zum einen auf dem Kontrast zwi-
schen beiden Figuren, zum anderen und vor allem aber auf seiner Titelfigur, die auf oft
einfiltige Weise alles auszusprechen vermag, was >faul im Staate« ist.

Neben Karag6z und Hacivat treten noch eine Reihe weiterer Figuren meist nur
kurz in Erscheinung, darunter Frauentypen (Karagdz’ Ehefrau, Tinzerin, Kurtisane,
Prostituierte, doch auch hohergestellte Frauen), ethnische Typen (Anatolier, Araber,
Grieche, Jude), korperlich oder geistig Behinderte (Betrunkener, Opiumabhingiger,
Verriickter, Kriippel, Stotterer, Zwerg), Kinstlertypen (Tinzer, Musikant) und sogar
Tiere und Gegenstinde. All diese Figuren werden von einem einzigen Puppenmeister
(karagozcii) dargestellt und besitzen ein charakteristisches Aussehen und eine typische
Sprechweise (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 212 und And, Karagéz, S. 67£.).

Technische Voraussetzungen

Die traditionelle Karagoz-Biithne ist wie folgt aufgebaut: Auf einen Rahmen, dessen Ma-
3e urspriinglich 2 mal 2,5 Meter betrugen, spiter jedoch auf 1 mal 0,6 Meter reduziert
wurden, wird eine weif’e Leinwand gespannt. Dahinter sitzend oder stehend reguliert
ein Puppenmeister (hayalci oder hayali) manchmal unter Zuhilfenahme eines Assisten-
ten, stets aber von Musikern begleitet eigenhindig die gesamte Auffithrung und jede ein-
zelne der Figuren: »The Karagdz »puppeteer« presents a one-man act in which he manipu-
lates all the characters and impersonates the voices of all of them.« (Halman S. 20) Dabei
hilt er die beweglichen Puppen in einer Weise, dass ihre Korper von einer Lichtquelle
(urspriinglich eine Ollampe, spiter ein elektrisches Licht) angestrahlt auf der Leinwand
Schattenbilder erzeugen.

Eine Besonderheit des tiirkischen Schattentheaters ist, dass es sich bei ihm nicht um
ein Schattenspiel im strengen Sinne handelt. Vielmehr sind die Karagoz-Figuren durch-
scheinend farbige, bis zu 40 Zentimeter grofie, flache, sauber zurecht geschnittene Sil-
houetten, welche gewohnlich in einem aufwendigen Prozess aus Tierhaut (meist vom
Kamel) fabriziert werden. Jeder der Figuren enthilt ein Loch in der oberen Korperhilfte,
durch das der circa 50 Zentimeter lange Kontrollstab gefithrt wird; ein zweiter Stab, je
nach den Bediirfnissen der jeweiligen Figur irgendwo am Koérper angebracht, sorgt fir
die notige Beweglichkeit. Da in den meisten Fillen nur der Kopf einer Figur beweglich
ist, setzt hier der zweite Stab am Nacken an. Karagoz selbst besitzt ein zusitzliches Ge-
lenk in der Korpermitte und ist deshalb weitaus beweglicher (vgl. And, Karagéz, S. 42f.
und Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 207).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

Aufbau der Stiicke®

Kennzeichnend fiir das Schattenspiel ist ein einheitliches Konstruktionsschema aller
Stiicke, wobei vor allem »die Notwendigkeit des Auswendiglernens und des leichten Im-
provisierens« diese starre Dramaturgie bestimmte (Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 220f.).
Aufgrund des Fehlens einer schriftlich fixierten Literatur besteht jedes Stiick aus einer
Abfolge verbindlich vorgegebener Teile: dem Prolog, der Konversation, der Handlung
und dem Epilog. Dabei ist es nicht méglich, diese Einteilung mit der klassischen Ak-

tendramaturgie gleichzusetzen. Pazarkaya weist auf einen grundlegenden Unterschied
hin:

Wahrend im Karagéz die einzelnen Teile inhaltlich nicht zusammenhingen, zielt die
klassische Aktendramaturgie auf die Steigerung der Spannung bis zum Héhepunkt
im dritten Akt, um nach der Peripetie die Gberraschende Lésung herbeizufiihren. In
den einzelnen Gliedern des Karagéz kommt es gar nicht auf die Entwicklung einer
Handlung vom Prolog bis zum Epilog an. Die Handlung ist auf den dritten Teil be-
schriankt, wiahrend Prolog, Konversation und Epilog unabhingig von dieser Handlung
sind und in keinem gegenseitigen Zusammenhang stehen. (Ebd. S. 211)

Dem eigentlichen Schauspiel vorangestellt ist meist ein einfithrendes Bild (Gdstermelik),
das an der Leinwand befestigt wird; dabei handelt es sich etwa um eine abstrakte Figur
oder Szene, die auf das Stiick Bezug nimmt. Mit einem schrillen Pfiff (Nareke) verschwin-
det das Bild, und der Prolog (Mukkademe) beginnt, in dem nach immer gleichem Muster
Hacivat von links kommend das Spiel mit einem Lied eréffnet, um daraufhin sich selbst
und das Stiick vorzustellen; dabei verweist er stets auch auf den Illusionscharakter des
Schattenspiels. Nach einer Weile erscheint wiederholt Karagoz Kopf auf der rechten Sei-
te der Leinwand, wo auch sein Haus angedeutet ist. Er kommentiert Hacivats Auftreten
und zeigt sich von dessen Reden gelangweilt. Dies fithrt unweigerlich dazu, dass Kara-
goz sein Haus verldsst, um mit Hacivat ein Streitgesprach zu beginnen, in dessen Verlauf
er traditionell auch einige Stockschlige austeilt.

Nachdem Karagéz’ Arger verraucht ist, schliefit sich als nichster Teil des Spiels die
Konversation (Muhavere) an. Diese ist ungleich dem Prolog weder inhaltlich noch formal
festgelegt und kann daher betrichtliche Variationen aufweisen. Jeder Karagoz-Spieler
kann hier nach Gusto mehr oder weniger spontan auf das Tagesgeschehen oder auf po-
litische Ereignisse eingehen. Zwar stehen verschiedene Dialogformen zur Verfiigung,
unter denen er auswihlen kann, doch dienen diese lediglich als Geriist, welches ihm das
Improvisieren erleichtern soll. Wie im Prolog treten auch hier nur Karagéz und Hacivat
auf; manchmal schliefdt sich dem Muhavere jedoch ein zusitzlicher Dialog an, eine Art
Zwischenspiel (Ara Muhaveresi), wo weitere Figuren in Erscheinung treten konnen. Be-
stimmt wird der Dialog von der Konfrontation zwischen Hacivats formalem, oberflich-
lichem Wissen, welches sich hiufig in nichtssagenden Floskeln ausdriickt, und Karagéz’
praktischem Sinn und gelegentlichem Unverstindnis. Als Charakteristikum aller Dialo-

8 In diesem Abschnitt zum Aufbau der Karag6z-Stiicke halte ich mich in der Hauptsache an folgende
drei Quellen: Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 210ff.; And, »Karagdz«, S. 43ff.; And, »Traditional Perfo-
mances, S. 46ff. AuRer bei direkten Zitaten gebe ich diese Quellen nicht im Text an.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

n


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ge kann die Freiheit von logischen Zwingen, das heifst das freie Spiel mit Sprache und
sprachlichen Konventionen gelten. Halman spricht hier von verbalen Konfrontationen,

during which Hacivat makes abstruse pronouncements, with much affectation and a
bombastic vocabulary, confusing and disturbing the uneducated Karag6z no end. In
lengthy dialogues riddled with witticisms, proverbs, couplets, rhymed prose, riddles,
political jabs and jibes, Karagéz emerges as a bumbling, boisterous fellow who has
the best intentions at heart, whereas Hacivat is an opportunist and hypocrite. (S. 21)

Pazarkaya bringt den Charakter der verbalen Konfrontationen zwischen Karagéz und
Hacivat auf den Punkt, indem er deren bewusst nicht funktionierenden Dialog als »Anti-
Konversation« bezeichnet: »Durch das reflektierte Missverstindnis der Worter, Ausdrii-
cke und Begriffe wird ein alogischer Dialog gefiihrt; die beiden Sprachebenen werden
dadurch in eine komische Distanz gebracht.« (Rosen im Frost, S. 211)

Darauf folgt die Haupthandlung, das heif3t der eigentliche dramatische Akt (Fasil).
Im Gegensatz zum Dialog prisentiert sich die Handlung hier geschlossener (wenn-
gleich weiterhin von sprunghaften Wortassoziationen unterbrochen); auch liegt diesem
Teil ein reiches Repertoire an Szenarien, Handlungen und Figurenkonstellationen zu-
grunde. Die Titel einiger reprisentativer Szenarien, die gleichzeitig auch das jeweilige
Stiick bezeichnen, lauten: »Das Badehaus«, »Der Garten«, »Der Gedichtwettbewerbx,
»Die Beschneidung« und »Die falsche Braut« (vgl. And, Karagéz, S. 78—83). Da das
Schattenspiel vor allem an den Abenden des Fastenmonats Ramadan (mit Ausnahme
der heiligen Nacht) zur Auffithrung gelangt, umfasst das klassische Repertoire eines
Karagoz-Spielers in der Regel 28 Stiicke, wobei insgesamt allerdings weit mehr Stiicke
existieren. Pazarkaya teilt diese nach Themen und Motiven ein: (a) Parodien von Sitten,
Gebriuchen und Berufen; (b) soziale Satiren, die als Grundmotiv oft Karagoz Arbeits-
suche behandeln; (c) parodistische Adaptionen allgemein bekannter Geschichten und
Legenden, wie zum Beispiel »Ferhad und Sirin« (vgl. Rosen im Frost, S. 210). Die meisten
dieser Szenarien sind althergebracht und wurden in miindlicher Form von Generation
zu Generation iberliefert, daneben fanden durch duflere Einfliisse bedingt aber auch
Neuerungen Eingang in das Schattentheater; so ist im 19. Jahrhundert in einigen Fillen
sogar der Einfluss von Moliére-Stiicken nachweisbar.

Insgesamt ist im Handlungsteil eine grundlegende Ubereinstimmung zwischen Ka-
rag6z und Orta Oyunu zu verzeichnen. Beide Genres bedienen sich fast identischer Sze-
narien, und in beiden Fillen erscheint die Handlung selbst bisweilen fast nebensichlich,
das heifdt, sie tritt hinter die verbalen Konfrontationen der zentralen Figurenpaare zu-
riick. Die Nebenfiguren nehmen im Handlungsteil des Schattentheaters eine zentrale
Rolle ein: Wihrend sich alle iibrigen Teile auf die Darstellung von Karagéz und Hacivat
beschrinken, treten hier unterschiedlichste Typen auf, allesamt ins Klischeehafte iiber-
zeichnete Karikaturen tatsichlich existierender Volksgruppen und -schichten des Os-
manischen Reiches. Die Konfrontationen finden durchweg zwischen Karagéz und die-
sen Figuren statt, wihrend Hacivat lediglich eine Vermittler- oder Katalysatorfunktion
einnimmt.

Ein kurzer Epilog schlieft das Schattenspiel ab. Hier treffen die beiden Hauptfi-
guren noch einmal aufeinander: Karagdz macht Hacivat fiir das im Stiick entstandene
Durcheinander verantwortlich, daraus entsteht ein Streit, der nicht selten in Schligen

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

endet. Diese Querelen beeintrichtigen jedoch niemals die Freundschaft der Protagonis-
ten, deren Beziehung als ein »Lustspielverhiltnis« charakterisierbar ist (ebd. S. 212). Die
Schlussformel der Stiicke, welche Karagéz an Hacivat gerichtet spricht, verweist stets
schon auf die nichste Konfrontation zwischen den beide Streithihnen am kommenden
Abend.

Deutungen des Schattenspiels

Pazarkaya nennt zwei Deutungen des Karagéz-Schattentheaters, eine islamisch-meta-
physische und eine satirisch-sozialkritische.’ In der einen erscheint das Schattenspiel
als Parabel fiir den allgemeinen Zustand der Welt, in der anderen als kritisches Instru-
ment gegen staatliche Unterdriickung und als Ventil fiir sozial bedingte Frustrationen.
Dabei, so Pazarkaya, sei jedoch stets zu beachten, dass das Karagoz-Schattentheater
trotz seiner verweisenden Funktion primir Lustspielcharakter besitze und in ihm daher
»der reine Spaf« iiberwiege (Rosen im Frost, S. 209).

Die metaphysische Deutung betont den Gleichnischarakter des Spiels als einer
»Leinwand der Lehre« (ebd. S. 207): Der Spieler und die Puppen entsprechen Gott und
der Menschheit, der Puppenspieler ist so lange der Herr der Welt, wie seine Sonne (das
heifdt die Kerze) scheint. Dies lisst sich in Bezug zu Platons Hohlengleichnis setzen:
Alles, was der Mensch wahrnimmt, sind nur die Schatten der wahren Dinge; folglich lebt
er in einer Scheinwelt. Hayal Oyunu, der tiirkische Oberbegriff fiir alle Schatten- und
Puppenspiele, bedeutet >Scheinspiels, >Spiel mit dem Schein«. Was in dieser Bezeich-
nung zum Ausdruck kommyt, ist der zeigende, verweisende Charakter des Karagoz-
Theaters.

Die sozialkritische Deutung betrachtet das Schattenspiel im Bezugsrahmen des
totalitiren osmanischen Staates und seiner theokratischen Gesellschaftsordnung. Da
soziale Missstinde innerhalb dieser Struktur nicht direkt kritisierbar waren, mussten
Wertungen im Verborgenen, das heift in kiinstlerischer Ubertragung erfolgen. Das
Schattentheater funktioniert in diesem Kontext als eine Art Ventil, indem es mittels
Satire sozialkritische Reflexionen der sozialen Wirklichkeit anstellt, in denen auch der
kleine Mann zeitweilig als Sieger hervorgehen kann. Das Publikum konnte sich gleich-
sam »durch die Schein-Schatten entladen, um zu einer Scheinfreiheit zu gelangen«
(ebd. S. 208). Die satirische Tendenz des Karagoz-Spiels verstirkte sich im Zuge des
wirtschaftlichen und politischen Niederganges des Osmanischen Reiches, als die soziale
Lage immer prekirer und die Obrigkeit autoritirer und repressiver wurde.

9 Wie bereits erwahnt, fanden alle traditionellen tiirkischen Theaterformen Wege, die Sanktionen
des islamischen Bilderverbots zu umgehen. Da es Puppen anstelle von lebenden Schauspielern
nutze, besafs das Karagoz-Spiel in dieser Hinsicht aber einen betrachtlichen Vorteil. Nicholas N.
Martinovitch erlautert dies wie folgt: »The ban, [the Moslem clergy] said, applies only to images of
animate beings; and since the karagoz puppets are perforated with holes, they are no longer ani-
mate or represent flesh; consequently to attend the performances is permitted canonically« (S. 36).
Tatsdchlich beglinstigte, wie And anmerkt, die spezifische Darbietungsart des Schattentheaters
sogar seine Verbreitung: »Many celebrated Sufi disciples used the image of the shadow theatre
screen to illustrate their doctrine, and the shadow theatre itself, thanks to their mystical teaching,
was widely accepted in Islamic countries, chiefly in Turkey.« (History, S. 1)

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

13


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Das Ende der Tradition?

Zum Niedergang des Schattenspiels gegen Ende des 19. Jahrhunderts trugen eine Rei-
he von Faktoren bei. Hier ist etwa der Despotismus Abdiilhamits II. zu nennen, der je-
de Form des Theaters, sofern sie in irgendeiner Weise sozialkritisch war, einer strengen
Zensur unterzog. Einen grofRen Einfluss hatte auch der steigende Konservatismus sei-
tens der Puppenspieler, die vornehmlich an herkdmmlichen Methoden und Stoffen fest-
hielten (vgl. And, Karagiz, S. 93). Dazu fiel das Karagoz-Spiel auch der zunehmenden
Theaterreformierung nach westlichem Muster zum Opfer, deren Fiirsprecher die tradi-
tionellen Theaterformen als unzeitgemif3 und primitiv erachteten und keine Anstren-
gungen unternahmen, das Uberleben dieser Formen zu férdern (vgl. Nutku, »Panora-
ma, S. 165). Zuletzt ist auch die neuerliche Konkurrenz durch Radio und Fernsehen zu
erwihnen (vgl. And, Karagoz, S. 46).

Zwar gab es im 20. Jahrhundert wiederholt Versuche, das Schattentheater neu auf-
leben zu lassen, beziehungsweise auf eine Bithne mit lebenden Schauspielern zu iiber-
tragen, doch bislang scheiterten diese Versuche schon daran, dass »man unter Moder-
nisierung einige oberflichliche Verinderungen verstand wie etwa die Einfithrung der
elektrischen Birne, statt nach einer wirklich zeitgemif3en Form zu suchen (Pazarkaya,
Rosen im Frost, S. 222). Zudem erscheint gerade die direkte Ubertragung der Schattenfi-
guren in menschliche Darsteller wenig innovativ, da eine vergleichbare Theaterform ja
bereits im (ebenfalls >itberholten<) Orta Oyunu vorlag. Und so mag sich das traditionel-
le Schattenspiel als Theaterform inzwischen tatsichlich iiberlebt haben; und doch kann
das moderne Theater, wie Pazarkaya betont, von dieser Tradition profitieren: »[Es] kann
sich verschiedene Kunstmittel des Karagdz aneignen und weiterentwickeln.« (Rosen im
Frost, S. 223) Eine ganze Reihe zeitgendssischer Dramatiker, darunter Nazim Hikmet,
Aziz Nesin, Haldun Taner, Giingér Dilmen und Sermet Gagan hitten sich in dieser Wei-
se bereits in ihrem dramatischen Werk inspirieren lassen.

Das Bestreben, Traditionen und Elemente des Schattentheaters am Leben zu erhal-
ten, findet seit geraumer Zeit auch offizielle Unterstiitzung: So veranstaltete etwa Milli-
yet, eine der fithrenden tirkischen Zeitungen, im Jahr 1968 einen Wettbewerb fiir neue
Karagoz-Texte, den der Satiriker Aziz Nesin gewann (vgl. And, Karagoz, S. 94), und Ergin
Orbey griindete wihrend seiner Zeit als Leiter des Tiirkischen Staatstheaters (1978-1980)
ein staatlich gefordertes Karagoz Theater (vgl. Nutku, »Panoramac, S. 171). Zwar hief3 es
noch unlingst, dass das traditionelle Theater in der Tiirkei heute in allen seinen Formen
im Aussterben begriffen sei (vgl. Atsiz), doch ganz am Ende seines Weges scheint das
Karagoz-Theater noch nicht angelangt zu sein. Gerade in den letzten Jahren kam es zu
einem verstirkten Revival der alten Theaterform: So wird etwa seit 1998 alljahrlich in Is-
tanbul ein Internationales Puppenfestival unter Beteiligung von Gruppen aus aller Welt
ausgetragen, das von stidtischen Theatern und Kulturzentren sowie von mehreren gro-
Ren Zeitungen wie Hiirriyet und Milliyet finanziell geférdert wird. Dieses neuerwachte
Interesse an alten Theaterformen ist als Teil einer allgemeinen Wiederentdeckung des
osmanischen Erbes zu verstehen (vgl. Yiigel).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen
2.3 Das moderne tiirkische Theater

Wie eingangs schon ausgefiihrt, wurde der Einfluss des Osmanischen Reiches ab dem
17. Jahrhundert politisch wie wirtschaftlich zunehmend von den europiischen Mich-
ten verdringt. Gleichzeitig mit dem militirischen nahm auch der kulturelle Einfluss
Europas zu. Im Rahmen umfassender Reformbestrebungen begann das Osmanische
Reich, sich zunehmend an europiischen Mustern zu orientieren. Pazarkaya spricht von
einer »Zuwendung des Geistes nach Europa« spitestens seit dem 18. Jahrhundert unter
Sultan Ahmet III (»Mischkultur«, S. 7) und fasst den Zeitraum zwischen dem Karlowit-
zer Vertrag und dem Ende des Osmanischen Reiches folgendermafRen zusammen: »Die
Zeit von 1699-1922 ist also nicht allein eine Epoche des Stillstands und Niedergangs,
sondern auch eine Epoche der zwar langsamen, aber permanenten Wandlungen durch
die Offnung zur westlichen Zivilisation.« (Ebd. S. 14) Eine systematische Verwestlichung
der Tiirkei wurde dabei insbesondere in der sogenannten Tanzimat-Periode ab dem Jahr
1839 vorangetrieben (Tanzimat-i-Hayriye, »Heilsame Neuordnung<); Mustafa Kemal Ata-
tiirk (1881-1938), der Griinder der tiirkischen Republik, erhob die westliche Ausrichtung
ab 1923 endgiiltig zur Staatsdoktrin.”

Neben der Armee und der Verwaltung waren von Beginn an auch die Kiinste von die-
ser westwirts gewandten Neuorientierung betroffen. Ich werde diese Entwicklung im
Folgenden im Bereich des Theaters in drei Etappen nachzeichnen.

2.3.1 Entstehen einer Theaterlandschaft

Schon im 18. Jahrhundert kam es zu ersten Gastspielen italienischer und franzésischer
Theatergruppen im Sultan-Serail (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 193) sowie in ver-
schiedenen Theatern und Amphitheatern, welche die frithen Reformer-Sultane Selim
111 (1789-1807) und Mahmut II (1808-1839) in Istanbul nach westlichem Muster hatten
erbauen lassen (vgl. Halman S. 29f.). Unter dem Einfluss der europiischen Truppen
entwickelten sich im 19. Jahrhundert erste feste tiirkische Ensembles. Es waren vor al-
lem die Lustspiele Molieres, welche zu dieser Zeit den tiirkischen Publikumsgeschmack
dominierten, wohl nicht zuletzt, weil deren Charaktere in authentischen osmanischen
Typen ihre Entsprechung fanden (vgl. ebd. S. 34). Zeitgleich ging aus der Orta Oyunu
durch den Ubergang zur Theaterbithne das Tuluat hervor, die tiirkische Form des
Improvisationstheaters.

Eine wichtige Rolle in der Reformierung des tiirkischen Theaters spielten neben
Franzosen und Italienern auch in der Tiirkei ansissige Armenier, die im Verlauf des
19. Jahrhunderts eine Reihe bedeutender Theater in Istanbul eréffneten und dort unter
anderem europiische Stiicke zweisprachig adaptierten (vgl. ebd. S. 32). Das bekannteste
dieser Hiuser war das Gedikpasa, das 1869 6ffnete, aber bereits 1880 wieder schlieflen
musste. Dies geschah zwar zum Teil aus Managementgriinden und wegen starker Kon-
kurrenz, doch gerade an diesem Beispiel wird auch das ganze Ausmaf der repressiven

10  Beidiesen und folgenden Jahresangaben besonders politischer Ereignisse beziehe ich mich in der
Hauptsache auf Matthes Buhbes Chronologie im Anhang seines Turkei-Bandes (S. 187—208). Vgl.
hierzu auch Halman S. 29.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

75


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Kulturpolitik Abdiilhamits I1. deutlich, auf die ich bereits verschiedentlich Bezug nahm.
Die Zensur des autokratisch herrschenden Sultans, der die 1876 geschaffene Verfassung
bereits zwei Jahre spiter wieder auler Kraft setzte (vgl. Buhbe S. 209), trug bald solch
paranoide Ziige, dass er sogar Auffithrungen des Stiicks Cyrano de Bergerac verbieten
lieR, da er Parodien auf seine eigene grof3 geratene Nase befiirchtete (vgl. Halman S. 33).
Dennoch entstanden vor der Jahrhundertwende verschiedene weitere Theaterbauten,
auch aufSerhalb Istanbuls, wie etwa in Bursa; zudem entwickelte sich, wie ich etwas
spater schildern werde, nach und nach auch eine einheimische dramatische Literatur
mit sozialkritischer Note.

Im Zuge der Machtitbernahme der Jungtiirken, einer fortschrittlich orientierten
Gruppierung bestehend aus »Kritiker[n] Osmanischer Selbstherrschaft« (vgl. Buhbe.
S. 19), die 1908 die Wiedereinsetzung des Parlaments erzwang, dnderte sich die kultur-
politische Lage in der Tiirkei und fithrte zu einer Belebung der Theaterszene. Im Jahr
1914 kam es in Istanbul unter dem Namen Dariilbedayi-i-Osmani (Haus der Kinste<)
zunichst unter Leitung von André Antoine zur Griindung eines Kunstkonservatoriums,
aus dem 1931 das Sehir Tiyatrosu (Istanbuler Stadttheater) hervorgehen sollte (vgl. Nutku,
»Panoramac, S. 165)." Mit dieser stidtisch subventionierten Repertoirebithne wurde
eine neue Phase des modernen tiirkischen Theaters eingeldutet, das jedoch zunichst
unter den Wirren des Weltkrieges und seiner Folgen zu leiden hatte und erst nach
der politischen Stabilisierung im Anschluss an Atatiirks Ausruf der Republik zur Blite
gelangen konnte.

Atatiirk schrieb der Kunst eine erzieherische Funktion zu und unterstiitzte den tiir-
kischen Kunstbetrieb zu Lebzeiten mit grofRer Hingabe und staatlichen Subventionen.
Dank Atatiirks Forderung entstand in der Tiirkei iiber die Jahre eine vitale Theatersze-
ne. Wie Nutku betont, wollte er dabei keineswegs den Westen blind imitieren. Vielmehr
ging es ihm darum »to select Western methods for bringing forth a Turkish culture in
its unique features« (»Panoramac, S. 166). Tiirkische Traditionen, auch im Bereich des
Theaters, hatten also durchaus einen Platz in Atatiirks Vision einer neuen Tiirkei. Unter
seiner Regierung entstanden allein in den dreiRiger Jahren gut 500 Halkevleri (Volkshiu-
ser), die unter anderem als kommunale Theater fungierten.

Besonders fruchtvoll erwies sich Atatiirks Zusammenarbeit mit Muhsin Ertugrul
(1892-1971), der bis heute als die grofde Leitfigur des modernen tiirkischen Theaters
gilt. Ertugrul kehrte im Jahr 1927 nach einem ausgedehnten Russland-Aufenthalt in
die Tiirkei zuriick, ibernahm die Leitung des Istanbuler Stadttheaters und machte es
innerhalb der nichsten zwei Jahrzehnte zu einer der fithrenden Spielstitten im Mitt-
leren Osten (vgl. Halman S. 37). Daneben griindete er eine Reihe bedeutender Bithnen
in verschiedenen Stidten und lindlichen Regionen, war zeitweise Generaldirektor des
Staatstheaters in Ankara und rief im Herbst 1935 das erste staatliche Kindertheater

1 André Antoine (1858-1943) kehrte zwar schon bei Ausbruch des Ersten Weltkriegs nach Frankreich
zuriick (vgl. Taskan S. 4), doch seine anfangliche Beteiligung am Istanbuler Projekt verdeutlicht
die moderne Ausrichtung dieses Theaters: Antoine galt in Frankreich — wie in Deutschland etwa
Otto Brahm (1856—1912) — als einer der zentralen Theatererneuerer in Abkehr vom stilisierenden
Inszenierungsstil des franzosischen Nationaltheaters und hatte 1887 in Paris den privaten Thea-
terverein Thédtre Libre gegriindet.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

nach russischem Vorbild ins Leben; zu diesem Zweck war er im Vorfeld mehrmals in die
Sowjetunion gereist, um sich dort mit Natalie Satz, der Spezialistin auf diesem Gebiet,
und mit Stanislavski zu treffen (vgl. Nutku, »Panoramac, S. 167). Ertugruls langjihrigen
Bemithungen und Fiirsprachen ist es auch im Wesentlichen zu verdanken, dass Theater
und Drama in der Tiirkei zu einer akademischen Disziplin erhoben wurde: 1958 erdfine-
te das Theater Institut an der Universitit Ankara, in den 1970er Jahren folgen Izmir und
Istanbul.

Impulse bei der Entwicklung eines modernen tiirkischen Theaters setzte auch der
deutsche Theatermacher Carl Ebert, der ab 1936 vor allem in beratender Funktion in der
Tiirkei zu wirken begann. Ein bedeutendes Projekt, an dem Ebert mafRgeblich beteiligt
war, betraf die Griindung eines Staatlichen Theater Konservatoriums. 1936 nahm diese
Institution ihren Betrieb auf, und Ebert wurde der erste Leiter ihrer Theaterabteilung, ei-
ne Position, die er elf Jahre lang innehatte (vgl. Halman S. 37). Aus dem ersten Abschluss-
Jahrgang des Konservatoriums ging 1941 der sogenannte »Theater Workshop« hervor,
eine experimentelle Bithne, auf der klassische und zeitgendssische Theaterstiicke und
Opern zur Auffithrung gelangten. Im Anschluss an Eberts Riickkehr nach Deutschland
tibernahm Ertugrul 1947 die Leitung des Projektes und entwickelte daraus in den fol-
genden Jahren das Staatstheater und die Staatsoper. Er baute die Bithne des Workshops
zum modern ausgestatteten Biiyiik Tiyatro (GrofRes Theater) aus, das 1948 seine Pforten
Offnete. Ein Vierteljahrhundert lang hatte das Staatstheater seinen Sitz ausschliellich
in Ankara und unterhielt dort in den 1960er Jahren fiinf Bithnen, bevor es sich ab En-
de des Jahrzehnts nach Istanbul, Bursa und Izmir auszudehnen begann. Ertugrul war
bis 1951 und erneut zwischen 1954 und 1958 der Generaldirektor dieser staatlichen Insti-
tution und erdffnete in diesem Zeitraum ganz im Sinne des bereits 1938 verstorbenen
Atatiirk, dessen Vision eine flichendeckende Verbreitung des Theaters als Erziehungs-
institution gewesen war, eine Reihe kleinerer Distrikttheater (vgl. Nutku, »Panoramac,
S.169ft.).”* Dariiber hinaus kam es zu einer Vielzahl privater Theatergriindungen, darun-
ter 1952 Ertugruls Kiigiik Sahne (Kleine Bithne) und im Jahr 1962 die Kent Oyuncular (Kent
Darsteller) um die Geschwister Yildiz und Musfik Kenter, die in den niachsten Jahrzehn-
ten zu den bekanntesten Grofien des modernen tiirkischen Theaters und vor allem der
Istanbuler Szene aufsteigen sollten.

2.3.2 Entwicklung einer Theaterliteratur

Als wichtigstes Datum in der Entwicklung einer westlich orientierten tiirkischen Thea-
terliteratur galt lange Zeit das Jahr 1859, als der Schriftsteller Ibrahim Sinasi mit sei-
nem Stiick »Sair Evlenmesi« (Dichterheirat) das vermeintlich erste Drama nach euro-
péischem Muster verfasste. Hierbei handelt es sich um eine Farce in einem Akt, welche

12 Indiesen Zeitraum fallt aber auch das Ende der von Atatiirk initiierten Volkshiauser-Tradition: Da
diese sich inzwischen zu Zentren liberal orientierter Intellektueller entwickelt hatten, liefd Adnan
Menderes, Ministerprasident der Tiirkei von 1950 bis 1960, sie allesamt schliefen. In Reaktion auf
seinen autoritiren Regierungsstil kam es 1960 zu Studentenunruhen, die in den ersten Militar-
putsch und Menderes Hinrichtung im folgenden Jahr miindeten. Im Anschluss an die neue libe-
ralere Verfassung kam es, wie ich spater ausfiihre, zu einem regelrechten Theater-Boom in der
Tarkei (vgl. Diamond S. 350).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

77


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

sich iiber die alttiirkische Sitte der arrangierten Hochzeiten lustig macht, nach der sich
das Ehepaar erstmals in der Hochzeitsnacht zu Gesicht bekommt. Sinasi beschreibt die
groteske Situation, als der Protagonist bemerken muss, dass die ihm als hiibsch geschil-
derte Braut tatsichlich kérperbehindert und hisslich ist (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost,
S.192). Modern st dieses Stiick beziiglich der Handlungsentwicklung und des generellen
Aufbaus; in der Charakterzeichnung sind jedoch durchaus Anklinge des traditionellen
Volkstheaters zu erkennen: Die Figuren sind typenhaft gezeichnet und sprechen lokale
Dialekte im Stil des Karag6z-Theaters (vgl. Halman S. 31).

Erst 1959 wurde ein bereits 1809 verfasstes Drama ausfindig gemacht: »Papuggu Ah-
met« (Schuster Ahmet) von Iskerleg, ein Stiick das auf vielfiltige Weise volkstiimliche
Elemente mit modernen Theaterformen zu verweben sucht, dabei jedoch, wie Pazarka-
ya anmerkt, an seine Grenzen stof3t (vgl. Rosen im Frost, S. 192). Als weitere wichtige Dra-
matiker des 19. Jahrhunderts nennt Pazarkaya Ahmet Vefik Paga (1823-1891) mit seinen
Ubersetzungen und Adaptionen von Moliére und sonstigen Arbeiten vor allem in Bursa,
wo heute das Staatstheater seinen Namen trigt, sowie Musahip Zade-Celal (1870-1959)
mit seinen satirischen Karikaturen des osmanischen Volkslebens, welche er unter star-
ker Beeinflussung durch Orta Oyunu und Karag6z verfasste (vgl. ebd. S. 195f.). Neben
Lustspielen entstanden ab etwa 1860 auch Tragédien, allerdings nicht nach klassisch-
griechischem, sondern nach elisabethanischem und franzésischem Muster. Besonderer
Beliebtheit erfreute sich die Form des Melodramas, die bis in die zweite Hilfte des 20.
Jahrhunderts Einfluss auf die tiirkische Dramatik ausiiben sollte, dann jedoch zuneh-
mend von Stiicken sozialkritischer Richtung abgelost wurde (vgl. Halman S. 35f.).

In den Griindungsjahren der Republik entstanden zunichst hauptsichlich patrioti-
sche Stiicke, darunter zahllose Lustspiele und auch einige Satiren. Hervorzuheben wire
etwa der Dichter Nazim Hikmet (1902-1963), der in den 1930er und 1940er Jahren eine
Reihe innovativer Stiicke schrieb, darunter mit »Ferhad ile Sirin« (Legende von der Lie-
be,1948) die Adaption einer alten Volkssage iiber die Liebe zwischen einer Prinzessin und
einem Ornamentmaler. Daneben wire Vedat Nedim Tor mit seinen sozialkritischen, psy-
chologischen Dramen zu erwihnen, die teilweise sogar in Frankreich und Deutschland
aufgefithrt wurden. Und auch das Musiktheater sowie das traditionelle Improvisations-
theater erfreuten sich um die Mitte des Jahrhunderts weiterhin grof3er Beliebtheit (vgl.
ebd. S. 39f).

2.3.3 Die »Brecht-Wende« der 1960er Jahre

Nach dem Sturz des restriktiven Staatschefs Menderes und dem Inkrafttreten einer li-
beralen Verfassung im Jahr 1961 explodierten die Theateraktivititen in der Tirkei re-
gelrecht. Istanbul und Ankara wurden im Laufe der sechziger Jahre zu Theaterzentren,
die den Vergleich mit westlichen Metropolen nicht zu scheuen brauchten: Abendlich ka-
men bis zu 30 Stiicke zur Auffihrung mit einer Bandbreite, die von griechischen Tra-
godien iiber Shakespeare, Moliére, Brecht bis hin zu absurden Stiicken und Tennessee
Williams reichte. Die tiirkischen Bithnen und die Dramatiker waren innovationsfreu-
dig wie niemals zuvor und verarbeiteten unterschiedlichste Einfliisse. Die neue Toleranz
der Regierung gestattete es ihnen, »to deal with social and economic problems in less
guarded or allegorical terms, bringing to the stage a whole spectrum of political themes

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

and tensions« (ebd. S. 40). Die Mehrzahl der bedeutenden modernen, bis heute gespiel-
ten tiirkischen Stiicke entstanden im Verlauf dieses einen Jahrzehnts.

Von zentraler Bedeutung fiir die Entwicklung des tiirkischen Theaters in den 1960er
Jahren war vor allem Brechts Dramatik des Epischen Theaters, welche erstmals in brei-
terem Rahmen rezipiert werden konnte und sogleich eine Art Theaterrevolution auslds-
te. Dabei waren Brechts Theatertechniken dem titrkischen Theater keineswegs wesens-
fremd. Gemif3 Zeliha Berksoy, einer Schauspielerin am Istanbuler Stadttheaters, sind
besondere Affinititen zwischen Brecht und dem tiirkischen Temperament zu finden; sti-
listisch sei das Epische Theater besonders mit Orta Oyunu vergleichbar (vgl. Diamond
S. 350). Tatsichlich lassen sich die unterschiedlichsten Analogien zu den traditionellen
tiirkischen Theaterformen, vor allem aber zum Karag6z ausmachen. Bevor ich im letzten
Abschnitt dieses Kapitels auf smoderne« Aspekte des Schattenspiels eingehe, werde ich
meine Ausfithrungen zum modernen tiirkischen Theater mit einem Abriss von Brechts
Theorie des Epischen Theaters und deren Adaption in den tiirkischen Kontext anhand
exemplarischer Stiicke sowie einer kurzen Beschreibung der gegenwirtigen tiirkischen
Theaterszene abschlief3en.

Beim Epischen Theater handelt es sich um eine von Erwin Piscator (1893-1966) und
Bertolt Brecht (1898-1956) wissenschaftlich und ideologisch ausgearbeitete Theater-
theorie im Sinne der marxistischen Kunsttheorie des sozialistischen Realismus, eine
Art Marxistisches Lehrtheater also, das auf die Auslegung der Fabel und ihre Vermitt-
lung abzielt. Als das Zentralwerk dieser Theaterrichtung kann Brechts Schrift »Kleines
Organon fiir das Theater« (1948/49) gelten, in der er den Gegensatz zwischen dramati-
schen (aristotelischen) und epischen Theaterformen herausarbeitet.” In Abgrenzung
zur herkdmmlichen Dramatik will Brechts Form des verfremdenden Zeigetheaters den
rationalen und belehrbaren Zuschauer dazu anregen, gesellschaftliche Prozesse kri-
tisch distanziert zu betrachten und in sie verindernd einzugreifen. Als kiinstlerisches
Verfahren findet dabei die »Technik der Verfremdungen des Vertrauten« Anwendung
(S. 537), eine Illusionsdurchbrechung in der Darstellung, die zum Ziel hat, konventio-
nelle Sichtweisen zu demontieren: »Eine verfremdende Abbildung ist eine solche, die
den Gegenstand zwar erkennen, ihn aber doch zugleich fremd erscheinen lisst.« (S. 535)
Brechts Verfremdungstheorie, die sich unter anderem auf das Vorbild des Russischen
Formalismus beruft, ist als ein Mittel zur dialektischen Erkenntnis angelegt: Indem der
Zuschauer dem Gezeigten reflektierend gegeniibergestellt anstatt in einen Zustand der
Identifizierung entriickt zu werden, kann sich eine Bewusstseinserhellung vollziehen.

Dabei sollen die Verfremdungs-Effekte »nur den gesellschaftlich beeinflussbaren
Vorgingen den Stempel des Vertrauten« entziehen und so auf deren Veranderbarkeit
aufmerksam machen (S. 536). Zu diesem Zweck muss sowohl der Dramatiker als auch
der Schauspieler gegeniiber dieser als verinderlich betrachteten sozialen Realitit eine
analytische Haltung einnehmen. Dies setzt eine Informiertheit des Kiinstlers voraus,
der angehalten ist, im Prozess des Niederschreibens wie auch des Darstellens seinen
eigenen Standpunkt zu wihlen (vgl. S. 541). Fiir den Autor gelte es, die einzelnen Ereig-
nisse der Fabel so zu verkniipfen, dass die Knoten auffillig werden: »Die Geschehnisse
diirfen sich nicht unmerklich folgen, sondern man muss mit dem Urteil dazwischen

13 Ich verweise auf diesen Text in der Folge nur mit Seitenzahlen.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

79


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

kommen kénnen.« (S. 547) Der Darsteller wiederum muss in seinem Schauspiel »alles
unterlassen, was er gelernt hatte, um die Einfithlung des Publikums in seine Gestaltung
herbeifithren zu konnen. [...] In keinem Augenblick lisst er es daher zur restlosen Ver-
wandlung in die Figur kommen.« (S. 537f.) Der Schauspieler »hat seine Figur lediglich zu
zeigen« und dabei »den Akt des Zeigens in einen kiinstlerischen [zu] machen« (S. 538).
In anderen Worten: Im Epischen Theater demonstriert der Kinstler lediglich, er deutet
an, macht aufmerksam und stimuliert; der Zuschauer muss sich durch die Darbietung
auf kritische Weise angesprochen fithlen. Auf dieses eine Ziel, die Auslegung und Aus-
stellung der Fabel, arbeitet das gesamte Theater hin, der »Gestus des Zeigens« (S. 549)
bestimmt die Darstellung, die Maske, die Choreografie, das Bithnenbild und - zentral
fir Brecht — die Musik.

Zwar legt Brecht fest, dass die »Auslegung der Fabel und ihre Vermittlung durch ge-
eignete Verfremdungen [...] das Hauptgeschift des Theaters« sei (S. 549); dennoch wen-
deter sich dabei keineswegs gegen das Vergniigen im Theater. Ganz im Gegenteil fordert
er sogar explizit, »das Moralische vergniiglich« (S. 522) und die »Kritik [...] zur Lust« zu
machen (S. 529). Was er aber ablehnt, sind anspruchslose Belustigungen, die er durch
»starke (zusammengesetzte) Vergnilgungen« ersetzt wissen mdochte, »verzweigter, rei-
cher an Vermittlungen, widerspriichlicher und folgenreicher« (S. 523). Auch das Vergnii-
gen darf also nie nur Selbstzweck sein, sondern muss, wie jeder Aspekt im Epischen
Theater, funktional eingesetzt werden und durch Komplexitit zum kritischen Denken
und Handeln anregen. In der Dramatik, die Brecht vorschwebt, »wird die Kunst die Un-
terhaltung aus der neuen Produktivitit schdpfen«, welche er als »die grote aller Ver-
gniigungenc sieht (S. 527).

Wie dieser kurze Uberblick zeigt, ist jeder Aspekt des Brecht’schen Theaters zweck-
gebunden, das heifst auf den Verfremdungseffekt hin ausgerichtet; die Verfremdung
wiederum besitzt die alleinige Aufgabe, das Publikum kritisch anzuregen und zur sozia-
len Handlung zu aktivieren. Die Funktionsgerichtetheit aller Teile auf dieses eine Ziel
hin ist die Grundlage der epischen Theatertheorie. Wie aber fand dies in den tiirkischen
Rahmen Eingang? Zur Erliuterung seien einige von Brecht beeinflusste Stiicke kurz
vorgestellt."

Einen Hohepunkt der von Brecht beeinflussten tiirkischen Theatertradition stellt
Haldun Taners (1915-1986) »Keganli Ali Destani« (Die Sage von Ali aus Kesan) von 1964
dar. Der Autor bedient sich in diesem epischen Volksmusical des Szenenbaus des Brecht-
Theaters und lisst unter anderem eine Toilettenfrau die Handlung kommentieren; da-
neben benutzt er jedoch auch Formen des traditionellen tiirkischen Theaters, etwa im
Jargon der auftretenden Figuren. Auch die musikalische Untermalung, so die Angaben
des Komponisten Yalgin Tura, folgt Brechts theoretischen Vorgaben und integriert dazu

14 Nichtalle Ubertragungen von Brechts Theatertheorien gliickten gleichermafien. Pazarkaya merkt
an, dass oft das Lehrstiickhafte »sehr in den Hintergrund« trat, was mitunter in Lustspielen volks-
timlicher Pragung resultierte: »Natiirlich werden da auch Probleme angesprochen, aber diese ty-
pische Brechtsche Dramaturgie der zwei Ebenen, Sacheben und Bildebene, existiert da nicht. Da
ist alles Bildebene.« (Personliches Interview 2004) Ich beschranke mich auf >erfolgreiche< Adap-
tionen; fiir eine ausfithrlichere Beschreibung der Stiicke sei auf Halman (S. 41—-48) und Pazarkayas
Rosen im Frost (S.196—202) verwiesen.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

Elemente des Volkstheaters. Bereits im Herbst 1964 brachte ein Istanbuler Theater Ta-
ners Stiick auch in Deutschland zur Auffithrung, und in der Spielsaison 1974/75 wurde es
sieben Monate lang mit grofem Erfolg in Prag inszeniert; 1976 entstand eine englische
und fiinf Jahre darauf eine deutsche Ubersetzung. Die Frankfurter Rundschau reagierte
euphorisch auf die Auffithrung, und die Niirnberger Zeitung stellte gar einen Bezug zu
Brechts »Dreigroschenoper« her (vgl. Halman S. 46). 1980 brachte unter anderem auch
das Tiirkische Ensemble der Berliner Schaubiihne Taners Sage von Ali Zur Auffithrung. Das
Stiick, eine Satire auf den determinierenden Einfluss der Gesellschaft, ist im Milieu des
Istanbuler Grof3stadtslums angesiedelt und vermittelt die Geschichte eines harmlosen
Dorfmenschen, der fiir einen nicht begangenen Mord ins Gefingnis geworfen wird. Da
seine Umwelt aber annimmt, dass er seinen Kontrahenten im heroischen Zweikampf
erstochen habe, nimmt er im Gefingnis und besonders nach seiner Entlassung tat-
sichlich immer mehr den Charakter dieser imaginierten Person an und wird so fiir
das sozial unterdriickte Volk endgiiltig zum Helden. »Wenn er am Ende des Stiickes
den wirklichen Mérder, der ihn herausfordert, niederschiefdt«, beschreibt Pazarkaya,
»wird die Legende seines Heldentums zur Wirklichkeit; die Gesellschaft hat thn dazu
gebracht, das zu werden, was sie in ihm sehen wollte.« (Rosen im Frost, S. 197)

Ein weiteres von Brecht inspiriertes Stiick ist Sermet Cagans (1929-1979) »Ayak Ba-
cak Fabrikasi« (Orthopiddische Fabrik oder Fabrik der Fiif}e und Beine), ebenfalls aus dem
Jahr 1964, das bei den Studentenfestspielen in Erlangen zur Erstauffithrung kam und
im Anschluss daran auch in der Tiirkei grofien Erfolg erzielte. Das Stiick beschreibt »die
volksfeindliche Maschinerie eines Feudalsystems in einem nichtentwickelten Land«; die
Grundlage dazu bildete die »soziale Wirklichkeit in der sitddstlichen Tiirkei«, in der Men-
schen der Willkiir ausbeutender Landherrn ausgesetzt sind (ebd. S. 198). Aktuelle Pro-
bleme der anatolischen Landbevolkerung werden hier zur Debatte gestellt, wobei das
Stilmittel der Parodie zur Erzeugung kritischer Distanz Gebrauch findet. Cagans Stiick
macht trefflich Gebrauch von epischen Theatertechniken, steht zugleich aber auch in der
Tradition des tiirkischen Dorfdramas — nicht zu verwechseln mit den frithen dérflichen
Spielen, die in der Typologie traditioneller Theaterformen Erwihnung fand. Das moder-
ne Dorfdrama entwickelte sich gemeinsam mit der Dorfliteratur in den 1950er Jahren,
als Absolventen von dérflichen Instituten erstmals eine eigene Literatur hervorbrachten,
und kam in den 1960er Jahren zur Bliite, wobei sie auf vielfiltige Weise zum Epischen
Theater in Bezug trat. Pazarkaya fithrt aus:

Diese Dorfliteratur hatte hervorragende Vertreter wie zum Beispiel Fakir Baykurt, der
in alle Sprachen lbersetzt wurde, darunter auch ins Deutsche. Die Entdeckung des
Dorflebens beeinflusste auch das Theater. Verschiedene dieser Romane wurden dra-
matisiert und von den besten Theatern Istanbuls gespielt, parallel zu der sozialisti-
schen Stromung im Theater jener Jahre. (Personliches Interview 2004)

Unter das Genre des Dorfdramas fallen etwa auch das Stiick »Isyancilar« (Die Rebellen)
der Autorin Recep Bilginer, das die Not und Armut der Bewohner eines anatolischen
Dorfes im Kampf gegen Korruption beschreibt, sowie Cahit Atays »Karalarin Memetle-
ri« (Die Memets des Dorfes Karalar, 1965), das in drei Episoden traditionelle Dorfthemen
wie Religion und Blutfehde behandelt (vgl. Halman S. 44). Weitere bedeutende Vertreter
dieser Richtung des modernen Theaters sind Yagsar Kemal und Orhan Kemal.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

81


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Die tiirkische Theaterliteratur der 1960er Jahre wurde aus zahlreichen Quellen ge-
speist; dabei kam es auch jenseits der Beeinflussung durch Brecht zu mannigfaltigen
Kreuzungen. Die Dorfthematik lie? sich beispielsweise auch mitklassischen oder mythi-
schen Beziigen verarbeiten, so im Fall von Giingér Dilmens (1930—2012) Tragddie »Kur-
ban« (Opfer) aus dem Jahr 1967, einer Ubertragung des antiken Medea-Modells in die Le-
benswelt der traditionellen anatolischen Gesellschaft. Zum einen tibernehmen hier die
Bauern die Rolle des tragischen Helden, zum anderen erfihrt im Widerstand Zehras ge-
gen die Absicht ithres Mannes, eine zweite Ehefrau ins Haus zu bringen auch das Schick-
salhafte der klassischen Tragddie eine zeitgemifle Uberfithrung. In dieser kritischen
Darstellung des wirtschaftlichen und sozialen Abhingigkeitsverhiltnisses der Frau vom
Mann wird nach Pazarkaya »der Konflikt auf eine reale, soziale Ebene heruntergeholt«
(Rosenim Frost, S.199). Beziiglich des formalen Aufbaus hilt sich Dilmen an seine alt-grie-
chische Vorgabe; auch ist seine Sprache trotz des Dorf-Kontexts lyrisch, was ebenfalls
den klassischen Bezug betont. »Kurban« wurde 1982 unter anderem auch an der Berliner
Schaubiihne aufgefihrt.

Eine weitere zeittypische Form stellt die Adaption historischer Stoffe der Osma-
nischen Geschichte dar. Stellvertretend sei A. Turan Oflazoglus (*1932) Stiick »Deli
Ibrahim« (Der irre Ibrahim, 1967) genannt, das auf den gleichnamigen Sultan der Jahre
1640 bis 1648 Bezug nimmt. Oflazoglu macht aus der Geschichte Ibrahims, der seine
Regierungszeit in rauschenden Festen und Haremsorgien verbrachte, eine Tragodie
der Macht, die teilweise an Christopher Marlowes elisabethanische Stiicke erinnert.
Das Stiick hat eine konventionelle Struktur, doch seine psychologische Orientierung
weist es als modern aus (vgl. Halman S. 42). Weitere bedeutende Vertreter des tiirki-
schen Dramas sind Aziz Nesin (1915-1995) mit seinen satirischen Werken und Melih
Cevdet Anday (1915-2002), dessen Stiick »Mikadonun Copleri« (Mikado Stibchen, 1967)
in der absurden Theatertradition steht und Assoziationen an Beckett hervorruft (vgl.
Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 200.)

Schlielich soll hier auch Haldun Taner, dem wir bereits als Autor von »Keganl Ali
Destani« begegneten, nochmals Erwihnung finden, diesmal allerdings als der Griinder
des tiirkischen Kabaretts. Nachdem er zuvor Erfahrungen mit dem deutschen Kabarett
gemacht hatte, fithrte er diese Form des Theaters in den sechziger Jahren auch in der
Tiirkei ein. Einen frithen Versuch im Jahr 1962 unterbrach er, um seine Aufmerksam-
keit zunichst Brecht und dem Volkstheater zu widmen, doch 1968 war es dann so weit:
Taner erdffnete in Istanbul mit seinem eigenen Stiick »Schaban, der Retter des Vater-
landes« das Kabarett Dedekus (VogelstrauR). Taners Bithne war derartig erfolgreich, dass
noch im gleichen Jahr ebenfalls in Istanbul das Kabarett »U¢ Maymun« (Drei Affen) den
Betrieb aufnahm. Uber diese Spielhiuser etablierte sich das Kabarett in der Tiirkei (vgl.
ebd. S.197f).

2.3.4 Theater zwischen Repression und Innovation

Die freiheitliche Phase der tiirkischen Gesellschaft, die mit der Verfassung von 1961 be-
gonnen hatte, hielt nicht lange an; bereits zehn Jahre spiter kam es im Mirz 1971 zum
Militdrputsch unter repressiven Vorzeichen. Das Theater nach Brecht’schem Stil und die
Formenvielfalt des sozialkritischen tiirkischen Theaters im Allgemeinen wurden in der

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

Folge enorm eingeschrinkt, Theaterhiuser wurden geschlossen, Gruppen aufgeldst und
Dramatiker und Theatermacher kamen mit dem Gesetz in Konflikt. Stellvertretend fir
andere Leidtragende staatlicher Zensur sei Vasif Ongéren genannt, der in den 1960er
Jahren einen wesentlichen Anteil an der Brecht-Debatte in der Tiirkei hatte und vor al-
lem mit seinem Erfolgsstiick »Asiye nasil kurtulur?« (Wie kann Asiye gerettet werden?,
1970) einen hohen Bekanntheitsgrad erlangte. Ongéren kam im Anschluss an den Mili-
tir-Coup in Haft und verbrachte mehrere Jahre im Gefingnis, bis ihn eine Generalam-
nestie wieder auf freien Fufd setzte. Als er keine Moglichkeit mehr sah, sich in der Tiirkei
kinstlerisch zu verwirklichen, wanderte er — wie iibrigens auch die junge Emine Sevgi
Ozdamar - in der zweiten Hilfte der 1970er Jahre nach Deutschland aus. Im Jahr 1980
vollzog sich im Anschluss an den Septemberputsch des Militirs der bislang letzte groRe
Exodus von Schauspielern und Dramatikern, darunter auch Cetin Ipekkaya, einer der
Regisseure des Istanbuler Stadttheaters, der einige Jahre spiter in Berlin einer der Griin-
dermitglieder des Tiyatroms, der ersten festen tiirkischen Theaterbithne Deutschlands,
sein sollte.

Auch in den 1980er Jahren herrschte im Theaterbereich zunichst Stagnation (vgl. Pa-
zarkaya, Rosenim Frost, S. 201); erst gegen Mitte des Jahrzehnts kam es allmahlich zu einer
Neubelebung der Szene, nachdem die Regierung ab 1982 dazu iibergegangen war, auch
private Projekte finanziell zu unterstiitzen. Trotzdem veranschaulichen die zwei Militir-
eingriffe die Problematik des tiirkischen Theaters. Einerseits ist die Tiirkei als Theater-
nation im Mittleren Osten ohne Vergleich: »Turkey has the most developed theatre tradi-
tion and network in the Middle East. Istanbul has held an international arts festival since
1973, and an independent theatre festival started in 1989.« (Diamond S. 338) Andererseits
sieht sich das Theater aber auch massiver Eingriffe und Bedrohungen ausgesetzt — und
das aus verschiedenen Richtungen zugleich: Aufler dem Militir hemmte ab den 1990er
Jahren auch eine konservative Wende die Entwicklung des tiirkischen Theaters. Im Lau-
fe desJahrzehnts hatte die 1982 gegriindete orthodox-islamische Wohlfahrtspartei (Refah
Partisi) zunehmend an Macht gewonnen und ging aus den Wahlen von 1994/95 schlieflich
als stirkste Fraktion hervor. Catherine Diamond beschreibt in ihrem Artikel »Darkening
Clouds over Istanbul: Turkish Theater in a Changing Climate« (1998), der weitgehend auf
Gesprichen mit Istanbuler BithnengréfRen basiert, die Folgen dieser Entwicklung fiir die
tiirkische Theaterlandschaft.” Unter Uberschriften wie »A Sense of Creeping Fascismc

15 Diamonderwéhntin diesem Zusammenhangeinen Fall, derim In- und Ausland fiir Aufsehen sorg-
te: Im Mdrz 1996 stand mit Yasar Kemal einer der prominentesten tiirkischen Schriftsteller und
Dramatiker vor Gericht. Wegen eines regimekritischen Aufsatzes, der unter anderem im Spiegel
unter dem Titel »Feldzug der Liigen« (Januar 1995) erschienen war und in dem er die Ubergriffe
der Regierung aufdas kurdische Volk als einen Genozid bezeichnet hatte, wurde Kemal staatfeind-
licher Handlungen und der Starkung des kurdischen Separatismus beschuldigt. (Zur Verbindung
zwischen dem kurdischen Freiheitskampf und dem Erstarken konservativer islamischer Parteien,
siehe Diamond S. 334.) Da er auch im Prozess nicht von seinem Standpunkt abwich, wurde er zu ei-
ner Bewahrungsstrafe verurteilt. Autoren aus aller Welt solidarisierten sich daraufhin mit Kemal,
darunter Arthur Miller, der in einem offenen Brief an ihn von einer»painful absurdity«sprach (ebd.
S.349). Uber tausend tiirkische Schriftsteller und Dramatiker schlossen sich im Protest zusammen
und publizierten ein Buch mit eigenen kritischen Artikeln. Als einige darauf angeklagt wurden, er-
schienen weit mehr als diese vor Gericht und forderten, gleichfalls bestraft zu werden, darunter

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

83


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

spricht sie von BithnenschlieRungen und Gerichtsprozessen und stellt beziiglich der Is-
tanbuler Szene fest: »Small studios formerly allotted to the various theatre groups for use
as rehearsal spaces were claimed by Islamists, who converted them into mescit, or prayer
halls.« (Ebd. S. 338) Solche Vorgehensweisen finden, wie bereits angesprochen wurde,
ihre Erklirung in der religiés motivierten Abneigung des orthodoxen Islams gegen das
Theater.

Aller Zensur und Repression zum Trotz tritt in Diamonds Artikel auch immer wie-
der die erstaunliche Vitalitit und Diversitit der Istanbuler Theaterszene zum Vorschein,
welche geprigt ist durch die Kreativitit und das Engagement ihrer Kinstler und Orga-
nisatoren. Als etwa Giiriin Gencay, Direktorin des Istanbuler Stadttheaters nach dem
politischen Machtwechsel ihres Amtes enthoben wurde, griindete sie nicht nur umge-
hend eine eigene Theatergruppe, sondern lief3 sich dazu auch ins Parlament wihlen (vgl.
ebd. S. 338). Als einer der innovativsten Theatermacher ist Ferhan Sensoy zu nennen,
der seit Anfang der 1970er Jahre eigene Stiicke auf die Bithne bringt, 1980 seine Gruppe
Ortaoyuncular (mit Bezug auf die traditionelle Theaterform) ins Leben rief und fiir seine
Arbeit seither ausgezeichnet wie auch inhaftiert wurde. Nach Diamond stellt Sensoy ei-
ne moderne Version des Meddah dar: In seinem Einmannstiick »Ferhangi Seyler« (Die
Welt nach Ferhan) von 1987 kommentiert er mit satirischem Biss aktuelle Geschehnisse
und lisst Zuschauer auf die Bithne treten, um improvisierend auf sie einzugehen (vgl.
ebd. S. 340) — die Parallelen zu Theaterformen wie dem Kabarett und der Standup Co-
medy sind hier sehr deutlich. In der Folge fithrte Sensoy sein Ferhan-Stiick auf Europa-
tour — 1996 spielte er unter anderem in zehn deutschen Stidten, darunter Berlin, Kéln,
Hamburg, Miinchen und Frankfurt — und im Jahr 1999 sogar bis in die USA und nach Ka-
nada (Ortaoyuncular, offizielle Webseite). Zu erwihnen ist auch »U¢ Kursunluk Operac
(Drei-Kugel-Oper, 1995), Sensoys Adaption von Brechts »Dreigroschenoper, eine politi-
sche Satire iiber die neue tiirkische >Mafia«.

Die wohl bekanntesten, zweifelsohne jedoch bestindigsten Stars der Istanbuler Sze-
ne, wie auch des tiirkischen Theaters im Allgemeinen sind die Geschwister Yildiz und
Musfik Kenter, die in den 1940er Jahren noch unter Carl Ebert am Staatlichen Theater
Konservatorium studiert hatten. In der Folge spielten sie erst am Staatstheater Anka-
ra, folgten 1959 aber ihrem Mentor Muhsin Ertugrul nach Istanbul, wo sie bald darauf
die Kent Oyunculan (Kent Darsteller) griindeten und 1968 ihre eigene Bithne mit einer
Produktion von »Hamlet« unter Regie des Englinders Dennis Cary einweihten (vgl. Dia-
mond S. 343). Die Kenter-Geschwister sind inzwischen eine Institution des tiirkischen
Theaters. Ihre kiinstlerischen Aktivititen sind zu zahlreich, um hier genannt werden
zu konnen - sie sind Film- und Theaterschauspieler, Singer, Schriftsteller, Regisseure,
Theaterlehrer, und vieles mehr. Die Popularitit des Monodramas — und damit der fortge-
setzte Einfluss der Meddah-Tradition des darstellenden Erzdhlers — im zeitgendssischen
tiirkischen Theater ist auch bei den Kenters erkennbar: Stets fithren sie unter anderem
Einpersonenstiicke in ihrem Repertoire, Musfik etwa seit 1996 eine Show, die auf Ata-
tirks Ansprache an die Nation von 1927 basiert, und Yildiz das Stiick »Her zaman agk

auch Mahir Gunsiray, der den Gerichtshof, wie Diamond beschreibt, in ein absurdes Theaterstiick
verwandelte, indem er Passagen aus Kafkas Das Urteil vortrug (S. 335).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

vardi« (Stets existierte Liebe), das lose ihre eigene Lebensgeschichte erzihlt. Zwar be-
klagen auch die Kenters den Niedergang des kulturellen Theaterlebens in Istanbul (vgl.
ebd. S. 345), doch es ist Akteuren wie ihnen zu danken, dass sich die tiirkische Theatersze-
ne bis heute vielfiltig und innovationsfreudig, gleichzeitig aber auch unter Neubelebung
traditioneller Theaterformen prisentiert. Dies gilt gerade fiir den Bereich der Privatbiih-
nen; doch die 6ffentlichen Bithnen florieren ebenso: Das Staatstheater unterhilt heute
Spielstitten in Ankara, Istanbul, izmir, Bursa, Adana, Trabzon, Diyarbakir, Antalya, Er-
zurum, Van, Sivas und Konya. Und auch das Stidtische Theater Istanbul hat mittlerweile
nicht weniger als finf Bithnen.

2.4 Resiimee: Standortbestimmung des tiirkischen Theaters

Ich begann dieses Kapitel mit der Frage nach der Positionierung des tiirkischen Thea-
ters zwischen westlichen und dstlichen Traditionen. Ausgehend vom Befund, dass tiir-
kisches Theater oft filschlicherweise in einen strengen Kontrast zu deutschen (oder all-
gemeiner: zu europdischen) Theaterformen gesetzt wird, war es mein Anliegen, iiber die
Darstellung der tiirkischen Theatertraditionen, ihrer Entwicklung sowie der Beeinflus-
sung durch andere Theaternationen auf die Formenvielfalt des zeitgenossischen tiirki-
schen Theaters hinzuweisen und auf diverse Berithrungspunkte und Verbindungslinien
zu westlichen Formen und Traditionen hinzuweisen.

Insgesamt betrachtet prisentiert sich das moderne tiirkische Theater in einer ei-
gentiimlichen Dualitit oder auch Hybriditit; dies sollte jedoch nicht tiberraschen, da
die zeitgendssische Tirkei gesellschaftlich und kulturell dufierst heterogen ist und all-
gemein durch ihre politische, soziale und auch kiinstlerische Positionierung zwischen
Ost und West gekennzeichnet ist. Hiltrud Arens charakterisiert die nationale Identitit
der heutigen Tirkei unter Verweis auf Leslie Adelson als »eine hybride Form des tiirki-
schen Europaismus« (S. 157).”® Dass dabei die kulturellen Oppositionen keineswegs ab-
solut sind, darauf verweist auch der Autor Kemal Kurt in seinem Erzihlband Was ist die
Mehrzahl von Heimat? Bilder eines tiirkisch-deutschen Doppellebens aus dem Jahr 1995, wenn
er mit folgenden Worten auf die Nahtstellen zwischen den vermeintlichen Gegensitzen
deutet: »Ostlich des Ostens liegt der Westen. Westlich des Westens ist der Orient. Wie
man sich auch dreht, es bleibt eine Frage des Standpunktes.« (S. 185) Osten und Westen
— das sind letztlich nur ideologische Perspektiven und Festschreibungen. Das moderne
tiirkische Theater ist seinem Wesen nach polyvalent; der >Bezugsrahmen Tiirkei< schlief3t
insofern in einem nicht unbetrichtlichen Maf auch den >Bezugsrahmen Deutschlands,
beziehungsweise den >Bezugsrahmen Europa« mit ein. Ein internationaler oder trans-
kultureller Charakter ist dem tiirkisch-deutschen Theater daher gleichsam von Vornher-
ein zu eigen:

16 Vgl hierzu etwa auch Jean-Daniel Tordjman Artikel »Die Tiirkei ist ldngst europdisch« aus dem
Jahr2002. Die Oppositionen sind auch aus anderen Griinden nicht aufrecht zu erhalten. So betont
Zafer Senocak etwa, dass selbst die Ideale von Humanismus und Aufklarung, auf denen das Wer-
tesystem der westlichen Zivilisation basiert, »west-Gstliche Zwittergeschopfe, Koproduktionen«
seien (»Deutsche werdenc, S.19).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

85


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Die tiirkische Kultur ist in vielem ein ausgepragter historisch integrierter Teil im euro-
paischen Mosaik [..] aber dennoch von unverwechselbarer Eigenart. [..] In allen Berei-
chen des Kunst- und Kulturschaffens bringen [tirkische Kiinstlerinnen und Kiinstler]
ihre eigenen Formen, Farben und Stimmen ein und bereichern so das europiische
Kulturspektrum. (Pazarkaya, »Mischkultur«, S. 16.)

Bevorich diese Gedanken im folgenden Kapitel im Rahmen meiner Prisentation der titr-
kisch-deutschen Theatergeschichte weiter vertiefe, bleibt in Form eines Resiimees und
gleichzeitigen Ausblicks noch auf einige Punkte hinzuweisen:

Zur >Modernitat« des Karagoz-Schattenspiels

Ich erwihnte bereits, dass zahlreiche Elemente des Karagoz-Schattenspiels Eingang ins
moderne tirkische Drama gefunden haben und seit geraumer Zeit auch verstirkt An-
strengungen unternommen werden, die alten Traditionen neu aufleben zu lassen, bezie-
hungsweise in eine zeitgerechte Form zu iberfithren. An diesen Bemithungen beteiligen
sich auch tiirkische Theatergruppen in der BRD. Hier einige Beispiele aus der jiingsten
Vergangenheit:”

« ImJahr 1995 unternahm das Berliner Tiyatrom unter dem Titel »In dieser Welt einen
Schatten haben« (Skript: Rike Reiniger und A. Kadir Cevik) den interessanten Ver-
such, Karag6z mit Adelbert von Chamissos Geschichte von Peter Schlemihls verkauf-
tem Schatten zu kreuzen (vgl. Goktiirk, »Nachschlag«).

« 1999 prasentierte das Arkadas Theater in Koln Rainer Hannemanns kabarettistische
Satire »Hanswurst — Karagdz«, in der der Autor selbst den deutschen Volkscharakter
in Szene setzte, wihrend ein titrkischer Kollege Karagéz verkorperte (vgl. Rogler).

« 2001 war es erneut das Tiyatrom, das an Grundschulen das Kindstiick »Der Garten
von Karagdz/Karagdziin Bahgesi« prisentierte und hier deutschsprachige Dialoge
mit tiirkischen Musikeinlagen erginzte (vgl. Stelljes).

« InUlm existiert zudem seit 1998 das Theater Uliim, das nach Eigenbekunden den bis-
lang einmaligen Versuch unternimmt, Orta Oyunu in der BRD zu prisentieren —
durchaus mit Erfolg, wie ich im nichsten Kapitel ausfithren werde.

Diese Liste, die sich leicht fortfithren lieRRe, sollte geniigen, den Einfluss des tiirkischen
Schattenspiels (und anderer traditioneller tiirkischer Theaterformen) auf den zeitgends-
sischen tiirkisch-deutschen Kontext zu verdeutlichen. An dieser Stelle geht es mir jedoch

17 Andieser Stelle sei zumindest als Fufinote erwdhnt, dass am 15. September 1983 im Rahmen der
Horspielreihe »Zeit zum Zuhoren« (Siidfunk 2) Pazarkayas Stiick »Karagéz — Der schwarziugige
Harlekin« gesendet wurde. Der Autor hat darin der eigentlichen Karagéz-Geschichte eine kom-
mentierende Ebene hinzugefligt, in der Reporter die Schattenspiel-Tradition erlautern. Innerhalb
der Handlung lasst Pazarkaya gemafd der Tradition verschiedene Typen auftreten. Die Pointe ist,
dass es sich bei diesen um historische Cestalten handelt, die mit dem Schattenspiel in Verbindung
stehen, so etwa Seyh Kiisteri von Bursa (der gemafd der Legende im 14.Jahhundert die hingerichte-
ten Karag6z und Hacivat fiir Sultan Orhan als Schatten wieder zum Leben erweckte und nach dem
derPlatz vor Karag6z' Haus benanntist) und Evliya Celebi (der das Schattenspiel im17.Jahrhundert
in die Tiirkei importiert haben soll), daneben aber auch Metin And (der im Stiick sehr gelehrsam
tut, aber letztlich die Antworten schuldig bleibt und stets von einer Konferenz zur anderen eilt).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

um einen ganz anderen smodernen< Aspekt von Karagdz. Es wurde nimlich mithin be-
hauptet — ich deutete dies bereits im Abschnitt iiber Orta Oyunu an —, dass das tradi-
tionelle tiirkische Volkstheater und hier vor allem das Schattenspiel eine Vorwegnahme
diverser moderner westlicher Theaterformen darstelle. Insbesondere Metin And erwies
sich in der Vergangenheit als iiberzeugter Fiirsprecher dieser Annahme. In seinem Ei-
fer, das Karagoz-Theater als wesentlichen tiirkischen Beitrag zum Welttheater zu eta-
blieren, schief3t And meines Erachtens allerdings iibers Ziel hinaus. Dies geschieht vor
allem dann, wenn er versucht, das tiirkische Schattenspiel zur alles umfassenden Thea-
terform zu erheben und behauptet, dass zeitgenossische Dramatiker »merely reinvented
methods previously used in Turkish traditional theatre« (Karagéz, S. 95). Letztlich ist An-
ds Haltung als Reaktion auf abschitzige Wertungen wie die von I. T. Pambouki zu verste-
hen, den And selbst wie folgt zitiert: »The Turks, generally speaking, invented nothing for
themselves but stole other people’s ideas whenever they could find them. A warlike na-
tion, their eyes firmly fixed on the future, they had no leisure for the development of arts
and crafts.« (Zit. in ebd. S. 90). In dieser Aussage hallt deutlich das negative traditionelle
Tiirkenbild nach, welches ich in Kapitel 1 nachgezeichnet habe.

Eine weniger ideologisch motivierte, objektivere Behandlung des Themas bietet Pa-
zarkaya: Er stimmt zwar mit And darin tiberein, dass bestimmte formale und inhalt-
liche Charakteristika des Karag6z-Theaters auf moderne Theaterformen wie das Epi-
sche oder das Absurde, beziehungsweise Groteske Theater und auch auf das politische
Kabarett verweisen; doch relativiert er diese Angaben insofern, als er anmerkt, dass es
sich dabei keineswegs um eine Vorwegnahme dieser Dramenformen handle, sondern le-
diglich »dhnliche Mittel und Elemente« Verwendung finden (Rosen im Frost, S. 206). Die
Liste dieser Ahnlichkeiten ist freilich recht umfangreich und umfasst unter anderem:
die Funktionalitit des Bithnenbildes und der Requisiten, die sparsam eingesetzt wer-
den und stets einen Zweck erfiillen; die Tatsache, dass alles nur angedeutet wird; das
bewusste optische Missverhiltnis, das sich etwa daraus ergibt, dass ein zweistockiges
Haus kaum grofRer ist als die Schattenfiguren; die Missachtung der Einheiten des klassi-
schen Dramas; der hiufig absurd anmutende Dialog zwischen Karagéz und Hacivat; der
verfremdende Sprachgebrauch, etwa durch deren Stilisierung; der Einsatz von typenge-
rechter Musik, die jeden Auftritt der Figuren vorab ankiindigt; die Selbstreflexivitit der
Figuren, die oft ihr eigenes Spiel kommentieren (vgl. ebd. S. 214fF.). Bei alledem weist Pa-
zarkaya aber auf einen wesentlichen Unterschied insbesondere zum Brecht'schen Dra-
ma hin: Bei Brecht sei die Verfremdung nimlich stets zweckgebunden; im Karagoz sei
sie hingegen »im Sinne seines Lustspielcharakters Selbstzweck« (ebd. S. 218).

In noch einem Bereich hinkt die Gleichsetzung mit modernen westlichen Theater-
formen: Die Tatsache, dass sich Karagoz-Stiicke nicht an die klassische Aktendramatur-
gie, das heifdt an die drei Einheiten der klassizistischen Dramentheorie halten, bedeutet
noch lange nicht, dass sich das Schattenspiel im Sinne der Terminologie von Volker Klotz
als eine »offene« Theaterform klassifizieren lisst (vgl. ebd. S. 219f.). Pazarkaya spricht in
diesem Zusammenhang von Beschrinkungen der offenen Form und weist dabei vor al-
lem auf die formal und sprachlich klischeehaft erstarrten Teile Prolog und Epilog hin.
»Die Offenheit eines einzelnen Karagdz-Stiickes« so resiimiert er, »besteht lediglich in
seiner improvisierten Konversation und vielleicht noch im Aufreihungsprinzip der Auf-
tritte.« (Ebd. S. 220)

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

87


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Die Geschichte des tiirkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Moglicherweise sind die Beziige vom Karagéz-Theater zum politischen Kabarett am
gewichtigsten: Wie angemerkt, besitzt das Schattentheater eine lange satirische Traditi-
on der sozialkritischen Auseinandersetzung mit zeitpolitischen Themen, die besonders
in den improvisierten Passagen der Konversation stattfindet. Ebenso wie das Karagoz
macht auch das Kabarett von karikaturhaften Typen Gebrauch. Wie ich in Kapitel 4 aus-
fithre, sind vor allem im Fall des tiirkisch-deutschen Kabarett Knobi-Bonbon bei der Fi-
gurenzeichnung deutliche Beziige zum Karagdz erkennbar. Allerdings muss erneut mit
Pazarkaya darauf hingewiesen werden, dass im tiirkischen Schattentheater die Satire
in der Regel »passiv« und »ohne einen das Publikum aktivierenden kritischen Impuls«
bleibt, das heifdt, sie nicht auf eine Bewusstseinserweiterung oder gar auf eine Anderung
der gesellschaftlichen Zustinde abzielt; stets iiberwiegt hier die reine Lust am Spiel itber
andere mégliche Beweggriinde (ebd. S. 221)."

»Von Vornherein zweitklassig«?

Einige Aspekte des tiirkischen Theaters wurden hiufig von der Kritik beanstandet und
dabei - vorschnell, wie ich meine — als minderwertig und zweitklassig eingestuft, dar-
unter: () sein volkstiimlicher Charakter, (b) das Fehlen einer tragischen, das heiflt>ernst-
haften<Tradition, (c) die Begrenztheit des Typenspiels und (d) die allzu strikten formalen
Vorgaben. Auf diese Punkte lisst sich Folgendes entgegnen:

Folkloristische Aspekte machen ein Stiick nicht unbedingt zu einem folkloristischen
Stiick. Anders als im >Volksspiel treten volkstiimliche Elemente im zeitgendssischen tiir-
kischen Theater oft als funktionaler Bestandteil einer modernen Dramatik auf, wie ich
am Beispiel des Dorf-Spiels gezeigt habe. Im gleichen Sinn ist auch Lustspiel nicht von
Vornherein gleichbedeutend mit Trivialitit. Anders ausgedriickt: Was Brecht beziiglich
des Vergniigens als eines integralen Bestandteiles des Epischen Theaters anmerkt, kann
ebenso fiir das Lustspiel wie auch fir Folklore geltend gemacht werden: Alle drei konnen
durchaus komplex und tiefsinnig sein, beziehungsweise auf anspruchsvolle Weise An-
wendung finden. So betrachtet ist Halmans »tragic void« keineswegs tragisch; vielmehr
manifestiert sich im vermeintlichen Fehlen einer tragischen Tradition schlichtweg ein
Rezeptions- oder auch Mentalititsunterschied.

Beziiglich der Figurenzeichnung sei angemerkt, dass die Beschrinkung auf Typen
anstelle von Charakteren (im Sinne von Entwicklungsfihigkeit) gewiss eine Einengung,
wenn nicht sogar eine gewisse Starrheit mit sich fithrt. Doch auch in diesem Fall ist eine
differenziertere Haltung als die der pauschalen Abwertung angebracht: In der gleichen
Weise wie sich etwa europdische Lyriker iiber die Jahrhunderte innerhalb der strengen
formalen Vorgaben des Sonetts um persénlichen Ausdruck bemiihten, so offenbart sich
auch im Typenspiel die Kreativitit und Individualitit des Kiinstlers in feinen Nuancen

18  Dass die Satire dennoch anerkanntermafien ein zentraler Bestandteil der Schattenspiel-Traditi-
on ist, findet schon darin Ausdruck, dass eine bedeutende tiirkische Satire-Zeitschrift nach deren
Protagonisten benanntwurde: Die Zeitschrift Karagiz erschien von 1908 bis 1951 zweimal wochent-
lich; ihr Herzstiick war die Rubrik »Muhavere«, bestehend aus einem Dialog zwischen Karagéz und
Hacivat nach dem Muster des Schattentheaters (vgl. Heinzelmann S. 51ff.). Und auch die im Mai
2004 neu gegriindeten tiirkisch-deutschen Satire-Magazins Don Quichotte integrierte in ihre erste
Ausgabe unter der Geschichte des tiirkischen Humors die beiden zentralen Gestalten des Schat-
tenspiels (vgl. »Neue Satirezeitschrift«).

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ein Abriss tirkischer Biihnentraditionen

und Briichen. Die strikten Formvorgaben, welche das traditionelle tiirkische Theater ins-
gesamt betreffen und charakterisieren, umfassen zudem, wie meine Darstellungen ver-
deutlichten, stets interne Liicken und Leerstellen, die dem Kiinstler Freiriume fiir krea-
tive Ausschweifungen und Improvisationen bieten.

Bei genauer Betrachtung offenbart sich das Pauschalurteil der »Zweitklassigkeit« des
tirkischen Theaters als ein implizites Eingestindnis eigener Unkenntnis iiber die Ent-
wicklung des Theaters in der Tiirkei. Diese Ignoranz beeintrichtigt oft auch die Ein-
schitzung tiirkischer Theaterprojekte in Deutschland, wie das folgende Kapitel wieder-
holt aufzeigen wird.

- am 14,02.2026, 19:09:53. /el e

89


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 19:09:53. /el -



https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

