
2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen

Theater zwischen Ost und West

Ohne die Kenntnis der Literatur und des

Theaters der fünfziger und sechziger Jahre

in der Türkei kann man auch das türkische

Theater in Deutschland nicht beurteilen.

(Yüksel Pazarkaya)1

2.1 Einleitung: Öst-westliche Theaterdifferenzen?

Gegen 1980 begann an der Berliner Schaubühne unter der Intendanz von Peter Stein ein

denkwürdiges und bis heute einmaliges Unterfangen: Eine deutsche Theaterbühne bot

türkischen Schauspielern die langfristige Zusammenarbeit an und unternahm in der

Folge den Versuch, das entstandene Ensemble fest unter eigenem Dach zu etablieren.

Bedauerlicherweise lief das Projekt trotz einer Reihe ansprechender Produktionen be-

reits nach wenigen Jahren wieder aus. Auf das Schaubühnen-Projekt und die Gründe

seines Scheiternswerde ich imnächstenKapitel inDetail eingehen; hier sei lediglich an-

gemerkt, dass es sich von Beginn an scharfer Kritik ausgesetzt sah. Beanstandet wurde

etwa, dass sich die Stücke des Ensembles zu einseitig auf den türkischen Bezugsrahmen

beschränken würden. Deutsche, aber auch türkischstämmige Kritiker sprachen in die-

sem Zusammenhang von einer problematischen Tendenz des kulturellen Rückzugs und

der Selbstisolation des türkischenTheaters in Deutschland (vgl. Ören, »Auf der Suche«,

S. 313).

NachYüksel Pazarkaya ist eine solcheKritik ungerechtfertigt. »Dasmit demBezugs-

rahmen Türkei kann man auch ganz anders interpretieren«, wendet er ein und erläu-

tert dies wie folgt: »Es gibt in der Türkei ein Theater und eine Theaterliteratur, die in

Deutschland völlig unbekannt ist. Die spielt und zeigt man und präsentiert damit eine

Theaterkultur.« (Eigenes Interview2004) Für Pazarkaya erhält das Schaubühnen-Projekt

seineBerechtigungnicht zuletzt dadurch,dass es eineTheatertradition vorstellte,die bis

1 In unserem Gespräch in Columbus, Ohio am 4. Juni 2004 (siehe Anhang).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

dahin von deutscher Seite kaum Beachtung gefunden hatte. Und mit wenigen Abstri-

chen gilt dies bis zum heutigen Tag.Wie ich einleitend ausführte, lassen sich für dieses

Desinteresse folgendeGründe anführen: Die Deutschen tun sich nachwie vor schwer, in

Menschen türkischer Abstammung mehr als den Arbeiter zu sehen; und auch das jahr-

hundertealte Türkenbild der kulturlosen Kriegernation spielt weiter eine Rolle. Dane-

ben verweist die konstante Nicht-Beachtung jedoch auch auf eine Praxis der kulturellen

Arroganz, die eigene Traditionen absolut setzt und andere gleichzeitig abwertet: »Die

Deutschen sind«, bemerkt Pazarkaya, »in ihrer Einschätzungüberheblich und sehenmit

Vorliebe auf ihre eigenen Traditionen.« (Ebd.) Und auch der Satiriker und Kabarettist

Şinasi Dikmen betont dasWissensdefizit seitens deutscher Kritiker: »Die deutschen In-

tellektuellen haben Problememit unserenMetaphern;mit unseren Bildern,mit unseren

Subtexten. Sie verstehen sie nicht, weil Ihnen Informationen über uns fehlen, sie haben

keine Ahnung von dem, was wir erzählen.« (Persönliches Interview 2003)

Der Schriftsteller und frühere Schauspieler Aras Ören weist darauf hin, dass gerade

die türkischeTheaterkultur imdeutschenKulturkontext langeZeit gar nicht einer einge-

henderen Beschäftigung würdig erschien, beziehungsweise »von vornherein als zweit-

klassig« eingestuft wurde (zit. in Baykul, »Vereinstheater«, S. 17). Dabei besitzt die Tür-

kei,wiediesesKapitel umreißenwird,durchaus einebedeutende,viele Jahrhunderte zu-

rückreichende Theatertradition. Während türkisch-deutsche Künstler und Kritiker auf

der einenSeite ein distinktes türkischesTheatererbe betonen, lehnen sie andererseits im

Bereich des modernenTheaters jede allzu strikte Abgrenzung zwischen türkischen und

deutschenTheaterformen ab.Pazarkaya etwa reagiert auf Klassifizierungen,die von sol-

chen kulturellen Oppositionen ausgehen, mit Verständnislosigkeit und stellt hinsicht-

lich der Kritik am Schaubühnen-Projekt die Frage: »[W]as heißt hier denn deutsches

Theater und türkisches Theater? In Bezug auf die Inszenierung, die Schauspielerei, das

Bühnenbild, die Beleuchtung und die Musik gibt es überhaupt keinen Unterschied zum

geläufigenTheater in Deutschland.« (Persönliches Interview 2004)2

WiedieseDiskussion andeutet, ist das türkisch-deutscheTheater ohneVorkenntnis-

se der türkischenTheatertraditionen zum einen und desmodernen türkischenTheaters

zum anderen weder begreifbar noch angemessen zu beurteilen. Aus diesem Grund bie-

tet dieses Kapitel einen relativ detaillierten Abriss derTheaterentwicklung in der Türkei,

den ich als Grundlage für die folgenden zwei Kapitel über türkisch-deutsche Bühnen-

produktionen verstehe. Einen besonderen Stellenwert nimmt dabei die Behandlung des

Karagöz-Schattenspiels als der bedeutendsten türkischen Theatertradition ein, welche

inhaltlichund formal einenwesentlichenEinfluss auf dieübrigen traditionellenTheater-

formen ausübte und auch im modernen türkischen Theater – und auf vielfältige Weise

im türkisch-deutschenTheater und Kabarett – seine Spuren hinterlassen hat.

2 Catherine Diamonds stützt in ihrem Artikel »Darkening Clouds over Istanbul: Turkish Theatre in a

Changing Climate« (1998) Pazarkayas Einschätzung und weist auf allgemeine Probleme der west-

lichen Rezeption (vgl. S. 348).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 63

2.2 Das traditionelle türkische Theater

Ottoman culture developed virtually

no understanding of a dramatic sit-

uation in artistic terms. Nor did it

evolve any concept of a protagonist

with heroic dimensions pitted against

forces beyond his control, a protag-

onist with superhuman aspirations

and a yearning to transcend himself,

a defiant man. (Talat Said Halman)3

Allgemeine Kennzeichen

Traditionelle türkische Theaterformen lassen durchaus Vergleiche mit dem klassischen

Theater westlichen Stils (dem aristotelischenTheater) zu, sind aber, wie das einleitende

Zitat verdeutlicht, mit dessen Maßstäben nur unzureichend zu erfassen. Bevor ich die

wichtigsten Formen des traditionellen türkischen Theaters sowie deren Entwicklungs-

geschichte vorstelle, seien daher vorweg stichpunktartig einige seiner generellen Kenn-

zeichen (teilweise mit Verweis auf westlicheTheaterformen) skizziert:

• Das Theater, präziser ausgedrückt der Mimus, hat in der Türkei eine lange Traditi-

on; allerdings wurden Stücke bis ins 18. Jahrhundert hinein nicht schriftlich fixiert,

so dass nach Pazarkaya »von einer bedeutsamen alten türkischen Theaterliteratur«

nicht die Rede sein kann (Rosen im Frost, S. 190).

• Türkisches Theater fand traditionell fernab der Kulturmetropolen in dörflichen Re-

gionen statt, beziehungsweise erhielt dort seinemaßgebliche Ausrichtung, die dann

in städtischen/höfischenVeranstaltungen imitiert wurde.Aus diesemGrund spielen

im türkischen Theater folkloristische Elemente eine bedeutsame Rolle; auch finden

generell musikalische Passagen in die Präsentationen Eingang.

• Das traditionelle türkische Theater besitzt ausnahmslos Lustspielcharakter. Talat

Sait Halman spricht hier von »the tragic void« und führt das Fehlen einer tragischen

Tradition auf die Lehren des Islam zurück, der dazu aufruft, das Schicksal zu ak-

zeptieren, das Gott demMenschen vorbestimmt (S. 28). In dieser Sicht existiere das

Konzept von Tragik überhaupt nicht: die Hingabe an das Schicksal negiere die Form

der Tragödie gleichsam.4

• Alle traditionellen türkischenTheaterformenbasierenaufTypenspielen,dasheißt, in

ihnen vollzieht sich keinerlei Charakterentwicklung, sondern es handelt sich bei den

dargestellten Figuren stets um festgeschriebene, demPublikumbekannte Typenmit

3 In der Einleitung zu der von ihm herausgegebenen Anthology überModern Turkish Drama von 1976

(S. 28).

4 Im antiken griechischen Drama tritt demgegenüber das Individuum, bzw. die Gesellschaft und

ihre Gesetze stärker in den Vordergrund und bilden ein Gegengewicht zum göttlichen Gesetz, wie

es etwa in Sophokles’ »Antigone« deutlichwird.Dies hat auch Einfluss auf die Charakterzeichnung,

die sich hier weitaus differenzierter darstellt als im traditionellen türkischen Theater.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

charakteristischen Zügen. Im Fall des Schattentheaters ist sogar die gesamte Tradi-

tion nach einer dieser Figuren benannt.

• Das traditionelle türkische Theater weist »keine Handlung im Sinne von Konflik-

ten« auf, es besteht »kein dramaturgisch zwingender Übergang, keine inhaltliche

Verknüpfung« zwischen den einzelnen Teilen; vielmehr entwickelt sich die Hand-

lung basierend »auf der freien Konversation der Achsenfiguren« (Pazarkaya, Rosen

im Frost, S. 190ff.). Kritiker sprechen in diesem Zusammenhang mitunter von einer

flexiblen ›offenen Form‹ der Stücke (ebd. S. 219).

• DerAufbauderStücke ist einer strengenFormgebungunterworfen. Innerhalbdieses

vorgegebenen Rahmens existiert allerdings stets Raum für Abschweifungen, Impro-

visationen und Stegreif-Einschübe, die es den Künstlern erlauben, auf Stichworte

aus dem Publikum zu reagieren oder auf aktuelle Ereignisse und Situationen einzu-

gehen.

• Das traditionelle türkischeTheater beinhaltet eine ausgeprägt sozialkritische Kom-

ponente (vgl.Halman S. 14). Nach Özdemir Nutku erfülle die Form des Lustspiels im

türkischen Rahmen die wichtige Funktion, dem Publikum die Möglichkeit zu bie-

ten, eigene Urteile zu fällen (»Concept of Alienation«, S. 73). Hier ist auch auf die

satirische Tradition des türkischen Volkstheaters und seinermodernen Formen hin-

zuweisen.

• Andersalsdas IllusionstheaterwestlicherAusrichtungbesitztdas traditionelle türki-

scheTheater grundsätzlich einen andeutenden und verweisenden Charakter; weder

existiert eine Bühne noch ein richtiges Bühnenbild. Aufgrund solch ›verfremdender‹

Effekte, die nach Metin And wohl auf den islamischen Bilderbann zurückzuführen

sind (And, History, S. 11),5 wurde im traditionellen türkischen Theater mithin eine

Vorwegnahme moderner westlicherTheaterformen wie etwa des EpischenTheaters

gesehen (vgl. And,Karagöz, S. 95).6

Zur Klassifizierung

Metin And unterscheidet vier Kategorien des türkischenTheaters: (a) das Dorfspiel, das

ursprünglich auf Riten und magische Rituale zurückging, das als Spektakel aufgeführt

wurde, an dem sich eine ganzeGemeinde beteiligte; (b) das Volkstheater,welches imGe-

gensatz dazu von umherziehenden professionellen Schauspielern betrieben wurde; (c)

das Hoftheater, das in der Türkei nicht als eigenständige Tradition existierte sondern

Formendes Volkstheaters imitierte; und (d) dasTheaterwestlichen Stils,welches ab dem

18. und verstärkt im 19. Jahrhundert die einheimischen Spieltraditionen verdrängte (vgl.

»Traditional Performances«, S. 7ff.).

Bei genauer Betrachtung lassen sich diese vier Typen allerdings auf zwei reduzieren:

das Volkstheater und das westlich beeinflusste Bühnentheater. Diese Formen bezeich-

nen zugleich das herkömmliche und das moderne türkische Theater. Wie meine Aus-

führungenverdeutlichenwerden,besteht zwischenbeideneinerseits ein scharferBruch,

andererseits lassen sich aber auch vieleQuerverbindungen feststellen:Die traditionellen

5 Vgl. hierzu auch Diamond S. 338f.

6 Vgl. hierzu außerdem Özdemirt Nutkus Artikel »Concept of Alienation« aus dem Jahr 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 65

Formen des Volkstheaters vermischten sich besonders ab dem 19. Jahrhundertmit west-

lichen Theaterformen und ließen die spezifische Form des modernen türkischen Thea-

ters entstehen. Ich werde zunächst die drei traditionellen Volkstheaterformen – Med-

dah,OrtaOyunuunddasKaragöz-Schattentheater –vorstellen unddabei besonders auf

das Schattentheater detaillierter eingehen.

2.2.1 Die dramatische Meddah-Erzählkunst

Unter dem Begriff »Meddah« versteht man im Kontext des türkischenTheaters eine Art

erzählendes Einmann-Spiel. Meddahs (wörtlich übersetzt: ›Feiernde/Lobpreisende‹) –

und unter musikalischer Begleitung auch Ozans und Aşıks, die sogenannten Poeten-

Sänger (vgl. Nutku, »On Aşıks«, S. 53f.) – finden ihren Ursprung als Erzähler religiöser

und heroischer Fabeln. In dieser Funktion unterhielten sie ihre Zuhörer nicht nur, son-

dern unterwiesen sie zugleich auch religiös, das heißt, sie wirkten durch ihre Erzähl-

kunst auf eine Stärkung des islamischen Glaubens hin (propagandistische Funktion des

Theaters). Über die Jahrhunderte ging nach und nach der religiöse Bezugsrahmen verlo-

ren; stattdessen nahmen sichMeddahs immermehrweltlicherThemen an, und die Sati-

rewurdezumVehikel ihrerErzählungen.Darstellung fandennun insbesonderemensch-

liche Verhaltensweisen, soziale Sitten und typische Charaktere, wobei Meddahs häufig

eine kritische Haltung einnahmen (vgl. ebd. S. 63).

Nach Halman stellt der Übergang zu weltlichen Themen zugleich jene Phase dar,

da sich das Programm der Meddahs vom reinen Erzählen zum theatralischen Erzählakt

weiterentwickelte; er fasst dies in folgendes Bild: »Themeddahwas the sit-down version

of the American stand-up comic or the British music hall/burlesque comedian« (S. 18).

Die Auftritte fanden häufig in Kaffeehäusern statt,wo der Künstler bekannte Anekdoten

in immer neuen Variationen zum Besten gab, teilweise auch verschiedene Geschichten

verknüpfte und dabei mittels gestischer, mimischer und sprachlicher Imitation in eine

Reihe von Rollen schlüpfte. Der Meddah, so schildert Pazarkaya den dramatischen Vor-

gang, »unterbricht die Erzählung durch personifiziertes Sprechen, Rollenspiel, fingier-

tes Gespräch oder imitiertes Sprechen« (Rosen im Frost, S. 193). Abschweifungen stellten

in diesem Zusammenhang einen Kunstgriff dar, der es dem Meddah gestattete, direkt

auf sein jeweiliges Publikum einzugehen und aktuelleThemen anzusprechen.

Den Höhepunkt ihrer Popularität erreichten Meddahs im 17. und 18. Jahrhundert.

Ab der zweitenHälfte des 19. Jahrhunderts vollzog sich vor allemunter demSultanat Ab-

dülhamits II. (1876–1909) eine strenge Zensur aller kulturellen Aktivitäten, der auch die

Kunst der Meddahs zum Opfer fiel. Dennoch blieben einige Meddahs bis ins 20. Jahr-

hundert hinein aktiv; die letzten großenMeister der dramatisierten Erzählkunst setzten

sich erst gegen 1950 zur Ruhe (vgl. Halman S. 19). Die große Popularität des Monodra-

mas (Einpersonenstück) im zeitgenössischen türkischen Theater verweist darauf, dass

dieMeddahkunst bis heute nachwirkt (vgl.Diamond S. 339). Und gleichermaßen könnte

wohl auch die Vorliebe türkisch-deutscher Kabarettisten für Solodarbietungen gedeutet

werden (obwohl sich hier ebenso gattungsinterne Gründe anführen ließen, da Einzel-

auftritte derzeit im deutschen Kabarett allgemein überwiegen).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

2.2.2 Orta Oyunu: Das Spiel in der Mitte

OrtaOyunu (›Spiel in derMitte‹), dessen frühe Formenwenigstens seit dem 16. Jahrhun-

dert belegbar sind, ist ein Typenspiel ohne Charakterentwicklung, das sich anders als

das Schattenspiel und verschiedene Puppenspielformen lebender Akteure bedient. Zwei

Figuren stehen hier zentral und bestimmen durch ihre amüsanten Dialoge die Hand-

lung: Pişekar (›Kunstbetreibender‹, oder auch ›kluger Mann‹), der den gebildeten Bür-

ger verkörpert, und Kavuklu, ein grobschlächtiger, doch gewiefter Mann aus dem Volk,

dessen Name auf seine hohe turbanartige Kopfbedeckung verweist. Als dritte wichtige

Figur tritt Zenne (›junge Frau‹) auf, die, bis ins 20. Jahrhundert ausnahmslos von Män-

nern gespielt wurde undmit Kunsthaar, stark geschminkt undmit übergroßen Brüsten

bestückt auftrat (vgl. Atsiz).

Orta Oyunu wurde wiederholt als die türkische Form der Commedia dell’Arte be-

zeichnet, wobei imWort »orta« mithin gar eine lautliche Abwandlung des italienischen

»arte« vermutetet wurde (vgl. Pazarkaya,Rosen im Frost, S. 191). Einemögliche Erklärung

wäre, dass italienischen Truppen, die zuGastauftritten in Istanbul weilten, diese Art des

Schauspiels initiierten. Tatsächlich gleichen sich beide Formen in wesentlichen Aspek-

ten: Sowohl bei der Commedia dell’Arte als auch (bis zu einem gewissen Grad) bei Orta

Oyunu handelt es sich um Stegreifkomödien mit stereotypen Personen und Raum für

Improvisationen. Halman spricht spielerisch von der »commedia dell’orta«, weist aber

zugleich darauf hin, dass Bezüge zum türkischen Schattenspiel überwögen: »The simi-

larities are far more striking between Ortaoyunu and Karagöz. […] Since Karagöz is the

older form, it has been speculated that Ortaoyunu must have been its representational

version.« (S. 25) Die Parallelen zwischen diesen beiden Genres umfassen neben der Ty-

pendarstellung auch dramaturgische Strukturen (wie Stückaufbau und Handlungsent-

wicklung) sowie sprachliche Aspekte (etwa Sprachwitz, Wortspiele, Gebrauch von Dia-

lekten).

Da die Figurenkonstellation der Orta Oyunu weitgehend mit der des Schattenthea-

ters übereinstimmt, verzichte ich auf eine Beschreibung und verweise auf den nächs-

tenAbschnitt.AuchderAufbaubeiderTheaterformen istmehr oderminder vergleichbar

und sei daher nur knappmit Pazarkaya umrissen:

Orta Oyunu besteht aus zwei Teilen: der Muhavere (Konversation) zwischen den Ach-

senfiguren Pişekar und Kavuklu und dem Fasıl (Handlungsteil). Der Handlungsteil

wird mehr oder weniger aus dem anonymen Spielrepertoire festgelegt, während die

Konversation oft spontan erfunden wird. In ihr kann auf aktuelle Tagesereignisse,

Persönlichkeiten und anwesende Zuschauer kritisch beziehungsweise ironisch Bezug

genommen werden. Der Handlungsteil besteht aus den Begegnungen verschiedener

Typen und Typennachahmungen. In ihm ist keine prozessuale Entwicklung, das heißt

keine Handlung im Sinne von Konflikten und einer Spannungserzeugung, enthalten.

Nicht nur die Figurenbegegnungen werden locker aneinandergereiht, sondern auch

zwischen der Konversation und dem eigentlichen Teil besteht kein dramaturgisch

zwingender Übergang, keine inhaltliche Verknüpfung. (Rosen im Frost, S. 192)

Da die einzelnen Szenarien vorgegeben waren, spezialisierten sich die Schauspieler der

Orta Oyunu innerhalb dieses Rahmens auf bestimmte Rollen und Figurentypen, lernten

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 67

daneben aber auch unzusammenhängende Szenen und Szenenfragmente auswendig,

die sich als Versatzstücke an beliebiger Stelle einzufügen ließen.Die Stücke selbstwaren

nicht schriftlich fixiert; man hielt sich grob an allgemeine Vorgaben und improvisierte

ansonsten in Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten (vgl. Atsiz). Nach Ankunft des

Theaterswestlichen Stils im 19. Jahrhundert wurdeOrtaOyunu aufgrund seiner strikten

Form, daneben aber auch wegen seiner vielen sexuellen Bezüge zunehmend als primitiv

undvulgär abgetan (vgl.And,»Traditional Performances«,S. 52). Inden ersten Jahrzehn-

ten des 20. Jahrhunderts kam diese Spielform schließlich völlig zum Erliegen; nur eine

im 19. Jahrhundert entstandene Unterform, das Tuluat Tiyatrosu, ein relativ handlungs-

gebundenes Improvisationstheater, das sich durch die Übertragung des Orta Oyunu auf

die Bühne ergab, hält sich weiterhin am Leben (vgl. Halman S. 27 und S. 34).

Aus verschiedenen Gründen, die ich abschließend knapp umreißen möchte, lässt

sich Orta Oyunu mit Metin And als anti-illusionistisches Präsentiertheater charakteri-

sieren (vgl. »Traditional Performances«, S. 52): Bis ins 19. Jahrhundert existierten in der

Türkei keinerlei Theaterhäuser und nicht einmal erhöhte Bühnen. Die Bühne der Orta

Oyunu (palangagenannt) bestand lediglich aus einemoffenenRaum,»gelegentlichdurch

vier mit einem Seil umzogene Pfähle an den Ecken« markiert (Pazarkaya, Rosen im Frost,

S. 191), um den herum das Publikum platziert war – daher auch der Name des Schau-

spiels, der »Spiel in derMitte« bedeutet.Das Spiel fand also inmitten der Zuschauer und

für gewöhnlich unter freiem Himmel etwa auf dem Dorfmarktplatz statt, daneben je-

doch auch in den Palästen oder inKaffeehäusern.Während der Aufführung standen sich

je zwei Schauspieler im Dialog gegenüber, tauschten dabei häufig ihre Positionen und

machten im Oval der Bühne ihre Runde, so dass sie von allen Seiten betrachtet werden

konnten (vgl. Atsiz). Dabei existierten weder Vorhänge noch ein Umkleide- oder Requi-

sitenraum, das heißt, alle Vorbereitungen vollzogen sich im vollen Blick des Publikums:

Die Akteure wechselten öffentlich ihre Kostüme und warteten beim Orchester dem Pu-

blikum sichtbar auf ihre Einsätze. Ebenso wie die Bühne waren auch die Kulissen – in

der Regel bestand diese aus einem Haus und einem kleinen Laden – und die Ausstat-

tung wie Kostüme und Requisiten nur angedeutet (vgl. And, »Traditional Performan-

ces«, S. 51). Anti-illusionistisch war der Charakter Orta Oyunu also schon insofern, als

das Aufführungsumfeld eine Illusion keinesfalls begünstigte. Als eine weitere Begrün-

dung für diese Präsentationsart ist jedoch auch das bereits angesprochene Bilderverbot

des Islams zu nennen: »Stage presentation is against the Islamic doctrine, and the very

essence of theatrical art demands representation which is repugnant and profane to Is-

lamic theologians. […] Moreover, the representation of living beings might seem to the

orthodoxMoslem an intrusion into the creative activity of God, an imitation of the crea-

tures of Allah.« (And, History, S. 35f.) In größerem Maße als im Karagöz-Schattenspiel,

in dem anstelle lebender Personen Puppen als Schauspieler agierten,war in Orta Oyunu

daher Vorsicht geboten. Dies hatte neben dem ›Bühnenbild‹ und der Dramaturgie auch

Einfluss auf die Darstellungsweise der Akteure. And beschreibt die Schauspielarbeit fol-

gendermaßen:

The actor does not lose his identity as an actor and shows his awareness of this to

his audience. The audience does not regard him as pretending to be a real person

but as an actor. The stage is not perceives as being discontinued and separated from

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

the audience, there is no line between them, and no removed forth wall. The author

keeps reminding the audience continuously that they sit in the theatre, and makes

the audience part of the show. (Ebd. S. 41)

Einen Schritt weiter als And geht Özdemir Nutku, wenn er unter Bezugnahme auf die

Terminologie Brechts die Technik der Verfremdung zum bestimmenden ästhetischen

Mittel der Orta Oyunu (wie des östlichen Theaters insgesamt) macht. In seinem Artikel

»The Concept of Alienation in Ortaoyunu« erstellt er eine umfangreiche Aufstellung

an Verfremdungseffekten, um sie danach in Orta Oyunu nachzuweisen. Neben der

angedeuteten Theaterkulisse spricht er etwa von einem angedeuteten Schauspiel, zum

Beispiel wenn die Akteure ihre Vorstellung erklärend unterbrechen. Genau wie im

Epischen Theater sei das Publikum aufgerufen, eine kritische Haltung zum Stück und

der dahinterstehenden sozialen Wirklichkeit einzunehmen (vgl. »Concept of Alienati-

on«, S. 83–87). Auf die Frage, inwieweit sich Brechts Dramaturgie tatsächlich auf das

traditionelle türkische Theater anwenden lässt, werde ich in meinem Kapitelresümee

eingehen.

2.2.3 Das Karagöz-Schattentheater

Herkunft und Entstehung

Die Türken blickten bereits auf eine lange Puppenspieltradition (kukla oyunu) zurück, als

das Schattenspiel im 16. Jahrhundert aus Richtung Ägypten oder Java Einzug hielt. Die-

ses hat seinen Ursprung im Fernen Osten (Java, China, Indien), ist erstmals im 11. Jahr-

hundert in Ägypten belegt, fand im Zuge der Eroberung Ägyptens durch Sultan Selim I.

(1512–1520) seinen Weg nach Anatolien und breitete sich in der Folge mit den Osmani-

schen Eroberungen in alle Himmelsrichtungen aus (vgl. And, Karagöz, S. 21 und Pazar-

kaya, Rosen im Frost, S. 206). Eine wichtige Rolle bei der Ausbreitung des Schattenspiels

könnten womöglich Zigeuner gespielt haben; die Figur des Karagöz gilt mitunter selbst

als Zigeuner (vgl. Wolfart). Schon im 17. Jahrhundert war das Schattentheater zu einer

festen kulturellen Größe im Osmanischen Reich geworden und hatte sich inzwischen

in Form des Karagöz-Schattenspiels zu einer elaborierten und authentisch türkischen

Kunstform entwickelt. And führt aus:

Regardless of whether the introduction of shadow theatre is credited to the Egyp-

tians or not, Karagöz has developed in its maturity into a purely Turkish phenomenon

and, under Turkish rule, the Karagöz became popular throughout the Near East Arab

countries passing over into Northern Africa and the Balkan countries. (And, Karagöz,

S. 86)7

Handlung und Typenzeichnung des Karagöz-Schattenspiels sind geprägt vom sozialen

Kontext des Osmanischen Reiches und vor allem des Istanbuler Raums. Die Stücke bie-

ten »a rich cross section of Turkish culture«, bestehend aus Gedichten, Musik, Volks-

geschichten undMiniaturen (And, »Traditional Performances«, S. 41). Insbesondere die

7 Vgl. hierzu auch Halman S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 69

Figuren stellen ein Spiegelbild der osmanischenGesellschaft dar und betonen damit den

»Realitätsbezug des Karagöz-Spiels« (Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 213).

Wie die übrigenVolktheaterformen ist auchKaragöz ein Typenlustspiel.Zentral sind

hier die beidenKontrastfigurenKaragöz undHacivat, deren Aufeinandertreffen denAb-

lauf aller Stücke bestimmt. Um die lokalen Ursprünge dieser Charaktere, deren Namen

erstmals im 17. Jahrhundert belegt sind, ranken sich zahllose Legenden.Die bekannteste

schreibtdieAnfängedesKaragöz-Schattenspiels einemgewissenŞeyhKüşteri vonBursa

(gest. 1366) zu: Der Legende zufolge ließ Sultan Orhan eineMoschee bauen.Hacivat und

Karagöz arbeiteten (in den meisten Versionen als Zimmermann und Schmied) an der

Baustelle und hielten dabei solch vergnügliche Gespräche, dass andere Arbeiter in ihrer

Arbeit innehielten, um ihnen zuzuhören. Erzürnt über die Verzögerung im Bau ließ der

Sultan die Beiden hinrichten, bedauerte später jedoch seine Entscheidung. Um Sultan

Orhan aufzuheitern, präsentierte ihm Şeyh Küşteri ein Schauspiel mit zwei Figuren, die

den Verstorbenen aufs Haar glichen, und ließ diese so in Form von Schatten auferste-

hen. Aufgrund dieser Legende wurde Küşteri zum Schutzpatron des türkischen Schat-

tentheaters erhoben; nach ihm ist auch der Schauplatz des Karagöz-Spiels, ein imagi-

näres altes Stadtviertel, welches man sich wohl in Istanbul zu denken hat, Şeyh Küşteri

Meydanı (Şeyh Küşteri-Platz) benannt (vgl. Halman S. 20 undWolfart).

Figurentypen des Schattenspiels

Die Schattenfigur Karagöz (›Schwarzauge‹) hat stets ein großes, rundes Gesicht, dessen

auffälligsten Merkmale schwarze Pupillen, ein dichter schwarzer Bart sowie ein von ei-

nemenormenTurban verborgenerGlatzkopf sind. Sein Äußeres,wie auch sein sprachli-

cher Ausdruck werden, wie schon erwähnt, mitunter mit Zigeunern in Bezug gebracht,

was unter anderem seine Unabhängigkeit von der kleinbürgerlichen Mentalität betont.

Karagöz ist ein fröhlicher Geselle, impulsiv, spontan und von einer schlagfertigen Bau-

ernschläue, die es ihm gestattet, auf scheinbar naive Weise herkömmliche Ordnungen

zu hinterfragen. Er hat seinen eigenen Kopf, ist oft taktlos, mitunter sogar obszön und

deshalb bei den übrigen Charakteren nicht sonderlich beliebt und respektiert. Ein ge-

läufiges Thema ist seine Arbeitslosigkeit, wegen der er üble Beleidigungen von Seiten

seiner Frau erduldenmuss, die ihm gern seine Unfähigkeit die Familie zu ernähren vor-

wirft. Karagöz spricht in einer volkstümlich derben Alltagssprache und kannmit And als

das traditionelle Symbol des einfachenMannes aus demVolk gelten (vgl.Karagöz, S. 70).

In Gegensatz dazu stehtHacivat, dessenmarkantestes äußeresMerkmal ein spitzer,

nach oben gedrehter Bart ist. Anders als Karagöz ist Hacivat ein akademischer Typ, ein

gebildeter Türke des alten Osmanischen Reichs, was auch sprachlich seinen Ausdruck

findet. Er handelt überlegt und vernünftig, akzeptiert bestehende Ordnungen und hält

sich, stets auf den eigenen Vorteil bedacht, an die moralischen Prinzipien und die Eti-

kette der Oberschicht. Sein förmliches Auftreten sowie seine vermeintliche Bildung ver-

leihen Hacivat eine gewisse Glaubwürdigkeit; tatsächlich erweist sich sein Wissen je-

doch für gewöhnlich als oberflächlichund realitätsfern.Pazarkayabeschreibt ihnalsMo-

dell »des gekünstelt feinen, gern belehrenden, opportunistischen Kleinbürgers« (Rosen

im Frost, S. 212).

Halman gibt das Wesen der beiden Hauptfiguren, die sich ohne große Abstriche

mit den zwei Protagonisten der Orta Oyunu identifizieren lassen, so wieder: »Hacivat

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

is a ›show-off‹ with a facade of refinement, while Karagöz typifies the common man.«

(S. 21) Den grundlegenden Unterschied zwischen diesemGegensatzpaar formuliert And

so: »Where Hacivat is always ready to accept the situation and maintain the statusquo

and the establishment, Karagöz is always eager to try out new ideas and constantly

misbehaves himself.« (Karagöz, S. 69) Die politische Sprengkraft des Karagöz-Theaters,

auf die ich später noch zu sprechen komme, beruht zum einen auf dem Kontrast zwi-

schen beiden Figuren, zum anderen und vor allem aber auf seiner Titelfigur, die auf oft

einfältigeWeise alles auszusprechen vermag, was ›faul im Staate‹ ist.

Neben Karagöz und Hacivat treten noch eine Reihe weiterer Figuren meist nur

kurz in Erscheinung, darunter Frauentypen (Karagöz’ Ehefrau, Tänzerin, Kurtisane,

Prostituierte, doch auch höhergestellte Frauen), ethnische Typen (Anatolier, Araber,

Grieche, Jude), körperlich oder geistig Behinderte (Betrunkener, Opiumabhängiger,

Verrückter, Krüppel, Stotterer, Zwerg), Künstlertypen (Tänzer, Musikant) und sogar

Tiere und Gegenstände. All diese Figuren werden von einem einzigen Puppenmeister

(karagözcü) dargestellt und besitzen ein charakteristisches Aussehen und eine typische

Sprechweise (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 212 und And,Karagöz, S. 67f.).

Technische Voraussetzungen

Die traditionelle Karagöz-Bühne ist wie folgt aufgebaut: Auf einen Rahmen, dessenMa-

ße ursprünglich 2 mal 2,5 Meter betrugen, später jedoch auf 1 mal 0,6 Meter reduziert

wurden, wird eine weiße Leinwand gespannt. Dahinter sitzend oder stehend reguliert

ein Puppenmeister (hayalci oder hayali) manchmal unter Zuhilfenahme eines Assisten-

ten,stets aber vonMusikernbegleitet eigenhändigdie gesamteAufführungund jede ein-

zelnederFiguren: »TheKaragöz ›puppeteer‹ presents aone-manact inwhichhemanipu-

lates all the characters and impersonates the voices of all of them.« (Halman S. 20) Dabei

hält er die beweglichen Puppen in einer Weise, dass ihre Körper von einer Lichtquelle

(ursprünglich eine Öllampe, später ein elektrisches Licht) angestrahlt auf der Leinwand

Schattenbilder erzeugen.

Eine Besonderheit des türkischen Schattentheaters ist, dass es sich bei ihmnicht um

ein Schattenspiel im strengen Sinne handelt. Vielmehr sind die Karagöz-Figuren durch-

scheinend farbige, bis zu 40 Zentimeter große, flache, sauber zurecht geschnittene Sil-

houetten, welche gewöhnlich in einem aufwendigen Prozess aus Tierhaut (meist vom

Kamel) fabriziert werden. Jeder der Figuren enthält ein Loch in der oberen Körperhälfte,

durch das der circa 50 Zentimeter lange Kontrollstab geführt wird; ein zweiter Stab, je

nach den Bedürfnissen der jeweiligen Figur irgendwo am Körper angebracht, sorgt für

die nötige Beweglichkeit. Da in den meisten Fällen nur der Kopf einer Figur beweglich

ist, setzt hier der zweite Stab amNacken an. Karagöz selbst besitzt ein zusätzliches Ge-

lenk in der Körpermitte und ist deshalb weitaus beweglicher (vgl. And, Karagöz, S. 42f.

und Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 207).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 71

Aufbau der Stücke8

Kennzeichnend für das Schattenspiel ist ein einheitliches Konstruktionsschema aller

Stücke,wobei vor allem »die Notwendigkeit des Auswendiglernens und des leichten Im-

provisierens« diese starre Dramaturgie bestimmte (Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 220f.).

Aufgrund des Fehlens einer schriftlich fixierten Literatur besteht jedes Stück aus einer

Abfolge verbindlich vorgegebener Teile: dem Prolog, der Konversation, der Handlung

und dem Epilog. Dabei ist es nicht möglich, diese Einteilung mit der klassischen Ak-

tendramaturgie gleichzusetzen. Pazarkaya weist auf einen grundlegenden Unterschied

hin:

Während im Karagöz die einzelnen Teile inhaltlich nicht zusammenhängen, zielt die

klassische Aktendramaturgie auf die Steigerung der Spannung bis zum Höhepunkt

im dritten Akt, um nach der Peripetie die überraschende Lösung herbeizuführen. In

den einzelnen Gliedern des Karagöz kommt es gar nicht auf die Entwicklung einer

Handlung vom Prolog bis zum Epilog an. Die Handlung ist auf den dritten Teil be-

schränkt, während Prolog, Konversation und Epilog unabhängig von dieser Handlung

sind und in keinem gegenseitigen Zusammenhang stehen. (Ebd. S. 211)

Dem eigentlichen Schauspiel vorangestellt ist meist ein einführendes Bild (Göstermelik),

das an der Leinwand befestigt wird; dabei handelt es sich etwa um eine abstrakte Figur

oder Szene,die auf das StückBezugnimmt.Mit einemschrillenPfiff (Nareke) verschwin-

det das Bild, und der Prolog (Mukkademe) beginnt, in dem nach immer gleichemMuster

Hacivat von links kommend das Spiel mit einem Lied eröffnet, um daraufhin sich selbst

und das Stück vorzustellen; dabei verweist er stets auch auf den Illusionscharakter des

Schattenspiels.Nach einerWeile erscheintwiederholt Karagöz’Kopf auf der rechtenSei-

te der Leinwand, wo auch sein Haus angedeutet ist. Er kommentiert Hacivats Auftreten

und zeigt sich von dessen Reden gelangweilt. Dies führt unweigerlich dazu, dass Kara-

göz seinHaus verlässt,ummitHacivat ein Streitgespräch zubeginnen, in dessenVerlauf

er traditionell auch einige Stockschläge austeilt.

Nachdem Karagöz’ Ärger verraucht ist, schließt sich als nächster Teil des Spiels die

Konversation (Muhavere) an. Diese ist ungleich dem Prolog weder inhaltlich noch formal

festgelegt und kann daher beträchtliche Variationen aufweisen. Jeder Karagöz-Spieler

kann hier nach Gusto mehr oder weniger spontan auf das Tagesgeschehen oder auf po-

litische Ereignisse eingehen. Zwar stehen verschiedene Dialogformen zur Verfügung,

unter denen er auswählen kann, doch dienen diese lediglich als Gerüst, welches ihm das

Improvisieren erleichtern soll.Wie im Prolog treten auch hier nur Karagöz und Hacivat

auf; manchmal schließt sich dem Muhavere jedoch ein zusätzlicher Dialog an, eine Art

Zwischenspiel (Ara Muhaveresi), wo weitere Figuren in Erscheinung treten können. Be-

stimmt wird der Dialog von der Konfrontation zwischen Hacivats formalem, oberfläch-

lichemWissen,welches sich häufig in nichtssagenden Floskeln ausdrückt, und Karagöz’

praktischem Sinn und gelegentlichemUnverständnis. Als Charakteristikum aller Dialo-

8 In diesemAbschnitt zumAufbau der Karagöz-Stücke halte ichmich in derHauptsache an folgende

drei Quellen: Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 210ff.; And, »Karagöz«, S. 43ff.; And, »Traditional Perfo-

mances«, S. 46ff. Außer bei direkten Zitaten gebe ich diese Quellen nicht im Text an.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

ge kann die Freiheit von logischen Zwängen, das heißt das freie Spiel mit Sprache und

sprachlichen Konventionen gelten. Halman spricht hier von verbalen Konfrontationen,

during which Hacivat makes abstruse pronouncements, with much affectation and a

bombastic vocabulary, confusing and disturbing the uneducated Karagöz no end. In

lengthy dialogues riddled with witticisms, proverbs, couplets, rhymed prose, riddles,

political jabs and jibes, Karagöz emerges as a bumbling, boisterous fellow who has

the best intentions at heart, whereas Hacivat is an opportunist and hypocrite. (S. 21)

Pazarkaya bringt den Charakter der verbalen Konfrontationen zwischen Karagöz und

Hacivat auf denPunkt, indemer deren bewusst nicht funktionierendenDialog als »Anti-

Konversation« bezeichnet: »Durch das reflektierteMissverständnis derWörter, Ausdrü-

cke und Begriffe wird ein alogischer Dialog geführt; die beiden Sprachebenen werden

dadurch in eine komische Distanz gebracht.« (Rosen im Frost, S. 211)

Darauf folgt die Haupthandlung, das heißt der eigentliche dramatische Akt (Fasıl).

Im Gegensatz zum Dialog präsentiert sich die Handlung hier geschlossener (wenn-

gleich weiterhin von sprunghaftenWortassoziationen unterbrochen); auch liegt diesem

Teil ein reiches Repertoire an Szenarien, Handlungen und Figurenkonstellationen zu-

grunde. Die Titel einiger repräsentativer Szenarien, die gleichzeitig auch das jeweilige

Stück bezeichnen, lauten: »Das Badehaus«, »Der Garten«, »Der Gedichtwettbewerb«,

»Die Beschneidung« und »Die falsche Braut« (vgl. And, Karagöz, S. 78–83). Da das

Schattenspiel vor allem an den Abenden des Fastenmonats Ramadan (mit Ausnahme

der heiligen Nacht) zur Aufführung gelangt, umfasst das klassische Repertoire eines

Karagöz-Spielers in der Regel 28 Stücke, wobei insgesamt allerdings weit mehr Stücke

existieren. Pazarkaya teilt diese nachThemen und Motiven ein: (a) Parodien von Sitten,

Gebräuchen und Berufen; (b) soziale Satiren, die als Grundmotiv oft Karagöz’ Arbeits-

suche behandeln; (c) parodistische Adaptionen allgemein bekannter Geschichten und

Legenden, wie zum Beispiel »Ferhad und Şirin« (vgl. Rosen im Frost, S. 210). Die meisten

dieser Szenarien sind althergebracht und wurden in mündlicher Form von Generation

zu Generation überliefert, daneben fanden durch äußere Einflüsse bedingt aber auch

Neuerungen Eingang in das Schattentheater; so ist im 19. Jahrhundert in einigen Fällen

sogar der Einfluss vonMolière-Stücken nachweisbar.

Insgesamt ist imHandlungsteil eine grundlegende Übereinstimmung zwischen Ka-

ragöz undOrta Oyunu zu verzeichnen. Beide Genres bedienen sich fast identischer Sze-

narien, und in beiden Fällen erscheint dieHandlung selbst bisweilen fast nebensächlich,

das heißt, sie tritt hinter die verbalen Konfrontationen der zentralen Figurenpaare zu-

rück. Die Nebenfiguren nehmen im Handlungsteil des Schattentheaters eine zentrale

Rolle ein: Während sich alle übrigen Teile auf die Darstellung von Karagöz und Hacivat

beschränken, treten hier unterschiedlichste Typen auf, allesamt ins Klischeehafte über-

zeichnete Karikaturen tatsächlich existierender Volksgruppen und -schichten des Os-

manischen Reiches. Die Konfrontationen finden durchweg zwischen Karagöz und die-

sen Figuren statt, während Hacivat lediglich eine Vermittler- oder Katalysatorfunktion

einnimmt.

Ein kurzer Epilog schließt das Schattenspiel ab. Hier treffen die beiden Hauptfi-

guren noch einmal aufeinander: Karagöz macht Hacivat für das im Stück entstandene

Durcheinander verantwortlich, daraus entsteht ein Streit, der nicht selten in Schlägen

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 73

endet.Diese Querelen beeinträchtigen jedoch niemals die Freundschaft der Protagonis-

ten, deren Beziehung als ein »Lustspielverhältnis« charakterisierbar ist (ebd. S. 212). Die

Schlussformel der Stücke, welche Karagöz an Hacivat gerichtet spricht, verweist stets

schon auf die nächste Konfrontation zwischen den beide Streithähnen am kommenden

Abend.

Deutungen des Schattenspiels

Pazarkaya nennt zwei Deutungen des Karagöz-Schattentheaters, eine islamisch-meta-

physische und eine satirisch-sozialkritische.9 In der einen erscheint das Schattenspiel

als Parabel für den allgemeinen Zustand der Welt, in der anderen als kritisches Instru-

ment gegen staatliche Unterdrückung und als Ventil für sozial bedingte Frustrationen.

Dabei, so Pazarkaya, sei jedoch stets zu beachten, dass das Karagöz-Schattentheater

trotz seiner verweisenden Funktion primär Lustspielcharakter besitze und in ihmdaher

»der reine Spaß« überwiege (Rosen im Frost, S. 209).

Die metaphysische Deutung betont den Gleichnischarakter des Spiels als einer

»Leinwand der Lehre« (ebd. S. 207): Der Spieler und die Puppen entsprechen Gott und

der Menschheit, der Puppenspieler ist so lange der Herr der Welt, wie seine Sonne (das

heißt die Kerze) scheint. Dies lässt sich in Bezug zu Platons Höhlengleichnis setzen:

Alles,was derMenschwahrnimmt, sind nur die Schatten derwahrenDinge; folglich lebt

er in einer Scheinwelt. Hayal Oyunu, der türkische Oberbegriff für alle Schatten- und

Puppenspiele, bedeutet ›Scheinspiel‹, ›Spiel mit dem Schein‹. Was in dieser Bezeich-

nung zum Ausdruck kommt, ist der zeigende, verweisende Charakter des Karagöz-

Theaters.

Die sozialkritische Deutung betrachtet das Schattenspiel im Bezugsrahmen des

totalitären osmanischen Staates und seiner theokratischen Gesellschaftsordnung. Da

soziale Missstände innerhalb dieser Struktur nicht direkt kritisierbar waren, mussten

Wertungen im Verborgenen, das heißt in künstlerischer Übertragung erfolgen. Das

Schattentheater funktioniert in diesem Kontext als eine Art Ventil, indem es mittels

Satire sozialkritische Reflexionen der sozialen Wirklichkeit anstellt, in denen auch der

kleine Mann zeitweilig als Sieger hervorgehen kann. Das Publikum konnte sich gleich-

sam »durch die Schein-Schatten entladen, um zu einer Scheinfreiheit zu gelangen«

(ebd. S. 208). Die satirische Tendenz des Karagöz-Spiels verstärkte sich im Zuge des

wirtschaftlichen und politischenNiederganges desOsmanischenReiches, als die soziale

Lage immer prekärer und die Obrigkeit autoritärer und repressiver wurde.

9 Wie bereits erwähnt, fanden alle traditionellen türkischen Theaterformen Wege, die Sanktionen

des islamischen Bilderverbots zu umgehen. Da es Puppen anstelle von lebenden Schauspielern

nutze, besaß das Karagöz-Spiel in dieser Hinsicht aber einen beträchtlichen Vorteil. Nicholas N.

Martinovitch erläutert dies wie folgt: »The ban, [theMoslem clergy] said, applies only to images of

animate beings; and since the karagoz puppets are perforated with holes, they are no longer ani-

mate or represent flesh; consequently to attend the performances is permitted canonically« (S. 36).

Tatsächlich begünstigte, wie And anmerkt, die spezifische Darbietungsart des Schattentheaters

sogar seine Verbreitung: »Many celebrated Sufi disciples used the image of the shadow theatre

screen to illustrate their doctrine, and the shadow theatre itself, thanks to their mystical teaching,

was widely accepted in Islamic countries, chiefly in Turkey.« (History, S. 11)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Das Ende der Tradition?

Zum Niedergang des Schattenspiels gegen Ende des 19. Jahrhunderts trugen eine Rei-

he von Faktoren bei. Hier ist etwa der Despotismus Abdülhamits II. zu nennen, der je-

de Form desTheaters, sofern sie in irgendeiner Weise sozialkritisch war, einer strengen

Zensur unterzog. Einen großen Einfluss hatte auch der steigende Konservatismus sei-

tens der Puppenspieler, die vornehmlich an herkömmlichenMethoden und Stoffen fest-

hielten (vgl. And, Karagöz, S. 93). Dazu fiel das Karagöz-Spiel auch der zunehmenden

Theaterreformierung nach westlichemMuster zum Opfer, deren Fürsprecher die tradi-

tionellen Theaterformen als unzeitgemäß und primitiv erachteten und keine Anstren-

gungen unternahmen, das Überleben dieser Formen zu fördern (vgl. Nutku, »Panora-

ma«, S. 165). Zuletzt ist auch die neuerliche Konkurrenz durch Radio und Fernsehen zu

erwähnen (vgl. And,Karagöz, S. 46).

Zwar gab es im 20. Jahrhundert wiederholt Versuche, das Schattentheater neu auf-

leben zu lassen, beziehungsweise auf eine Bühne mit lebenden Schauspielern zu über-

tragen, doch bislang scheiterten diese Versuche schon daran, dass »man unter Moder-

nisierung einige oberflächliche Veränderungen verstand wie etwa die Einführung der

elektrischen Birne«, statt nach einer wirklich zeitgemäßen Form zu suchen (Pazarkaya,

Rosen im Frost, S. 222). Zudem erscheint gerade die direkte Übertragung der Schattenfi-

guren in menschliche Darsteller wenig innovativ, da eine vergleichbare Theaterform ja

bereits im (ebenfalls ›überholten‹) Orta Oyunu vorlag. Und so mag sich das traditionel-

le Schattenspiel als Theaterform inzwischen tatsächlich überlebt haben; und doch kann

dasmoderneTheater, wie Pazarkaya betont, von dieser Tradition profitieren: »[Es] kann

sich verschiedene Kunstmittel des Karagöz aneignen und weiterentwickeln.« (Rosen im

Frost, S. 223) Eine ganze Reihe zeitgenössischer Dramatiker, darunter Nâzım Hikmet,

Aziz Nesin,Haldun Taner, Güngör Dilmen und Sermet Çağan hätten sich in dieserWei-

se bereits in ihrem dramatischenWerk inspirieren lassen.

Das Bestreben, Traditionen und Elemente des Schattentheaters am Leben zu erhal-

ten, findet seit geraumer Zeit auch offizielle Unterstützung: So veranstaltete etwaMilli-

yet, eine der führenden türkischen Zeitungen, im Jahr 1968 einen Wettbewerb für neue

Karagöz-Texte, den der Satiriker Aziz Nesin gewann (vgl. And,Karagöz, S. 94), und Ergin

Orbey gründetewährend seiner Zeit als Leiter des TürkischenStaatstheaters (1978–1980)

ein staatlich gefördertes KaragözTheater (vgl. Nutku, »Panorama«, S. 171). Zwar hieß es

noch unlängst, dass das traditionelleTheater in der Türkei heute in allen seinen Formen

im Aussterben begriffen sei (vgl. Atsiz), doch ganz am Ende seines Weges scheint das

Karagöz-Theater noch nicht angelangt zu sein. Gerade in den letzten Jahren kam es zu

einem verstärkten Revival der altenTheaterform: So wird etwa seit 1998 alljährlich in Is-

tanbul ein Internationales Puppenfestival unter Beteiligung von Gruppen aus aller Welt

ausgetragen, das von städtischenTheatern und Kulturzentren sowie vonmehreren gro-

ßen Zeitungen wie Hürriyet und Milliyet finanziell gefördert wird. Dieses neuerwachte

Interesse an alten Theaterformen ist als Teil einer allgemeinen Wiederentdeckung des

osmanischen Erbes zu verstehen (vgl. Yüçel).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 75

2.3 Das moderne türkische Theater

Wie eingangs schon ausgeführt, wurde der Einfluss des Osmanischen Reiches ab dem

17. Jahrhundert politisch wie wirtschaftlich zunehmend von den europäischen Mäch-

ten verdrängt. Gleichzeitig mit dem militärischen nahm auch der kulturelle Einfluss

Europas zu. Im Rahmen umfassender Reformbestrebungen begann das Osmanische

Reich, sich zunehmend an europäischenMustern zu orientieren. Pazarkaya spricht von

einer »Zuwendung des Geistes nach Europa« spätestens seit dem 18. Jahrhundert unter

Sultan Ahmet III (»Mischkultur«, S. 7) und fasst den Zeitraum zwischen dem Karlowit-

zer Vertrag und dem Ende des Osmanischen Reiches folgendermaßen zusammen: »Die

Zeit von 1699–1922 ist also nicht allein eine Epoche des Stillstands und Niedergangs,

sondern auch eine Epoche der zwar langsamen, aber permanenten Wandlungen durch

dieÖffnung zurwestlichen Zivilisation.« (Ebd. S. 14) Eine systematische Verwestlichung

der Türkei wurde dabei insbesondere in der sogenannten Tanzimat-Periode ab dem Jahr

1839 vorangetrieben (Tanzimat-i-Hayriye, ›Heilsame Neuordnung‹); Mustafa Kemal Ata-

türk (1881–1938), der Gründer der türkischen Republik, erhob die westliche Ausrichtung

ab 1923 endgültig zur Staatsdoktrin.10

Neben der Armee und der Verwaltungwaren vonBeginn an auch die Künste von die-

ser westwärts gewandten Neuorientierung betroffen. Ich werde diese Entwicklung im

Folgenden im Bereich desTheaters in drei Etappen nachzeichnen.

2.3.1 Entstehen einer Theaterlandschaft

Schon im 18. Jahrhundert kam es zu ersten Gastspielen italienischer und französischer

Theatergruppen im Sultan-Serail (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 193) sowie in ver-

schiedenen Theatern und Amphitheatern, welche die frühen Reformer-Sultane Selim

III (1789–1807) und Mahmut II (1808–1839) in Istanbul nach westlichem Muster hatten

erbauen lassen (vgl. Halman S. 29f.). Unter dem Einfluss der europäischen Truppen

entwickelten sich im 19. Jahrhundert erste feste türkische Ensembles. Es waren vor al-

lem die Lustspiele Molières, welche zu dieser Zeit den türkischen Publikumsgeschmack

dominierten, wohl nicht zuletzt, weil deren Charaktere in authentischen osmanischen

Typen ihre Entsprechung fanden (vgl. ebd. S. 34). Zeitgleich ging aus der Orta Oyunu

durch den Übergang zur Theaterbühne das Tuluat hervor, die türkische Form des

Improvisationstheaters.

Eine wichtige Rolle in der Reformierung des türkischen Theaters spielten neben

Franzosen und Italienern auch in der Türkei ansässige Armenier, die im Verlauf des

19. Jahrhunderts eine Reihe bedeutender Theater in Istanbul eröffneten und dort unter

anderem europäische Stücke zweisprachig adaptierten (vgl. ebd. S. 32).Das bekannteste

dieser Häuser war das Gedikpaşa, das 1869 öffnete, aber bereits 1880 wieder schließen

musste. Dies geschah zwar zum Teil aus Managementgründen und wegen starker Kon-

kurrenz, doch gerade an diesem Beispiel wird auch das ganze Ausmaß der repressiven

10 Bei diesen und folgenden Jahresangaben besonders politischer Ereignisse beziehe ichmich in der

Hauptsache auf Matthes Buhbes Chronologie im Anhang seines Türkei-Bandes (S. 187–208). Vgl.

hierzu auch Halman S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Kulturpolitik Abdülhamits II. deutlich, auf die ich bereits verschiedentlich Bezug nahm.

Die Zensur des autokratisch herrschenden Sultans, der die 1876 geschaffene Verfassung

bereits zwei Jahre später wieder außer Kraft setzte (vgl. Buhbe S. 209), trug bald solch

paranoide Züge, dass er sogar Aufführungen des Stücks Cyrano de Bergerac verbieten

ließ, da er Parodien auf seine eigene groß gerateneNase befürchtete (vgl.Halman S. 33).

Dennoch entstanden vor der Jahrhundertwende verschiedene weitere Theaterbauten,

auch außerhalb Istanbuls, wie etwa in Bursa; zudem entwickelte sich, wie ich etwas

später schildern werde, nach und nach auch eine einheimische dramatische Literatur

mit sozialkritischer Note.

Im Zuge der Machtübernahme der Jungtürken, einer fortschrittlich orientierten

Gruppierung bestehend aus »Kritiker[n] Osmanischer Selbstherrschaft« (vgl. Buhbe.

S. 19), die 1908 die Wiedereinsetzung des Parlaments erzwang, änderte sich die kultur-

politische Lage in der Türkei und führte zu einer Belebung der Theaterszene. Im Jahr

1914 kam es in Istanbul unter dem Namen Darülbedayi-i-Osmani (›Haus der Künste‹)

zunächst unter Leitung von André Antoine zur Gründung eines Kunstkonservatoriums,

aus dem 1931 das Şehir Tiyatrosu (Istanbuler Stadttheater) hervorgehen sollte (vgl.Nutku,

»Panorama«, S. 165).11 Mit dieser städtisch subventionierten Repertoirebühne wurde

eine neue Phase des modernen türkischen Theaters eingeläutet, das jedoch zunächst

unter den Wirren des Weltkrieges und seiner Folgen zu leiden hatte und erst nach

der politischen Stabilisierung im Anschluss an Atatürks Ausruf der Republik zur Blüte

gelangen konnte.

Atatürk schrieb der Kunst eine erzieherische Funktion zu und unterstützte den tür-

kischen Kunstbetrieb zu Lebzeiten mit großer Hingabe und staatlichen Subventionen.

Dank Atatürks Förderung entstand in der Türkei über die Jahre eine vitale Theatersze-

ne.Wie Nutku betont, wollte er dabei keineswegs denWesten blind imitieren. Vielmehr

ging es ihm darum »to select Western methods for bringing forth a Turkish culture in

its unique features« (»Panorama«, S. 166). Türkische Traditionen, auch im Bereich des

Theaters, hatten also durchaus einen Platz in Atatürks Vision einer neuen Türkei. Unter

seiner Regierung entstanden allein in den dreißiger Jahren gut 500Halkevleri (Volkshäu-

ser), die unter anderem als kommunaleTheater fungierten.

Besonders fruchtvoll erwies sich Atatürks Zusammenarbeit mit Muhsin Ertuğrul

(1892–1971), der bis heute als die große Leitfigur des modernen türkischen Theaters

gilt. Ertuğrul kehrte im Jahr 1927 nach einem ausgedehnten Russland-Aufenthalt in

die Türkei zurück, übernahm die Leitung des Istanbuler Stadttheaters und machte es

innerhalb der nächsten zwei Jahrzehnte zu einer der führenden Spielstätten im Mitt-

leren Osten (vgl. Halman S. 37). Daneben gründete er eine Reihe bedeutender Bühnen

in verschiedenen Städten und ländlichen Regionen, war zeitweise Generaldirektor des

Staatstheaters in Ankara und rief im Herbst 1935 das erste staatliche Kindertheater

11 André Antoine (1858–1943) kehrte zwar schon bei Ausbruch des ErstenWeltkriegs nach Frankreich

zurück (vgl. Taskan S. 4), doch seine anfängliche Beteiligung am Istanbuler Projekt verdeutlicht

die moderne Ausrichtung dieses Theaters: Antoine galt in Frankreich – wie in Deutschland etwa

Otto Brahm (1856–1912) – als einer der zentralen Theatererneuerer in Abkehr vom stilisierenden

Inszenierungsstil des französischen Nationaltheaters und hatte 1887 in Paris den privaten Thea-

terverein Théâtre Libre gegründet.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 77

nach russischem Vorbild ins Leben; zu diesem Zweck war er im Vorfeldmehrmals in die

Sowjetunion gereist, um sich dort mit Natalie Satz, der Spezialistin auf diesem Gebiet,

undmit Stanislavski zu treffen (vgl. Nutku, »Panorama«, S. 167). Ertuğruls langjährigen

Bemühungen und Fürsprachen ist es auch imWesentlichen zu verdanken, dassTheater

undDrama in der Türkei zu einer akademischenDisziplin erhobenwurde: 1958 eröffne-

te dasTheater Institut an der Universität Ankara, in den 1970er Jahren folgen Izmir und

Istanbul.

Impulse bei der Entwicklung eines modernen türkischen Theaters setzte auch der

deutscheTheatermacher Carl Ebert, der ab 1936 vor allem in beratender Funktion in der

Türkei zu wirken begann. Ein bedeutendes Projekt, an dem Ebert maßgeblich beteiligt

war, betraf die Gründung eines Staatlichen Theater Konservatoriums. 1936 nahm diese

Institution ihrenBetriebauf,undEbertwurdeder ersteLeiter ihrerTheaterabteilung,ei-

ne Position, die er elf Jahre lang innehatte (vgl.HalmanS. 37). Aus demersten Abschluss-

Jahrgang des Konservatoriums ging 1941 der sogenannte »Theater Workshop« hervor,

eine experimentelle Bühne, auf der klassische und zeitgenössische Theaterstücke und

Opern zur Aufführung gelangten. Im Anschluss an Eberts Rückkehr nach Deutschland

übernahm Ertuğrul 1947 die Leitung des Projektes und entwickelte daraus in den fol-

genden Jahren das Staatstheater und die Staatsoper. Er baute die Bühne desWorkshops

zum modern ausgestatteten Büyük Tiyatro (Großes Theater) aus, das 1948 seine Pforten

öffnete. Ein Vierteljahrhundert lang hatte das Staatstheater seinen Sitz ausschließlich

in Ankara und unterhielt dort in den 1960er Jahren fünf Bühnen, bevor es sich ab En-

de des Jahrzehnts nach Istanbul, Bursa und Izmir auszudehnen begann. Ertuğrul war

bis 1951 und erneut zwischen 1954 und 1958 der Generaldirektor dieser staatlichen Insti-

tution und eröffnete in diesem Zeitraum ganz im Sinne des bereits 1938 verstorbenen

Atatürk, dessen Vision eine flächendeckende Verbreitung des Theaters als Erziehungs-

institution gewesen war, eine Reihe kleinerer Distrikttheater (vgl. Nutku, »Panorama«,

S. 169ff.).12Darüberhinauskames zueinerVielzahl privaterTheatergründungen,darun-

ter 1952 Ertuğruls Küçük Sahne (Kleine Bühne) und im Jahr 1962 die Kent Oyuncuları (Kent

Darsteller) um die Geschwister Yıldız undMusfik Kenter, die in den nächsten Jahrzehn-

ten zu den bekanntesten Größen des modernen türkischen Theaters und vor allem der

Istanbuler Szene aufsteigen sollten.

2.3.2 Entwicklung einer Theaterliteratur

Als wichtigstes Datum in der Entwicklung einer westlich orientierten türkischen Thea-

terliteratur galt lange Zeit das Jahr 1859, als der Schriftsteller İbrahim Şinasi mit sei-

nem Stück »Şair Evlenmesi« (Dichterheirat) das vermeintlich erste Drama nach euro-

päischemMuster verfasste. Hierbei handelt es sich um eine Farce in einem Akt, welche

12 In diesen Zeitraum fällt aber auch das Ende der von Atatürk initiierten Volkshäuser-Tradition: Da

diese sich inzwischen zu Zentren liberal orientierter Intellektueller entwickelt hatten, ließ Adnan

Menderes, Ministerpräsident der Türkei von 1950 bis 1960, sie allesamt schließen. In Reaktion auf

seinen autoritären Regierungsstil kam es 1960 zu Studentenunruhen, die in den ersten Militär-

putsch und Menderes Hinrichtung im folgenden Jahr mündeten. Im Anschluss an die neue libe-

ralere Verfassung kam es, wie ich später ausführe, zu einem regelrechten Theater-Boom in der

Türkei (vgl. Diamond S. 350).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

sich über die alttürkische Sitte der arrangierten Hochzeiten lustig macht, nach der sich

das Ehepaar erstmals in der Hochzeitsnacht zu Gesicht bekommt. Şinasi beschreibt die

groteske Situation, als der Protagonist bemerkenmuss, dass die ihm als hübsch geschil-

derte Braut tatsächlich körperbehindert und hässlich ist (vgl. Pazarkaya, Rosen im Frost,

S. 192).Modern ist dieses StückbezüglichderHandlungsentwicklungunddes generellen

Aufbaus; in der Charakterzeichnung sind jedoch durchaus Anklänge des traditionellen

Volkstheaters zu erkennen: Die Figuren sind typenhaft gezeichnet und sprechen lokale

Dialekte im Stil des Karagöz-Theaters (vgl. Halman S. 31).

Erst 1959 wurde ein bereits 1809 verfasstes Drama ausfindig gemacht: »Papuççu Ah-

met« (Schuster Ahmet) von Iskerleç, ein Stück das auf vielfältige Weise volkstümliche

Elemente mit modernenTheaterformen zu verweben sucht, dabei jedoch, wie Pazarka-

ya anmerkt, an seine Grenzen stößt (vgl.Rosen im Frost, S. 192). Als weitere wichtige Dra-

matiker des 19. Jahrhunderts nennt Pazarkaya Ahmet Vefik Paşa (1823–1891) mit seinen

Übersetzungen und Adaptionen vonMolière und sonstigen Arbeiten vor allem in Bursa,

wo heute das Staatstheater seinen Namen trägt, sowie Musahip Zade-Celal (1870–1959)

mit seinen satirischen Karikaturen des osmanischen Volkslebens, welche er unter star-

ker Beeinflussung durch Orta Oyunu und Karagöz verfasste (vgl. ebd. S. 195f.). Neben

Lustspielen entstanden ab etwa 1860 auch Tragödien, allerdings nicht nach klassisch-

griechischem, sondern nach elisabethanischem und französischemMuster. Besonderer

Beliebtheit erfreute sich die Form des Melodramas, die bis in die zweite Hälfte des 20.

Jahrhunderts Einfluss auf die türkische Dramatik ausüben sollte, dann jedoch zuneh-

mend von Stücken sozialkritischer Richtung abgelöst wurde (vgl. Halman S. 35f.).

In den Gründungsjahren der Republik entstanden zunächst hauptsächlich patrioti-

sche Stücke, darunter zahllose Lustspiele und auch einige Satiren.Hervorzuheben wäre

etwa der Dichter Nâzım Hikmet (1902–1963), der in den 1930er und 1940er Jahren eine

Reihe innovativer Stücke schrieb, darunter mit »Ferhad ile Şirin« (Legende von der Lie-

be, 1948) dieAdaption einer altenVolkssageüber die Liebe zwischen einer Prinzessinund

einemOrnamentmaler.DanebenwäreVedatNedimTörmit seinensozialkritischen,psy-

chologischen Dramen zu erwähnen, die teilweise sogar in Frankreich und Deutschland

aufgeführt wurden.Und auch dasMusiktheater sowie das traditionelle Improvisations-

theater erfreuten sich um die Mitte des Jahrhunderts weiterhin großer Beliebtheit (vgl.

ebd. S. 39f.).

2.3.3 Die ›Brecht-Wende‹ der 1960er Jahre

Nach dem Sturz des restriktiven Staatschefs Menderes und dem Inkrafttreten einer li-

beralen Verfassung im Jahr 1961 explodierten die Theateraktivitäten in der Türkei re-

gelrecht. Istanbul und Ankara wurden im Laufe der sechziger Jahre zu Theaterzentren,

die den Vergleichmit westlichenMetropolen nicht zu scheuen brauchten: Abendlich ka-

men bis zu 30 Stücke zur Aufführung mit einer Bandbreite, die von griechischen Tra-

gödien über Shakespeare, Molière, Brecht bis hin zu absurden Stücken und Tennessee

Williams reichte. Die türkischen Bühnen und die Dramatiker waren innovationsfreu-

digwie niemals zuvor und verarbeiteten unterschiedlichste Einflüsse.Die neue Toleranz

der Regierung gestattete es ihnen, »to deal with social and economic problems in less

guarded or allegorical terms, bringing to the stage a whole spectrum of political themes

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 79

and tensions« (ebd. S. 40). Die Mehrzahl der bedeutendenmodernen, bis heute gespiel-

ten türkischen Stücke entstanden im Verlauf dieses einen Jahrzehnts.

Von zentraler Bedeutung für die Entwicklung des türkischenTheaters in den 1960er

Jahren war vor allem Brechts Dramatik des EpischenTheaters, welche erstmals in brei-

terem Rahmen rezipiert werden konnte und sogleich eine ArtTheaterrevolution auslös-

te. Dabei waren Brechts Theatertechniken dem türkischen Theater keineswegs wesens-

fremd. Gemäß Zeliha Berksoy, einer Schauspielerin am Istanbuler Stadttheaters, sind

besondereAffinitäten zwischenBrechtunddemtürkischenTemperament zufinden; sti-

listisch sei das Epische Theater besonders mit Orta Oyunu vergleichbar (vgl. Diamond

S. 350). Tatsächlich lassen sich die unterschiedlichsten Analogien zu den traditionellen

türkischenTheaterformen, vor allemaber zumKaragöz ausmachen.Bevor ich im letzten

Abschnitt dieses Kapitels auf ›moderne‹ Aspekte des Schattenspiels eingehe, werde ich

meine Ausführungen zum modernen türkischen Theater mit einem Abriss von Brechts

Theorie des Epischen Theaters und deren Adaption in den türkischen Kontext anhand

exemplarischer Stücke sowie einer kurzen Beschreibung der gegenwärtigen türkischen

Theaterszene abschließen.

Beim Epischen Theater handelt es sich um eine von Erwin Piscator (1893–1966) und

Bertolt Brecht (1898–1956) wissenschaftlich und ideologisch ausgearbeitete Theater-

theorie im Sinne der marxistischen Kunsttheorie des sozialistischen Realismus, eine

Art Marxistisches Lehrtheater also, das auf die Auslegung der Fabel und ihre Vermitt-

lung abzielt. Als das Zentralwerk dieser Theaterrichtung kann Brechts Schrift »Kleines

Organon für das Theater« (1948/49) gelten, in der er den Gegensatz zwischen dramati-

schen (aristotelischen) und epischen Theaterformen herausarbeitet.13 In Abgrenzung

zur herkömmlichen Dramatik will Brechts Form des verfremdenden Zeigetheaters den

rationalen und belehrbaren Zuschauer dazu anregen, gesellschaftliche Prozesse kri-

tisch distanziert zu betrachten und in sie verändernd einzugreifen. Als künstlerisches

Verfahren findet dabei die »Technik der Verfremdungen des Vertrauten« Anwendung

(S. 537), eine Illusionsdurchbrechung in der Darstellung, die zum Ziel hat, konventio-

nelle Sichtweisen zu demontieren: »Eine verfremdende Abbildung ist eine solche, die

den Gegenstand zwar erkennen, ihn aber doch zugleich fremd erscheinen lässt.« (S. 535)

Brechts Verfremdungstheorie, die sich unter anderem auf das Vorbild des Russischen

Formalismus beruft, ist als ein Mittel zur dialektischen Erkenntnis angelegt: Indem der

Zuschauer dem Gezeigten reflektierend gegenübergestellt anstatt in einen Zustand der

Identifizierung entrückt zu werden, kann sich eine Bewusstseinserhellung vollziehen.

Dabei sollen die Verfremdungs-Effekte »nur den gesellschaftlich beeinflussbaren

Vorgängen den Stempel des Vertrauten« entziehen und so auf deren Veränderbarkeit

aufmerksam machen (S. 536). Zu diesem Zweck muss sowohl der Dramatiker als auch

der Schauspieler gegenüber dieser als veränderlich betrachteten sozialen Realität eine

analytische Haltung einnehmen. Dies setzt eine Informiertheit des Künstlers voraus,

der angehalten ist, im Prozess des Niederschreibens wie auch des Darstellens seinen

eigenen Standpunkt zu wählen (vgl. S. 541). Für den Autor gelte es, die einzelnen Ereig-

nisse der Fabel so zu verknüpfen, dass die Knoten auffällig werden: »Die Geschehnisse

dürfen sich nicht unmerklich folgen, sondern man muss mit dem Urteil dazwischen

13 Ich verweise auf diesen Text in der Folge nur mit Seitenzahlen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

kommen können.« (S. 547) Der Darsteller wiederum muss in seinem Schauspiel »alles

unterlassen, was er gelernt hatte, um die Einfühlung des Publikums in seine Gestaltung

herbeiführen zu können. […] In keinem Augenblick lässt er es daher zur restlosen Ver-

wandlung in die Figur kommen.« (S. 537f.) Der Schauspieler »hat seine Figur lediglich zu

zeigen« und dabei »den Akt des Zeigens in einen künstlerischen [zu] machen« (S. 538).

In anderenWorten: Im EpischenTheater demonstriert der Künstler lediglich, er deutet

an, macht aufmerksam und stimuliert; der Zuschauer muss sich durch die Darbietung

auf kritische Weise angesprochen fühlen. Auf dieses eine Ziel, die Auslegung und Aus-

stellung der Fabel, arbeitet das gesamte Theater hin, der »Gestus des Zeigens« (S. 549)

bestimmt die Darstellung, die Maske, die Choreografie, das Bühnenbild und – zentral

für Brecht – die Musik.

Zwar legt Brecht fest, dass die »Auslegung der Fabel und ihre Vermittlung durch ge-

eignete Verfremdungen […] das Hauptgeschäft des Theaters« sei (S. 549); dennoch wen-

det er sich dabei keineswegs gegen das Vergnügen imTheater.Ganz imGegenteil fordert

er sogar explizit, »das Moralische vergnüglich« (S. 522) und die »Kritik […] zur Lust« zu

machen (S. 529). Was er aber ablehnt, sind anspruchslose Belustigungen, die er durch

»starke (zusammengesetzte) Vergnügungen« ersetzt wissen möchte, »verzweigter, rei-

cher an Vermittlungen,widersprüchlicher und folgenreicher« (S. 523). Auch das Vergnü-

gen darf also nie nur Selbstzweck sein, sondern muss, wie jeder Aspekt im Epischen

Theater, funktional eingesetzt werden und durch Komplexität zum kritischen Denken

undHandeln anregen. In der Dramatik, die Brecht vorschwebt, »wird die Kunst die Un-

terhaltung aus der neuen Produktivität schöpfen«, welche er als »die größte aller Ver-

gnügungen« sieht (S. 527).

Wie dieser kurze Überblick zeigt, ist jeder Aspekt des Brecht’schenTheaters zweck-

gebunden, das heißt auf den Verfremdungseffekt hin ausgerichtet; die Verfremdung

wiederumbesitzt die alleinige Aufgabe, das Publikumkritisch anzuregen und zur sozia-

len Handlung zu aktivieren. Die Funktionsgerichtetheit aller Teile auf dieses eine Ziel

hin ist die Grundlage der epischenTheatertheorie.Wie aber fand dies in den türkischen

Rahmen Eingang? Zur Erläuterung seien einige von Brecht beeinflusste Stücke kurz

vorgestellt.14

Einen Höhepunkt der von Brecht beeinflussten türkischen Theatertradition stellt

Haldun Taners (1915–1986) »Keşanlı Ali Destanı« (Die Sage von Ali aus Keşan) von 1964

dar.DerAutor bedient sich indiesemepischenVolksmusical des SzenenbausdesBrecht-

Theaters und lässt unter anderem eine Toilettenfrau die Handlung kommentieren; da-

neben benutzt er jedoch auch Formen des traditionellen türkischen Theaters, etwa im

Jargon der auftretenden Figuren. Auch die musikalische Untermalung, so die Angaben

des Komponisten Yalçın Tura, folgt Brechts theoretischen Vorgaben und integriert dazu

14 Nicht alle Übertragungen von Brechts Theatertheorien glückten gleichermaßen. Pazarkayamerkt

an, dass oft das Lehrstückhafte »sehr in den Hintergrund« trat, was mitunter in Lustspielen volks-

tümlicher Prägung resultierte: »Natürlich werden da auch Probleme angesprochen, aber diese ty-

pische Brechtsche Dramaturgie der zwei Ebenen, Sacheben und Bildebene, existiert da nicht. Da

ist alles Bildebene.« (Persönliches Interview 2004) Ich beschränke mich auf ›erfolgreiche‹ Adap-

tionen; für eine ausführlichere Beschreibung der Stücke sei auf Halman (S. 41–48) und Pazarkayas

Rosen im Frost (S. 196–202) verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 81

Elemente des Volkstheaters. Bereits im Herbst 1964 brachte ein Istanbuler Theater Ta-

ners Stück auch inDeutschland zur Aufführung, und in der Spielsaison 1974/75wurde es

sieben Monate lang mit großem Erfolg in Prag inszeniert; 1976 entstand eine englische

und fünf Jahre darauf eine deutsche Übersetzung. Die Frankfurter Rundschau reagierte

euphorisch auf die Aufführung, und die Nürnberger Zeitung stellte gar einen Bezug zu

Brechts »Dreigroschenoper« her (vgl. Halman S. 46). 1980 brachte unter anderem auch

das Türkische Ensemble der Berliner Schaubühne Taners Sage von Ali Zur Aufführung. Das

Stück, eine Satire auf den determinierenden Einfluss der Gesellschaft, ist imMilieu des

Istanbuler Großstadtslums angesiedelt und vermittelt die Geschichte eines harmlosen

Dorfmenschen, der für einen nicht begangenen Mord ins Gefängnis geworfen wird. Da

seine Umwelt aber annimmt, dass er seinen Kontrahenten im heroischen Zweikampf

erstochen habe, nimmt er im Gefängnis und besonders nach seiner Entlassung tat-

sächlich immer mehr den Charakter dieser imaginierten Person an und wird so für

das sozial unterdrückte Volk endgültig zum Helden. »Wenn er am Ende des Stückes

den wirklichen Mörder, der ihn herausfordert, niederschießt«, beschreibt Pazarkaya,

»wird die Legende seines Heldentums zur Wirklichkeit; die Gesellschaft hat ihn dazu

gebracht, das zu werden, was sie in ihm sehen wollte.« (Rosen im Frost, S. 197)

Ein weiteres von Brecht inspiriertes Stück ist Sermet Çağans (1929–1979) »Ayak Ba-

cakFabrikası« (OrthopädischeFabrik oderFabrikderFüßeundBeine), ebenfalls ausdem

Jahr 1964, das bei den Studentenfestspielen in Erlangen zur Erstaufführung kam und

im Anschluss daran auch in der Türkei großen Erfolg erzielte. Das Stück beschreibt »die

volksfeindlicheMaschinerie eines Feudalsystems in einemnichtentwickelten Land«; die

Grundlagedazubildetedie »sozialeWirklichkeit inder südöstlichenTürkei«, inderMen-

schen der Willkür ausbeutender Landherrn ausgesetzt sind (ebd. S. 198). Aktuelle Pro-

bleme der anatolischen Landbevölkerung werden hier zur Debatte gestellt, wobei das

Stilmittel der Parodie zur Erzeugung kritischer Distanz Gebrauch findet. Çağans Stück

macht trefflichGebrauch von epischenTheatertechniken, steht zugleich aber auch in der

Tradition des türkischen Dorfdramas – nicht zu verwechseln mit den frühen dörflichen

Spielen, die in der Typologie traditionellerTheaterformenErwähnung fand.Dasmoder-

ne Dorfdrama entwickelte sich gemeinsam mit der Dorfliteratur in den 1950er Jahren,

als Absolventen vondörflichen Instituten erstmals eine eigene Literatur hervorbrachten,

und kam in den 1960er Jahren zur Blüte, wobei sie auf vielfältige Weise zum Epischen

Theater in Bezug trat. Pazarkaya führt aus:

Diese Dorfliteratur hatte hervorragende Vertreter wie zum Beispiel Fakir Baykurt, der

in alle Sprachen übersetzt wurde, darunter auch ins Deutsche. Die Entdeckung des

Dorflebens beeinflusste auch das Theater. Verschiedene dieser Romane wurden dra-

matisiert und von den besten Theatern Istanbuls gespielt, parallel zu der sozialisti-

schen Strömung im Theater jener Jahre. (Persönliches Interview 2004)

Unter das Genre des Dorfdramas fallen etwa auch das Stück »İsyancılar« (Die Rebellen)

der Autorin Recep Bilginer, das die Not und Armut der Bewohner eines anatolischen

Dorfes im Kampf gegen Korruption beschreibt, sowie Cahit Atays »Karaların Memetle-

ri« (DieMemets desDorfes Karalar, 1965), das in drei Episoden traditionelle Dorfthemen

wie Religion und Blutfehde behandelt (vgl. Halman S. 44).Weitere bedeutende Vertreter

dieser Richtung des modernenTheaters sind Yaşar Kemal und Orhan Kemal.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Die türkische Theaterliteratur der 1960er Jahre wurde aus zahlreichen Quellen ge-

speist; dabei kam es auch jenseits der Beeinflussung durch Brecht zu mannigfaltigen

Kreuzungen.DieDorfthematik ließsichbeispielsweiseauchmitklassischenodermythi-

schen Bezügen verarbeiten, so im Fall von Güngör Dilmens (1930–2012) Tragödie »Kur-

ban« (Opfer) aus dem Jahr 1967, einerÜbertragung des antikenMedea-Modells in die Le-

benswelt der traditionellen anatolischen Gesellschaft. Zum einen übernehmen hier die

Bauern die Rolle des tragischenHelden, zum anderen erfährt imWiderstand Zehras ge-

gen die Absicht ihresMannes, eine zweite Ehefrau insHaus zu bringen auch das Schick-

salhafte der klassischen Tragödie eine zeitgemäße Überführung. In dieser kritischen

Darstellung des wirtschaftlichen und sozialen Abhängigkeitsverhältnisses der Frau vom

Mann wird nach Pazarkaya »der Konflikt auf eine reale, soziale Ebene heruntergeholt«

(Rosen imFrost, S. 199).Bezüglichdes formalenAufbaushält sichDilmenan seine alt-grie-

chische Vorgabe; auch ist seine Sprache trotz des Dorf-Kontexts lyrisch, was ebenfalls

den klassischen Bezug betont. »Kurban« wurde 1982 unter anderem auch an der Berliner

Schaubühne aufgeführt.

Eine weitere zeittypische Form stellt die Adaption historischer Stoffe der Osma-

nischen Geschichte dar. Stellvertretend sei A. Turan Oflazoğlus (*1932) Stück »Deli

İbrahim« (Der irre İbrahim, 1967) genannt, das auf den gleichnamigen Sultan der Jahre

1640 bis 1648 Bezug nimmt. Oflazoğlu macht aus der Geschichte İbrahims, der seine

Regierungszeit in rauschenden Festen und Haremsorgien verbrachte, eine Tragödie

der Macht, die teilweise an Christopher Marlowes elisabethanische Stücke erinnert.

Das Stück hat eine konventionelle Struktur, doch seine psychologische Orientierung

weist es als modern aus (vgl. Halman S. 42). Weitere bedeutende Vertreter des türki-

schen Dramas sind Aziz Nesin (1915–1995) mit seinen satirischen Werken und Melih

Cevdet Anday (1915–2002), dessen Stück »Mikadonun Çöpleri« (Mikado Stäbchen, 1967)

in der absurden Theatertradition steht und Assoziationen an Beckett hervorruft (vgl.

Pazarkaya, Rosen im Frost, S. 200.)

Schließlich soll hier auch Haldun Taner, dem wir bereits als Autor von »Keşanlı Ali

Destanı« begegneten, nochmals Erwähnung finden, diesmal allerdings als der Gründer

des türkischen Kabaretts. Nachdem er zuvor Erfahrungen mit dem deutschen Kabarett

gemacht hatte, führte er diese Form des Theaters in den sechziger Jahren auch in der

Türkei ein. Einen frühen Versuch im Jahr 1962 unterbrach er, um seine Aufmerksam-

keit zunächst Brecht und dem Volkstheater zu widmen, doch 1968 war es dann so weit:

Taner eröffnete in Istanbul mit seinem eigenen Stück »Schaban, der Retter des Vater-

landes« das KabarettDedekuş (Vogelstrauß). Taners Bühnewar derartig erfolgreich, dass

noch im gleichen Jahr ebenfalls in Istanbul das Kabarett »Üç Maymun« (Drei Affen) den

Betrieb aufnahm. Über diese Spielhäuser etablierte sich das Kabarett in der Türkei (vgl.

ebd. S. 197f.).

2.3.4 Theater zwischen Repression und Innovation

Die freiheitliche Phase der türkischen Gesellschaft, die mit der Verfassung von 1961 be-

gonnen hatte, hielt nicht lange an; bereits zehn Jahre später kam es im März 1971 zum

Militärputsch unter repressiven Vorzeichen.DasTheater nach Brecht’schemStil und die

Formenvielfalt des sozialkritischen türkischen Theaters im Allgemeinen wurden in der

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 83

Folge enorm eingeschränkt,Theaterhäuser wurden geschlossen,Gruppen aufgelöst und

Dramatiker und Theatermacher kamen mit dem Gesetz in Konflikt. Stellvertretend für

andere Leidtragende staatlicher Zensur sei Vasıf Öngören genannt, der in den 1960er

Jahren einen wesentlichen Anteil an der Brecht-Debatte in der Türkei hatte und vor al-

lem mit seinem Erfolgsstück »Asiye nasıl kurtulur?« (Wie kann Asiye gerettet werden?,

1970) einen hohen Bekanntheitsgrad erlangte. Öngören kam im Anschluss an den Mili-

tär-Coup in Haft und verbrachte mehrere Jahre im Gefängnis, bis ihn eine Generalam-

nestie wieder auf freien Fuß setzte. Als er keineMöglichkeitmehr sah, sich in der Türkei

künstlerisch zu verwirklichen, wanderte er – wie übrigens auch die junge Emine Sevgi

Özdamar – in der zweiten Hälfte der 1970er Jahre nach Deutschland aus. Im Jahr 1980

vollzog sich im Anschluss an den Septemberputsch des Militärs der bislang letzte große

Exodus von Schauspielern und Dramatikern, darunter auch Çetin İpekkaya, einer der

Regisseure des Istanbuler Stadttheaters,der einige Jahre später inBerlin einer derGrün-

dermitglieder des Tiyatroms, der ersten festen türkischen Theaterbühne Deutschlands,

sein sollte.

Auch in den 1980er Jahren herrschte imTheaterbereich zunächst Stagnation (vgl. Pa-

zarkaya,Rosen imFrost,S. 201); erst gegenMitte des Jahrzehnts kames allmählich zu einer

Neubelebung der Szene, nachdem die Regierung ab 1982 dazu übergegangen war, auch

private Projektefinanziell zuunterstützen.Trotzdemveranschaulichendie zweiMilitär-

eingriffe die Problematik des türkischen Theaters. Einerseits ist die Türkei als Theater-

nation imMittlerenOsten ohneVergleich: »Turkey has themost developed theatre tradi-

tion andnetwork in theMiddle East. Istanbul has held an international arts festival since

1973, and an independent theatre festival started in 1989.« (Diamond S. 338) Andererseits

sieht sich dasTheater aber auch massiver Eingriffe und Bedrohungen ausgesetzt – und

das aus verschiedenen Richtungen zugleich: Außer dem Militär hemmte ab den 1990er

Jahren auch eine konservativeWende die Entwicklung des türkischenTheaters. Im Lau-

fedes Jahrzehntshattedie 1982gegründete orthodox-islamischeWohlfahrtspartei (Refah

Partisi) zunehmendanMacht gewonnenundgingausdenWahlen von 1994/95 schließlich

als stärkste Fraktion hervor.CatherineDiamond beschreibt in ihremArtikel »Darkening

Clouds over Istanbul: TurkishTheater in a Changing Climate« (1998), der weitgehend auf

Gesprächenmit Istanbuler Bühnengrößenbasiert, die Folgendieser Entwicklung für die

türkische Theaterlandschaft.15 Unter Überschriften wie »A Sense of Creeping Fascism«

15 Diamond erwähnt in diesemZusammenhang einen Fall, der im In- undAusland für Aufsehen sorg-

te: Im März 1996 stand mit Yaşar Kemal einer der prominentesten türkischen Schriftsteller und

Dramatiker vor Gericht. Wegen eines regimekritischen Aufsatzes, der unter anderem im Spiegel

unter dem Titel »Feldzug der Lügen« (Januar 1995) erschienen war und in dem er die Übergriffe

der Regierung auf das kurdischeVolk als einenGenozid bezeichnet hatte, wurde Kemal staatfeind-

licher Handlungen und der Stärkung des kurdischen Separatismus beschuldigt. (Zur Verbindung

zwischen dem kurdischen Freiheitskampf und dem Erstarken konservativer islamischer Parteien,

sieheDiamond S. 334.) Da er auch im Prozess nicht von seinemStandpunkt abwich, wurde er zu ei-

ner Bewährungsstrafe verurteilt. Autoren aus aller Welt solidarisierten sich daraufhin mit Kemal,

darunter ArthurMiller, der in einemoffenen Brief an ihn von einer »painful absurdity« sprach (ebd.

S. 349). Über tausend türkische Schriftsteller und Dramatiker schlossen sich im Protest zusammen

und publizierten ein Buchmit eigenen kritischen Artikeln. Als einige darauf angeklagt wurden, er-

schienen weit mehr als diese vor Gericht und forderten, gleichfalls bestraft zu werden, darunter

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

spricht sie von Bühnenschließungen und Gerichtsprozessen und stellt bezüglich der Is-

tanbuler Szene fest: »Small studios formerly allotted to the various theatre groups for use

as rehearsal spaces were claimed by Islamists, who converted them intomescit, or prayer

halls.« (Ebd. S. 338) Solche Vorgehensweisen finden, wie bereits angesprochen wurde,

ihre Erklärung in der religiös motivierten Abneigung des orthodoxen Islams gegen das

Theater.

Aller Zensur und Repression zum Trotz tritt in Diamonds Artikel auch immer wie-

der die erstaunliche Vitalität undDiversität der IstanbulerTheaterszene zumVorschein,

welche geprägt ist durch die Kreativität und das Engagement ihrer Künstler und Orga-

nisatoren. Als etwa Gürün Gencay, Direktorin des Istanbuler Stadttheaters nach dem

politischen Machtwechsel ihres Amtes enthoben wurde, gründete sie nicht nur umge-

hend eine eigeneTheatergruppe, sondern ließ sich dazu auch ins Parlamentwählen (vgl.

ebd. S. 338). Als einer der innovativsten Theatermacher ist Ferhan Şensoy zu nennen,

der seit Anfang der 1970er Jahre eigene Stücke auf die Bühne bringt, 1980 seine Gruppe

Ortaoyuncular (mit Bezug auf die traditionelle Theaterform) ins Leben rief und für seine

Arbeit seither ausgezeichnet wie auch inhaftiert wurde. Nach Diamond stellt Şensoy ei-

ne moderne Version des Meddah dar: In seinem Einmannstück »Ferhangi Şeyler« (Die

Welt nach Ferhan) von 1987 kommentiert er mit satirischem Biss aktuelle Geschehnisse

und lässt Zuschauer auf die Bühne treten, um improvisierend auf sie einzugehen (vgl.

ebd. S. 340) – die Parallelen zu Theaterformen wie dem Kabarett und der Standup Co-

medy sind hier sehr deutlich. In der Folge führte Şensoy sein Ferhan-Stück auf Europa-

tour – 1996 spielte er unter anderem in zehn deutschen Städten, darunter Berlin, Köln,

Hamburg,München und Frankfurt –und im Jahr 1999 sogar bis in die USAund nachKa-

nada (Ortaoyuncular, offizielle Webseite). Zu erwähnen ist auch »Üç Kursunluk Opera«

(Drei-Kugel-Oper, 1995), Şensoys Adaption von Brechts »Dreigroschenoper«, eine politi-

sche Satire über die neue türkische ›Mafia‹.

Diewohl bekanntesten, zweifelsohne jedoch beständigsten Stars der Istanbuler Sze-

ne, wie auch des türkischen Theaters im Allgemeinen sind die Geschwister Yıldız und

Musfik Kenter, die in den 1940er Jahren noch unter Carl Ebert am Staatlichen Theater

Konservatorium studiert hatten. In der Folge spielten sie erst am Staatstheater Anka-

ra, folgten 1959 aber ihrem Mentor Muhsin Ertuğrul nach Istanbul, wo sie bald darauf

die Kent Oyuncuları (Kent Darsteller) gründeten und 1968 ihre eigene Bühne mit einer

Produktion von »Hamlet« unter Regie des Engländers Dennis Cary einweihten (vgl.Dia-

mond S. 343). Die Kenter-Geschwister sind inzwischen eine Institution des türkischen

Theaters. Ihre künstlerischen Aktivitäten sind zu zahlreich, um hier genannt werden

zu können – sie sind Film- und Theaterschauspieler, Sänger, Schriftsteller, Regisseure,

Theaterlehrer,undvielesmehr.DiePopularität desMonodramas–unddamit der fortge-

setzteEinflussderMeddah-TraditiondesdarstellendenErzählers– imzeitgenössischen

türkischen Theater ist auch bei den Kenters erkennbar: Stets führen sie unter anderem

Einpersonenstücke in ihrem Repertoire, Musfik etwa seit 1996 eine Show, die auf Ata-

türks Ansprache an die Nation von 1927 basiert, und Yıldız das Stück »Her zaman aşk

auch Mahir Gunsiray, der den Gerichtshof, wie Diamond beschreibt, in ein absurdes Theaterstück

verwandelte, indem er Passagen aus Kafkas Das Urteil vortrug (S. 335).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 85

vardı« (Stets existierte Liebe), das lose ihre eigene Lebensgeschichte erzählt. Zwar be-

klagen auch die Kenters den Niedergang des kulturellen Theaterlebens in Istanbul (vgl.

ebd.S. 345),doches istAkteurenwie ihnenzudanken,dass sichdie türkischeTheatersze-

ne bis heute vielfältig und innovationsfreudig,gleichzeitig aber auchunterNeubelebung

traditionellerTheaterformenpräsentiert.Dies gilt gerade für denBereichder Privatbüh-

nen; doch die öffentlichen Bühnen florieren ebenso: Das Staatstheater unterhält heute

Spielstätten in Ankara, İstanbul, İzmir, Bursa, Adana, Trabzon, Diyarbakır, Antalya, Er-

zurum,Van,Sivas undKonya.Und auch das StädtischeTheater Istanbul hatmittlerweile

nicht weniger als fünf Bühnen.

2.4 Resümee: Standortbestimmung des türkischen Theaters

Ich begann dieses Kapitel mit der Frage nach der Positionierung des türkischen Thea-

ters zwischen westlichen und östlichen Traditionen. Ausgehend vom Befund, dass tür-

kischesTheater oft fälschlicherweise in einen strengen Kontrast zu deutschen (oder all-

gemeiner: zu europäischen)Theaterformen gesetzt wird,war esmein Anliegen, über die

Darstellung der türkischenTheatertraditionen, ihrer Entwicklung sowie der Beeinflus-

sung durch andere Theaternationen auf die Formenvielfalt des zeitgenössischen türki-

schenTheaters hinzuweisen und auf diverse Berührungspunkte und Verbindungslinien

zu westlichen Formen und Traditionen hinzuweisen.

Insgesamt betrachtet präsentiert sich das moderne türkische Theater in einer ei-

gentümlichen Dualität oder auch Hybridität; dies sollte jedoch nicht überraschen, da

die zeitgenössische Türkei gesellschaftlich und kulturell äußerst heterogen ist und all-

gemein durch ihre politische, soziale und auch künstlerische Positionierung zwischen

Ost und West gekennzeichnet ist. Hiltrud Arens charakterisiert die nationale Identität

der heutigen Türkei unter Verweis auf Leslie Adelson als »eine hybride Form des türki-

schen Europäismus« (S. 157).16 Dass dabei die kulturellen Oppositionen keineswegs ab-

solut sind, darauf verweist auch der Autor Kemal Kurt in seinem ErzählbandWas ist die

Mehrzahl von Heimat? Bilder eines türkisch-deutschen Doppellebens aus dem Jahr 1995, wenn

er mit folgendenWorten auf die Nahtstellen zwischen den vermeintlichen Gegensätzen

deutet: »Östlich des Ostens liegt der Westen. Westlich des Westens ist der Orient. Wie

man sich auch dreht, es bleibt eine Frage des Standpunktes.« (S. 185) Osten undWesten

– das sind letztlich nur ideologische Perspektiven und Festschreibungen. Das moderne

türkischeTheater ist seinemWesennachpolyvalent; der ›BezugsrahmenTürkei‹ schließt

insofern in einem nicht unbeträchtlichen Maß auch den ›Bezugsrahmen Deutschland‹,

beziehungsweise den ›Bezugsrahmen Europa‹ mit ein. Ein internationaler oder trans-

kultureller Charakter ist dem türkisch-deutschenTheater daher gleichsam vonVornher-

ein zu eigen:

16 Vgl. hierzu etwa auch Jean-Daniel Tordjman Artikel »Die Türkei ist längst europäisch« aus dem

Jahr 2002. Die Oppositionen sind auch aus anderen Gründen nicht aufrecht zu erhalten. So betont

Zafer Şenocak etwa, dass selbst die Ideale von Humanismus und Aufklärung, auf denen das Wer-

tesystem der westlichen Zivilisation basiert, »west-östliche Zwittergeschöpfe, Koproduktionen«

seien (»Deutsche werden«, S. 19).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Die türkische Kultur ist in vielem ein ausgeprägter historisch integrierter Teil im euro-

päischen Mosaik […] aber dennoch von unverwechselbarer Eigenart. […] In allen Berei-

chen des Kunst- und Kulturschaffens bringen [türkische Künstlerinnen und Künstler]

ihre eigenen Formen, Farben und Stimmen ein und bereichern so das europäische

Kulturspektrum. (Pazarkaya, »Mischkultur«, S. 16.)

Bevor ich dieseGedanken im folgendenKapitel imRahmenmeiner Präsentationder tür-

kisch-deutschen Theatergeschichte weiter vertiefe, bleibt in Form eines Resümees und

gleichzeitigen Ausblicks noch auf einige Punkte hinzuweisen:

Zur ›Modernität‹ des Karagöz-Schattenspiels

Ich erwähnte bereits, dass zahlreiche Elemente des Karagöz-Schattenspiels Eingang ins

moderne türkische Drama gefunden haben und seit geraumer Zeit auch verstärkt An-

strengungenunternommenwerden,die altenTraditionenneuaufleben zu lassen,bezie-

hungsweise in eine zeitgerechte Formzuüberführen.AndiesenBemühungen beteiligen

sich auch türkische Theatergruppen in der BRD. Hier einige Beispiele aus der jüngsten

Vergangenheit:17

• Im Jahr 1995 unternahm das Berliner Tiyatrom unter dem Titel »In dieser Welt einen

Schatten haben« (Skript: Rike Reiniger und A. Kadir Cevik) den interessanten Ver-

such,Karagözmit Adelbert vonChamissosGeschichte vonPeter Schlemihls verkauf-

tem Schatten zu kreuzen (vgl. Göktürk, »Nachschlag«).

• 1999 präsentierte das Arkadaş Theater in Köln Rainer Hannemanns kabarettistische

Satire »Hanswurst –Karagöz«, in der der Autor selbst den deutschenVolkscharakter

in Szene setzte, während ein türkischer Kollege Karagöz verkörperte (vgl. Rogler).

• 2001 war es erneut das Tiyatrom, das an Grundschulen das Kindstück »Der Garten

von Karagöz/Karagözün Bahçesi« präsentierte und hier deutschsprachige Dialoge

mit türkischenMusikeinlagen ergänzte (vgl. Stelljes).

• In Ulm existiert zudem seit 1998 dasTheater Ulüm, das nach Eigenbekunden den bis-

lang einmaligen Versuch unternimmt, Orta Oyunu in der BRD zu präsentieren –

durchaus mit Erfolg, wie ich im nächsten Kapitel ausführen werde.

Diese Liste, die sich leicht fortführen ließe, sollte genügen, den Einfluss des türkischen

Schattenspiels (und anderer traditioneller türkischerTheaterformen) auf den zeitgenös-

sischen türkisch-deutschenKontext zu verdeutlichen.Andieser Stelle geht esmir jedoch

17 An dieser Stelle sei zumindest als Fußnote erwähnt, dass am 15. September 1983 im Rahmen der

Hörspielreihe »Zeit zum Zuhören« (Südfunk 2) Pazarkayas Stück »Karagöz – Der schwarzäugige

Harlekin« gesendet wurde. Der Autor hat darin der eigentlichen Karagöz-Geschichte eine kom-

mentierende Ebene hinzugefügt, in der Reporter die Schattenspiel-Tradition erläutern. Innerhalb

der Handlung lässt Pazarkaya gemäß der Tradition verschiedene Typen auftreten. Die Pointe ist,

dass es sich bei diesen umhistorische Gestalten handelt, diemit dem Schattenspiel in Verbindung

stehen, so etwa Şeyh Küşteri von Bursa (der gemäßder Legende im 14. Jahhundert die hingerichte-

ten Karagöz und Hacivat für Sultan Orhan als Schatten wieder zum Leben erweckte und nach dem

der Platz vor Karagöz’Haus benannt ist) undEvliya Celebi (der das Schattenspiel im 17. Jahrhundert

in die Türkei importiert haben soll), daneben aber auch Metin And (der im Stück sehr gelehrsam

tut, aber letztlich die Antworten schuldig bleibt und stets von einer Konferenz zur anderen eilt).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 87

um einen ganz anderen ›modernen‹ Aspekt von Karagöz. Es wurde nämlich mithin be-

hauptet – ich deutete dies bereits im Abschnitt über Orta Oyunu an –, dass das tradi-

tionelle türkische Volkstheater und hier vor allem das Schattenspiel eine Vorwegnahme

diverser moderner westlicher Theaterformen darstelle. Insbesondere Metin And erwies

sich in der Vergangenheit als überzeugter Fürsprecher dieser Annahme. In seinem Ei-

fer, das Karagöz-Theater als wesentlichen türkischen Beitrag zum Welttheater zu eta-

blieren, schießt And meines Erachtens allerdings übers Ziel hinaus. Dies geschieht vor

allem dann, wenn er versucht, das türkische Schattenspiel zur alles umfassendenThea-

terformzuerhebenundbehauptet,dass zeitgenössischeDramatiker »merely reinvented

methods previously used in Turkish traditional theatre« (Karagöz, S. 95). Letztlich ist An-

dsHaltung alsReaktion auf abschätzigeWertungenwie die von I.T.Pambouki zu verste-

hen,denAnd selbstwie folgt zitiert: »TheTurks,generally speaking, inventednothing for

themselves but stole other people’s ideas whenever they could find them. A warlike na-

tion, their eyes firmly fixed on the future, they had no leisure for the development of arts

and crafts.« (Zit. in ebd. S. 90). In dieser Aussage hallt deutlich das negative traditionelle

Türkenbild nach, welches ich in Kapitel 1 nachgezeichnet habe.

Eine weniger ideologisch motivierte, objektivere Behandlung desThemas bietet Pa-

zarkaya: Er stimmt zwar mit And darin überein, dass bestimmte formale und inhalt-

liche Charakteristika des Karagöz-Theaters auf moderne Theaterformen wie das Epi-

sche oder das Absurde, beziehungsweise Groteske Theater und auch auf das politische

Kabarett verweisen; doch relativiert er diese Angaben insofern, als er anmerkt, dass es

sich dabei keineswegs umeineVorwegnahmedieserDramenformenhandle, sondern le-

diglich »ähnliche Mittel und Elemente« Verwendung fänden (Rosen im Frost, S. 206). Die

Liste dieser Ähnlichkeiten ist freilich recht umfangreich und umfasst unter anderem:

die Funktionalität des Bühnenbildes und der Requisiten, die sparsam eingesetzt wer-

den und stets einen Zweck erfüllen; die Tatsache, dass alles nur angedeutet wird; das

bewusste optische Missverhältnis, das sich etwa daraus ergibt, dass ein zweistöckiges

Haus kaumgrößer ist als die Schattenfiguren; dieMissachtung der Einheiten des klassi-

schenDramas; der häufig absurd anmutendeDialog zwischenKaragöz undHacivat; der

verfremdende Sprachgebrauch, etwa durch deren Stilisierung; der Einsatz von typenge-

rechter Musik, die jeden Auftritt der Figuren vorab ankündigt; die Selbstreflexivität der

Figuren,die oft ihr eigenes Spiel kommentieren (vgl. ebd.S. 214ff.).Bei alledemweist Pa-

zarkaya aber auf einen wesentlichen Unterschied insbesondere zum Brecht’schen Dra-

ma hin: Bei Brecht sei die Verfremdung nämlich stets zweckgebunden; im Karagöz sei

sie hingegen »im Sinne seines Lustspielcharakters Selbstzweck« (ebd. S. 218).

In noch einem Bereich hinkt die Gleichsetzung mit modernen westlichen Theater-

formen: Die Tatsache, dass sich Karagöz-Stücke nicht an die klassische Aktendramatur-

gie, das heißt an die drei Einheiten der klassizistischenDramentheorie halten, bedeutet

noch lange nicht,dass sich das Schattenspiel imSinneder Terminologie vonVolkerKlotz

als eine »offene«Theaterform klassifizieren lässt (vgl. ebd. S. 219f.). Pazarkaya spricht in

diesem Zusammenhang von Beschränkungen der offenen Form und weist dabei vor al-

lem auf die formal und sprachlich klischeehaft erstarrten Teile Prolog und Epilog hin.

»Die Offenheit eines einzelnen Karagöz-Stückes« so resümiert er, »besteht lediglich in

seiner improvisierten Konversation und vielleicht noch im Aufreihungsprinzip der Auf-

tritte.« (Ebd. S. 220)

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts

Möglicherweise sind die Bezüge vomKaragöz-Theater zum politischen Kabarett am

gewichtigsten:Wie angemerkt, besitzt das Schattentheater eine lange satirische Traditi-

on der sozialkritischen Auseinandersetzung mit zeitpolitischenThemen, die besonders

in den improvisierten Passagen der Konversation stattfindet. Ebenso wie das Karagöz

macht auch das Kabarett von karikaturhaften Typen Gebrauch.Wie ich in Kapitel 4 aus-

führe, sind vor allem im Fall des türkisch-deutschen Kabarett Knobi-Bonbon bei der Fi-

gurenzeichnung deutliche Bezüge zum Karagöz erkennbar. Allerdings muss erneut mit

Pazarkaya darauf hingewiesen werden, dass im türkischen Schattentheater die Satire

in der Regel »passiv« und »ohne einen das Publikum aktivierenden kritischen Impuls«

bleibt, das heißt, sie nicht auf eineBewusstseinserweiterungoder gar auf eineÄnderung

der gesellschaftlichen Zustände abzielt; stets überwiegt hier die reine Lust amSpiel über

andere mögliche Beweggründe (ebd. S. 221).18

»Von Vornherein zweitklassig«?

Einige Aspekte des türkischen Theaters wurden häufig von der Kritik beanstandet und

dabei – vorschnell, wie ich meine – als minderwertig und zweitklassig eingestuft, dar-

unter: (a) sein volkstümlicherCharakter, (b) dasFehleneiner tragischen,dasheißt ›ernst-

haften‹ Tradition, (c) die Begrenztheit des Typenspiels und (d) die allzu strikten formalen

Vorgaben. Auf diese Punkte lässt sich Folgendes entgegnen:

Folkloristische Aspektemachen ein Stück nicht unbedingt zu einem folkloristischen

Stück.Anders als im ›Volksspiel‹ tretenvolkstümlicheElemente imzeitgenössischen tür-

kischen Theater oft als funktionaler Bestandteil einer modernen Dramatik auf, wie ich

am Beispiel des Dorf-Spiels gezeigt habe. Im gleichen Sinn ist auch Lustspiel nicht von

Vornherein gleichbedeutend mit Trivialität. Anders ausgedrückt: Was Brecht bezüglich

des Vergnügens als eines integralen Bestandteiles des EpischenTheaters anmerkt, kann

ebenso für das Lustspiel wie auch für Folklore geltend gemacht werden: Alle drei können

durchaus komplex und tiefsinnig sein, beziehungsweise auf anspruchsvolle Weise An-

wendung finden. So betrachtet ist Halmans »tragic void« keineswegs tragisch; vielmehr

manifestiert sich im vermeintlichen Fehlen einer tragischen Tradition schlichtweg ein

Rezeptions- oder auchMentalitätsunterschied.

Bezüglich der Figurenzeichnung sei angemerkt, dass die Beschränkung auf Typen

anstelle von Charakteren (im Sinne von Entwicklungsfähigkeit) gewiss eine Einengung,

wenn nicht sogar eine gewisse Starrheit mit sich führt. Doch auch in diesem Fall ist eine

differenziertere Haltung als die der pauschalen Abwertung angebracht: In der gleichen

Weise wie sich etwa europäische Lyriker über die Jahrhunderte innerhalb der strengen

formalen Vorgaben des Sonetts um persönlichen Ausdruck bemühten, so offenbart sich

auch im Typenspiel die Kreativität und Individualität des Künstlers in feinen Nuancen

18 Dass die Satire dennoch anerkanntermaßen ein zentraler Bestandteil der Schattenspiel-Traditi-

on ist, findet schon darin Ausdruck, dass eine bedeutende türkische Satire-Zeitschrift nach deren

Protagonistenbenanntwurde:Die ZeitschriftKaragöz erschien von 1908bis 1951 zweimalwöchent-

lich; ihr Herzstückwar die Rubrik »Muhavere«, bestehend aus einemDialog zwischen Karagöz und

Hacivat nach dem Muster des Schattentheaters (vgl. Heinzelmann S. 51ff.). Und auch die im Mai

2004 neu gegründeten türkisch-deutschen Satire-Magazins Don Quichotte integrierte in ihre erste

Ausgabe unter der Geschichte des türkischen Humors die beiden zentralen Gestalten des Schat-

tenspiels (vgl. »Neue Satirezeitschrift«).

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Ein Abriss türkischer Bühnentraditionen 89

undBrüchen.Die striktenFormvorgaben,welchedas traditionelle türkischeTheater ins-

gesamt betreffen und charakterisieren, umfassen zudem,wiemeine Darstellungen ver-

deutlichten, stets interne Lücken und Leerstellen, die demKünstler Freiräume für krea-

tive Ausschweifungen und Improvisationen bieten.

Bei genauer Betrachtung offenbart sich das Pauschalurteil der ›Zweitklassigkeit‹ des

türkischen Theaters als ein implizites Eingeständnis eigener Unkenntnis über die Ent-

wicklung des Theaters in der Türkei. Diese Ignoranz beeinträchtigt oft auch die Ein-

schätzung türkischerTheaterprojekte in Deutschland, wie das folgende Kapitel wieder-

holt aufzeigen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465141-007 - am 14.02.2026, 19:09:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465141-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

