
ESSAY

Ulrich Bröckling

»Bloß keine Leichensäcke!«

Eine Hantologie postheroischer Kriegführung1

Krieg und Nekropolitik

In der seit Mitte der 1990er Jahre zunächst in den USA, dann auch in anderen west-
lichen Staaten geführten Diskussion über postheroische Kriegführung spielt der
Topos der casualty shyness eine Schlüsselrolle. Ins Deutsche wird er meist unscharf
als Opfersensibilität übersetzt. Die öffentliche Zustimmung zu militärischen Aktio-
nen hänge davon ab, so das damit verbundene Argument, dass die eigenen Truppen
möglichst keine Verluste erleiden. Postheroische Gesellschaften seien nicht willens
und in der Lage, hohe Gefallenenzahlen in Kauf zu nehmen. Deshalb führten sie
asymmetrische Kriege mit hochtechnisierten Waffensystemen, machten sich aller-
dings auch verwundbar durch Gegner, die unterlegene Rüstung durch heroische
Todesverachtung kompensieren. Luftangriffe aus sicherer Distanz mit Drohnen auf
der einen, terroristische Anschläge von Selbstmordattentätern auf der anderen Seite
verhielten sich komplementär zueinander und verstärkten sich gegenseitig.

Als Ursache der westlichen casualty shyness werden neben einer generellen Aver-
sion gegen kriegerische Zumutungen im Zuge des kollektiven Wertewandels und
der damit einhergehenden »Entmilitarisierung von Habitusformen und der gesell-
schaftlichen Marginalisierung des Militärs«2 nicht zuletzt demografische Faktoren
angeführt: Solange Kinder und Jugendliche das Gros der Bevölkerung ausmachten,
habe man den Kriegstod eines oder mehrerer Söhne leichter hingenommen. Zeitge-
nössische Gesellschaften dagegen, in denen die Alten in der Mehrheit sind und die
meisten Kinder ohne oder mit nur einem Geschwister aufwachsen, seien dazu nicht
bereit. Die Verlustängste der Eltern seien im gleichen Maße gestiegen, wie die
durchschnittliche Kinderzahl abgenommen habe. Auch der Nachwuchs selbst zeige
sich wenig gewillt, sein Leben für das Vaterland, die Freiheit, die Durchsetzung der
Menschenrechte oder für welche Ziele auch immer aufs Spiel zu setzen. Und da
demokratisch gewählte Regierungen nicht längerfristig gegen den Willen ihrer Bür-
gerinnen und Bürger regieren könnten ‒ sie würden sonst abgewählt ‒, beschneide
die casualty shyness in fundamentaler Weise ihre Kriegführungsfähigkeit.

Die Zurückhaltung westlicher Staaten gegenüber Kampfeinsätzen mit hohem
Risiko für die eigenen Soldaten verleihe wiederum autoritären Regimen, bewaffne-

1.

 
1 Überarbeitete Fassung eines Vortrags im Rahmen der Ringvorlesung »Helden müssen

sterben. Von Sinn und Fragwürdigkeit des heroischen Todes«, organisiert vom DFG-Son-
derforschungsbereich 948 »Helden, Heroisierungen, Heroismen«, in Freiburg am
10. Januar 2018.

2 Heins, Warburg 2004, S. 124.

Leviathan, 46. Jg., 3/2018, S. 453 – 465, DOI: 10.5771/0340-0425-2018-3-453

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


ten Milizen oder Terrornetzwerken eine enorme Macht, die deren personale und
materiale Ressourcen weit übersteige. Vermehrte Rüstungsanstrengungen könnten
die westliche Mobilisierungs- und Legitimierungsschwäche bestenfalls partiell aus-
gleichen. Die unheroischen, weil durch das Primat der Verlustvermeidung bestimm-
ten Militäraktionen trieben vielmehr den heroischen Gemeinschaften terroristischer
Gruppen fortwährend neue Mitglieder zu. Deren Stärke liege in ihrer zu unbeding-
tem Opferwillen radikalisierten Opferbereitschaft. Wer den Tod suche, der sei zu
allem fähig. Postheroische Gesellschaften könnten deshalb trotz ihrer erdrückenden
rüstungstechnischen Überlegenheit diesen Feind weder endgültig vernichten noch
zur bedingungslosen Kapitulation zwingen, weil gerade ihre Anstrengungen, dies zu
tun, der terroristischen Hydra neue Köpfe nachwachsen lasse. Ihnen bleibe deshalb
nichts anderes übrig, als ihre Sicherheitsapparate auszubauen, sich um präventive
Schadensabwehr zu kümmern und im Übrigen zu lernen, mit den Bedrohungen zu
leben. Gelassenheit sei die heroische Tugend postheroischer Gesellschaften.

So etwa lautet die Kurzfassung der zuerst vom US-amerikanischen Militärtheo-
retiker Edward N. Luttwak aufgebrachten, in Deutschland insbesondere durch
Herfried Münkler weiter ausgearbeiteten Diagnose vom Zeitalter postheroischer
Kriegführung.3 Diese Diagnose ist erstens perspektivisch, das heißt sie bezieht sich
ausschließlich auf die westlichen Industriegesellschaften des ausgehenden 20. und
frühen 21. Jahrhunderts. Nur diesen soll es an heroischen Einstellungen mangeln,
während politische Regime in anderen Weltregionen durchaus noch erfolgreich an
kriegerische Tugenden zu appellieren vermögen. Zweitens handelt es sich um eine
Krisendiagnose. Sie kreist um die Frage, wie Staaten ihre Kriegführungsfähigkeit
angesichts opferunwilliger Bevölkerungen aufrechterhalten oder wiedergewinnen
können. Die Krisenursachen werden dabei, wie Kritikerinnen monieren, ausschließ-
lich auf Seiten der Gesellschaft verortet, die für militärische Erfordernisse taub
geworden sei: »Zugespitzt formuliert müsste bzw. sollte demnach die Gesellschaft
ihr zivilgesellschaftliches Selbstverständnis korrigieren, um sich auf die realen, d. h.
gewaltvollen Gegebenheiten der heutigen Zeit einstellen zu können.«4 Weil die
Möglichkeiten einer solchen Remilitarisierung aber als unrealistisch eingeschätzt
würden, laufe die Diagnose darauf hinaus, dem Militär »einen Status sui generis
zuzuschreiben und eine gesellschaftliche Sonderstellung für Soldatinnen und Solda-
ten zu reklamieren«.5 An die Stelle des republikanischen Leitbilds vom Staatsbürger
in Uniform trete die Vorstellung vom Militär als heroischer Gemeinschaft in einer
postheroischen Gesellschaft. Professionelle Krieger erledigten stellvertretend jene
dirty jobs, vor denen die übrigen zurückschrecken. Postheroische Gesellschaften
seien folglich keineswegs pazifistische Gesellschaften, sie entledigten sich heroischer
Zumutungen vielmehr, indem sie diese an professionelle Gewaltakteure, entweder
staatlich angestellte Berufssoldaten oder Söldner privater Sicherheitsfirmen, dele-
gieren und obendrein in weit entfernte Weltregionen auslagern. Die Diagnose post-
 
3 Luttwak 1995; Luttwak 1996; Münkler 2006; Münkler 2007; Münkler 2015, insbeson-

dere S. 143-253.
4 Leonhard 2015, S. 149.
5 Ebd., S 151.

454 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


heroischer Kriegführung rückt drittens den Aspekt des Opfers – im Sinne von sacri-
fice, nicht von victim – ins Zentrum und konstatiert in dieser Hinsicht gravierende
Motivationsdefizite. »Zum Helden kann nur werden«, schreibt Münkler, »wer
bereit ist, Opfer zu bringen, eingeschlossen das größte, das des Lebens. [...] Nicht
das Blut, das an seinen Waffen klebt, macht den Krieger zum Helden, sondern seine
Bereitschaft zum Selbstopfer, durch das andere gerettet werden.«6 Ein solcher Altru-
ismus könne heute allerdings nicht mehr selbstverständlich vorausgesetzt und schon
gar nicht erzwungen werden. Die große Mehrzahl sei nicht länger gewillt, die eigene
Auslöschung als Dienstrisiko in Kauf zu nehmen – ein Grund für die Aussetzung
der allgemeinen Wehrpflicht in den meisten westlichen Staaten.

Bei genauerem Hinsehen erweist sich der heldenhafte Tod fürs Vaterland freilich
auch in der Vergangenheit als eine nachträgliche Idealisierung. Welcher Soldat ver-
fügte schon über jene Wahlmöglichkeit, die das Wort Opferbereitschaft suggeriert?
Zwangsrekrutierung, militärischer Drill und das Prinzip von Befehl und Gehorsam
sorgten dafür, dass die Frage, ob er sein Leben aufs Spiel setzen will, der eigenen
Entscheidung entzogen blieb. Zwar gab es immer auch Kriegsfreiwillige, aber selbst
diese trieben eher Abenteuerlust und Überdruss am öden Alltag, Hoffnung auf Sold
und Beute oder das Streben nach Ruhm zu den Waffen als die Aussicht auf ein
Heldengrab. Weitaus größer war ohnehin das Heer der »Kriegsunfreiwilligen«, die
zwar »durchaus Soldat sein, aber nicht unbedingt kämpfen«7 wollten und ihren
Dienst nur widerstrebend versahen. Geholfen hat ihnen das wenig. Der Tod auf dem
Schlachtfeld traf und trifft auch jene, die alles daransetzen, ihm zu entgehen. Zumal
in der Ära der Massenvernichtungsmittel gilt: Wozu ein Soldat bereit ist, was er will
oder tut, hat wenig Einfluss darauf, was er erleidet.

Geändert hat sich in Zeiten postheroischer Kriegführung also weniger die tat-
sächliche Bereitschaft zum Selbstopfer als die Möglichkeit, den Soldatentod als ein
solches zu verklären. Casualty shyness bezeichnet die Affektlage zeitgenössischer
westlicher Gesellschaften, denen die Vorstellung des heroischen Opfers gleicherma-
ßen fremd wie befremdlich geworden ist und die tote Soldaten nur noch als Skan-
dalon wahrnehmen können. Ihre Mitglieder mögen zwar mehr oder minder begeis-
tert die Heldenmythen der Populärkultur konsumieren, aber sterben sollen die
Heroen bitteschön nur auf der Leinwand.

Für postheroische Kriegführung stellt dies eine zweifache Herausforderung dar:
Einerseits müssen die Verantwortlichen alles tun, um bei Militärmissionen eigene
Verluste zu vermeiden. Weil das trotz massiver technologischer Aufrüstung nicht
immer gelingt, müssen militärische und politische Führung andererseits dafür Sorge
tragen, dass die Getöteten − genauer: die affektiven Auswirkungen ihrer medialen
Präsenz − nicht die öffentliche Unterstützung des Kriegs, zumindest aber seine kri-
tiklose Hinnahme unterminieren. Jeder Gefallene erscheint als potenzieller Stören-
fried, dessen subversive Macht durch Trauerrituale sowie ausgefeilte Strategien des
Sichtbarmachens und Unsichtbarhaltens kontrolliert werden muss. Mehr als
gewöhnliche Verstorbene unterliegen tote Soldaten deshalb umfassender nekropo-

 
6 Münkler 2007, S. 742.
7 Geyer 1995, S. 146.

„Bloß keine Leichensäcke!“ 455

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


litischer8 Reglementierungen. Minutiöse Anweisungen legen fest, wie mit ihren
sterblichen Überresten zu verfahren ist, ob und gegebenenfalls welche Bilder veröf-
fentlicht werden dürfen und in welcher Form der Gefallenen gedacht werden soll.

Der Umgang mit dem toten Soldatenkörper folgt dabei einer politischen Theolo-
gie, die staatliche Souveränität mittels einer sinnlich-übersinnlichen Verdopplung in
Szene setzt: Ähnlich den von Ernst Kantorowicz untersuchten mittelalterlichen
Königen9 haben Soldaten zwei Körper, einen natürlichen sterblichen und einen
übernatürlichen politischen. Solange der König oder der Soldat leben, fallen beide
Körper zusammen, erst im Moment des Todes treten sie auseinander. Während der
physische Körper stirbt, lebt der politische Körper fort, indem er in symbolischen
Inkarnationen rituell zur Schau gestellt wird. Während die zwei Körper des Königs
die dynastische Kontinuität zu gewährleisten hatten – le roi est mort, vive le roi –,
sollen die vielfältigen Praktiken des militärischen Totenkults, welche die doppelte
Seinsweise der gefallenen Soldaten inszenieren, die staatliche Kriegführungsfähig-
keit sicherstellen. Ihr gewaltsamer Tod dient als Unterpfand, »um die politische
Handlungseinheit zu rechtfertigen«.10 Genau das bedeutet Nekropolitik: Die sou-
veräne Macht bestimmt nicht nur, wer leben darf und wer sterben muss, sondern
greift auch auf die Toten über. Perpetuiert wird damit nicht zuletzt die Unterschei-
dung zwischen Freund und Feind; sie kehrt wieder als Differenz zwischen den
Betrauerbaren und denjenigen, denen diese Form der Anerkennung verwehrt
bleibt.11 Die Gefallenen der eigenen Seite werden namentlich geehrt, die getöteten
Gegner bleiben in der Regel anonym – oder werden gleich ganz aus dem öffentlichen
Gedächtnis getilgt. »Die Feindschaft soll über den eigenen Tod hinausreichen, um
nicht der Identität der eigenen Sache verlustig zu gehen«, schreibt Reinhart Kosel-
leck zur Praxis der getrennten Bestattung Kriegsgefallener. »Die Gleichheit im Tode
wird zurückgenommen zugunsten einer Gleichheit, die die nationale Homogenität
wahrt: Es ist die Homogenität der Lebenden und der Überlebenden, und zwar in
ihrer jeweiligen politischen Gruppierung.«12

Sämtliche nekropolitischen Maßnahmen von der Überführung der Leichen in die
Heimat bis zur Errichtung von Denkmälern zielen darauf ab, die gespenstische
Macht der Toten über die Lebenden zu bannen. Wann und wo die Gefallenen
erscheinen, welche Affekte ihr Erscheinen, aber auch ihre Abwesenheit auslösen,
was sie zu sagen haben und worüber sie schweigen sollen, ob sie ihre letzte Ruhe
finden oder immer wieder heraufbeschworen werden und, noch vor all dem, wer
überhaupt der Erinnerung für würdig gehalten und wer dem Vergessen anheimge-
geben wird – nichts soll dem Zufall überlassen bleiben. Fragen wie diese provozier-
ten auch schon früher Streit – Sophokles’ Antigone gibt Zeugnis von antiker Nekro-
politik – aber unter den Bedingungen massenmedialisierter Öffentlichkeiten haben

 
8 Vgl. Mbembe 2014.
9 Kantorowicz 1992 [1957].

10 Koselleck 1994, S. 12.
11 Vgl. Butler 2005.
12 Koselleck 1979, S. 268.

456 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


sich die Technologien posthumer Kontrolle ausgeweitet und verfeinert. Nicht allein
der Tod des Herrschers, auch jener der gemeinen Soldaten ist zum Politikum gewor-
den.

Die Semantiken von Beschwörung, Erscheinung und Bann verweisen darauf, dass
die Gefallenen keineswegs nur als kultische Bezugspunkte einer politischen Theo-
logie fungieren, sondern ebenso als Medien im spiritistischen Sinn: Als schmerzlich
vermisste Erinnerungsgestalten, die beweint, als verehrte Autoritäten, die angerufen
werden, oder als ruhelose Wiedergänger, welche die Lebenden heimsuchen, gewin-
nen die Toten Präsenz und pochen darauf, dass die Vergangenheit nicht vergangen
ist, sondern die Zukunft präfiguriert. Immer, wenn über die Gefallenen gesprochen
wird, und erst recht, wenn jemand in ihrem Namen spricht, jedes Mal, wenn ihre
sterblichen Überreste, ihre Hinterlassenschaften oder bildlichen und schriftlichen
Zeugnisse in Praktiken involviert werden, nehmen sie in der sozialen Sphäre Gestalt
an.13

Jacques Derrida hat vorgeschlagen, sich der gespenstischen Gegenwart der Ver-
storbenen auf dem Wege einer »Hantologie« zu nähern. Das kaum ins Deutsche
übersetzbare Wort amalgamiert Ontologie und hanter, spuken, und zielt auf den
verstörend uneindeutigen, aber gerade dadurch umfassenderen und machtvolleren
Wirklichkeitsstatus der Wiedergänger.14 Menschliche Gemeinschaften setzen sich
demnach nicht nur aus lebenden Personen zusammen, sondern auch aus den Ver-
storbenen, und diese bescheiden sich keineswegs mit einer Rolle als passive Objekte
von Memorialkulturen, sondern nehmen, vermittelt durch ihre materiellen, visuel-
len und sprachlichen Spuren, aktiv am sozialen Geschehen teil. Das gilt in beson-
derer Weise für die getöteten Soldaten: Verstaut in flaggendrapierten Särgen, erfasst
in offiziellen Gefallenenlisten, vergegenwärtigt in Fotografien und Videos, in Briefen
und E-Mails oder den Erinnerungen von Angehörigen, sind die Abwesenden anwe-
send und fähig, Kriege eskalieren zu lassen oder den Abbruch der Kämpfe zu
erzwingen. Ihre Botschaften klingen mal wie ein Ruf nach Rache, mal wie das Flehen
nach einem Ende der Gewalt.

Die Gespenster des Kriegs lassen sich durch nekropolitische Interventionen zwar
nicht zum Schweigen bringen, aber manchmal doch beschwichtigen, indem man den
Toten Ehre erweist und ihr Sterben heroisch verklärt. In der Hoffnung, dass ihre
Geister dann Ruhe geben, erhalten gefallene Soldaten in nahezu allen politischen
Regimen automatisch Heldenstatus. Hantologisch gesehen, ist Heroisierung
Abwehrzauber. Die Befehlshaber fürchten die Untoten als potenzielle Wehrkraft-
zersetzer und versuchen sie mit militärischem Zeremoniell versöhnlich zu stimmen,
wenn nicht gar als virtuelle Kämpfer an der Heimatfront in posthumen Dienst zu
nehmen. Zur moralischen Aufrüstung taugen die Heldenkulte indes nur bedingt,
weil jede Anrufung der Gefallenen die Angst schürt, es könnten nicht die letzten
Opfer gewesen sein. Vor allem aber erinnern sie an die ungesühnte Schuld, welche
das politische Kollektiv mit ihrem gewaltsamen Tod auf sich geladen hat. In den
Gespenstern zeigt sich der Leviathan als menschenverschlingendes Ungeheuer. Fei-
 
13 Vgl. Wasinski 2008, S. 114.
14 Derrida 2004, S. 25.

„Bloß keine Leichensäcke!“ 457

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


erliche Ansprachen, Ehrenwachen und Salutschüsse können nicht ungeschehen
machen, dass der Souverän die Soldaten zum bloßen Mittel für seine Zwecke
gemacht und ihnen gegenüber das Schutzversprechen gebrochen hat, dem er seine
Legitimation verdankt. Hinter den Geistern der Gefallenen lauern zudem noch die
Schatten der von ihnen Getöteten. Dass die ums Leben gekommenen Soldaten nicht
als reine Opfer, sondern ebenso als Täter in das Gewaltgeschehen eingebunden
waren, erzeugt zusätzlichen Rechtfertigungsbedarf. Auch sie sind schuldig gewor-
den. Ihre Heroisierung ist nicht zuletzt ein Reinigungsritual.

Besonders eindrücklich und deshalb bedrohlich erscheinen die Geister der Toten,
wenn sie sich visueller Medien bedienen, um den Lebenden zu erscheinen, und das
dank Fernsehen und Internet an unzähligen Orten zugleich. Wenn jede Nachrich-
tensendung zur potenziellen Séance wird, bleibt kein Wohnzimmer von den Heim-
suchungen verschont. Gleich ob unterstellt wird, dass Fotos und Videos der Getö-
teten allein aufgrund ihrer Visualität ausgeprägtere Präsenzeffekte zeitigen als Texte
und Tondokumente, oder die Macht der Bilder vor allem ihrer schieren Menge und
viralen Verbreitung zugeschrieben wird, die Kontrolle der Bilderproduktion und
-zirkulation kann kriegsentscheidend sein. Nekropolitik wird deshalb Bilderpolitik.
Exemplarisch zeigen das die Anstrengungen der US-Administration seit den späten
1970er Jahren, die Bildberichterstattung über militärische Verluste in Regie zu neh-
men. Die Geschichte postheroischer Kriegführung beginnt hier. Sie handelt nicht
nur von Distanzwaffen und asymmetrischen Konflikten, sondern auch vom Viet-
nam-Syndrom und dem body bag effect.

Was im Folgenden am Beispiel der Regelungen zur Rückführung gefallener Sol-
daten in den USA ausgeführt wird, ließe sich in ähnlicher Weise auch für andere
Länder und anhand anderer Formen staatlich orchestrierten Totengedenkens zei-
gen.15 Jedes Kriegerdenkmal ist ein nekropolitisches Monument, an jedem Toten-
gedenktag werden die Geister der Gefallenen von neuem angerufen. Zwar variieren
mit Tradition und gesellschaftlicher Stellung des Militärs in den westlichen Demo-
kratien auch die nationalen Kulturen des Trauerns, aber so unterschiedlich die
Gedenkpraktiken im Einzelnen ausfallen, sie kreisen um dieselben Fragen: Wie den
gewaltsamen Tod derjenigen Bürger und Bürgerinnen rechtfertigen, die selbst als
Gewaltakteure in staatlichem Auftrag handelten? Wie sie zugleich als politische
Opfer heroisieren und als ihren Familien entrissene persönliche Opfer betrauern?
Wie die Toten begraben, ohne ihre Gespenster zu wecken? Weil die USA nach 1945
von allen westlichen Staaten die größten Truppenkontingente in Auslandseinsätze
schickten und auch die meisten Gefallenen zu beklagen hatten, stellten sich hier die
hantologischen Herausforderungen früher und dringlicher, und sie haben bis heute
nicht an Brisanz verloren.

 
15 Vgl. Hettling, Echternkamp 2013.

458 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


Die Rückkehr der Gefallenen

»Die im Krieg gefallenen amerikanischen Soldaten und Zivilisten sind erstaunlich
lebendig«, konstatierte 2013 der Historiker Michael Geyer, sie »haben in den Ver-
einigten Staaten vor allem in jüngster Zeit ein wundersames Nachleben«.16 Zu
einem ernsthaften Problem wurde dieser »Eigensinn der Toten« erstmals im Zuge
des Vietnamkriegs. Schon bald nach dessen Ende setzte sich unter den Konservativen
in den USA die Auffassung durch, die Supermacht habe trotz erdrückender militä-
rischer Überlegenheit den Gegner nicht bezwingen können, weil sich im eigenen
Land eine Anti-Kriegsstimmung breitgemacht und es der Regierung an politischer
Entschlossenheit gefehlt habe. Die Anhänger dieses US-amerikanischen Pendants
zur deutschen Dolchstoßlegende nach dem Ersten Weltkrieg machten für das mili-
tärische Desaster neben der nordvietnamesischen Propaganda und dem pazifisti-
schen Zeitgeist vor allem die unzensierten Fernsehbilder verantwortlich, die Viet-
nam zum ersten Wohnzimmerkrieg werden ließen.17 Die liberalen Medien hätten
Tag für Tag den Kriegshorror an die abendlichen Familientische geliefert und mit
ihren Schreckensbildern die Moral in der Heimat geschwächt. Dass, wie Medien-
analysen gezeigt haben, die Berichterstattung tatsächlich der im Kriegsverlauf
zunehmend kritischeren öffentlichen Meinung in den USA gefolgt war und nicht
umgekehrt,18 tat der Wirksamkeit des Defätismus-Vorwurfs keinen Abbruch.

Zum Inbegriff des synonym zur psychiatrischen Diagnose für traumatisierte
Kriegsheimkehrer Vietnam-Syndrom genannten kollektiven Haltungsschadens
avancierte der body bag effect. Obwohl kaum Fotos von getöteten Soldaten in Lei-
chensäcken ausgestrahlt worden waren – gefallene G.I.s auf den Kampfschauplätzen
wurden zwar in Leichensäcken geborgen, für den Rücktransport in die USA aller-
dings in Särge umgebettet –, verdichteten sich im Imaginaire des coming home in
body bags emblematisch alle Zweifel am Sinn des Kriegs und der Opfer, die er for-
derte. Unmittelbar und mit emotionaler Wucht beschwor das Motiv die Vorstellung
eines toten Bruders, Sohnes oder Vaters herauf.19

Auch bei späteren US-amerikanischen Auslandseinsätzen stand der body bag
effect für die Überzeugung, dass die öffentliche Unterstützung nicht unbedingt dann
wegbrach, wenn die Zahl der Gefallenen anstieg, sondern sobald Särge auf den
Bildschirmen auftauchten – oder auch nur von Leichensäcken gesprochen wurde.
Eine Konsequenz waren semantische Säuberungen: 1991 ersetzte das Pentagon in
seinen Verlautbarungen das Wort body bag durch das weniger belastete human
remains pouch, 2003 untersagte das US-Militär schließlich offiziell die Bezeichnung

2.

 
16 Geyer 2013, S. 487 f.
17 Und auch zum vorerst letzten. Schon ab dem Falklandkrieg gab es embedded journa-

lists, und unzensiertes Filmmaterial verschwand von den Bildschirmen. Vgl. Sontag 2003.
18 »It was not until the collapse of consensus was well under way that television’s coverage

began to turn around; and when it did turn around, it only turned so far« (Hallin 1989,
S. 163).

19 Saase, Hall 2016, S. 187.

„Bloß keine Leichensäcke!“ 459

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


body bag.20 Noch wichtiger erschien den politisch und militärisch Verantwortlichen
jedoch die Zensur der Bilder. Weil sie die gefürchtete casualty shyness als hoch
ansteckende, vor allem foto-induzierte Affektstörung auffassten, setzten sie auf Prä-
vention durch visuelle Quarantäne-Maßnahmen.

Zu Beginn des ersten Golfkriegs verhängte das US-Verteidigungsministerium den
sogenannten Dover-Bann, benannt nach einer Luftwaffenbasis im Bundesstaat
Delaware, auf der die Einheit für Bestattungsangelegenheiten stationiert ist und
Transportflugzeuge mit den Überresten der Gefallenen landen. Die Anweisung
untersagte den Medien, Aufnahmen von der Rückführung toter Soldaten auf dem
Militärflugplatz in Dover zu machen und zu verbreiten. Der Bann verhinderte die
Durchführung des sogenannten Dover Tests, mit dem der Senator John Glenn einen
simplen Postheroismus-Index entwickelt hatte. Seine Frage »Wird die Unterstützung
von Öffentlichkeit und Kongress andauern, wenn die Leichensäcke oder die Särge
über Dover, Delaware zurückkommen?«21 war schlechterdings nicht zu beantwor-
ten, wenn die Heimkehr der Toten durch ein Bilderverbot zu einem Nichtereignis
gemacht wurde.

Zur Vorgeschichte des Dover-Banns gehört ein grotesker Fernsehauftritt, der Prä-
sident George H. W. Bush unvermittelt mit den Geistern der Gefallenen konfron-
tierte: Am Ende einer Pressekonferenz während der Militärinvasion in Panama im
Dezember 1989 hatte ein gut gelaunter Bush mit den Journalisten herumgealbert
und vorgeführt, wie er wegen Nackenschmerzen nur gekrümmt laufen konnte, als
die live übertragenden Fernsehsender auf geteilten Bildschirm umschalteten und
Aufnahmen von in Dover eintreffenden Särgen einblendeten. Verärgert darüber,
hatte der Präsident von den Sendern verlangt, künftig das Weiße Haus vorab über
solche Einblendungen zu informieren, was diese jedoch verständlicherweise zurück-
gewiesen hatten.22

Pressevertreter und Veteranenorganisationen scheiterten damit, den Dover-Bann
wegen Einschränkung der Pressefreiheit gerichtlich anzufechten, während der Prä-
sidentschaft Clintons wurde er jedoch nur lax gehandhabt. Nach den Anschlägen
vom 11. September 2011 erneuerte die Bush-Administration den Bann und erwei-
terte ihn mit Beginn des Irak-Kriegs auch auf andere Ankunftsorte von Gefallenen-
transporten. Im April 2004 tauchten dann Fotos flaggendrapierter Särge in den US-
Medien auf, die eine Mitarbeiterin eines zivilen Luftfahrtunternehmens in einem
Transportflugzeug aufgenommen hatte, das gefallene G.I.s aus Afghanistan und
dem Irak in die USA überführte. Die Mitarbeiterin und auch ihr bei derselben Firma
tätiger Ehemann wurden mit Verweis auf den Dover-Bann umgehend entlassen.23

Wenige Tage später veröffentlichte jedoch das Pentagon rund 350 Fotos von der
Rückkehr gefallener Militärangehöriger, nachdem ein Anwalt dies unter Berufung

 
20 Ebd., S. 193.
21 Zitiert nach Penrod 2004, S. 7 (Übersetzung U.B.).
22 Saase, Hall 2016, S. 188 f.; Mobley 2016, S. 123 f.
23 Saase, Hall 2016, S. 194; Kelley 2016, S. 123.

460 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


auf den Freedom of Information Act eingeklagt hatte.24 Die aufgeklappten Flug-
zeugrümpfe, aus denen die Särge entladen wurden, erinnerten an alte Abbildungen
des Leviathan als gestrandeter Walfisch: Das Staatsmonster hatte die Menschen
verschlungen und spuckte ihre Überreste nun wieder aus (Abbildung 1).

The Return of the Fallen, Nr. 17425

Auf vielen Fotos wurden die Mitglieder der ebenfalls abgelichteten Ehrengarde
geschwärzt, was den Eindruck verstärkte, dass es sich um eine Szene handelte, die
nur widerwillig und in bearbeiteter Form öffentlich gezeigt werden sollte. Auf einem
der Bilder schwebt ein von dicken schwarzen Blöcken umrahmter Sarg wie von
Geisterhand getragen aus der Transportmaschine (Abbildung 2).

Abbildung 1:

 
24 Siehe https://nsarchive2.gwu.edu/NSAEBB/NSAEBB152/casket_exhibit.html (Zugriff

vom 02.06.2018).
25 Ebd.

„Bloß keine Leichensäcke!“ 461

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


The Return of the Fallen, Nr. 2826

Die Debatten über das Bilderverbot hielten auch in den folgenden Jahren an, bis
Verteidigungsminister Robert M. Gates – »auf der Suche nach einem Weg, familiäre
Privatangelegenheiten mit dem Recht der amerikanischen Bevölkerung, diese gefal-
lenen Helden zu ehren, besser zu vereinbaren«27 – am 26. Februar 2009 den Bann
aufhob. Seither ist eine Bildberichterstattung über die Rückkehr der Toten möglich,
sofern die Familien dem zustimmen. Diese werden eingeladen, auf Staatskosten nach
Dover zu kommen und an der Zeremonie teilzunehmen. Die Obama-Administration
entschärfte den Konflikt zwischen dem Anspruch auf Informationsfreiheit und der
Sorge vor dem body bag effect, indem sie die Rolle der Angehörigen stärkte. Statt
Bilder aus Dover von den Bildschirmen zu verbannen, lautete die Botschaft nun:
»Sie sind herzlich eingeladen, sich anzusehen, was hier geschieht, aber Sie werden
bald merken, dass es nicht viel zu sehen gibt, es sei denn, Sie haben eine persönliche
Beziehung zu den Verstorbenen.«28

Was als Bruch mit der Zensurpraxis der Vorgänger-Regierungen inszeniert wurde,
steht allerdings in Kontinuität zur nekropolitischen Wende der Nach-Vietnam-Ära:
Der staatliche Totenkult und die damit verbundene politische Instrumentalisierung
der Gefallenen werden zurückgedrängt zugunsten einer Privatisierung der Trauer in
Gestalt eines würdevollen Transfers ihrer Überreste an die Familien. Die Differenz

Abbildung 2:

 
26 Ebd.
27 Zitiert nach Saase, Hall 2016, S. 196 (Übersetzung U.B.).
28 Ebd., S. 200 (Übersetzung U.B.).

462 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


zwischen Bush Senior und Junior auf der einen und Obama auf der anderen Seite
besteht darin, dass letzterer es für klüger hielt, die Öffentlichkeit diskret an diesem
Akt teilhaben zu lassen. Auch wenn die getöteten Soldaten im öffentlichen Diskurs
selbstverständlich weiterhin als »unsere Helden« firmieren, sind die Zeremonien
ihrer Rückkehr genauso postheroisch, wie es die ebenfalls von Obama forcierte
Ausweitung des Drohnenkriegs ist: Statt die Toten als Kriegshelden zu glorifizieren,
entlässt sie das Militär aus seiner Befehlsgewalt und gibt sie in einem rituellen Akt
denen zurück, die ihnen nahe standen. Statt Podeste zu errichten, um besser zu
patriotischen Vorbildern aufschauen zu können, schafft man einen Rahmen für
persönliche Abschiede. Das politische Kalkül dieser Entpolitisierungsstrategie liegt
auf der Hand: Mit gefährlichen Heimsuchungen ist sowohl zu rechnen, wenn man
die Gefallenen ostentativ heroisiert, wie auch, wenn man sie dem öffentlichen Blick
zu entziehen sucht. Souverän ist dagegen, wer die Gespenster in Schach zu halten
vermag. Staatlich verordnete Sinnstiftung ist dazu ebenso kontraproduktiv wie
visuelle Prävention. Dass die Geister der Toten Ruhe geben, ist eher zu hoffen, wenn
man sie in Ruhe lässt und ihre Familien um sie trauern können. Postheroische
Nekropolitik führt so die gegensätzlichen Aspekte des Opfers zusammen: Sie ver-
zichtet nicht auf Indienstnahme des Todes als sacrifice, respektiert aber den Wunsch,
die Getöteten sichtbar als victims zu beklagen.

Literatur

Butler, Judith 2005. »Gewalt, Trauer, Politik«, in Judith Butler: Gefährdetes Leben. Politische
Essays, S. 36-68. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 2004. Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue
Internationale. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Geyer, Michael 1995. »Eine Kriegsgeschichte, die vom Tode spricht«, in Physische Gewalt.
Studien zur Geschichte der Neuzeit, hrsg. v. Lindenberger, Thomas; Lüdtke, Alf, S. 136-161.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Geyer, Michael 2013. »Amerikanisches Totengedenken. Privatisierung des Leides und Univer-
salisierung der Toten«, in Gefallenengedenken im globalen Vergleich. Nationale Tradition,
politische Legitimation und Individualisierung der Erinnerung, hrsg. v. Hettling, Manfred;
Echternkamp, Jörg, S. 487-509. München: Oldenbourg.

Hallin, Dan 1989. The »uncensored war«? The media and Vietnam. Berkeley: University of
California Press.

Heins, Volker; Warburg, Jens 2004. Kampf der Zivilisten. Militär und Gesellschaft im Wandel.
Bielefeld: transcript.

Hettling, Manfred; Echternkamp, Jörg. Hrsg. 2013. Gefallenengedenken im globalen Vergleich.
Nationale Tradition, politische Legitimation und Individualisierung der Erinnerung. Mün-
chen: Oldenbourg.

Kantorowicz, Ernst 1992 [1957]. Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen Theo-
logie des Mittelalters. Stuttgart: Klett-Cotta.

Kelley, Bradford J. 2016. »Pictures of the fallen and the Dover ban: an analysis of banning the
media from photographing coffins«, in Kansas Journal of Law & Public Policy 26,
S. 116-142.

Koselleck, Reinhart 1979. »Kriegerdenkmale als Identitätsstiftungen der Überlebenden«, in
Identität. Poetik und Hermeneutik VIII, hrsg. v. Marquard, Odo; Stierle, Karlheinz,
S. 255-276. München: Wilhelm Fink.

Koselleck, Reinhart 1994. »Einleitung«, in Der politische Totenkult. Kriegerdenkmäler in der
Moderne, hrsg. v. Koselleck, Reinhart; Jeismann, Michael, S. 9-20. München: Wilhelm Fink.

„Bloß keine Leichensäcke!“ 463

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


Leonhard, Nina 2015. »Militär und Krieg in der postheroischen Gesellschaft: Implikationen einer
Krisendiagnose zivil-militärischer Beziehungen«, in Militär und Gewalt: sozialwissenschaft-
liche und ethische Perspektiven, hrsg. v. Leonhard, Nina; Franke, Jürgen, S. 137-161. Berlin:
Duncker & Humblodt.

Luttwak, Edward N. 1995. »Toward post-heroic warfare«, in Foreign Affairs 74, 3, S. 109-122.
Luttwak, Edward N. 1996. »A post-heroic military policy«, in Foreign Affairs 75, 4, S. 33-44.
Mbembe, Achille 2014. »Nekropolitik«, in Biopolitik. Ein Reader, hrsg. v. Folkers, Andreas;

Lemke, Thomas, S. 228-273. Berlin: Suhrkamp.
Mobley, Kayce 2016. »Hiding death: contextualizing the Dover ban«, in Journal of Military

Ethics 15, 2, S. 122-142.
Münkler, Herfried 2006. Der Wandel des Krieges. Von der Symmetrie zur Asymmetrie. Weiler-

swist: Velbrück.
Münkler, Herfried 2007. »Heroische und postheroische Gesellschaften«, in Merkur 61, 8/9,

S. 742-752.
Münkler, Herfried 2015. Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhundert.

Berlin: Rowohlt.
Penrod, Grant 2004. »Letting loose the images of war: the battle for public access to govern-

ment-held photographs of war«, in The News Media and the Law 28, 3, S. 7-9.
Saase, William O.; Hall, Rachel 2016. »Restive peace: body bags, casket flags, and the patholo-

gization of dissent«, in Rhetoric & Public Affairs 19, 2, S. 177-208.
Sontag, Susan 2003. Das Leiden anderer betrachten. München: Hanser.
Wasinski, Christophe 2008. »›Post-heroic warfare’ and ghosts – the social control of dead Ame-

rican soldiers in Iraq«, in International Political Sociology 2, 2, S. 113-127.

464 Ulrich Bröckling

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453


Zusammenfassung: Postheroische Gesellschaften tun sich schwer mit der Mobilisierung von
Opferbereitschaft. Getötete Soldaten sind für sie ein Skandalon, der Umgang mit ihren Über-
resten ist deshalb politisch brisant. Am Beispiel der Regelungen des US-Militärs für die Rück-
führung Gefallener analysiert der Beitrag zeitgenössische Formen des militärischen Gefalle-
nengedenkens. Jacques Derridas Konzept der »Hantologie« aufgreifend, deutet er sie als
nekropolitische Versuche, die gespenstische Präsenz der Toten zu bannen.

Stichworte: Totenkult, Nekropolitik, Postheroismus, Opfer-Sensibilität

«No more body-bags!« A hauntology of post-heroic warfare

Summary: Post-heroic societies have difficulties mobilising the willingness for self-sacrifice.
Combat casualties are perceived as a main cause for political dissatisfaction with war; there-
fore, the appropriate way of dealing with soldiers’ remains is highly controversial. Using the
example of US regulations for the return of fallen soldiers from foreign battlefields, this paper
analyses contemporary forms of military remembrance of the fallen. Referring to Jacques
Derrida’s concept of »hauntology«, it interprets these policies as necropolitical attempts to
ban the haunting presence of the dead.

Keywords: death cult, necropolitics, post-heroism, casualty shyness

Autor

Ulrich Bröckling
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg
Institut für Soziologie
Rempartstr. 15
79098 Freiburg
ulrich.broeckling@soziologie.uni-freiburg.de

„Bloß keine Leichensäcke!“ 465

Leviathan, 46. Jg., 3/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:41:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-3-453

