
https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Eldracher
Heteronome Subjektivität

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

               
Martin Eldracher (Dr. phil.), geb. 1985, lehrt Philosophie an der Johann-Wolf-
gang-Goethe-Universität in Frankfurt am Main.

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Martin Eldracher

Heteronome Subjektivität
Dekonstruktive und hermeneutische Anschlüsse

an die Subjektkritik Heideggers

               

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

D.30

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2018 im transcript Verlag, Bielefeld
© Martin Eldracher

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4121-9
PDF-ISBN 978-3-8394-4121-3
https://doi.org/10.14361/9783839441213
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt 

1.  Intro  | 9 
 
2.  Heideggers Daseinsanalyse und die Kritik der Subjektphilosophie 

in Sein und Zeit  | 21 
2.1 Der Sinn der Seinsfrage  | 23 
2.2 Die affirmativen Momente der Daseinsanalyse  | 27 

2.2.1 Dasein und Subjekt  | 28 
2.2.2 Das In-der-Welt-sein als Seinsweise des Daseins  | 31 
2.2.3 Das Mitsein als Seinsweise des Daseins  | 34 

2.3 Aporien der Daseinsanalyse  | 36 
2.3.1 Die Einheit der Sorgestruktur und die Temporalität des Daseins  | 37 
2.3.2 Uneigentliche und eigentliche Modi des Daseins:  

Man und Gewissen  | 42 
2.3.3 Das Problem der Eigentlichkeit  | 46 

2.4 Erste Konsequenzen der Daseinsanalyse für  
ein heteronomes Subjektverständnis  | 48 
2.4.1 Selbst und Selbst-Ständigkeit  | 49 
2.4.2 Das Dasein als ontologische Interpretation des Subjekts  | 52 

2.5 Destruktion als Subjektkritik  | 54 
2.5.1 Reduktion, Konstruktion, Destruktion  | 54 
2.5.2 Destruktion als Genealogie  | 58 
2.5.3 Destruktion als Dekonstruktion  | 60 
2.5.4 Destruktion als Hermeneutik  | 62 

2.6 Verbleibt die Daseinsanalyse im Horizont der Subjektphilosophie?  | 63 

 
3.  Die Freilegung der Entzugsmomente von Subjektivität  

im Zuge der Kehre  | 65 
3.1 Die Kehre: Von „Sein und Zeit“ zu „Zeit und Sein“  | 67 

3.1.1 Was ist Metaphysik?  | 69 
3.1.2 Die symmetrische Bewegung des Seins:  

Wahrheit, Lichtung, Anwesen  | 72 
3.1.3 Die Konstitution des Menschen in der Lichtung des Seins  | 75 
3.1.4 Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt  

und das Problem der Einheit  | 79 
3.2 Die Explikation der Entzugsmomente: Ab-grund, Gabe und Ereignis  | 82 

3.2.1 Die Figur des Ab-grunds  | 83 
3.2.2 Die ab-gründige Gabe  | 86 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3.2.3 Das Sein und das Ereignis  | 88 
3.3 Kritik und Affirmation des Humanismus  | 92 
3.4 Ontologische Kräfteverhältnisse als Bezugsmomente  

von Subjektivität: Geschichte, Technik, Sprache  | 97 
3.4.1 Die neuzeitliche Konfiguration von Subjektivität  | 98 
3.4.2 Das Subjekt als Begründungsmoment des Wissens und 

die Herrschaft der Technik  | 100 
3.4.3 Die Ontologie der Sprache  | 103 

3.5 Die Konsequenzen der Kehre für eine Neubestimmung 
      des Subjektbegriffs  | 106 
 

4. Die affirmative Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik bei Emmanuel Levinas  | 109 
4.1 Totalität und Alterität  | 112 

4.1.1 Das Problem der Totalität  | 112 
4.1.2 Die Überschreitung der Totalität  | 118 
4.1.3 Das Antlitz  | 121 

4.2 Die Konstitution des Subjekts durch den Anderen  | 124 

4.2.1 Die Spur des Anderen  | 125 
4.2.2 Der Ruf des Anderen  | 127 
4.2.3 Das Ereignis als Begegnung des Anderen  | 130 
4.2.4 Subjektkritik als Ethik  | 131 

4.3 Heteronome Freiheit  | 136 

4.3.1 Das Problem der Autonomie  | 137 
4.3.2 Freiheit als Heteronomie  | 140 
4.3.3 Freiheit und Verantwortung  | 142 

4.4 Ohne Identität?  | 146 

4.5 Resümee  | 149 
 

5.  Die affirmative Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik bei Jacques Derrida  | 151 

5.1 Phonozentrismus und Logozentrismus  | 154 
5.1.1 Die Schließung der Metaphysik und die Funktion der Sprache  | 155 
5.1.2 Das Problem des Phonozentrismus  | 157 
5.1.3 Das Problem des Logozentrismus  | 159 

5.2 Das alteritäre Entzugsmoment von Subjektivität: Die Différance  | 161 
5.2.1 Das Spiel der Différance  | 162 
5.2.2 Die Sinn produzierende Kraft der Différance  | 165 
5.2.3 Die räumliche Dimension der Différance  | 167 
5.2.4 Die temporale Dimension der Différance  | 169 
5.2.5 Die Spur und der Andere  | 171 

3.2.2 Die ab-gründige Gabe  | 86 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5.3 Die Bezugsmomente von Subjektivität als Effekte der Différance  | 175 
5.3.1 Die Konstitution des Subjekts durch die Différance  | 176 
5.3.2 Subjektivität und Iterabilität  | 177 
5.3.3 Handlungsfähigkeit als Produkt einer Verhinderung  | 182 

5.4 Dekonstruktion als Subjektkritik  | 185 
5.4.1 Bewegungen der Dekonstruktion  | 186 
5.4.2 Dekonstruktion und Destruktion  | 191 
5..3 Die Grenzen der derridaschen Dekonstruktion  | 193 

5.5 Resümee  | 196 
 

6.  Die affirmative Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik bei Michel Foucault  | 199 

6.1 Foucaults Kritik am modernen Anthropologie- und Subjektbegriff  | 202 
6.1.1 Die Funktion der Anthropologie innerhalb  

einer neuen „Ordnung der Dinge“  | 202 
6.1.2 Archäologie als Anthropologiekritik  | 207 

6.2 Genealogie als Kritik unterwerfender Subjektivierung  | 213 
6.2.1 Das Verfahren der Genealogie und  

der Prozess der Subjektivierung  | 215 
6.2.2 Macht als konstitutives Außen des Subjekts  | 222 

 6.2.3 Das individualisierte, normierte und verkörperte Subjekt  
 als Effekt der Disziplinarmacht  | 231 

6.2.4 Genealogie als Kritik unterwerfender Subjektivierung  | 236 
6.3 Die Bezugsmomente von Subjektivität:  

Freiheit, Selbstpraktiken und Selbstsorge  | 239 
6.3.1 Die Differenz zwischen Macht und Herrschaft –  

Die Möglichkeit der Freiheit  | 240 
6.3.2 Selbstpraktiken und Selbstsorge  | 245 
6.3.3 Die antike Selbstsorge als Praxis teilnehmender Subjektivierung  | 250 
6.3.4 Die Grenzen der Selbstsorge  | 255 

6.4 Resümee  | 259 
 
7.  Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Paul Ricœur  | 261 
7.1 Der indirekte Zugang der Hermeneutik Ricœurs  | 263 

7.2 Die frühe Hermeneutik des „Ich bin“ – Sprache und Reflexion  | 268 
7.2.1 Semantik und Semiotik – Die Sprache und der Sprecher  | 269 
7.2.2 Das Cogito und die Welt  | 273 

7.3 Die späte Hermeneutik des Selbst  | 277 
7.3.1 Die Auslotung des Raumes zwischen Cogito und Anti-Cogito  | 279 
7.3.2 Die Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit  | 281 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7.3.3 Die Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit  | 285 
7.3.4 Die Hermeneutik des Selbst zwischen Ontologie und Ethik  | 290 

7.4 Resümee  | 294 
 

8.  Die affirmative Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik bei Charles Taylor  | 297 
8.1 Die Anthropologie des Menschseins  | 299 

8.1.1 Der Mensch als Self-Interpreting Animal  | 300 
8.1.2 Starke und schwache Wertungen  | 305 
8.1.3 Der Mensch als Language Animal  | 309 

8.2 Die moralische Ontologie des Subjekts  | 314 

8.3 Die Genealogie des neuzeitlichen Subjekts  | 320 
8.3.1 Das Verfahren der affirmativen Genealogie  | 321 
8.3.2 Die Narrative der neuzeitlichen Subjektivität  | 324 
8.3.3 Die Interpretation der Narrative durch die Strömungen  

des Naturalismus und Expressivismus  | 332 
8.3.4 Der Konflikt zwischen Theismus, Naturalismus und Expressivismus  

und die Grenzen der affirmativen Genealogie  | 340 
8.4 Resümee  | 343 
 

9.  Heteronome Subjektivität  | 345 
9.1 Die Abarbeitung an Metaphysik und Subjektphilosophie  | 347 

9.2 Auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis  | 352 

9.2.1 Sein und Subjekt – Die erste Entbindung  | 353 
9.2.2 Das Paradox der Subjektivierung  | 355 
9.2.3 Geschichtlichkeit und Temporalität – Die zweite Entbindung  | 358 

9.3 Dekonstruktive und hermeneutische Spielformen  
 heteronomer Subjektivität  | 360 

9.3.1 Negative und positive Dimensionen von Subjektivität  | 361 
9.3.2 Das hermeneutische Moment der Dekonstruktion und  

der dekonstruktive Impuls der Hermeneutik  | 365 
9.4 Identität, Freiheit, Kritik  | 368 

9.4.1 „Die Freiheit kommt von außen“  | 370 
9.4.2 Affirmation und Kritik  | 373 

9.5 Extro  | 376 
 

Danksagung  | 381   
 

Siglen- und Literaturverzeichnis  | 383 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Intro 

 
 
 

In der Öffentlichkeit und im Privaten werden Akteure gelobt, wenn sie ihre Ent-
scheidungen selbstbestimmt treffen und sie werden getadelt, wenn sie sich in eine 
selbstverschuldete Abhängigkeit begeben. Die Abkehr von einer autonomen Hal-
tung gilt als eine Verweigerungshaltung von Subjekten, die nicht willens sind, ihre 
Ziele zu bestimmen und ihr Leben zu wählen. Solche Subjekte werden gemeinhin 
als fremdbestimmt Handelnde bezeichnet, da ihnen Haltung und Kraft fehlen, um 
Entscheidungen selbst zu treffen. Sie ordnen sich dem Einfluss Anderer unter und 
lassen sich ihre Verantwortung abnehmen. Die sich gewöhnlich an dieses Verhalten 
anschließende normative Forderung verlangt nach der Problematisierung einer sol-
chen fremdbestimmten Haltung. Ein Akt der Befreiung ist nötig, wenn sich Subjek-
te in den Zustand einer Freiheit versetzen wollen, der ihnen ökonomisches und pri-
vates Glück ermöglicht.  

Die Idee der Freiheit, die sich mit diesem Subjektverständnis verbindet, ist die-
jenige der Autonomie. Sie begreift Subjekte als rational handelnde Akteure, die sich 
ihre Ziele selbst setzen. Freiheit impliziert Selbstgesetzgebung: Subjekte sind dazu 
aufgerufen, sich selbst die Imperative ihrer Handlungen und ihrer Lebensweise auf-
zuerlegen, welche auf ihrer tief im Inneren verwurzelten Subjektivität basieren. Der 
Imperativ der Autonomie lautet, dass Subjekte den Zustand einer Freiheit erreichen 
können und sollen, indem sie sich ihrer selbst und ihrer unverwechselbaren Identität 
vergewissern. Die Konzeption der Gesellschaft, die an ein solches Freiheitsver-
ständnis anschließt, kreist dann um die Anerkennung von Subjekten als Akteuren, 
die ihre eigenen Interessen rational verfolgen. Verbunden ist hiermit der neoliberale 
Diskurs vom Glück, dessen Schmied der Einzelne je selbst ist. Weil alle Subjekte 
von Natur aus autonom und vernünftig sind, folgt aus der Verallgemeinerbarkeit der 
Subjektivität das Wohl aller: Eine harmonische Ordnung der Gemeinschaft beruht 
auf Subjekten, die selbstbestimmt handeln. 

Heteronomie gilt in Hinblick auf das soeben skizzierte Autonomieverständnis 
als etwas, von dem sich Subjekte zu befreien haben. Sie ist – so verstanden – ein 
Synonym für Unreinheit, Fremdheit, Künstlichkeit sowie Verrat und aus diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Grund für das Selbstverständnis selbstbewusster Akteure eine Bedrohung. Subjekte 
handeln dann heteronom, wenn sie zu schwach sind, um sich von der Kraft der 
Vernunft leiten zu lassen. Heteronomie ist dasjenige Phänomen, welches Subjekten 
die Erlangung von Selbstbestimmung und Selbstbewusstsein verwehrt. Der öffent-
liche und philosophische Diskurs der Moderne hat sich ihrer Bekämpfung ange-
nommen: Heteronomie ist der Gegner einer aufgeklärten Philosophie und Moderne. 

Was sagt uns diese, zugegebenermaßen ein wenig überspitzt dargestellte, aber 
im sozialen Kontext unserer Zeit tief verankerte Gegenüberstellung von Autonomie 
und Heteronomie über unser Selbstverständnis als Subjekte? Ist die Überzeugungs-
kraft der Idee der Autonomie wirklich so stark und unangreifbar, wie sie scheint? 
Eine erste kurze Analyse dieser Idee soll für Zweifel sorgen. Die Vorstellung der 
Autonomie impliziert die normative Forderung, dass Subjekte das Stadium einer 
Unabhängigkeit erreichen sollen, welches ihnen doch immer schon von Natur aus 
zukommt. Autonomie ist einerseits im Inneren der Subjekte verankert und kann 
ihnen aus diesem Grund nicht genommen werden; sie scheint als unantastbarer 
Kern stets schon vorhanden zu sein. Andererseits können und müssen sich Subjekte 
erst als freie Subjekte konstituieren, indem sie sich von Abhängigkeiten befreien, 
die ihre Autonomie bedrohen. Der Akt der Befreiung ist somit auf das Fremde an-
gewiesen, von dem sich Subjekte zu lösen haben: Das Heteronome ist der Eindring-
ling, dessen sie sich erwehren müssen und der in beruhigender Distanz zu halten ist. 
Damit ist die Existenz des Heteronomen jedoch konstitutiv für die Selbstbestim-
mung von Subjekten: Ohne das Heteronome fehlt der Gegner, gegen den es anzu-
kämpfen gilt. Die Idee der Autonomie scheint folglich auf einer Aporie zu beruhen. 

Dieses Buch verschreibt sich der Freilegung und Verteidigung eines heterono-
men Verständnisses von Subjektivität und versucht sich an dem Schreiben einer 
Gegengeschichte zum diskursiv dominanten Autonomieverständnis. Im französi-
schen Wort sujet ist der Doppelsinn von Subjektivität, den es zu entfalten gilt, be-
reits sichtbar: „Subjekt“ ist sowohl der Name für einen handelnden Akteur und be-
nennt im Sinne von assujettissement zugleich einen Unterwerfungsprozess.1 Das 
grundlegende Paradox von Subjektivität lautet, dass die Möglichkeit von Hand-
lungsfähigkeit an eine fremde Kraft gebunden ist, die das Subjekt im Zuge seiner 
Unterwerfung zugleich als Agenten von Handlungen einsetzt. Im Ausgang von der 
Differenz zwischen Unterwerfung und Ermöglichung lässt sich dann nachvollzie-
hen, wie sich Subjektivierungsprozesse formieren, welche die Enteignung des Sub-
jekts in eine gelingende Subjektwerdung transformieren. Heteronomie versklavt das 
Subjekt aus diesem Grund nicht, sondern stellt den Rahmen von Freiheit und Identi-
tät dar. Subjekte verfügen nach dieser Interpretation nicht über einen im Inneren ih-
rer Subjektivität vorliegenden Kern, der Identität und Freiheit garantiert; vielmehr 
konstituieren sich die drei traditionell mit Subjektivität verbundenen Dimensionen 
                                                             
1  Auf diesen Doppelsinn ist erstmals Louis Althusser (1977) zu sprechen gekommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INTRO | 11 

 

von Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis als Effekte der Aus-
gesetztheit des Subjekts gegenüber dem Fremden, Anderen und eben Heterono-
men.2 

Um dieses Verständnis heteronomer Subjektivität zu plausibilisieren, bietet sich 
zunächst eine historische Perspektivierung des Subjektbegriffs an. Die antike Philo-
sophie begreift Subjekte als durchlässig und transparent. Subjekte existieren immer 
schon außer sich und erhalten ihre Freiheit in Anbetracht ihrer Stellung innerhalb 
einer kosmischen und göttlichen Ordnung, die sie transzendiert. Aus der hierarchi-
schen Struktur dieser Ordnung lässt sich dann die Rangfolge zwischen den Subjek-
ten ableiten: Die Stellung des Einzelnen im sozialen Leben, die zugleich auf die Po-
sition innerhalb der kosmischen Ordnung verweist, begründet die persönliche 
Freiheit. Im antiken Griechenland kommt das höchste Maß an Freiheit bekanntlich 
nur dem freien, einheimischen Mann zu. Dieses Subjektverständnis kann bereits in 
einem gewissen Sinne als heteronom charakterisiert werden, weil dem Subjekt die 
Freiheit „von außen“ gereicht wird. Subjekte sind nicht von Natur aus frei, sondern 
Kräften ausgesetzt, die ihre Subjektivität und somit ihre Freiheit erst konstituieren. 

In der Neuzeit hat diese Beschreibung von Subjektivität ihre Vorherrschaft ein-
gebüßt. Die Freiheit kommt dem Subjekt nicht mehr aufgrund seines Platzes inner-
halb einer transzendenten Ordnung zu; Freiheit als nun ursprünglich gegebene 
Selbstbestimmung macht vielmehr die Substanz von Subjektivität aus. Subjekte 
werden nicht durch Kräfte erzeugt, denen sie ausgesetzt sind; sie kommen bereits 
als „fertige“ Subjekte auf die Welt: Ihre Subjektivität ist im Inneren3 ihres Selbst 
angelegt und muss nur noch – durch Erziehung und gesellschaftliche Rahmenbe-
dingungen – zur Entfaltung gebracht werden. Subjekte stehen einer Welt gegen-
über, der sie selbst nicht mehr angehören: Sie werden als autonom begriffen, weil 
sie gerade nicht „in“ der Welt sind. Die in Antike und Mittelalter Gott zugeschrie-
bene Funktion eines unbewegten Bewegers, der Wirkungen verursacht, jedoch kei-
ner Ursache unterworfen ist, kommt in der Neuzeit dem Subjekt zu. Das Subjekt 
wird „vergöttlicht“, indem es als fundamentale Entität verstanden wird, die Hand-
lungen in der Welt bewirken kann, ohne dass es die Befähigung zu handeln einer 
anderen Instanz verdankt. Mit der Idee der Autonomie verbindet sich die politische 
Vorstellung von Gleichheit. Menschen sind daher gleich, weil sie von Natur aus un-
abhängig sind. Die Umwälzung der ständischen Gesellschaften und die Entstehung 
des Bürgertums inklusive der kapitalistischen Produktionsverhältnisse sind wesent-
lich an die Idee der Autonomie gekoppelt. Wenn Gesellschaften dafür kritisiert 
werden, dass sie ihre Rechte und Partizipationsmöglichkeiten nicht allen Gesell-
                                                             
2  Ich folge in meiner Arbeit Andreas Reckwitz (2010: 17) darin, den Subjektbegriff so zu 

interpretieren, dass er die Begriffe des Selbst und der Identität integriert. 

3  Charles Taylor zeigt in Quellen des Selbst, dass ein Verorten der Freiheit im Inneren des 

Subjekts bereits mit Augustinus beginnt (QS: Kap. 7). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

schaftsmitgliedern zuerkennen, ist das Einklagen von Autonomie das zentrale Mo-
tiv, welches die Kritik leitet. Die Idee der Autonomie soll Subjekte aus ihrer selbst-
verschuldeten Abhängigkeit befreien. 

Ein heteronomes Subjektverständnis greift von der Antike den Gedanken auf, 
dass Subjekte von etwas durchzogen sind, das in einem bestimmten Sinne von au-
ßen kommt und dass diese Durchdringung ein konstitutives Moment ihrer Existenz 
ist. Subjekte sind gerade deshalb frei, weil sie in Beziehungen eingebunden sind, 
die sie sich nicht vollständig bewusst machen können. Das der Verfügung entzoge-
ne „Außen“ wird jetzt aber nicht mehr als metaphysisches Außen, als kosmische 
und göttliche Ordnung, gedeutet. Die Subjekte affizierenden Kräfteverhältnisse be-
finden sich an der Grenze des Innen und sie überschreiten zugleich jeden Versuch 
der Aneignung. Der Aufklärung schuldet ein heteronomes Subjektverständnis die 
Bedeutung von Gleichheit und Universalität. Subjekte sind deshalb gleich, weil sie 
denselben Affizierungen ausgesetzt sind und nicht, weil sie von Natur aus über be-
stimmte Fähigkeiten und Rechte verfügen. Hiermit ist gemeint, dass Subjekte unab-
hängig von ihrer historischen und sozialen Situierung auf dieselbe Weise konstitu-
iert werden. Die Existenz heteronomer Subjekte ist nicht an den spezifischen 
historischen Kontext gebunden, der unter dem Titel der postmodernen Kontingenz 
steht. Die Möglichkeit, Subjektivität auf diese Weise zu interpretieren, ist zwar his-
torisch kontingent; der Konstitutionsprozess selbst ist es jedoch nicht. Die Univer-
salität des heteronomen Subjektivierungsprozesses ist der quasi-ahistorische Haken, 
an dem dieses Subjektverständnis hängt. 

Dass ein heteronomes Subjektverständnis die Einsichten der Antike und der 
Moderne aufnimmt, bedeutet einerseits nicht, dass es beide Subjektinterpretationen 
miteinander versöhnt. Andererseits geht es aber auch nicht darum, die antike und 
die moderne Deutung zu verwerfen und von vorne zu beginnen. Entgegen dieser 
beiden Alternativen gilt es die Möglichkeiten einer Überschreitung der Moderne 
aufzuzeigen, ohne diese in der Vergangenheit zu suchen. Auch wenn der neuzeitli-
chen, von Descartes initiierten Subjektphilosophie das Verdienst zuerkannt werden 
muss, Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis als Dimensionen 
von Subjektivität zur Sprache gebracht zu haben, möchte ich in dieser Arbeit argu-
mentieren, dass die traditionelle Subjektphilosophie nicht über das philosophische 
Repertoire verfügt, um diese Dimensionen überzeugend zu denken. Der Grund liegt 
darin, dass Ausgesetztheit eine notwendige Bedingung dafür ist, dass sich Subjekte 
überhaupt als handlungsfähig, verantwortlich und ein Selbstverständnis ausbildend 
begreifen können. 

Die Berücksichtigung der Ausgesetztheit und die Freilegung der Entzugsmo-
mente von Subjektivität sind die zwei wesentlichen Leitmotive, anhand deren Ver-
folgung die Geschichte der Philosophie, die zugleich eine Geschichte unserer Kul-
tur ist, auf ihr Anderes hin geöffnet werden soll. Das Unternehmen einer 
Explikation heteronomer Subjektivität ist dabei nicht bloß deskriptiv und neutral, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INTRO | 13 

 

sondern impliziert eine kritische und quasi-normative Komponente: Subjekte als 
heteronom zu interpretieren bedeutet, die Kraft des Heteronomen nicht nur als eine 
unterwerfende, sondern auch als eine ermächtigende zu beschreiben. Angesichts 
dessen gehen Kritik und Affirmation ineinander über: Die Kritik des autonomen, 
geschlossenen und selbstidentischen Akteurs verbindet sich mit einer Affirmation 
des heteronomen, offenen und nicht-identischen Subjekts. Subjekte verstehen sich – 
das ist die starke normative These dieser Arbeit – besser, wenn sie ihre Ausgesetzt-
heit gegenüber dem Heteronomen und Fremden anerkennen. Zugleich müssen kon-
krete Abhängigkeiten, die Subjekte in ihrem Vermögen zu handeln, Verantwortung 
zu übernehmen und ein Selbstverständnis auszuformen unterdrücken, Zielscheibe 
der Kritik sein. 

Der Entwurf eines heteronomen Subjektverständnisses nimmt seinen Ausgang 
von der Subjektkritik Martin Heideggers und versucht diese affirmativ zu wenden. 
Heideggers entscheidendes Verdienst beruht darin, durch eine Analyse des Sinns 
von Sein und damit der Aufdeckung von Zeitlichkeit die für den Konstitutionspro-
zess von Subjektivität wesentliche doppelte Bewegung von Entzug und Bezug zur 
Sprache gebracht zu haben. Seit dem Ende der 1970er Jahre wird die Verbindung 
zwischen dem Denken Heideggers und der französischen Philosophie zunehmend 
stark thematisiert.4 Es ist dabei kaum noch zu leugnen, dass die Subjektkritik Hei-
deggers eine enorme Wirkung auf das französische Denken in der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts ausgeübt hat. Die Rolle des Subjekts in den dekonstruktiven 
Arbeiten von Emmanuel Levinas, Jacques Derrida und Michel Foucault wurde in 
den USA und Großbritannien, aber auch in Deutschland, zunächst fälschlicherweise 
als Versuch einer Verabschiedung begriffen. Ein Anknüpfen an Heidegger, so 
schien es, könne nur die Auflösung der Kategorie des Subjekts oder bestenfalls ih-
ren Verbleib als Leerstelle nach sich ziehen. Heute werden die Arbeiten der drei 
genannten Autoren vor allem als Weiterführung bzw. Radikalisierung der heidegge-
rschen Kritik gelesen. Im Gegenzug – und nicht minder vereinfachend – werden die 
hermeneutischen Arbeiten Paul Ricœurs und Charles Taylors in scharfen Kontrast 
zu den dekonstruktiven Ansätzen gesetzt: In ihnen wird das Potenzial einer gegen 
die Postmoderne gerichteten Bewegung erblickt, die dem Subjekt wieder gebühren-
des Recht widerfahren lässt.  

Ich möchte in Abgrenzung zu diesen (verfehlten) Interpretationen die These 
vertreten, dass Dekonstruktion und Hermeneutik vielmehr am selben Strang ziehen, 
weil es ihnen unter Rückgriff auf die Subjektkritik Heideggers gleichermaßen ge-
lingt, Subjektivität als heteronom zu denken. Unter dem Titel „Dekonstruktion“ 
verstehe ich – neben Derridas Dekonstruktion im speziellen Sinne – eine philoso-
phische Strömung, die sich um eine Zersetzung des geschlossenen, sich selbst be-
                                                             
4  Vgl. die klassischen Arbeiten von Descombes (1981) und Waldenfels (1983) sowie aus 

den letzten Jahren Janicaud (2001) und Rockmore (2000). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

stimmenden und autonomen Subjekts bemüht und zugleich philosophisch ausführt, 
dass es Subjektivität nur aufgrund einer Beschränkung gibt. Die Dekonstruktion 
deutet die Unmöglichkeit der Identifizierung von Subjekten mit sich selbst als Mög-
lichkeit ihres Selbstverständnisses und die Absetzung von Autonomie als Einset-
zung der Freiheit. Derrida ist natürlich derjenige Autor, welcher der Dekonstruktion 
ihren Namen gegeben, ihre grundlegenden Bewegungen am stärksten offengelegt 
und ihre Operation an den Texten der Geschichte der Philosophie und Literatur er-
probt hat. Die dekonstruktive These von der Unmöglichkeit der Autonomie als 
Möglichkeit der Freiheit verfolgen jedoch in ebenso konsequenter Weise Levinas 
und Foucault. Während bei Levinas die Berührung des Anderen das Subjekt zum 
Handeln ermächtigt, schreibt Foucault das Paradox der Subjektivierung in eine 
praktisch-politische Analyse der Macht ein. Die produktive, positive Konsequenz, 
um die es den drei dekonstruktiven Autoren geht, liegt in einer Neubestimmung von 
Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Identität. Diese Dimensionen des Sub-
jektseins konstituieren sich im Zuge der Ausgesetztheit von Subjekten: Sie sind Be-
zugsmomente, die auf Entzugsmomente verweisen, d.h. auf die Tatsache, dass Sub-
jekte stets schon Kräften unterworfen sind, die sich ihrer Verfügung entziehen. 

 Unter dem Titel „Hermeneutik“ versammle ich zwei Autoren, welche eine af-
firmative, auf das Verstehen und die Innenperspektive von Subjekten zielende Er-
schließung in den Mittelpunkt ihrer Arbeiten rücken. Mit Paul Ricœur und Charles 
Taylor soll illustriert werden, wie die dekonstruktive Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik um eine Perspektivierung des Selbstverständnisses von Subjekten er-
weitert werden kann. Die Hermeneutik des Subjekts untersucht, wie sich Subjekte 
in ihrem Sprechen, Handeln, als Erzählende und moralisch Verantwortliche 
(Ricœur) sowie als selbstinterpretierende Akteure in ihrer historischen Geworden-
heit als neuzeitliche Subjekte (Taylor) selbst verstehen. Die Möglichkeit des Ver-
stehens wird dabei als Unmöglichkeit eines erschöpfenden und umfassenden Ver-
stehens ausgedeutet – und hiermit grenzen sich Ricœur und Taylor gegen die 
klassischen hermeneutischen Positionen von Schleiermacher, Dilthey und Gadamer 
ab. Angesichts einer solchen, durch Heidegger reformulierten Hermeneutik lässt 
sich die von der Dekonstruktion ausgeklammerte Perspektive des Subjekts wieder 
einholen, ohne Subjekten einen Erkenntnisprimat zuzusprechen. Eine Gefahr, die es 
stets im Auge zu behalten gilt, beruht in der vorschnellen Auszeichnung bestimm-
ter, historisch kontingenter Selbstbezüge als unhintergehbar. Um hier vorzubeugen, 
kann die Dekonstruktion die Hermeneutik an die Vorläufigkeit aller Identitätsbil-
dungen erinnern und darauf hinweisen, dass Subjektwerdung immer auch anders er-
folgen kann. 

Während sich die Dekonstruktion eher der Freilegung der Entzugsmomente und 
einer Kritik der Gerinnung von Bezugsmomenten zuwendet und somit die destabili-
sierenden Momente von Subjektivität unterstreicht, geht es der Hermeneutik mehr 
um die positiven Effekte der Entzugsmomente und um eine Artikulation dessen, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INTRO | 15 

 

was es für ein Subjekt heißt, sich als handlungsfähigen, verantwortlichen und sich 
selbst interpretierenden Akteur zu verstehen. Die Gemeinsamkeit von Dekonstruk-
tion und Hermeneutik liegt darin, dass beide der Subjektkritik Heideggers eine af-
firmative Wendung geben, indem sie das Subjekt als wichtigen Begriff des philoso-
phischen Denkens nicht aufgeben, sondern in seinen Konstitutionsweisen einer 
Befragung unterziehen und so als heteronomes Subjekt neu bestimmen. Die Dekon-
struktion soll dann kritisiert werden, wenn sie die Selbstbezüge von Subjekten zu 
sehr aus den Augen verliert. Die Hermeneutik ist Zielscheibe einer Problematisie-
rung, wenn sie die Offenheit von Subjektwerdung zu stark ausblendet. 

Ich werde den historischen Weg und die Verteidigung eines heteronomen Sub-
jektverständnisses in drei Teilen durchführen. Im ersten Teil widme ich mich Hei-
deggers Kritik am metaphysischen Subjektbegriff und der Beschreibung ontologi-
scher Kräfteverhältnisse, wie sie in Sein und Zeit und in den Schriften nach der 
„Kehre“ entwickelt werden. Eine Lektüre von Sein und Zeit soll zunächst die klas-
sische Funktion des Subjekts als Begründungsfigur des Wissens ersichtlich machen, 
an deren Abarbeitung sich die Daseinsanalyse versucht. Das Aufwerfen der soge-
nannten „Seinsfrage“ läutet dann die Kritik des Subjektbegriffs ein: Durch die Auf-
schließung des über sich verfügenden Subjekts wird Subjektivität auf eine pulsie-
rende Struktur hin geöffnet, die es wesentlich rahmt. Am Phänomen des Daseins 
zeigt Heidegger, inwiefern Existenz, eine gemeinsam geteilte Welt und Temporali-
tät als Strukturmomente von Subjektivität gedacht werden können. Die Existenz-
weise des Daseins ist von einer Welt durchdrungen, die es mit Anderen teilt, und sie 
ist zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt – aus diesem Grund ist das 
Dasein keine Substanz, sondern stets schon dezentriert und temporalisiert. Durch 
die Explikation dieser temporalisierten Öffnung lassen sich Möglichkeiten der 
Überschreitung des metaphysischen Subjekts aufzeigen, an die ein heteronomes 
Subjektverständnis anschließen kann. Heideggers Daseinsanalyse stößt aber noch 
nicht weit genug über den Horizont der Subjektphilosophie hinaus: Das Dasein ver-
fügt zwar nicht mehr über sich selbst; es wird jedoch immer noch als einheitlich 
und sich selbst begründend bestimmt. Dies werde ich anhand der Einheit der Sor-
gestruktur und der Vorstellung des Gewissens als Begründungsinstanz der Freiheit 
herausarbeiten. Das grundsätzliche, zu lösende Problem von Sein und Zeit beruht 
darin, dass alle Momente der Sorgestruktur ausgehend vom Dasein und also noch 
nicht als Entzugsmomente begriffen werden. Heidegger scheitert diesbezüglich mit 
dem Anliegen, die grundsätzliche Ausgesetztheit von Subjekten zu denken (Kap. 
2).  

Das ändert sich in einem gewissen Sinne durch die um das Jahr 1930 vollzoge-
ne Kehre. Innerhalb der ontologischen Analyse wird nun das Sein vom Dasein ent-
bunden. Heideggers wesentliche Einsicht ist es, dass der Mensch durch etwas kon-
stituiert wird, das sich ihm sowohl entzieht als auch im Moment seines Bezugs eine 
konstituierende Kraft ausübt. Es ist das Sein, welches durch die doppelte Bewegung 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

des Bezugs und Entzugs charakterisiert ist, und dem Menschen seine Menschlich-
keit verleiht, indem es sich ihm hingibt. Den Namen, den Heidegger der paradoxen 
Kraft gibt, die etwas gründet, vom Gegründeten jedoch sofort wieder ablässt, lautet 
„Ab-grund“. Anhand dieser Figur erschließt sich die Möglichkeit heteronomer Sub-
jektivität. Diese Möglichkeit wird bei Heidegger selbst jedoch nicht zur Wirklich-
keit, weil der Begriff des Subjekts aufgegeben und folglich auch eine Neubestim-
mung der positiven Dimensionen von Subjektivität in Form von Handlungsfähig-
keit, Verantwortung und Selbstverständnis versäumt wird. Durch die Fokussierung 
auf die geschichtliche Entäußerung des Seins werden die produzierenden, sedimen-
tierenden Momente des Seins abgeblendet und dadurch die Frage des Subjekts an 
den Rand gedrängt. Im Werk des späten Heidegger lassen sich jedoch Orte aufspü-
ren, die Anknüpfungspunkte für eine Einschreibung des Subjekts in die ontologi-
sche Analyse bereitstellen. Das betrifft zum einen die Transformation des Huma-
nismusbegriffs, wodurch nicht mehr nach der Essenz des Menschen, sondern nach 
dem Menschsein gefragt wird. Zum anderen beschäftigen sich Heideggers nach der 
Kehre publizierten Schriften zu Geschichte und Sprache mit dem historischen Auf-
tauchen des Subjektbegriffs an der Schwelle zur Neuzeit sowie der Beziehung zwi-
schen Sein und Sprache. Heideggers Subjektkritik ist somit ambivalent: Sie stellt al-
le wesentlichen Bewegungen bereit, um die Tradition der Subjektphilosophie zu 
unterlaufen und Subjektivität als heteronom neu zu denken; sie verweigert sich je-
doch letzterem Unternehmen, weil Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Selbst-
verständnis innerhalb eines Projekts, welches die Ontologie in den Mittelpunkt 
stellt, keine Beachtung mehr erfahren (Kap. 3). 

Der zweite Teil der Arbeit widmet sich den fünf dekonstruktiven und herme-
neutischen Autoren, die Heideggers Subjektkritik auf je unterschiedliche Weise 
aufnehmen und das affirmative Potenzial einer solchen Kritik in Hinblick auf eine 
Neuinterpretation von Subjektivität offenlegen. Emmanuel Levinas, mit dem ich die 
Reihe der dekonstruktiven Autoren einleite, gliedert Heideggers Philosophie in eine 
Tradition ein, der er den Namen „Ontologie“ verleiht und die sich um die Unterdrü-
ckung des Anderen durch das Selbst zentriert. Die Aufdeckung der Andersheit des 
Anderen, des ethischen Charakters von Alterität, ist dabei das umfassende Anliegen 
seiner Philosophie. Zugleich knüpft Levinas produktiv an Heideggers Explikation 
von Temporalität und an die Figur des Ab-grunds an, indem er sie in den Konstitu-
tionsprozess von Subjektivität einschreibt. Der (Nicht-)Ort des Ab-grunds ist dabei 
nicht länger eine abstrakte ontologische Figur, sondern wird als Spur und als Ruf 
des Anderen und somit im Sinne von Affizierungen ausgelegt, die sich dem Subjekt 
unendlich entziehen, es im Moment ihres Bezugs, ihrer Berührung und ihrer An-
sprache, jedoch als Subjekt erzeugen. Der Ertrag ist ein Denken, das Subjektivität 
als ausgesetzt versteht und seine Einheitlichkeit, die auch Heideggers Daseinsanaly-
se noch propagiert, aufsprengt. Diese Enteignung von Subjektivität raubt Subjekten 
nicht jegliche Selbstbezüge; sie ist vielmehr deren wesentliche Möglichkeitsbedin-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INTRO | 17 

 

gung. Im Moment der Affizierung durch den Anderen wird dem Subjekt die Fähig-
keit zu handeln, Verantwortung für Andere zu übernehmen und sich als handelnd 
und Verantwortung übernehmend zu begreifen gereicht. Levinas treibt das Paradox 
der Subjektivierung und der Freiheit auf die Spitze, indem er Selbstheit als Fremd-
heit begreift und die Möglichkeit der Freiheit an die Unmöglichkeit der Autonomie 
bindet. Mit diesem Verständnis heteronomer Subjektivität wird die Ausgesetztheit 
von Subjekten in ihrer ethischen Dimension an die Oberfläche gebracht; es werden 
jedoch Komponenten von Subjektwerdung ausgeblendet, die es im Folgenden wie-
der einzuholen gilt (Kap. 4). 

Jacques Derrida transformiert die Subjektkritik und die seinsgeschichtlichen 
Implikationen Heideggers im Gegensatz zu Levinas nicht auf eine ethische, sondern 
auf eine strukturelle Ebene, indem er die Geschichte der Metaphysik als Phonozent-
rismus und Logozentrismus liest. Mit Levinas teilt Derrida das Insistieren auf Al-
terität als wesentlichem Konstitutionsmoment von Subjektivität. Während „Logo-
zentrismus“ eine Philosophie beschreibt, die sich um die Vernunft und die 
Vorgänge des Klassifizierens und Identifizierens anordnet, bezeichnet „Phonozent-
rismus“ die Fundierung der Vernunft als eine in der Gegenwart zu vernehmende 
Stimme. Mit Heidegger und Levinas unternimmt Derrida den Versuch einer umfas-
senden Kritik der abendländischen Geschichte der Philosophie, die sich einer Frei-
legung von Temporalität (Kritik des Phonozentrismus) sowie Alterität und Nicht-
Identität (Kritik des Logozentrismus) verschreibt. Das entscheidende von Derrida 
zur Sprache gebrachte Entzugsmoment von Subjektivität ist die Struktur der Alteri-
tät, die er Différance nennt. Die Différance ist der Name für die Nicht-Identität, Of-
fenheit, Temporalität und Räumlichkeit einer jeden Sinnformation – und somit auch 
für Subjektivität. Das Subjekt wird durch die Kraft der Différance eingesetzt und 
also von einer konstitutiven Nicht-Identität durchzogen. Die Unmöglichkeit, nicht 
mit sich identisch zu sein, ist die Möglichkeit der Freiheit. Auch wenn Derrida die 
Explikation von Alterität als wesentlichem Entzugs- und Bezugsmoment von Sub-
jektivität um eine strukturelle Komponente erweitert, geht er den levinasschen Weg 
nicht bis zum Äußersten mit: Die ethische Affizierung des Anderen ist nicht der 
entscheidende und ausschließliche Akt der Einsetzung von Subjektivität; sie ist eine 
der Konstitutionsweisen des Subjekts, die selbst noch der (Nicht-)Struktur der Dif-
férance unterliegt (Kap. 5). 

Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bekommt mit Mi-
chel Foucault zum ersten Mal eine praktisch-politische Konnotation. Im Gegensatz 
zu Levinas und Derrida versucht sich Foucault an einer Verfeinerung und Trans-
formation der Analyse Heideggers von der Ebene der Seinsgeschichte auf diejenige 
von historisch spezifischen Praktiken. Diese Überführung gilt es entlang der Drei-
teilung des foucaultschen Werkes zu verfolgen und auf ihre Plausibilität hin zu prü-
fen. In den archäologischen Schriften der 1960er Jahre, die sich einer Kritik des 
neuzeitlichen Anthropologie- und Subjektbegriffs zuwenden, wird die Seinsge-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

schichte als Geschichte von Wissensformationen ausgelegt. Foucault untersucht die 
Frage, wie das Subjekt zum Objekt des Wissens und damit zu seinem Begrün-
dungsmoment werden konnte. Das im Jahre 1970 die Archäologie ablösende genea-
logische Verfahren kehrt sich einer Kritik der in Machtverhältnissen eingebundenen 
Subjektivierung zu. Hier lässt sich ersichtlich machen, dass sich Foucaults Ver-
ständnis von Macht mithilfe der Figur des Abgrunds perspektivieren lässt. Die Ge-
nealogie widmet sich nicht nur historisch spezifischen Machtformationen, wie der 
Souveränitäts-, Disziplinar- und Biomacht, sondern verweist zugleich auf einen 
Machtbegriff, der um die drei Bewegungen der Diffusion, Relationalität und Pro-
duktivität kreist. Macht lässt sich somit – genau wie die Spur des Anderen (Le-
vinas) und die Différance (Derrida) – in die heideggersche Figur des Ab-grunds 
einschreiben, indem sie als Subjekte produzierendes Entzugsmoment gedacht wird. 
Foucaults Neuinterpretation von Handlungsfähigkeit und Widerständigkeit kommt 
dann eine politische Note zu, indem sie mit einer Kritik der Macht verknüpft wird: 
Die Kritik gilt konkreten Wirkungsweisen und Sedimentierungen der Macht, die 
Subjekte nicht mehr selbst an ihrer Subjektivierung teilnehmen lassen. Foucault 
verleiht der Destabilisierung hegemonialer Subjektivierungsverhältnisse eine affir-
mative Wendung, indem er zeigt, dass und inwiefern sich an der Grenze der Macht 
stets auch Selbstpraktiken konstituieren, durch die sich Subjekte auf sich selbst be-
ziehen und somit an ihrer Subjektivierung partizipieren können. Vor diesem Hin-
tergrund versäumt er es jedoch, die Formationen neuzeitlicher Selbstpraktiken auf-
zudecken und die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen zu 
berücksichtigen (Kap. 6). 

Nach der je heterogenen Auslegung der Entzugsmomente von Subjektivität und 
einer Neubestimmung von Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Identität als ih-
rer Bezugsmomente möchte ich mittels einer hermeneutischen Erörterung demonst-
rieren, inwiefern ein heteronomes Subjektverständnis auch das Selbstverständnis 
von Subjekten zu bedenken vermag. Den letzten, die Genealogie der Selbstsorge 
betreffenden Arbeiten Foucaults kommt bereits eine hermeneutische Pointe zu, da 
sich dort der Fokus von den unterwerfenden zu den teilnehmenden Momenten der 
Subjektwerdung verschiebt. Hier wird die Frage aktualisiert, inwiefern sich Subjek-
te selbst formen und auf welche gelingende Weise sie das praktizieren können. Mit 
Paul Ricœur werde ich herausarbeiten, welche methodischen und systematischen 
Anforderungen eine Hermeneutik erfüllen muss, die sich im Anschluss an die hei-
deggersche Subjektkritik situiert. Während die Dekonstruktion vorrangig die Kon-
stitutionsbedingungen von Subjektivität befragt, wendet sich Ricœur verstärkt der 
Perspektive des sprechenden, handelnden und sich selbst verstehenden Subjekts zu. 
Von der Sinn gebenden Struktur der Sprache, die Ricœur mit Derrida als Text be-
greift, wird die Brücke zum konkreten Sprecher geschlagen, von der ontologischen 
Struktur der Selbstheit zur Beständigkeit von Identität und damit zur Beantwortung 
der Frage, wie sich Subjekte überhaupt als Subjekte zu identifizieren vermögen. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INTRO | 19 

 

Spagat Ricœurs beruht darin, einerseits die ontologischen Einsichten Heideggers als 
unausweichlichen Ausgangspunkt eines hermeneutischen Projekts auszulegen und 
andererseits das Subjekt mit seinen konstitutiven Affizierungen zu vermitteln. Die 
Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit illustriert dann, wie sich Identität als 
notwendige, aber vorläufige und stets aufschiebbare Sedimentierung des tempora-
len Charakters von Selbstheit denken lässt. In direkter Konfrontation mit Levinas 
wird sich allerdings ergeben, dass Ricœur dem Anderen als Anderen innerhalb einer 
zweiten Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit keinen hinreichenden Platz 
einräumt. Die Bewegung der Dialektik blockiert den Weg zu einem heteronomen 
Subjektverständnis (Kap. 7). 

Mit Charles Taylor wird die hermeneutische Perspektivierung heteronomer Sub-
jektivität weitergetrieben, indem eine Anthropologie des Menschseins mit einer af-
firmativen Genealogie des neuzeitlichen Subjekts verknüpft wird. Taylor gelingt es, 
Heideggers Kritik am Humanismus affirmativ zu wenden, indem er auf einer ersten 
Ebene eine philosophische Anthropologie entwirft, die nicht mehr nach dem Wesen 
des Menschen fragt, sondern nach seiner Existenzweise, dem Menschsein. Der qua-
si-universalistische und quasi-ahistorische Gehalt dieser Anthropologie liegt darin, 
dass Subjekten unabhängig ihres kulturellen und historischen Kontextes die Fähig-
keiten des Interpretierens, Wertens und Sprechens zugeschrieben werden. Selbstin-
terpretation, starke Wertungen und Sprache als drei Komponenten einer Anthropo-
logie des Menschseins benennen nicht länger Attribute von Subjektivität, sondern 
sind der Name für Bezugsmomente, die sich innerhalb eines ontologischen Raums 
konstituieren. Die Interpretation des Menschen verweist folglich auf eine – von 
Taylor auf die Ebene der Praxis transformierte – Ontologie, welche den Titel „mo-
ralische Ontologie“ erhält. „Moralisch“ ist diese Ontologie deshalb, weil sie Güter 
und Selbstverständnisse bereitstellt, welche die Selbstbezüge von Subjekten we-
sentlich prägen. Auf einer zweiten Ebene beschäftigt sich Taylors affirmative Ge-
nealogie mit der historischen Auslegung der moralischen Ontologie. Die genealogi-
sche Suche deckt die durch die moralische Ontologie der Neuzeit konstituierten 
Selbstverständnisse und Gütern auf; sie verhandelt zugleich die Frage, welche 
Selbstverständnisse Subjekte bejahen müssen, um gelingende Selbstbezüge ausbil-
den zu können. Vor diesem Hintergrund soll auch ersichtlich werden, inwiefern aus 
dekonstruktiver Perspektive stets darauf hingewiesen werden muss, dass historisch 
spezifische Selbstverständnisse nicht als unhintergehbar ausgewiesen werden. Die 
Dekonstruktion wird sich daher als ein notwendiges Korrektiv bei der Suche nach 
den Narrativen neuzeitlicher Subjektivität erweisen (Kap. 8). 

Im systematischen Schlusskapitel werden die dekonstruktiven und hermeneuti-
schen Fäden zusammengeführt, um die wesentlichen Implikationen eines hetero-
nomen Subjektverständnisses zur Sprache zu bringen. Nach einer Erinnerung daran, 
dass sich Subjektkritik immer an der metaphysischen Logik der Subjektphilosophie 
abarbeiten muss und diese nicht verwerfen kann und darf, führt der Weg über zwei 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Entbindungen und ein Paradox. Die erste, durch Heideggers Kehre ermöglichte 
Entbindung, löst die konstituierenden Momente von Subjektivität vom Subjekt ab 
und macht sie erst so zu Entzugsmomenten. Das Paradox der Subjektivierung be-
steht darin, dass Unterwerfung, Durchkreuzung und Beschränkung das Subjekt zu-
gleich als handlungsfähiges, verantwortliches und sich selbst verstehendes einset-
zen. Die zweite Entbindung zwischen Temporalität und Geschichtlichkeit ermög-
licht es schließlich, den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivität nicht 
als spezifisch historisches Phänomen, sondern als quasi-ahistorisch zu denken. Eine 
systematische Abgleichung der von den dekonstruktiven und hermeneutischen Au-
toren herausgearbeiteten Entzugs- und Bezugsmomente soll offenlegen, wie unter-
schiedliche Theorieströmungen zusammengeführt, wenn auch nicht synthetisiert 
werden können, weil die Radikalität der einzelnen Subjektentwürfe den Versuch ei-
ner umfassenden Systematisierung blockiert. Es kristallisiert sich jedoch heraus, 
dass die Dekonstruktion ebenso von einem hermeneutischen Impuls getragen ist 
wie die Hermeneutik von einem dekonstruktiven; die Heterogenität der beiden 
Strömungen beruht jedoch darin, dass die Dekonstruktion ihren Schwerpunkt auf 
eine Freilegung der Entzugsmomente und die Hermeneutik auf eine Rekonstruktion 
der Bezugsmomente legt. In Anbetracht dieses Zusammenspiels lassen sich die Im-
plikationen heteronomer Subjektivität in Hinblick auf Identität, Freiheit und Kritik 
aufzeigen. Hier wird noch einmal deutlich, dass ein heteronomes Subjektverständ-
nis nicht bloß bei einer Explikation der grundsätzlichen Ausgesetztheit verbleibt, 
sondern gerade die Unterdrückung und Beherrschung von Subjekten im Zuge ihrer 
Ausgesetztheit zu problematisieren vermag. Auch an dieser Stelle gehen Kritik und 
Affirmation ineinander über: Während die Kritik die Manifestation von Entzugs-
momenten problematisiert, erinnert eine affirmative Perspektivierung daran, dass 
sich Entzugsmomente stets sedimentieren und ohne Sedimentierungen Subjekte 
nicht in ihrer Seinsweise gerahmt werden. Die Ausgesetztheit des Subjekts bedeu-
tet, dass konkrete ethische und politische Formen der Abhängigkeit niemals das 
letzte Wort haben müssen und dürfen. Ihre Kritik ist aber nur auf dem brüchigen 
Boden einer an-archischen Abhängigkeit möglich (Kap. 9). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Heideggers Daseinsanalyse und die Kritik  

der Subjektphilosophie in Sein und Zeit 

 
 
 

Die Radikalität des philosophischen Unternehmens von Martin Heidegger liegt in 
dem Versuch, mit einem einzigen Begriff ein bisher nicht thematisiertes Problem 
innerhalb der Geschichte der Philosophie sichtbar zu machen. Die entscheidende 
Frage, die alle Werke von Sein und Zeit bis zu Heideggers Tod durchdringt, lautet: 
„Welches ist die alle mannigfachen Bedeutungen durchherrschende einfache, ein-
heitliche Bestimmung von Sein?“ (1962c: 145) Heideggers historische These ist, 
dass in der Geschichte der abendländischen Tradition von Platon bis Husserl die 
Frage nach dem Sein zugunsten einer Fokussierung auf das Seiende verstellt wurde. 
Die Vorgehensweise des philosophischen Diskurses beruht darin, Fragstellungen 
durch eine Rückführung auf einen einzigen, alles begründenden Grund zu beant-
worten. In der Moderne ist das Subjekt der zentrale, das Fundament des Wissens 
legende Grund und wird vor diesem Hintergrund als eine in der Welt vorkommende 
Substanz begriffen. Heideggers Argument ist, dass die Rückführung alles Seienden 
auf einen letzten Grund den Zugang zum Sein blockiert. Diese Blockade fußt we-
sentlich auf der Reduktion der dreidimensionalen Temporalität auf die Gegenwart. 
Das Sein wird immer nur als Seiendes, d.h. in der Gegenwart erscheinendes, aufge-
fasst. Demgegenüber widmet sich das Denken des deutschen Philosophen dem Pro-
jekt, das Subjekt als präsentes und damit als sich ursprünglich transparentes und 
sich selbst bestimmendes zu problematisieren. Zugleich schafft dieser Entwurf die 
Voraussetzung, um Subjektivität als heteronom zu denken. Heidegger dezentriert 
und temporalisiert das Subjekt: Subjekte sind demnach keine ursprünglich autono-
men Akteure, deren Subjektivität wie ein Kern in ihrem Inneren vorliegt; ihr Wesen 
beruht vielmehr in ihrer Existenz und ihrer Offenheit gegenüber einer mit Anderen 
geteilten Welt. 

Der erste Versuch einer umfassenden Kritik der subjektphilosophischen Traditi-
on und einer Explikation des Seins findet sich in Heideggers frühem Hauptwerk 
Sein und Zeit. Bereits in diesem Buch sind viele entscheidende Elemente angelegt, 
von denen eine Perspektivierung heteronomer Subjektivität profitieren kann. Auf 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

das moderne Verständnis des Subjekts, das als Fundament des Wissens fungiert und 
einer Welt gegenübersteht, der es selbst nicht angehört, antwortet Heidegger mit ei-
ner Analyse der ontologischen Verfasstheit des Daseins. Die Daseinsanalyse von 
Sein und Zeit illustriert, dass die Öffnung von Subjekten auf eine Welt hin, die sie 
mit anderen Subjekten teilen, wesentlich für ihre Existenz ist. Dass das Dasein von 
der Struktur der Temporalität durchzogen ist, wird durch eine Erörterung der ent-
ziehenden und beziehenden Dimension des Todes nachgewiesen. Es ist die Begren-
zung der Existenz des Daseins durch den Tod, die das Dasein als endliches und so-
mit als sich selbst verstehendes auszeichnet. Heidegger gelingt es hiermit, 
Temporalität als wesentliches Element eines heteronomen Subjektverständnisses 
auszuweisen. 

Nachdem die Grundzüge der Daseinsanalyse herausgestellt wurden, soll eine 
erste Kritik die blinden Flecken dieser Analyse ausweisen. Um ein Verständnis he-
teronomer Subjektivität zu entwickeln, muss zur Sprache gebracht werden, an wel-
chen Orten das Dasein noch an die Idee des autonomen Subjekts gebunden bleibt. 
Sichtbar wird dies zum einen an der Sorgestruktur des Daseins, die Heidegger – 
noch im Fahrwasser der Metaphysik – als Einheit begreift. Zum anderen blockiert 
die Daseinsanalyse den Weg, Handlungsfähigkeit als Produkt der Ausgesetztheit 
des Daseins zu begreifen. Das zeigt sich vor allem an der Funktion des Gewissens-
begriffs: Der Ruf des Gewissens entstammt nicht dem Anderen und ist ihm damit 
nicht konstitutiv äußerlich, sondern ist vom Dasein instanziiert. Die Daseinsanalyse 
löst sich in diesen beiden Punkten nicht entschieden genug von der Tradition der 
Subjektphilosophie ab: Das Dasein wird weiterhin als einheitliches und sich selbst 
begründendes analysiert. Die Ausgesetztheit des Daseins kann in Sein und Zeit noch 
nicht in aller Konsequenz gedacht werden, weil diejenigen Momente, die das Da-
sein konstituieren, noch nicht als Entzugsmomente, sondern als Strukturmomente 
des Daseins behandelt werden. Angesichts dessen scheitert auch das wesentliche 
Anliegen von Sein und Zeit, den Sinn von Sein als Zeitlichkeit zu bestimmen. 

In Hinblick auf eine Überschreitung autonomer Subjektivität ist aber nicht nur 
die Daseinsanalyse in Sein und Zeit erhellend; auch die philosophiehistorischen 
Vorlesungen aus den späten 1920er Jahren lohnen einer Betrachtung. Für Hei-
degger muss eine Kritik des Subjektbegriffs stets auch historisch ausgerichtet sein: 
Sie muss das Aufkommen verfehlter Interpretationen in ihrer geschichtlichen Di-
mension verfolgen. Aus diesem Grund entwirft Heidegger eine „Destruktion“ der 
Metaphysik, welche die Tradition der Philosophie nicht zu zerstören, sondern sich 
an ihr abzuarbeiten versucht. Das Verfahren der Destruktion widmet sich dem Ab-
bau derjenigen verfehlten Seinsverständnisse, die das Sein auf Seiendes reduzieren. 
Bereits an diesem Punkt der Arbeit soll sich andeuten, wie sich die Destruktion als 
Dekonstruktion, Genealogie und Hermeneutik auslegen und Heideggers ontologi-
sche Ausrichtung in Bezug auf eine Kritik misslingender und eine Affirmation ge-
lingender Subjektwerdung verschieben lässt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 23 

 

2.1 DER SINN DER SEINSFRAGE 
 
In diesem Abschnitt möchte ich zunächst ausführen, warum Heidegger die Frage 
nach dem Sein stellt und gegen welchen philosophischen Diskurs er sich abgrenzt. 
Auch wenn Heidegger argumentiert, dass die Artikulation der Seinsfrage die Tradi-
tion westlicher Philosophie unterbricht, ist sie in Hinblick auf die Philosophie-
geschichte nicht ohne Anschluss. Bereits den Vorsokratikern Parmenides und Hera-
klit ist es gelungen, nach dem Sein zu fragen. Heideggers eigenem philosophischem 
Unternehmen geht es somit um die Wiederholung einer Frage, die historisch nicht 
völlig neu ist: 

 

„Fragen: Wie steht es um das Sein? – das besagt nichts Geringeres als den Anfang unseres 

geschichtlich-geistigen Daseins wieder-holen, um ihn in den anderen Anfang zu verwandeln. 

Solches ist möglich. Es ist sogar die maßgebende Form der Geschichte, weil es im Grundge-

schehnis ansetzt. Ein Anfang wird aber nicht wiederholt, indem man sich auf ihn als ein 

Vormaliges und nunmehr Bekanntes und lediglich Nachzumachendes zurückschraubt, son-

dern indem der Anfang ursprünglicher wiederangefangen wird und zwar mit all dem Be-

fremdlichen, Dunklen, Ungesicherten, das ein wahrhafter Anfang bei sich führt. Wiederho-

lung, wie wir sie verstehen, ist alles andere, nur nicht die verbessernde Weiterführung des 

Bisherigen mit den Mitteln des Bisherigen.“ (EM: 29f.)1 

 
Die Rede von der „Wieder-holung“ des Anfangs besagt, dass wieder an den Anfang 
der Philosophie erinnert werden soll. In ihm soll nach der Möglichkeit eines ande-

ren Denkens gesucht werden. Die Frage nach dem Sein wurde zu Beginn der 
abendländischen Philosophie schon gestellt, jedoch nicht konsequent genug als phi-

losophisches Problem entwickelt. Aus diesem Grund knüpft Heideggers Denken an 
die Vorsokratiker an, geht dann aber einen anderen Weg. Nicht nur der Weg muss 
jedoch anders beschritten werden, der Anfang selbst muss „in den anderen Anfang“ 
transformiert werden. Die Wiederholung vollzieht nicht einfach eine Bewegung, die 
in der Vergangenheit schon einmal stattgefunden hat; das zu Wiederholende, die 
Artikulation der Seinsfrage, hat sich vielmehr vor Heidegger noch gar nicht ereignet 
(vgl. Lacoue-Labarthe 1990: 96). Wenn Heidegger von einer Wiederholung der 
Seinsfrage spricht, dann bedeutet dies, dass die Frage nach dem Sein „wieder-
geholt“ wird, um überhaupt erstmals richtig spezifiziert zu werden. Aus diesem 
Grund soll der Anfang „ursprünglicher wiederangefangen“ werden. Die Wiederho-
lung fragt nach dem „eigentliche[n] Gewesen-sein“ (SZ: 339), das im Verlauf der 
Geschichte verloren gegangen ist. Der Anspruch ist, hinter den ersten Anfang der 

                                                             
1  Hervorhebungen in den Zitaten entstammen, soweit nicht anders vermerkt, immer dem 

Original. Eckige Klammern sind stets Hinzufügungen von mir. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Philosophie zurückzugehen, um eine Vergangenheit einzuholen, die niemals Ge-
genwart geworden ist. Gefragt wird nach den Bedingungen, unter denen überhaupt 
von einer Ontologie im traditionellen Sinne dessen, was ist, gesprochen werden 
kann. Das Ziel der Frage ist dann eine Erschütterung des Befragten: „Die Wieder-
holung muss diese Frage, die wir kurz die Seinsfrage nennen, zum Problem entwi-
ckeln.“ (KPM: 221) Die Frage nach dem Sein problematisiert den porösen Grund 
der Ontologie. 

Wenn in dieser Arbeit die heideggersche Subjektkritik als Ausgangspunkt für 
ein Verständnis heteronomer Subjektivität gewählt wird, so muss zunächst klarer 
werden, gegen wen sich diese Kritik genau richtet. Heideggers bekannte These ist, 
dass die gesamte philosophische Tradition die Frage nach dem Sein systematisch 
ausgeblendet hat. Während die Philosophie nur das Seiende zur Sprache bringt, 
fragt Heidegger nach dem Sein selbst: 

 

„‚Seinsfrage‘ meint nach der geläufigen Deutung: Fragen nach dem Seienden als solchem 

(Metaphysik). ‚Seinsfrage‘ heißt jedoch von ‚Sein und Zeit‘ her gedacht: Fragen nach dem 

Sein als solchem. Diese Bedeutung des Titels ist auch die sachlich und sprachlich gemäße; 

denn die ‚Seinsfrage‘ im Sinne der metaphysischen Frage nach dem Seienden als solchem 

frägt gerade nicht thematisch nach dem Sein. Dieses bleibt vergessen.“ (EM: 14)2 

 
Die Gemeinsamkeit aller philosophischen Positionen von Platon bis Husserl liegt 
nach Heidegger in der Reduktion der Frage nach dem Sein auf diejenige nach dem 
Sein des Seienden. Im Fokus steht folglich nie das Sein selbst, sondern nur das Sei-
ende, d.h. dasjenige, was ist und als solches begrifflich fixiert werden kann. Ein 
Denken, das ausschließlich das Seiende thematisiert, bezeichnet Heidegger als „me-
taphysisch“. Weil die Freilegung eines heteronomen Subjektverständnisses ihre 
Kraft wesentlich über eine Kritik des metaphysischen, autonomen Subjekts ge-

                                                             
2  In Sein und Zeit spielt der Begriff der Metaphysik noch keine prominente Rolle. Erst 

Heideggers zwei Jahre später gehaltene Antrittsvorlesung Was ist Metaphysik? und das 

im selben Jahr veröffentlichte Buch Kant und das Problem der Metaphysik beleuchten 

die Abgrenzung der Seinsfrage zur Bewegung der Metaphysik genauer. Die Vorlesung 

aus dem Sommersemester 1935 mit dem Titel Einführung in die Metaphysik, aus der hier 

zitiert wird, fällt in einen Zeitraum, in dem Heidegger seine berühmte „Kehre“ bereits 

vollzogen und sich – zumindest zum Teil – von der in Sein und Zeit ausgearbeiteten Fun-

damentalontologie distanziert hat. Daher besteht auf den ersten Blick die Gefahr einer 

möglichen Vermengung der Thesen aus Sein und Zeit mit denjenigen aus Einführung in 

die Metaphysik. Weil in der Einführung jedoch die Vorgehensweise aus Sein und Zeit 

auch verteidigt, gar präzisiert wird, scheint mir dieser Text für ein Verständnis der Sub-

jektkritik in Sein und Zeit einen wichtigen Beitrag zu leisten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 25 

 

winnt, soll auf dieses Verständnis von Metaphysik im Folgenden kurz eingegangen 
werden.  

Eine sehr kurze, jedoch äußerst prägnante Definition der Metaphysik gibt Hei-
degger in dem im Jahre 1929 erschienen Buch Kant und das Problem der Metaphy-

sik: „Metaphysik ist die grundsätzliche Erkenntnis des Seienden als solchen und im 
ganzen.“ (KPM: 8)3 Zwei Charakteristika der Metaphysik sind in diesem Zitat an-
gesprochen. Die Frage nach dem Sein als solchen zielt in der metaphysischen 
Denkbewegung auf das Seiende und nicht auf das Sein. Das Seiende wird aus sich 
selbst heraus bestimmt, indem es als vorhandene, in der Gegenwart erscheinende 
Substanz gefasst wird, deren Attribute es philosophisch zu klassifizieren gilt. In der 
Geschichte der Philosophie wird diese Methode zum ersten Mal durch die platoni-
sche Ideenlehre vollzogen. Nach Platon gibt es bekanntlich von jedem Seienden ei-
ne Idee, die diesem Seienden ihre Seiendheit reicht. Die Idee ist die Wesenheit (es-
sentia) des in der Welt vorkommenden Seienden. Von einfachen Gegenständen, wie 
etwa einem Tisch, gibt es genauso eine Idee wie von Menschen oder von Werten, 
was Platon mit der Idee der Gerechtigkeit oder der Idee des Guten als der höchsten 
Idee überhaupt zu veranschaulichen versucht. Heideggers Verdienst ist es nun er-
sichtlich zu machen, dass die Ideen und die sinnlich wahrnehmbaren Gegenstände 
das Verharren in der Gegenwart als gemeinsame Eigenschaft teilen. Ideen sind stets 
gegenwärtig und präsent, sie sind keine Produkte einer historischen Genese und 
verändern ihren Sinngehalt in der Zukunft nicht. In anderen Worten: Sie sind keine 
temporalen Phänomene. Unveränderlichkeit und Ewigkeit sind diejenigen integra-
len Eigenschaften, die ihnen den Status der Substanz und des Fundaments verlei-
hen. Aus diesem Grund können sie als Begründungsmomente des philosophischen 
Denkens fungieren. 

Damit ist zugleich angezeigt, inwiefern die Metaphysik nach dem Seienden als 

ganzen fragt. Die Ideen versammeln alles Seiende. Sie bringen in der Welt vorkom-
mende Einzelgegenstände wie auch Werte in eine hierarchische Ordnung. Platons 
Ideenlehre erfasst das Seiende im Ganzen durch die Relationen zwischen Ideen und 
sinnlich wahrnehmbaren Gegenständen. Ideen sind die Ursachen für die Existenz 
von Seiendem in der sinnlichen Welt. Weil sie Begründungsmomente sind, können 
innerhalb der platonischen Theoriearchitektur Entzugsmomente keinen Platz fin-
den: Alles was es gibt, d.h. die Ontologie, ist dem Regime der Ideen unterworfen.  

Die neuzeitliche Subjektphilosophie wendet die mit Platon beginnende meta-
physische Bewegung der Fundierung eines Begründungsmoments auf das Subjekt 
an. Die Rolle, welche die Ideen im philosophischen System Platons spielen, kommt 
seit Descartes dem Subjekt zu. Das Subjekt wird zum unbewegten Beweger, zu ei-
                                                             
3  Eine sehr griffige Definition formuliert auch Oliver Marchart: „Metaphysik, das ist, auf 

die einfachste Formel gebracht, Fundamentalismus plus Dualismus.“ (Marchart 2013: 

361; Anm. 5) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ner Ursache, die nicht mehr durch etwas ihr äußerliches verursacht wird. Das Sub-
jekt ist nun Substanz, weil es sich selbst in der Gegenwart präsentiert und diese Prä-
sentation umfassend zu reflektieren vermag. In der Geschichte der neuzeitlichen 
Philosophie wird das Subjekt auf verschiedene Weise ausgelegt, etwa als Cogito bei 
Descartes, als „Ich denke“ bei Kant und als Wille zur Macht bei Nietzsche. Diese 
höchst heterogenen philosophischen Konzeptionen haben nach Heidegger eines ge-
meinsam: Sie reduzieren Temporalität auf Gegenwärtigkeit, indem sie den Bezug 
zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft überdecken, der Subjekte – so die 
These dieser Arbeit – immer schon durchzieht.4 Die Explikation der Seinsfrage ver-
steht sich hingegen wesentlich als eine Erinnerung an den dreidimensionalen Cha-
rakter von Temporalität. 

Es ist an dieser Stelle wichtig zu betonen, dass nach Heidegger in der Ge-
schichte der abendländischen Philosophie nicht das Sein selbst, sondern der Unter-
schied, die Differenz zwischen Seiendem und Sein – oder wie Slavoj Žižek (2014: 
1212) schreibt: „zwischen Seiendem und seinem nicht-ontischen Sinnhorizont“ – 
als Differenz vergessen wurde. Das Unternehmen Heideggers besteht darin evident 
zu machen, dass die Philosophie vergessen hat, dass Seiendes nur deshalb erschei-
nen kann, weil es noch das Sein gibt. Sein und Seiendes stehen dabei nicht in einer 
dualistischen Beziehung, weil das Sein nicht das Doppel des Seienden ist, sondern 
dasjenige, was im Seienden als dessen „Wesen“ über das Seiende hinausreicht. Das 
Sein befindet sich nicht „jenseits“ des Seienden, sondern übersteigt es erst vom Sei-
enden aus. Es entzieht sich einer Interpretation als Seiendes. Die Differenz zwi-
schen Sein und Seiendem als Differenz meint nicht nur, dass es Seiendes nicht ohne 
Sein gibt, sondern auch, dass Sein immer nur als Seiendes erscheint. Weil sich Sein 
nur durch und als Seiendes erfahren lässt, kann es erst vergessen werden. So gibt es 
Seiendes nur, weil es auch Sein gibt; umgekehrt erschließt sich das Sein erst im 
Seienden, es ist überhaupt nicht ohne das Seiende aufzuspüren. Seiendes, das ohne 
Bezug zum Sein gedacht wird, lässt die Zeit in der Gegenwart erstarren. Indem sich 
die Tradition der Philosophie der Konstruktion von Begründungsmomenten widmet 
und zu diesem Zweck die Zeit auf die Gegenwart reduziert, vergisst sie auch die 
Differenz zwischen Sein und Seiendem.5 Sein und Zeit ist in diesem Sinne eine Er-
                                                             
4  Die Kritik an den unterschiedlichen Stationen der modernen Philosophie taucht zwar 

auch in Sein und Zeit immer wieder auf, wird jedoch in aller Ausführlichkeit erst in Hei-

deggers Vorlesungen entwickelt. 

5  Es muss jedoch auch betont werden, dass Heidegger in seinen frühen Schriften die Kom-

plexität der philosophischen Tradition nicht immer hinreichend berücksichtigt. Seine spä-

teren Aufsätze und Vorträge – wie auch seine Vorlesungen – geben ein weit differen-

ziertes Bild ab und widmen sich den jeweiligen Autoren nicht nur in Hinblick auf ihre 

metaphysische Argumentation, sondern arbeiten auch diejenigen Momente heraus, an de-

nen die Metaphysik bereits unterbrochen wird. So argumentiert Heidegger etwa in Kant 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 27 

 

innerung an eine Erfahrung, die unsere Existenz – und damit unsere Subjektivität – 
wesentlich durchdringt. 

 
 

2.2 DIE AFFIRMATIVEN MOMENTE DER DASEINSANALYSE  
 
Heideggers Bemühung, den Horizont der Subjektphilosophie zu überschreiten, 
nimmt seinen Ausgang zunächst in der Verfolgung seiner unausgewiesenen Grund-
lagen. Die wesentliche Aufgabenstellung lautet, ob die abendländische Philosophie 
nicht die Frage nach dem Sein voraussetzt, aber systematisch verschweigt. Die On-
tologie wird in diesem Zuge selbst noch einmal grundgelegt, indem die Bedin-
gungen ihrer Möglichkeit beleuchtet werden. Der Name dieses Unterfangens lautet 
„Fundamentalontologie“. Hier droht zunächst die Gefahr eines Missverständnisses, 
weil die Fundamentalontologie nichts weniger ist als fundamental.6 Sie fundiert kei-
ne bestimmte Theorie und fungiert nicht als Begründungsfigur eines philosophi-
schen Unterfangens. Die Fundamentalontologie soll vielmehr an die Oberfläche 
bringen, wie Ontologie im Sinne der Metaphysik funktionieren kann. Sie ist somit 
der Grund der Metaphysik, der sich stets im Moment seiner Gründung entzieht. Da-
her ist Heideggers Rede von einem Fundament irreführend.  

In Sein und Zeit unternimmt Heidegger den Versuch, die ontisch-ontologische 
Differenz, d.h. den Unterschied zwischen Sein und Seiendem, über die Analyse ei-
nes besonderen Seienden zur Sprache zu bringen: „Der Unterschied von Sein und 
Seiendem ist, wenngleich nicht ausdrücklich gewusst, latent im Dasein und seiner 
Existenz da. Der Unterschied ist da, d.h. er hat die Seinsart des Daseins, er gehört 

                                                             
und das Problem der Metaphysik gegen den Neukantianismus, dass es sich bei der Kritik 

der reinen Vernunft nicht primär um eine Erkenntnistheorie, sondern um eine Grund-

legung der Metaphysik handelt. Die Einbildungskraft spielt nach Heidegger eine die Tra-

dition der Metaphysik überschreitende und auf die Seinsfrage hin öffnende Rolle. Mir 

geht es jedoch nicht darum, die Heterogenität der jeweiligen als Metaphysik bezeichneten 

Positionen herauszustellen, sondern aufzuzeigen, an welchen entscheidenden Stellen die 

Daseinsanalyse die Tradition der Philosophie überschreitet. Zu diesem Zweck ist es dann 

legitim, die unterschiedlichen Positionen auf eine gemeinsame Argumentationsstruktur zu 

reduzieren. 

6  Die Verwendung der Begriffe des Ursprungs und des Fundaments demonstriert, dass 

Heidegger in Sein und Zeit, die Verwendung metaphysischen Vokabulars betreffend, 

noch recht unvorsichtig agiert. Diese Vorsicht steigert sich jedoch im Laufe der Ausei-

nandersetzung mit der Logik der Metaphysik nach der Kehre. Besonders die Arbeiten 

Levinas’, Derridas und Foucaults führen aus, wie der Begriff des Ursprungs dekonstruiert 

werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

zur Existenz.“ (GP: 454) Im Ausgang vom Dasein – so Heideggers Intention – soll 
die Differenz als Differenz erfahrbar werden. Die Daseinsanalyse soll die ontolo-
gischen Strukturmomente des Subjekts an die Oberfläche bringen, um dann den Bo-
gen zu einer Explikation der Zeit zu schlagen. Es soll sich in diesem Abschnitt er-
weisen, dass die Daseinsanalyse ein erster wichtiger Schritt auf dem Weg zu einem 
heteronomen Subjektverständnis ist, weil sie das Subjekt der Metaphysik auf seine 
temporale Dimension hin öffnet und damit seiner fundamentalen und fundierenden 
Stellung in der Welt beraubt. Das Subjekt wird durch eine Interpretation als Dasein 
dezentriert, indem es nicht mehr der Welt als Objekt gegenübergestellt, sondern als 
in der Welt existierend gedacht wird. Zugleich ist die Welt des Daseins immer eine 
mit-geteilte Welt: Das Dasein existiert mit und zwischen Anderen. Existenz, In-der-
Welt-sein und Mitsein sind somit zunächst die wichtigsten affirmativen Momente 
der Daseinsanalyse. 
 
2.2.1 Dasein und Subjekt 
 
Sein und Zeit ist von einem hermeneutischen Impuls getragen. Die Explikation der 
Seinsfrage vollzieht sich wesentlich über die Dimension des Verstehens, genauer 
über das Selbstverständnis des Daseins und über eine Entfaltung der Frage, wie sich 
Sein erfahren lässt. Heidegger sucht deshalb nach einem Seienden, das vom Sein 
berührt wird und als einziges dazu „ausgezeichnet“7 ist, die Seinsfrage aufzuwerfen:  

 

„Ausarbeitung der Seinsfrage besagt demnach: Durchsichtigmachen eines Seienden – des 

fragenden – in seinem Sein. […] Dieses Seiende, das wir selbst je sind und das unter anderem 

die Seinsmöglichkeit des Fragens hat, fassen wir terminologisch als Dasein. Die ausdrückli-

che und durchsichtige Fragestellung nach dem Sinn von Sein verlangt eine vorgängige ange-

messene Explikation eines Seienden (Dasein) hinsichtlich seines Seins.“ (SZ: 7) 

 
Mit dem Dasein, dessen Sinn an dieser Stelle noch unklar ist und sich erst im weite-
ren Verlauf der Analyse erhellt, ist ein erster Zugang zur Seinsfrage gewonnen. Das 
Dasein ist das einzige Seiende, dem die Fähigkeit des Fragens zukommt und das 
somit den Satz „Was ist Sein?“ artikulieren kann. Heidegger verwendet den Termi-
nus „Dasein“, um eine Abgrenzung zum (klassischen) Begriff des Menschen und 
des Subjekts zu markieren. Das Dasein ist weder mit einem humanistischen, nach 
den Attributen des Menschen fragenden Verständnis gleichzusetzen, noch mit dem 
Subjekt der Metaphysik, das eine selbstidentische und autonome Substanz darstellt. 

                                                             
7  Vgl. SZ: 8: „Das Seiende vom Charakter des Daseins hat zur Seinsfrage selbst einen – 

vielleicht sogar ausgezeichneten – Bezug.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 29 

 

Das Dasein ist der Name für ein Wesen8, das auf diejenigen Kräfteverhältnisse hin 
geöffnet ist, denen es seine Existenzweise verdankt. Es ist die „formale Anzeige“9 
für all diejenigen Bezüge, welche die Menschlichkeit des Menschen konstituieren: 
„Um sowohl den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen als auch das Wesens-
verhältnis des Menschen zur Offenheit (‚Da‘) des Seins als solchen zugleich und in 
einem Wort zu treffen, wurde für den Wesensbereich, in dem der Mensch als 
Mensch steht, der Name ‚Dasein‘ gewählt.“ (1949a: 372; im Original gesperrt) 
Heideggers wesentliches Anliegen im ersten Teil von Sein und Zeit ist es, die Of-
fenheit des Daseins in Bezug auf das Sein zur Sprache zu bringen. In weniger hei-
deggerianischem Vokabular formuliert bedeutet das: Es soll gezeigt werden, dass 
Subjektivität nicht als Kern im Inneren der Subjekte vorliegt, sondern immer schon 
auf eine Welt und auf äußere Kräfteverhältnisse hin geöffnet ist, die es durch-
dringen. Das Subjekt ist nicht mehr länger das Zentrum der Welt – es ist de-

zentriert. 
Wenn nach Heidegger das Stellen der Seinsfrage zur Existenzweise des Daseins 

zählt, dann muss es das Sein immer schon erfahren haben, auch wenn eine solch 
diffuse Erfahrung nicht begrifflich festgehalten werden kann: „Wir wissen nicht, 
was ‚Sein‘ besagt. Aber schon wenn wir fragen: ‚was ist »Sein«?‘ halten wir uns in 
einem Verständnis des ‚ist‘, ohne dass wir begrifflich fixieren könnten, was das ‚ist‘ 
bedeutet. Wir kennen nicht einmal den Horizont, aus dem her wir den Sinn fassen 
und fixieren sollten. Dieses durchschnittliche und vage Seinsverständnis ist ein 

Faktum.“ (SZ: 5) Das Aufwerfen der Frage nach dem Sein ist eine Tatsache des 
Daseins. Es ist Teil seines Selbstverständnisses. Das dem lateinischen entstam-
mende Wort „Faktum“ („das Gemachte“) zeigt die erste temporale Dimension des 
Daseins an: die Vergangenheit. Die Artikulation der Seinsfrage ist nichts, was das 
Dasein willentlich und wissentlich vollzieht. Indem das Dasein in das Sein gewor-
fen ist – nämlich „da ist“ – ist das Fragen nach dem Sein immer schon ein integrales 
Moment seiner Geworfenheit. Heidegger geht es zunächst um die Exposition dieses 
„Fakts“. Die Daseinsanalyse transzendiert das Dasein nicht, sondern legt diejenigen 
existentiellen Bezüge frei, die das Dasein immer schon vollzogen hat. Das Seinsver-
ständnis ist ein Faktum, weil es eine Grundbedingung der menschlichen Existenz 
                                                             
8  Andrew Mitchell (2008) hat überzeugend dargelegt, dass „Wesen“ bei Heidegger immer 

ein „Verwesen“ ist und sich in diesem Sinne von dem traditionellen, essentialistischen 

Verständnis dieses Begriffs entscheidend abhebt. Prominent kommt Heidegger auf den 

Namen des Wesens in seinem Aufsatz Vom Wesen des Grundes zu sprechen, auf den ich 

weiter unten (Kap. 2.4.2) noch eingehen werde. 

9  Nach Alfred Denker (2011: 71-73) ist „formale Anzeige“ der wichtigste Begriff von Hei-

deggers phänomenologischer Methode. Er beschreibt die Differenz zwischen dem je kon-

kreten Dasein und der Abstraktion davon und erklärt damit, warum eine Wesens-

bestimmung des Menschen scheitert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ist, und keine Fähigkeit, die das Dasein erst noch zu erlernen hat. Dem Dasein als 
einem – wenn auch ausgezeichneten – Seienden ist das Sein zugänglich, da Seins-
verständnis ein konstitutives Element seines Selbstverständnisses ist: „Seinsver-

ständnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins. Die ontische Auszeichnung 
des Daseins liegt darin, dass es ontologisch ist.“ (SZ: 12) Der Existenzweise des 
Daseins ist die Frage nach dem Sein und damit ein Vor-Verständnis dessen, was 
Sein ist, eingeschrieben. „Vor-Verständnis“ bedeutet in diesem Kontext, dass das 
Dasein immer schon verstanden hat, dass es nicht nur Seiendes, sondern auch das 
Sein gibt. Es hat sich diese Problematik erschlossen, ohne sie auf den Punkt bringen 
zu können. Wenn Heidegger durch das Verfahren der Fundamentalontologie die 
Frage nach dem Sein stellen will, dann muss diese Frage ihren Ausgang von einem 
Seienden nehmen, dessen Seinsweise in der Artikulation der Frage beruht. Aus die-
sem Grund „muss die Fundamentalontologie, aus der alle andern [Ontologien] erst 
entspringen können, in der existenzialen Analytik des Daseins gesucht werden“ (SZ: 
13). Damit ist der Einstieg in die Thematik von Sein und Zeit geschafft und zu-
gleich aufgewiesen worden, warum die Konzeption des Daseins philosophisch ent-
wickelt werden muss. 

Der neu eingeführte Terminus des Daseins lässt sich zunächst gegen denjenigen 
des Bewusstseins abgrenzen: „Weder tritt nur das Wort ‚Dasein‘ an die Stelle des 
Wortes ‚Bewusstsein‘, noch tritt die ‚Dasein‘ genannte ‚Sache‘ an die Stelle dessen, 
was man beim Namen ‚Bewusstsein‘ vorstellt.“ (1949a: 373) Der Begriff des Be-
wusstseins impliziert erstens die Gegenwärtigkeit des Subjekts im Sinne von Vor-
handenheit und Anwesenheit. Bewusstsein ist der Name für einen Zustand, in dem 
ein Subjekt einen Gegenstand fixieren kann. Bewusstsein von einem Gegenstand 
oder einem Gefühl ist immer gegenwärtiges und damit nicht auf Vergangenheit und 
Zukunft verweisendes Bewusstsein. Das Bewusstsein ist entweder anwesend oder 
abwesend, einen Zwischenzustand gibt es nicht. Zweitens richtet sich Bewusstsein 
immer auf ein gegebenes Objekt und ist somit intentionales Bewusstsein.10 Um et-
was intentional erfassen zu können, muss das Dasein aber bereits als ein solches 
Subjekt, dem ein Objekt gegeben ist, konstituiert sein. Theorien der Intentionalität 
setzen die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt voraus und ergründen nicht die 
Bedingungen ihrer Situierung. Der Begriff des Bewusstseins ist nicht geeignet, um 
das Phänomen des Daseins zu charakterisieren, weil die Gegenwärtigkeit des Sub-
                                                             
10  Die Phänomenologie Husserls transformiert die klassische Subjektphilosophie, für wel-

che die Korrelation zwischen Subjekt und Objekt zentral ist, in eine Theorie der Inten-

tionalität. Nach Heidegger löst sich jedoch auch der stets um eine strikte Abgrenzung zur 

klassischen Metaphysik bemühte Husserl nicht von ihr ab. Husserl erkennt nicht, dass die 

Existenzweise des Menschen als Dasein durch ein Verständnis seines Seins ausge-

zeichnet ist, das nicht Bewusstsein von etwas (Intentionalität) ist. Die husserlsche Kon-

zeption der Intentionalität führt hier folglich nicht weiter. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 31 

 

jekts und die dichotome Beziehung zwischen Subjekt und Objekt nicht problemati-
siert werden.11 

Nach dieser ersten groben Charakterisierung des Daseins können die Unter-
schiede zum traditionellen Subjektbegriff schärfer gefasst werden. Heidegger rich-
tet sich mit der Daseinsanalyse gegen das neuzeitliche philosophische Bestreben der 
Fundierung des Subjekts als Substanz. Dem metaphysischen Subjekt wird in diesem 
Kontext eine autonome Kraft zuerkannt, welche die Voraussetzung einer philoso-
phischen Analyse ist und deren Konstitution nicht mehr befragt wird. Die Daseins-
analyse kritisiert zunächst diesen Gedanken: „Eine ihrer ersten Aufgaben [der Ana-
lyse] wird es sein zu erweisen, dass der Ansatz eines zunächst gegebenen Ich und 
Subjekts den phänomenalen Bestand des Daseins von Grund aus verfehlt.“ (SZ: 46) 
Das Dasein kann nicht als etwas Gegebenes, in der Welt Vorkommendes bestimmt 
werden, weil ihm ein Zugang zu einem Phänomen, nämlich dem Sein, zukommt, 
der nicht als Prädikat seiner Subjektivität ausgelegt werden kann. Das hat Konse-
quenzen für das Selbstverständnis des Daseins: Dieses gründet nicht auf in der Zeit 
überdauernde, wesenhafte Eigenschaften, sondern deutet vielmehr auf seinen tem-
poralen Vollzug hin. Der Objektivierung des metaphysischen Subjekts stellt Hei-
degger die Existenzialität des Daseins gegenüber: „Das ‚Wesen‘ des Daseins liegt 
in seiner Existenz.“ (SZ: 42; im Original kursiv) Das Dasein besitzt kein Wesen 
mehr im Sinne einer Essenz. Aus diesem Grund setzt Heidegger den Begriff des 
Wesens, den die Anthropologie zu ihrem Erkenntnisgegenstand hat, in Anführungs-
zeichen. Was den Menschen als Dasein auszeichnet, lässt sich nicht über eine Auf-
zählung von Attributen einer zugrunde liegenden Substanzialität erfassen, sondern 
über eine Explikation der Prozessualität seiner Vollzüge. Die erste wichtige Dezen-
tralisierung des Subjekts, die Heidegger hier zur Sprache bringt, ist somit die Exis-
tenz. Das Subjekt ist nicht, wie das bei „bloß“ Seiendem der Fall ist, in der Gegen-
wart verwurzelt; es entstammt einer uneinholbaren Vergangenheit und ist auf eine 
ungewisse Zukunft hin geöffnet, in der nur der Tod gewiss ist. Existenz ist kein 
Prädikat von Subjektivität, sondern verweist auf die Tatsache, dass Subjekte immer 
schon von Temporalität durchdrungen und der Kern ihres Selbst abgesetzt ist. 
 

2.2.2 Das In-der-Welt-sein als Seinsweise des Daseins 
 
Der ontologische Status der Existenz birgt in einem nächsten Schritt eine wichtige 
Verschiebung der „Beziehung“ zwischen Dasein und Welt. Die Existenzweise des 
Daseins ist nicht das Vorhandensein innerhalb der Welt, sondern seine Exponiert-

                                                             
11  Bei meiner Interpretation in diesem Abschnitt grenze ich mich strikt von von Herrmann 

(2004: 2f.) ab, der den Subjektbegriff mit demjenigen des Bewusstseins gleichsetzt und 

ihn so von dem des Daseins unterscheidet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

heit in der Welt. Der Seinsmodus des Daseins ist das In-der-Welt-sein. Das Dasein 
steht keiner Welt gegenüber, die ihm als Objekt gegeben ist: „Subjekt und Objekt 
decken sich aber nicht etwa mit Dasein und Welt.“ (SZ: 60) Der Terminus „Welt“ 
darf nicht gemäß dem traditionellen Realismus verstanden werden, denn die Welt 
ist gerade kein Seiendes, sondern ein Strukturmoment des Daseins. Das Dasein 
existiert und exponiert sich als in einer Welt seiend: „In-Sein ist demnach der for-
male existenziale Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung 
des In-der-Welt-seins hat.“ (SZ: 54; im Original kursiv) Hier zeigt sich die ontolo-
gische Dimension des Daseins als ontisch Seiendes: Während Tiere und Gegen-
stände in der Welt „vorhanden“ – und letztere gleichzeitig als Zeug für das Dasein 
„zuhanden“ – sind, existiert das Dasein in der Welt. Die Existenzweise ist kein Prä-
dikat, das dem Dasein zugeschrieben werden kann; sie zeichnet seine Seinsweise 
wesentlich aus. Die Struktur des In-der-Welt-seins ist in das Dasein eingeschrieben. 
Das Dasein existiert nicht anfänglich und besitzt dann die Möglichkeit, sich auf ei-
ne ihm äußerliche Welt hin zu öffnen oder sich ihr zu verschließen; die Öffnung 
selbst ist vielmehr ein konstitutives Moment seiner Existenz: „Das Dasein bringt 
sein Da von Hause aus mit.“ (SZ: 133) Eine Begegnung mit Gegenständen und an-
deren Menschen ist nur deshalb möglich, weil die Welt stets schon in das Dasein 
eingedrungen ist. 

Mit dieser argumentativen Geste unterläuft Heidegger die traditionelle Dicho-
tomie zwischen Subjekt und Objekt und hebelt das philosophische Problem der Er-
kennbarkeit der Außenwelt aus: Die erkenntnistheoretische Frage, wie ein Subjekt 
eine ihm fremde Welt erkennen kann, wird durch die Tatsache, dass das Subjekt 
immer schon weltlich ist, obsolet.12 Die Welt ist nicht jenseits des Daseins, sondern 
die „Ganzheit von Bezügen“ (GP: 370). Das Dasein hat nur deshalb einen Bezug zu 
sich selbst, weil es stets schon in der Welt ist. Der zweite Aspekt einer Dezentrali-
sierung des Subjekts, der sich in Sein und Zeit aufspüren lässt, lautet somit, dass das 
Subjekt über keine scharfe Grenze zur Welt verfügt, sondern immer schon von der 
Welt durchdrungen ist. Wie Gianni Vattimo zu bedenken gibt, ist das eine wesentli-
che hermeneutische Einsicht der Daseinsanalyse: „Wir können die Tatsache, dass 
für das Dasein das In-der-Welt-sein immer schon Auf-ein-Verweisungsganzes-
                                                             
12  In einem berühmten Zitat aus Sein und Zeit dreht Heidegger den Ausspruch Kants, es sei 

ein Skandal der Philosophie, dass die Existenz der Außenwelt noch immer nicht bewiesen 

ist, um: „Der ‚Skandal der Philosophie‘ besteht nicht darin, dass dieser Beweis [der Exis-

tenz der Außenwelt] bislang noch aussteht, sondern darin, dass solche Beweise immer 

wieder erwartet und versucht werden. Dergleichen Erwartungen, Absichten und Forde-

rungen erwachsen einer ontologisch unzureichenden Ansetzung dessen, davon unab-

hängig und ‚außerhalb‘ eine ‚Welt‘ als vorhandene bewiesen werden soll. Nicht die Be-

weise sind unzureichend, sondern die Seinsart des beweisenden und beweisheischenden 

Seienden ist unterbestimmt.“ (SZ: 205) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 33 

 

verwiesen-sein bedeutet, die hermeneutische Konstitution des Daseins nennen.“ 
(Vattimo: 1986: 140) Die Beziehung zwischen Dasein und Welt ist dabei nicht als 
eine solche zu verstehen, in der beide durch ein festes Band verbunden sind, son-
dern als eine paradoxe Beziehung im Sinne einer (Nicht-)Beziehung. Der Bezug zur 
Welt ist ein immer schon ausgesetzter, weil die Welt kein Objekt ist, das eine de-
terminierende Wirkung auf das Dasein ausübt. Das die Beziehung stiftende „Zwi-
schen“ verbindet nicht die Pole des Daseins und der Welt. Der Bezug ist immer 
schon ein Entzug, weil sich die Welt, obwohl sie Teil der Struktur des Daseins ist, 
dem Zugriff des Daseins entzieht. 

Heideggers Kritik an der Subjektphilosophie lautet im Rahmen dieser Problem-
lage, dass die (Nicht-)Beziehung zwischen Dasein und Welt innerhalb der Tradition 
der abendländischen Philosophie systematisch übersehen wird: 

 

„Der phänomenale Aufweis des In-der-Welt-seins hat den Charakter der Zurückweisung von 

Verstellungen und Verdeckungen, weil dieses Phänomen immer schon in jedem Dasein in 

gewisser Weise selbst ‚geschehen‘ wird. […] Allein dieses ‚in gewisser Weise Sehen und 

doch zumeist Missdeuten‘ gründet selbst in nichts anderem als in dieser Seinsverfassung des 

Daseins selbst, gemäß derer es sich selbst – und d.h. auch sein In-der-Welt-sein – ontologisch 

zunächst von dem Seienden und dessen Sein her versteht, das es selbst nicht ist, das ihm aber 

‚innerhalb‘ seiner Welt begegnet.“ (SZ: 58) 
 
Das In-der-Welt-sein als Seinsweise des Daseins wird immer schon übergangen, 
weil es nicht als Seiendes identifiziert werden kann. Das Dasein hält sich, weil sich 
die Welt seiner begrifflichen Aneignung entzieht, in der Regel an Seiendem inner-
halb der Welt fest und versteht das als eine wesentliche Beziehung. Die Notwen-
digkeit eines solchen Festhaltens erkennt auch Heidegger an, jedoch darf sich eine 
Explikation des Phänomens der Welt nicht darin erschöpfen. Die Vorstellung, dass 
die Welt nichts anderes als die Summe der Gegenstände und Menschen ist, lässt erst 
den Schein aufkommen, dass Subjekte autonome Wesen sind, die sich von der Welt 
lösen können. Die Innerlichkeit des Subjekts hat die Äußerlichkeit einer gegen-
ständlichen Welt zu ihrer Voraussetzung. Heidegger setzt das Wort „innerhalb“ in 
obigem Zitat in Anführungszeichen, um anzudeuten, dass das Dasein nicht – wie es 
bei dem Subjekt der Subjektphilosophie der Fall ist – in der Welt vorkommt, son-
dern innerhalb der Welt exponiert ist und ihm deshalb stets schon die Welt zugäng-
lich ist. Versucht sich das Dasein auf sich selbst zurückzuziehen, so ist das deshalb 
kein Rückzug in seine ihm „eigene“ Subjektivität, sondern nur ein bestimmtes – in 
diesem Sinne: negatives – Verhalten zur Welt. Das Dasein kann sich von einzelnen 
Gegenständen und Menschen in der Welt distanzieren; es ist aber nicht befähigt, die 
Welt zu verlassen. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.2.3 Das Mitsein als Seinsweise des Daseins 
 
Im letzten Satz des vorherigen Abschnitts ist bereits angeklungen, dass das In-der-
Welt-sein immer auf eine mit Anderen geteilte Welt verweist. Heidegger wiederholt 
den phänomenalen Aufweis der Seinsweise des Daseins, indem er die Gleich-
ursprünglichkeit von In-der-Welt-sein und Mitsein zur Sprache bringt.13 Das Dasein 
öffnet sich nicht nur auf eine Welt; es begreift diese Welt zugleich als eine mit-
geteilte: „Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon 
immer die, die ich mit den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-
Sein ist Mitsein mit Anderen. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“ 
(SZ: 118) Das Mitsein mit anderen Daseienden, das den Namen „Mitdasein“ erhält, 
soll nicht auf die (ontische) Tatsache hindeuten, dass Subjekte immer schon mit an-
deren Subjekten in der Welt „vorkommen“. Es ist gerade der Fehler der Subjekt-
philosophie, das Zusammensein von Subjekten als ein Zusammenvorkommen zu in-
terpretieren: Subjekte sind gemäß diesem verfehlten Verständnis ‚neben‘ anderen 
Subjekten in der Welt. Sie bevölkern die Welt zusammen, sind aber je vereinzelt. 
Heideggers Vorwurf an die Tradition der Philosophie lautet, dass diese nicht artiku-
lieren kann, inwiefern Subjekte eine Welt mit Anderen teilen.14 Die klassische Be-
arbeitung dieser Thematik verbleibt auf der ontischen Ebene, weil hier nur das 
Existieren der Subjekte nebeneinander konstatiert wird; es wird versäumt die Frage 
zu stellen, durch welche Bedingungen Subjekte überhaupt mit Anderen in eine Be-

                                                             
13  Im ersten Satz von § 27 kommt Heidegger auf den „Subjektcharakter“ des Daseins zu 

sprechen: „Das ontologisch relevante Ergebnis der vorstehenden Analyse des Mitseins 

liegt in der Einsicht, dass der ‚Subjektcharakter‘ des eigenen Daseins und der Anderen 

sich existenzial bestimmt, das heißt aus gewissen Weisen zu sein.“ (SZ: 126) Auch wenn 

Heidegger diesen Ausdruck in Anführungszeichen setzt, ist es eine der wenigen Stellen in 

Sein und Zeit, wo affirmativ auf Subjektivität eingegangen wird. 

14  Auch ein hegelianischer Zugang ist hier kein erfolgreicher Ausweg, insofern am Begriff 

der Intersubjektivität festgehalten wird. Die Problematik des Begriffs der Intersubjek-

tivität bringt Marchart auf den Punkt: „Die Rede von Intersubjektivität schafft keine Ab-

hilfe, denn was wird durch dieses mysteriöse ‚Inter‘ denn anderes verbunden als wiede-

rum nur Subjekte oder Individuen.“ (Marchart 2013: 381) Die Rede vom „zwischen“ 

muss vielmehr in die Struktur des Subjekts selbst verschoben werden. Vgl. zur Problema-

tisierung des angeblich unhintergehbaren Narratives der Innerlichkeit bei Taylor Kap. 

8.3.2. Auf die Probleme eines dialektischen Anschlusses an die heideggersche Subjektkri-

tik komme ich in Kapitel 7.3.4 zu sprechen, wenn ich mich der Hermeneutik Ricœurs zu-

wende. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 35 

 

ziehung treten können.15 Das Teilen der Welt mit Anderen bedeutet bei Heidegger 
daher nicht primär, dass sich Subjekte mit anderen Subjekten arrangieren müssen. 
Wesentlich ist vielmehr der ontologische Charakter des Teilens: „Die phänomeno-
logische Aussage: Dasein ist wesenhaft Mitsein hat einen existenzial-ontologischen 
Sinn. Sie will nicht ontisch feststellen, dass ich faktisch nicht allein vorhanden bin, 
vielmehr noch andere meiner Art vorkommen.“ (SZ: 120) In-der-Welt-sein und 
Mitsein sind konstitutive Seinsweisen des Daseins. Welt gibt es nur als mit-geteilte 
Welt.16 So wenig sich das Dasein immer schon von der Welt zurückzuziehen ver-
mag, weil die Welt ein Moment seiner Existenzweise ist, so sehr scheitert es darin, 
sich vom Mitsein zu lösen. Auch wenn es sich von konkreten Anderen distanziert, 
wird es sein Mitsein nicht los: „Das Mitsein bestimmt existenzial das Dasein auch 
dann, wenn ein Anderer faktisch nicht vorhanden und wahrgenommen ist. Auch das 
Alleinsein des Daseins ist Mitsein in der Welt.“ (SZ: 120) Die Abwesenheit Ande-
rer führt nicht zu einem Rückzug des Daseins aus dem Mitsein. Im Alleinsein endet 
der Einfluss Anderer nicht. Wenn das Dasein über seine Motive und Handlungsab-
sichten reflektiert, wird ihm in diesem Prozess nicht seine innere Subjektivität 
transparent. Der Akt der Reflexion im Alleinsein ist nur in einer gemeinsam geteil-
ten Welt möglich: Sprechen und Denken verweisen immer schon auf eine (histo-
risch spezifische) Mitwelt. 

Das Mitsein als Seinsweise des Daseins ist der dritte Aspekt einer Dezentrie-
rung des Subjekts. Das Dasein kann sich nur deshalb als existierend und als in-der-
Welt-seiend begreifen, weil es die Welt stets schon mit Anderen teilt. Subjektsein 
bedeutet in diesem Sinne, dass für die eigene Existenz immer auch die Existenz 
Anderer konstitutiv ist. Das Subjekt ist kein „fertiger“ Akteur, der eine Welt betritt, 
in der er anderen autonomen Akteuren begegnet; das Subjekt kann nur deshalb mit 
anderen Subjekten in eine Beziehung treten, weil diese Beziehung Teil seiner Exis-
tenz ist. Schon hier wird ersichtlich, dass Subjekte in ihrer Seinsweise von etwas 
abhängig sind, dass sich ihrer Verfügungsgewalt entzieht und nur aufgrund dieser 
Abhängigkeit existieren können. 
                                                             
15  Hier muss vermerkt werden, dass Heidegger keine konkreten Anderen meint, sondern 

anonyme Andere, im Sinne der Masse, des Man. Auf das Man als uneigentlichem Modus 

des Mitseins werde ich in Kap. 2.3.2 eingehender zu sprechen kommen. 

16  Die Gleichrangigkeit von In-der-Welt-sein und Mitsein ist jedoch bei Heidegger nicht 

durchgängig gegeben. Das Mitsein wird in Sein und Zeit deutlich später als das In-der-

Welt-sein eingeführt. Philippe Lacoue-Labarthe (1990: 153) konstatiert „eine relative 

Zweitrangigkeit zunächst, und relative Eile in der Analytik, des Mitseins“. Jean-Luc 

Nancy (2004: 152) betrachtet die Nachordnung des Mitseins als eine grundlegende 

Schwäche von Sein und Zeit und fordert deshalb „eine aufmerksame Relektüre des ge-

samten Werks, die durchaus dazu führen könnte, dass das, was auf dem Spiel steht, also 

der ‚Sinn des Seins‘, völlig neu reformuliert werden muss“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.3 APORIEN DER DASEINSANALYSE 
 
Meine bisherige Lektüre von Sein und Zeit hat sich vor allem auf diejenigen Mo-
mente der Daseinsanalyse gestützt, welche die Dezentralisierung des autonomen 
Subjekts und somit den Übergang zu einem Denken heteronomer Subjektivität er-
möglichen. Sie ist aus diesem Grund zunächst affirmativ vorgegangen. Die Da-
seinsanalyse verfügt jedoch auch über Spannungen, denn die Ausgesetztheit des 
Subjekts wird in Sein und Zeit noch nicht voll zur Sprache gebracht. Heidegger be-
greift das Dasein zwar nicht mehr als ursprünglich autonom, sondern als von unver-
fügbaren Strukturmomenten und Kräfteverhältnissen durchzogen; zugleich hält er 
jedoch an der einheitlichen Struktur des Daseins fest. Es gibt keine ontologischen 
Kräfte, die nicht Teil seiner Struktur sind. Die Daseinsanalyse kann aus diesem 
Grund noch nicht zum alteritären Moment von Subjektivität vorstoßen, die für ein 
Verständnis von Heteronomie wesentlich ist. Diese Spannungen in Sein und Zeit 
müssen zur Sprache gebracht werden, wenn deutlich werden soll, inwiefern sich ein 
heteronomes Subjektverständnis vom autonomen Subjekt absetzen kann. 

Um die Einheit des Daseins innerhalb von Heideggers Fundamentalontologie 
offen zu legen, komme ich zunächst auf die Differenz zwischen Eigentlichkeit und 
Uneigentlichkeit zu sprechen. Mit Eigentlichkeit ist die Möglichkeit des Daseins 
benannt, seine Existenz selbst zu wählen; Uneigentlichkeit bezeichnet die Existenz 
gemäß sozial vorherrschender Konventionen. Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit 
sind die beiden Seinsmodi des Daseins: 

 

„Die beiden Seinsmodi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit […] gründen darin, dass Da-

sein überhaupt durch Jemeinigkeit17 bestimmt ist. Die Uneigentlichkeit des Daseins bedeutet 

aber nicht etwa ein ‚weniger‘ Sein oder einen ‚niedrigeren‘ Seinsgrad. Die Uneigentlichkeit 

kann vielmehr das Dasein nach seiner vollsten Konkretion bestimmen in seiner Geschäf-

tigkeit, Angeregtheit, Interessiertheit, Genussfähigkeit.“ (SZ: 42f.) 
 
Mit dieser Argumentation dreht Heidegger eine traditionelle Bewegung der Philo-
sophie um: Die Uneigentlichkeit genießt innerhalb der fundamentalontologischen 
Analyse einen Primat, weil das Dasein zunächst wesentlich nicht es selbst ist. „Un-
eigentlichkeit“ ist aber nicht bloß der Name für einen negativen Modus des Verfal-
lens, von dem sich das Dasein zu befreien hat, sondern die alltägliche und durch-
schnittliche Existenzweise, die dem Dasein gemäß gesellschaftlicher Normen 
vorgegeben ist. Im Zuge einer Transformation begreift das Dasein dann, dass die 
Möglichkeiten seiner Existenz nicht auf die herrschenden sozialen Konventionen 

                                                             
17  Jemeinigkeit bedeutet, dass das Dasein immer Dasein von jemandem ist, ohne dass es ihm 

gehört. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 37 

 

beschränkt sind; dem Dasein steht es immer frei, seine Möglichkeiten offen zu hal-
ten, d.h. nicht als unüberschreitbare Notwendigkeiten zu interpretieren. Die Mög-
lichkeit einer solchen Freiheit versucht Heidegger über das Phänomen des Gewis-
sens zu begründen. Das Gewissen ruft das Dasein aus der uneigentlichen Existenz 
zurück und erinnert daran, dass das Dasein nicht so handeln muss, wie es ihm ge-
sellschaftlich vorgegeben ist. Die Wendung der Eigentlichkeit aus der Uneigent-
lichkeit ist ein wesentliches Unternehmen von Sein und Zeit, weil die Frage nach 
dem „richtigen“ Selbstverständnis des Daseins der phänomenologische Ausgangs-
punkt ist, um die Zeit als Sinn von Sein zu erschließen. 
 
2.3.1 Die Einheit der Sorgestruktur und  

die Temporalität des Daseins 
 
Heideggers Ausführungen zur Differenz zwischen Eigentlichkeit und Uneigent-
lichkeit lenken die Daseinsanalyse zur Frage nach der einheitlichen Struktur des 
Daseins. Die Einheit des Daseins soll in Sein und Zeit durch die Sorgestruktur ge-
währleistet werden. Die argumentative Begründung ist wiederum an die Auf-
deckung der temporalen Struktur der Sorge gebunden, die im zweiten Abschnitt des 
Buches behandelt wird. Diese beiden entscheidenden Schritte der Daseinsanalyse 
sollen nun ein wenig ausführlicher beleuchtet werden. Ich möchte zeigen, dass Hei-
degger durch das Beharren auf der Einheitlichkeit des Daseins einer entscheidenden 
Bewegung der Subjektphilosophie verhaftet bleibt. Zwar gelingt es, den wesentlich 
temporalen Charakter der Konstitution von Subjektivität herauszuarbeiten; das we-
sentlich alteritäre Moment heteronomer Subjektivität bleibt jedoch innerhalb der 
Daseinsanalyse noch verschüttet. Diese Ambivalenz gilt es im Folgenden genauer 
zu erörtern. 

In einem ersten Schritt expliziert Heidegger die wesentlichen Komponenten der 
Sorgestruktur.18 Die Strukturganzheit des Daseins umfasst die drei Komponenten 
der Existenz, Faktizität und Verfallenheit. Die entscheidende Frage zielt auf die 
Struktur ab, welche alle drei Komponenten zu einer Einheit ordnet. Parallel dazu 

                                                             
18  Ricœur betrachtet die Sorge als zentrales Moment der Begründung einer Anthropologie: 

„Die Sorge erscheint somit als die Grundlage der philosophischen Anthropologie von 

Sein und Zeit, bevor die Ontologie durch den Begriff der Zeitlichkeit über alle Anthropo-

logie hinausgeführt wird.“ (SA: 374) Die Zeitlichkeit ist der Ort, an dem die Anthropolo-

gie unterbrochen wird und das Potenzial für eine Neubestimmung des Subjektbegriffs 

aufgezeigt werden kann. Matthias Wunsch (2010) hat darüber hinausgehend in Heideg-

gers Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik aus dem Wintersemester 1929/30 tra-

ditionelle anthropologische Argumentationslinien nachzuweisen versucht, die vor allem 

die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier betreffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

muss gezeigt werden, wie das Dasein aus seiner Verfallenheit heraus den Modus 
eigentlicher Existenz erreichen kann. Das erste Phänomen, das die Möglichkeit der 
Wendung von Eigentlichkeit aus Uneigentlichkeit anzeigt, ist die Angst. Die Angst 
gewährleistet, dass die Möglichkeiten des Daseins nicht in Notwendigkeiten um-
schlagen müssen: „Allein in der Angst liegt die Möglichkeit eines ausgezeichneten 
Erschließens, weil sie vereinzelt. Diese Vereinzelung holt das Dasein aus seinem 
Verfallen zurück und macht ihm Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit als Möglich-
keiten seines Seins offenbar.“ (SZ: 190f.; Hervorhebung von mir) Im Gegensatz zur 
Furcht richtet sich die Angst nicht auf ein Objekt in der Welt; das Dasein ängstigt 
sich vielmehr, weil es in der Welt existiert und die seinem Zugriff entzogene Welt 
ihm unheimlich ist. Zugleich hat die Angst einen positiven Effekt: Sie hält das Da-
sein in der Offenheit seiner (zukünftigen) Möglichkeiten. Indem sich das Dasein in 
und vor der Welt ängstigt, wird es mit seinen Handlungsoptionen konfrontiert. Die 
Angst bricht den uneigentlichen Modus des Verfallens auf: Jemand, der sich ängs-
tigt, kann nicht mehr bloß verfallen sein. Das Dasein wird zur Ergreifung der Mög-
lichkeiten seiner Existenz „gezwungen“. Es erfährt, dass es vereinzelt ist und damit 
nicht nur unter Anderen existiert. Die Angst ist zugleich ein Gefühl, dem das Da-
sein ausgesetzt ist und somit ein Passivitätsmoment. Das Dasein entscheidet sich 
nicht dafür sich zu ängstigen. Solange es in der Welt ist und hiermit existiert, ängs-
tigt es sich auch. Der Umschlagsmoment zwischen Uneigentlichkeit und Eigent-
lichkeit bzw. zwischen Passivität und Aktivität wird somit zunächst am Phänomen 
der Angst sichtbar. 

Die Suche nach der Einheitlichkeit der Sorge droht an dieser Stelle der Daseins-
analyse jedoch in eine Aporie zu münden. Weil sich das Dasein immer auf seine 
zukünftigen Möglichkeiten hin entwirft und aus diesem Grund niemals ein abge-
schlossenes Ganzes ist, kann es (scheinbar) keine einheitliche Struktur haben. Zu-
gleich fordert die Daseinsanalyse allerdings das Ganze des Daseins zu denken, weil 
ansonsten der phänomenologische Schritt vom Dasein zum Sein nicht vollzogen 
werden kann. Es muss aufgewiesen werden, durch welche Bewegung die einzelnen 
Momente des Daseins, die Teile der Sorgestruktur sind, zusammengehalten werden. 
Eine Lösung dieses Problems findet Heidegger in der Temporalität, welche die un-
abgeschlossene Einheit des Daseins gewährleisten soll. 

In einem zweiten Schritt wird folglich die temporale Struktur als Sinn der Sorge 
freigelegt. Die Explikation der Sorge wird wiederholt, indem an all denjenigen Phä-
nomenen, die im ersten Abschnitt von Sein und Zeit als Strukturmomente der Sorge 
ausgewiesen wurden, die Dimension der Temporalität aufgespürt wird. Heidegger 
beginnt dieses Unternehmen in dem Kapitel über das „Sein zum Tode“. Die Rede 
vom „Vorlaufen in den Tod“ besagt in diesem Kontext, dass das Dasein dem Tod 
immer schon unterworfen ist. Der bekannte Spruch Epikurs „Der Tod geht uns 
nichts an“ ist vor diesem Hintergrund zugleich richtig und falsch. Er ist richtig, weil 
der Tod dem Dasein entzogen ist: Wenn der Tod da ist, dann ist das Dasein nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 39 

 

mehr da; wenn das Dasein ist, so ist der Tod (noch) nicht. Der Spruch Epikurs ist 
jedoch zugleich falsch, weil sich der Tod im Moment des Entzugs stets auch auf das 
Dasein bezieht: „Das Zu-Ende-sein besagt existenzial: Sein zum Ende. Das äußerste 
Noch-nicht hat den Charakter von etwas, wozu das Dasein sich verhält.“ (SZ: 250) 
Der Tod reicht dem Dasein ein Verständnis seiner Sterblichkeit und begrenzt es, in-
dem er es als endlich und somit temporal einsetzt. Der Tod ist die Möglichkeit der 
Zukunft und damit der dreidimensionalen Zeit von Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft: „Der Tod als Ende des Daseins ist die eigenste, unbezügliche, gewisse und 
als solche unbestimmte, unüberholbare Möglichkeit des Daseins.“ (SZ: 258f.; im 
Original kursiv) Der Tod ist ein Entzugsmoment des Daseins, das zugleich Be-
zugsmoment ist. Das Phänomen des Todes entzieht sich dem Dasein unendlich und 
zugleich kommt dem Tod ein konstituierendes Moment zu: Der Tod lässt das Da-
sein als zeitlich begrenztes erscheinen und bedingt, dass sich das Dasein als zeitli-
ches und endliches versteht. 

Indem das Dasein der Möglichkeit ausgesetzt ist, sich auf die Unmöglichkeit 
(des Todes) zu beziehen, vermag es sich nach Heidegger erst als Einheit zu begrei-
fen. Das Dasein existiert eigentlich, wenn es versteht, dass die Möglichkeit seiner 
Existenz konstitutiv an dessen Unmöglichkeit gebunden ist. Der Tod als Möglich-
keit der Unmöglichkeit fasst alle dem Dasein offenstehenden Möglichkeiten seiner 
Existenz zusammen – aus diesem Grunde garantiert er die Ganzheit der Sorge-
struktur: „Weil das Vorlaufen in die unüberholbare Möglichkeit alle ihr vorge-
lagerten Möglichkeiten mit erschließt, liegt in ihm die Möglichkeit eines existen-
ziellen Vorwegnehmens des ganzen Daseins, das heißt die Möglichkeit, als ganzes 

Seinkönnen zu existieren.“ (SZ: 264) Der Tod umschließt die drei Strukturmomente 
der Sorge – Existenz, Faktizität und Verfallenheit – und setzt das Dasein zugleich 
als existierendes, faktisches und verfallenes ein.19 Damit ist es Heidegger gelungen, 
die wesentlich temporale Dimension des Daseins aufzudecken. Mit der Freilegung 
des Todes als temporalem Konstitutionsmoment ist nachgewiesen, dass das Dasein 
nicht wie anderes Seiendes in der Gegenwart vorhanden ist, sondern immer schon 
in den Zeitraum zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt ist.20 Zeitlich-
keit21 ist die Bedingung der Möglichkeit der Existenz des Daseins.22 Vergangenheit, 
                                                             
19  Vgl. SZ: 252: „Existenz, Faktizität, Verfallen charakterisieren das Sein zum Ende und 

sind demnach konstitutiv für den existenzialen Begriff des Todes. Das Sterben gründet 

hinsichtlich seiner ontologischen Möglichkeit in der Sorge.“ 

20  Vgl. auch SZ: 234: „Der ursprüngliche ontologische Grund der Existenzialität des Da-

seins aber ist die Zeitlichkeit.“ 

21  In Die Grundprobleme der Phänomenologie schreibt Heidegger zum Unterschied zwi-

schen Temporalität und Zeitlichkeit innerhalb der Daseinsanalyse: „Der Terminus ‚Tem-

poralität‘ deckt sich nicht mit dem von Zeitlichkeit, obwohl er nur dessen Übersetzung 

ist. Er meint die Zeitlichkeit, sofern sie selbst zum Thema gemacht ist als Bedingung der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Gegenwart und Zukunft bezeichnen drei „Ekstasen der Zeitlichkeit“ (SZ: 329). Die 
Existenzweise des Daseins liegt somit in seiner Exponiertheit als zeitliches. Die 
Zeitlichkeit ist das entscheidende Phänomen und der (Nicht-)Ort, an dem die Da-
seinsanalyse in eine Analyse des Seins überführt werden soll, weil das Dasein über 
Zeitlichkeit in keiner Weise verfügen kann. In Hinblick auf die Daseinsanalyse hat 
sich an dieser Stelle ergeben, dass die Konstitution des Daseins durch die Zeitlich-
keit und die Existenz als „Wesen“ des Daseins dessen Vorhandensein in der Welt 
vorausgehen. Das Dasein kann sich niemals vollständig verwirklichen; es verdichtet 
sich niemals zu einem gegenwärtig Seienden, sondern wird im Prozess dieser Ver-
wirklichung immer aufgrund seiner temporalen Struktur „zurückgehalten“. Die 
temporale Dimension verhindert, dass das Dasein über seine Bezüge verfügt und 
sich selbst transparent wird. 

Durch die Explikation von Tod und Zeitlichkeit ist nicht nur die Einheit der 
Sorgestruktur gewonnen, um die es Heidegger primär geht, sondern vor allem eine 
wesentliche Bewegung heteronomer Subjektivität zur Sprache gebracht worden: 
Nur weil das Subjekt durch etwas begrenzt ist, das es in seiner Selbstbezüglichkeit 
und seinem Bei-sich-selbst-sein bedroht, ist es überhaupt Subjekt. Freiheit als Auto-
nomie und das sich selbst durchsichtige Subjekt sind in diesem Akt stets schon ab-
gesetzt. Heidegger geht hier aber noch nicht weit genug, weil er diejenigen Momen-
te, die Autonomie und Selbsttransparenz durchkreuzen, noch nicht als Entzugs-

momente denkt. Sein und Zeit bleibt seinem Vorhaben treu, alle Konstitutionsmo-
mente – und das gilt für das In-der-Welt-sein und das Mitsein genauso wie für den 
Tod und die Zeit – als die Einheit der Sorgestruktur begründende Momente des Da-

seins zu begreifen: „Zeit ist ursprünglich als Zeitigung der Zeitlichkeit, als welche 
sie die Konstitution der Sorgestruktur ermöglicht.“ (SZ: 331) Aus diesem Grund 
sind die Konstitutionsmomente noch keine Entzugsmomente: Ihre Explikation ist 
an das Dasein gebunden. Heidegger vermag noch nicht die Ausgesetztheit des Da-
seins zu denken. Im Insistieren auf einer Einheit, die zwar nicht gegeben, aber das 
Ziel der philosophischen Arbeit sein soll, liegt die entscheidende Diskrepanz zwi-
schen Heideggers Daseinsanalyse und den dekonstruktiven und hermeneutischen 
Ansätzen, die an Heidegger anknüpfen. Die Daseinsanalyse kann einen maßgebli-
                                                             

Möglichkeit des Seinsverständnisses und der Ontologie als solcher. Der Terminus ‚Tem-

poralität‘ soll anzeigen, dass die Zeitlichkeit in der existenzialen Analytik den Horizont 

darstellt, von woher wir Sein verstehen.“ (GP: 324) Weil dieser Unterschied allerdings 

von den anderen in dieser Arbeit zu Wort kommenden Autoren nicht beibehalten wird, 

verharre ich nicht bei dieser terminologischen Unterscheidung. In der Regel verwende ich 

aber das Wort „Temporalität“. 

22  Ernst Tugendhat (1979: 214) irrt daher, wenn er schreibt, dass bei Heidegger „Wirklich-

keit und Möglichkeit irgendwie zusammenfallen oder die Möglichkeit an die Stelle der 

Wirklichkeit tritt“. Vielmehr ist die Möglichkeit eine Bedingung von Wirklichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 41 

 

chen Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis noch nicht be-
schreiten, weil sie die alteritäre Dimension von Subjektivität noch nicht berücksich-
tigt. 

Die Spannungen innerhalb der Daseinsanalyse sollen nun noch ein wenig schär-
fer gestellt werden. Neben Heideggers Bestehen auf der Einheit der Sorgestruktur 
beruht ein wesentliches Problem von Sein und Zeit in der These von der Vereinze-
lung des Daseins. Die Phänomene der Angst und des Todes als wesentlicher Be-
gründungsmomente der Eigentlichkeit und somit der Freiheit verweisen auf den 
vereinzelnden Charakter des Daseins. Im Ängstigen und Sterben ist das Dasein 
nämlich auf sich selbst zurückgeworfen. Dieser Gedanke lässt sich vor allem an der 
Rolle des Todes illustrieren. Der Tod dient innerhalb der Daseinsanalyse nicht nur 
dem Aufweis der dreidimensionalen Temporalität, sondern auch der Begründung 
des Daseins als vereinzelt. Niemand kann dem Dasein bei seinem eigenen Tod zur 
Seite stehen, das Dasein kommt nicht umhin, das Sterben selbst zu übernehmen. 
Werner Hamacher vergleicht das Vorlaufen in den Tod als Möglichkeit der Unmög-
lichkeit mit der Struktur des Kategorischen Imperativs als Begründungsfigur auto-
nomer Subjektivität und stellt die These auf, „Heideggers Entwurf eines ‚eigentli-
chen Seins zum Tode‘ sei eine ingeniöse Transformation von Kants Theorie der 
praktischen Vernunft“ (Hamacher 1998b: 69; Anm. 19). Der Kritik Hamachers lässt 
sich auch diejenige Emmanuel Levinas’ zur Seite stellen, der den Tod in Sein und 

Zeit als die Beziehung zum Anderen negierend begreift: „Bei Heidegger [besteht] 
das grundlegende Verhältnis zum Sein nicht in der Beziehung zum Anderen, son-
dern in der zum Tod, wo alles Nicht-Authentische in der Beziehung zum Anderen 
aufgegeben wird, da man alleine stirbt.“ (EU: 44) Levinas’ grundlegende Kritik, die 
ich in Kapitel 4.1.1 ausführlich entfalten werde, beruht in dem Vorwurf, dass Hei-
degger die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen durch die ontologi-
sche Analyse, die in dem Sein zum Tode kulminiert, verdeckt. Sowohl Hamacher 
als auch Levinas argumentieren, dass die Daseinsanalyse an dieser Stelle im Hori-
zont der Theorie autonomer Subjektivität verbleibt, weil die „Aneignung“23 der 
Strukturmomente durch das Dasein die Analyse leitet. Ein heteronomes Subjektver-
ständnis muss demgegenüber den alteritären Zug der Konstitution von Subjektivität 
gegenüber Einheit und Vereinzelung herausstreichen. Es muss plausibilisieren, wie 
sich Einheit und Vereinzelung als Effekte einer solchen Ausgesetztheit gegenüber 
                                                             
23  Dieses Moment der Aneignung weist Hamacher vor allem bezüglich des Phänomens des 

Verstehens auf: „Die Unmöglichkeit des Verstehens – das Daseins – bleibt für ihn zur 

Domäne des Verstehens ‚gehörig‘, bleibt die verstandene, die gekonnte Unmöglichkeit 

und also ein Existenzial der Aneignung. Was er selbst in seiner Beschreibung des ‚Phä-

nomens‘ Sein-zum-Ende angedeutet hat, wird, so könnte man sagen, von ihm selbst nicht 

mehr verstanden, weil es verstanden nur noch innerhalb der Parameter des Verstehens 

selbst wird.“ (Hamacher 1998a: 40) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

dem Fremden, Anderen und Heteronomen denken lassen, die sich nie aneignen 
lässt. 

 
2.3.2 Uneigentliche und eigentliche Modi des Daseins: 
 Man und Gewissen 

 
Bei der im Folgenden zu untersuchenden Begründung von Handlungsfähigkeit soll 
sich nachdrücklich zeigen, dass Heidegger das grundlegend alteritäre Moment von 
Subjektivität innerhalb der Daseinsanalyse verkennt. Damit ist zugleich derjenige 
Ort in Sein und Zeit umrissen, an dem das Dasein mit der Idee der Autonomie am 
stärksten verwoben ist. Um dieses Argument zu entwickeln, möchte ich zunächst 
auf den bisher noch nicht thematisierten uneigentlichen Modus des Mitseins, das 
Man, zu sprechen kommen. Heideggers These ist, dass die Verfallenheit an das 
Man die Bedingung der Möglichkeit von Handlungsfähigkeit ist. In diesem Sinne 
geht das Ausgeliefertsein des Daseins an das Man – und damit die Tatsache, nicht 
es selbst zu sein – dem Selbstsein voraus. Das „eigentliche“ Selbstsein wird durch 
den Ruf des Gewissens begründet. Meine Wette ist, dass Heidegger in der Herlei-
tung von Eigentlichkeit aus Uneigentlichkeit nicht konsequent genug verfährt, weil 
er mit dem Gewissen eine Instanz als Begründungsmoment von Eigentlichkeit ein-
führt, die nicht mehr der Uneigentlichkeit, sondern dem Innen des Daseins ent-
stammt. Das Gewissen blockiert aus diesem Grund den Weg zu einem heteronomen 
Subjektverständnis. 

Die Eigentlichkeit der Existenz, in der das Dasein sein Leben selbst wählt, wird 
im Ausgang der uneigentlichen Momente gewonnen, in denen das Dasein nicht es 
selbst ist. Heidegger widmet sich dem Man und der Uneigentlichkeit als all-
täglichem und „normalem“ Existenzmodus des Daseins, indem er die Differen-
zierung zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit innerhalb der Erschließung 
des Mitseins wiederholt. Im Modus der Uneigentlichkeit hat das Dasein sein Sein 
nicht selbst gewählt. Seine Existenz wird ihm vielmehr von der anonymen Masse, 
dem Man, vorgegeben: 
 

„In dieser zum Mitsein gehörigen Abständigkeit liegt aber: das Dasein steht als alltägliches 

Miteinandersein in der Botmäßigkeit der Anderen. Nicht es selbst ist, die Anderen haben ihm 

das Sein abgenommen. […] Die ‚Anderen‘, die man so nennt, um die eigene wesenhafte Zu-

gehörigkeit zu ihnen zu verdecken, sind die, die im alltäglichen Miteinandersein zunächst und 

zumeist ‚da sind‘. Das Wer ist nicht dieser und nicht jener, nicht man selbst und nicht einige 

und nicht die Summe Aller. Das ‚Wer‘ ist das Neutrum, das Man.“ (SZ: 126) 
 
Das Dasein ist – phänomenal betrachtet – zunächst nicht es selbst, sondern das 
Man. Das bedeutet, dass dem Dasein keine ursprüngliche Handlungsfähigkeit zu-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 43 

 

kommt. Das Dasein ist nicht autonom, sondern heteronom: Es ist die Anderen. Der 
Unterwerfung unter das Man kommt jedoch auch eine ermächtigende Komponente 
zu: Diese ermöglicht dem Dasein sich als Selbst zu begreifen. Das Man als Mitwelt 
ist ein konstitutives Moment des Daseins: Ohne ein Ausgeliefertsein an das Fremde 
ist das Dasein nicht handlungsfähig. Das Dasein hat die Möglichkeit, „eigentlich“ 
zu existieren, indem es nicht bloß auf das Man „hört“. Der Anonymität der Masse 
kann sich das Dasein nicht entziehen, jedoch kann es sich immer auch über das 
Man hinausgehend begreifen. Hier erweitert Heidegger seine ontologische Analyse 
um einen normativen Aspekt: Wer sein Leben nur gemäß der vom Man vorgegebe-
nen Maßstäbe führt, verfällt in eine „Unselbständigkeit“ (SZ: 128); er ist nicht in 
der Lage, seine Lebensform zu reflektieren. Das heißt zwar nicht, dass sich das Da-
sein vollständig von den Affizierungen des Man losreißen kann und soll – die 
Seinsweise des Daseins als In-der-Welt-sein lässt eine solche Option nicht zu –, 
umfasst aber die Aufforderung zur Reflexion des eigenen Handelns in Hinblick auf 
das Man. Im Modus der Uneigentlichkeit verbleibt das Dasein nur, wenn die durch 
das Man gesetzten Normen völlig unproblematisiert bleiben. Wie ist diese ambiva-
lente Situation des Daseins genau zu verstehen? Und wie ist es möglich, in deren 
Ausgang ein Verständnis von Handlungsfähigkeit zu entfalten? 

Heideggers Argumentationsstrategie ist, den eigentlichen Existenzmodus des 
Daseins – in anderen Worten: die Handlungsfähigkeit des Subjekts – im Ausgang 
von der uneigentlichen Existenz, dem Heteronomen, zu bestimmen. Es muss daher 
gezeigt werden, dass das Dasein das Man als uneigentlichen Seinsmodus nicht ein-
fach ignorieren kann, sondern sich gerade durch eine Überschreitung des Man als 
eigentliches, handlungsfähiges Dasein konstituiert. Die Affizierung des Man wird 
nicht negiert, sondern durch eine besondere Wahl, die das Dasein selbst vollzieht, 
in den Modus der Eigentlichkeit transformiert. Die Überschreitung des Man veran-
schaulicht Heidegger am „Man-selbst“, einem phänomenalen Zustand, in dem das 
Dasein (noch) nicht es selbst ist:  
 

„Das Sichzurückholen aus dem Man, das heißt die existenzielle Modifikation des Man-selbst 

zum eigentlichen Selbstsein muss sich als Nachholen einer Wahl vollziehen. Nachholen der 

Wahl bedeutet aber Wählen dieser Wahl, Sichentscheiden für ein Seinkönnen aus dem eige-

nen Selbst. Im Wählen der Wahl ermöglicht sich das Dasein allererst sein eigentliches Sein-

können.“ (SZ: 268)  

 
In diesem Zitat ist zunächst der wichtige Ausdruck des Wählens einer Wahl zu klä-
ren. Die Wahl entstammt nicht dem Man, sondern wird vom Selbst gewählt. Das 
Wählen der Wahl ist jedoch kein willentlicher Vollzug; das Dasein wählt nicht be-

wusst. Zugleich ist es befähigt, die Wahl nachzuholen oder aber den Vollzug der 
Wahl nicht zu ergreifen. Es ist das Nachholen als Wiederholung der Wahl, welches 
die Handlungsfähigkeit des Daseins konstituiert. Der Wahl kommt durch das 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

„Nachholen“ ein paradoxer Charakter zu: Die Wahl ist unmöglich, weil das Dasein 
ja immer schon im Modus der Uneigentlichkeit existiert. Das Wählen läuft stets zu 
spät ab, es verwählt sich; das Dasein vermag nur etwas zu wählen, was es schon ist. 
Dennoch ist der Vollzug der Wahl notwendig, damit sich das Dasein als handlungs-
fähig verstehen kann. 

Das verbindende Element zwischen Wahl und Eigentlichkeit ist der Ruf. Der 
Ruf, mit dem das Dasein sich selbst ruft und durch den es sich in die Möglichkeit 
versetzt, nicht völlig dem Man unterworfen zu sein, ist der Ruf des Gewissens. Das 
Paradox des Rufes liegt darin, dass sich das Dasein zwar selbst ruft, es aber nicht 

das Selbst ist, das willentlich, bewusst und aktiv ruft. Es ist nicht der Freiheit des 
Daseins überlassen, zu rufen oder nicht zu rufen.24 Erst durch den Ruf ist das dem 
Man unterworfene Dasein handlungsfähig: „Der Ruf, als welchen wir das Gewissen 
kennzeichnen, ist Anruf des Man-selbst in seinem Selbst; als dieser Anruf der Auf-
ruf des Selbst zu seinem Selbstseinkönnen und damit ein Vorrufen des Daseins in 
seine Möglichkeiten.“ (SZ: 274; Hervorhebungen von mir) Das Nachholen der 
Wahl ist somit zugleich ein Vorrufen. Es offenbart sich hier, inwiefern das Man von 
einer Differenz durchzogen ist: Das Man ist immer schon Man-selbst. Der Doppel-
charakter des Man-selbst illustriert, dass das Dasein von etwas gerufen wird, das 
ihm fremd ist. Hierin beruht der dezentralisierte Gehalt des Daseins, den Heidegger 
auch innerhalb der Explikation von Handlungsfähigkeit zur Sprache bringt.  

Der Ruf ist rein formal und „lärmlos“ (SZ: 271); er kommuniziert im Modus 
des Schweigens, übermittelt keine Botschaft, sondern unterbricht lediglich den 
Lärm des Man. Die Sprache als soziale Konvention wird durch das Schweigen aus-
gesetzt. Der Ruf des Gewissens lässt das Man im Man-selbst verstummen und akti-
viert zugleich das Selbst. Das Dasein wird an die Möglichkeit erinnert, dem Man 
nicht völlig ausgeliefert zu sein. Im Dasein blitzt die Möglichkeit der Handlungs-
fähigkeit auf. Der Ruf löst das Dasein vom Man ab: „Dieses Hinhören muss gebro-
chen, das heißt es muss ihm vom Dasein selbst die Möglichkeit eines Hörens gege-
ben werden, das jenes unterbricht.“ (SZ: 271) Das Dasein wird aus dem Zustand der 
uneigentlichen Existenz geweckt und daran erinnert, dass es auch handlungsfähig 
ist. Weil die Wahl immer einen transformativen Akt, eine besondere Konstitutions-
leistung des Daseins umfasst, ist die Eigentlichkeit als Modus der Existenz jedoch 

                                                             
24  Figal (2000: 252-257) verkennt diesen paradoxen Status, wenn er kritisiert, dass Hei-

degger nicht ausführt, wie der Vollzug dieser Wahl genau zu verstehen ist, und dass die-

ser Prozess innerhalb der Konzeption des Daseins nicht verständlich ist. Auch der Ein-

wand von Tugendhat (1979: 233), der von der „Gefahr“ spricht, „ein zweites Subjekt 

innerhalb der Person zu hypostasieren“, welches das Selbst wählt, geht ins Leere. Das 

Man-selbst ist kein „zweites“ Subjekt, sondern vielmehr ein passives Nicht-Subjekt, das 

die Möglichkeit des aktiven, handlungsfähigen Subjekts erst bedingt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 45 

 

ein Zustand des Daseins, der Seltenheitscharakter besitzt.25 Das Dasein muss immer 
wieder vom Gewissen angerufen werden, es muss stets aufs Neue aus seiner Ver-
fallenheit in soziale Konventionen geweckt werden. 

Aus dem ontologischen Konstitutionsprozess der Handlungsfähigkeit des Da-
seins lassen sich keine konkreten normativen Handlungsanweisungen ziehen. Das 
Gewissen verleiht dem Dasein das Vermögen zu handeln, es füllt diese Fähigkeit 
aber nicht inhaltlich aus. Es ist keine Stimme im Inneren des Subjekts, die dem Da-
sein befiehlt, etwas Bestimmtes zu tun oder zu unterlassen. Heidegger möchte den 
Begriff des Gewissens nicht im traditionellen Sinne, als Konsequenz einer Ver-
schuldung, interpretieren. Das Gewissen reagiert nicht auf eine konkret begangene 
Schuld; es versetzt das Dasein in einen Zustand, in dem es sich etwas zuschulden 
kommen lassen kann. Der ethischen Schuld wird folglich eine formale Schuld ent-
gegengestellt: „Zu diesem Zwecke muss die Idee von ‚schuldig‘ soweit formalisiert 
werden, dass die auf das besorgende Mitsein mit Anderen bezogenen vulgären 
Schuldphänomene ausfallen.“ (SZ: 283) Nur weil sich das Dasein immer schon im 
Zustand der Möglichkeit von Schuld befindet, kann es in der Welt eine konkrete 
Verschuldung begehen. Das Dasein ist somit stets auf die Schuld hin geöffnet: Es 
ist befähigt, sich etwas zuschulden kommen zu lassen. 

Die hier kurz skizzierte Rahmung des Phänomens der Schuld hat weitreichende 
Konsequenzen in Bezug auf die gründende Funktion des Daseins. Schuld wird bei 
Heidegger nämlich terminologisch als „Grundsein einer Nichtigkeit“ (SZ: 283) be-
stimmt. Der paradoxe Gehalt des Grundes liegt nun darin, dass er als gründendes 
Moment nichts Bestimmtes gründet. Das Dasein ist immer schon gegründet, der 
Grund selbst ist jedoch ein radikal unbestimmter und damit ein stets aufgescho-
bener, in sich poröser Grund. Das Dasein ist einer Bestimmung verfallen und es ist 
zugleich radikal unbestimmt. Es ist dem Lärm des Man verfallen und es ist befähigt 
mit dieser Verfallenheit zu brechen. Gelingt es Heidegger mit dieser ambivalenten 
Charakterisierung des Daseins dem Dunstkreis des autonomen Subjekts vollständig 
zu entfliehen? 

 
 

                                                             
25  Carl Friedrich Gethmann (1988: 155) bezeichnet den Modus der Eigentlichkeit als „Son-

derzustand“ und denjenigen der Uneigentlichkeit als „Normalzustand“. Das ist aber nur 

dann vertretbar, wenn mit dem ersten Ausdruck der Seltenheitscharakter dieses Zustands 

und keine Loslösung vom Modus der Uneigentlichkeit gemeint ist. Heidegger wehrt sich 

dagegen, Eigentlichkeit mit einem „Ausnahmezustand“ gleichzusetzen: „Das eigentliche 

Selbstsein beruht nicht auf einem vom Man abgelösten Ausnahmezustand des Subjekts, 

sondern ist eine existenzielle Modifikation des Man als eines wesenhaften Existenzials.“ 

(SZ: 130) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.3.3 Das Problem der Eigentlichkeit 
 

Es sollte sich herauskristallisiert haben, dass sich Heideggers Begründung von 
Handlungsfähigkeit ausgehend von der Unterwerfung unter das Man von dem tradi-
tionellen, normativen Verständnis des Gewissens lossagt. Ich möchte jedoch argu-
mentieren, dass diese Lösung von der subjektphilosophischen Tradition noch nicht 
entschieden genug ist. Am Gewissensbegriff wird erneut sichtbar, inwiefern der 
Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis innerhalb der Daseinsanalyse blo-
ckiert wird. Die Begründung von Handlungsfähigkeit, der ich mich nun zuwenden 
werde, fußt wesentlich darauf, dass Gewissen und Schuld nicht mehr an das Mitsein 
gebunden und somit auch nicht mehr von einem heteronomen Impuls durchzogen 
sind.26 Das Dasein modifiziert sich zwar ausgehend vom Zustand der Uneigentlich-
keit in denjenigen der Eigentlichkeit; es wendet sich in diesem Prozess aber zu-
gleich vom Mitsein ab. So schreibt Hamacher: „Es ist diese Analogie [von Dasein 
und Mitdasein], die es Heidegger erlaubt, Dasein zwar als Mitsein konstituiert zu 
denken, aber nicht als durch anderes – und das heißt: anderes auch denn Mitdasein 
– mitkonstituiert. Es wird frei für anderes, indem es frei von ihm wird.“ (Hamacher 
1998a: 41; Anm. 64) Handlungsfähigkeit ist davon abhängig, dass sich das Dasein 
von denjenigen distanziert, unter denen es existiert.27 Diese Distanzierung ist durch 
das Gewissen als Begründungsmoment des Daseins instanziiert. Zugleich bedeutet 
dies, dass die Konstitution von Handlungsfähigkeit im Ausgang von Heteronomie, 
die ja gerade ein Grundanliegen von Sein und Zeit darstellt, an dieser Stelle nicht in 
aller Konsequenz gedacht werden kann. Das Gewissen wird noch nicht als konstitu-
tives Außen, d.h. als Entzugsmoment begriffen, weil es in eine Differenz des Da-

seins mit sich selbst, aber nicht in eine Differenz zum Dasein gesetzt wird. 
Heidegger gelingt es mit der Begründung von Eigentlichkeit, d.h. Handlungs-

fähigkeit, ausgehend von der in sich differenten Struktur des Man-selbst zwar, die 
heteronome Struktur des Daseins zu denken; diese wird jedoch noch als Moment 
des Daseins bestimmt. Der Ruf des Gewissens ist monologisch, indem er das Da-

                                                             
26  Auch für Figal (2000: 247) ist das „ursprüngliche Schuldigsein […] denkbar ohne eine 

Berücksichtigung der existenzialen Bestimmungen des Mitseins und Mitdaseins“. 

27  Gethmann (1988: 165-169) kritisiert in diesem Zusammenhang, dass die Erfahrung der 

Freiheit nicht an die Beziehung der Intersubjektivität gebunden ist und darum das Pro-

blem der Anerkennung nicht thematisiert werden kann. Peter Kemp (1996: 53) merkt 

darüber hinausgehend an, dass der Andere für das Dasein keine Bedeutung besitzt und 

gar nicht als Anderer erfahrbar wird. Letzteres ist eine Kritik, an die auch Levinas an-

schließt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 47 

 

sein vereinzelt.28 Er ist dem Dasein zwar fremd, weil sich selbiges nicht willentlich 
ruft; der Ruf ist aber noch nicht der Ruf des Anderen. Heidegger untersucht zwar 
die Frage, inwiefern sich das Dasein ausgehend von und im Bruch mit dem Mitsein 
konstituiert; er analysiert allerdings nicht, inwiefern dieser Konstitutionsprozess 
durch die Ausgesetztheit des Daseins gegenüber dem Mitsein immer wieder sus-
pendiert und neu konfiguriert wird. So hat Hamacher recht, wenn er schreibt: „Es 
kommt darauf an, die Beziehung zum anderen nicht nur als konstitutive, sondern 
auch als dekonstitutive zu denken.“ (Hamacher 1998a: 41; Anm. 64) Heteronome 
Subjektivität kann an dieser Stelle noch nicht in aller Entschiedenheit expliziert 
werden, weil das Dasein „seine“ Freiheit zwar im Ausgang, aber nicht in der Aus-

setzung gegenüber Anderen erlangt. Die gründenden und entgründenden Momente 
sind Teil der Einheitsstruktur des Daseins. Angesichts dessen kann ihre entgrün-
dende, immer schon verunmöglichende und absetzende Dimension, welche die 
Rückseite der Gründung ist, noch nicht im Sinne eines Entzugsmoments gedacht 
werden. Das Gewissen als Bewahrerin von Selbstheit und Einheit und somit als Be-
gründungsfigur der Freiheit blockiert den Versuch, Handlungsfähigkeit im Zuge der 
Ausgesetztheit des Subjekts philosophisch darzulegen.29 

Anhand der Begründungsfigur des Gewissens offenbart sich erneut die ambiva-
lente Form der Daseinsanalyse, die zwar bereits auf dem Weg zu einem heterono-
men Subjektverständnis unterwegs ist, jedoch nicht immer weit genug geht. Das 
Dasein hat seinen Grund zwar nicht selbst gesetzt, es ist aber dieser Grund: „Ent-
schlossen übernimmt das Dasein eigentlich in seiner Existenz, dass es der nichtige 

                                                             
28  Die Funktion des Rufes in Hinblick auf die Vereinzelung des Daseins stellt auch Domini-

que Janicaud heraus: „The call (Ruf) for appropriation is accomplished in a decision that I 

must make alone: only in an ontological solitude (nur in der Vereinzelung) can I respond 

to this call.“ (Janicaud 1996: 52) 

29  Eine Möglichkeit, Heideggers Argumentation an dieser Stelle zu korrigieren, liegt in der 

Interpretation des eigentlichen Modus des Mitseins im Sinne eines Gemeinsam-seins, das 

sich auch von jedem völkischen Antlitz abgrenzt, wie es Heidegger bereits in Sein und 

Zeit anklingen lässt und in den Schwarzen Heften voll zur Darstellung bringt. Einen sol-

chen Versuch unternimmt Nancy in seinem Buch Singulär plural sein. Nancy geht es um 

den Entwurf einer Konzeption des Mitseins, welche die Gleichursprünglichkeit von Mit-

sein, Sein und Dasein bedenkt. Nancys zentrale These lautet: „Singulär plurales Sein 

heißt: Das Wesen des Seins ist, und ist nur, als Mit-Wesen.“ (Nancy 2004: 59) Dass 

Nancy noch nicht weit genug über Heidegger hinausgeht, weil er den Schritt vom Man 

zum (konkreten) Anderen nicht vollzieht, merkt Critchley (1999c) an. Für Denker (2011: 

87) und Thomä (1990: 430f.) lässt sich die Fürsorge als eine eigentliche Form des Mits-

eins verstehen, die in Sein und Zeit angedeutet, aber kaum ausgeführt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Grund seiner Nichtigkeit ist.“ (SZ: 306.)30 Mit dem Verweis auf die Nichtigkeit des 
Daseins nimmt Heidegger bereits eine entscheidende Geste der Dekonstruktion 
vorweg: Durchkreuzung, Aufschiebung und eben Nichtung werden innerhalb einer 
dekonstruktiven Perspektivierung als konstitutive Momente von Subjektivität be-
griffen. Der Ertrag dieser Einsicht wird aber konterkariert, indem das verunmög-
lichende Moment erneut in die Struktur des Daseins eingeschrieben wird. Das Da-
sein ist selbst der Grund, an dem sich Aufschub, Durchkreuzung und Verunmögli-
chung vollziehen. Die Einheit der Sorgestruktur, der alle Strukturmomente der 
Daseinsanalyse unterworfen sind, verhindert es, die Alterität des Daseins zu den-
ken. Die Kritik autonomer Subjektivität in Sein und Zeit versäumt eine hinreichende 
Problematisierung der Figur des Grundes und der Struktur von Einheitlichkeit. He-
teronomie wird noch nicht als Heteronomie – und damit als dem Dasein entzogen – 
thematisiert. Weil Heidegger mit der Instanz des Gewissens ein Phänomen in die 
Daseinsanalyse einführt, das mit der Heteronomie bricht, kommt die Freiheit des 
Subjekts in einer entscheidenden Hinsicht von Innen. 

 
 

2.4 ERSTE KONSEQUENZEN DER DASEINSANALYSE FÜR  
EIN HETERONOMES SUBJEKTVERSTÄNDNIS 

 
Nachdem ich die wichtigsten Einsichten von Sein und Zeit zur Sprache gebracht 
und die Aporien der Daseinsanalyse aufgewiesen habe, kann nun eine erste vorsich-
tige Antwort auf die Frage nach einer Neubestimmung des Subjektbegriffs gegeben 
werden. Mit der Einführung der Konzeption des Daseins vollzieht sich eine Öff-
nung des traditionellen Subjektbegriffs. Geöffnet wird das Subjekt der Subjektphi-
losophie, indem es als in der Gegenwart präsentes und über sich verfügendes aufge-
schoben wird. Das Subjekt wird dezentralisiert – es ist nicht länger das Zentrum der 
philosophischen Analyse, sondern von ihm fremden Kräfteverhältnissen durchzo-
gen und eingesetzt. Das impliziert die Temporalisierung des Subjekts: Subjektivität 
konstituiert sich im Spannungsverhältnis einer uneinholbaren Vergangenheit und 
einer stets zu kommenden, jedoch durch den Tod begrenzten Zukunft. 

                                                             
30  Pöggeler (1963: 60) rekonstruiert diese Figur wie folgt: Das Dasein muss „jener Grund 

sein, den es doch nicht selbst gelegt hat, als den es sich vielmehr immer schon vorgeben 

lassen muss“. Es lassen sich noch diverse Formulierungen aus Sein und Zeit anführen, die 

alle diese Figur zum Ausdruck bringen, etwa: „Das Dasein ist nicht insofern selbst der 

Grund seines Seins, als dieser aus eigenem Entwurf erst entspringt, wohl aber ist es als 

Selbstsein das Sein des Grundes. Dieser ist immer nur Grund eines Seienden, dessen Sein 

das Grundsein zu übernehmen hat.“ (SZ: 285) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 49 

 

Erinnert werden muss in diesem Zusammenhang daran, dass Heideggers Kritik 
am autonomen Subjekt an eine spezifische historische Situation gebunden ist. Wal-
ter Schulz (1984: 101) liegt richtig, wenn er schreibt, dass sich die Problemati-
sierung des Subjektbegriffs innerhalb einer Epoche der Subjektphilosophie ereig-
net, in welcher das Subjekt als „seiendes Subjekt“ verstanden wird. Heidegger 
bricht daher nicht radikal mit der Subjektphilosophie, sondern denkt aus ihrem Ho-
rizont heraus die Möglichkeit einer Überschreitung.31 Die Rede von einem „neuen 
Anfang“ der Philosophie, die für Heidegger spätestens seit Mitte der 20er Jahre 
zentral ist, muss daher relativiert werden: Der Anfang hat immer schon begonnen 
und nur aus diesem Grund ist Subjektkritik möglich. Genauso verfehlt ist es jedoch 
zu behaupten, dass das Phänomen des Daseins bloß die Idee des autonomen Sub-
jekts reproduziert;32 vielmehr konnten diejenigen Stellen herausgearbeitet werden, 
an welchen die Kritik des metaphysischen Subjekts noch nicht konsequent genug 
verfährt, auch wenn sie bereits den richtigen Weg einschlägt. 

Die affirmativen Momente der heideggerschen Subjektkritik sollen in diesem 
Abschnitt nun an zwei anderen Orten weiterverfolgt werden. Zum einen werde ich 
auf Heideggers Begriff des Selbst zu sprechen kommen, der im zweiten Abschnitt 
von Sein und Zeit überraschenderweise in einem Kapitel eingeführt wird, das sich 
der Methodologie des Buches widmet. Am Selbst zeigt Heidegger auf, inwiefern in-
nerhalb einer ontologischen Analyse die Beständigkeit des Daseins in der Zeit ver-
handelt werden kann. Zum anderen benennt Heidegger in dem zwei Jahre nach Sein 

und Zeit gehaltenen Vortrag Vom Wesen des Grundes das Dasein als „ontologische 
Interpretation des Subjekts“. Hier wird sichtbar, wie sich das Subjekt wieder in die 
Daseinsanalyse integrieren ließe. Beide Stellen zeigen, welches von Heidegger 
nicht ausgeschöpfte Potenzial die Daseinsanalyse in Hinblick auf eine Neubestim-
mung von Subjektivität bietet. 

 
2.4.1 Selbst und Selbst-Ständigkeit 

 
Im Gegensatz zum Subjektbegriff weist Heidegger dem Selbst innerhalb der Da-
seinsanalyse einen produktiven Ort zu. Mit „Selbst“ wird in der Philosophie übli-
cherweise die reflexive Dimension des Subjekts ausgedrückt, was sich auch in mei-

                                                             
31  Im nächsten Abschnitt zeigt sich, wie die Destruktion genau diesen Gedanken entfaltet 

(vgl. Kap. 2.5.1). Für Foucault (vgl. Kap. 5.1.2) lässt sich eine solche Überschreitung der 

klassischen Subjektphilosophie auch bei Heideggers Zeitgenossen Freud, Levi-Strauss 

und Saussure verfolgen. 

32  Diese Position vertritt Critchley (2008: 46), der schreibt: „Die autarchische [sic!] Struktur 

des authentischen Daseins ist ein existentielles Echo des kantischen Subjekts.“ (Critchley 

2008: 46) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ner Auseinandersetzung mit Paul Ricœur (vgl. Kap. 7.3) und Charles Taylor (vgl. 
Kap. 8.3) erhellen wird. Ricœur fasst die Beziehung zwischen Dasein und Selbst in 
Sein und Zeit wie folgt zusammen: „Das Dasein verweist auf sich selbst. Das Da-
sein hat den Charakter des Selbst.“ (Ricœur 1968: 130) Das Selbst kann deshalb ge-
rade nicht als eine Substanz verstanden werden, die in der Welt vorkommt und über 
unmittelbares Bewusstsein verfügt. Im Selbst ist das Ich immer schon verdoppelt: 
Es ist nicht mit sich identisch, weil es die Möglichkeit seines Selbstbezugs nur über 
einen Vollzug erreicht, der seine Identität aufschiebt. Die Frage nach dem „Sein des 
Selbst“ muss daher von derjenigen nach einem vorhandenen Ich unterschieden wer-
den: „Die ontologische Frage nach dem Sein des Selbst muss herausgedreht werden 
aus der durch das vorherrschende Ich-sagen ständig nahegelegten Vorhabe eines 
beharrlich vorhandenen Selbstdinges.“ (SZ: 323) Mit diesem Zitat bringt Heidegger 
zum Ausdruck, dass die Möglichkeit des Ich-sagens, d.h. die Identifizierung des 
Selbst als ein sich selbst verstehendes und interpretierendes Wesen, im Ausgang der 
ontologischen Analyse erörtert werden muss.33 

Unter Rückgriff auf den Begriff des Selbst gelingt es Heidegger, eine wesentli-
che Dimension von Subjektivität freizulegen, die am Phänomen des Daseins noch 
nicht sichtbar wurde. Die Beständigkeit des Selbst wird nicht als ursprünglich, son-
dern als Effekt der Selbstheit begriffen: „Aus ihr [der Selbstheit] erhält die Ständig-

keit des Selbst als vermeintliche Beharrlichkeit des Subjektum seine Aufklärung. 
[…] Die Selbst-ständigkeit bedeutet existenzial nichts anderes als die vorlaufende 
Entschlossenheit. Die ontologische Struktur dieser enthüllt die Existenzialität der 
Selbstheit des Selbst.“ (SZ: 322) Mit der „vorlaufenden Entschlossenheit“ bezeich-
net Heidegger die „eigentliche“ Existenz des Daseins, in der es die ihm offenste-
henden Möglichkeiten ergreift und darum weiß, dass es sterblich und damit endlich 
ist. Die Ständigkeit des Selbst als (scheinbare) Gleichheit und Gegenwärtigkeit des 
Selbst mit sich ist ein Produkt und keine Voraussetzung der Endlichkeit. Weil das 
Selbst zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt und somit temporales 
Selbst ist, kann es erst in der Gegenwart existieren und als beharrliches erscheinen. 
Ein Schein ist es deshalb, weil das Selbst nie in der Zeit verharrt, sondern immer 
wieder auf neue Weise konstituiert wird. Der Schein ist jedoch auch ein notwendi-

ger, weil das Selbst ohne ein Moment der Verstetigung kein Selbstverständnis aus-
                                                             
33  Wie es auch hinsichtlich des Subjekts der Fall ist, versucht sich Heidegger nicht mehr an 

einer affirmativen Wendung der Kritik am Ich. Ute Guzzoni bringt die ethische Dimensi-

on der Preisgabe des Begriffs des Ich bei Heidegger mit folgenden Worten zum Aus-

druck: „Heidegger [hat] vielleicht, eben um die Ego-zentrizität des Subjekts zu überwin-

den, das Ich selbst übersprungen. Damit wurde eine entscheidende Dimension des 

Menschseins außer Acht gelassen, die Dimension, in der der Mensch den Anderen und 

sich selbst als Anspruch versteht und übernimmt, wie er sich selbst und dem Anderen ein 

Entsprechen zumutet.“ (Guzzoni 1980: 124f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 51 

 

bilden kann. Die Fähigkeit, „ich“ zu sagen, ist daran geknüpft, dass sich ein Selbst 
als kontinuierlich existierendes identifiziert.34 Hier zeigt sich sehr gut, wie ein her-
meneutisches und ein dekonstruktives Moment ineinandergreifen: Während die 
Hermeneutik stets daran erinnert, dass Subjekte einen Halt brauchen, damit sie sich 
überhaupt als Subjekte verstehen können, weist die Dekonstruktion darauf hin, dass 
dieser Halt immer nur vorläufig und damit nicht in Fels geschlagen ist. Am Begriff 
des Selbst leuchtet auf, inwiefern ein heteronomes Verständnis von Subjektivität 
sowohl eine hermeneutische als auch eine dekonstruktive Perspektive berücksichti-
gen muss. 

Auch diese Ausführungen bleiben jedoch nicht von Ambivalenzen verschont. 
Heideggers Scheitern, den alteritären Zug des Daseins wie auch des Selbst zur 
Sprache zu bringen, veranschaulicht sich anhand der Beziehung des Selbst zu einem 
Anderen besonders nachdrücklich. Hier wird die Konstitution des Selbst als Vo-

raussetzung für die Möglichkeit der Erfahrung des Anderen verstanden: 
 

„Nur weil Dasein als solches durch Selbstheit bestimmt ist, kann sich ein Ich-selbst zu einem 

Du-selbst verhalten. Selbstheit ist die Voraussetzung für die Möglichkeit der Ichheit, die im-

mer nur im Du sich erschließt. Nie aber ist Selbstheit auf Du bezogen, sondern – weil all das 

erst ermöglichend – gegen das Ichsein und Dusein und erst recht etwa gegen die ‚Geschlecht-

lichkeit‘ neutral.35 Alle Wesenssätze einer ontologischen Analytik des Daseins im Menschen 

nehmen dieses Seiende im Vorhinein in dieser Neutralität.“ (1929b: 157f.) 
 
Das Selbst wird zwar als ein sich in der Welt exponierendes Seiendes gefasst und 
ist damit nicht mehr das einsame Subjekt der Subjektphilosophie; Heidegger ver-
säumt es jedoch, dem Anderen als konkretem Anderen innerhalb der Daseins-
analyse einen Platz einzuräumen. Der Grund für dieses Versäumnis liegt darin, dass 
der Andere das Dasein erst ansprechen kann, nachdem dieses sich bereits kon-
stituiert hat. Die Möglichkeit der Beziehung zum Anderen setzt diesen Konsti-
tutionsprozess voraus. Das Selbst ist schon auf eine Welt hin geöffnet und als hand-
lungsfähiges angerufen worden, bevor es mit dem Anderen in Interaktion tritt. Der 
Andere ist zwar an der Ausbildung des Selbstverständnisses des Subjekts beteiligt, 

                                                             
34  Analog zu Heideggers Differenzierung zwischen Ständigkeit und Selbstheit unterscheidet 

Ricœur zwischen Selbigkeit und Selbstheit (vgl. Kap. 7.3.2). Hier wird sich ergeben, wie 

im Anschluss an Heideggers Selbstbegriff in Sein und Zeit das Phänomen der Identität 

genauer analysiert werden kann. 

35  Die geschlechtliche Neutralität des Daseins, wie sie von Heidegger verteidigt wird, wurde 

von verschiedener Seite aus kritisiert, am prominentesten sicher von Derrida (1983), aber 

auch von Thomä (1990: 306-316) und Denker (2011: 90f.). Gürtler (2001: 251-258) stellt 

Levinas’ Abarbeitung an Heideggers Ignoranz gegenüber Geschlechtlichkeit heraus. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

nicht aber an seinem Konstitutionsprozess. Innerhalb der Daseinsanalyse wird der 
Andere zu spät eingeführt.36 

Im vierten Kapitel dieser Arbeit werde ich genauer ausführen, wie Levinas die 
Vorgängigkeit des Selbst gegenüber der (Nicht-)Beziehung zu einem „Du“, d.h. zu 
einem konkreten Anderen, problematisiert, indem er die Konstitution des Subjekts 
als eine sich immer schon durch den Anderen ereignende Berührung und Anrufung 
begreift (vgl. Kap. 4.2). Levinas kehrt Heideggers Hierarchie von Ontologie und 
Ethik um: Während das Dasein zunächst in einer Mitwelt existiert, in der ihm die 
Anderen in Gestalt des Man – und damit nicht als konkrete Andere – begegnen, be-
greift Levinas die (asymmetrische) Beziehung des Subjekts zu einem konkreten An-
deren als Konstitutionsbedingung von Subjektivität. In anderen Worten: Für Levi-
nas ist die Beziehung zum Anderen (Ethik) gegenüber derjenigen zur Mitwelt 
(Ontologie) primär. Diese Wendung von der Ontologie zur Ethik, von der Sym-
metrie zur Asymmetrie und von der Einheit zur Alterität ist notwendig, um ein hete-
ronomes Subjektverständnis zu entwickeln. 
 
2.4.2 Das Dasein als ontologische Interpretation des Subjekts 

 
In dem Aufsatz Vom Wesen des Grundes, der 1929 als Sonderdruck in einer für 
Edmund Husserl angefertigten Festschrift erschienen ist, kommt Heidegger auf eine 
Nähe zwischen Dasein und Subjekt zu sprechen. Die Auslegung des Daseins als on-
tologischer Interpretation des Subjekts verbindet sich in diesem Aufsatz mit einem 
neu ausgerichteten Verständnis von Transzendenz. Unter Transzendenz – einem in 
Sein und Zeit noch strikt ausgesparten Begriff – versteht Heidegger die Bedingung 
der Möglichkeit des Daseins, sich zu Seiendem verhalten zu können:  
 

„Wenn anders nun das Auszeichnende des Daseins darin liegt, dass es Sein-verstehend zu 

Seiendem sich verhält, dann muss das Unterscheidenkönnen, in dem die ontologische Diffe-

renz faktisch wird, die Wurzel seiner eigenen Möglichkeit im Grunde des Wesens des Da-

seins geschlagen haben. Diesen Grund der ontologischen Differenz nennen wir vorgreifend 

die Transzendenz des Daseins.“ (1929b: 134f.)  

 
Wie auch in Sein und Zeit kommt dem Dasein in Vom Wesen des Grundes eine 
gründende Struktur zu. Dieser Grund ist ein in sich gespaltener: Das Dasein, das als 
einziges Seiendes Sein zu verstehen vermag, exponiert sich als ontologische Diffe-

                                                             
36  Auch dieser Punkt wird von Hamacher in bewundernswerter Klarheit zum Ausdruck ge-

bracht: „Heidegger hat die Bewegung des Verstehens zum andern nicht geleugnet, aber er 

hat sie unter das Zeichen des Selbstseins und seiner möglichen Ganzheit gestellt.“ (Ha-

macher 1998a: 41) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 53 

 

renz. Die Transzendenz ist somit kein Überstieg über das Dasein, sondern entfaltet 
sich innerhalb des Daseins, da ja alle philosophischen Begriffe für Heidegger aus 
der Einheitsstruktur des Daseins gewonnen werden müssen. Weil das Dasein immer 
schon dem Sein nahe ist, wird die ontisch-ontologische Differenz an der Grenze des 
Daseins erfahrbar. An dieser Stelle der Argumentation schlägt Heidegger nun einen 
Bogen zur Frage des Subjekts: 
 

„In dieser flüchtigen Erinnerung an die noch verborgene Geschichte des ursprünglichen 

Transzendenzproblems muss die Einsicht erwachsen, dass die Transzendenz nicht durch eine 

Flucht ins Objektive enthüllt und gefasst werden kann, sondern einzig durch eine ständig zu 

erneuernde ontologische Interpretation der Subjektivität des Subjekts, die dem ‚Subjektivis-

mus‘ ebenso entgegenhandelt, wie sie dem ‚Objektivismus‘ die Gefolgschaft versagen muss.“ 

(1929b: 162; Hervorhebungen von mir) 
 
Dem Subjekt wird in diesem Zusammenhang eine Rolle zugewiesen, die ihm in der 
Daseinsanalyse von Sein und Zeit nur am äußersten Rand zukommt.37 Die Expli-
kation der ontologischen Differenz, welche die Artikulation der Frage nach dem 
Sinn von Sein vorbereiten soll, wird über eine Neuinterpretation des Subjektbegriffs 
eingeleitet. So kann die Seinsfrage in Sein und Zeit auch als die „fundamental-
ontologische Frage nach der Subjektivität des Subjekts“ interpretiert werden (Pög-
geler 1963: 82). Indem Subjektivität ontologisch ausgelegt wird, lässt sich die Ana-
lyse des Subjekts auf solche Kräfteverhältnisse hin ausrichten, die sich dem Subjekt 
entziehen und es zugleich produzieren. Wird die Frage nach dem Dasein des Sub-
jekts als diejenige nach der „Subjektivität des Subjekts“ verstanden, dann muss der 
Subjektbegriff nicht aufgegeben und durch denjenigen des Daseins substituiert 
werden.38 Hier deutet Heidegger selbst an, wie sich eine umfassende Kritik traditio-
neller Subjektivität in eine begriffliche Neubestimmung überführen lässt. 
 
 

                                                             
37  So etwa an einer Stelle, an der vom Dasein als „ontologisch wohlverstandene[m] ‚Sub-

jekt‘“ (SZ: 111) die Rede ist. 

38  Es ist die Auffassung von von Herrmann (2004: 10), wonach mit dem Begriff des Da-

seins „keine Neubestimmung der Subjektivität, sondern ihre Verabschiedung“ vollzogen 

wird. Diese Aussage lässt sich in Hinblick auf eine bestimmte, wenn auch einseitige Les-

art von Sein und Zeit noch verteidigen, ist jedoch in Hinblick auf den Vortrag Vom Wesen 

des Grundes nicht haltbar. Diametral stehen dieser Sichtweise etwa Derrida (1968b), Le-

vinas (1957: 192) und Thomä (1990: 255) entgegen, die Heidegger noch stärker in der 

Tradition der Bewustseins- bzw. Subjektphilosophie verorten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.5 DESTRUKTION ALS SUBJEKTKRITIK 
 

Das Aufwerfen der Seinsfrage und die Entfaltung ihrer philosophischen Konse-
quenzen durch die Einführung der Konzeption des Daseins als einer ontologischen 
Interpretation des Subjekts münden in die in Sein und Zeit so betitelte „Destruktion 
der Geschichte der Ontologie“. Dieser zweite, nicht veröffentlichte Teil von Sein 

und Zeit sollte sich ursprünglich einer Destruktion des Zeitbegriffs in den Werken 
von Aristoteles, Descartes und Kant widmen. Bekanntlich gab Heidegger dieses 
Unterfangen schon bald nach der Veröffentlichung seines Hauptwerkes auf, da er 
eine Explikation der Seinsfrage im Ausgang von einem Seienden als nicht mehr er-
folgversprechend erachtete. Die Destruktion des Ontologiebegriffs wird daher in 
Sein und Zeit nur angerissen, in den Vorlesungen der späten 20er Jahre sowie in 
Kant und das Problem der Metaphysik hingegen zum Teil ausgeführt.  

In diesem Unterkapitel möchte ich Heideggers Verständnis von Destruktion als 
Form einer Subjektkritik interpretieren. Vor diesem Hintergrund soll sich auch zei-
gen, wie die Destruktion als Genealogie, Dekonstruktion und Hermeneutik ver-
standen werden kann. Die Destruktion ist im engeren Sinne des Wortes keine philo-
sophische Methode, sondern eine Operation, die ihre Wirkung immer am konkreten 
Objekt, nämlich am jeweiligen Text, erprobt. Heidegger schreibt daher: „Philoso-
phische Auseinandersetzung ist Interpretation als Destruktion.“ (WMF: 292; im 
Original kursiv) Mit dieser Aussage ist zugleich die hermeneutische Stoßrichtung 
der Destruktion angeschnitten. Die Destruktion des Subjekts ist keine Zerstörung, 
sondern eine kritische Aneignung und ein Abbau verfehlter Auslegungen von Sub-
jektivität. Sie führt vor, wie es möglich ist, die Philosophiegeschichte von innen her 
zu überschreiten. Dabei erinnert die Destruktion stets daran, dass der reale Verlauf 
dieser Geschichte nicht einer gerichteten Logik unterliegt. In der Geschichte lassen 
sich immer Bewegungen aufspüren, welche die Annahme einer Kohärenz histori-
scher Abläufe herausfordern. Während die Daseinsanalyse die ontologischen Kon-
stitutionsmomente von Subjektivität freilegt und sich damit der Struktur von Sub-
jektivität widmet, bemüht sich die Destruktion in historischer Perspektive um den 
Abbau verfehlter Subjektverständnisse. Beide Vorgehensweisen greifen folglich in-
einander.  

 
2.5.1 Reduktion, Konstruktion, Destruktion 

 
Die Explikation der Seinsfrage ist für Heidegger an einen kritischen Dialog mit der 
Geschichte der Philosophie gebunden. Die Destruktion verschreibt sich dem Abbau 
falscher Auslegungen der Seinsfrage. Der Abbau dient nicht der Freilegung tieferer 
Fundamente, die den Grundbegriffen und Bewegungen des heideggerschen Den-
kens größeren Halt verschaffen sollen, sondern dem Aufweis der Möglichkeit eines 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 55 

 

anderen Denkens. Dieses Andere des Denkens wird der Tradition nicht entgegen-
gesetzt; seine Möglichkeit wird vielmehr als anderes der Tradition erschlossen. Das 
Andere ist dasjenige, welches in der Tradition zwar gesagt, im Zuge des Aus-
sprechens aber falsch ausgelegt wird. Heideggers wesentliche, die Destruktion der 
Metaphysik leitende Hypothese lautet, dass das Sein in der Geschichte der abend-
ländischen Philosophie beständig zur Sprache gebracht, aber falsch – nämlich als 
Sein des Seienden – interpretiert wird. Das Sein ist das Andere des Seins des Seien-

den – es ist das, welches bei einer Befragung des Seienden zugleich artikuliert und 
verschwiegen wird. Die Destruktion versucht nun das Schweigen wieder zum Re-
den zu bringen: „Soll für die Seinsfrage selbst die Durchsichtigkeit ihrer eigenen 
Geschichte gewonnen werden, dann bedarf es der Auflockerung der verhärteten 
Tradition und der Ablösung der durch sie gezeitigten Verdeckungen.“ (SZ: 22) 

Neben Reduktion und Konstruktion ist die Destruktion eines von drei Elemen-
ten innerhalb der phänomenologischen Methode des frühen Heidegger. Während 
bei Husserl unter einer phänomenologischen Reduktion die Zurückführung der 
Wirklichkeit auf die Intentionalität des Subjekts gemeint ist, „reduziert“ die ontolo-
gische Analyse Heideggers die Strukturen der Wirklichkeit auf das Dasein.39 Das 
Dasein dient als Ausgangspunkt auf dem Weg zur Ausarbeitung der Seinsfrage, die 
als „phänomenologische Konstruktion“ bezeichnet wird. Die Strukturen des Seins 
sollen in einer Wiederholung der Daseinsanalyse im Verlauf der ontologischen 
Analyse „aufgebaut“ werden.40 Der Rückgang auf das Dasein legt somit erst das 
konstruktive Potenzial der ontologischen Analyse frei. Heidegger verschiebt den 
Status der Begriffe „Reduktion“ und „Konstruktion“ in der phänomenologischen 
Methode Husserls, indem er sie in die ontologische Analyse überführt und somit 
das metaphysische, auf Intentionalität reduzierte Subjekt Husserls dezentriert und 
auf seine weltliche und temporale Konstitution hin öffnet. 

Das dritte an Reduktion und Konstruktion anknüpfende Element der phänome-
nologischen Methode ist die Destruktion. Während Reduktion und Konstruktion die 
in der Geschichte der Ontologie aufgekommenen Begriffe einer Interpretation un-
terziehen und sich quasi-deskriptiv dem Projekt einer Auslegung widmen, stellt die 
Destruktion die kritische Frage nach der Herkunft dieser Begriffe:  
                                                             
39  Vgl. GP: 28f.: „Das Erfassen des Seins, d.h. die ontologische Untersuchung geht zwar 

zunächst und notwendig je auf Seiendes zu, wird aber dann von dem Seienden in be-

stimmter Weise weg- und zurückgeführt auf dessen Sein. Das Grundstück der phäno-

menologischen Methode im Sinne der Rückführung des untersuchenden Blicks vom naiv 

erfassten Seienden zum Sein bezeichnen wir als phänomenologische Reduktion.“ 

40  Vgl. GP: 29f.: „Das Sein wird nicht so zugänglich wie Seiendes, wir finden es nicht ein-

fach vor, sondern es muss, wie zu zeigen sein wird, jeweils in einem freien Entwurf in 

den Blick gebracht werden. Dieses Entwerfen des vorgegebenen Seienden auf sein Sein 

und dessen Strukturen bezeichnen wir als phänomenologische Konstruktion.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

„Daher gehört notwendig zur begrifflichen Interpretation des Seins und seiner Strukturen, d.h. 

zur reduktiven Konstruktion des Seins eine Destruktion, d.h. ein kritischer Abbau der über-

kommenen und zunächst notwendig zu verwendenden Begriffe auf die Quellen, aus denen sie 

geschöpft sind. Erst durch die Destruktion kann sich die Ontologie phänomenologisch der 

Echtheit ihrer Begriffe voll versichern.“ (GP: 31). 
 
Die Geltung von Begriffen wird problematisiert, indem diese in ihrer historischen 
Genese untersucht werden. Die Kritik baut auf der Auslegung auf und hat diese zu 
ihrer Möglichkeitsbedingung. Aus diesem Grund ist die Destruktion einem herme-
neutischen Verfahren nicht einfach entgegengesetzt. Sie ist aber auch keine „Syn-
these“ aus Reduktion und Konstruktion. Angesichts des hermeneutischen Impulses 
der Destruktion darf die Kritik nicht als Zerstörung missverstanden werden. Die 
konstruktive Dimension der Destruktion zielt auf eine positive Aneignung des zu 
kritisierenden Gegenstandsbereichs: „Konstruktion der Philosophie ist notwendig 
Destruktion, d.h. ein im historischen Rückgang auf die Tradition vollzogener Ab-
bau des Überlieferten, was keine Negation und Verurteilung der Tradition zur Nich-
tigkeit, sondern umgekehrt gerade positive Aneignung ihrer bedeutet.“ (GP: 31) Die 
Destruktion muss von innerhalb des Horizonts der Tradition deren Denkbewe-
gungen einer Befragung unterziehen. Positive Aneignung besagt, dass Begriffe neu 
erschlossen werden. Das Verfahren beinhaltet einen „Abbau des Offensichtlichen“ 
(Figal 2000: 50), d.h. dessen, was geschichtlich auf scheinbar nur eine und keine 
andere Weise ausgelegt werden konnte. Die Möglichkeit dieses Abbaus entstammt 
der Tradition selbst und ist ihr nicht äußerlich: 
 

„Die Destruktion hat ebenso wenig den negativen Sinn einer Abschüttelung der ontologischen 

Tradition. Sie soll umgekehrt diese in ihren positiven Möglichkeiten, und das besagt immer, 

in ihren Grenzen abstecken, die mit der jeweiligen Fragestellung und der aus dieser vorge-

zeichneten Umgrenzung des möglichen Feldes der Untersuchung faktisch gegeben sind. Ne-

gierend verhält sich die Negation nicht zur Vergangenheit, ihre Kritik trifft das ‚Heute‘ und 

die herrschende Behandlungsart der Geschichte der Ontologie, mag sie doxographisch, geis-

tesgeschichtlich oder problemgeschichtlich angelegt sein. Die Destruktion will aber nicht die 

Vergangenheit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive Absicht; ihre negative Funktion bleibt 

unausdrücklich und indirekt.“ (SZ: 22f.) 
 
Die positive Absicht der Destruktion gründet auf ihrer negativen Funktion. Die Kri-
tik der Gegenwart ist an eine Abarbeitung an der Vergangenheit gekoppelt. Erst 
wenn der Horizont des philosophischen Denkens durchschritten wurde, können die 
(positiven) Möglichkeiten einer „besseren“ Auslegung der Seinsfrage und des Sub-
jekts abgesteckt werden. Über die Implikationen von Metaphysik und Subjektphilo-
sophie, in deren Horizont ja auch Heidegger noch steht, kann sich die Philosophie 
nur Klarheit verschaffen, indem sie diese einer Destruktion unterzieht (vgl. Denker 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 57 

 

2011: 61). Die Aufdeckung historischer Gewordenheiten resultiert in der Delegiti-
mierung einer bestimmten Auslegung als der einzig möglichen und damit in der 
Öffnung auf andere Auslegungen. 

Der Destruktion – wie sie Heidegger in den 20ern begreift – kommt aus all die-
sen Gründen ein quasi-normativer Impetus zu: Sie widmet sich der Tradition, weil 
sie etwas Bestimmtes, für Subjekte innerhalb dieser Tradition lebenswichtiges zei-
gen möchte.41 Im Gegensatz zur Genealogie und Dekonstruktion unterliegt die De-
struktion jedoch noch in einem wichtigen Punkt der Logik metaphysischer Ge-
schichtsschreibung. Heidegger distanziert sich zwar von der teleologischen Ge-
schichtsschreibung, indem er Geschichte nicht als Entfaltung einer umfassenden 
Notwendigkeit und als gerichteten Prozess beschreibt. Die Herausforderung, der 
sich die Destruktion stellt, bleibt jedoch noch der Figur des Ursprungs treu: „Diese 
Aufgabe verstehen wir als die am Leitfaden der Seinsfrage sich vollziehende De-

struktion des überlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die ursprünglichen 
Erfahrungen, in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen des Seins ge-
wonnen wurden.“ (SZ: 22) Die Philosophie Platons artikuliert für Heidegger den 
Moment, an dem die Geschichte der Philosophie falsch abzweigt, indem sie das 
Sein als Idee – und damit als sich in der Gegenwart erscheinende Substanz – und 
somit als Sein des Seienden auslegt. Die Destruktion schwankt noch zwischen einer 
traditionellen und einer genealogischen Geschichtsschreibung, die Geschichte als 
Abfolge von kontingenten, nicht mehr auf einen Ursprung verweisenden Ereignis-
sen begreift. Heidegger verkennt in den 20ern noch, dass die Bestimmung des Seins 
als Sein des Seienden keine bloß zufällige, korrigierbare Abweichung eines ‚ur-
sprünglich‘ richtig verstandenen Phänomens ist, sondern zur Struktur der ontisch-
ontologischen Differenz gehört. Dieser Gedanke wird von den dekonstruktiven Au-
toren Levinas, Derrida und Foucault auf je unterschiedliche Weise zur Sprache ge-
bracht: Verstellung und Vergessen sind Effekte der ontisch-ontologischen Differenz 

                                                             
41  Die Unterstellung Tugendhats (1979: 238), in Sein und Zeit fehle der „Begriff des Guten“ 

und der „Moral“, verkennt, was Jean Grondin auf den Punkt bringt: „Wenn er [Hei-

degger] keine spezielle Ethik entwickelt hat, liegt es wohl daran, dass sein gesamter An-

satz nichts anderes als eine praktische Philosophie sein will.“ (Grondin 1990: 169; Anm. 

12) Ähnlich argumentiert Seel (2002: 185), der bei Heidegger eine „extreme formale 

Ethik des Guten“ sieht, die sich sowohl von Fragen nach dem guten Leben als auch nach 

dem Richtigen als Normativem abgrenzt. Versteht man Ethik und Moral in einem zu en-

gen Sinne, nämlich als die Frage nach dem guten Leben bzw. der für alle verbindlichen 

Handlungsnormen, so entgeht man gerade der Pointe der heideggerschen Philosophie. 

Von einer „ursprünglichen Ethik“ – wobei der Ursprung in Anführungszeichen gesetzt 

und damit als immer schon aufgeschobener Ursprung abgesetzt wird – spricht in diesem 

Kontext Nancy (2014c). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

und keine Prozesse der Abweichung von einem ursprünglich unverstellten Phäno-
men. 

In diesem Buch geht es mir um eine Interpretation der Destruktion in Bezug auf 
den Abbau verfehlter Subjektverständnisse. Das bedeutet, dass die Frage geklärt 
werden muss, wie sich die Idee der Autonomie in historischer Perspektive ent-
wickelt und warum sie den Schein einer Selbstverständlichkeit und Unhintergeh-
barkeit angenommen hat. Die Freilegung eines heteronomen Subjektverständnisses 
ist an eine historische Abarbeitung gebunden. Die Destruktion arbeitet sich an der 
Reduktion des Seins auf Seiendes und des Subjekts auf ein ursprünglich autonomes 
und über sich verfügendes Wesen ab und eröffnet die Möglichkeit, Subjektivität 
anders zu verstehen, als es die Geschichte der Neuzeit zu denken gibt. Aus diesem 
Grund kann ein Verständnis heteronomer Subjektivität, das sich als Gegenge-
schichte zur historisch dominierenden Vorstellung autonomer Subjektivität begreift, 
an das phänomenologische Verfahren der Destruktion anschließen. Heideggers phä-
nomenologischer Vorschlag verbleibt jedoch auf der abstrakten ontologischen Ebe-
ne und muss daher erst transformiert werden. Ohne schon zu sehr auf die Verschie-
bungen bzw. Neuinterpretationen der heideggerschen Destruktion bei Levinas, 
Derrida, Foucault, Ricœur und Taylor vorauszugreifen, soll im Folgenden angedeu-
tet werden, welche Richtungen eine Subjektkritik als Destruktion einschlagen 
kann.42 

 
2.5.2 Destruktion als Genealogie 

 
Die Interpretation der Destruktion als Genealogie stellt vor allem den Status der 
Kontingenz heraus. Die Genealogie problematisiert in historischer Perspektive die 
Genese philosophischer Begriffe und Subjektivierungsprozesse, indem sie die kon-
tingenten Bedingungen ihres Erscheinens offenlegt. Ziel ist die Delegitimierung he-
gemonialer Auslegungen und ihre Öffnung auf andere mögliche Deutungen. Die 
Genealogie sucht nicht nach einem Ursprung, einer umfassenden Struktur und einer 
Notwendigkeit historischer Entwicklungen, sondern bringt die Ereignishaftigkeit 
geschichtlicher Brüche zur Geltung. In diesem Punkt verfährt sie radikaler als die 
Destruktion Heideggers. 

                                                             
42  Ich schließe mich vor diesem Hintergrund Hans-Helmuth Gander an, der schreibt: „Für 

das in der Welt Sein […] des Menschen als wesensmäßig geschichtlichem […] bleibt im 

einzelnen durchaus offen, ob der Traditionsbezug konkret faktisch affirmativ, ablehnend 

oder gar selbstvergessen sich gestaltet.“ (Gander 2001: 341) Für die Frage, in welcher 

Hinsicht die Destruktion als Subjektkritik interpretiert werden kann, bleiben dann natür-

lich nur die beiden Möglichkeiten der Affirmation und Ablehnung übrig, wobei auch ers-

tere nicht ohne ablehnende und letztere nicht ohne affirmative Elemente auskommt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 59 

 

Wenn man die unterschiedlichen Interpretationen der Destruktion auf einer Li-
nie anordnet, die von kritisch zu affirmativ verläuft, so befindet sich an dem einen 
Ende der Linie die kritische Genealogie Michel Foucaults. Der von Foucault im 
Anschluss an Nietzsche entwickelte Genealogiebegriff – dessen genaue Charakteri-
sierung Gegenstand von Kapitel 6.2.1 sein wird – eignet sich die Destruktion als 
Form einer radikalen Subjektkritik an. Dieser Kritik geht es nicht um eine bloße 
Negation der aus der Tradition entstammenden Verständnisse unserer Subjektivität; 
die kritische Genealogie ist vielmehr deshalb radikal, weil sie den Konstitutions-
prozess unserer neuzeitlichen Identität umfassend zu delegitimieren versucht. Es 
sind die für unsere Subjektivität konstitutiven Selbstverständnisse, deren Legitimi-
tät die Genealogie herausfordert, indem sie ihre Genese an die kontingente Forma-
tion von Machtverhältnissen bindet. Die Form dieser Kritik ist an eine Aneignung 
der Tradition gebunden. Die Genealogie Foucaults bringt historisch zum Vorschein, 
durch welche Unterwerfungsprozesse Subjektivität produziert wird. Dieses Aufzei-
gen beruht wesentlich in einem Verstehen der Vergangenheit für die Gegenwart. 
Das Verstehen ist die positive, hermeneutische Erschließung, welche die Kritik 
nicht nur ermöglicht, sondern bereits selbst eine Form der Kritik ist. Die Genealogie 
bringt zur Darstellung, wie sich das moderne Verständnis autonomer Subjektivität 
innerhalb von Macht- und Wissensverhältnissen sedimentiert hat. Aus diesem 
Grund wird unsere heutige Subjektivität nicht als etwas natürlich gegebenes oder 
als Resultat einer teleologischen Entwicklung verstanden, sondern als kontingente 
historische Gewordenheit. Den „positiven Möglichkeiten“, von denen Heidegger im 
Zusammenhang mit der Destruktion spricht, entsprechen bei der kritischen Genea-
logie die Einsicht in die Kontingenz unseres Selbstverständnisses und die Über-
schreitung unserer gegenwärtigen Identität. Destruktion als kritische Genealogie 
umfasst den Abbau verfehlter Selbstverständnisse und zeigt zugleich, dass Subjek-
tivität auch anders, nämlich als heteronom interpretiert werden kann. 

Am anderen Ende des Spektrums von Kritik und Affirmation befindet sich die 
Interpretation der Destruktion als affirmativer Genealogie, wie sie Charles Taylor 
ausgearbeitet hat. Genauso wenig wie bei der kritischen Genealogie der Aspekt der 
Affirmation (als Aneignung) ganz zum Verschwinden kommt, blendet die affir-
mative Genealogie die Komponente der Kritik völlig aus. Eine Erschließung der 
Vergangenheit soll die konstitutiven historischen Bezüge unseres Selbstverständ-
nisses als neuzeitliche Subjekte freilegen. Auch wenn die affirmative Genealogie 
die Gewordenheit unserer Subjektivität ebenfalls als kontingenten Prozess begreift, 
folgt aus der Kontingenz – im Gegensatz zu Foucault – nicht ihre Delegitimation. 
Taylors moralische Ontologie, die das In-der-Welt-sein Heideggers praxeologisch 
wendet, impliziert die normative Forderung einer Bejahung der historisch freige-
legten Entstehungsherde unserer Subjektivität. Die affirmative Genealogie spürt die 
Quellen der modernen Subjektivität auf und separiert diese gleichzeitig von denje-
nigen verfehlten Selbstverständnissen, welche den Zugang zu den Quellen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

schütten.43 Letzteres ist der kritische Gestus der affirmativen Genealogie. Destruk-
tion als affirmative Genealogie umfasst somit die Bejahung gelingender Selbstver-
ständnisse und eine Kritik falscher Selbstauslegungen. Sie verhält sich komplemen-
tär zur kritischen Genealogie, da sich beide genealogischen Verfahrensweisen einer 
Explikation der Gewordenheit unserer spezifisch neuzeitlichen Subjektivität wid-
men. 

 
2.5.3 Destruktion als Dekonstruktion 

 
Bereits Heideggers eigene Arbeiten, die sich der Auseinandersetzung mit der Ge-
schichte der Philosophie widmen, sind von Spuren einer Interpretation der Destruk-
tion in dekonstruktiver Hinsicht durchzogen.44 Allen voran lässt sich in dem Buch 
Kant und das Problem der Metaphysik, in dem es um die Ausweisung einer funda-
mentalontologischen Fragestellung in Kants Kritik der reinen Vernunft geht, eine 
solche dekonstruktive Lektüre erspähen. Als dekonstruktiv kann Heideggers Suche 
nach dem Gedachten im Ungedachten bezeichnet werden: „Wir suchen die Kraft 
nicht im schon Gedachten, sondern in einem Ungedachten, von dem her das Ge-
dachte seinen Wesensraum empfängt.“ (1956: 57) Das Ungedachte im Falle Kants 
ist die ontologische Basis, welche sich innerhalb des Versuchs einer Grundlegung 
der Metaphysik an die Oberfläche bringen lässt.45 Heidegger demonstriert, dass die 
kantische Dichotomie von Sinnlichkeit und Vernunft als zweier Quellen der Er-
kenntnis auf eine dritte Quelle, die transzendentale Einbildungskraft, angewiesen 
ist. Deren ontologische Funktion wird von Kant nicht voll zur Sprache gebracht, 
kann aber als ein Ungedachtes aufgedeckt werden, das den Argumentationsgang der 
Kritik der reinen Vernunft maßgeblich durchzieht und befeuert. Das Ungedachte 
liegt dabei nicht wie eine Schicht, die es auszugraben gilt, unter dem Gedachten, 

                                                             
43  Den Begriff der Verschüttung gibt es auch in Sein und Zeit. Heidegger führt das Wort ein, 

indem er zwei Arten der Verdecktheit unterscheidet: „Die Art der möglichen Verdeckt-

heit der Phänomene ist verschieden. Einmal kann ein Phänomen verdeckt sein in dem 

Sinne, dass es überhaupt noch unentdeckt ist. Über seinen Bestand gibt es weder Kenntnis 

noch Unkenntnis. Ein Phänomen kann ferner verschüttet sein. Darin liegt: es war zuvor 

einmal entdeckt, verfiel aber wieder der Verdeckung.“ (SZ: 36) Taylor versteht Verdeckt-

heit in diesem zweiten Sinne als Verschüttung. 

44  Dabei grenze ich mich von Nancy (2008: 251) und Stekeler-Weithofer (2002: 21) ab, die 

Destruktion und Dekonstruktion synonym verwenden. 

45  Heidegger rechtfertigt seine Vorgehensweise wie folgt: „So war es die Grundabsicht der 

vorliegenden Interpretation der Kritik der reinen Vernunft, den entscheidenden Gehalt 

dieses Werkes dadurch sichtbar zu machen, dass dasjenige herauszustellen versucht wur-

de, was Kant ‚hat sagen wollen‘.“ (KPM: 201) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 61 

 

sondern ist das Andere des Gedachten; es ist dasjenige, was sich im Gedachten so-
wohl realisiert, als auch vor seiner vollständigen Verwirklichung zurückweicht. Das 
Ungedachte ist nicht das Fundament des Gedachten, sondern seine Grenze, der sich 
immer wieder einer begrifflichen Fixierung entziehende (Ab-)Grund46 des Gedach-
ten. 

Der wesentliche Unterschied zwischen der Destruktion Heideggers und der De-
konstruktion Derridas liegt in der Berücksichtigung von Alterität. Ein wesentliches 
Anliegen Derridas ist es ersichtlich zu machen, dass Sinn von der Struktur einer 
(ab-)gründigen Alterität, der er den Namen „Différance“ gibt, ermöglicht und zu-
gleich durchlöchert wird. Die Différance produziert Sinn, setzt ihn aber zugleich 
wieder ab, und deutet darauf hin, dass jede einheitliche Bestimmung eines Begriffs, 
Phänomens oder einer Sinnformation scheitert. Heidegger verbleibt hingegen bei 
der Einheit: Die Explikation der Seinsfrage, der das Unternehmen der Destruktion 
ja zu dienen hat, versucht das Sein in seiner Einheitlichkeit zur Sprache zu bringen. 
Aus diesem Grund widmen sich die Dekonstruktion Derridas und Levinas’ auch ei-
ner Zersetzung der heideggerschen Ontologie.47 Die Dekonstruktion bricht die on-
tisch-ontologische Differenz auf, indem sie die Differenz als durch ein alteritäres 
Kräfteverhältnis bedingt begreift. Dieses Kräfteverhältnis wird bei Levinas im Sin-
ne der Berührung und des Rufes des Anderen ethisch (vgl. Kap. 4.2) und bei Derri-
da durch die Différance (post-)strukturalistisch (vgl. Kap. 5.2) gedacht. 

Die dekonstruktive Interpretation der Destruktion ist im Zuge einer ethischen 
und (post-)strukturalistischen Wendung befähigt, den grundsätzlich heteronomen 
Charakter von Subjektivität zu artikulieren. In historischer Hinsicht illustriert sie, 
wie die verschiedenen Fundierungen des Subjekts in der Geschichte der abendlän-
dischen Philosophie fehlschlagen. In systematischer Hinsicht weist sie aus, dass 
dieses Scheitern zugleich notwendig ist, weil die Selbstbezüge von Subjekten Ef-
fekte ihrer entzogenen und différantiellen Kraft sind und somit die Autonomie des 
Subjekts immer schon ausgesetzt ist. Destruktion als Dekonstruktion umfasst den 
Abbau verfehlter Subjektverständnisse, indem sie die Unmöglichkeit einer Stabili-
sierung und Naturalisierung von Subjektivität aufzeigt und vorführt, dass Subjekte 
auf dem Grund ihres Selbst stets auf eine Fremdheit stoßen. 
 
 

                                                             
46  Auf die im Werk des späten Heidegger wichtige Figur des Ab-Grunds werde ich ausführ-

licher in Kapitel 3.2.1 zu sprechen kommen. 

47  Herman Rapaport (1989: 79-96) argumentiert, dass es Heidegger in Die Grundprobleme 

der Phänomenologie versäumt, die dekonstruktiven Schlüsse aus seinen im Ausgang der 

Destruktion gewonnenen Einsichten zu ziehen und aus diesem Grund der metaphysischen 

Logik nicht konsequent genug entkommt; dieses Versäumnis behebt schließlich Derrida. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.5.4 Destruktion als Hermeneutik 
 

Die Nähe zwischen Destruktion und Hermeneutik bringt Heidegger bereits in der 
im Jahre 1923 gehaltenen Vorlesung mit dem Titel Ontologie, die in Klammern den 
Ausdruck „Hermeneutik der Faktizität“ trägt, zur Sprache. In dieser Vorlesung trifft 
er unmissverständlich die Aussage: „Hermeneutik ist Destruktion!“ (ON: 105) Der 
Destruktion kommt die Aufgabe einer „Erschließung der Verdeckungsgeschichte“ 
(ON: 75) zu, welche die Verstellung des Seins zugunsten einer Analyse des Seien-
den in der Geschichte der Metaphysik verfolgt. Die Hermeneutik ist hier – im Ge-
gensatz zu Schleiermacher, Dilthey und Gadamer – keine Methode mehr, die sich 
primär den gelingenden Vollzügen des Verstehens widmet. Sie lässt sich nicht nur 
als konstruktives, Sinn erschließendes Verfahren begreifen, da ihr immer auch ein 
kritischer Impuls zukommt. Letzterer rechtfertigt es, die Hermeneutik zusammen 
mit Genealogie und Dekonstruktion als Interpretationsform der Destruktion zu be-
handeln. Das Wechselspiel von Affirmation und Kritik, dem die Hermeneutik un-
terliegt, verdeutlicht Heidegger am Begriff des Selbst: „Die Hermeneutik hat die 
Aufgabe, das je eigene Dasein in seinem Seinscharakter diesem Dasein selbst zu-
gänglich zu machen, mitzuteilen, der Selbstentfremdung, mit der das Dasein ge-
schlagen ist, nachzugehen.“ (ON: 15) In diesem Zitat lassen sich die ideologie-
kritischen Anklänge einer Hermeneutik vernehmen,48 welcher der Auftrag erteilt 
wird, diejenigen Verstellungen aufzudecken, aufgrund derer sich das Dasein nicht 
als ein auf Welt und Mitwelt geöffnetes, sondern als verdinglichte Substanz (falsch) 
interpretiert. In den Worten der Ideologiekritik ausgedrückt bedeutet dies, dass in 
einer historischen Analyse diejenigen Praktiken rekonstruiert werden, innerhalb de-
rer sich das Dasein von seinem Wesen entfremdet. Indem die Hermeneutik zeigt, 
dass sich das Subjekt falsch versteht, wenn es sich als ursprünglich autonom und 
transparent auslegt, erschließt sie zugleich die Möglichkeiten einer Überschreitung 
dieser Selbstentfremdung.  

Die Interpretation der Destruktion als Hermeneutik setzt sich auch in Sein und 

Zeit noch fort, wenn Heidegger die Daseinsanalyse wie folgt umgrenzt: „Phäno-
menologie des Daseins ist Hermeneutik in der ursprünglichen Bedeutung des Wor-
tes, wonach es das Geschäft der Auslegung bezeichnet.“ (SZ: 37f.) Die Herme-
neutik legt die Geschichte der Metaphysik in Hinblick auf die Verstellung der 
Seinsweise des Daseins neu aus. Sie eignet sich die Vergangenheit an, um eine Kri-
tik verfehlter Selbstverständnisse für Subjekte der Gegenwart zu leisten. Kritik fun-

                                                             
48  Grondin (1990: 174) behauptet gar, „Hermeneutik der Faktizität, Ideologiekritik und De-

struktion bilden […] beim frühen Heidegger eine organische, zusammenhängende Ein-

heit“.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 63 

 

giert auch hier nicht im Modus einer Zerstörung, sondern in demjenigen eines Ab-
baus verfehlter Seins- und Selbstverständnisse.49 

Das wechselseitige Verweisen von Affirmation und Kritik aufeinander ist somit 
auch ein integrales Moment der Hermeneutik. Das beweisen auch die historischen 
Arbeiten Taylors, die eine genealogische Geschichtsschreibung mit einem herme-
neutischen Ziel verbinden, indem sie die historische Gewordenheit von Subjek-
tivität in Hinblick auf eine gelingende Interpretation unseres Selbstverständnisses 
thematisieren. Die Hermeneutik als Form der Destruktion ist von dem Zusammen-
spiel von Kritik und Affirmation geprägt: Die Kritik gilt dem verdinglichenden Ge-
stus des autonomen Subjekts und der Öffnung auf ein Selbstverständnis, durch das 
sich Subjekte nicht als ursprünglich transparente Akteure interpretieren. Stärker als 
die Dekonstruktion erinnert die Hermeneutik jedoch daran, dass Subjekte auf „Be-
ständigkeit“ angewiesen sind: Um sich als Subjekte interpretieren zu können, müs-
sen sie sich auch als solche identifizieren. Ricœur verweist aus diesem Grund da-
rauf, dass eine Hermeneutik des Subjekts, die sich im Anschluss an die onto-
logischen Analysen Heideggers verortet, die Identität von Subjekten als Effekt ihrer 
temporalen Struktur begreifen muss. Destruktion als Hermeneutik umfasst die kon-
struktive Suche nach den Bezugsmomenten von Subjektivität, die sich immer auch 
an einer Kritik der Sedimentierung verfehlter Selbstverständnisse beteiligt. 

 
 

2.6 VERBLEIBT DIE DASEINSANALYSE IM HORIZONT  
DER SUBJEKTPHILOSOPHIE? 

 
Dieses Kapitel sollte zeigen, dass die Daseinsanalyse in Sein und Zeit sowohl Ele-
mente der Kritik des autonomen Subjekts als auch Möglichkeiten einer Neuausrich-
tung des Subjektbegriffs enthält. Dabei war es das Vorhaben meiner Auseinander-
setzung, eine grundlegende Ambivalenz innerhalb der Texte Heideggers zur 
Sprache zu bringen. Die Daseinsanalyse ist nicht nur Subjektkritik, sondern bietet 
bereits eine Fülle affirmativer Momente an, die für ein heteronomes Subjektver-
ständnis fruchtbar gemacht werden können. Heideggers wesentliches Verdient ist es 
herausgearbeitet zu haben, dass Subjekte nicht als eine sich selbst bestimmende und 
sich selbst transparente Substanz verstanden werden dürfen, weil sie von Tempora-
lität durchzogen und auf eine Welt hin geöffnet sind, die sie mit Anderen teilen. Die 
sich an den Phänomenen der Existenz, des In-der-Welt-seins und des Mitseins er-
wiesenen Bewegungen der Dezentralisierung und Temporalisierung lassen das Da-

                                                             
49  Der Entwurfcharakter des Daseins ist nach Vattimo das entscheidende hermeneutische 

Element in Sein und Zeit: „Das, was die Hermeneutik auszeichnet, ist bei Heidegger die 

Endlichkeit des geworfenen Entwurfes, der das Dasein ist.“ (Vattimo 1986: 143) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

sein der Tradition der Subjektphilosophie entweichen und machen es in Hinblick 
auf eine Explikation heteronomer Subjektivität anschlussfähig.  

Die Konzeption des Daseins besitzt jedoch durch ihr Insistieren auf der Einheit-
lichkeit und Vereinzelung sowie durch die Begründung von Handlungsfähigkeit 
durch die Instanz des Gewissens noch Bezüge, die auf die Idee des autonomen Sub-
jekts verweisen. Um die Struktur autonomer Subjektivität tiefgehender zu proble-
matisieren, mussten daher die blinden Flecken der Daseinsanalyse an die Oberflä-
che gebracht werden. Meine These ist, dass Heidegger mit der Einführung der 
Konzeption des Daseins und der Destruktion der Metaphysik die Tradition der Sub-
jektphilosophie weder völlig hinter sich lässt noch in diese zurückfällt. Wenn Wal-
ter Schulz (1984: 106) Sein und Zeit als ein „Endwerk“50 der Subjektphilosophie 
betrachtet, kann das in diesem Kontext nur bedeuten, dass Heidegger die Möglich-
keiten, Subjektivität als Einheit zu denken, bis zum Äußersten ausschöpft. Diese 
Ausschöpfung birgt bereits Elemente einer Überschreitung: Subjektivität muss im 
Anschluss an Heidegger als dezentriert und temporalisiert gedacht werden – und 
unterscheidet sich somit wesentlich vom autonomen, selbstidentischen und in der 
Gegenwart verharrenden Subjekt der Subjektphilosophie. 

Dass Heideggers Weg bis zum Äußersten, aber noch nicht bis zum konstitutiven 
Außen führt, basiert darauf, dass Temporalität – das entscheidende Moment der Da-
seinsanalyse – noch an die Struktur des Daseins gebunden wird. Das Versäumnis 
von Sein und Zeit besteht darin, die durch die Daseinsanalyse freigelegten Existen-
tialia stets als Momente des Daseins, aber noch nicht als Entzugsmomente zu ana-
lysieren. Die Existentialia werden zwar der Verfügungskraft des Daseins entrissen; 
sie begründen aber letztendlich die Einheit des Daseins und garantieren den Aus-
schluss von Alterität. Die Daseinsanalyse kommt daher nicht über eine ontologische 
Interpretation des Subjekts hinaus. Das Dasein hat sich noch nicht ausgesetzt – es 
ist noch nicht heteronomes Subjekt, sondern hält noch an seiner Selbstgründung 
fest. Auch aus diesem Grund bleibt Sein und Zeit Fragment: Die von Heidegger in-
tendierte Kehre vom Dasein zum Sein lässt sich nicht vollziehen, wenn das Dasein 
der Ausgangspunkt der Analyse bleibt. Die kleine Kehre, die der zweite Teil von 
Sein und Zeit ursprünglich vollziehen sollte, wird daher von einer großen Kehre er-
setzt, welche die Explikation der Temporalität als Sinn des Seins vom Dasein löst. 

                                                             
50  Das komplette Zitat lautet wie folgt: „Sein und Zeit ist in der Tat ein Werk der Philo-

sophie der Subjektivität, und zwar deren Endwerk, das heißt, in ihm wird der Versuch 

gemacht, das Dasein in seiner Ganzheit aus sich selbst und nicht mehr von einem anderen 

Seienden her auszulegen.“ (Schulz 1984: 106) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

3. Die Freilegung der Entzugsmomente von    

Subjektivität im Zuge der Kehre 

 
 
 

Während in Sein und Zeit noch Spuren einer Transformation des Subjektbegriffs 
ausfindig gemacht werden können, trifft dieser Befund auf Heideggers Schriften 
nach der Kehre nicht mehr zu. Heidegger kommt nach seiner um das Jahr 1930 
vollzogenen Kehre zu dem Schluss, dass eine Explikation der Seinsfrage im Aus-
gang von einem Seienden nicht erfolgreich sein kann. Mit der Kehre wird die philo-
sophische Ausrichtung der Suche nach dem Sinn von Sein umgekehrt. Das Dasein 
steht nicht länger im Mittelpunkt der Analyse; das Sein selbst wird nun als ein Kräf-
teverhältnis gedacht, welches das Dasein erscheinen lässt. Die Pointe von Heideg-
gers Kehre liegt darin, dass eine Explikation des Seins vom Dasein entbunden wird. 
Während in Sein und Zeit das Sein über die Struktur des Daseins aufgespürt wird, 
wird jenes nach der Kehre im Sinne einer Gabe gedacht, die sich ereignet und im 
Denken offenbart. Ontologische Phänomene werden aus diesem Grund nicht mehr 
als Momente des Daseins, sondern als Entzugsmomente begriffen. Sie sind zugleich 
Bezugsmomente, weil sie die Menschlichkeit des Menschen konstituieren. Die dop-
pelte Bewegung des Entzugs und Bezugs versucht Heidegger mit den Figuren des 
Ab-grunds, der Gabe und des Ereignisses genauer zu fassen. Der gründende und 
zugleich von der Gründung ablassende Ab-grund ist dabei eine wichtige Figur, die 
ein Denken heteronomer Subjektivität befeuert, das von Heidegger selbst aber nicht 
mehr entwickelt wird. 

Auch in diesem Kapitel ist es mir wichtig, die Ambivalenzen von Heideggers 
Subjektkritik an die Oberfläche zu bringen. Einerseits möchte ich argumentieren, 
dass mit der Explikation von Entzugsmomenten der Horizont für ein Verständnis 
von Subjektivität geschaffen wird, welches die Frage nach den Subjektivität konsti-
tuierenden Kräfteverhältnissen in den Mittelpunkt der philosophischen Befragung 
rückt. Die Idee des autonomen Subjekts wird durch diese argumentative Strategie 
noch tiefgehender problematisiert, als es in Sein und Zeit der Fall ist. Heidegger 
setzt nun keine selbstbegründende Struktur von Subjektivierung mehr voraus, wie 
das bei der Instanz des Gewissens innerhalb der Daseinsanalyse von Sein und Zeit 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

der Fall ist. Dadurch ist es möglich, die radikale Ausgesetztheit des Menschen zu 
denken. Andererseits vertrete ich die These, dass Heideggers Denken nach der Keh-
re den Brückenschlag zum Subjekt versäumt. Der Fokussierung auf die Entzugs-
momente folgt keine Antwort mehr auf die Frage, wie Handlungsfähigkeit, Verant-
wortung und Selbstverständnis als Produkte der Entzugsmomente ausgelegt werden 
können. Die Ebene des Bezugs, die nichts anderes als die Rückseite des Entzugs ist, 
wird nicht mehr genauer thematisiert. Heidegger bringt die beziehende Kraft der 
Entzugsmomente philosophisch zur Sprache, versäumt es jedoch, den Konstituti-
onsprozess von Subjektivität am (Nicht-)Ort des Umschlags zwischen Entzug und 
Bezug zu verfolgen. Neben diesem Versäumnis, das sich womöglich noch innerhalb 
des philosophischen Rahmens von Heideggers Gesamtwerk nachholen ließe, lässt 
sich aber noch ein theorieimmanentes Problem ausweisen: Wie auch innerhalb der 
Daseinsanalyse insistiert der späte Heidegger auf der einheitlichen Struktur des 
Seins und dem Ausschluss von Alterität. Diese grundsätzliche Geste bleibt auch da-
von unberührt, dass Heidegger in den 30ern beginnt, das Sein als Seyn umzuschrei-
ben und ab den 50ern schließlich durchstreicht. Bereits in meiner Auseinanderset-
zung mit Sein und Zeit hat sich ergeben, dass das Insistieren auf der Einheit des 
Daseins ein wesentliches Blockademoment der Daseinsanalyse ist. Es ist der meta-
physische Rest in Heideggers Philosophie, den es zu problematisieren gilt, weil die-
ser den Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis versperrt. 

Trotz Heideggers Verweigerungshaltung gegenüber dem Subjekt und der 
Nichtberücksichtigung von Alterität gibt es in den Schriften nach der Kehre Orte, 
an denen angedeutet wird, wie im Anschluss an die abstrakte Freilegung des Seins 
als Entzugsmoment wieder die Ebene der Bezüge und damit die Rolle des Subjekts 
in den Blick gerückt werden können. Das zeigt sich erstens anhand der Problemati-
sierung und Neubestimmung des Humanismusbegriffs. Hier gelingt es Heidegger, 
die Kritik am traditionellen, metaphysischen Verständnis des Humanismus affirma-
tiv zu wenden, indem nicht mehr nach dem Wesen des Menschen, sondern nach 
seiner Menschlichkeit, dem Menschsein gefragt wird. Eine essentialistische Anth-
ropologie wird durch eine ontologische Analyse aufgebrochen. Der zweite Ort, an 
dem Heidegger den Umschlagsmoment zwischen Entzugs- und Bezugsmomenten 
beleuchtet, lässt sich in den Texten zur Geschichtlichkeit und Sprache ausfindig 
machen. Hier wird die abstrakte Ebene einer Seinsgeschichte bereits auf eine prak-
tische Ebene einer „wirklichen Historie“1 transformiert und das Sein der Sprache in 
die Beziehung zwischen Sprache und Sprecher eingerückt. Da Heidegger jedoch le-
                                                             
1  Diesen Ausdruck verwendet Foucault (DE2/84: 183) im Anschluss an Nietzsche, um ein 

Geschichtsverständnis zu skizzieren, das der Geschichte keine einheitliche Struktur und 

Logik mehr unterstellt, sondern sie im Sinne einer Abfolge diskontinuierlicher Brüche 

denkt, die sich nicht mehr in ein einheitliches Raster integrieren lassen (vgl. dazu Kap. 

6.2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 67 

 

diglich daran erinnert, dass die Sprache immer auf den Vollzug durch einen Spre-
cher angewiesen ist, vermag er nicht mehr zu artikulieren, wie sich Subjekte als 
sprechende und handelnde Akteure selbst verstehen und interpretieren. Auch wenn 
in Unterwegs zur Sprache noch von einer Hermeneutik die Rede ist, werden Sub-
jektivität und Verstehen nach der Kehre nicht mehr zusammengeführt. Meine These 
ist, dass Heidegger den theoretischen Rahmen für eine Neubestimmung von Sub-
jektivität als heteronom zu großen Teilen bereitstellt, ohne ihn jedoch hinreichend 
auszufüllen. Das Versäumnis liegt in einer Reduktion des begrifflichen Gehalts von 
Subjektivität auf die metaphysische Logik der Subjektphilosophie. Dadurch wird 
die Möglichkeit einer affirmativen Wendung der Subjektkritik im Sinne einer Ex-
plikation heteronomer Subjektivität vorschnell verworfen. 

 
 

3.1 DIE KEHRE: VON „SEIN UND ZEIT“ ZU „ZEIT UND SEIN“ 
 
Heideggers Kehre liegt in der Entbindung des Seins vom Dasein. Wird in Sein und 

Zeit das Dasein als ein ausgezeichnetes Seiendes verstanden, das den Ausgangs-
punkt auf dem Weg zur Seinsfrage darstellen soll, versucht Heidegger nach der 
Kehre das Sein als Entzugsmoment und konstitutives Außen des Daseins zu den-
ken. In dem berühmten und insbesondere für die französische Philosophie enorm 
wirkungsmächtigen Brief über den Humanismus gibt Heidegger eine Erklärung für 
die Kehre. Diese hat sich für die Leserschaft erstmals im Ausbleiben des angekün-
digten zweiten Teils von Sein und Zeit ereignet: 

 

„Der fragliche Abschnitt wurde zurückgehalten, weil das Denken im zureichenden Sagen die-

ser Kehre versagte und mit Hilfe der Sprache der Metaphysik nicht durchkam. […] Diese 

Kehre ist nicht eine Änderung des Standpunktes von ‚Sein und Zeit‘ zu ‚Zeit und Sein‘, son-

dern in ihr gelangt das versuchte Denken erst in die Ortschaft der Dimension, aus der ‚Sein 

und Zeit‘ erfahren ist, und zwar erfahren aus der Grunderfahrung der Seinsvergessenheit.“ 

(1946a: 328) 

 
Der dritte Abschnitt des ersten Teils von Sein und Zeit sollte ursprünglich den Titel 
„Zeit und Sein“ tragen. Die im zweiten Abschnitt freigelegte temporale Struktur des 
Daseins sollte im dritten Abschnitt auf das Sein selbst gewendet werden. Während 
der Ausarbeitung dieses Abschnitts kommt Heidegger jedoch zu dem Schluss, dass 
eine Explikation des Seins ausgehend vom Dasein nicht zielführend sein kann. Der 
Grund liegt darin, dass alle ontologischen Phänomene in Sein und Zeit als Phäno-
mene des Daseins ausgelegt wurden: Sie sind Teil der Sorgestruktur. Der geplante 
Versuch einer „kleinen“ Kehre, welche die temporale Dimension des Daseins in ei-
ne Analyse von Temporalität als Sinn des Seins kehrt, erweist sich als nicht prakti-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

kabel, weil sich die Bewegung des Seins nicht mehr vom Dasein lösen lässt. Die 
hermeneutische Ausrichtung des Buches bindet die Seinsfrage an das Dasein: „Das 
Sein in Sein und Zeit ist immer im Seinsverständnis des Daseins gedacht.“ (Lee 
2001: 142; Anm. 114) Als Konsequenz konnte Temporalität noch nicht als Ent-

zugsmoment gedacht werden: Alle ontologischen Phänomene blieben Teil der Sor-
gestruktur des Daseins. Die Logik der Daseinsanalyse treibt Sein und Zeit in eine 
Aporie und somit in die Notwendigkeit einer „großen“ Kehre. Die zu Beginn von 
Sein und Zeit gestellte Frage nach dem Sein muss anders beantwortet werden, als es 
im Verlauf des Buches durchgeführt wird. Heidegger bleibt folglich bei seinem ur-
sprünglichen Projekt, schlägt nun aber einen anderen Weg als in seinem ersten 
Hauptwerk ein.2 

Im Folgenden möchte ich erörtern, wie die nach der Kehre vollzogene Entbin-
dung des Seins vom Dasein zu einer Explikation des Seins als Entzugsmoment des 
Daseins führt. Eine Thematisierung dieses Entzugsmoments wird sich als entschei-
dender Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis herauskris-
tallisieren: Der Mensch wird als dem Sein ausgesetzt gedacht. Da Heidegger aber 
auf der abstrakten ontologischen Ebene einer Seinsgeschichte verbleibt und nicht 
mehr die Frage beantwortet, wie sich die mit Subjektivität verbundenen Komponen-
ten der Handlungsfähigkeit, Verantwortung und des Selbstverständnisses als Effek-
te ontologischer Kräfteverhältnisse konstituieren, gilt es schon hier anzudeuten, an 
welchen Stellen Dekonstruktion und Hermeneutik über die Einsichten der ontologi-
schen Analyse hinausgehen. Ein wesentliches Problem Heideggers sind in diesem 
Kontext das Insistieren auf der einheitlichen Struktur des Seins und der Ausschluss 
von Alterität. Zunächst ist es jedoch wichtig, kurz auf die Abgrenzung von Heideg-
gers seinsgeschichtlichen Analysen zu den Bewegungen der Metaphysik einzuge-
hen. 

 
 
 
 

                                                             
2  Es muss darauf hingewiesen werden, dass die Einteilung des heideggerschen Denkens 

anhand der Kehre auch ihre Kritiker hat. So unterscheidet Pöggeler (1983: 398) zwischen 

drei Phasen, nämlich „der Frage nach Sein und Zeit oder dem Sinn von Sein, nach der 

Wahrheit des Seins als Geschichte, nach der Lichtung“. Meine Argumentation ist es da-

gegen, Pöggelers erste Frage dem gesamten Werk zuzuschreiben und die Fragen zwei 

und drei als spezifische Implikationen der Kehre zu deuten. Vgl. als Überblick zur Ausei-

nandersetzung um die Kehre Thomä (2003). Rockmore (2000: 179f.) identifiziert gar – 

ein wenig überambitioniert – zehn verschiedene „Arten“ der Kehre in Heideggers Schrif-

ten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 69 

 

3.1.1 Was ist Metaphysik? 
 
Heideggers philosophisches Projekt widmet sich ab den 30er Jahren in stärkerem 
Maße einer Abarbeitung an der metaphysischen Tradition der Philosophie. Wäh-
rend in Sein und Zeit und in der 1927 gehaltenen Vorlesung Die Grundprobleme 

der Phänomenologie noch von einer Destruktion der Ontologie gesprochen wird, 
erhält der Terminus der Metaphysik ab dem Vortrag „Was ist Metaphysik?“ im Jah-
re 1929 eine prominentere Rolle. Metaphysik wird für Heidegger nach der Kehre 
explizit in den beiden philosophischen Disziplinen der Ontologie und Theologie 
verhandelt: „Die Metaphysik ist in sich, und zwar weil sie das Seiende als das Sei-
ende zur Vorstellung bringt, zwiefach-einig die Wahrheit des Seienden im Allge-
meinen und im Höchsten. Sie ist ihrem Wesen nach zugleich Ontologie im engeren 
Sinne und Theologie.“ (1949: 379) Unter „Ontologie im engeren Sinne“ versteht 
Heidegger die Thematisierung der Frage nach der Ganzheit des Seienden. Die 
Ideenlehre Platons gibt hierauf eine Antwort.3 Die Theologie fragt demgegenüber 
nach dem Letzten oder Höchsten des Seins, dem klassischerweise der Name Gottes 
zukommt. Gefragt wird, im Sinne des kosmologischen Gottesbeweises, nach dem 
unbewegten Beweger – der Ursache ohne Verursachung –, der die Kette des Seien-
den in Bewegung versetzt. Auch die Theologie widmet sich nicht dem Sein selbst, 
da Gott die (vollkommenste) Substanz ist, welche sich stets selbst präsent ist und 
damit keiner Geschichte und Veränderbarkeit unterliegt. Diese theologische Struk-
tur lässt sich nach Heidegger auch bei denjenigen Denkern aufspüren, welche die 
Fundierung ihrer philosophischen Theorien an „weltliche“, d.h. immanente Phäno-
mene binden. Das Cogito bei Descartes, das „Ich denke“ bei Kant, der Geist bei 
Hegel und der Wille zur Macht bei Nietzsche sind allesamt Begründungsfiguren, 
die der theologischen Logik der Metaphysik die Treue halten.4 

Wie ist es nun möglich, diesen onto-theologischen Kontext zu überschreiten? 
Einen ersten Versuch hat Heidegger in Sein und Zeit bereits unternommen. Dieser 
Versuch hat sich bei meiner Lektüre jedoch als noch nicht entschieden genug er-
wiesen. Ein heteronomes Subjektverständnis muss sich Klarheit über die Reichwei-
te des metaphysischen Kontextes und der damit verbundenen Konzeption autono-
mer Subjektivität verschaffen. Dabei gilt es zu bedenken, dass es nicht ausreicht, 
die Metaphysik einfach „umzukehren“ oder sich ihr entgegenzustellen: „Anti-
Metaphysik und Umkehrung der Metaphysik, aber auch Verteidigung der bisheri-
gen Metaphysik sind ein einziger Umtrieb der langher geschehenden Auslassung 

                                                             
3  Diese Thematik wurde bereits in Kap. 2.1 ausführlicher behandelt. 

4  Dass sich der Vorwurf der Onto-Theologie an die Metaphysik von demjenigen der Seins-

vergessenheit in Sein und Zeit unterscheidet, hat Rico Gutschmidt (2012: 198) herausge-

arbeitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

des Ausbleibens des Seins selbst.“ (NII: 348) Die ersten beiden Strategien sind 
strikt von Heideggers eigenem Unterfangen einer Überwindung der Metaphysik ab-
zugrenzen, weil sie die Metaphysik als Wurzel ihres begrifflichen Denkens nicht re-
flektieren. Die Logik der Metaphysik bleibt unberührt, wenn sie nur umgestülpt 
wird. Heideggers Abarbeitung an der Bewegung der Metaphysik grenzt sich von 
diesen Unternehmen ab, indem sie die Metaphysik selbst als Effekt einer anderen, 
nicht-historischen Geschichte begreift. Die Metaphysik wird als eine Geschichte er-
zählt, die vom Erscheinen und Vergessen des Seins handelt: „Die Überwindung der 
Metaphysik wird seinsgeschichtlich gedacht. Sie ist das Vorzeichen der anfängli-
chen Verwindung der Vergessenheit des Seins.“ (1946b: 77) Die Metaphysik ist 
somit Teil der Seinsgeschichte.5 Letztere ist der Name für eine umfassende ge-
schichtliche Struktur, die den Vorgang der Hingabe des Seins an den Menschen be-
zeichnet. Die philosophischen Theorien von den Vorsokratikern bis zu Husserl arti-
kulieren dabei das in den konkreten historischen Praktiken sich vollziehende 
Erscheinen des Seins auf je unterschiedliche Weise. Die Seinsgeschichte ist die 
Einheit dieser Artikulationen. Heideggers Argument ist, dass alle Philosophien seit 
Platon die Bewegung des Seins falsch ausgelegt haben: Sie reduzieren es auf seine 
gründende Dimension und übersehen, dass sich das Sein stets einem begrifflichen 
Zugriff entzieht. 

„Metaphysisch“ geht ein Denken dann vor, wenn es den Entzug des Seins über-
sieht und übergeht. Der Metaphysik wohnt dabei eine ambivalente Logik inne: Nur 
weil Entzug ein konstitutives Moment von Sein ist, gibt es die Metaphysik als eine 
solche philosophische Disziplin, die sich ausschließlich der beziehenden, d.h. kon-
stituierenden Dimension ontologischer Kräfteverhältnisse widmet und ihre entzie-
hende Dimension ausblendet. Eine Problematisierung der Metaphysik muss ihre 
einseitige Perspektivierung ins Auge fassen und die Ausblendung von Entzugsmo-
menten wieder einholen. Die Kritik muss jedoch stets auch die „Wahrheit“ der Me-
taphysik berücksichtigen, indem sie darum weiß, dass sich ontologische Kräftever-
hältnisse immer auch sedimentieren und den Schein von Beständigkeit annehmen.6 
                                                             
5  In Der Satz vom Grund definiert Heidegger „Seinsgeschichte“ wie folgt: „Sein schickt 

sich uns zu, aber so, dass es zugleich schon sich in seinem Wesen entzieht. Dies meint 

der Titel ‚Seinsgeschichte‘.“ (SG: 95) Figal ist der Ansicht, dass der Titel der Seinsge-

schichte nur als Relation der Artikulationen über das Sein verständlich ist: „Daran, dass 

Heidegger unter dem Titel der ‚Seinsgeschichte‘ an den Zusammenhang der verschiede-

nen Artikulationen denkt […], kann es nun keinen Zweifel geben.“ (Figal 2000: 354f.) 

Die Abgrenzung der Seinsgeschichte von der „datierten Geschichte“ ist aber auch nach 

Figal (2000: 356) nicht überzeugend, denn es „bleibt doch unklar, an welchem anderen 

Modell er [Heidegger] sich hier orientieren soll“. 

6  Dass die Kritik an der Metaphysik eine ethische Motivation besitzt, die von Heidegger 

explizit nicht ausgewiesen wird, hat vor allem Vattimo (2003) herausgearbeitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 71 

 

Diese Spannung muss philosophisch zur Sprache gebracht werden und das funktio-
niert nur, wenn die Metaphysik einer internen Befragung unterzogen und in diesem 
Zuge – soweit wie möglich – erschüttert wird. Heidegger peilt eine Überschreitung 
und keine „Zertrümmerung der Metaphysik“ (1955: 416) an. 

Ein an dieser Stelle bereits zu benennendes Problem, das sich mit Heideggers 
Kritik der Metaphysik und seinem Verständnis von Seinsgeschichte verbindet, be-
ruht in der Abstraktion des Seins von seiner konkreten, ontischen Bestimmtheit und 
von seiner Verwobenheit in historisch und kulturell spezifische Praktiken. Der 
Seinsgeschichte kommt eine Struktur zu, die noch einmal über die je spezifischen 
Sedimentationen des Seins in sozialen Praktiken hinausreicht. Transzendiert wird 
somit auch die Einflechtung des Menschen in das Sein: 

 

„Die Seinsgeschichte ist weder die Geschichte des Menschen und eines Menschentums noch 

die Geschichte des menschlichen Bezugs zum Seienden und zum Sein. Die Seinsgeschichte 

ist das Sein selbst und nur dieses. Weil jedoch das Sein zur Gründung seiner Wahrheit im 

Seienden das Menschenwesen in den Anspruch nimmt, bleibt der Mensch in die Geschichte 

des Seins einbezogen, aber jeweils nur hinsichtlich der Art, wie er aus dem Bezug des Seins 

zu ihm und gemäß diesem Bezug sein Wesen übernimmt, verliert, übergeht, freigibt, ergrün-

det oder verschwendet.“ (NII: 447f.) 

 
Die Einbeziehung des Menschen in das Sein bleibt einseitig. Die Geschichte des 
Seins muss sich zwar für den Menschen erschließen, weil sie sonst gar nicht ge-
schrieben werden kann; ihre Struktur ist selbst aber kein Teil einer sozialen Praxis, 
sondern der Name eines Kräfteverhältnisses, das jede Praxis erst bedingt. Die 
Seinsgeschichte ist der Praxis nicht immanent, sondern übersteigt den faktischen 
Vollzug von Geschichte. In anderen Worten: Die Logik und Struktur des Seins wird 
von den jeweils spezifischen sozialen Praktiken entkoppelt. Heidegger verfällt mit 
diesem Schritt zwar nicht einer geschichtsphilosophischen Argumentationsstrategie, 
die der Geschichte eine teleologische Gerichtetheit unterstellt; der letzte, entschei-
dende Schritt zu einem genealogischen Geschichtsverständnis wird allerdings nicht 
gegangen, weil die Seinsgeschichte als eine Struktur begriffen wird, die singuläre 
historische Ereignisse unter ein einheitliches Raster subsumiert. Dieses Raster, so 
wird sich im nächsten Unterkapitel erweisen, ist das „Geschick“ des Seins. 

Im Verlauf dieser Arbeit wird sich erweisen, wie Michel Foucault und Charles 
Taylor die Abstraktionsebene der Seinsgeschichte auf diejenige von historischen 
Praktiken transformieren, ohne dass die ontologische Pointe des heideggerschen 
Geschichtsverständnisses verlorengeht. Angeknüpft werden soll an ein Denken, das 
die Geschichte als ein Ereignen von Affizierungen begreift, die sich dem Subjekt 
auf je singuläre und diskontinuierliche Weise hingeben. Das Sein wird verdoppelt, 
indem es in Form von Epistemen sowie Machtverhältnissen (Foucault) und morali-
schen Räumen (Taylor) erfahrbar wird. Zugleich kommt diesen ontologischen Kräf-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

teverhältnissen ein Subjektivität produzierender Effekt zu. Das Sein geht dabei 
Epistemen, Machtverhältnissen und moralischen Räumen nicht noch einmal voraus, 
es ist nichts anderes als diese Kräfteverhältnisse. Durch dieses Manöver werden on-
tologische Kräfteverhältnisse mit sozialen Praktiken zusammengeschlossen. Die 
Ontologie wird um eine praxeologische Dimension erweitert. Eine Genealogie neu-
zeitlicher Subjektivität kreist dann um die Frage, wie Subjekte durch die Wir-
kungsweise historisch kontingenter Kräfteverhältnisse subjektiviert werden. Die 
Genealogie schiebt und sprengt die Einheit der Seinsgeschichte auf, indem sie sich 
nicht mehr an der Verteidigung einer umfassenden geschichtlichen Logik versucht, 
sondern in sich brüchige, partielle Geschichten schreibt. 
 
3.1.2 Die symmetrische Bewegung des Seins: 
  Wahrheit, Lichtung, Anwesen 
 
Der im Jahre 1962 gehaltene Vortrag Zeit und Sein kann als Schlusspunkt einer 
Entwicklung in Heideggers Denken bezeichnet werden, wie sie sich von 1930 an im 
Dunstkreis seiner Kehre ereignete. Die seit dieser Zeit im Mittelpunkt stehende 
(Nicht-)Beziehung zwischen Sein und Zeit wird in jenem Text wie folgt ausgelegt: 
„Sein und Zeit bestimmen sich wechselweise, jedoch so, dass jenes – das Sein – 
weder als Zeitliches noch dieses – die Zeit – als Seiendes angesprochen werden 
können.“ (1962a: 7) Das Problem von Sein und Zeit – die fehlende Explikation der 
Temporalität als Sinn des Seins – soll nach der Kehre gelöst werden, indem sowohl 
das Sein als durch die Strukturen der Zeitlichkeit, wie auch die Zeitlichkeit als 
durch diejenigen des Seins konstituiert gedacht werden. Beide Phänomene bleiben 
begrifflich voneinander geschieden – sie lassen sich nicht aufeinander reduzieren – 
und sind doch in der Analyse nicht voneinander zu trennen. Die Frage nach dem 
Sein soll als Frage nach dem Sinn von Zeit verstanden werden. 

Bevor ich nachzeichne, wie Heidegger diese Frage beantwortet, möchte ich eine 
weitere wichtige Verschiebung zwischen Sein und Zeit und den Schriften nach der 
Kehre ansprechen. Sie beruht darin, dass das Vergessen der ontisch-ontologischen 
Differenz nicht mehr dem Dasein zur Last gelegt wird, sondern nun als Teil der 
Bewegung des Seins interpretiert wird. Verstellung ist immer schon ein konstituti-
ves Moment des Seins: „Vielmehr liegt es im Wesen des Seins, das als das Sichent-
bergen sich so entbirgt, dass zu diesem Entbergen ein Sichverbergen und d.h. Sich-
entziehen gehört.“ (SG: 103) Nicht der Mensch verstellt sich den Zugang zum Sein; 
das Sein selbst erschwert diesen Zugang durch seinen sich immer wieder ereignen-
den Entzug. Weil sich Sein nicht präsentiert, sondern von der Struktur der dreidi-
mensionalen Zeit durchzogen ist, scheitert seine begriffliche Fixierung. Aus diesem 
Grund darf eine philosophische Kritik nicht mehr den Anspruch formulieren, die 
Affizierung des Seins vollständig wiederherzustellen: „Die neue Grunderfahrung 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 73 

 

ist, dass dieses Vergessen nicht einfürallemal beseitigt werden kann, vielmehr zum 
Wesen des Seins selbst gehört.“ (Pöggeler 1983: 402) Die Konsequenz, die Hei-
degger aus dieser Einsicht gezogen hat, liegt in der Preisgabe des hermeneutischen 
Projekts der 20er Jahre. Die Abkehr gilt dem Seinsverständnis des Daseins und die 
Zuwendung der vom Dasein entbundenen Bewegung des Seins. 

Das Denken Heideggers nach der Kehre ist von einer Struktur durchzogen, die 
Dieter Thomä (1990: 816-907) als diejenige der „Symmetrie“ bezeichnet. Symmet-
risch ist der Fluss zwischen Anwesenheit und Abwesenheit, zwischen Entbergung 
und Verbergung, zwischen dem Bezug und dem Entzug des Seins. Das Sein ist der 
Name – bzw. die formale Anzeige – für die Bewegung zwischen An- und Abwe-
senheit. Die Bewegung des Seins ist somit eine wesentlich temporale. Um das Phä-
nomen der Zeitigung des Seins zur Sprache zu bringen, bedient sich Heidegger ei-
ner Reihe von Figuren, die zwar bereits zum Teil in seinen Schriften vor 1930 einen 
Platz einnahmen, nun jedoch eine deutlich höhere Aufmerksamkeit erfahren. Einer 
der wichtigsten Begriffe ist zunächst derjenige der Wahrheit. Heideggers Verständ-
nis von Wahrheit unterscheidet sich gravierend von klassischen Wahrheitstheorien, 
die unter Wahrheit die Übereinstimmung von Aussage und bezeichnetem Objekt 
fassen. Wahrheit bezieht sich im Sinne der Aussagewahrheit ausschließlich auf Sei-
endes,7 Heidegger möchte den Wahrheitsbegriff jedoch ontologisch deuten.8 
„Wahrheit“ ist primär nicht der Name für die Richtigkeit einer Aussage, sondern 
derjenige für die Offenheit des Seins, durch welche die Unterscheidung zwischen 
richtig und falsch erst möglich wird: „Die ,Wahrheit‘ ist kein Merkmal des richti-
gen Satzes, der durch ein menschliches ‚Subjekt‘ von einem ‚Objekt‘ ausgesagt 
wird […], sondern die Wahrheit ist die Entbergung des Seienden, durch die eine 
Offenheit west.“ (1930: 190) Wahrheit ist – in anderen Worten – der Prozess der 
Wahr-Werdung, d.h. diejenige Bewegung, in dessen Folge erst ein Zustand in der 
Welt als wahr identifiziert werden kann. Ein Subjekt kann erst dann eine Aussage 
                                                             
7  Zwar grenzt sich Heidegger selbst nur von der Korrespondenztheorie der Wahrheit ab, 

die Kritik kann jedoch auch auf andere „ontische“ Wahrheitstheorien, wie die Kohä-

renztheorie, den Pragmatismus und den sogenannten „Primitivismus“ bezogen werden. 

All diese Theorien eint die Reduktion von „Wahrheit“ auf ein in der Welt vorkommendes 

Objekt und die Frage, wie dieses Objekt erkannt werden kann. Die Redundanztheorie kri-

tisiert zwar die genannten Theorien, versäumt es aber dann, den Schritt zu einem ontolo-

gischen Wahrheitsverständnis zu vollziehen. 

8  Dieser erstmals im Vortrag Vom Wesen der Wahrheit (1930) zum Ausdruck gebrachte 

Wahrheitsbegriff hebt sich auch von demjenigen in Sein und Zeit ab, da mit letzterem 

noch die „Erschlossenheit“ des Daseins gemeint ist und nicht das Sein selbst; vgl. hierzu 

Figal (2000: 89) und Rockmore (2000: 177). Eine systematische Rekonstruktion der Stel-

lung und Transformation des Wahrheitsbegriffs im Gesamtwerk Heideggers hat Tugend-

hat (1970) vorgelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

über ein Objekt in der Welt tätigen, wenn es selbst und das Objekt in die Welt ent-
lassen sind. Es ist die Offenheit, in der ein Subjekt einem Objekt begegnen kann 
und die Heidegger als das „ursprüngliche“, der Aussagewahrheit vorangehende 
Phänomen der Wahrheit bezeichnet. 

Um diesen Gedanken zu entwickeln und um das Verständnis des Seins als Un-
verborgenheit zu veranschaulichen, macht Heidegger eine Anleihe bei dem antiken 
– genauer: vorsokratischen – Verständnis von Wahrheit, innerhalb dessen die Of-
fenheit des Seins zur Sprache gebracht wird.9 Der antike Ausdruck für Wahrheit im 
Sinne von Unverborgenheit und Offenheit lautet Aletheia: „Die Aletheia ist das un-
gedachte Denkwürdige, die Sache des Denkens. So bleibt denn die Aletheia für uns 
das allererst zu Denkende – zu denken als gelöst aus der Rücksicht auf die von der 
Metaphysik erbrachte Vorstellung von der ‚Wahrheit‘ im Sinne der Richtigkeit, ge-
löst auch von der Bestimmung des ‚Seins‘ als Wirklichkeit.“ (1958a: 444) Das sich 
gemäß der Aletheia entbergende Sein ist nichts „Wirkliches“, d.h. „Fertiges“, son-
dern der Entzug der Wirklichkeit. Der Terminus der Wirklichkeit ist nach Heideg-
ger Seiendem vorbehalten, das Sein ist aber gerade nicht seiend: Es ist nicht die 
Wirklichkeit, sondern ihr konstitutives Außen, die beschränkende und damit die 
Wirklichkeit erst ermöglichende Grenze. Das Sein entzieht sich einer Präsenz, da es 
von der dreidimensionalen Struktur der Zeitlichkeit durchzogen ist. Das Phänomen 
der Zeitlichkeit verbindet somit sich an dieser Stelle mit demjenigen von Wahrheit 
als Offenheit: Zeitlichkeit ist durch das „Zusammenspiel von Zugänglichkeit und 
Unzugänglichkeit, von Offenheit und Verschlossenheit“ (Figal 2000: 342) charakte-
risiert.  

Heidegger konstatiert eine in der Geschichte der Metaphysik waltende Verstel-
lung des Zugangs zum Sein, die auch eine Verbergung der Wahrheit und eine Re-
duktion der Zeitlichkeit auf die Gegenwart ist. Um dieses Phänomen ersichtlich zu 
machen, führt Heidegger eine Vielzahl von Begrifflichkeiten an: „Die Verborgen-
heit kann dabei verschiedener Art sein: Verschließung, Verwahrung, Verhüllung, 
Verdeckung, Verschleierung, Verstellung.“ (1940: 223) Die metaphysische Traditi-

                                                             
9  Dabei soll es jedoch nicht um ein Anknüpfen an das griechische Denken gehen. Die 

Seinsfrage kann nicht mehr in der gleichen Weise wie in der Antike gestellt werden, wie 

Vattimo zu bedenken gibt: „Der Unterschied zwischen uns und den frühen Griechen be-

steht darin, dass sich in der Zwischenzeit die ganze Geschichte der Metaphysik entfaltet 

hat, welche auch in diesem Sinne ein Geschick ist, dass sich die Weise, wie heute die 

Seinsfrage zu stellen ist, wesentlich geändert hat.“ (Vattimo 1980: 292) Rudi Visker 

(2003: 312) weist darauf hin, dass nach Heidegger die Unverborgenheit des Seins zwar 

von den Griechen erfahren, aber noch nicht gedacht wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 75 

 

on der Philosophie verstellt und verschließt den Zugang des Menschen zum Sein.10 
Für den Akt dieser Verschließung reserviert Heidegger den Terminus der „Falsch-
heit“. Die Erfahrung des Seins wird verschüttet, wenn das Sein zum Seienden ge-
zählt und als Idee, Gott, Geist oder Vernunft begrifflich fixiert wird. Gemeinsam ist 
diesen unterschiedlichen philosophischen Versuchen, das Sein des Seienden zu be-
stimmen, die mangelnde Berücksichtigung der Unverborgenheit von Sein: „Kein 
Versuch, das Wesen der Unverborgenheit in der ‚Vernunft‘, im ‚Geist‘, im ‚Den-
ken‘, im ‚Logos‘, in irgendeiner Art von ‚Subjektivität‘ zu begründen, kann je das 
Wesen der Unverborgenheit retten.“ (1940: 238) Die subjektkritische Pointe, die 
sich aus dieser Aussage ergibt, liegt darin, dass Unverborgenheit und damit die 
Subjektivität ermöglichenden Kräfteverhältnisse nicht gedacht werden können, 
wenn das Subjekt als Zentrum und somit als Begründungsmoment des Seins gesetzt 
wird. Heideggers These ist, dass ein Festhalten am Subjekt notwendigerweise die 
temporale Dimension des Seins leugnen muss. Die Ironie dieser These liegt jedoch 
darin, dass die Freilegung der temporalen Dimension des Seins und die Entbindung 
des Seins vom Subjekt in den Schriften nach der Kehre gerade den fruchtbaren Bo-
den für eine Neubestimmung von Subjektivität als heteronom bereitstellen. 

 
3.1.3 Die Konstitution des Menschen in der Lichtung des Seins 
 
Im Folgenden gilt es zu zeigen, inwiefern sich der heteronome Konstitutionsprozess 
des Subjekts mithilfe von Heideggers Analyse des Entzugsmoments des Seins the-
matisieren lässt – und das obwohl Heidegger den Subjektbegriff in diesem Kontext 
gar nicht aufgreift. Wichtig ist dabei herauszuarbeiten, inwiefern dem Sein ein pro-
duzierender Effekt zukommt. Anhand des Phänomens der Lichtung lässt sich diese 
produzierende Kraft veranschaulichen. Die Lichtung ist der (Nicht-)Ort des Unver-
borgenen, an dem der Mensch11 erscheint. Sein gibt es – in Heideggers Terminolo-
gie: es „west an“ – in der symmetrischen Bewegung von Entbergung und Verber-
gung. Den Prozess der Entbergung, d.h. der Moment, in dem sich Sein „zeigt“, 
bezeichnet Heidegger als „Lichtung“. Am (Nicht-)Ort der Lichtung kommt der 
Mensch ins Spiel. Das mystisch anmutende Wort der Lichtung meint nichts anderes 
als den „Vorgang des Lichtwerdens des Seienden“ (Schulz 1984: 121). Der Aus-

                                                             
10  Figal (2000: 375) stellt heraus, dass es Heidegger darum geht „die Richtigkeit, das Ge-

richtetsein auf das Wirkliche als ein Verschließen des Offenen zu denken“. Wird Wahr-

heit primär als Aussagewahrheit verstanden, wird der Zugang zum Sein verstellt. 

11  Heidegger spricht ab den 30er Jahren des Öfteren vom Menschen und nicht mehr vom 

Dasein. In Beiträge zur Philosophie ist dann plötzlich vom „Da-sein“ die Rede, das wie 

folgt bestimmt wird: „Da-sein heißt Er-eignung im Ereignis als dem Wesen des Seyns. 

Aber nur auf dem Grunde des Da-seins kommt das Seyn zur Wahrheit.“ (BP: 293) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

druck des „Lichtwerdens“ kann wiederum durch denjenigen der Erscheinung, der 
Konstitution oder auch der Einsetzung ersetzt werden. Alle diese Wörter bezeich-
nen den Prozess, durch den der Mensch zum Menschen wird. Am nicht räumlich zu 
verortenden Ort der Lichtung schlagen Entzugsmomente (das Abwesende) in Be-
zugsmomente (das Anwesende) um: „Die Lichtung ist das Offene für alles An- und 
Abwesende.“ (1964: 81) Die Offenheit als Zusammenfallen von Räumlichkeit und 
Temporalität ist der Möglichkeitsraum, in dem ontologische Kräfteverhältnisse die 
Menschlichkeit des Menschen in Erscheinung treten lassen. Dieser Prozess soll nun 
genauer beleuchtet werden. 

Der Sinn der Lichtung im Rahmen der Texte nach der Kehre lässt sich gut mit-
hilfe eines Umwegs über das Phänomen der Welt in Sein und Zeit erläutern. In Sein 

und Zeit ist das Dasein von der Struktur der Welt durchzogen. Es ist immer schon 
ein weltliches Dasein, das nicht in eine Welt geworfen wird, die es unabhängig von 
ihm gibt, sondern dass sich auf eine Welt hin öffnet, die ihm nicht äußerlich ist. 
„Welt“ wird innerhalb der Daseinsanalyse als etwas gedacht, das sich erst vom Da-
sein aus erschließt, auch wenn letzteres nicht über die Welt verfügt. Weltlichkeit ist 
keine Eigenschaft des Subjekts, sondern die Seinsweise des Daseins. Die Lichtung 
ist in diesem Zusammenhang das Erscheinen des Daseins. Das Dasein ist „an ihm 
selbst als In-der-Welt-sein gelichtet, nicht durch ein anderes Seiendes, sondern so, 
dass es selbst die Lichtung ist“ (SZ: 133). Nach der Kehre löst Heidegger die phä-
nomenologische Erschließung der Lichtung vom Dasein ab. Die Lichtung ist jetzt 
der (Nicht-)Ort, an dem das Dasein gegenüber der Welt ausgesetzt wird. Der Akt 
der Lichtung ist nichts mehr, was sich vom Dasein aus begreifen lässt; vielmehr ist 
es der – wie sich im nächsten Unterkapitel zeigen wird: ab-gründige – Konstituti-
onsprozess, dem das Dasein seine Existenz verdankt. Dieser „ursprüngliche“ Akt 
einer Konstitution des Daseins durch das Sein konnte in Sein und Zeit in dieser 
Form noch nicht gedacht werden, weil alle ontologischen Phänomene im Ausgang 
vom Dasein expliziert wurden. Während die Besonderheit des Menschen in Sein 

und Zeit in der Fähigkeit des Aufwerfens der Seinsfrage zur Geltung kommt, exis-
tiert der Mensch nach der Kehre innerhalb der Lichtung des Seins. Was den Men-
schen von anderem Seienden unterscheidet, ist seine Ausgesetztheit gegenüber dem 
Sein, d.h. seine ontologische Durchlässigkeit. Die Lichtung ist der Zwischenraum, 
sie ist die Grenze zwischen Sein und Seiendem, an welcher der Mensch als Mensch 
konstituiert wird.12 

Wie vollzieht sich dieser Konstitutionsprozess genau? Was bedeutet es, dass die 
Lichtung der (Nicht-)Ort ist, an welchem der Mensch als Mensch erscheint? Der 
                                                             
12  Die Differenz zwischen Dasein und Mensch kommt in folgendem Zitat aus den Beiträgen 

gut zum Ausdruck: „Das Dasein ist in der Geschichte der Wahrheit des Seins der wesent-

liche Zwischenfall, d.h. der Ein-fall jenes Zwischen, in das der Mensch ver-rückt werden 

muss, um erst wieder er selbst zu sein.“ (BP: 317) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 77 

 

Schlüssel zu dieser Antwort liegt in einer genauen Analyse des paradoxen Wortes 
des (Nicht-)Orts. Mit diesem Ausdruck soll der entziehende und beziehende Mo-
ment der Lichtung angezeigt werden. Der Mensch gewinnt seine Menschlichkeit 
durch etwas, das sich nicht vergegenwärtigt, weil es sich vor seiner Präsenz zurück-
zieht: „Das Sein selbst entzieht sich, aber als dieser Entzug ist das Sein gerade der 
Bezug, der das Wesen des Menschen als die Unterkunft seiner (des Seins) Ankunft 
beansprucht.“ (NII: 332; im Original kursiv) Heidegger legt in diesem Satz eine 
wesentliche ontologische Bewegung frei, auf der ein Verständnis heteronomer Sub-
jektivität aufbauen kann. Entzug und Bezug sind nicht zwei unterschiedliche Bewe-
gungen des Seins, sondern ein und dieselbe Bewegung. Anders formuliert: Der Ent-
zugscharakter des Seins ist nichts anderes als der Bezugscharakter; eingeblendet 
werden mit diesen Bezeichnungen zwei sprachlich nur unzureichend beschreibbare 
Momente dasselben Phänomens. Dieser Gedanke wird von Heidegger auf andere 
Weise auch in Beiträge zur Philosophie illustriert, wenn er schreibt: „Nur wo das 
Seyn als das Sichverbergen sich zurückhält, kann das Seiende auftreten und schein-
bar alles beherrschen und die einzige Schranke gegen das Nichts darstellen.“ (BP: 
255) Würde sich das Sein nicht zurückhalten, d.h. entziehen, so wäre es ja gerade 
nicht das Sein, sondern das Seiende und könnte somit keine gründende Kraft ausü-
ben. Auf den Subjektbegriff gewendet bedeutet dies, dass Entzugsmomente die 
Selbstbezüge von Subjekten konstituieren und damit die Bedingungen von Hand-
lungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis sind. Subjekte werden durch 
ontologische Kräfteverhältnisse eingesetzt, die sich ihnen entziehen. Ist im weiteren 
Verlauf dieser Arbeit von einem „konstitutiven Außen“ die Rede, so ist genau das 
damit gemeint. Entzugsmomente besetzen den (Nicht-)Ort eines Außen, welches 
immer schon das Innen berührt. Das Nicht im (Nicht-)Ort verweist darauf, dass on-
tologische Kräfteverhältnisse nur deshalb Subjektivität produzieren, weil sie sich 
zugleich entziehen. Der Ort im (Nicht-)Ort zeigt den konstituierenden Bezug der 
Entzugsmomente an. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität findet nicht im 
Nirgendwo statt, sondern an der Grenze der Welt, nämlich dort, wo sich das Sein 
der Ordnung der Welt entzieht und im Vollzug dieses Entzugs stets eine affizieren-
de Kraft ausübt. 

Die beziehende Kraft des Seins wird also von Heidegger innerhalb einer Expli-
kation der Lichtung berücksichtigt; was jedoch fehlt, ist eine Besprechung der kon-
kreten Selbstbezüge des Menschen bzw. Subjekts. Die hermeneutische, auf die Be-
züge zielende Dimension, von der Sein und Zeit noch getragen ist, wird nach der 
Kehre als Folge der veränderten Perspektivierung vom Dasein zum Sein aufgege-
ben. Heidegger analysiert nicht mehr, inwiefern Subjekte im Moment ihrer Ausge-
setztheit gegenüber ontologischen Kräfteverhältnissen als Subjekte und das heißt 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

als Handelnde13, Verantwortung übernehmende und sich selbst verstehende Wesen 
konstituiert werden. Es wird nicht mehr berücksichtigt, dass der Mensch nicht nur 
ontologischen Kräfteverhältnissen unterworfen ist, sondern im Vollzug einer sol-
chen Unterwerfung immer auch Fähigkeiten und Vermögen ausbildet. Die Reich-
weite dieses Problems lässt sich beispielhaft am Phänomen der Handlungsfähigkeit 
verdeutlichen. Vor dem Hintergrund einer Auslegung von Wahrheit als Offenheit 
des Seins kommt Heidegger nämlich auf die Freiheit zu sprechen. Ist in Sein und 

Zeit noch von der Freiheit im Sinne der eigentlichen Existenz des Daseins die Rede, 
löst Heidegger nach der Kehre den Freiheitsbegriff vom Dasein ab. Das „Wesen“ 
der Freiheit liegt nun in der Unverfügbarkeit und Unbestimmtheit, im „Sein-lassen 
von Seiendem“ (1930: 188). Während in der Daseinsanalyse Freiheit noch als 
Handlungsfähigkeit und damit als aktives Vermögen thematisiert wird, spielt nach 
der Kehre ausschließlich die passive Dimension der Freiheit eine Rolle. So schreibt 
Heidegger in seinem Aufsatz Vom Wesen der Wahrheit: „Das auf das Wesen der 
Wahrheit hin erblickte Wesen der Freiheit zeigt sich als die Aussetzung in die Ent-
borgenheit des Seienden.“ (1930: 189) Mit dieser argumentativen Geste schneidet 
Heidegger den Freiheitsbegriff nicht nur vom Subjekt, sondern auch von der Kom-
ponente der Handlungsfähigkeit ab. Freiheit ist nicht mehr das Vermögen eines 
Subjekts eine bestimmte Handlung zu vollziehen oder eine konkrete Verantwortung 
zu übernehmen; die Freiheit beruht lediglich noch in der „Aussetzung“ von Be-
stimmtheit. Positiv ausgedrückt ist der Mensch befähigt, sich auf die Welt hin zu 
öffnen und Aussagen über die Welt zu artikulieren (vgl. Nancy 2016: 57). Heideg-
ger gelingt es mit diesem Zug zwar, sich von der Vorstellung der Freiheit als Auto-
nomie zu lösen, da Freiheit nicht mehr mit der Selbstbestimmung des Subjekts 
gleichgesetzt wird und auch nicht mehr durch eine Instanz im Inneren des Subjekts 
bedingt ist. Der Preis dafür liegt jedoch in der Abstraktion von jeder Vollzugsdi-
mension von Freiheit: Es ist nicht mehr klar, wie sich der Begriff der Handlungsfä-
higkeit mit demjenigen der Freiheit zusammenführen lässt. Heidegger begreift Frei-
heit als etwas, das den Menschen in seiner Ausgesetztheit erscheinen lässt; dieser 
Erkenntnis schließt sich aber nicht mehr die Frage an, inwiefern dieses Lassen auf 
eine Tätigkeit verweist. Der Explikation des Lassens als Entzugsmoment der Frei-
heit folgt keine Neubestimmung von Handlungsfähigkeit als Bezugsmoment. 

Auch die hermeneutischen Bezugsmomente des Menschen, die auf dessen 
Selbstverständnis zielen, geraten nach der Kehre aus dem Blick der Untersuchun-
gen. Heidegger widmet sich nicht mehr der Frage, inwiefern sich der Mensch als 
ein solches Wesen interpretiert, das dem Sein ausgesetzt ist. In meiner Auseinan-
dersetzung mit der Hermeneutik Ricœurs und Taylors wird ersichtlich, dass es Sein 
                                                             
13  Das Verschwinden des Handelns sieht Thomä als ein durchgängiges Problem der 

Spätphilosophie Heideggers. So schreibt er, dass „nach 1933 der Handelnde zum ge-

brannten Kind geworden ist“ (Thomä: 1990: 651). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 79 

 

nur als „interpretiertes Sein“ gibt. Beide Autoren vertreten die These, dass ontologi-
sche Kräfteverhältnisse an die Interpretation durch Subjekte gebunden sind. Die 
durch eine Fokussierung auf das Sein bedingte Vernachlässigung der ontischen Ab-
lagerungen des Seins in Heideggers Denken nach der Kehre14 wird von der Herme-
neutik durch die Berücksichtigung des Selbstverständnisses der Subjekte wieder 
eingeholt. Selbstverständnis wird dann als Effekt der Ausgesetztheit gegenüber – 
zugleich auf eine praktische Ebene transformierten – ontologischen Kräfteverhält-
nissen begriffen. Identität lässt sich im Anschluss daran als Effekt eines vorausge-
henden Unterwerfungsprozesses und nicht als ursprüngliche Eigenschaft von Sub-
jekten auslegen. So kann demonstriert werden, wie eine Hermeneutik von der 
Subjektkritik des späten Heidegger profitiert und nicht fallen gelassen werden 
muss. 
 
3.1.4 Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt  

    und das Problem der Einheit 
 
Auch wenn Heidegger dem Subjekt innerhalb der ontologischen Analyse keinen Ort 
mehr zuzuweisen vermag, existieren auch nach der Kehre Stellen innerhalb seines 
Werkes, an denen der Subjektbegriff aufgegriffen wird. Es zeigt sich an diesen Or-
ten, wie das Subjekt als dezentriertes und dem Sein ausgesetztes gedacht werden 
kann. Ein Beispiel dafür ist die Art und Weise, wie Heidegger die Stellung von 
Subjekt und Objekt versteht: 

 

„Subjektivität und Objektivität gründen ihrerseits schon in einer eigentümlichen Offenbarkeit 

des ‚Seins‘ und des ‚Menschenwesens‘. Sie legt das Vorstellen auf die Unterscheidung beider 

als Objekt und Subjekt fest. Diese gilt seitdem als absolut und bannt das Denken ins Ausweg-

lose. Eine Ansetzung des ‚Seins‘, die das ‚Sein‘ aus der Rücksicht auf die Subjekt-Objekt-

Beziehung nennen möchte, bedenkt nicht, was sie schon an Fragwürdigem ungedacht lässt.“ 

(1955: 408) 

 

                                                             
14  Diese Konzentration auf das Sein lässt sich etwa im Brief über den Humanismus verneh-

men: „So kommt es denn bei der Bestimmung der Menschlichkeit des Menschen als der 

Ek-sistenz darauf an, dass nicht der Mensch das Wesentliche ist, sondern das Sein als die 

Dimension des Ekstatischen der Ek-sistenz.“ (1946a: 333f.) Eine noch drastischere For-

mulierung findet sich in einer Vorlesung zu Nietzsche: „‚Das Dasein im Menschen‘ ist 

das Wesen, das dem Sein selbst gehört, in welches Wesen jedoch der Mensch gehört, so 

zwar, dass er dieses Sein zu sein hat. Das Da-sein geht den Menschen an. Als sein Wesen 

ist es je das seine, dasjenige, dem er gehört, aber nicht das, was er selbst als sein Gemäch-

te schafft und betreibt.“ (NII: 323) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Nur weil Subjekte bereits in die Offenheit des Seins eingelassen sind, können ihnen 
Objekte erscheinen, die sie begrifflich klassifizieren können. Das „Ausweglose“ ist 
die mit der Metaphysik verbundene Setzung des Subjekts als in der Welt vorkom-
mende und sich selbstbestimmende Substanz. Die Metaphysik interpretiert die erst 
durch eine ontologische Öffnung ermöglichte Unterscheidung zwischen Subjekt 
und Objekt als ursprünglich gesetzte und verstellt dadurch die Möglichkeit einer 
ontologischen Situierung des Menschen. Heideggers Kritik an der Metaphysik lau-
tet, dass die Differenz zwischen Subjekt und Objekt, d.h. diejenige Kraft, die erst 
Subjekt und Objekt erscheinen lässt, verkannt und verleugnet wird: „Vielmehr ist 
der Mensch zuvor in seinem Wesen ek-sistent in die Offenheit des Seins, welches 
Offene erst das ‚Zwischen‘ lichtet, innerhalb dessen eine ‚Beziehung‘ vom Subjekt 
zum Objekt ‚sein‘ kann.“ (1946a: 350) Das Sein als das Offene, in dem der Mensch 
erscheint, ist die Räumlichkeit, die Öffnung des Raumes, welche die Bedingung für 
die Begegnung eines Subjekts mit anderen Subjekten und Objekten ist. Im Gegen-
satz zu Kant, für den der Raum eine Anschauungsform und damit Teil der Subjekti-
vität des Subjekts ist, ist Räumlichkeit für Heidegger ein ontologisches Phänomen, 
das nicht zur Struktur des Subjekts gehört. Subjekte existieren, weil sie Kräftever-
hältnissen ausgesetzt sind, über die sie nicht verfügen und aus dessen Horizont her-
aus sie ihr Denken und Handeln vollziehen.  

An dieser Stelle kann schon einmal vorgegriffen werden und auf den später ent-
falteten Unterschied zwischen Heidegger und der Dekonstruktion zu sprechen ge-
kommen werden. Die wesentliche Diskrepanz beruht darin, dass die Dekonstruktion 
das „Zwischen“ nicht als bloß ontologisch charakterisiert, sondern das alteritäre 
Moment der Situierung herausstreicht. Das Zwischen verweist bei Heidegger auf 
die symmetrische Bewegung des Seins; die Dekonstruktion untersucht im Gegen-
satz dazu die Nicht-Identität einer Affizierung, die das Subjekt erst in eine solche 
Position entlässt, in der ihm ein Objekt erscheinen kann. Der Übergang von der 
Symmetrie des Seins, um deren Verteidigung es Heidegger geht, zur Asymmetrie 
der Alterität ist notwendig, um ein heteronomes Subjektverständnis zu entwickeln. 
Bereits in meiner Lektüre von Sein und Zeit hat sich ergeben, dass die Einheit der 
Sorgestruktur und die Rolle des Gewissens eine Explikation heteronomer Subjekti-
vität blockieren (vgl. Kap. 2.3.1-2.3.3). Nach der Kehre verschärft Heidegger zwar 
seine Subjektkritik, indem das Dasein nicht mehr länger durch eine innere Instanz 
(das Gewissen) gegründet wird; jedoch bleibt er der Logik der Symmetrie treu und 
kann dadurch den asymmetrischen Charakter des Konstitutionsprozesses nicht of-
fenlegen.  

Die Probleme eines Insistierens auf der einheitlichen Struktur des Seins treten 
auch im Zusammenhang mit Heideggers Selbstkritik an der ontisch-ontologischen 
Differenz, wie sie in Sein und Zeit eingeführt wurde, zutage. Heidegger ist nach der 
Kehre der Überzeugung, dass die Einführung der Differenz zwischen Sein und Sei-
endem zwar eine notwendige Abzweigung auf dem Weg zur Ausarbeitung der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 81 

 

Seinsfrage war, der Gang der philosophischen Untersuchung jedoch wieder zurück 
zur Einheitlichkeit führen muss. Es ist dabei ironisch, dass gerade die fragmentari-
schen und oft kryptisch wirkenden Beiträge zur Philosophie, die als eine Art zwei-
tes Hauptwerk nach Sein und Zeit gelten, diesen Gedanken in aller Deutlichkeit 
nach außen tragen: 

 

„Deshalb bedurfte es im Versuch der Überwindung des ersten Ansatzes der Seinsfrage in 

‚Sein und Zeit‘ und seiner Ausstrahlungen (‚Vom Wesen des Grundes‘ und Kantbuch) der 

wechselnden Versuche, der ‚ontologischen Differenz‘ Herr zu werden, ihren Ursprung selbst 

und d.h. ihre echte Einheit zu fassen. […] Mit anderen Worten, diese Unterscheidung wird 

gerade zur eigentlichen Schranke, die ein Fragen der Seynsfrage verlegt, sofern versucht 

wird, unter Voraussetzung des Unterschiedes von diesem weiter nach seiner Einheit zu fra-

gen. Diese Einheit kann immer nur der Widerschein des Unterschiedes bleiben und niemals in 

den Ursprung führen, von dem aus diese Unterscheidung als nicht mehr ursprüngliche erse-

hen werden kann.“ (BP: 250) 

 
Während die Einheit der Daseinsanalyse in Sein und Zeit über die Sorge garantiert 
werden sollte, ist das Sein nach der Kehre selbst die Einheit, die als ursprüngliche 
Erfahrung des Menschen zur Sprache gebracht wird. Nach Heidegger entspringt die 
ontisch-ontologische Differenz als Differenz der einheitlichen Struktur des Seins; 
sie ist dieser nachgeordnet und kann daher – sofern sie als Differenz analysiert wird 
– nicht zur Einheit des Seins führen. Exakt hierin liegt der Unterschied zwischen 
Heidegger und der Dekonstruktion: Während Heidegger die Probleme von Sein und 

Zeit durch eine verstärkte Fokussierung auf eine Explikation der symmetrischen 
und einheitlichen Struktur des Seins zu lösen versucht, verfolgt die Dekonstruktion 
die differentielle Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz. Sie weist die al-
teritäre Struktur dieser Differenz auf und vermag deshalb eine Kritik und Neube-
stimmung des metaphysischen Subjekts zu leisten, die über Heidegger hinausgeht. 
Ich möchte aus diesem Grund argumentieren, dass das Festhalten an der Suche nach 
einer Einheit, aus dessen Ursprung die Differenz entspringt, die Entfaltung des sub-
jektkritischen Potenzials von Heideggers Philosophie nach der Kehre blockiert. Ein 
Verständnis heteronomer Subjektivität muss den differentiellen Charakter der Sub-
jekte gründenden Entzugsmomente aufdecken, indem es die Perspektive von der 
Einheit zur Alterität verschiebt. 

Es ist vor allem das Denken Emmanuel Levinas’, welches seine Kraft aus einer 
Kritik an der symmetrischen und einheitlichen Struktur der Ontologie schöpft. Für 
Levinas stellen Heideggers Schriften den Höhepunkt innerhalb einer Geschichte der 
westlichen Philosophie dar, die im Zuge einer Ontologie den Anderen auf den Sel-
ben und damit Andersheit auf Selbstheit reduziert. Ein Ausbruch aus dem Regime 
der Ontologie besteht für Levinas jedoch nicht in der Verteidigung eines radikalen 
Außen, sondern in einer Überschreitung des Seins, die seinen Weg von „innen“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

nimmt. Der Andere befindet sich an der Grenze des Seins und entzieht sich dem 
Sein zugleich unendlich. Durch die Einführung einer solchen Grenzfigur gelingt es 
Levinas mit der heideggerschen Einheitlichkeit des Seins zu brechen, ohne auf ein 
ontologisches Außen, das sich jenseits jeder menschlichen Erfahrung befindet, zu-
rückzugreifen. Eine solche Möglichkeit der Überschreitung lässt sich in Heideggers 
Philosophie nicht mehr erspähen. Mit Levinas wird die einheitliche Struktur der 
Ontologie aufgesprengt, indem sie auf eine alteritäre Erfahrung hin geöffnet wird, 
die das Subjekt als ausgesetztes und heteronomes einsetzt. 

 
 

3.2 DIE EXPLIKATION DER ENTZUGSMOMENTE:  
AB-GRUND, GABE UND EREIGNIS 

 
Bis jetzt habe ich zur Sprache gebracht, wie es Heidegger gelingt, das Sein – und 
damit Temporalität als Sinn von Sein – vom Dasein zu lösen und als ein solches 
Entzugsmoment zu denken, das im Moment des Bezugs den Menschen als Men-
schen erscheinen lässt. Die Konstitution des Menschen innerhalb des Seins und die 
sich dadurch eröffnende – wenn auch von Heidegger nicht realisierte – Möglichkeit, 
Subjektivität als ausgesetzt und damit als heteronom zu denken, werden in Heideg-
gers Philosophie nach der Kehre durch die Figuren des Ab-grunds, der Gabe und 
des Ereignisses schärfer gefasst. Ich möchte in diesem Unterkapitel zunächst die 
These vertreten, dass eine phänomenologische Erschließung des heteronomen Kon-
stitutionsprozesses von Subjektivität an Heideggers Figur des Ab-grunds anschlie-
ßen kann. Die Dekonstruktion führt aus, wie der Konstitutionsprozess von Subjek-
tivität in die gründende und entgründende Bewegung des Ab-grunds eingeschrieben 
werden kann. Die Figur des Ab-grunds spielt somit die entscheidende Rolle, um die 
(abstrakte) ontologische Analyse Heideggers in eine Freilegung heteronomer Sub-
jektivität zu überführen. Die Phänomene der Gabe und des Ereignisses explizieren 
dann die gründende Kraft des Ab-grunds genauer. Indem das Ereignis als un-
geschichtliche Struktur der Geschichte interpretiert wird, kann eine Entbindung von 
Temporalität und Geschichtlichkeit in Heideggers Philosophie nach der Kehre aus-
gemacht werden. Entbunden werden die temporale Dimension des Ab-grunds und 
die Gabe des Seins von der Kontingenz historischer Prozesse. Das Sein gibt sich in 
verschiedenen historischen Epochen zwar auf unterschiedliche Weise dem Men-
schen hin; der Mensch ist dem Sein aber stets ausgesetzt. Diese quasi-ahistorische 
und quasi-universalistische These ist ein integrales Moment eines heteronomen 
Subjektverständnisses. 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 83 

 

3.2.1 Die Figur des Ab-grunds 
 
In meiner Auseinandersetzung mit Heideggers Selbstkritik an der Daseinsanalyse 
von Sein und Zeit hat sich bereits ergeben, dass Temporalität nicht mehr länger als 
Zeitlichkeit des Daseins, sondern als Bezugs- und Entzugsmoment gedacht werden 
muss. Es stellt sich somit die Aufgabe einer angemessenen Thematisierung der 
doppelten Bewegung von Entzug und Bezug. Wie kann nun aber Temporalität als 
Sinn von Sein eine gründende Funktion in Bezug auf den Menschen ausüben? Der 
Prozess des „Lichtwerdens des Daseins“ muss genauer unter die Lupe genommen 
werden. Es soll sich zeigen, dass mithilfe der Figur des Ab-grunds die gründende 
Kraft der Temporalität und die Ausgesetztheit des Menschen gegenüber ontologi-
schen Kräfteverhältnissen artikuliert werden kann. 

Heidegger leitet die Explikation der Figur des Ab-grunds ein, indem er zunächst 
die Frage nach dem Grund, d.h. dem Gründungsmoment, von Sein stellt. Der Be-
griff des Grundes verdankt seine Stellung innerhalb der modernen Philosophie vor 
allem Leibniz und ist Teil der neuzeitlichen Subjektphilosophie. Das Subjekt stellt 
innerhalb dieser Philosophie die zentrale Gründungsfigur dar, mit der die Rechtfer-
tigung des philosophischen Wissens fundiert wird. Im Verlauf einer Kritik an dieser 
Tradition arbeitet sich Heidegger an der Rolle des Grundes ab. Diese Abarbeitung 
ist zugleich eine Neuauslotung des Grundes in Hinblick auf eine ontologische Ana-
lyse und zeigt das Potenzial der Destruktion an, metaphysische Begriffe nicht ein-
fach zu verwerfen, sondern innerhalb eines anderen Denkens neu auszulegen. Im 
Gegensatz zu den beiden im vorherigen Abschnitt erörterten Begriffe der Wahrheit 
und der Lichtung behandelt Heidegger mit dem Grund einen philosophischen Ter-
minus, der sich – aufgrund seines Verweises auf den begründenden Charakter der 
Metaphysik – auf den ersten Blick nicht mit einer Explikation des Sinns von Sein in 
Einklang bringen lässt. Dass dies nur scheinbar der Fall ist, soll im Folgenden er-
sichtlich werden. 

Heideggers Ausgangspunkt ist die Frage, inwiefern sich Sein als Grund denken 
lässt. Weil das Sein nicht als Seiendes interpretiert werden darf, kann es nicht durch 
etwas begründet werden, das ihm äußerlich ist. Es darf nicht als Wirkung einer Ur-
sache gelten und steht somit nicht in einem Kausalzusammenhang mit einem Sei-
enden. Heideggers These ist, dass das Sein ein Grund ist, der nicht mehr durch ei-
nen weiteren Grund gegründet ist und der auch nicht im Sinne eines Fundaments 
wirkt. Das Sein ist nicht Grund einer ersten, alles Seiende bedingenden Ursache. 
Das Sein hat keinen Grund, fungiert aber gründend, indem es der Grund ist, der 
Seiendes als Seiendes erscheinen lässt: 

 

„Sein und Grund gehören zusammen. Aus seiner Zusammengehörigkeit mit dem Sein als 

Sein empfängt der Grund sein Wesen. Umgekehrt waltet aus dem Wesen des Grundes das 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Sein als Sein. Grund und Sein (‚sind‘) das Selbe, nicht das Gleiche, was schon die Verschie-

denheit der Namen ‚Sein‘ und ‚Grund‘ anzeigt. Sein ‚ist‘ im Wesen: Grund. Darum kann Sein 

nie erst noch einen Grund haben, der es begründen sollte.“ (SG: 76) 

 
Heidegger setzt die Wörter „sind“ und „ist“ in Anführungszeichen, weil er ihre me-
taphysische Konnotation sichtbar machen möchte, durch die Grund und Sein leicht 
als Seiendes kategorisiert werden können. Sein und Grund „sind“ gerade nicht, weil 
sie Seiendes, das „ist“, erst begründen, d.h. konstituieren. Der temporale Charakter 
des Seins verhindert die Auslegung des Seins als Gründungsfigur. Philosophisch ist 
es auch nicht ausreichend, die gründende Kraft des Seins zu verschieben, indem der 
Prozess der Gründung als in sich brüchig gedacht wird. Heideggers Schritt ist radi-
kaler: Die traditionelle philosophische Interpretation des Seins als Gründungsfigur 
wird destruiert, indem die Gründung nichts anderes als ihre Entgründung, ihr Ent-
zug ist.  

Angesichts des soeben entfalteten Arguments vollzieht Heidegger eine typische 
dekonstruktive Geste: Die Unmöglichkeit (der Gründung) ist die Bedingung ihrer 
Möglichkeit. In anderen Worten: Der Entzug ist ein konstitutives Moment des Be-
zugs. Der dekonstruierte Grund ist somit der Ab-grund: „Demgemäß bleibt der 
Grund vom Sein weg. Der Grund bleibt ab vom Sein. Im Sinne solchen Ab-bleibens 
des Grundes vom Sein ‚ist‘ das Sein der Ab-Grund. Insofern das Sein als solches in 
sich gründend ist, bleibt es selbst grundlos. Das ‚Sein‘ fällt nicht in den Machtbe-
reich des Satzes vom Grund, sondern nur das Seiende.“ (SG: 76f.) Das Sein ist der 
Grund, der in seiner Anwesenheit abwesend ist und deshalb als „Ab-Grund“ fun-
giert. Die Figur des Ab-grunds soll den gründenden Charakter des Seins anzeigen, 
der nicht im Sinne der Tradition der abendländischen Philosophie als Fundament 
gedeutet werden darf.15 Das Sein ist ein Grund, der sich selbst im Moment seiner 
Gründung wieder entzieht und somit den vollständigen „Erfolg“ der Gründung ver-
hindert. Der Ab-grund legt deshalb kein festes Fundament. Dass das Sein in nichts 
anderem als in sich selbst gründet, ist eine der zentralen Einsichten Heideggers 
nach der Kehre (vgl. Rosales 1984: 252). Sein und Grund sind nicht präsent, da sie 
sich einem objektivierenden Zugriff entziehen. Der Grund ist Ab-grund, weil er vor 
seiner eigenen Gründung zurückweicht – das Sein ist Verbergen, da es sich bei sei-
ner Entbergung immer wieder verbirgt: „Sein hat sein Eigenes im Sichentbergen. 
                                                             
15  Nach Marchart (2010; 2013) vertritt Heidegger einen „Postfundamentalismus“, der von 

einem „Antifundamentalismus“ abzugrenzen ist, dem es schlicht um die Verneinung ei-

nes jeden Grundes geht. Der Postfundamentalismus negiert nicht den Sinn des Begriffs 

„Grund“, sondern begreift selbigen als „Ab-grund“, der sich einer letzten, fundamentalis-

tischen Gründung entzieht, jedoch immer wieder partielle Gründungen vornimmt. Hier-

mit ist gemeint, dass Gründung ein notwendiges Moment ist, das allerdings immer wieder 

problematisiert und verschoben werden kann und sich somit als kontingent erweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 85 

 

Sein ist nicht zuvor etwas für sich, das dann erst ein Sichentbergen bewerkstelligt. 
Sichentbergen ist keine Beschaffenheit des Seins, sondern: Sichentbergen gehört in 
die Eigenschaft des Seins.“ (SG: 102)16 Der Ab-grund ist der Name für die grün-
dende und entgründende, konstituierende und dekonstituierende Kraft des Seins, 
um dessen Explikation sich Heideggers Schriften nach der Kehre drehen.17 Die Fi-
gur des Ab-grunds illustriert, wie sich Temporalität, Entzug und Gründung phäno-
menologisch vereinbaren lassen, indem die temporale Dimension des Entzugs als 
ein solcher Grund gedacht wird, der die Menschlichkeit des Menschen konstituiert. 

Mit der Figur des Ab-grunds und der damit verbundenen Temporalisierung des 
metaphysischen Begründungsmoments gelingt es Heidegger, eine wesentliche Be-
wegung freizulegen, an die ein heteronomes Subjektverständnis anschließen kann. 
Die Einschreibung des Subjektbegriffs in die Bewegung des Ab-grunds wird von 
Heidegger selbst jedoch nicht vorgenommen. Ich werde in den folgenden Kapiteln 
dieser Arbeit ausführen, auf welch unterschiedliche Weise die dekonstruktiven Au-
toren an die Freilegung des Ab-grunds anknüpfen, indem sie die Subjektivität kon-
stituierenden Entzugsmomente als ab-gründig interpretieren. Um diesen Schritt in 
seiner ganzen Konsequenz zu unternehmen, bedarf es jedoch noch einer weiteren 
Wendung, die Heidegger nicht vorgenommen hat. Es gilt, den Ab-grund aus der on-
tologischen Bewegung der Symmetrie herauszulösen und nachzuweisen, dass Sein 
und Grund von einer Differenz durchzogen sind, die ihre Anwesenheit und Abwe-
senheit gleichermaßen bedingt. Diese Differenz ist nicht Teil der Struktur von Sein 
und Grund, sondern ihr konstitutives Außen. Sie ist der alteritäre Zug der ab-
gründigen Bewegung, in welche der Subjektbegriff überführt werden muss. Dekon-
struktion und Hermeneutik nehmen die ontisch-ontologische Differenz ernster als 
es Heidegger nach der Kehre tut, indem sie daran erinnern, dass sich das Ontologi-
sche immer ontisch sedimentiert, d.h. dass Entzugsmomente zugleich Bezugsmo-
mente sind. Die Namen für diese Subjektivität produzierenden, ab-gründigen Ent-
zugs- und Bezugsmomente sind Spur und Ruf des Anderen (Levinas), Différance 
(Derrida) und Wissens- und Machtverhältnisse (Foucault). Die hermeneutischen 
Arbeiten Ricœurs und Taylors führen dann aus, inwiefern sich die Perspektive des 
Subjekts – und mit ihr die Komponenten des Selbstverständnisses und der Selbstin-
                                                             
16  Laut Heidegger wird das Zusammenfallen von Sein und Grund erstmals und letztmals bei 

Heraklit erörtert, indem es den Namen „Logos“ erhält: „Logos nennt den Grund. Logos 

ist Anwesen und Grund zumal. Sein und Grund gehören im logos zusammen. Der logos 

nennt diese Zusammengehörigkeit von Sein und Grund.“ (SG: 161) 

17  Vattimo (1980: 301) bringt das Paradox des Grundes zum Ausdruck und spricht zu Recht 

von einer „Rehabilitierung Heideggers als Vertreter eines Denkens ohne Grund, für das 

‚das Sein als Grund fahren lassen‘ keineswegs ein Freiwerden für den Sprung in den Ab-

grund bedeutet: es heißt vielmehr, unverzüglich und grundlos, ohne jedes Ungesagte, 

dem Satz vom Grund entsprechen“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

terpretation – wieder innerhalb der Bewegung zwischen Bezug und Entzug, d.h. 
Gründung und Entgründung, situieren lässt. 
 
3.2.2 Die ab-gründige Gabe 
 
Heteronome Subjektivität bedeutet bis jetzt, Subjekte als ab-gründig zu begreifen, 
da sie Kräfteverhältnissen ausgesetzt sind, die sich ihrer Verfügung entziehen und 
sie im Moment ihres Entzugs gründen. Im Folgenden soll es um die Implikationen 
des Ab-grunds in Hinblick auf eine Freilegung der Entzugsmomente von Subjekti-
vität gehen. Im letzten Abschnitt wurde bereits angesprochen, dass Sein – im Ge-
gensatz zu Seiendem – nicht „ist“. Der Satz „Es ist Sein“ ist vor diesem Hinter-
grund irreführend.18 Aus diesem Grund muss Heidegger das Phänomen des Seins – 
die Tatsache, dass der Mensch in der Lichtung des Seins existiert und dass Sein für 
ihn erfahrbar ist – anders zur Sprache bringen. Dieses Unterfangen kommt in der 
Transformation des Satzes von „Es ist Sein“ zu „Es gibt Sein“ zum Ausdruck. Hei-
degger möchte das Sein im Sinne einer ab-gründigen Gabe verstehen. Sein ist nicht, 
Sein gibt es: 

 

„Das ‚es gibt‘ [wird] gebraucht, um vorläufig die Redewendung zu vermeiden: ‚das Sein ist‘; 

denn gewöhnlich wird das ‚ist‘ gesagt von solchem, was ist. Solches nennen wir das Seiende. 

Das Sein ‚ist‘ aber gerade nicht ‚das Seiende‘. Wird das ‚ist‘ ohne nähere Auslegung vom 

Sein gesagt, dann wird das Sein allzuleicht als ein ‚Seiendes‘ vorgestellt nach der Art des be-

kannten Seienden, das als Ursache wirkt und als Wirkung gewirkt ist.“ (1946a: 334) 

 
Der Ausdruck „Es gibt Sein“ benennt zunächst nichts anderes, als den Vorgang des 
Anwesens, des Erscheinens von Sein. Für das Sein kann kein Grund angegeben 
werden, da es ja selbst der – stets vor sich zurückweichende – Grund ist. Jedoch ist 
auch dieser Ausdruck nicht von möglichen Missverständnissen befreit, weil er im 
nächsten Schritt einen Geber erwarten lässt, der das Sein gibt und sich folglich vom 
Sein unterscheiden muss. Das „Es“ in „Es gibt Sein“ ist aber nichts anderes als das 
Sein selbst: „Das ‚es‘, was hier ‚gibt‘, ist das Sein selbst. Das ‚gibt‘ nennt jedoch 
das gebende, seine Wahrheit gewährende Wesen des Seins. Das Sichgeben ins Of-
fene mit diesem selbst ist das Sein selber.“ (1946a: 334) Sein als von den Ekstasen 
der dreidimensionalen Zeit durchzogen kann niemals ein Gegenstand sein, der ge-

                                                             
18  Heidegger weist allerdings in einem „Protokoll zu einem Seminar über den Vortrag Zeit 

und Sein“ (1962b: 47-49) selbst daraufhin, dass dieses „ist“ nicht notwendigerweise im 

Sinne eines Vorhandenseins zu deuten ist. Anhand zweier Gedichte von Trakl und Rim-

baud gibt er Beispiele für einen nicht-metaphysischen Gebrauch von „Es ist“ in der Dich-

tung. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 87 

 

geben wird. Sein kann sich nur selbst geben, indem es in die Unverborgenheit, in 
die Lichtung tritt. Aus diesem Grund kann das Phänomen des Seins nur als ein sich 
stets gebender und im Vollzug des Gebens zurückhaltender Prozess gedacht wer-
den. 

Der Empfänger der Gabe des Seins ist der Mensch. Der Mensch wird als 
Mensch konstituiert, indem sich ihm das Sein hingibt: 

 

„Der Mensch innestehend im Angang von Anwesenheit, dies jedoch so, dass er das Anwesen, 

das Es gibt, als Gabe empfängt, indem er vernimmt, was im Anwesenlassen erscheint. Wäre 

der Mensch nicht der stete Empfänger der Gabe aus dem ‚Es gibt Anwesenheit‘, erreichte den 

Menschen nicht das in der Gabe Gereichte, dann bliebe beim Ausbleib dieser Gabe Sein nicht 

nur verborgen, auch nicht nur verschlossen, sondern der Mensch bliebe ausgeschlossen aus 

der Reichweite des: Es gibt Sein. Der Mensch wäre nicht Mensch.“ (1962a: 16f.) 

 
In diesem Zitat – und das ist in Heideggers Spätwerk gewiss nicht immer der Fall – 
lässt sich die Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz vernehmen: Das Onto-
logische gibt es nur, weil es sich immer als Ontisches hingibt. Weil es Sein nur gibt, 
weil es dem Menschen gegeben wird, d.h. für den Menschen erfahrbar ist, muss die 
ontologische Analyse der Gabe des Seins – sofern sie die Bewegung des Gebens 
zur Sprache bringen will – auch den Akt des Empfangens berücksichtigen. Das Sein 
ist das Entzugsmoment des Menschen, weil es zugleich Bezugsmoment ist, d.h. den 
Menschen als Menschen erscheinen lässt. Im Moment seines Gebens konstituiert es 
den Menschen, indem es sich ihm hingibt.19 

Dass das Sein dem Menschen seine Menschlichkeit reicht, bedeutet, dass es ihm 
im Moment seiner Berührung Existenz verleiht. Dem Sein kommt dabei die Verga-
be von Existenz immer schon zu; sie ist Teil seines Wesens. In anderen Worten: Im 
Phänomen des Seins ist der Umschlag des Entzugs in den Bezug immer schon an-
gelegt. Jean-Luc Nancy bringt diesen Gedanken wie folgt zum Ausdruck: „Das Sein 
ist nicht – man muss darauf insistieren – der Geber der Gabe […]. Das Sein ist die 
Gabe selbst, oder: Das Sein ist von der Art des Sein-lassens, wie es auch ‚die Lich-
tung‘ ist, das heißt wie es das Existierende ek-sistiert: Es ‚gibt‘ ihm also nicht die 
Existenz, es ist selbst die Transitivität des Ek-sistierens.“ (Nancy 2014c: 123) Dass 
das Wesen des Menschen die Existenz ist und dass es von der Struktur der Tempo-
ralität durchdrungen ist, ist ein Effekt der Gabe des Seins. Auch beim späten Hei-
degger ist der Mensch – obgleich der Subjektbegriff konsequent ausgespart wird – 
                                                             
19  Jean-Luc Marion (1996) interpretiert die Gabe des Seins an den Menschen auch als Ruf: 

Während in der Daseinsanalyse von Sein und Zeit das Dasein sich selbst ruft, ist es nach 

der Kehre das Sein, das den Menschen anruft und ihm Existenz „gibt“. Anhand dieser In-

terpretation zeigt sich, wie Heidegger zentrale Phänomene nach der Kehre aus der Da-

seinsanalyse löst und als Entzugsmomente neu bestimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Teil der ontologischen Analyse. Die Unumgänglichkeit einer Berücksichtigung des 
Menschen bei einer Antwort auf die Frage, inwiefern es Sein gibt, treibt Heidegger 
jedoch nicht zu der Problemstellung, wie Subjektivität – und damit Handlungsfä-
higkeit, Verantwortung und Selbstverständnis – in der Ausgesetztheit des Seins 
konstituiert wird. Das Unterfangen von Dekonstruktion und Hermeneutik ist es 
demgegenüber, das Subjekt als Empfänger in die Bewegung der Gabe des Seins 
einzusetzen und zugleich die Ontologie auf ihre Alterität und damit auf die ethi-
schen und praktisch-politischen Implikationen hin zu öffnen. Wie sich bereits an 
der Figur des Ab-grunds erwiesen hat, gilt es auch hier, den Weg Heideggers noch 
ein wenig weiter zu gehen. 
 
3.2.3 Das Sein und das Ereignis 
 
Die ab-gründige Gabe, die Sein und Zeit erscheinen lässt, nennt Heidegger ab dem 
Zeitpunkt seiner später unter dem Titel Beiträge zur Philosophie veröffentlichten 
fragmentarischen Textsammlung aus dem Jahre 1936 „Ereignis“. Erst die Einfüh-
rung dieses Terminus erlaubt es, die temporale Dimension des Seins näher zu be-
schreiben. Das Ereignis lässt das Sein als Zeit und die Zeit als Sein erscheinen. Es 
bedingt, dass es beide Phänomene überhaupt gibt: „Was beide, Zeit und Sein, in ihr 
Eigenes, d.h. in ihr Zusammengehören, bestimmt, nennen wir: das Ereignis.“ 
(1962a: 24) Der Ereignisbegriff soll das Erscheinen von Zeit und Sein formal an-
zeigen (vgl. Denker 2011: 213). Das Ereignis ist nicht dasjenige, unter welches Sein 
und Zeit subsumiert werden, es beschreibt vielmehr die Bewegung des Anwesens 
von Sein und Zeit:  

 

„Ereignis ist nicht der umgreifende Oberbegriff, unter den sich Sein und Zeit einordnen lie-

ßen. Logische Ordnungsbeziehungen sagen hier nichts. Denn, indem wir dem Sein selbst 

nachdenken und seinem Eigenen folgen, erweist es sich als die durch das Reichen von Zeit 

gewährte Gabe des Geschickes von Anwesenheit. Die Gabe von Anwesen ist Eigentum des 

Ereignens. Sein verschwindet im Ereignis. In der Wendung: ‚Sein als das Ereignis‘ meint das 

‚als‘ jetzt: Sein, Anwesenlassen geschickt im Ereignen, Zeit gereicht im Ereignen. Zeit und 

Sein ereignet im Ereignis.“ (1962a: 27) 
 

Der etwas unglückliche Gebrauch des Wortes „Eigentum“ deutet an, dass es Hei-
degger nicht ganz gelingt, die Sprache der Metaphysik zu vermeiden. Sein und Zeit 
„gehören“ natürlich nicht dem Ereignis. Das Ereignis ist nicht der Urknall, dem 
Sein und Zeit entspringen; vielmehr ist die Tatsache – das Faktum –, dass es Sein 
und Zeit überhaupt gibt, das Ereignis. Das Ereignis ist kein „Oberbegriff“ und keine 
„Ordnungsbeziehung“, da es in keinem hierarchischen oder relationalen Verhältnis 
zu Sein und Zeit steht. „Sein als das Ereignis“ bedeutet, dass das Anwesen von Sein 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 89 

 

die Anwesenheit von Seiendem bedingt. Das Ereignen von Sein lässt Seiendes erst 
als Gegenwärtiges erscheinen. Wie Heidegger in einem Protokoll zu dem Vortrag 
Zeit und Sein vermerkt, sollte das Ereignis am besten als das „und“, als Relation 
zwischen Sein und Zeit begriffen werden: „Vielmehr ist das Ereignis so zu denken, 
dass es weder als Sein noch als Zeit festgehalten werden kann. Es ist gleichsam ein 
‚neutrale tantum‘, das neutrale ‚und‘ im Titel ‚Zeit und Sein‘.“ (1962b: 52f.) Die 
schon im Kontext der Stellung von Subjekt und Objekt zum Vorschein gekommene 
Rede vom „Zwischen“ (vgl. Kap. 3.1.4) wird auch hier wieder von Heidegger be-
müht, um eine terminologische Unterscheidung auszudrücken, die sich nicht auf ei-
nen gemeinsamen Ursprung zurückführen lässt. Das Zwischen lässt eine Prozessua-
lität, eine „Schickung“ aufleuchten, die eine Komponente des Erscheinens von Sein 
und Zeit ist. Das Ereignis beschreibt den Bezug zwischen Zeit und Sein: Es ist die 
Wendung der Figur des Ab-grunds auf das Erscheinen von Zeit und Sein, d.h. der 
Name für die ab-gründige Dimension von Zeit und Sein. Zeit und Sein gibt es nur 
deshalb, weil sie nicht mit sich identisch und weil sie von einer Entzugsdimension 
durchdrungen sind. Dieser Entzug entstammt aber keinem (konstitutiven) Außen, 
sondern ist Teil ihrer Struktur. Das Ereignis ist das Un- von Zeit und Sein, es ist die 
Un-Zeit und das Un-Sein und somit dasjenige, welches die Identität von Zeit und 
Sein durchkreuzt und zugleich bedingt, dass es Zeit und Sein überhaupt gibt. Es 
gibt kein weiteres Phänomen, das Zeit und Sein konstituiert. Der Konstitutionspro-
zess von Zeit und Sein und ihr Erscheinen, ihre „Schickung“, sind dasselbe. 

Die Pointe der gesamten Bewegung der Gabe des Ereignisses ist, dass der 
Mensch als ein Seiendes, das in der Lichtung des Seins existiert, an das Ereignen 
von Zeit und Sein gebunden ist. Der Mensch konstituiert sich erst in dem Moment, 
in welchem er vom Ereignen von Sein und Zeit berührt wird: „Sofern es Sein und 
Zeit nur gibt im Ereignen, gehört zu diesem das Eigentümliche, dass es den Men-
schen als den, der Sein vernimmt, indem er inne steht in der eigentlichen Zeit, in 
sein Eigenes bringt. So geeignet gehört der Mensch in das Ereignis.“ (1962a: 28) 
„Existenz“ ist der Seinsmodus des Menschen, der durch das Ereignen von Sein und 
Zeit ins „Werk gesetzt wird“20. Wird der Mensch als ein solches Wesen verstanden, 
das in der Lichtung des durch das Ereignis geschickten Seins erscheint, so entgeht 
er der metaphysischen Charakterisierung im Sinne eines ontischen Fundaments, in 

                                                             
20  Ich spiele hiermit auf Heideggers Formulierung vom „Sich-ins-Werk-setzen der Wahr-

heit“ (1936: 59) in Der Ursprung des Kunstwerkes an. Dort behauptet Heidegger, dass 

sich Kunstwerke „ereignen“, indem sie in die Unverborgenheit (Aletheia) des Seins und 

der Zeit treten und damit den Charakter des Werkes erhalten. Die Analogie zwischen 

Mensch und Kunstwerk besteht in dem Sinne, dass beide durch das Ereignis erst als Sei-

ende erscheinen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

dessen Ausgang alles andere Seiende erst begreifbar gemacht werden kann.21 Mög-
lich wird es so, die Asymmetrie – die Nicht-Wechselseitigkeit – des heteronomen 
Konstitutionsprozesses zu erschließen. Auch wenn Heideggers Argumentations-
gang abstrakt bleibt, weil er ausschließlich auf der ontologischen, von jeglicher 
ethischen, praxeologischen und politischen Implikation abstrahierenden Ebene ver-
harrt, ist er der erste Philosoph, der die Ausgesetztheit des Menschen gegenüber et-
was ihm Fremden zur Sprache bringt. 

Um Heteronomie zu denken, muss aber auch demonstriert werden, wie das 
Verhältnis zwischen dem Ereignis und der Geschichte gedacht werden kann. Wenn 
es zum Phänomen des Subjekts gehört, heteronom zu sein und damit nicht über sei-
ne Subjektivität zu verfügen, kann das nicht nur für Subjekte einer spezifischen his-
torischen Epoche gelten. Die Heteronomie von Subjekten und somit ihre Tempora-
lität müssen von der Geschichtlichkeit entbunden werden. Das treibt die Argumen-
tation zu der Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Ereignis und der Geschich-
te. Slavoj Žižek argumentiert, dass das Ereignis bei Heidegger der Name für die 
ungeschichtliche Struktur der Geschichtlichkeit ist.22 Ich möchte – über Žižek, der 
noch innerhalb einer dialektischen Bewegung verbleibt, hinausgehend – die These 
vertreten, dass genau diese unhistorische Dimension des Ereignisses die Möglich-
keit für die Lösung der Temporalität von der Geschichtlichkeit ist. Das Ereignis ist 
unhistorisch, da es jede spezifische historische Interpretation von Zeit und Sein erst 
bedingt. Zu jedem historischen Zeitpunkt innerhalb der Geschichte der Metaphysik 
werden Zeit und Sein auf eine unterschiedliche Art und Weise interpretiert; das Er-

scheinen, d.h. die Gabe von Zeit und Sein als Ereignis, vollzieht sich jedoch immer 
gleich. Dass das Ereignis Zeit und Sein gibt, ist der quasi-ahistorische Haken der 
heideggerschen Ontologie. Geschichtlichkeit gibt es nur, weil die temporale Struk-
tur des Ereignisses das Sein in die Geschichte entlässt. Im Umkehrschluss bedeutet 

                                                             
21  Vgl. 1957: 46: „Das Er-eignis ist der in sich schwingende Bereich, durch den Mensch 

und Sein einander in ihrem Wesen erreichen, ihr Wesendes gewinnen, indem sie jene 

Bestimmungen verlieren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat.“ 

22  Žižek argumentiert im Einzelnen wie folgt: „Ereignis bedeutet, dass das Sein nichts ande-

res ist als das Chiaroscuro dieser Botschaften, nichts anderes als die Art ihrer Beziehung 

zum Menschen. Der Mensch ist endlich und das Ereignis ist es auch: Es ist die Struktur 

der Endlichkeit selbst, das Spiel von Lichtung und Verborgenheit mit nichts dahinter. 

‚Es‘ ist nur das unpersönliche es, ein ‚es gibt‘. Hier wirkt eine unhistorische Dimension, 

doch dieses Unhistorische ist die formale Struktur der Historizität selbst.“ (Žižek 2014: 

1211) Auf die ungeschichtliche, Geschichte erst ermöglichende Struktur des Ereignisses 

kommt auch Seu-Kyou Lee zu sprechen: „Das Ereignis ist, anders als das Dasein, nicht 

geschichtlich, weil das Ereignis als das Schickende ungeschichtlich ist. Vielmehr macht 

das Ereignis die Geschichte erst möglich.“ (Lee 2001: 160) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 91 

 

das zwar nicht, dass es Temporalität ohne Geschichtlichkeit gibt; Geschichtlichkeit 
ist aber nicht die Bedingung von Temporalität.  

Dieser Gedanke kommt auch in Heideggers Rede von der Seinsgeschichte zum 
Ausdruck. Wie ich weiter oben ausgeführt habe (vgl. Kap. 3.1.1), bezieht sich der 
Titel „Seinsgeschichte“ nicht auf eine geschichtliche Abfolge, die verschiedene his-
torische Ereignisse umfasst, sondern ist die Struktur der Geschichtlichkeit, die 
(konkrete) historische Ereignisse in Formation treten lässt: „Das Geschick ist das 
Wesen der Geschichte, d.h. das wesentliche Phänomen der Geschichte ist die Schi-

ckung des Seins selbst.“ (Lee 2001: 149) Die Seinsgeschichte ist in anderen Worten 
das Ungeschichtliche, welches die Geschichte „schickt“, durchzieht und sich als ih-
re ontologische Bedingung zugleich wieder ihr entzieht. Das Entlassen, die Schi-
ckung des Seins in die Geschichte zeigt an, dass die Geschichte auf ein temporales 
Moment verweist, welches ihr vorausgeht. Temporalität ist daher nicht auf dersel-

ben Ebene wie Geschichtlichkeit aufzuspüren – beide Begriffe verweisen nicht 

wechselseitig aufeinander. Aus diesem Grund lässt sich die These rechtfertigen, 
dass Heideggers Verständnis des Ereignisses auf eine Entbindung der Temporalität 
von der Geschichtlichkeit Bezug nimmt. 

Diese Entbindung verbleibt in Heideggers Spätphilosophie freilich auf der abs-
trakten Ebene einer Seinsgeschichte. Es gilt sie, wie auch die Figur des Ab-grunds 
und der Gabe, auf die Ebene der Subjektivität konstituierenden Kräfteverhältnisse 
und damit der Praxis zu transformieren, um sie für ein Verständnis heteronomer 
Subjektivität fruchtbar zu machen.23 Dekonstruktion und Hermeneutik knüpfen an 
die Entbindung der Temporalität von der Geschichtlichkeit an, indem sie den Kon-
stitutionsprozess von Subjektivität als temporales Phänomen interpretieren, das 
nicht an einen kontingenten geschichtlichen Moment gebunden ist. Auch wenn die-
ser Konstitutionsprozess immer in einem spezifischen historischen Kontext abläuft, 
kann Subjektivität gar nicht anders als heteronom und das heißt temporal interpre-
tiert werden. Es gibt keine Epoche und keine Kultur, in der es Subjekte gibt, die ur-
sprünglich selbstbestimmt und sich selbst transparent sind, auch wenn das Selbst-
verständnis neuzeitlicher Subjekte auf Autonomie beruht. Für das Phänomen der 
Subjektivität ist Heteronomie konstitutiv. Das ist darunter zu verstehen, wenn ich 
den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivität als quasi-ahistorisch be-
zeichne.24 
                                                             
23  Eine hermeneutische, auf das Verfahren der Interpretation angelegte Auslegung von Hei-

deggers Ereignisbegriff schlägt Vattimo vor: „Die Ontologie ist nichts anderes als eine 

Interpretation unserer Kondition oder unserer Situation, da das Sein nichts außerhalb sei-

nes ‚Ereignisses‘ ist, das in seinem und in unserem Geschichtlichwerden geschieht.“ 

(Vattimo 1990: 7) 

24  Auch die Philosophie Alain Badious, die sich weder der Dekonstruktion noch der Her-

meneutik zurechnen lässt, kann als ein Versuch interpretiert werden, das Phänomen des 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

3.3 KRITIK UND AFFIRMATION DES HUMANISMUS 
 
In den übrigen Abschnitten dieses Kapitels möchte ich ausführen, inwieweit die 
zumeist auf einer abstrakten ontologischen Ebene verbleibende Freilegung von Ent-
zugsmomenten von Heidegger an einigen Stationen seines Werkes wieder mit einer 
Analyse des Umschlags der Entzugs- in Bezugsmomente verbunden wird. Auch 
wenn in den Texten durchgängig die Explikation der Seinsfrage im Vordergrund 
steht, deutet Heidegger an verschiedenen Stellen in seinen Arbeiten an, wie sich 
traditionelle metaphysische Begriffe durch eine ontologische Analyse neu ausrich-
ten lassen. Das soll nun anhand der Phänomene des Humanismus, der Geschichte 
und der Sprache erörtert werden. Vergessen werden darf dabei jedoch nicht, dass 
dem Subjektbegriff auch innerhalb dieser Untersuchungen keine produktive Rolle 
zugewiesen wird. 

Heideggers Diskussion im Brief über den Humanismus lässt sich als Beispiel 
einer destruktiven Auseinandersetzung mit einem wesentlichen metaphysischen 
Begriff auslegen. Die Kritik am traditionellen Humanismusverständnis ermöglicht 
erst eine Neubestimmung von Menschlichkeit im Sinne einer ontologischen Analy-
se.25 Die Pointe dieses Unterfangens lautet, dass der klassische Humanismus dem 
„Wesen“ des Menschen gerade nicht gerecht wird. Die Kritik an einem Humanis-
mus, der sich einer Klassifizierung der Wesenseigenschaften des Menschen wid-
met, öffnet jenen auf die Anerkennung der Ausgesetztheit des Menschen. Die Rede 
vom Wesen des Menschen wird mit dieser argumentativen Geste aufgeschoben: Es 
gibt nicht länger einen Kern von Menschlichkeit, der sich im Inneren jedes Men-
schen befindet und ihm die Fähigkeiten des Handelns, der Verantwortung und der 
Selbstinterpretation verleiht. Der Mensch ist Mensch, weil er nicht bei sich selbst 
ist: In seinem Inneren trifft er nicht auf die Substanz seines Selbst, sondern auf et-
was ihm Fremdes. Heideggers Argumentationsgang soll im Folgenden in drei 
Schritten rekonstruiert werden, wobei eine Nähe zum dreistufigen Gang der Dialek-
tik zu vermeiden ist. 

In einem ersten Schritt wird der Begriff des Humanismus angeeignet, indem 
dessen historischer Wirkungsbereich erschlossen wird. Heidegger argumentiert, 
dass die Möglichkeit des Humanismus an eine spezifische neuzeitliche Konfigura-

                                                             
Ereignisses wieder aus einer ontologischen Analyse zu lösen. Während in Heideggers 

Spätphilosophie Sein und Ereignis zusammenfallen, ist für Badiou das Ereignis gerade 

dasjenige, was den Fluss des Seins unterbricht. Vgl. insbesondere Badiou (2005). 

25  Diese Bedeutungsverschiebung des Humanismusbegriffs entgeht Rockmore (2000), wes-

halb er sich zu der irreführenden These verleiten lässt, Heidegger habe die französische 

Philosophie mit seinem Anti-Humanismus infiziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 93 

 

tion der Metaphysik gebunden ist.26 Hier wird der Mensch zur wesentlichen Grün-
dungsfigur metaphysischen Denkens: 

 

„Jeder Humanismus gründet entweder in einer Metaphysik oder er macht sich selbst zum 

Grund einer solchen. Jede Bestimmung des Wesens des Menschen, die schon die Auslegung 

des Seienden ohne die Frage der Wahrheit des Seins voraussetzt, sei es mit Wissen, sei es oh-

ne Wissen, ist metaphysisch. Darum zeigt sich, und zwar im Hinblick auf die Art, wie das 

Wesen des Menschen bestimmt wird, das Eigentümliche aller Metaphysik darin, dass sie 

‚humanistisch‘ ist.“ (1946a: 321). 

 
Indem der Mensch als bloß seiende, in der Welt vorkommende Substanz gefasst 
wird, wird seine Offenheit gegenüber ontologischen Kräfteverhältnissen negiert. 
Das grundlegende Bestreben des metaphysischen Humanismus beruht darin, den 
Menschen als Fundament des Wissens (voraus) zu setzen. Der Mensch ist eine Sub-
stanz, der unterschiedliche Attribute zukommen, die seine Menschlichkeit spezifi-
zieren. Die Anthropologie als philosophischer Disziplin widmet sich der Bestim-
mung dieser Attribute und sieht ihre Aufgabe in der Entschlüsselung des Kerns von 
Menschlichkeit. Diese Verfahrensweise funktioniert allerdings nur deshalb, weil die 
temporale Struktur des Menschen auf die Gegenwart reduziert und die historische 
Transformation der Interpretation von Menschlichkeit ausgeblendet wird. Ihre phi-
losophische Bearbeitung wird zwar erst zu einem bestimmten historischen Zeit-
punkt möglich, die Anthropologie erhebt jedoch den Anspruch, das Wesen des 
Menschen so zu erfassen, wie es immer schon ist. Da die Offenheit als Lichtung des 
Seins, dem der Mensch stets schon ausgesetzt ist, weil sie ihm seine Menschlich-
keit, sein Menschsein27 verdankt, von der Metaphysik vergessen wird, kann jedoch 
die Gewordenheit des Menschen nicht thematisiert werden. Die metaphysische Ges-
te des Ausschlusses von Entzugsmomenten verdeckt damit die Erfahrung eines ab-
gründigeren und damit überzeugenderen Verständnisses des Menschlichen. Die 
Tatsache, dass der Ausdruck „humanistisch“ im letzten Satz des Zitats in Anfüh-
rungszeichen gesetzt ist, verweist jedoch bereits darauf, dass Heidegger die Ver-
wendung dieses Wortes nicht allein der Metaphysik überlassen möchte. Es gilt, den 
Humanismus aus dem Kontext der Metaphysik zu lösen. 

In einem zweiten Schritt wird der Kurzschluss von Humanismus und neuzeitli-
cher Metaphysik deshalb kritisiert. Wichtig ist es festzuhalten, dass Heidegger die 
vom metaphysischen Humanismus explizierten Bestimmungen der Menschlichkeit 
                                                             
26  In Kapitel 6.1 werde ich ausführlicher darlegen, wie Foucault den Humanismusbegriff 

historisch verortet. 

27  Ich werde in Kapitel 8.1 zeigen, wie Charles Taylor im Anschluss an Heideggers Ausei-

nandersetzung mit dem Humanismus eine solche Anthropologie des Menschseins ausar-

beitet, die zugleich auf ein Verständnis heteronomer Subjektivität verweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

des Menschen nicht verwirft, sondern als nicht ausreichend begreift. Das traditio-
nelle Verständnis von Humanismus wird dem Wesen des Menschen gerade nicht 
gerecht, weil es zu eng gefasst ist: 
 

„Durch diese Wesensbestimmung des Menschen werden die humanistischen Auslegungen 

des Menschen als animal rationale, als ‚Person‘, als geistig-seelisch-leibliches Wesen nicht 

für falsch erklärt und nicht verworfen. Vielmehr ist der einzige Gedanke der, dass die höchs-

ten humanistischen Bestimmungen des Wesens des Menschen die eigentliche Würde des 

Menschen noch nicht erfahren. Insofern ist das Denken in ‚Sein und Zeit‘ gegen den Huma-

nismus. Aber dieser Gegensatz bedeutet nicht, dass sich solches Denken auf die Gegenseite 

des Humanen schlüge und das Inhumane befürworte, die Unmenschlichkeit verteidige und 

die Würde des Menschen herabsetze. Gegen den Humanismus wird gedacht, weil er die Hu-

manitas des Menschen nicht hoch genug ansetzt.“ (1946a: 330) 

 
Heideggers Argumentationsgang in diesem Zitat ist komplex. Zunächst wehrt er 
sich dagegen, die Position eines schlichten „Anti-Humanismus“ zu verteidigen, 
welche die Differenz zwischen Mensch und Tier leugnet. Es geht nicht darum, die 
traditionelle humanistische These von der Rationalität als Wesenskern des Men-
schen umzudrehen, indem eine vermeintliche Irrationalität an die Oberfläche ge-
bracht wird; vielmehr soll der Status der Rationalität dezentriert werden. Rationali-
tät ist nicht die zentrale Eigenschaft, welche die Menschlichkeit des Menschen 
charakterisiert. Die Fähigkeit des Menschen zum rationalen Denken und Handeln 
ist vielmehr durch etwas nicht-rationales und nicht-verfügbares bedingt. Das und 
nichts anderes meint Heidegger, wenn er sein eigenes Denken als anti-humanistisch 
deklariert. Dem Humanismus entgeht, dass Menschlichkeit gerade auf etwas ihm 
Fremdes verweist, das nicht im Inneren des Menschen vorliegt. Es ist daher abwe-
gig, Heidegger eine anti-humanistische Stoßrichtung – im Sinne eines gegen den 
Menschen gerichteten Denkens – zu unterstellen. Vielmehr wird der traditionelle 
Humanismus dem Menschen nicht gerecht, weil er die Komplexität seiner Vollzüge 
verkennt. 

In einem dritten Schritt wird der Begriff des Humanismus schließlich reaktuali-

siert. Der Sinn des Wortes wird neu bestimmt, indem das „Wesen“ des Menschen 
philosophisch anders artikuliert wird:  
 

„Das ‚humanum‘ deutet im Wort auf die humanitas, das Wesen des Menschen. Der ‚-ismus‘ 

deutet darauf, dass das Wesen des Menschen als wesentlich genommen sein möchte. Diesen 

Sinn hat das Wort ‚Humanismus‘ als Wort. Ihm einen Sinn zurückgeben, kann nur heißen: 

den Sinn des Wortes wiederbestimmen. Das verlangt einmal, das Wesen des Menschen an-

fänglicher zu erfahren; zum anderen aber zu zeigen, inwiefern dieses Wesen in seiner Weise 

geschicklich wird.“ (1946a: 345; Hervorhebungen von mir) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 95 

 

Die „anfänglichere“ Bestimmung des Menschen, um die es Heidegger geht, richtet 
sich an der Reartikulation der Seinsfrage aus. Die Frage, was es überhaupt heißt 
„menschlich“ zu sein, wurde in der Geschichte der Metaphysik nicht richtig beant-
wortet, ja nicht einmal richtig gestellt. Durch die Wiederaufnahme der Frage nach 
dem Sein wird auch diejenige nach dem Wesen des Menschen neu aufgeworfen. 
„Humanismus“ bedeutet für Heidegger nun, dass das Wesen des Menschen in sei-
ner ontologischen Durchlässigkeit besteht. Der Mensch existiert aufgrund und 
durch Kräfte, die nicht seiner Herrschaft unterliegen. Um die von mir im herausge-
stellten Zitat kursivierten Ausdrücke der „Erfahrung“ und „Schickung“ zu präzisie-
ren, bietet es sich an, den Bogen wieder zu Heideggers Verständnis des Ereignisses 
zu schlagen. Hier war es ja die These, dass die Existenz des Menschen an die Be-
rührung und damit Ereignung des Seins gebunden ist.28 Die wesentliche Erfahrung, 
die der klassische Humanismus gerade nicht zu denken vermag, lautet, dass der 
Mensch in der Lichtung des Seins steht oder – etwas weniger heideggerianisch for-
muliert – von Kräften affiziert wird, die nicht Teil seines Selbst, sondern anders als 
er selbst sind. Die geschickliche Bestimmung des Menschen widmet sich dann der 
Frage, auf welche Weise diese Erfahrung innerhalb unterschiedlicher historischer 
Epochen ausgelegt wird. Diese Bestimmung verfügt zugleich über einen kritischen 
Impuls, weil sie all diejenigen Auslegungen problematisiert, in denen die Bindung 
des Menschen an eine ihm fremde Kraft vergessen wird. Eine Neuartikulation des 
Humanismus vollzieht sich somit über eine Öffnung der anthropologischen Charak-
terisierung des Menschen auf die Vielschichtigkeit seiner Erfahrungen hin und zu-
gleich über eine Kritik an all denjenigen philosophischen Projekten, die sich um ei-
ne Negation dieser Erfahrungen bemühen. 

In Bezug auf die Fragestellung dieser Arbeit lautet die – von Heidegger freilich 
nicht gezogene – Konsequenz: Das Subjekt verdankt seine Subjektivität einer Er-
fahrung, die ihm äußerlich und zutiefst fremd ist. Dabei ergibt sich eine entschei-
dende Bedeutungsverschiebung in Bezug auf den traditionellen Humanismus: Wäh-
rend dieser den Menschen als Fundament begreift, von dem ausgehend anderes 
Seiendes erst zu fixieren ist, verliert der Mensch bei Heidegger seine zentrale Stel-
lung. Der Mensch ist das Produkt von Kräfteverhältnissen, die sich ihm entziehen 
und ihm erst seine Menschlichkeit reichen. Nancy beschreibt die Dezentralisierung 
des Begriffs „Mensch“ im Anschluss an das Denken Heideggers wie folgt: 
 

„Der Mensch, der nicht mehr ‚Kind Gottes‘, ‚Ziel und Zweck der Natur‘ oder ‚Subjekt der 

Geschichte‘ ist – das heißt der Mensch, der nicht mehr der Sinn ist beziehungsweise nicht 

mehr über den Sinn verfügt –, ist jenes Existierende, in dem das Sein sich als Sinn-machen 

                                                             
28  In Beiträge zur Philosophie, die Heidegger etwa zehn Jahre vor dem Humanismusbrief 

verfasst hat, heißt es: „Wer ist der Mensch? Jener, der gebraucht wird vom Seyn zum 

Ausstehen der Wesung der Wahrheit des Seyns.“ (BP: 318) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ex-poniert. Man könnte hier eine Formulierung wagen wie: Der Mensch ist nicht mehr das 

Signifikat des Sinns (was der Mensch des Humanismus wäre), sondern sein Signifikant, aber 

nicht weil er seinen Begriff bezeichnen würde, sondern insofern, als er seine Aufgabe anzei-

gen und erschließen würde, und zwar als eine, die über jeden zugeschriebenen Sinn des Men-

schen hinausgeht.“ (Nancy 2014c: 120f.)29  

 
Heideggers entscheidende Einsicht liegt darin, dass der Mensch nicht mehr über 
den Sinn verfügt. Der Humanismus dreht sich wesentlich um den Versuch, dem 
Menschen eine solche Fähigkeit zuzuweisen. Wenn der Sinn des Menschen nicht 
mehr in seinem Inneren verborgen liegt, so wird erst der Raum für vielfältige Un-
tersuchungen über die Konstitution der Menschlichkeit des Menschen geschaffen. 
Diese Untersuchungen müssen dann aufzeigen, dass es nicht einen Sinn von 
Menschlichkeit gibt, sondern dass Menschlichkeit immer wieder neu bestimmt 
werden muss und somit nicht abschließend auf den Begriff gebracht werden kann. 
Eine Explikation von Menschlichkeit kann sich folglich nicht mehr in einer Aufzäh-
lung von solchen Prädikaten erschöpfen, die vermeintlich zum Wesen des Men-
schen gehören, sondern muss eine Interpretation des Menschseins leisten. Die Ver-
wendungsweise des Wortes „Humanismus“ ist jetzt eine radikal neue: „‚Humanis-
mus‘ bedeutet jetzt, falls wir uns entschließen, das Wort festzuhalten: das Wesen 
des Menschen ist für die Wahrheit des Seins wesentlich, so zwar, dass es demzufol-
ge gerade nicht auf den Menschen, lediglich als solchen, ankommt. Wir denken so 
einen ‚Humanismus‘ seltsamer Art.“ (1946a: 345)30 

Der Unterschied zwischen den dekonstruktiven und hermeneutischen Autoren, 
denen ich mich in den folgenden Kapiteln zuwenden werde, und Heidegger liegt 
nun darin, dass Letzterer bei dem Verweis auf die Möglichkeit einer ontologischen 
Neubestimmung von Menschlichkeit stehen bleibt, denn es ist ja, wie Pascal Del-
hom betont, nicht der Mensch, der innerhalb der philosophischen Auseinander-
setzung zählt: „Für Heidegger ist der Mensch nicht für sich selbst, sondern nur inso-
fern von Interesse, als er notwendig für das Verstehen des Seins ist.“ (Delhom 
2004: 154) Auf eine hermeneutische Auslegung, die sich dem Sinn von Mensch-
lichkeit und damit auch der Komponente des Selbstverständnisses annimmt, wird 
verzichtet. Eine solche wird aber benötigt, um die Vollzüge der menschlichen Exis-
tenz artikulieren zu können. Es muss plausibel gemacht werden, inwiefern das von 
Heidegger skizzierte Humanismusverständnis das Selbstverständnis von Subjekten 
                                                             
29  Nancy schließt hier an Saussures Unterscheidung zwischen dem Signifikat (Bezeichne-

tes) und dem Signifikanten (Bezeichnendes) an, die auch bei Derrida (vgl. Kap. 5.1.3) ei-

ne wesentliche Rolle spielt. 

30  Eine andere Formulierung Heideggers lautet in diesem Zusammenhang wie folgt: „Es gilt 

die Humanitas zu Diensten der Wahrheit des Seins, aber ohne den Humanismus im meta-

physischen Sinne.“ (1946a: 352) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 97 

 

in ihrer Rolle als sich selbst interpretierende, handelnde und sprechende Wesen zu 
erörtern vermag. Es ist die philosophische Anthropologie Taylors, die sich eine on-
tologische Neubestimmung des Humanismusbegriffs zu eigen macht und aus die-
sem Grund die Möglichkeit und Wirklichkeit von Handlungsfähigkeit und Selbst-
verständnis thematisiert, ohne diese als zur Substanz des Menschen gehörige 
Fähigkeiten aufzufassen (vgl. Kap. 8.1). Ein Zusammenschluss von Ontologie und 
Praxis, der bei Taylor in einer „moralischen Ontologie“ kulminiert (vgl. Kap. 8.2), 
ist notwendig, um Heideggers Kritik am Humanismus für ein Verständnis hetero-
nomer Subjektivität anschlussfähig zu machen. 

 
 

3.4 ONTOLOGISCHE KRÄFTEVERHÄLTNISSE ALS 

BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT:  
GESCHICHTE, TECHNIK, SPRACHE 

 
Ich möchte nun entgegen Heideggers ausdrücklicher Behauptung, dem Subjekt 
könne innerhalb eines seinsgeschichtlichen Denkens kein Ort zugewiesen werden, 
die Möglichkeiten ausloten, Subjektivität als Effekt von ontologischen Kräftever-
hältnissen zu begreifen. Die Behandlung von Geschichte und Sprache beim späten 
Heidegger lässt das Potenzial einer solchen Neubestimmung anklingen. Heideggers 
Geschichtsschreibung demonstriert, inwiefern der Subjektbegriff mit Beginn der 
Neuzeit einen vehementen Bedeutungsgewinn erfährt. Dass sich Menschen über-
haupt als Subjekte interpretieren und sich ein „Bild“ von einer Welt machen kön-
nen, der sie gegenüberstehen und vermeintlich selbst nicht angehören, ist an eine 
bestimmte historische Konstellation dessen gebunden, wie sich das Sein dem Men-
schen hingibt. Die sich hier entfaltenden Kräfteverhältnisse im Sinne von ab-
gründigen Entzugs- und Bezugsmomenten von Subjektivität vermitteln dem Sub-
jekt an der Schwelle der Neuzeit zunächst das Selbstverständnis eines autonomen 
Akteurs und entziehen ihm im 20. Jahrhundert wieder seine Autonomie. Anhand 
der Rolle der Technik soll im Anschluss daran die Gefahr eines verdinglichten Sub-
jektverständnisses erörtert werden, das zugleich das Vermögen einer Überwindung 
der neuzeitlichen Subjektphilosophie in sich birgt. Heideggers Beschäftigung mit 
dem ontologischen Charakter der Sprache macht schließlich ersichtlich, wie Spra-
che als Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivität interpretiert werden kann. 
Hier soll klarer werden, dass die ontologische Analyse Heideggers auf die Bezüge 
des Menschen angewiesen ist und dazu gehört irreduzibel das Phänomen des Spre-
chens. Geschichte, Technik und Sprache sind – neben der Neubestimmung des 
Humanismus – diejenigen Phänomene, an denen eine Überschreitung der seinsge-
schichtlichen Ebene in Hinblick auf eine konkretere Erörterung der Beziehung zwi-
schen Sein und Mensch diagnostiziert werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

3.4.1 Die neuzeitliche Konfiguration von Subjektivität 
 
Mit der Einsicht, dass sich Geschichte nicht im Sinne einer teleologischen Entwick-
lung vollzieht, sondern wesentlich von Brüchen durchzogen ist, steht Heidegger in 
der Tradition Nietzsches.31 Genauere Aufmerksamkeit erfährt in dem Aufsatz Die 

Zeit des Weltbildes die Analyse des Bruchs, mit dem das Zeitalter beginnt, das wir 
als „Neuzeit“ benennen. Das Subjekt, wie es die neuzeitliche Subjektphilosophie 
begreift, ist nach Heideggers Geschichtsverständnis keine natürliche oder selbstevi-
dente Gegebenheit, die an der Schwelle zur Neuzeit von Gesellschaft und Philoso-
phie entdeckt wurde, sondern das Produkt eines Bruchs, der sich an jener Schwelle 
ereignete. Eine Erschließung geschichtlicher Ereignisse darf sich nach Heidegger 
keiner Suche nach Kausalursachen widmen, sondern muss die durch den Bruch be-
dingten Konsequenzen erörtern. In Bezug auf die Frage nach der Konstitution des 
neuzeitlichen Subjekts sind die Transformation des Verhältnisses von Subjekt und 
Welt und der damit verbundene Bedeutungsgewinn, der die Kategorie des Subjekts 
an der Schwelle zur Neuzeit ereilt, zentral.32 

In der Antike wird der Mensch als Teil einer umfassenden Ordnung betrachtet, 
die ihn durchdringt und der er seine Menschlichkeit verdankt. Der Mensch steht 
nicht im Zentrum dieser Ordnung, sondern ist kosmischen und göttlichen Kräften 
unterworfen. Eine philosophische Erörterung seines Wesens muss den Weg über 
eine Erschließung der Welt nehmen, die ihn umgibt. In der Neuzeit wird der 
Mensch zum Subjekt, indem er erstmals einer Welt als Objekt gegenübersteht. Erst 
jetzt kann er sich als ein solches Individuum interpretieren, das unabhängig von an-
deren Menschen und einer bestimmten sozialen Ordnung existiert. Die in der Auf-
klärung erfolgte Individualisierung des Menschen erblickt Heidegger nicht als Be-
freiung von Abhängigkeiten, sondern als Ausdruck einer Konstitution des Men-
schen als Subjekt: „Nicht dass der Mensch sich von den bisherigen Bindungen zu 
sich selbst befreit, ist das Entscheidende, sondern dass das Wesen des Menschen 
überhaupt sich wandelt, indem der Mensch zum Subjekt wird.“ (1938: 88) Der 
Mensch ist jetzt Subjekt, da er als ein Akteur gedacht werden kann, der einem Ob-
jekt gegenübersteht, von dem er sich zu unterscheiden und zu distanzieren vermag. 
Dem Subjekt wird der Schein der Autonomie verliehen: Es kann sich nun als auto-
nomes Wesen interpretieren, weil es die Fähigkeit der Distanzierung und die Be-
freiung von konkreten Abhängigkeiten in der eigenen Hand zu haben meint. Dis-
tanzierung und Befreiung sind jedoch nach Heidegger keine ursprünglichen 

                                                             
31  Christoph Menke (2003) hat darauf hingewiesen, dass Heidegger die historische Situie-

rung des Subjektbegriffs nach der Kehre in enger Auseinandersetzung mit seiner Nietz-

sche-Lektüre entwickelt.  

32  Letzteres wird von Foucault in beeindruckender Tiefe herausgearbeitet (vgl. Kap. 6.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 99 

 

menschlichen Fähigkeiten, die an der Schwelle zur Neuzeit als Wahrheiten an die 
Oberfläche treten; diese sind vielmehr Teil einer neuen Interpretation der Bezie-
hung zwischen Subjekt und Welt, die dem Subjekt vorgegeben ist. Die Möglichkeit 
des autonomen Subjekts ist somit das Produkt einer Transformation der Stellung 
zwischen Mensch und Welt. 

Die Welt wird mit Beginn der Neuzeit objektiviert, indem sie als etwas dem 
Subjekt Fremdes und Äußerliches interpretiert wird, das vom Subjekt zugleich be-
grifflich fixiert werden kann. Sie wird in der Neuzeit als Bild vorgestellt. Die Welt 
ist nicht länger ein bedeutungsvolles Ganzes, das von Sinn durchzogen ist und als 
Erscheinungshorizont des Menschen fungiert; sie ist vielmehr zu einem dem Men-
schen gegenüber befindlichen Gegenstand geworden, der die Form eines Bildes an-
nimmt: 

 

„Wo die Welt zum Bilde wird, ist das Seiende im Ganzen angesetzt als jenes, worauf der 

Mensch sich einrichtet, was er deshalb entsprechend vor sich bringen und vor sich haben und 

somit in einem entschiedenen Sinne vor sich stellen will. Weltbild, wesentlich verstanden, 

meint daher nicht ein Bild von der Welt, sondern die Welt als Bild begriffen. Das Seiende im 

Ganzen wird jetzt so genommen, dass es erst und nur seiend ist, sofern es durch den vorstel-

lend-herstellenden Menschen gestellt ist. Wo es zum Weltbild kommt, vollzieht sich eine we-

sentliche Entscheidung über das Seiende im Ganzen. Das Sein des Seienden wird in der Vor-

gestelltheit des Seienden gesucht und gefunden.“ (1938: 89f.; Hervorhebung von mir) 

 
Ein anderer Ausdruck für den Terminus der „Vorgestelltheit“ ist derjenige der Re-
präsentation. Die Welt ist dem Subjekt in der Neuzeit im Sinne von Repräsentatio-
nen „gegeben“. Das Subjekt kann die Welt nicht unmittelbar erfahren, da es nicht 
mehr „in der Welt“ ist. So ist etwa gemäß Kant Erkenntnis das Produkt der Verar-
beitung von sinnlichen Eindrücken durch die Verstandesbegriffe des Subjekts. Die 
„wesentliche Entscheidung über das Seiende im Ganzen“, von der im Zitat die Rede 
ist, liegt jetzt in der Verfügungsgewalt des Subjekts. Je stärker sich die Vorstellung 
durchsetzt, dass der Zugang zur Wahrheit im Subjekt liegt, desto mehr wird die 
Welt als ein Objekt begriffen, das dem Subjekt entgegengesetzt und äußerlich ist. 
Das Problem der Erkennbarkeit der Außenwelt ist ein Resultat der Verlagerung des 
philosophischen Problems der Wahrheit in das Subjekt. Die Bedingungen der Er-
kennbarkeit der Außenwelt sind an eine Analyse des Erkenntnisprozesses von Sub-
jekten gebunden. Die Frage nach der Wahrheit, die zu Beginn des abendländischen 
Denkens als Aletheia, als Unverborgenheit des Seins ausgelegt wurde, zentriert sich 
jetzt um ein bereits konstituiertes Subjekt. Ein Resultat dieser Verschiebung ist die 
Vorrangstellung der Aussagewahrheit (vgl. Kap. 3.1.2). Wahrheit wird nun als 
Übereinstimmung einer Aussage mit einer Tatsache in einer vom Subjekt unabhän-
gig existierenden Welt aufgefasst. Die Aussage repräsentiert ein Objekt in der Welt. 
Die Kontingenz dieser für unser heutiges Denken und für die – vor allem angel-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

sächsische – theoretische Philosophie vermeintlich so selbstverständlichen Gege-
benheit wird ersichtlich, wenn die Bindung dieses Wahrheitsverständnis an eine 
spezifische historische Situation unserer Stellung zur Welt an die Oberfläche ge-
bracht wird. 

 
3.4.2 Das Subjekt als Begründungsmoment des Wissens und  

die Herrschaft der Technik 
 
Es wurde bereits darauf eingegangen, dass der Bedeutungsgewinn, den das Subjekt 
in der Neuzeit durch seine veränderte Positionierung zur Welt erfährt, beträchtlich 
ist. Im Folgenden möchte ich die zentrale epistemische Funktion des metaphysi-
schen Subjekts herausstellen. Dem Subjekt kommt als zentralem Begründungsmo-

ment des Wissens in der Moderne eine Stellung zu, die in Antike und Mittelalter 
Gott vorbehalten war: „Zum Wesen der Subjektivität des Subjectum und des Men-
schen als Subjekt gehört die unbedingte Entschränkung des Bereiches möglicher 
Vergegenständlichung und des Rechtes zur Entscheidung über diese.“ (1938: 109f.; 
Anm. 9) Dieser philosophische Schritt ist in seiner Radikalität erstmals von Descar-
tes artikuliert worden und hat bei Kant seine höchste Konzeptualisierung und Sys-
tematisierung erhalten. Das Subjekt wird als eine Substanz begriffen – bei Descar-
tes als res cogitans und bei Kant als „Ich denke“ –, die einer Welt gegenübersteht, 
der sie selbst nicht angehört. Der Mensch als Subjekt ist zur fundamentalen Grün-
dungsfigur des philosophischen Wissens geworden: „Wenn aber der Mensch zu 
dem ersten und eigentlichen Subjectum wird, dann heißt das: Der Mensch wird zu 
jenem Seienden, auf das sich alles Seiende in der Art seines Seins und seiner Wahr-
heit gründet. Der Mensch wird zur Bezugsmitte des Seienden als solchen. Das ist 
aber nur möglich, wenn die Auffassung des Seienden im Ganzen sich wandelt.“ 
(1938: 88) Dieser Wandel ist nach Heidegger und im Gegensatz zu den Philosophen 
der Aufklärung, die in der Aufteilung in Subjekt und Objekt einen Akt der Befrei-
ung erkennen, nicht im Sinne eines durch die Menschheit selbst verursachten Fort-
schritts zu verstehen; er ist vielmehr an die Seinsgeschichte, d.h. an die historisch je 
unterschiedliche Berührung des Menschen durch das Sein gebunden und nur durch 
diese verständlich. Der Mensch ist seit der Neuzeit dem Sein auf eine andere Weise 
ausgesetzt, als es in Antike und Mittelalter der Fall war; er wird vom Sein auf eine 
andere Art gerahmt und kann sich erst deshalb als Subjekt interpretieren. Das Sein 
des Seienden liegt nicht mehr außerhalb des Menschen – er selbst versteht sich jetzt 
als das ausgezeichnete Seiende, das allem anderen Seienden erst Sinn verleiht. 
Durch diese veränderte Affizierung schlüpft der Mensch in die Rolle Gottes: Er 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 101 

 

kann etwas verursachen und ist selbst durch nichts außerhalb von sich bestimmt.33 
Das Selbstverständnis des Subjekts ist dadurch ausgezeichnet über andere und an-
deres zu herrschen, aber selbst nicht beherrscht zu werden. 

Die Objektivierung, d.h. Vergegenständlichung der Welt ist damit auf eine ganz 
bestimmte anthropologische Auslegung des Menschen angewiesen: Nur weil ein 
Subjekt über feste Grenzen gegenüber „kontingenten“ äußeren Einflüssen verfügt, 
kann es als Begründungsfigur des Wissens fungieren. Die Interpretation des Sub-
jekts als Begründungsmoment und die Vergegenständlichung der Welt haben nun 
ganz konkrete Konsequenzen für die Entwicklung der neuzeitlichen Technik. Die 
Technik als Instrument der Naturbeherrschung fußt auf der Berechnung und Ver-
rechnung alles Seienden. Natur wird mittels der neuzeitlichen Naturwissenschaft 
gebändigt, indem sie durch mathematische und physikalische Gesetze formalisiert 
und für die Produktionssteigerung instrumentalisiert wird. Die Technik ist nach 
Heidegger das Resultat einer solchen Instrumentalisierung. Sie nimmt den von 
Leibniz aufgestellten „Satz vom Grund“ ernst, indem sie dessen Anspruch einer 
vollständigen Begründung und Berechnung alles Seienden ausbuchstabiert: „Die 
Perfektion der Technik ist nur das Echo des Anspruches auf die perfectio, d.h. die 
Vollständigkeit der Begründung.“ (SG: 177) Hier zeigt sich, inwiefern die Technik 
die von der neuzeitlichen Metaphysik instanziierte Schließung des Subjekts gegen-
über der Welt zu ihrer Möglichkeitsbedingung hat: Die technische Formation erfor-
dert die Vorstellung der Welt als eines Bildes, das sich objektiv erklären, aneignen 
und instrumentalisieren lässt. Gleichzeitig setzt sie ein Subjekt voraus, das einer 
äußerlichen Welt gegenübersteht und diese für seine eigenen Zwecke und sein ei-
genes Wohl zu beherrschen vermag.34 

Die Herrschaft der Technik bezeichnet Heidegger als „Gestell“. Sie gehört 
seinsgeschichtlich weder der neuzeitlichen Metaphysik noch dem – von Heidegger 
so betitelten – Denken des Seins als Ereignis an, durch das die Epoche der Meta-

                                                             
33  Heidegger lässt sich aus diesem Grund darin zustimmen, dass die Kultur der Neuzeit auf 

den Werten und dem Vokabular des Christentums basiert. Die Säkularisierung spaltet 

sich nicht vom Christentum ab, sondern setzt dessen Logik fort. Der Atheismus steht in 

seiner Tradition, möge er sich noch so stark von der Religion abgrenzen: „Die neuzeitli-

che Kultur ist auch da, wo sie ungläubig wird, christlich.“ (NII: 389) Das Projekt einer 

Überwindung bzw. Dekonstruktion der Metaphysik muss daher ausfindig machen, inwie-

fern säkulares Vokabular christlichem Gedankengut entspringt. Eine solche „Dekonstruk-

tion des Christentums“ hat Jean-Luc Nancy (2008; 2012) zu beginnen versucht. Dass die 

Entwicklung des Atheismus auf dem Christentum gründet, hat auch Charles Taylor – in 

hermeneutischer Stoßrichtung – verfolgt (vgl. ASA). 

34  Michael E. Zimmerman (1986: 218-228) sieht in Heideggers Spätphilosophie mit Recht 

eine enge Verknüpfung zwischen dem Konzept der Inauthentizität und der Technik. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

physik überwunden werden soll; die Hegemonie der Technik ist vielmehr innerhalb 
dieses Übergangs zu verorten: 

 

„Zwischen den epochalen Gestalten des Seins und der Verwandlung des Seins ins Ereignis 

steht das Ge-stell. Dieses ist gleichsam eine Zwischenstation, bietet einen doppelten Anblick, 

ist – so könnte man sagen – ein Januskopf. Es kann nämlich noch gleichsam als eine Fortfüh-

rung des Willens zum Willen, mithin als eine äußerste Ausprägung des Seins verstanden wer-

den. Zugleich ist es aber eine Vorform des Ereignisses selbst.“ (1962b: 62f.) 

 
Die Idee des „Willens zum Willen“, wie Heidegger auch die metaphysische Basis 
der Philosophie Nietzsches bezeichnet, leitet die Vollendung der Metaphysik ein, 
weil sich das Subjekt dort in umfassender Form als über die Welt und die Wahrheit 
verfügend begreift. Die Spannkraft des Subjektbegriffs hat sich nach Heidegger in 
dieser Konzeption (fast) erschöpft, weil die subjektiven Fähigkeiten zur Aneignung 
der Welt bei Nietzsche in ihrer philosophischen Tragweite großräumig entwickelt 
wurden. In der Technik verwirklicht sich nun der Wille zum Willen: Die Aneignung 
und Instrumentalisierung der Welt durch das Subjekt erfahren ihre stärkste Ausprä-
gung. Der Technik ist jedoch auch eine ambivalente Kraft eingeschrieben, weil ihre 
Wirkung nicht auf eine rein negative Funktion beschränkt bleibt. Die Technik ent-
wickelt sich zwar aus dem Horizont der Vollendung der Metaphysik, kündigt die 
Überschreitung der Metaphysik in Hinblick auf ein Denken des Seins als Ereignis 
jedoch bereits an.35 Im Wesen der Technik versammeln sich Momente einer Über-
windung der Metaphysik: „Die Technik ist eine Weise des Entbergens. Achten wir 
darauf, dann öffnet sich uns ein ganz anderer Bereich für das Wesen der Technik. 
Es ist der Bereich der Entbergung, d.h. der Wahrheit.“ (1953: 13) Warum ist die 
Technik ein Phänomen, innerhalb dessen sich das Sein lichtet, d.h. die Wahrheit als 
Aletheia in ihre Unverborgenheit tritt? Heidegger scheint der Technik deshalb af-
firmative Funktionen abgewinnen zu können, weil diese das neuzeitliche Subjekt in 
seinem Streben nach der Beherrschung der Welt erschüttert. Die Verdrängung des 
Subjekts durch die Technik ist insofern zu begrüßen, als dass durch diesen Vollzug 
                                                             
35  Für Heidegger vollendet sich im Zuge der Ausbreitung der Technik die Metaphysik und 

damit die Philosophie. Dieses Ende enthält bereits einen – seinsgeschichtlichen und ge-

sellschaftlichen – Neuanfang: „Das Ende der Philosophie zeigt sich als der Triumph der 

steuerbaren Einrichtung einer wissenschaftlich-technischen Welt und der dieser Welt ge-

mäßen Gesellschaftsordnung. Ende der Philosophie heißt: Beginn der im abendländisch-

europäischen Denken gegründeten Weltzivilisation.“ (1964: 73) Wie diese neue Zivilisa-

tion konkret aussieht, weiß Heidegger nicht auszuführen, er vermag sie nur anzukündi-

gen. Das Zitat ist eine derjenigen Stellen in Heideggers Spätwerk, an denen das Projekt 

der Destruktion stark in ein Denken des Ereignisses und damit in die Hoffnung auf einen 

grundsätzlichen Neuanfang des Denkens abgleitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 103 

 

Möglichkeiten einer Überwindung des wollenden Subjekts angezeigt werden (vgl. 
Thomä 1990: 746). Die auf dem Boden der Subjektphilosophie gedeihende Ver-
selbstständigung der Technik schränkt den Herrschaftsbereich des neuzeitlichen 
Subjekts ein. Das autonome Subjekt erkennt, dass es sich die Welt nicht unbegrenzt 
einverleiben kann, weil es Prozessen und Kräfteverhältnissen ausgesetzt ist, die sich 
seinem Zugriff entziehen. In anderen Worten: Das Subjekt erfährt, dass seine Auto-
nomie von etwas ihm Fremden begrenzt ist. 

 
3.4.3 Die Ontologie der Sprache 
 
Wie auch das Phänomen der Geschichtlichkeit spielt bei Heidegger die Sprache 
schon in Sein und Zeit eine wichtige Rolle, erhält jedoch nach der Kehre noch mehr 
philosophische Aufmerksamkeit.36 Die Sprache ist neben der Geschichte die zweite 
wichtige Station, an der sich die Entzugsdimension ontologischer Kräfteverhältnis-
se und deren konstituierender Charakter besonders gut erhellen. Heideggers Leit-
these ist hierbei, dass der Mensch nicht über den Gehalt sprachlicher Ausdrücke 
verfügt. Die traditionelle Sprachphilosophie, wie sie beispielsweise von John Locke 
ausgearbeitet wurde, begreift Sprache als Kommunikationsinstrument von Gedan-
ken, die vor ihrem sprachlichen Ausdruck bereits im Bewusstsein des Subjekts vor-
liegen. Der Sprache kommt die Funktion eines Werkzeugs zu, das Gedanken in 
Laute verwandelt und so erst intersubjektive Kommunikation ermöglicht. Dieses 
repräsentationalistische und instrumentalistische Sprachverständnis wird bereits zu 
Beginn des 19. Jahrhunderts durch Herder, Hamann und Humboldt ins Wanken ge-
bracht.37 Heideggers ontologisches Sprachverständnis distanziert sich aber nicht nur 
von der instrumentalistischen Sprachtheorie, sondern grenzt sich gegenüber den in 
den letzten beiden Jahrhunderten vertretenen sprachphilosophischen Positionen 
noch stärker ab. Das Menschsein des Menschen ist durch Sprache ausgezeichnet: 

 

„Das Vermögen zu sprechen ist auch nicht nur eine Fähigkeit des Menschen, gleichgeordnet 

seinen übrigen. Das Vermögen zu sprechen zeichnet den Menschen zum Menschen aus. Die-

se Aus-Zeichnung enthält den Aufriss seines Wesens. Der Mensch wäre nicht Mensch, wenn 

ihm versagt bliebe, unablässig, überallher, auf jegliches zu, in mannigfaltigen Abwandlungen 

                                                             
36  Zu bedenken ist hier auch die Anmerkung von Denker (2011: 163), denn „Heidegger ver-

steht dabei Sprache in einem sehr weiten Sinne, denn sie kommt nicht nur in der Dich-

tung, sondern auch in der Musik, der bildenden Kunst, der Architektur und der Religion 

zu ihrem Ausdruck“. 

37  Auf diese Tradition der Sprachphilosophie werde ich umfassender in meiner Auseinan-

dersetzung mit Taylor in Kap. 8.1.3 eingehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

und zumeist unausgesprochen in einem ‚es ist‘ zu sprechen. Insofern die Sprache solches ge-

währt, beruht das Menschenwesen in der Sprache.“ (1959: 229f.)  

 
Die Sprache ist keine Eigenschaft, die neben anderen Attributen das Wesen des 
Menschen ausmacht; vielmehr ist Sprache Teil der Seinsweise des Menschen. Die 
Bestimmung des Wahrheits- und Erkenntniswertes von Sätzen – wie sie etwa in der 
Philosophie Freges behandelt wird – ist der Frage nach dem grundlegenden ontolo-
gischen Charakter der Sprache nachgeordnet. Durch diese Geste radikalisiert Hei-
degger auch intersubjektivistische Sprachtheorien, wie diejenige Ludwig Wittgen-
steins, welche die Sprache als ein Produkt der Lebenswelt betrachten, als ein 
Sprachspiel, das immer schon gespielt wird, bevor das einzelne Subjekt in dieses 
Spiel eintritt. Die Ebene der je konkreten Lebenswelt und damit diejenige der In-
tersubjektivität werden noch einmal unterlaufen, indem das Subjekte verbindende 
„inter“ auf seine ontologische Herkunft hin analysiert wird.38 Die Sprache lässt den 
Menschen erst in die (Lebens-)Welt und damit in die Schnittstelle zwischen Sein 
und Seiendem eintreten: „Sagen, sagan heißt zeigen: erscheinen lassen, lichtend-
verbergend frei-geben als dar-reichen dessen, was wir Welt nennen.“ (1958b: 188) 
Der Mensch kann nur deshalb sprechen, weil ihm die Fähigkeit der Sprache verlie-
hen wurde. Ohne die Sprache bliebe der Mensch ein Seiendes, das lediglich in der 
Welt vorkommt, aber nicht auf die Welt hin geöffnet ist und somit existiert. 

Die Beziehung zwischen Sprache und Mensch wird bei Heidegger über das Er-
eignis entfaltet.39 Die Sprache ereignet sich nicht im Ausgang vom Menschen, son-
dern – gemäß Heideggers These vom Entzug des Seins – aus dem Ereignis von Sein 
und Zeit: „Das Geläut der Stille ist nichts Menschliches. Wohl dagegen ist das 
Menschliche in seinem Wesen sprachlich. Das jetzt genannte Wort ‚sprachlich‘ sagt 
hier: aus dem Sprechen der Sprache ereignet. Das so Ereignete, das Menschenwe-
sen, ist durch die Sprache in sein Eigenes gebracht, dass es dem Wesen der Spra-
che, dem Geläut der Stille, übereignet bleibt.“ (1950: 27) Sprache „ist“ nicht, da sie 
kein Seiendes darstellt; sie wird vielmehr durch das Ereignis „geschickt“. Die Rede 
von der Schickung verweist wiederum auf den seinsgeschichtlichen Charakter der 
Sprache. Damit ist zweierlei impliziert. Erstens ist die Sprache Teil des Ereignens 
von Sein. Wo sich Sein lichtet, vollzieht sich die Erfahrung des Seins im Modus der 
Sprache: Die Art und Weise, wie sich Sein dem Menschen hingibt, ist immer eine 
sprachliche. Die Sprache gesellt sich somit neben Zeit, Sein und Geschichte in die 
Reihe der Entzugsmomente, die den Menschen als Menschen im Moment ihres Be-
zugs konstituieren. Eine Untersuchung des Menschseins muss diese Momente be-
                                                             
38  Vgl. zu den Parallelen und Unterschieden zwischen den Sprachkonzeptionen Heideggers 

und Wittgensteins auch Taylor (1991). 

39  Die Verbindung von Sprache und Ereignis wird von Charles Spinosa herausgestellt, der 

gar schreibt: „Ereignis is the essential aspect of language.“ (Spinosa 1992: 287) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 105 

 

rücksichtigen. Zweitens deutet die seinsgeschichtliche Dimension der Sprache je-
doch auch auf den historischen Charakter des Ereignens hin. Die sprachliche Ereig-
nung gehört zwar zur Struktur des Seins; dieser Vorgang aktualisiert sich in jeder 
historischen Epoche aber auf unterschiedliche Weise. Der geschichtliche Mensch 
wird immer anders in die Sprache „geschickt“ und verfügt daher über heterogene 
Interpretationen von sich als menschlichem Wesen. 

Die Verfolgung der Herkunft der Sprache aus dem Ereignis und die Rolle der 
Schickung führen aus den beiden genannten Gründen zu einer Analyse der Bezie-
hung zwischen Sein und Mensch und damit auch zu derjenigen zwischen der Spra-
che und dem Sprecher. Die Bewegung des Entzugs und Bezugs impliziert, dass sich 
das ontologische Phänomen der Sprache auf der Ebene des Sprechers ablagert: 

 

„Die Sprache bleibt doch unverkennbar an das menschliche Sprechen gebunden. Gewiss. Al-

lein, welcher Art ist das Band? Woher und wie waltet sein Bündendes? Die Sprache braucht 

das menschliche Sprechen und ist gleichwohl nicht das bloße Gemächte unserer Sprechtätig-

keit. Worin beruht, d.h. gründet das Sprachwesen? Vielleicht fragen wir, nach Gründen su-

chend, am Sprachwesen vorbei.“ (1959: 244)  

 
Die Sprache ist dasjenige Phänomen, welches zwei Subjekte erst aneinanderbindet, 
indem diese als miteinander kommunizierende Subjekte konstituiert werden. Trotz 
der Freilegung der konstituierenden Funktion der Sprache ist es an dieser Stelle 
wichtig festzuhalten, dass Heidegger den letzten Schritt von einer Explikation der 
Sprache zu derjenigen des Sprechers nicht vollzieht. Er stellt zwar die Frage nach 
dem Bezug zwischen Sprache und Sprecher, versäumt es jedoch, – bei aller Fokus-
sierung auf den Entzugsmoment der Sprache – die Reproduktion der Sprache durch 
den Sprecher zu thematisieren.40 Die Preisgabe des Subjektbegriffs und der herme-
neutischen Perspektive verhindern eine solche Erörterung. Ein heteronomes Sub-
jektverständnis muss hier weitergehen und die Konsequenzen aus der ontologischen 
Sprachanalyse in Hinblick auf die reproduzierende Rolle und das Selbstverständnis 
des Sprechers ziehen. Die Arbeiten Ricœurs (vgl. Kap. 7.2.1) und Taylors (Kap. 
8.1.3) setzen an diesem Punkt an. Für Ricœur kann die Sprache nicht in einem di-
rekten Zugriff auf die Ontologie, sondern nur in einem indirekten über den Aus-
gangspunkt des Sprechens Thema einer philosophischen Untersuchung sein. Eine 
Analyse des Vollzugs des Sprechens ist nötig, um eine ontologische Aussage über 
das „Wesen“ der Sprache zu machen. Zusammen mit Taylor holt Ricœur den her-
meneutischen Aspekt der Interpretation bei der Konstitution und Transformation 
sprachlicher Ausdrücke und die Perspektive des sprechenden Subjekts im An-
                                                             
40  Das findet seinen Ausdruck in der radikalen These, dass es nicht der Mensch ist, der 

spricht, sondern die Sprache: „Die Sprache ist in ihrem Wesen weder Ausdruck, noch ei-

ne Betätigung des Menschen. Die Sprache spricht.“ (1950: 16) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

schluss an Heidegger wieder ein. Erst durch diese Verknüpfung der Sprache mit 
dem Selbstverständnis des Sprechers wird der von Heidegger so bezeichnete „er-
eignende“ Charakter der Sprache voll ersichtlich. 

Heidegger weiß, dass die Sprachen unseres abendländischen Denkens irreduzi-
bel mit der Metaphysik, d.h. mit der Onto-Theologie, verknüpft sind. Die Frage, ob 
eine bestimmte Sprache einen Ausweg aus diesem Horizont weisen und damit das 
Sein erfahrbar machen kann, wird von ihm daher bewusst nicht bejaht: „Unsere 
abendländischen Sprachen sind in je verschiedener Weise Sprachen des metaphysi-
schen Denkens. Ob das Wesen der abendländischen Sprachen in sich nur metaphy-
sisch und darum endgültig durch die Onto-Theo-Logik geprägt ist, oder ob diese 
Sprachen andere Möglichkeiten des Sagens, d.h. zugleich des sagenden Nichtsa-
gens, gewähren, muss offen bleiben.“ (1956: 78f.) Die Überwindung der Metaphy-
sik verlangt nach einer Durchschreitung ihres Vokabulars. Der destruktive Charak-
ter dieser Überwindung besteht in der Aneignung und gleichzeitigen Kritik des 
abendländischen Begriffskorpus. Doch ob eine Überwindung unseres sprachlichen 
Horizonts möglich ist, kann sich erst zeigen, wenn die Durchschreitung einen ge-
wissen Weg zurückgelegt hat. Heideggers Selbstverständnis beruht darin, dass er 
sich als derjenige Denker begreift, der den Anfang einer Destruktion der Metaphy-
sik durch das Wiederholen der Seinsfrage als Thematisierung der Sprache gemacht 
hat. Ein heteronomes Verständnis von Subjektivität muss sich an der Sprache abar-
beiten und darum wissen, dass es nicht um die Erfindung einer neuen Sprache geht, 
die sich der metaphysischen Logik entzieht, sondern dass eine Problematisierung 
des autonomen Subjekts über ein Spiel mit der Sprache und eine Neuauslegung von 
sprachlichen Ausdrücken verlaufen muss.41 
 
 

3.5 DIE KONSEQUENZEN DER KEHRE FÜR  
EINE NEUBESTIMMUNG DES SUBJEKTBEGRIFFS 

 
Das Resultat meiner Auseinandersetzung mit dem Denken des späten Heidegger 
liegt in der Aufdeckung einer grundlegenden Ambivalenz: Einer Radikalisierung 
der Kritik an Metaphysik und neuzeitlicher Subjektphilosophie steht eine Preisgabe 
des Subjekts als Grundbegriff des philosophischen Denkens gegenüber. Die Ver-
dichtung der Subjektkritik im Zuge der Kehre ermöglicht ein heteronomes Subjekt-
verständnis, das von Heidegger selbst aber nicht mehr zur Sprache gebracht wird. 
Das macht Heideggers Subjektkritik anschlussfähig, verlangt jedoch auch nach ei-
ner umfassenden Wendung der ontologischen Figuren und Strukturmomente in 

                                                             
41  Es ist vor allem Derrida, der sich dem Gestus des Spiels mit sprachlichen Ausdrücken 

bedient (vgl. zum „Spiel der Différance“ Kap. 5.2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 107 

 

Hinblick auf eine phänomenale Erschließung von solchen Subjekten, die immer in 
konkreten, mit Anderen geteilten Praktiken existieren. Die in den folgenden Kapi-
teln dieser Arbeit zu Wort kommenden dekonstruktiven und hermeneutischen Auto-
ren setzen hier an. Ihnen allen geht es auf je heterogene Weise um eine Neuausle-
gung des Subjekts im Rahmen einer Unverfügbarkeit seiner Freiheit. 

Walter Schulz hat richtigerweise erkannt, dass ein Durcharbeiten der Sub-
jektphilosophie für das Denken der heideggerschen Seinsgeschichte konstitutiv ist: 
„Das Sein im Sinne Heideggers ist ein erst durch die Philosophie der Subjektivität 
vermittelter Begriff.“ (Schulz 1984: 136) Die Philosophie Heideggers stellt folglich 
keinen radikalen Bruch mit Metaphysik und Subjektphilosophie dar, sondern ge-
winnt ihre Stärke erst aus diesem Kontext. Eine Konsequenz ist jedoch, dass nicht 
so einfach mit der metaphysischen Logik – und auch mit dem Subjektbegriff – ab-
gerechnet werden kann, wie es Heidegger an einigen Stellen seines Werkes vor-
schwebt. Die Möglichkeit, das Subjekt ontologisch und nicht metaphysisch zu den-
ken, übersteigt den Horizont der Metaphysik, dem sie entstammt, und kann sich 
somit nicht vollständig von ihm ablösen.42 Dieser Zwiespalt wird von Heidegger 
selbst zu selten ans Licht gebracht. Die Dekonstruktion formuliert hier eine über-
zeugendere Antwort, indem sie die Aufgabe der Kritik mit einem Aufzeigen parti-

eller Möglichkeiten der Überschreitung verknüpft. Dazu gilt es an Heideggers Figur 
des Ab-grunds anzuschließen, sie ihrer abstrakten ontologischen Herkunft zu entle-
digen und als Subjektivität gründendes und entgründendes Kräfteverhältnis zu den-
ken. Dekonstruktion und Hermeneutik sind durch dieses Verfahren zugleich befä-
higt, die Idee autonomer Subjektivität noch tiefgreifender zu problematisieren, weil 
sie die einheitliche Struktur der Ontologie, um deren Explikation es auch dem spä-
ten Heidegger wesentlich geht, auf ihre Alterität hin öffnen. 

Diese Konstellation verlangt nach einer Neubestimmung, nicht nach einer Auf-
gabe des Subjektbegriffs. Die Spannungen, die Heideggers Spätphilosophie durch-
ziehen, sind einer zu hastigen Aufgabe der Kategorie des Subjekts geschuldet, wie 
es Slavoj Žižek treffend auf den Punkt bringt: „Heideggers letztliches Scheitern be-
steht nicht darin, dass er dem Horizont transzendentaler Subjektivität verhaftet 
blieb, sondern dass er diesen Horizont zu schnell aufgab, ohne alle ihm innewoh-

                                                             
42  Aus diesem Grund erblickt Winfried Franzen zu Recht eine Spannung zwischen einem 

reinen Denken des Seins und einem Seinsdenken, das Spuren der Subjektphilosophie bei-

behält: „Heideggers Spätphilosophie schwankt zwischen zwei Möglichkeiten: das Sein 

entweder als subjektloses, gar ‚substratloses‘ Geschehen oder aber als eine dem Men-

schen irgendwie doch gegenüberstehende Größe […] und also doch – wenn nicht förm-

lich als Subjekt, so zumindest – nach Analogie des Subjekts zu verstehen.“ (Franzen 

1975: 109) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

nenden Möglichkeiten zu Ende gedacht zu haben.“ (Žižek 2001: 33)43 Letzteres 
versucht diese Arbeit zu vermeiden, indem sie eine affirmative Wendung aus der 
Subjektkritik Heideggers vollführt. Das ist ein Weg, den auch Heidegger selbst hät-
te einschlagen können. So spricht er in einer Vorlesung aus dem Sommersemester 
1928 die Möglichkeit einer Flucht aus der Subjektphilosophie unter Beibehaltung 
des Subjektbegriffs noch an. Am Phänomen der Welt soll sich das Potenzial einer 
Neubestimmung von Subjektivität aufweisen lassen: 

 

„Welt selbst gibt es nur, sofern Dasein existiert. Ist dann aber Welt nicht etwas ‚Subjektives‘? 

In der Tat! Nur darf man jetzt nicht wieder einen vulgären, subjektivistischen Begriff des 

‚Subjekts‘ unterschieben, sondern es gilt zu sehen, dass das In-der-Welt-sein, das als existen-

tes dem Vorhandenen Eingang verschafft, gerade den Begriff der Subjektivität und des Sub-

jektiven von Grund aus verwandelt.“ (MAL: 251f.) 

 
Die Entsubjektivierung des Subjektbegriffs hat Heidegger in den folgenden Jahren 
jedoch nicht durchgeführt. Sein Denken hat sich vom Subjekt abgekehrt. Dieses 
Buch versucht sich hingegen wieder mit Heidegger dem Subjekt zuzuwenden. Eine 
Befragung von Subjektivität muss ihren Weg über die Erfahrung von Äußerlichkeit 
und Fremdheit nehmen und selbige als Subjektivität konstituierend begreifen. Erst 
im Ausgang dieser heteronomen Entzugsmomente lässt sich der Selbstbezug von 
Subjekten philosophisch explizieren. Es wird sich ergeben, dass die Ausgesetztheit 
gegenüber Entzugsmomenten – und somit der grundlegend heteronome Charakter 
von Subjektivität – kein Hindernis für Handlungsfähigkeit, Verantwortung und 
Selbstverständnis ist, sondern gerade ihre Möglichkeitsbedingung. Genauer formu-
liert bedeutet dies, dass Verunmöglichung zugleich Ermöglichung ist, weil die 
Durchkreuzung und also Unmöglichkeit des selbstidentischen und autonomen Sub-
jekts die Möglichkeit des – nun heteronomen – Subjekts ist. Der Begriff des Sub-
jekts kann folglich, in einer Aneignung der Einsichten Heideggers, überzeugender 
gedacht werden, als es in der Tradition der Subjektphilosophie der Fall ist.  

                                                             
43  Ähnlich formuliert es Thomä: „Der Begriff des Subjekts wird verworfen, ohne dass des-

sen Bandbreite geprüft oder gar genutzt würde.“ (Thomä 1990: 737) Fragwürdig ist hin-

gegen die Ansicht Richard Wolins, „dass er [Heidegger] das Sein mit den Eigenschaften 

eines allmächtigen Metasubjekts auszeichnete.“ (Wolin 1991: 189) Der Fehler liegt in 

Wolins Unvermögen, den Horizont der klassischen Subjektphilosophie zu überschreiten 

und die doppelte Bewegung des Entzugs und Bezugs zu denken. Differenzierter ist Fran-

zen (1975: 111), der behauptet, das Sein besitze bei Heidegger Züge eines Subjekts, denn 

dieses ist „mit Spontaneität begabt und mit den Eigenschaften handelnder Subjekte aus-

gestattet“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

4. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Emmanuel Levinas 

 
 
 

Das Anliegen der Philosophie Emmanuel Levinas’ lässt sich in einem Satz oder 
vielmehr in einer Frage ausdrücken: Inwiefern verschüttet die abendländische Phi-
losophie und Ontologie die Beziehung des Subjekts zum Anderen? So leicht die 
Formulierung dieser Frage fällt, so schwer ist es, die Implikationen ihres zentralen 
Gedankens zur Sprache zu bringen. Es handelt sich nämlich um nichts weniger als 
eine radikale Kritik und Überschreitung der abendländischen Philosophie und unse-
res Selbstverständnisses als Subjekte. Levinas überbietet die Subjektkritik Heideg-
gers, indem er dem deutschen Philosophen vorwirft, selbst innerhalb einer Tradition 
zu stehen, die Alterität auf eine zugrunde liegende Einheit zurückführt. Demgegen-
über ist es Levinas’ These, gerade „in der Subjektivität eine Aus-nahme [zu] erken-
nen, die das Gefüge von sein [sic!] und Seiendem und ihrer Differenz durcheinan-
derbringt“ (JS: 19). Der zentrale Beitrag Levinas’ zu einer Kritik und Neube-
stimmung des Subjektbegriffs liegt darin, den hegemonialen Diskurs der 
Philosophie durch eine Dekonstruktion des Subjekts auf sein Anderes hin zu öffnen. 
Subjekte treten nicht als ursprünglich handlungsfähige Akteure in eine Beziehung 
zu anderen Subjekten; sie konstituieren sich vielmehr innerhalb dieser Begegnung. 
Ich möchte in diesem Kapitel zur Darstellung bringen, dass es sich bei diesem Ge-
danken um eine affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik handelt, die 
Subjektivität als heteronom neu interpretiert.1 

Levinas’ Dekonstruktion des Subjekts widmet sich der Aufdeckung von Alteri-
tät innerhalb der Struktur von Subjektivität. Alterität durchdringt Subjekte und setzt 
sie zugleich ein. Dieses dekonstruktive Verfahren verfolgt die doppelte Bewegung 
der Konstitution und Dekonstitution, der Einsetzung und Absetzung sowie der Sta-

                                                             
1  Simon Critchley (1999a: 62) bezeichnet Levinas’ philosophisches Unternehmen als „De-

fence of subjectivity“ und Stephan Strasser (1983: 259) als „eine Philosophie der Subjek-

te“. Wolfgang N. Krewani ergänzt jedoch: „Levinas verteidigt die Subjektivität nicht um 

ihrer selbst willen, sondern im Namen des anderen.“ (Krewani 2006: 308) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

bilisierung und Destabilisierung von Subjektivität. Dabei bedient es sich des Den-
kens Heideggers und löst sich zugleich von dessen Fixierung auf eine einheitliche 
ontologische Struktur ab. Subjektivität als heteronom zu interpretieren heißt des-
halb, Ausgesetztheit als Bedingung für Handlungsfähigkeit, Verantwortung und 
Identität zu begreifen. Anhand der Arbeiten Levinas’ wird sichtbar, inwiefern Ent-
zugsmomente, um deren Freilegung es Heidegger nach der Kehre vorwiegend geht, 
zugleich Bezugsmomente von Subjektivität und hiermit die Bedingungen ihrer 
Freiheit sind. 

Schon in Levinas’ frühem Werk Vom Sein zum Seienden, das in Kriegsgefan-
genschaft geschrieben und im Jahre 1947 publiziert wurde, wird das seine gesamte 
Schaffenszeit begleitende ambivalente Verhältnis zur Philosophie Heideggers the-
matisiert: 

 

„Wenn sich unsere Überlegungen zu Anfang in weitem Maße – was den Begriff der Ontolo-

gie angeht sowie denjenigen der Beziehung, die der Mensch zum Sein unterhält – an der Phi-

losophie Martin Heideggers inspirieren, so sind sie von einem tiefen Bedürfnis geleitet, das 

Klima dieser Philosophie zu verlassen, und von der Überzeugung, dass es keinen Ausweg 

gibt in Richtung auf eine Philosophie, die man als vor-heideggerisch qualifizieren könnte.“ 

(SS: 20) 

 
Levinas erkennt die Bedeutung der Philosophie Heideggers, vor allem dessen Bei-
träge zur Ontologie und zur Beziehung, als wichtigen Horizont seines eigenen Den-
kens an.2 Die Problemstellungen, mit denen sich Levinas beschäftigt, lassen sich 
nur begreifbar machen, wenn die Arbeiten Heideggers als „Vorarbeiten“ seiner ei-
genen Philosophie verstanden werden. Das beseitigt aber nicht die Notwendigkeit, 
„das Klima dieser Philosophie zu verlassen“. Das Verlangen nach einem Ausweg 
ergibt sich für Levinas aus dem auf der Einheit insistierenden Denken Heideggers. 
Für Levinas ist es der Primat der Einheit, der die Beziehung des Subjekts zum An-
deren – und damit das alteritäre Entzugsmoment von Subjektivität – verdeckt. Jenen 
gilt es zu dekonstruieren. Die Möglichkeit der Überschreitung der ontologischen 
Analyse Heideggers vollzieht sich über das Denken des Anderen, das an der Grenze 
der Ontologie als deren konstitutives, ab-gründiges Außen aufgespürt wird. Die 
Überwindung des heideggerschen Denkrahmens darf allerdings nicht durch eine 
                                                             
2  In einem Interview aus dem Jahr 1985 gesteht Levinas, dass sich sein Disput mit Heideg-

ger vor allem auf Sein und Zeit bezieht: „Bei mir ist Heidegger eigentlich an erster Stelle 

Sein und Zeit.“ (1985a: 131) Das bedeutet aber nicht, dass sich Levinas’ Kritik nicht auch 

auf die Schriften nach der Kehre beziehen lässt. Ganz im Gegenteil: Die zunehmende Fo-

kussierung auf das Sein beim späten Heidegger macht die Plausibilität und Notwendig-

keit dieser Kritik noch deutlicher. Vgl. zu einer Übersicht in Hinblick auf Levinas’ Kritik 

an Heidegger innerhalb der verschiedenen Stationen seines Werkes Stegmaier (2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 111 

 

einfache Revision seiner Einsichten und in einem Anknüpfen an vor-heideggeria-
nische Fragestellungen erfolgen. Die Kritik und Neuausrichtung des philosophi-
schen Denkens durch Heidegger wird produktiv aufgenommen, der Begriff des 
Subjekts aber gegen Heidegger und in Anbindung an die Freilegung von Alterität 
rehabilitiert. Levinas verbindet die Dekonstruktion des Subjekts mit einer Fragmen-
tierung der Ontologie. Während bei Heidegger der Subjektbegriff zugunsten einer 
seinsgeschichtlichen Analyse verabschiedet wird, lässt sich bei Levinas eine Reak-
tualisierung, gar Stärkung des Subjektbegriffs erblicken, die ihre Kraft im Durch-
schreiten der Philosophie Heideggers gewinnt. 

Die Stoßkraft eines solchen reaktualisierten Subjektbegriffs erweist sich in einer 
Neubestimmung der Bezüge von Subjekten. Handlungsfähigkeit, Verantwortung 
und Identität lassen sich als Effekte der Ausgesetztheit gegenüber dem Anderen 
philosophisch neu fassen. Das Subjekt ist nicht deshalb handlungsfähig, weil es sich 
selbst ein Gesetz geben kann, sondern weil es vom Anderen berührt und angespro-
chen wird und dadurch als Akteur eingesetzt wird. Der paradoxe Gehalt dieses 
Konstitutionsprozesses beruht darin, dass die Unmöglichkeit des ursprünglich 
selbstbestimmten Handelns erst die Möglichkeit von Handlungsfähigkeit ist. Auf-
grund von Ansprache und Berührung schuldet das Subjekt dem Anderen „seine“ 
Subjektivität und ist für ihn verantwortlich. Der Sinn der Verantwortung liegt darin, 
dass das Subjekt die Verantwortung nicht an eine andere Person delegieren kann. 
Die Forderung einer unendlichen Verantwortung gegenüber dem Anderen, mit der 
das Subjekt konfrontiert ist, konstituiert zugleich seine Identität. Das Subjekt ver-
mag sich nicht deshalb als dasselbe Subjekt identifizieren, weil es im „Inneren“ auf 
den Kern seines Selbst stößt; vielmehr trifft es auf den Anderen als Fremden, der 
seine Identität durchdringt. Levinas’ wesentliches Verdienst ist es damit zu zeigen, 
dass die Kraft der Heteronomie Subjekten nicht jegliche Bezüge raubt und sie als 
leere, zerrissene und deformierte Gebilde zurücklässt, sondern sie erst als hand-
lungsfähige und verantwortliche Akteure in Erscheinung treten lässt.3 
                                                             
3  Ein das gesamte Werk von Levinas hindurchziehendes Problem ist in der Tatsache zu er-

kennen, dass stets von dem Anderen – oder wie Critchley (2005) kritisiert: nur von „Brü-

derlichkeit“, niemals aber von „Schwesterlichkeit“ – die Rede ist. Besonders prägnant 

wird der unschöne Primat des Männlichen von Pascal Delhom formuliert: „Levinas wäre 

m. E. insgesamt weniger männlich, wenn z.B. Wörter wie ‚Brüderlichkeit‘ durch ‚Ge-

schwisterlichkeit‘ und Ausdrücke wie ‚die weibliche Andere‘ durch ‚den/die familiäre(n) 

Andere(n)‘ ersetzt wären.“ (Delhom 2000: 130; Anm. 19) Diese Schwierigkeit bedeutet 

aber nicht, dass der grundsätzliche Gestus der levinasschen Philosophie ein männliches 

Subjektverständnis fundiert. Das männliche, über sich verfügende und sich als seiner 

selbst bewusste Subjekt wird ja gerade – wie sich im Folgenden erweisen wird – durch 

seine Ausgesetztheit gegenüber dem Anderen in seinen Grundmauern erschüttert. Wie 

Sabine Gürtler (2001: 246) an verschiedenen Orten von Levinas’ Werk aufgezeigt hat, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.1 TOTALITÄT UND ALTERITÄT 
 
Am Ausgang einer Freilegung von Alterität und einer Neubestimmung von Subjek-
tivität steht bei Levinas eine, vor allem in Totalität und Unendlichkeit entwickelte 
Kritik an der abendländischen Philosophie von Parmenides bis Heidegger, die sich 
als Kritik der Ontologie entpuppt. Die vermeintliche Notwendigkeit, einen Ausweg 
aus der Tradition aufzuweisen, teilt Levinas mit Heidegger und Derrida.4 Es soll 
sich in diesem Unterkapitel ergeben, inwiefern eine Explikation von Alterität an ei-
ne Kritik der Ontologie geknüpft ist. Innerhalb der Auseinandersetzung zwischen 
Heidegger und Levinas lässt sich der Ort umreißen, an dem eine Kritik der Ontolo-
gie ansetzen muss, damit der Konstitutionsprozess heteronomer Subjektivität in al-
ler Konsequenz gedacht werden kann. Nachdem ich zunächst zur Sprache gebracht 
habe, in welcher Hinsicht Levinas der abendländischen Philosophie eine Begrün-
dung und Verteidigung von Totalität nachweist, soll sich in einem zweiten Schritt 
herausstellen, dass der „Ausweg“ aus der Totalität ein ethischer ist. Die Beziehung 
zum Anderen bricht nicht nur die Totalität auf, sondern stellt auch den entscheiden-
den Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis dar. Levinas 
öffnet durch eine Explikation von Alterität die Einheitsstruktur, wie sie Heidegger 
sowohl innerhalb der Daseinsanalyse von Sein und Zeit als auch in der Thematisie-
rung des Seins als Ereignis nach der Kehre verteidigt. Diese Öffnung vollzieht sich 
schließlich über die Aufdeckung eines Phänomens, das die ontologische Ordnung 
unendlich überschreitet: Das Antlitz des Anderen. 

 
4.1.1 Das Problem der Totalität 
 
Levinas’ Philosophie lässt sich als eine Radikalisierung von Heideggers Kritik der 
abendländischen Tradition als Vergessen der Differenz zwischen dem Ontischen 
und dem Ontologischen verstehen. Was die Tradition der Philosophie – und mit ihr 
Heidegger – nicht zu denken vermag, ist der Andere in seiner Andersheit. Der phi-
losophische Diskurs versucht sich seit jeher an der Konstruktion einer Einheit, die 

                                                             
lassen sich „die diversen Formen der Reduktion des Anderen auf das Selbe [...] als Aus-

druck eines mannhaften Ich“ interpretieren. In diesem Sinne lässt sich Levinas’ Denken 

als radikal feministisches Unternehmen bezeichnen. 

4  Auch Janicaud weist darauf hin, dass ein Verständnis von Totalität und Unendlichkeit 

wesentlich von der Philosophie Heideggers abhängt: „The hole book cannot be under-

stood without taking into account the intimate tension that permeates Levinas’ rewriting 

of Sein und Zeit“. (Janicaud 2008: 26) An anderer Stelle fügt er hinzu: „Without 

Heidegger, all the real background to Totality and Infinity would vanish and the book 

could no longer be understood.“ (Janicaud 2008: 27) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 113 

 

dem Anderen keinen Platz einräumt: „Die abendländische Philosophie war meistens 
eine Ontologie: Indem sie einen mittleren und neutralen Terminus, der das Seins-
verständnis gewährleistet, einschiebt, reduziert sie das Andere auf das Selbe.“ (TU: 
51) Levinas verwendet den Terminus „Ontologie“ als einen Sammelbegriff, der die 
Reduktion von Phänomenen auf einen einheitlichen Sinngehalt anzeigen soll. Der 
Andere findet innerhalb der ontologischen Ordnung nur dann eine Berücksichti-
gung, wenn er auf Eigenschaften zurückgeführt wird, die sich innerhalb eines be-
grifflichen Rasters klassifizieren lassen. Aus diesem Grund kann die Andersheit des 
Anderen nicht gedacht werden. Die Ontologie bringt den Anderen in eine symmet-
rische Stellung zum Selben. Die hieraus resultierende Gleichung lautet: Der Andere 
ist der Selbe. Der „mittlere und neutrale“ Terminus, von dem im letzten Zitat die 
Rede ist, fundiert diese Gleichsetzung und gewährleistet die Identifizierung des 
Anderen innerhalb einer geschlossenen Ordnung. Der Ausschluss des Außen und 
die Schließung des Innen sind die grundsätzlichen Bewegungen einer Tradition, die 
Levinas unter dem Titel „Ontologie“ vereinigt.  

Es ist die Furcht vor dem Scheitern einer erschöpfenden begrifflichen Klassifi-
zierung, die für Levinas einen wesentlichen Antrieb der abendländischen Philoso-
phie darstellt. Ihre Geschichte ist eine Geschichte des Strebens nach Inklusion: 
„Diese Geschichte kann als Versuch einer universellen Synthese interpretiert wer-
den, als Reduzierung aller Erfahrung, alles Sinnvollen auf eine Totalität, in der das 
Bewusstsein die Welt umfasst, außerhalb seiner selbst nichts übrig lässt und auf 
diese Weise absolutes Denken wird.“ (EU: 57) Als Beispiel für diese historische Si-
tuation kann das Verhältnis zwischen Kant und dem Deutschen Idealismus genannt 
werden: Der Mangel der begrifflichen Klassifikationen in der Philosophie Kants, 
d.h. die Tatsache, dass sich das Ding an sich und die transzendentalen Ideen ver-
meintlich nicht homogen in das philosophische System einfügen lassen und viel-
mehr „Grenzbegriffe“ darstellen, wird von den Philosophen des Deutschen Idealis-
mus als ein zu behebendes Problem gedeutet. Der Anspruch der „Idealisten“ ist in 
dieser Konsequenz, alle Widersprüche innerhalb eines Systems zu „versöhnen“. 
Der ontologischen Logik der Philosophie geht es um die Begründung und Verteidi-
gung einer solchen Ordnung. 

Levinas verbleibt jedoch nicht dabei, den Willen zur Klassifizierung als Prob-
lem der „theoretischen Philosophie“ auszulegen. Der Primat der Ontologie und die 
Reduktion des Anderen auf den Selben stellen sich als ein Denken von Totalität und 
damit als praktisches Problem heraus, mit dem sich ein ganz bestimmtes Verständ-
nis von Subjektivität verbindet. Für Levinas ist der Krieg die Metapher der Totali-
tät. Innerhalb der Logik des Krieges erhalten Subjekte ihre Bedeutung nur im Aus-
gang dieser totalitären und nicht zu übersteigenden Logik: 

 

„Das Gesicht des Seins, das sich im Krieg zeigt, konkretisiert sich im Begriff der Totalität. 

Dieser Begriff beherrscht die abendländische Philosophie. In der Totalität reduzieren sich die 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Individuen darauf, Träger von Kräften zu sein, die die Individuen ohne ihr Wissen steuern. 

Ihren Sinn, der außerhalb dieser Totalität unsichtbar ist, erhalten die Individuen von dieser 

Totalität […] Die Ontologie als Erste Philosophie ist eine Philosophie der Macht. Sie endet 

beim Staat und der Gewaltlosigkeit der Totalität, ohne sich gegen die Gewalt, von der diese 

Gewaltlosigkeit lebt und die in der Tyrannei des Staates offenbar wird, zu wappnen.“ (TU: 

20; 55) 

 
Die rhetorische Erhöhung der levinasschen Darstellung ist ein notwendiges Mittel, 
um die Logik und Gewalttätigkeit der ontologischen Ordnung zum Ausdruck zu 
bringen. Die Ausgesetztheit und Verletzbarkeit des Subjekts, um deren Explikation 
das Werk Levinas’ kreist, gehen in der Totalität des Krieges unter. Die Logik des 
Krieges kennt keine Individuen, sondern nur Funktionsträger, die ihren Zweck in-
nerhalb dieser Logik zu erfüllen haben. Die Zweck-Mittel Relation ist die wesentli-
che Ontologie des Krieges. Die Rolle der Individuen, die als „Freund“ oder „Feind“ 
klassifiziert werden, ist ausschließlich diejenige von Figuren innerhalb strategischer 
Auseinandersetzungen.5 Im Krieg geht es nicht darum, ein einzelnes Individuum zu 
retten. Das Individuum ist im Krieg Teil eines Volkes, es ist Freund oder Feind, es 
ist aber niemals Subjekt. Levinas’ Bestreben ist es, der Ontologie des Krieges noch 
an denjenigen Stellen aufzulauern, wo der Krieg in einen vermeintlichen Frieden 
übergegangen ist.6 Jede Ordnung und jede Philosophie, welche die Ausgesetztheit 
des Subjekts verkennt, ist totalitär. Die Gemeinsamkeit zwischen der Ordnung des 
Krieges und derjenigen der Subjektphilosophie liegt darin, das Andere der Ordnung 
nicht denken zu können. Das sich selbst transparente und ursprünglich sich selbst 
bestimmende Subjekt duldet nichts, was sich seiner Aneignung und Kategorisierung 
entzieht. Es versucht alles ihm Fremde seiner begrifflichen Verfügungsgewalt zu 
unterwerfen. Der Andere ist nach diesem Verständnis ein Feind, weil er die Selbst-
bezüglichkeit des Subjekts stört. 

Auch wenn sich in den letzten beiden Kapiteln gezeigt hat, auf welch radikale 
Weise sich Heidegger gegen die Tradition der Philosophie richtet, indem er ihr die 
Verschüttung des temporalen Charakters von Sinn nachweist, ist auch er letztlich 
bei einer philosophischen Begründung der Einheit verblieben. So verteidigt die Da-
seinsanalyse in Sein und Zeit die Einheitlichkeit der Sorgestruktur (vgl. Kap. 2.3.1) 
und die Kehre zum Sein bemüht sich wesentlich um einen Ausschluss von Alterität 
(Kap. 3.1.4). Levinas’ Kritik an Heideggers ontologischer Analyse, der ich mich im 
                                                             
5  Stephan Strasser (1983: 223) hebt hervor, dass sich „Krieg“ bei Levinas nicht nur auf 

„militärischen Konflikt“, sondern auch auf das Phänomen des Marktes bezieht, denn 

„auch im Bereich des Kommerziums gilt, dass die Bedeutung des Einzelnen nur von der 

Zukunft einer unpersönlichen Totalität abhängt: der eines ‚Marktes‘“. 

6  Hier könnte man ein Anknüpfen an Foucaults Umkehrung der clausewitzschen Formulie-

rung von der Politik als Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln erblicken. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 115 

 

Folgenden zuwenden möchte, knüpft genau hier an: „Die Heideggersche Ontologie 
ordnet die Beziehung zum Anderen der Relation mit dem Neutron, nämlich dem 
‚Sein‘, unter, und dadurch fährt sie fort, den Willen zur Macht, dessen Legitimität 
und gutes Gewissen allein der Andere erschüttern und stören kann, zu verherrli-
chen.“ (1957: 193f.) Der Primat der heideggerschen Philosophie liegt bei der Onto-
logie: Den Anderen gibt es nur, weil es bereits ein ontologisches Kräfteverhältnis 
gibt, in dessen Lichtung er erscheint und dessen Ordnung er unterliegt. Levinas ar-
beitet sich nun an dieser Ordnung ab: Ziel ist es ersichtlich zu machen, wie ein 
Denken möglich ist, das im Gegensatz zum Regime der Ontologie und der Bewe-
gung der ontisch-ontologischen Differenz den Anderen nicht im Ausgang einer 
neutralen und einheitlichen Struktur bestimmt, sondern ihm in seiner Andersheit ge-
recht wird.7 Den Weg, den die Entfaltung dieses Denkens nimmt, beschreitet Le-
vinas innerhalb seines Werkes auf unterschiedliche Weise. Seine Arbeiten sind sich 
dabei immer stärker um die Schwierigkeiten eines einfachen „Auswegs“ aus der 
Ontologie im Klaren und artikulieren mit stets verfeinertem Vokabular die Erfah-
rung von Andersheit. 

Levinas’ grundsätzlicher Vorwurf des Ausschlusses von Alterität lässt sich so-
wohl an Sein und Zeit als auch an den Schriften nach der Kehre exemplifizieren. 
Die Substitution und Verschiebung des Subjektbegriffs durch denjenigen des Da-
seins löst das Problem der Ausgrenzung des Anderen nicht, weil auch das Dasein 
innerhalb der Logik des Selben verbleibt: „Das Dasein, das bei Heidegger die Stelle 
der Seele, des Bewusstseins, des Ich einnimmt, behält die Struktur des Selben.“ 
(1957: 192) Die Stichhaltigkeit dieser These habe ich bereits anhand einer Erörte-
rung zweier Stellen von Sein und Zeit aufzuzeigen versucht. Erstens geht Heidegger 
zwar einen Schritt über die metaphysische Logik der Subjektphilosophie hinaus, in-
dem er die temporale Dimension und Durchlässigkeit des Daseins gegenüber der 
Welt ausweist; allerdings werden sowohl Temporalität als auch Welt als Struk-
turmomente des Daseins begriffen und unterliegen der Einheit der Sorgestruktur 
(vgl. Kap. 2.3.1). Zweitens gewinnt das Dasein seine Freiheit im Akt einer Selbst-
bezüglichkeit, die durch einen Ruf initiiert ist, der dem Dasein selbst entstammt. 
Die Bindung von Handlungsfähigkeit an eine „innere“ Instanz teilt das Dasein mit 
dem autonomen Subjekt (vgl. Kap. 2.3.3). Aus diesem Grund ist Levinas recht zu 
geben, wenn er argumentiert, dass bei Heidegger die ontologische Analyse mit ei-
nem Primat der Selbstsetzung verknüpft wird: „Die Heideggerschen Thesen vom 
Vorrang des ‚Seins‘ vor dem Seienden, der Ontologie vor der Metaphysik, vollen-
den und bejahen insgesamt eine Tradition, in der das Selbe das Andere dominiert, 
in der die Freiheit – und sei sie mit der Vernunft identisch – der Gerechtigkeit vo-
                                                             
7  Reginald Lilly (2008: 45) weist darauf hin, dass Levinas im Gegensatz zu Heidegger kei-

ne Differenz zwischen Sein, Seiendem und Dasein konstatiert: Alle drei Phänomene er-

trinken in „uniformity and self-sameness“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

rausgeht.“ (1957: 195) Vollendet wird die Tradition deshalb, weil sie die Idee der 
Autonomie in ihrer anspruchsvollsten Form zu begründen versucht. Die Idee, dass 
die Möglichkeit der Freiheit im Subjekt selbst vorliegt, wird noch dort verteidigt, 
wo die ontologische und temporale Dimension von Subjektivität bereits an die 
Oberfläche gebracht wurde. Die Daseinsanalyse verfährt nicht radikal genug, weil 
sie an einer entscheidenden Stelle innerhalb des Horizonts des autonomen Subjekts 
verbleibt. 

Heideggers Philosophie nach der Kehre stellt nun einen wesentlichen Schritt auf 
dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis dar, weil die ontologische 
Analyse vom Dasein gelöst und somit die Verteidigung einer einheitlichen Subjekt-
struktur aufgegeben wird (vgl. Kap. 3.1.2). Das Subjekt ist nun von etwas abhängig, 
das sich ihm entzieht und es zugleich konstituiert. Das Versäumnis Heideggers be-
ruht nach Levinas aber darin, die Ausgesetztheit des Subjekts falsch bestimmt zu 
haben. Der Konstitutionsprozess des Subjekts wird erneut in die Ordnung der Onto-
logie eingeschrieben. Die Ontologie ist der ausschließliche und nicht zu überschrei-

tende – und damit totalitäre – Horizont, von dem das Selbstverständnis des Subjekts 
begrenzt wird:  

 

„Heideggers Bemühen geht dahin, die Subjektivität abhängig vom Sein zu denken, von dem 

sie eine ‚Epoche‘ zum Ausdruck bringt: Die Subjektivität, das Bewusstsein, das Ich – haben 

das Dasein zur Voraussetzung, das dem sein angehört als die Art und Weise, in der dieses 

sein sich manifestiert, wobei jedoch die Manifestation das Eigene und Eigentliche des sein ist. 

Die Erfahrung und das Subjekt, das die Erfahrung macht, konstituieren ebendie Weise, in der 

in einer gegebenen Seins ‚epoche‘ [sic!] sein sich vollzieht, das heißt sich manifestiert.“ (JS: 

55) 

 
Das Subjekt, insofern bei Heidegger noch von ihm die Rede sein kann, wird auf 
seine Funktion innerhalb des Vollzugs der „Manifestation“, d.h. des Ereignens von 
Sein, reduziert. Das Subjekt ist nichts anderes als das Produkt des Seins. Das Sein 
wird als ein von der Gabe des Ereignisses Gegebenes gedacht. Für den Prozess die-
ser Hingabe reserviert Levinas den Ausdruck des „Rauschens“8. Mit der Rede vom 
Rauschen soll die beständige, monologische und neutrale Dimension der ontologi-
schen Bewegung angezeigt werden. Die Tonalität des Rauschens, wie sie Heidegger 

                                                             
8  Am deutlichsten wird in meinen Augen die verschlingende Kraft des Rauschens des 

Seins an einer Stelle aus Jenseits des Seins: „Doch das unerschütterliche sein, das ausge-

wogen ist und gleichgültig gegenüber aller Verantwortung, die es nunmehr umfasst, 

schlägt wie in einer Schlaflosigkeit aus dieser Neutralität und dieser Ausgewogenheit um 

in Monotonie, Anonymität, Bedeutungslosigkeit, in ein unablässiges Rauschen, das durch 

nichts mehr abgestellt werden kann und das alle Bedeutung in sich aufsaugt.“ (JS: 354f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 117 

 

konzipiert, verhindert, dass der Andere das Subjekt anrufen kann.9 Der Andere 
kommt durch die neutrale Ordnung des Seins nicht mehr durch, denn es existiert 
nichts, das sich der Monotonie des Seins entzieht. Die Einheitlichkeit und symmet-
rische Bewegung der ontologischen Struktur dulden keine Alterität. Aus diesem 
Grund kann die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen nicht Gegen-
stand der philosophischen Analyse werden. 

Der Ausbruch aus der Ordnung des Seins soll sich, weil das Ereignen des Seins 
beim späten Heidegger ja als Gabe gedacht wird, als derjenige aus dem „Es gibt 
Sein“ verwirklichen. Levinas’ Anspruch ist es zu zeigen, dass der Andere seine 
Stimme über das Sein erhebt und sich damit innerhalb der Ordnung der Welt Gehör 
verschafft. Diese Bewegung vollzieht sich nicht durch eine Setzung, die das Sein 
transzendiert, sondern durch eine Ab-setzung des Seins: 

 

„Um aus dem ‚es gibt‘ herauszutreten, ist es nicht notwendig, sich zu setzen, sondern sich ab-

zusetzen; einen Akt der Ab-setzung zu vollziehen, in dem Sinne wie man von abgesetzten 

Königen spricht. Diese Ab-setzung der Souveränität durch das Ich ist die soziale Beziehung 

zum Anderen, die selbst-lose (dés-inter-essé) Beziehung. […] Die Verantwortlichkeit für den 

Anderen erweckte für mich […] den Eindruck, das anonyme und sinnlose Rauschen des Seins 

aufzuhalten.“ (EU: 39) 

 
Der entscheidende Passus in diesem Zitat betrifft die mit der traditionellen Ontolo-
gie verbundene Souveränität, welche sich als Souveränität des Selben deuten lässt. 
Nichts anderes als das Subjekt ist es, welches die Monotonie des Seins unterbricht. 
Das Subjekt wird nicht gesetzt – wie dies etwa in der Philosophie Fichtes der Fall 
ist –, sondern konstituiert sich im Vollzug der Ab-setzung des Seins. Die Ironie die-
ser Bewegung wird ersichtlich, wenn man sich vergegenwärtigt, dass nach Heideg-
ger gerade das Subjekt die problematische Kategorie ist, welche die Erfahrung des 
Menschseins verstellt. Levinas stimmt mit Heidegger zwar darin überein, dass die 
Begründung des ursprünglich autonomen Subjekts in eine Aporie mündet,10 geht 
dann jedoch über ihn hinaus, indem er das Subjekt, bedingt durch die Einsichten 
Heideggers, rehabilitiert. Das Durchschreiten der Philosophie Heideggers, gleich-
sam eine Dekonstruktion der heideggerschen Subjektkritik, ist nötig, um das Sub-
jekt als entscheidenden, aber nicht fundamentalen Begriff des philosophischen 
Denkens neu zu bestimmen. Diese Neuausrichtung wird über ein Phänomen reali-
siert, das die heideggersche Philosophie aufgrund ihrer Fixierung auf die einheitli-
che Ordnung der Ontologie nicht mehr denken konnte: Den Anderen. 

                                                             
9  Hier greife ich in der Argumentation etwas voraus. Der Ruf des Anderen wird in Kapitel 

4.2.2 genauer thematisiert. 

10  Diese Aporie wird in den Kapiteln 4.3.1 und 4.3.2 ausführlicher entfaltet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.1.2 Die Überschreitung der Totalität 
 
Levinas’ im Jahre 1961 erschienenes erstes Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit 
widmet sich dem ersten Versuch einer Überschreitung von Totalität und entwickelt 
zahlreiche Motive und Bewegungen eines heteronomen Subjektverständnisses. Der 
Versuch der Überschreitung verbindet sich in diesem Buch aber noch zum Teil mit 
der Flucht in ein Außen, ein Jenseits, das mit der Logik der Ontologie radikal 
bricht. Der Andere ist der Fluchtpunkt, der selbst nicht mehr der ontologischen 
Ordnung angehört und das Subjekt von außerhalb der Welt anspricht. Diese Argu-
mentation wird in Jenseits des Seins verworfen. Das Buch stellt auch eine Reaktion 
auf Derridas Aufsatz Gewalt und Metaphysik aus dem Jahre 1964 dar, in dem Le-
vinas das Verharren innerhalb der Dichotomie zwischen Innen und Außen und die 
Supplementierung des Endlichen durch das Unendliche vorgeworfen werden. Der 
zentrale Vorwurf Derridas lautet, dass sich Levinas in die onto-theologische Bewe-
gung der Metaphysik einschreibt, indem er den Anderen in den Rang Gottes erhebt: 
Der Andere als ganz Anderer gehört nicht mehr der Welt an, weil er diese unend-
lich transzendiert. Aus diesem Grund ist nicht mehr verständlich, inwiefern der An-
dere das Subjekt anzusprechen und damit zu konstituieren vermag. Levinas reagiert 
auf diese Kritik, indem er die Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen 
nun anders denkt. Der Andere berührt das Subjekt nicht mehr von einem radikalen 
Jenseits aus, sondern affiziert es anders als das Sein. Die dichotome Ordnung zwi-
schen Innen und Außen sowie zwischen Selbem und Anderem, der Totalität und 

Unendlichkeit an bestimmten Stellen noch verfällt, wird in Jenseits des Seins ver-
lassen: Der Andere wird als konstitutives Außen und Alterität als ab-gründiges Ent-
zugsmoment von Subjektivität gedacht. Levinas greift mit diesem Schritt Bewe-
gungen der Dekonstruktion Derridas auf und gibt ihnen eine ethische Wendung.11 
Erst jetzt wird es möglich, die ontologische Ordnung zu überschreiten und den Sub-
jektbegriff zu reaktualisieren, ohne einer vor-heideggerianischen, dichotomen 
Denkbewegung zu verfallen, die Teil der traditionellen Subjektphilosophie ist. Der 
hieraus resultierende Argumentationsgang ist aber keine komplette Revision Le-
vinas‘ vorheriger Einsichten – keine Kehre im Sinne Heideggers –, sondern viel-
mehr eine Verschärfung der Argumentation, die in eine Radikalisierung der Sub-
jektkritik und in eine Neubestimmung des Subjekts mit den positiven Dimensionen 
von Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Identität münden.12 

                                                             
11  Eine systematische Verfolgung der Bezüge zwischen Levinas und Derrida hat Critchley 

(2007) vorgelegt. 

12  Verschärft wird in Jenseits des Seins aber nicht nur die Argumentation, sondern auch die 

Rhetorik. An einer Stelle, an der sich die Rolle des Subjekts erhellt, wird die Opposition 

des levinasschen Denkens gegen die Tradition der abendländischen Philosophie beson-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 119 

 

In Totalität und Unendlichkeit wird Alterität wesentlich über die Unendlichkeit 
zu erfahren versucht, aber auch in Jenseits des Seins spielt dieser Terminus noch ei-
ne wichtige Rolle. Beide Bücher argumentieren, dass die Überwindung der Totalität 
über ein Denken von Alterität vollzogen werden muss, welches zugleich das mit 
sich identische Subjekt der Metaphysik aufbricht. Der Begriff des Subjekts ist dabei 
derjenige Ort, an dem die Problematisierung der Ontologie ansetzt: „Die Subjektivi-
tät […] ist die Bruchstelle, an der das sein durch das Unendliche überschritten 
wird.“ (JS: 45) Wie das Unendliche, das den Sinn der Alterität ausmacht, mit einer 
Neubestimmung von Subjektivität als heteronom verbunden wird, soll im Folgen-
den zur Sprache gebracht werden. Dabei gilt es zunächst, das Subjekt aus der Um-
klammerung der Ontologie zu lösen, in die es Heidegger gezwängt hat. Diese Geste 
lässt nicht jegliche Einsichten Heideggers hinter sich: Sie sprengt zwar die Einheit-
lichkeit der Ontologie auf, schließt jedoch an Heideggers Explikation von Tempora-
lität an. Um Levinas’ heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivität zur Dar-
stellung zu bringen, gilt es zunächst die wichtigsten Motive und Figuren dieses 
Denkens zu entwickeln: Das sind das Unendliche, die Alterität und das Antlitz. 

Das Unendliche unterscheidet sich von der Endlichkeit der Totalität darin, dass 
es kein Begriff ist. Es überschreitet die Totalität, da es nicht innerhalb des Netzes 
begrifflicher Klassifikationen erfasst werden kann: „Indem es das Unendliche 
denkt, denkt das Ich von vornherein mehr, als es denkt. Das Unendliche geht nicht 
ein in die Idee des Unendlichen, wird nicht begriffen; diese Idee ist kein Begriff. 
Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.“ (1957: 197) Um dieses Argu-
ment verständlich zu machen, bietet sich der Bezug zu den transzendentalen Ideen 
Kants an. Die Ideen von Seele, Welt und Gott lassen sich nach Kant bekanntlich 
widerspruchsfrei denken, sind jedoch keine Objekte, die Subjekten als Erscheinun-
gen gegeben sind. Ideen benennen diejenigen Vorstellungen, die rein aus Begriffen, 
ohne den Bezug zu einem wahrnehmbaren Objekt, gewonnen werden. Sie entstehen 
aus Begriffen, die an ein denkendes Subjekt gebunden sind. Die Idee des Unendli-
chen kann bei Levinas in diesem Sinne keine Idee sein. Sie ist nichts, das vom Ich 
gesetzt ist, weil sie durch die Begriffe des Ich nicht beschreibbar ist. Das Unendli-
che lässt sich nicht auf Verstandestätigkeiten zurückführen, da es über keine objek-
tiven Eigenschaften verfügt, die einer begrifflichen und damit reduktiven Klassifi-
                                                             

ders deutlich: „Dieses Buch interpretiert das Subjekt als Geisel und die Subjektivität des 

Subjekts als Stellvertretung, die mit dem sein des Seins – und des Seienden – bricht.“ (JS: 

393) Den ethischen Aspekt der Geisel als Bedingung von Gesellschaft und Politik hebt 

Strasser hervor: „Der Zustand der Geisel ist keineswegs ein extremer Grenzfall von na-

türlicher Solidarität; er stellt vielmehr eine Vorbedingung für jedwede Solidarität und So-

zialität dar. Alle Beziehungen zwischen Personen setzen ja einerseits die Subjektivität des 

Ich voraus und andererseits dessen Fähigkeit, sich in den Anderen ‚hineinzuversetzen‘, 

das heißt, die Stellvertretung.“ (Strasser 1983: 245f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

zierung unterworfen werden können. Das bedeutet nicht nur, dass wir aufgrund der 
endlichen Möglichkeiten unserer Begriffe in der Aneignung des Unendlichen be-
schränkt sind, sondern, dass das Verfahren der Aneignung der Idee des Unendli-
chen nicht gerecht wird. Die Sprache ist stets ein unzureichendes Medium, wenn es 
darum geht, das Unendliche zu denken. Die Erfahrung des Unendlichen, so wird 
sich zeigen, ist nur durch dessen Berührung und durch eine Ansprache möglich, die 
sich der Sprache entziehen. Das Unendliche spricht Subjekte auf eine Weise an, 
welche die Möglichkeiten eines sprachlichen Zugriffs übersteigt. 

Die übliche metaphysische Strategie einer begrifflichen Klassifizierung führt al-
so bei der Idee des Unendlichen nicht weiter. Nach Levinas ist aber auch die Inter-
pretation des Unendlichen im Sinne der ontisch-ontologischen Differenz kein Er-
folg versprechender Weg. Das Unendliche ist weder das Sein noch das Seiende und 
es ist auch nicht die Differenz zwischen Sein und Seiendem. Unendliches lässt sich 
nicht in die Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz überführen, weil es sich 
der Logik dieser Differenz entzieht. Dennoch setzt Levinas das Unendliche in eine 
Differenz zum Seienden, da jenes kein in der Gegenwart erscheinendes Phänomen 
ist. Die Differenz zwischen dem Seienden und dem Unendlichen muss folglich an-
ders bestimmt werden als diejenige zwischen dem Seienden und dem Sein. 

Den Ausgangspunkt einer Reartikulation des Unendlichen findet Levinas in 
dem Anderen. Die Andersheit des Anderen – seine radikale Alterität – ist es, wel-
che die ontisch-ontologische Differenz untergräbt. Das Unendliche erscheint dem 
Subjekt in Gestalt des Anderen. Die Erfahrung des Anderen, die sich für Levinas 
als Erfahrung des Ethischen vollzieht, geschieht im Gegensatz zu allen anderen Er-
fahrungen ohne Begriffe: „Im moralischen Bewusstsein mache ich eine Erfahrung, 
für die es keinen apriorischen Rahmen als Maß gibt – eine Erfahrung ohne Begriffe. 
Jede andere Erfahrung ist begrifflich, d.h. wird zum Meinigen oder gehört in den 
Bereich meiner Freiheit.“ (TU: 143) Die Erfahrung der Unendlichkeit des Anderen 
ist keine Erfahrung, die gemessen werden kann, denn das hierfür benötigte Maß 
fehlt. Der Andere entzieht sich einer Vergleichbarkeit. Die Idee des Unendlichen 
als Erfahrung des Anderen lässt sich nicht innerhalb einer Totalität darstellen, wel-
che ja die Bedingung eines vergleichenden Rasters ist. Die Unmöglichkeit einer 
vollständigen Klassifikation ist somit nicht dem „Scheitern“ einer spezifischen Phi-
losophie anzulasten, sondern der Idee des Anderen: „Wenn die Totalität sich nicht 
zu konstituieren vermag, so deswegen, weil das Unendliche sich nicht integrieren 
lässt. Nicht das Ungenügen des Ich verhindert die Totalisierung, sondern die Un-
endlichkeit des Anderen.“ (TU: 110) Der Andere blockiert die Schließung13 der To-
talität: Er ist ein Fremdkörper, der die Homogenität der Ordnung stört und sich 
                                                             
13  Auf die Rede von der Schließung [clôture] und Aufschließung [déclosion] werde ich in 

meiner Auseinandersetzung mit Derrida eingehender zu sprechen kommen (vgl. Kap. 

5.1.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 121 

 

nicht in ihre Logik integrieren lässt. Aus diesem Grund handelt es sich nicht um ein 
kontingentes Scheitern: Die Störung der Ordnung ist vielmehr konstitutiv für jede 
(partielle) Stabilität der Welt. Jede Philosophie, die den Anderen ungedacht lässt, ist 
notwendigerweise zum Scheitern verurteilt, da sie sich an dem Versuch einer Tota-
lisierung beteiligt.  

 
4.1.3 Das Antlitz 
 
Der Andere ist nach Levinas unendlich anders als der Selbe – aber nicht aufgrund 
ihm zukommender Charaktereigenschaften.14 Die Andersheit des Anderen zeigt 
sich vielmehr in dessen Antlitz. Das Unendliche ereignet sich im Antlitz des Ande-
ren: „Die Idee des Unendlichen, das unendlich Mehr, das im Weniger enthalten ist, 
ereignet sich konkret in der Gestalt einer Beziehung mit dem Antlitz. Und nur die 
Idee des Unendlichen – bewahrt trotz dieses Verhältnisses die Exteriorität15 des 
Anderen im Verhältnis zum Selben.“ (TU: 280) Das Antlitz des Anderen lässt sich 
nicht durch Verstand und Vernunft erfassen. Es ist ein Phänomen, das zugleich ein 
Nicht-Phänomen ist, weil es sich in der Sprache der Phänomenologie – wie auch in 
jeder anderen Sprache – nicht mehr darstellen lässt. Im Französischen steht für 
„Antlitz“ das Wort „Visage“, womit die Assoziierung mit dem Gesicht herausge-
stellt wird. Im Gesicht exponiert sich die unendliche Alterität des anderen Men-
schen.16 Die Unmöglichkeit, das Antlitz des Anderen erschöpfend zu beschreiben, 
ist nicht der Beschränktheit eines begrifflichen Zugriffs geschuldet, sondern dem 
Entzugsmoment des Antlitzes. Das Antlitz entzieht sich wortwörtlich der Vorstel-
lungskraft und spricht Subjekte dennoch an. Es berührt das Subjekt und diese Affi-
zierung – so wird sich im nächsten Abschnitt ergeben – vollzieht sich wesentlich als 
eine temporale. 

Levinas’ Interpretation der Berührung und Ansprache des Anderen als Entzugs- 
und Bezugsmoment von Subjektivität beruht in der – scheinbar widersprüchlichen – 
Verbindung von Temporalität und Unendlichkeit. Scheinbar widersprüchlich ist die 
Verbindung deshalb, weil in der Geschichte der Philosophie die Idee des Unendli-

                                                             
14  Vgl. dazu TU: 312: „Diese Unterschiede zwischen dem Anderen und mir hängen weder 

von unterschiedlichen ‚Eigenschaften‘ ab, die einerseits dem ‚Ich‘ und andererseits dem 

Anderen inhärieren, noch von unterschiedlichen psychologischen Dispositionen, die un-

ser Geist aus Anlass der Begegnung ausbildet.“ 

15  „Exteriorität“ wird von Levinas auch synonym mit „Andersheit“ verwendet (vgl. TU: 

419).  

16  „Die Beziehung zum Antlitz kann gewiss durch die Wahrnehmung beherrscht werden, 

aber das, was das Spezifische des Antlitzes ausmacht, ist das, was sich nicht darauf redu-

zieren lässt.“ (EU: 64) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

chen als nicht-temporal aufgefasst wird. Phänomene, denen das Prädikat der Un-
endlichkeit beigelegt wird – wie etwa Gott und die Seele –, verharren im Modus der 
Präsenz; sie verändern sich nicht und sind daher nicht zwischen Vergangenheit und 
Zukunft eingespannt. Zeitlichkeit scheint somit kein Phänomen zu sein, das inner-
halb einer philosophischen Analyse von Unendlichkeit Beachtung finden kann. 
Auch Heidegger schließt sich noch dieser Tradition an: Weil sich sein Projekt um 
die Freilegung von Temporalität als Sinn von Sein dreht, findet die Idee der Unend-
lichkeit innerhalb seiner Philosophie keinen Platz. Levinas geht es nun darum, Hei-
deggers Explikation von Temporalität mit der Idee des Unendlichen zusammenzu-
führen. Das Antlitz des Anderen ist der (Nicht-)Ort, an dem Unendlichkeit und 
Temporalität aufeinandertreffen und es ist zugleich der Ausgangspunkt einer Be-
leuchtung des Konstitutionsprozesses von Subjektivität. Aus diesem Grund inter-
pretiert Levinas „die Subjektivität als eine solche, die in der Idee des Unendlichen 
begründet ist“ (TU: 27). 

Das Antlitz des Anderen entblößt sich als „Anders-als-sein“. Mit diesem Aus-
druck versucht Levinas das paradoxe (Nicht-)Phänomen der Alterität zu erschlie-
ßen, welches weder der Ordnung der Ontologie unterliegt, noch Teil eines uner-
reichbaren Außen ist. Der so gewonnene Überstieg über das Sein ist deshalb kein 
Ausweg17: 

 

„Das Anders-als-sein differiert in absoluter Weise vom sein, auch wenn es im Sein sich ver-

nehmen lässt. Es hat keine gemeinsame Gattung mit dem sein und wird sagbar allein in der 

Atemlosigkeit, die das außer-ordentliche Wort jenseits artikuliert. Die Anderheit [sic!] zählt 

hier außerhalb jeglicher Charakterisierung als anderer für die ontologische Ordnung – und 

außerhalb aller attributiven Bezeichnung – als nah in einer Nähe der Sozialität, die provozie-

rend ist durch ihre bloße Anderheit [sic!].“ (JS: 52) 

 
Die Andersheit teilt keine Gattung mit dem Sein, da sie sich ihm unendlich entzieht. 
Es gibt kein Wort, das dem Antlitz des Anderen angemessen ist, weil Sprache stets 
in die Ordnung einer kulturell und historisch gewordenen Welt und somit in dieje-
nige der Endlichkeit eingelassen ist. Zugleich erscheint der Andere jedoch nur in-

nerhalb einer konkreten Welt. Würde der Andere den Ort eines Jenseits einnehmen, 
so könnte er von Subjekten nicht erfahren werden. Ein radikal Anderer, der den Ort 
                                                             
17  In Levinas’ erstem, im Jahre 1935 erschienenem Buch Ausweg aus dem Sein (AS) ist 

noch – wie bereits der Titel vernehmen lässt – von einem solchen Ausweg die Rede. Die 

Hoffnung, die Levinas zu Beginn seines philosophischen Werdegangs mit diesem Vorha-

ben verbunden hat, fasst er später jedoch als Naivität auf. In der Konsequenz sind die 

Versuche, das Sein zu verlassen bzw. zu überschreiten, von einer größeren Vorsicht ge-

genüber einer einfachen Fluchtmöglichkeit begleitet. Es ist allerdings gerade diese Vor-

sicht, die eine gegenüber den frühen Schriften stärkere Radikalität in sich birgt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 123 

 

eines absoluten Außen besetzt, verbleibt innerhalb der dichotomen Ordnung zwi-
schen Innen und Außen – und somit im Regime der Ontologie, aus dem Levinas ja 
gerade ausbrechen möchte. Ein absolutes Außen ist ein ontologisches Außen, weil 
es der phänomenalen Ordnung eine noumenale Welt gegenübersetzt. Die strukturel-
le Einheit der Ontologie bleibt in diesem Falle erhalten; der Schritt von der Ontolo-
gie zum Denken des Anderen kann nicht bewerkstelligt werden. Die „Beziehung“ 
zwischen Sein und Anderem muss folglich eine andere sein.  

Betrachtet man den vollständigen französischen Titel von Levinas’ zweitem 
Hauptwerk Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, so kommt die Doppelsinnig-
keit der Beziehung zwischen Sein und Anderem sehr schön zum Ausdruck. Eine 
wortgetreue Übersetzung des Titels lautet etwa: „Anders (sein) als Sein oder über 
das Wesen hinaus“. Auch wenn die Übersetzung von „au-delà“ mit „jenseits“ legi-
tim ist, verdreht der deutsche Titel Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht 
die Reihenfolge der Wörter und verwischt den Unterschied zwischen „être“ (Sein) 
und „essence“ (Wesen). Der Andere entzieht sich einer Bestimmung seines Wesens, 
weil er sich nicht in die Ordnung des Seins integrieren lässt. Die Bedeutung fixie-
renden Begriffe der Ontologie und ihr instrumenteller Zugriff können die Affizie-
rung des Anderen nicht beschreiben. Der Andere „zeigt“ sich von einer Position 
aus, die dem Subjekt nicht vertraut ist. Zugleich „geschieht“ er jedoch innerhalb des 
Seins, d.h. er ist nur innerhalb des ontologischen Regimes erfahrbar. Hier sagt die 
deutsche Übersetzung sogar etwas mehr als der französische Titel. Das Jenseits ist 
nichts anderes als die Überschreitung der Ontologie aus der Immanenz. Es handelt 
sich um ein Jenseits, das die Opposition zwischen Innen und Außen sowie zwischen 
jenseitig und diesseitig verschiebt (vgl. Bernasconi 1986: 194).18 Das Jenseits führt 
ein Element der Alterität in das Sein ein, welches seine totalitäre Struktur stört. Der 
Andere spricht das Subjekt von der Grenze des Seins an, ist ihm konstitutiv äußer-
lich, und zwar in einer Äußerlichkeit, die jenseits jedes räumlichen Außen liegt. Der 
Andere schließt die Welt auf, er sprengt die Einheit ihrer Ordnung. Das Resultat 
dieser Sprengung ist nicht das Chaos, sondern die Möglichkeit heteronomer Subjek-
tivität: Weil das Subjekt immer schon von etwas an der Grenze der Welt affiziert 
wird, ist es überhaupt Subjekt. 

 
 

                                                             
18  Dem Anderen kommt die Bestimmung der Andersheit allerdings nur vonseiten eines Sub-

jekts zu, das durch diese Andersheit affiziert wird. So schreibt Krewani (2006: 304) be-

rechtigterweise, dass Subjektivität „der Ort [ist], an dem der andere zur Präsenz kommen 

kann“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.2 DIE KONSTITUTION DES SUBJEKTS  
DURCH DEN ANDEREN 

 
Der Andere schließt die Welt und zugleich das Subjekt der Metaphysik auf. Die 
Kritik der Ontologie mündet somit bei Levinas in eine Neubestimmung von Subjek-
tivität. Wie sich ein heteronomes Subjektverständnis im Zuge einer Dekonstruktion 
der heideggerschen Ontologie entwickeln lässt, soll nun thematisiert werden. Dabei 
gilt es diejenige Bewegung zu verfolgen, durch die der Andere das Subjekt einsetzt, 
indem er es berührt und anspricht. Der Andere affiziert das Subjekt von einer Posi-
tion aus, die dem Subjekt nicht vertraut ist, weil es diese in der Welt nicht lokalisie-
ren kann. Der Andere nimmt den (Nicht-)Ort des konstitutiven Außen ein: Er grün-
det Subjektivität und lässt im selben Moment von der Gründung ab. 

In diesem Unterkapitel möchte ich herausarbeiten, inwiefern sich der heterono-
me Konstitutionsprozess von Subjektivität als Ausgesetztheit gegenüber dem Ande-
ren mithilfe von Heideggers Figur des Ab-grunds interpretieren lässt. Die ontologi-
sche Figur des Ab-grunds, die Heidegger nicht mehr mit der Frage des Subjekts 
verbindet, wird bei Levinas mit dem Konstitutionsprozess von Subjektivität argu-
mentativ kurzgeschlossen. Die Überwindung der Totalität und die Rehabilitierung 
und Neubestimmung von Subjektivität verdanken sich damit in einer entscheiden-
den Weise dem philosophischen Gerüst Heideggers. Die Spur und der Ruf des An-
deren sind der Ab-grund, der Subjektivität gründet, und im Moment der Konstituti-
on zugleich vom Subjekt ablässt. Der Andere nistet sich in das Innere des Subjekts 
ein und raubt ihm seine Selbstbestimmung. Aufgrund des Entzugs des Anderen ist 
das Subjekt jedoch nicht determiniert. Es ist nicht der Sklave des Anderen, weil der 
Konstitutionsprozess von Subjektivität mit Rissen versehen ist und immer wieder 
neu, aber niemals gleich abläuft. Dadurch wird ein Raum eröffnet, der dem Subjekt 
erst die unterschiedlichen Möglichkeiten einer Reaktion gegenüber dem Anderen 
bereitstellt. 

Vor diesem Hintergrund ist es Levinas’ wesentliches Verdienst, den Begriff des 
Subjekts der Subjektphilosophie zu entreißen, indem das Subjekt als dem Anderen 
ausgesetzt gedacht wird. Die Beziehung zum Anderen als Nicht-Beziehung19 – oder 
als „Beziehung ohne Beziehung“ (TU: 427) – ist der Ort im Denken Levinas’, an 
dem die Figur des Ab-grunds und die Bewegung der Temporalität in eine Neube-
stimmung von Subjektivität und Alterität münden. Diesen Gedanken gilt es im Fol-
genden zur Sprache zu bringen. Indem Levinas die Spur und den Ruf des Anderen 
als Entzugsmomente von Subjektivität begreift, gelingt es ihm, die radikale Ausge-

                                                             
19  Vgl. hierzu EU: 59: „Das Nicht-Synthetisierbare schlechthin ist sicherlich die Beziehung 

zwischen Menschen.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 125 

 

setztheit und somit Heteronomie von Subjektivität zu denken.20 Die Ontologie wird 
mit dieser Bewegung in Hinblick auf eine Ethik überschritten: Weil das Subjekt 
nicht mehr vom Sein, sondern vom Anderen berührt und angesprochen wird, ist die 
Ethik die entscheidende Disziplin, in der Subjektivität philosophisch verhandelt 
wird.  

 
4.2.1 Die Spur des Anderen 
 
Die Philosophie Levinas’ widmet sich zwar dem Anderen als ganz Anderen; in 
Hinblick auf ein heteronomes Subjektverständnis ist es aber wichtig zu betonen, 
dass das Subjekt nicht unmittelbar durch den Anderen, sondern durch dessen Spur 
konstituiert wird. Die Spur ist der Ab-grund des Subjekts; der Andere erscheint nur 
als Spur: „Das Jenseits, von dem das Antlitz kommt, bedeutet als Spur.“ (1963: 
228) Mit der Figur der Spur, die auch bei Derrida (vgl. Kap. 5.2.5) innerhalb des al-
teritären Konstitutionsprozesses von Subjektivität eine prominente Rolle einnehmen 
wird, ist die temporale Dimension der Subjektwerdung angezeigt. Mit zwei Bildern 
möchte ich die Figur der Spur klarer fassen. Das erste Bild ist dasjenige der Brems-
spur. Die Reifenspur eines Wagens, der gebremst hat, lässt sich nicht immer bis zu 
seinem Beginn zurückverfolgen. Sie besitzt in diesem Falle keinen lokalisierbaren 
Startpunkt. Der Verursacher der Spur ist bereits verschwunden und kann möglich-
erweise nicht mehr identifiziert werden. Es hat somit einen Grund, dass diese Spur 
entstanden ist, aber der Ursprung der Spur lässt sich nicht mehr rekonstruieren. Das 
zweite Bild der Spur führt diesen Gedanken weiter und ist dasjenige von der Spur, 
die am Strand verläuft. Die Spur wird immer wieder vom ans Ufer strömenden 
Wasser verwischt, sie erscheint nicht kontinuierlich und als Einheit. Nicht nur lässt 
sich diese Spur nicht mehr bis zu ihrem Ursprung zurückzuverfolgen, sie ist auch 
von Unterbrechungen und Lücken gezeichnet. Es scheint nicht klar, ob es sich um 
eine durchgehende Spur handelt oder um mehrere Spuren, die nur scheinbar mitei-
nander verbunden sind. Die Spur verläuft (sich) im Sand.  

Die Figur der Spur lässt sich nun als Bezugs- und Entzugsmoment von Subjek-
tivität auslegen: Das Antlitz des Anderen als Unendliches zieht eine Spur, die sich 
nicht bis zu ihrem Beginn, ihrem präsenten Ursprung, zurückverfolgen lässt. Die 
Spur suspendiert die Gegenwart: „Das Unendliche lässt sich also nicht an seiner 
Spur verfolgen wie das Wild den Jäger. Die vom Unendlichen hinterlassene Spur ist 
nicht das Überbleibsel einer Gegenwart. Ihr Leuchten selbst ist mehrdeutig.“ (JS: 

                                                             
20  Weil die Radikalität dieses Gedankens erst im Verlauf von Jenseits des Seins entwickelt 

wird, liegt das Hauptaugenmerk meiner Argumentation auf diesem Buch. Weil viele Mo-

tive jedoch bereits in Totalität und Unendlichkeit aufgeworfen werden, wird auch dieser 

Text immer wieder konsultiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

45) Die Spur ist von der dreidimensionalen Temporalität durchdrungen. Sie ent-
stammt einer uneinholbaren Vergangenheit21 und verweist auf eine Zukunft, die im 
Kommen liegt, sich noch nicht ereignet hat und niemals vollständig ereignen wird. 
Dieses Verständnis von Temporalität ist demjenigen Heideggers nahe, hebt sich al-
lerdings in einer entscheidenden Hinsicht davon ab. Temporalität ist bei Levinas 
nicht der Sinn des Seins, welcher sich in der Spur des Anderen niederschlägt und 
diese als ontischen Effekt erscheinen lässt; Temporalität ist vielmehr nichts anderes 
als die Spur des Anderen. Die an-archische, d.h. nicht-ursprüngliche Erfahrung der 
Temporalität ist die Erfahrung des Anderen. Das ab-gründige Moment der Spur des 
Anderen ist ihr unendlicher Entzug. Ihr ab-gründiges Moment beruht in der Berüh-
rung des Subjekts. Die paradoxe, zugleich entziehende und beziehende Bewegung 
dieses Konstitutionsprozesses soll nun genauer beleuchtet werden.  

Der von Levinas phänomenologisch artikulierte heteronome Prozess der Sub-
jektwerdung lässt sich als Spaltung interpretieren.22 Diese Spaltung führt in eine 
Vergangenheit, die noch weiter als jede temporal einholbare Vergangenheit reicht.23 
Zugleich wiederholt sich der Prozess der Spaltung immer wieder: Die ab-gründige, 
temporale Spur des Anderen ist von der permanenten Bewegung des Bezugs und 
Entzugs gekennzeichnet.24 Der Andere konstituiert kein Subjekt, das danach „fer-
tig“ ist; das Subjekt wird vielmehr immer wieder gespalten und dadurch in seiner 
Autonomie und Selbstbezüglichkeit durchkreuzt. Die Begegnung des Subjekts mit 
dem Anderen findet an der Grenze der Welt statt – sie hat sich immer schon vollzo-
gen, bevor das Subjekt von sich selbst und von Anderen als Subjekt identifiziert 
werden kann. Der Prozess der Spaltung raubt dem Subjekt seine Einheitlichkeit und 
setzt es erst aufgrund dieses Raubs als Subjekt ein. Das Subjekt ist dadurch dem 

                                                             
21  Vgl. 1963: 232: „In der Spur ist eine absolut vollendete Vergangenheit vorübergegan-

gen.“ 

22  Vgl. zum Motiv der Spaltung Critchley (1999b). 

23  Krewani (2006: 333-336) argumentiert, dass Levinas implizit gezwungen ist, ein Ego vo-

rauszusetzen, das dem Prozess der Subjektivierung vorausgeht. Der Andere transformiert 

nun im Moment der Spaltung das Ego zum Subjekt. Diesen Vorgang interpretiert Kre-

wani wie folgt: „Eine mögliche Lösung böte der Gedanke, dass die Subjektivierung sich 

als eine Wesensveränderung vollzöge: Das Ego hätte den Status der Animalität; erst der 

Anruf des anderen würde das Tier in einen Menschen umwandeln.“ (Krewani 2006: 

335f.) Der Mensch ist jedoch weder Ego noch Tier gewesen, da der Subjektivierungspro-

zess temporal uneinholbar ist und jeder zeitlich konkret bestimmbaren Vergangenheit 

noch vorausgeht. Diese Uneinholbarkeit bringt Louis Althusser (1977) überzeugend zum 

Ausdruck, wenn er schreibt, dass der Mensch bereits vor seiner Geburt Subjekt ist. 

24  Es wird sich in Abschnitt 4.4 zeigen, dass Identität ein Effekt dieser doppelten Bewegung 

ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 127 

 

Anderen ausgesetzt, es wird stets vom Anderen berührt und in dieser Hinsicht als 
heteronomes Subjekt konstituiert. 

Judith Butler beschreibt den eben dargelegten heteronomen Konstitutionspro-
zess wie folgt: „Das Ich entsteht unter der Bedingung der ‚Spur‘ des anderen, der 
sich in diesem Entstehungsmoment bereits in einer gewissen Entfernung befindet. 
Die Autonomie des Ich zu akzeptieren heißt, diese Spur zu vergessen.“ (Butler 
2001: 182) Die Berührung des Anderen, die Levinas – wie sich im nächsten Ab-
schnitt erweisen wird – auch als Ruf des Anderen beschreibt, verleiht dem Subjekt 
seine Subjektivität. Die Begründung des autonomen Subjekts ist hingegen an das 
Vergessen dieser Berührung gebunden. Das Subjekt wird als Akteur eingeführt, der 
sich der Affizierung des Anderen öffnen oder entziehen kann. Die Wahl des Ver-
haltens gegenüber der Berührung basiert nach diesem Verständnis auf dem Willen 
des Subjekts. Da die Berührung jedoch die Bedingung der Möglichkeit von Subjek-
tivität ist, kann es Handlungsfähigkeit und Verantwortung gar nicht vor der Berüh-
rung geben.25 Die Empfänglichkeit für die Berührung des Anderen ist keine willent-
liche Entscheidung: Empfänglich wird das Subjekt im selben Moment, in dem es 
berührt wird. Die Subjektphilosophie setzt das Subjekt als handlungsfähig und ver-
antwortlich und damit als ursprünglich empfänglich voraus und fragt erst im An-
schluss daran, wie das Subjekt eine Beziehung zum Anderen eingehen kann. Ein 
heteronomes Subjektverständnis begreift hingegen Subjektivität als Effekt einer 
(Nicht-)Beziehung, die das Subjekt gegen seinen Willen eingegangen ist. 
 
4.2.2 Der Ruf des Anderen 
 
Levinas setzt sich in den meisten Passagen seines Werkes mit der Philosophie Hei-
deggers auseinander, ohne die Begriffe, die er sich aneignet und in dieser Aneig-
nung transformiert, explizit auszuweisen. Für das Phänomen des Rufes gilt das 
nicht. Der Ruf ist wohl derjenige Begriff, an dem die Diskrepanz zwischen Heideg-
ger und Levinas am schärfsten herausgestellt werden kann. Wie ich dargelegt habe, 
versucht Heidegger mit dem Ruf des Gewissens die Eigentlichkeit, d.h. Handlungs-
fähigkeit, des Daseins zu begründen (vgl. Kap. 2.3.2). Heideggers Subjektkritik fällt 
an dieser entscheidenden Stelle wieder in die Logik der Subjektphilosophie zurück, 
weil sich das Dasein selbst in die Freiheit entlässt. Der Konstitutionsprozess des 
Subjekts ist an einen Ruf gebunden, der Ruf des Daseins ist. Das Subjekt ist noch 
nicht ausgesetztes Subjekt. 

                                                             
25  Auf Handlungsfähigkeit und Verantwortung als Produkte des Konstitutionsprozesses von 

Subjektivität werde ich in den Abschnitten 4.3.2 und 4.3.3 detaillierter zu sprechen kom-

men. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Im bisherigen Verlauf dieses Kapitels hat sich herauskristallisiert, dass Levinas 
die Subjektkritik Heideggers sowohl radikalisiert als auch durch eine affirmative 
Wendung eine Neubestimmung des Subjekts als heteronom vollzieht. Dieser Ge-
danke kann an der Rolle des Rufes expliziter gefasst werden. Entstammt der Ruf bei 
Heidegger dem Dasein selbst, so ist er bei Levinas dem Subjekt konstitutiv äußer-
lich. Das Subjekt wird von einem Nicht-Ort aus angerufen, weil die Spur des Ande-
ren ja gerade nicht zu einem identifizierbaren Ursprung zurückreicht. Der Ruf 
spricht das Subjekt – und hierin besteht zunächst die Gemeinsamkeit mit Heidegger 
– nicht im Modus der Sprache an. Er ist eine nicht-sprachliche Ansprache. Dieses 
Paradox wird von Levinas über die Differenz zwischen Sagen und Gesagtem entwi-
ckelt. Unter dem Gesagten ist all dasjenige zu verstehen, was im näheren Sinne als 
Sprache bezeichnet wird, nämlich das gesprochene Wort. Die Sprache unterliegt 
dem konkreten historischen und kulturellen Kontext und damit einer spezifischen 
ontologischen Ordnung. Ohne diese ontologische Konfiguration gibt es keine Spra-
che. Die Möglichkeit zu sprechen ist daran gebunden, dass eine bestimmte, bereits 
gesprochene Sprache wiederholt wird. Ist das aber alles, was sich über das Phäno-
men der Sprache sagen lässt? 

Levinas’ Anliegen ist es, das Nicht-Sprachliche der Sprache zu denken, welches 
Sprache gründet und sich ihr im Moment der Gründung wieder entzieht. Der Ande-
re affiziert das Subjekt in einem Modus, der kein sprachlicher ist: „Eine Stimme er-
tönt vom anderen Ufer her. Eine Stimme unterbricht das Sagen des schon Gesag-
ten.“ (JS: 390) Der Andere ruft das Subjekt an, ohne etwas Sprachliches zu 
artikulieren und ohne eine Information zu übermitteln. Aus diesem Grund muss die 
Ansprache des Anderen als nicht-sprachlich, d.h. lautlos, bezeichnet werden. Der 
Ruf, mit dem der Andere das Subjekt anspricht, ist genauso schweigsam wie der 
Ruf des Gewissens innerhalb der Daseinsanalyse Heideggers. Levinas stimmt mit 
Heidegger darin überein, dass Subjekte nicht durch Sprache ermächtigt werden, 
sondern durch eine Stimme, die sich der Sprache entzieht. Die Sprache ist von et-
was zersetzt, das ihr nicht selbst entstammt, konstitutiv äußerlich und fremd ist und 
auf das sie dennoch unverzichtbar angewiesen ist. Es ist das Sagen des Anderen, 
das noch über jedes im Modus der Sprache Gesagte hinausreicht, indem es die 
„Entschlüsselung der Kommunikation“ (JS: 117) und die „Bedingung aller Kom-
munikation, als Ausgesetztheit“ (JS: 116) ist. Im Vernehmen des Sagens wird die 
Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen in vollem Maße spürbar: 
„Diese Passivität der Passivität, diese dem Anderen geltende Überaneignung, diese 
Aufrichtigkeit ist das Sagen.“ (JS: 313) Das Sagen als Ruf des Anderen spricht das 
Subjekt von einem (Nicht-)Ort an und versetzt es zugleich in den Zustand, dem An-
deren zu antworten. Die Übernahme der Antwort kann das Subjekt ergreifen, es 
kann aber auch darauf verzichten. In diesem Punkt beruht seine Freiheit. Das Sub-
jekt ist aber nicht darin frei zu wählen, ob es vom Ruf angesprochen wird oder 
nicht. Es ist auf den Anderen angewiesen, um antworten zu können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 129 

 

Anhand des Rufes des Anderen lässt sich auch die (Nicht-)Beziehung zwischen 
Subjekt und Anderem und damit die Figur des konstitutiven Außen genauer expli-
zieren. Der Ruf ist dem Subjekt konstitutiv äußerlich: „Im Sagen kommt das Sub-
jekt dem Nächsten nahe, indem es sich aus-drückt im buchstäblichen Sinne des 
Wortes, hinausgetrieben wird aus jeglichem Ort, keine Bleibe mehr hat, keinen Bo-
den betritt.“ (JS: 118) Da der Selbe den Ruf des Anderen empfängt, stehen beide in 
einer Beziehung zueinander. Der Entzug des Anderen ist nichts anderes als eine 
Nähe, die so nah ist, dass sie sich nicht mehr verorten lässt. Weil der Andere aber 
unendlich anders ist, kann es keine Beziehung im klassischen Sinne einer Relatio-
nalität geben.26 Der Andere entzieht sich der Verbindung mit dem Subjekt, er bleibt 
von ihm getrennt. Aus diesem Grund befindet sich das Subjekt nicht in der Gewalt 
des Anderen. Die Beziehung zwischen Ich und Anderem ist durchlöchert, weil der 
verbindende Begriff, die Relation, nicht ist. Die Beziehung zum Anderen beschreibt 
„sowohl die Trennung wie auch die Unzertrennlichkeit des Anderen von mir“ (Pe-
perzak 1988: 377). Diesen Gedanken soll die paradoxe Rede von der „Beziehung 
ohne Beziehung“, die ich als (Nicht-)Beziehung27 bezeichne, ausdrücken.28 

 
 
 

 

                                                             
26  Die dekonstruktive Struktur der Beziehung zeigt sich in der paradoxen Figur der Abhän-

gigkeit: „Eine Abhängigkeit, die gleichzeitig die Unabhängigkeit bewahrt. Von dieser Art 

ist die Beziehung des Von-Angesicht-zu-Angesicht.“ (TU: 123) Das Subjekt ist vom An-

deren abhängig, da Letzterer das Subjekt erst einsetzt; dem Anderen kommt aber durch 

den undarstellbaren Charakter des Antlitzes ein Moment radikaler Unabhängigkeit zu. 

27  Dieses Verständnis der (Nicht-)Beziehung ist streng von der Nicht-Beziehung in der Psy-

choanalyse Lacans zu unterscheiden, bei welcher der Andere wieder in eine Dialektik mit 

dem Selben überführt wird. 

28  Indem der Andere als Entzugsmoment von Subjektivität in die Figur des Ab-grunds ein-

geschrieben wird, ist es auch möglich, der Kritik von Badiou (2003: 35-38) und Derrida 

(1964: 190-203) zu begegnen, die Levinas Inkohärenz vorwerfen, weil der Andere dem 

Selben ähneln müsse und folglich nie radikal anders sein könne. Badiou unterstellt, dass 

Levinas den Anderen letztendlich nur im Sinne Gottes denken kann, da nur Gott radikal 

anders ist. Derrida behauptet, dass die Explikation des Anderen über ein Denken des Sel-

ben vermittelt sein muss. Ich möchte argumentieren, dass eine Ähnlichkeit zwischen 

Selbst und Anderem kein Problem für ein ethisches Denken von Andersheit darstellt, wie 

es in Jenseits des Seins entwickelt wird. Der Andere muss sich nicht in jeder Hinsicht 

vom Selben unterscheiden; vielmehr ist wichtig festzuhalten, dass er nicht in der Identifi-

zierung mit dem Selben aufgeht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.2.3 Das Ereignis als Begegnung des Anderen 
 
Die (Nicht-)Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen lässt sich auch an-
hand Levinas’ terminologischen Gebrauchs des Wortes „Ereignis“ illustrieren. Bei 
Heidegger hat sich gezeigt, dass das Ereignis die Gabe des Seins ist: Das Ereignis 
benennt die Hingabe von Sein und Zeit an den Menschen (vgl. Kap. 3.2.3). Die Fi-
gur des Ereignisses wurde von Heidegger aber nicht mehr mit der Frage des Sub-
jekts und dessen drei wesentlichen Komponenten der Handlungsfähigkeit, Verant-
wortung und des Selbstverständnisses verbunden. Bei Levinas ist das Ereignis 
hingegen ein Phänomen, das die Einheit der Ontologie auf die Alterität hin öffnet. 
Wenn im (deutschen) Titel seines zweiten Hauptwerkes von einer Andersheit ge-
sprochen wird, die „anders als Sein geschieht“, ist mit dem „Geschehen“ die ereig-
nende Überschreitung des Seins gemeint. Die Begegnung des Subjekts mit dem 
Anderen findet zwar in der Welt statt, das Subjekt löst sich durch die Berührung 
und Anrufung des Anderen aber immer auch vom weltlichen Hintergrund ab. Die 
Beziehung zum Anderen ist der Überschuss der Ontologie: 

 

„Damit sich eine Mannigfaltigkeit halten kann, muss sich im Sein die Subjektivität ereignen, 

und zwar eine Subjektivität, die keine Konsequenz mit dem Sein, in dem sie sich ereignet, su-

chen kann. […] Die Unmöglichkeit der vollständigen Reflexion darf nicht negativ verstanden 

werden als die Endlichkeit eines erkennenden Subjekts, das, sterblich und schon eh und je in 

der Welt engagiert, keinen Zutritt zur Wahrheit hat; sie muss vielmehr gesehen werden als der 

Überschuss der sozialen Beziehung, in der die Subjektivität in der Geradheit dieses Empfangs 

im Angesicht von … [sic!] steht, statt ihr Maß von der Wahrheit zu empfangen.“ (TU: 320) 

 
Die Affizierung des Subjekts durch einen von der Ordnung der Welt entbundenen 
Anderen ist das Ereignis, durch das die Unendlichkeit in der Welt erscheint.29 Le-
vinas grenzt sich in diesem Zitat zunächst gegen die Interpretation des Subjekts als 
Effekt ontologischer Kräfteverhältnisse ab. Das Subjekt darf nicht als Dasein ge-
dacht werden, das innerhalb der „Lichtung“, d.h. der Unverborgenheit als Wahrheit 
des Seins, eingesetzt wird. Die Begrenzung der Selbstreflexion des Subjekts muss 
vielmehr als ethisches Geschehen gedacht werden. Nicht weil das Subjekt in der 
Welt ist, ist es beschränkt; es ist nur deshalb in der Welt, weil es beschränkt ist. 
Ohne diese Beschränkung, die ein Produkt der Berührung und Ansprache des Ande-

                                                             
29  Delhom (2004: 153) unterscheidet drei „Momente“ des Ereignisses, die sich im Werk 

Levinas’ aufspüren lassen: Erstens das heideggersche „ontologische Ereignis des Seins“, 

zweitens das „positive Ereignis der Trennung“ und schließlich drittens „das ethische Er-

eignis der Beziehung zum Anderen“. Das zweite und das dritte Moment werden von mir 

in diesem Abschnitt zusammengeführt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 131 

 

ren ist, können Subjekte nicht existieren. In anderen Worten: Für das Phänomen der 
Subjektivität ist Beschränkung konstitutiv. 

Die soziale Beziehung des Subjekts mit dem Anderen fungiert als Überschuss 
über die Ordnung der Welt. Das Subjekt geht eine Beziehung mit einem anderen 
Subjekt ein, das sich nicht nahtlos in die Welt integrieren lässt, sondern über dessen 
Immanenz hinausschießt. Der Ab-grund als Spur und Ruf des Anderen ist der Name 
für das Ereignen der Ethik an der Grenze der Ontologie, d.h. für die Berührung und 
Anrufung des Anderen, welche sich weder in die Bewegung des klassifizierenden 
und identifizierenden Denkens noch in die Struktur der ontisch-ontologischen Dif-
ferenz integrieren lässt. „Ab-grund“ ist in diesem Sinne der Name für eine Alterität, 
die sich dem Denken der Einheitlichkeit, von dem auch Heideggers Spätphilosophie 
noch beseelt ist, (unendlich) entzieht. Dadurch wird auch ersichtlich, warum sich 
das Phänomen der Temporalität nicht in dem Verweis auf den Sinn von Sein er-
schöpft: Temporalität ist bei Levinas auf den (ab-gründigen) Konstitutionsprozess 
von Subjektivität und damit auf den Anderen bezogen. Temporalität, Ab-grund und 
Ereignis sind somit drei entscheidende Wörter aus dem Repertoire Heideggers, die 
eine Neubestimmung von Subjektivität als heteronom tragen. 

Die Spur und der Ruf des Anderen sind die beiden wesentlichen Entzugsmo-
mente von Subjektivität, um deren Freilegung das Werk Levinas’ kreist. Durch die 
Radikalisierung der heideggerschen Subjektkritik, die zugleich Transformation und 
Dekonstruktion ihrer wichtigsten Begriffe, Figuren und Bewegungen ist, gelingt 
Levinas zudem ein Bruch mit dem philosophischen Primat der Ontologie. Eine 
Neubestimmung des Subjekts als heteronom erfordert, Subjektivität als ausgesetzt 
zu denken und die Einheitlichkeit der ab-gründigen Einsetzung von Subjektivität 
auf Risse und damit auf ihre alteritäre Herkunft abzuklopfen. Das ist nötig, um die 
positiven Dimensionen von Subjektivität als Effekte der Entzugsmomente auszule-
gen. Bevor ich in den Unterkapiteln 4.3 und 4.4 Handlungsfähigkeit, Verantwor-
tung und Identität als Bezugsmomente von Subjektivität analysiere, sollen jedoch 
zunächst die systematischen Implikationen einer Subjektkritik herausgearbeitet 
werden, die sich als Ethik begreift. 

 
4.2.4 Subjektkritik als Ethik 
 
Subjektkritik bei Levinas – so hat sich bisher gezeigt – richtet sich auf die Proble-
matisierung des mit sich selbst identischen und autonomen Subjekts. Sie nimmt ih-
ren Ausgang von der ontologischen Subjektkritik Heideggers und illustriert zu-
gleich, wie die Bewegungen der Kritik gegen eine Vorstellung von Subjektivität 
gerichtet werden können, welche die Beziehung des Subjekts zum Anderen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

deckt. Die Form der Kritik ist folglich nicht mehr länger ontologisch, sondern von 
einem ethischen30 Impuls gezeichnet: 

 

„Die Kritik reduziert nicht wie die Ontologie das Andere auf das Selbe, sondern stellt das 

Verhalten des Selben (die Ausübung, das Sich-Vollziehen des Selben) in Frage. Eine Infrage-

stellung des Selben – die im Rahmen der egoistischen Spontaneität des Selben unmöglich ist 

– geschieht durch den Anderen. Diese Infragestellung meiner Spontaneität durch die Gegen-

wart des Anderen heißt Ethik.“ (TU: 51) 

 
Der Übergang von der Ontologie zur Ethik ist ein notwendiger Schritt auf dem Weg 
zu einem heteronomen Verständnis von Subjektivität. Meine an Levinas anschlie-
ßende These lautet, dass die Ausgesetztheit des Subjekts innerhalb eines Denkens, 
das Subjektwerdung vor einem ontologischen Horizont verhandelt, nicht angemes-
sen zur Sprache gebracht werden kann. Die Ausgesetztheit des Subjekts beruht we-
sentlich auf Sensibilität und Verletzbarkeit – und damit auf eine von jeder Ontolo-
gie entbundenen Ethik. Den Begriff der Sensibilität „reserviert Levinas für den 
Bereich der Responsivität, der dem Ich vorausgeht“ (Butler 2016b: 136); Sensibili-
tät verweist auf eine nicht-verfügbare Empfänglichkeit, die jede Selbstidentifizie-
rung des Subjekts übersteigt. Wenn Levinas die „Infragestellung meiner Spontanei-
tät durch die Gegenwart des Anderen“ als Ethik bezeichnet, dann meint er damit, 
dass die Ethik als philosophische Disziplin die Unmöglichkeit von Selbstbezüglich-
keit zu ihrem Gegenstand hat. Sie leistet damit dreierlei. Erstens ist „Ethik“ der 
Name, den Levinas seiner Philosophie gibt: Die Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
über dem Anderen ist eine ethische Erfahrung – eine Explikation dieser Beziehung 
muss sich aus diesem Grund als ethisch ausweisen. Neben der Rolle der Selbstbe-
schreibung wohnt der Ethik aber zweitens auch eine quasi-normative Funktion inne: 
Die Ethik dreht sich um eine Kritik von Subjektformationen, innerhalb derer sich 
Akteure ihrer eigenen Subjektivität und damit der Verfügung über Andere sicher 
sind. Der Ethik ist damit ein wesentlich kritischer Gestus eingeschrieben: Sie muss 
immer dann vorstellig werden, wenn Subjekte von Anderen beherrscht werden und 
ihnen der Möglichkeitsraum ihres Handelns genommen wird. Die Tatsache, dass 
Subjekte Anderen ausgesetzt sind, darf daher nicht zu einer Bejahung von Abhän-
gigkeiten führen. Gerade deshalb, weil Subjekte in einer (ab-gründigen) Abhängig-
keit gegenüber Anderen stehen, ist es möglich, konkrete Abhängigkeiten zu prob-
lematisieren. Die Kritik gilt solchen Formen der Beherrschung, in denen die 
Sensibilität und Verletzbarkeit von Subjekten, die sich aus der Aussetzung gegen-
über Anderen ergeben, nicht anerkannt werden.31 
                                                             
30  Bei Levinas werden Ethik und Moral in der Regel synonym verwendet. 

31  Judith Butler (2005; 2007; 2016b) hat eine solche Kritik bekanntlich im Anschluss an 

Levinas entwickelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 133 

 

Der Ethik ist im Rahmen der Philosophie Levinas’ aber auch noch eine dritte 
Leistung zuzuschreiben – sie zeigt den Ort der Überschneidung von Endlichem und 
Unendlichem an: „Das Ethische ist jenes Feld, das durch das Paradox eines mit dem 
Endlichen in Beziehung stehenden Unendlichen beschrieben wird, welches sich 
gleichwohl durch diese Beziehung nicht Lügen straft. Das Ethische ist das Zerbers-
ten der Ureinheit der transzendentalen Apperzeption – das heißt das Jenseits der Er-
fahrung.“ (JS: 325) Das in diesem Zitat beschriebene ungewöhnliche Verständnis 
von Ethik lässt sich durch einen Vergleich mit der Moralphilosophie Immanuel 
Kants gut erhellen. Während Kant die Begründung der Ethik an die ursprüngliche 
Einheit der transzendentalen Apperzeption, das heißt an die synthetisierende Ver-
standesfunktion und damit an die Identität des Subjekts kettet, ist für Levinas das 
Jenseits der Erfahrung, also der sich unendlich entziehende Andere, die Bedingung 
der Ethik. Empfänglichkeit als wichtigste ethische Kategorie entstammt einer Er-
fahrung, die nicht der Ontologie der endlichen Welt, sondern der Unendlichkeit des 
Anderen entspringt. Der Wert der Ethik ergibt sich nicht aus der Verstandestätigkeit 
eines ursprünglich autonomen Subjekts, sondern aus der Unmöglichkeit der Selbst-
gesetzgebung. Der quasi-transzendentale Impetus der Ethik beruht darin, dass Le-
vinas – wie es Manuel Alvarez-Pérez (2004: 179) formuliert – „den Sinnen einen 
Sinn zuspricht“. Die Berührung des Subjekts durch den Anderen ist ein Sinn stif-

tender Akt. Aus diesem Grund ist Levinas nicht gezwungen, neben der ethischen 
Einsetzung des Subjekts noch andere Konstitutionsprozesse zu erörtern, zwecks de-
rer sich die Verstandestätigkeiten des Subjekts, wie der Gebrauch von Begriffen, 
erklären lassen. All diese Fähigkeiten lassen sich im Ausgang der ethischen Genese 
explizieren. Levinas löst den Sinn der Ethik somit von seiner (endlichen) bewusst-
seinszentrierten Funktion ab und führt ihn mit der (unendlichen) Affizierung des 
Anderen zusammen. 

Die Rolle der Ontologie wird im Rahmen eines solchen Verständnisses von 
Ethik nicht negiert – Ontologie wird jedoch zu einer „zweiten“ Philosophie. Die an-
archische Sinngebung des Anderen ereignet sich nicht primär innerhalb eines histo-
rischen, kulturellen und sozialen Kontextes, sondern im Raum der Ethik – und die-
ser entzieht sich der ontologischen Ordnung von Geschichte32, Kultur und Sprache: 
„Aus dem Vorhergehenden können wir schließen, dass sich die Bedeutung früher 
als in der Kultur und früher als im Ästhetischen im Ethischen ereignet; dieses Ethi-
sche wird von jeder Kultur und von jeder Bedeutung vorausgesetzt. Die Moral ge-
hört nicht zur Kultur: sie erlaubt vielmehr, sie zu beurteilen.“ (1964: 47f.) Hier steht 
Levinas der Ethik Kants näher als der Philosophie Heideggers, da auch Kant um ei-
ne Ablösung moralischer Urteile aus einem historischen, kulturellen und sozialen 

                                                             
32  Antonio Sidekum (1993: 133-138) hat herausgearbeitet, inwiefern es sich bei Levinas 

immer auch um eine „Destruktion der Geschichte der Ethik“ handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Kontext bemüht ist.33 Der Ethik kommt ein besonderer Status zu, weil sie die ent-
scheidende Instanz in Hinblick auf die Begründung der menschlichen Würde34 dar-
stellt und jene Würde nicht an die Gültigkeit einer bestimmten politischen Ordnung 
gebunden ist. Die Ethik geht der Kultur voraus: 

 

„Weder die Dinge noch die wahrgenommene Welt noch die wissenschaftliche Welt erlauben 

es, die Normen des Absoluten zu finden. Als kulturelle Werke sind sie in die Geschichte ein-

getaucht. Doch die Normen der Moral sind nicht in die Geschichte und die Kultur verwickelt. 

Sie sind nicht einmal Inseln, die daraus hervortauchen, sie machen vielmehr jede Bedeutung, 

selbst die kulturelle, möglich und erlauben, die Kulturen zu beurteilen.“ (1964: 50) 

 
Die Herkunft der Ethik ist nicht an die Kultur des Abendlandes gebunden. Diese 
Behauptung besitzt eine paradoxe Implikation. Der quasi-universalistische35 An-

                                                             
33  Vgl. zur Nähe zwischen der Ethik Levinas’ und derjenigen Kants auch ZU: 23. Zu einer 

Gegenüberstellung der beiden Philosophen in Bezug auf den Begriff der Glückseligkeit 

vgl. von Wolzogen (2005: 166-178). 

34  Auch an dieser Stelle zeigt sich das ambivalente Verhältnis von Levinas zur Philosophie 

Heideggers. Letzterem geht es ja gerade darum, die neuzeitliche Anthropologie zu unter-

laufen, weil diese vergisst, dass der Mensch durch Kräfteverhältnisse konstituiert ist, über 

die er nicht verfügen kann. Die für die Konstitution von Subjektivität wesentlichen Kräf-

teverhältnisse begreift Levinas nun aber nicht als ontologische, sondern als solche, die 

der Forderung des Anderen entspringen. Mit Heidegger tritt Levinas für eine Neubestim-

mung des Humanismusbegriffs ein, dessen philosophischer Ausgestaltung er den Titel 

„Humanismus des anderen Menschen“ gibt. Bei aller Kritik am Humanismus behält Le-

vinas einen entscheidenden Gedanken dieser Strömung bei, wie Wenzler betont: „Das 

Denken von Levinas ist jedoch in Bewegung gehalten von der Überzeugung, dass man 

nicht darauf verzichten kann, nach der Wesensbestimmung des Menschen zu suchen.“ 

(Wenzler 2005: VII) Die Menschenrechte sind demnach diejenigen Rechte, die das Sub-

jekt dem Anderen schuldet. Eine Konzeption der Menschenrechte lässt sich folglich nicht 

aus der Fähigkeit zur Selbstgesetzgebung des vereinzelten Subjekts, sondern nur im Aus-

gang vom Anderen entwickeln: Sie ist an die Nicht-Identität, die Heteronomie des Sub-

jekts gebunden. Vgl. zu dieser Thematik vor allem Levinas’ Aufsatz Die Menschenrechte 

und die Rechte des jeweils Anderen (1985b) und zu den Parallelen und Unterschieden in 

Hinblick auf Kant Hirsch (2005). 

35  Wie Derrida (1964: 147) betont, geht es Levinas um die „unmittelbare Achtung des An-

dern, da er […] nicht durch das neutrale Element des Universalen und durch die Achtung 

– im Kantschen Sinne – des Gesetzes vermittelt wird“. Die Ethik besitzt bei Levinas ei-

nen quasi-universalistischen Status, da sie sich nicht aus einem spezifischen historischen 

und kulturellen Kontext begründen lässt; sie ist aber nicht durch die Universalität des Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 135 

 

spruch der levinasschen Ethik kann freilich nur in einem spezifischen historischen 
und kulturellen Kontext artikuliert werden. Nur eine bestimmte historische und kul-
turelle Situation macht es möglich, Ethik im Sinne einer Ethik des Anderen erfahr-

bar zu machen.36 Auf der anderen Seite ist der Sinn der Ethik jedoch nicht an die 
Geschichte gebunden, d.h. er ist nicht der Kontingenz der Geschichtlichkeit unter-
worfen. Darin liegt ihr quasi-ahistorischer Wert. Die Temporalität entbindet sich 
hier von der Geschichtlichkeit: Weil das Subjekt von der Spur und dem Ruf des 
Anderen eingesetzt ist und Spur und Ruf von der dreidimensionalen Temporalität 
durchdrungen sind, ist das Subjekt ein temporal existierendes. Der Konstitutions-
prozess von Subjektivität lässt sich gar nicht anders denn als ethisch und damit 
temporal denken, er unterliegt in diesem Sinne keiner besonderen historischen Kon-
figuration. 

Dass sich die Ethik ihrer geschichtlichen und kulturellen Kontextualisierung 
entzieht – und auch das ist eine Konklusion aus der vorherigen Argumentation – 
heißt daher nicht, dass sie sich nicht in der Welt ereignet. Die durch die Ethik be-
nannte Transzendenz des Seins durch den Anderen ist auch eine Modalität des In-
der-Welt-seins: „Die Transzendenz, das Jenseits-des-sein, das auch ein In-der-Welt-
sein ist.“ (JS: 334) In diesem Gedanken klingt ebenfalls die doppelte Bewegung der 
Einsetzung und Aussetzung des Subjekts an. Der das Subjekt berührende und anru-
fende Andere überschreitet die Welt aufgrund seiner Unendlichkeit, spricht aber 
nicht von einem Ort, der außerhalb der Welt ist: Er ruft das Subjekt von der Grenze 
der Welt aus an. Das Subjekt hat „in seinem In-der-Welt-sein bereits den Anderen 
als Teil seiner selbst in sich aufgenommen und ist durch ihn mit konstituiert“ (Bud-
deberg 2012: 717). Das In-der-Welt-sein des Subjekts ist nach dieser Lesart durch 
ein Mitsein ausgezeichnet, das den Anderen nicht bloß als eine Person neben sich, 
sondern als einen mit einem Antlitz gegenüber Befindlichen begreift. Fabio Ciara-
melli gibt in diesem Zusammenhang zu bedenken, dass die Ontologie „nicht abge-
leitet werden [kann], da das ‚Vor-ursprüngliche‘ die Einfachheit oder die Unmittel-
barkeit des Prinzips aller möglichen Ableitung sprengt. Es sprengt sie durch die 
Bewegung selbst seiner Produktion. Und eine solche, nie fertige Bewegung, d.h. die 

Bewegung der Produktion des Vor-ursprünglichen, ist genau die Vermittlung.“ (Ci-
aramelli 2005: 84) In Analogie zu Heideggers ontisch-ontologischer Differenz, die 
                                                             

setzes vermittelt, da in diesem Falle der Ontologie (dem Neutralen) ein Primat zugestan-

den und der Andere der Ontologie subsumiert werden würde. 

36  Critchley (1999a: 69f.) hebt hervor, dass die Einsicht des Poststrukturalismus, wonach 

das Subjekt durch sprachliche, soziale und psychoanalytische Faktoren konstituiert wird, 

für Levinas nicht die Tatsache negiert, dass die ethische Beziehung zum Anderen all die-

sen Faktoren noch einmal vorausgeht. Ähnlich schreibt Peperzak (1988: 386), dass die 

„Weisen des technischen, ästhetischen, politischen und theoretischen Existierens“ ihre 

Bedeutung vom „Anderen des Seins“ erst empfangen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

besagt, dass Sein nur als Seiendes erscheint und zugleich dessen Überschuss ist, of-
fenbart sich die ethische Beziehung bei Levinas in der Ontologie und ist ebenso ihre 
Übersteigung. Durch diese Geste wird das Moment der Unmittelbarkeit eingeführt, 
das als „vor-ursprüngliches“, an-archisches Moment selbst vermittelt ist. Die Evi-
denz dieses Arguments wird vor allem dann ersichtlich, wenn Levinas auf die Ebe-
ne der Politik wechselt. Von Politik ist immer dann die Rede, wenn die Beziehung 
zwischen dem Subjekt und dem Anderen um einen Dritten ergänzt wird. Der die 
Frage der Gerechtigkeit aufwerfende Dritte wird innerhalb von Jenseits des Seins 
zwar erst spät eingeführt, durchdringt die Beziehung zwischen Subjekt und Ande-
ren aber immer schon: „Der Andere steht in einer Beziehung mit dem Dritten.“ (JS: 
343) Die Gerechtigkeit und damit die Frage der Politik führen wiederum zur Onto-
logie, da politische Fragen nur in einer konkreten Welt verhandelt werden. Aus die-
sem Grund ist die Ontologie der Beziehung zwischen Subjekt und Anderen nicht 
radikal äußerlich. Die Rechtfertigung der Politik steht jedoch unter der Obhut der 
Ethik, weil die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen einen nicht 
verhandelbaren Maßstab politischer Urteile darstellt.37 

 
 

4.3 HETERONOME FREIHEIT 
 
Bis jetzt habe ich ausgeführt, wie es Levinas gelingt, mit der Spur und dem Ruf des 
Anderen zwei Entzugsmomente von Subjektivität freizulegen und somit das auto-
nome Subjekt der Metaphysik auf ein heteronomes Verständnis von Subjektivität 
hin zu überschreiten. In diesem Abschnitt soll nun die „Rückseite“ der Entzugsmo-
mente thematisiert werden, nämlich die Bezugsmomente von Subjektivität. Be-
zugsmomente werden Entzugsmomenten nicht einfach entgegengesetzt, sondern als 
positive Effekte der Entzugsmomente gedacht. Es wird sich im folgenden Argu-
mentationsgang herausstellen, dass Handlungsfähigkeit und Verantwortung als Pro-
dukte der Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen interpretiert werden 
müssen. Mit diesem Schritt kann demonstriert werden, dass ein heteronomes Sub-
jektverständnis Handlungsfähigkeit und Verantwortung als zwei Dimensionen, die 
traditionell Teil des Begriffs von Subjektivität sind, nicht nur zu berücksichtigen, 
sondern gar überzeugender zu erörtern vermag als eine Theorie des autonomen 
Subjekts. 

                                                             
37  Vgl. zum „Dritten“ und den damit verbundenen Fragen von Politik und Gerechtigkeit vor 

allem JS: 334-358. Da ich mich in meiner Arbeit auf den Konstitutionsprozess von Sub-

jektivität und damit auf die Frage der Ethik konzentriere, gehe ich auf die politischen Im-

plikationen einer solchen Ethik an dieser Stelle nicht weiter ein. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 137 

 

Levinas’ entscheidender Beitrag, auf dem diese Arbeit aufbaut, lautet, dass die 
Konstruktion des autonomen Subjekts eine Konsequenz der Verleugnung hetero-
nomer Subjektivität ist. Das autonome Subjekt erblickt den Anderen als Eindring-
ling und bekämpft ihn, indem es ihn vom Kern seines Selbst fernzuhalten versucht. 
Freiheit ist in diesem Sinne nichts anderes als das Anlaufen gegen die unterdrü-
ckende Kraft des Anderen. Der wesentliche Schritt auf dem Weg zu einem hetero-
nomen Subjektverständnis besteht nun darin, Freiheit als von außen kommend zu 
begreifen. Während Heidegger die Freiheit des Daseins an den Rufcharakter des 
Daseins bindet, entstammt der Ruf bei Levinas dem Anderen. Der Ertrag ist ein 
Verständnis von Freiheit, das Alterität als Ermöglichungsbedingung und nicht als 
Hindernis begreift. Zugleich gilt es darauf hinzuweisen, dass bei Levinas Freiheit 
und Verantwortung gegenüber dem Anderen eng miteinander verwoben sind. Das 
Subjekt gewinnt seine Singularität aus der Unmöglichkeit, die Verantwortung ge-
genüber dem Anderen an einen Dritten zu delegieren. 
 
4.3.1 Das Problem der Autonomie 
 
Die neuzeitliche Argumentationsstrategie, das Subjekt als in der Gegenwart er-
scheinende Substanz auszulegen, basiert auf der Idee der Autonomie. In Antike und 
Mittelalter werden Subjekte hingegen als durchlässig gegenüber der kosmischen 
bzw. göttlichen Ordnung interpretiert. Subjekte sind frei, weil sie einer Welt ausge-
setzt sind, die sie zur Freiheit ermächtigt. Freiheit ist an die Einbindung des Sub-
jekts in das Regime einer (hierarchischen) Welt geknüpft. Im Verlauf der Aufklä-
rung begreifen sich Subjekte erstmals als Wesen, die selbst über die Fähigkeit 
verfügen, autonom zu handeln und gegenüber ihren Handlungen verantwortlich zu 
sein. Die Aufklärung befreit das Subjekt vermeintlich aus seiner Gefangenschaft 
innerhalb der kosmischen und göttlichen Ordnung und versteht es zum ersten Mal 
als Individuum, zu dessen Wesensmerkmalen die Fähigkeit der Selbstgesetzgebung 
gehört. Mit der philosophisch und kulturell sich durchsetzenden Idee der Autono-
mie wird die Möglichkeit von Handlungsfreiheit an die Existenz eines mit sich 
selbst identischen Subjekts gekoppelt.38 Über Freiheit verfügt das Subjekt von Na-
tur aus: Ob und inwiefern es sich von den herrschenden sozialen Unterwerfungsme-
chanismen zu befreien vermag, liegt in seiner eigenen Verantwortung. 

Der argumentative Gestus von Levinas beruht nun darin, das soeben skizzierte 
Verständnis von Befreiung als einen Prozess der Abstraktion und Verwerfung dar-
zustellen und damit zu problematisieren. Die Möglichkeit von Handlungsfähigkeit 

                                                             
38  Taylor zeichnet diese Transformation von Äußerlichkeit in Innerlichkeit eingehend in 

Quellen des Selbst nach (vgl. Kap. 8.3.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

geht nach diesem Modell der Autonomie in entscheidender Weise mit der Neutrali-

sierung des Anderen einher:  

 

„Die Beziehung mit dem Sein, die sich als Ontologie abspielt, besteht darin, das Seiende zu 

neutralisieren, um es zu verstehen oder zu erfassen. Sie ist daher keine Beziehung zum Ande-

ren als einem solchen, sondern die Reduktion des Anderen auf das Selbe. Dies ist die Defini-

tion der Freiheit: sich trotz aller Beziehung mit dem Anderen gegen das Andere halten, die 

Autarkie eines Ich sichern.“ (TU: 55)  

 
Gemäß der Idee der Autonomie als Selbstgesetzgebung ist nur das vereinzelte Sub-
jekt eine sinnbegründende Instanz, weil die Bedeutung des Moralgesetzes aus sei-
ner Substanz extrahiert wird. Die Deduktion des Handlungsvermögens wird aus der 
Struktur der Subjektivität entwickelt. Das Subjekt ist somit immer schon befähigt, 
der Beziehung zum Anderen zu trotzen. Ein gelingendes Selbstverständnis gründet 
in einer solchen Verfestigung der eigenen Identität, die eine strikte Grenzziehung 
zwischen dem autonomen Innen und den fremden, die Identität stets wieder infrage 
stellenden Einflüssen von außen erfordert. Ein Verständnis von Freiheit, das sich 
am Modell der Autonomie orientiert, begreift den Ausschluss des Fremden als in-
tegrales Moment ihrer begründenden Bewegung. Betrachtet man diese Bewegung 
weiter, so wird jedoch schnell deutlich, dass der Prozess des Ausschlusses niemals 
zum Stillstand kommt, sondern immer wieder neu in Bewegung gesetzt wird. Für 
das Außen (Heteronomie) ergeben sich nämlich stets neue Möglichkeiten, das In-
nen (Autonomie) in seiner Reinheit anzugreifen. Das autonome Subjekt existiert in 
einer ständigen Spannung zwischen dem Anspruch auf Selbstgesetzgebung und ei-
ner Wirklichkeit, die sich dieser Forderung permanent widersetzt. 

Levinas’ Dekonstruktion von Autonomie beschränkt sich jedoch nicht nur auf 
dieses traditionelle, an Kant anschließende Freiheitsverständnis. So lässt sich das 
Problem der Autonomie auch am Phänomen der Anerkennung ersichtlich machen. 
Innerhalb der Metaphysik des autonomen Subjekts vollzieht sich die Anerkennung 
des Anderen über die Negation seiner Andersheit: „Die partielle Negation, die Ge-
walt ist, verneint die Unabhängigkeit des Seienden. Es gehört mir.“ (1951: 115) 
Freiheit wird auch hier als eine in der Verfügungsgewalt des Subjekts liegende 
Form der Selbstbestimmung und Selbstgesetzgebung gedeutet. Der Andere wird nur 
anerkannt, insofern sich das Selbst in ihm erkennt.39 Das Subjekt begreift den An-
deren als Störenfried, als jemanden, der seine Freiheit bedroht. Die Gefahr der 
Fremdheit wird gemindert, indem das Subjekt im Anderen diejenigen Merkmale lo-
                                                             
39  Diese Form der Anerkennung kommt symptomatisch in der berühmten Dialektik zwi-

schen Herr und Knecht in Hegels Phänomenologie des Geistes zum Ausdruck. Es ist kein 

Zufall, dass das Kapitel, in dem diese Dialektik entfaltet wird, den Namen „Selbstbe-

wusstsein“ trägt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 139 

 

kalisiert, durch die es selbst ausgezeichnet ist. Das Subjekt versucht sich im Ande-
ren über sich selbst Gewissheit zu verschaffen. Der Andere ist der „Spiegel“, der 
dem Subjekt „seine“ Subjektivität vor Augen führt: Das Subjekt wird sich seiner 
selbst bewusst, indem es sich im Anderen (wieder-)erkennt. Durch diese Bewegung 
wird die Fremdheit des Anderen gebannt: Die vom Anderen auf das Subjekt gelenk-
te Affektion entstammt nicht mehr dem Anderen als Fremden, sondern dem Ande-
ren als Selben. Der Andere bestätigt das Subjekt in seinem Selbstverständnis und 
sichert ihm seine Autonomie, indem er die Identifikation des Subjekts mit sich 
selbst garantiert.40 

Hier ist der Übergang von der Autonomie zur Heteronomie jedoch bereits ange-
legt: Wenn das Subjekt aufgrund der Notwendigkeit der Anerkennung auf eine Be-
stätigung durch den Anderen angewiesen ist, dann ist es bereits nicht mehr ein au-
tonomes Subjekt, das sich sein Gesetz selbst gibt. Die Möglichkeit der Autonomie 
ist von etwas abhängig, das nicht in der Subjektivität des Subjekts wurzelt. Es reicht 
auch nicht aus, darauf hinzuweisen, dass sich der Prozess der Subjektwerdung dia-

logisch vollzieht: Auch in diesem Falle wird ja ein bereits konstituiertes Subjekt vo-
rausgesetzt, das mit dem Anderen eine Beziehung eingeht. Ausgeklammert wird 
auch in diesem Falle eine Explikation des Prozesses der Subjektivierung. Der Apo-
rie autonomer Subjektivität ist vielmehr nur auszuweichen, indem Subjekte als We-
sen interpretiert werden, die in ihrer Existenz auf eine Kraft angewiesen sind, die 
sich ihnen entzieht. Auch die Idee der Autonomie ist von einer spezifischen Ausle-
gung der Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Anderen getragen: Das auto-
nome Subjekt nimmt eine rein negative Haltung ein, indem es sich dem Anderen 
widersetzt und gegen seine Kraft anläuft, um seine Identität zu bewahren. Weil der 
Erhalt der Identität jedoch auf dem Anlaufen gegen den Anderen gründet, ist das 
Subjekt auch in dieser Konstellation nicht autonom: Es ist von der Existenz des 
Anderen abhängig und somit heteronomes Subjekt – und aus genau diesem Grund 
ist die Autonomie des Subjekts immer schon abgesetzt. Die Bewegung der hetero-
nomen Freiheit, die es im folgenden Abschnitt bei Levinas aufzuspüren gilt, nimmt 
diesen Gedanken ernst. 

 
 
 
 

                                                             
40  Mit diesen Ausführungen soll nicht behauptet werden, dass eine Theorie der Anerken-

nung prinzipiell zum Scheitern verurteilt ist. Sie ist es nur dann, wenn sie für die Anders-

heit des Anderen keinen Raum mehr lässt und den Anderen der Verfügungsgewalt des 

erkennenden Subjekts unterwirft. In anderen Worten: Eine Anerkennungstheorie ist dann 

mangelhaft, wenn sie das Entzugsmoment von Andersheit nicht einzuholen vermag. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

4.3.2 Freiheit als Heteronomie 
 
Eine Öffnung des autonomistischen Subjektverständnisses auf eine Konzeption he-
teronomer Freiheit hin muss sich einiger Fallstricke bewusst sein. Es darf nicht der 
Anspruch eines solchen Unternehmens sein, das autonome Subjekt der Aufklärung 
schlicht zu verwerfen und eine Lösung im Subjekt der Antike zu suchen. Auch die 
Ordnung der Antike kann die Ausgesetztheit des Subjekts, wie sie Levinas entwirft, 
nicht denken. Die Subjektivität konstituierende Ordnung, bestehend aus Kosmos 
und Göttern, ist dem Subjekt zwar äußerlich, gehört jedoch genauso wie Descartes’ 
Cogito und Kants „Ich denke“ dem Regime der Präsenz an: Kosmos und Götter 
sind keine temporalen Entzugsmomente und können das Subjekt daher nicht berüh-
ren und ansprechen. In meiner Auseinandersetzung mit Heideggers Kritik an der 
Metaphysik hat sich erwiesen, dass die Ideenlehre Platons auf einem Primat der 
Gegenwart und somit einem Ausschluss von Temporalität basiert (vgl. Kap. 2.1 und 
3.1.1). Der Slogan „zurück zur Antike“ ist folglich keine Erfolg versprechende Stra-
tegie, wenn ein Verständnis heteronomer Freiheit gewonnen werden soll. 

Die Durchlässigkeit und Ausgesetztheit des Subjekts lässt sich wesentlich über-
zeugender denken, wenn das Subjekt nicht als Teil einer übersinnlichen Ordnung, 
sondern als einem ab-gründigen, sich stets entziehenden und beziehenden Phäno-
men ausgesetzt begriffen wird. Mit der Spur und dem Ruf des Anderen, so habe ich 
bereits zu zeigen versucht (vgl. Kap. 4.2.1 und 4.2.2), gelingt Levinas die Freile-
gung dieses Phänomens. Der entscheidende Gedanke eines heteronomen Freiheits-
verständnisses lautet im Anschluss daran, dass der Andere aufgrund seiner Fremd-
heit die Freiheit des Subjekts nicht verhindert, sondern erst ermöglicht: „Die 
Gegenwart des Anderen – eine privilegierte Heteronomie – verletzt nicht die Frei-
heit, sondern setzt sie ein, ist ihre Investitur.“ (TU: 122) Die Pointe von Levinas’ 
Freiheitsverständnis lässt sich anhand der Affizierung des Anderen verdeutlichen. 
Weil sich die Selbstbezüge des Subjekts durch die Affizierung des Anderen konsti-
tuieren, vermag das Subjekt nicht mehr über Fähigkeiten verfügen, die der Affizie-
rung vorausgehen. Durch die Tatsache, dass die Affizierung des Anderen nie in die 
Gegenwart eingeholt werden kann, ist eine gegenüber der Affizierung erfolgende 
Verschließung unmöglich. Der Reaktion auf die Affizierung geht die Affizierung 
selbst voraus. Das Subjekt kann sich dem Anderen erst verschließen, nachdem es 
affiziert wurde: „Die Ausgesetztheit geht der Initiative, sich auszusetzen, die ein 
Subjekt freiwillig ergreifen könnte, voraus.“ (JS: 385) Weil das Subjekt seine Exis-
tenz dem Anderen verdankt, ist es immer schon ein dem Anderen exponiertes Sub-
jekt. Die Verweigerung einer Öffnung liegt nicht in der Macht des Subjekts, da eine 
Verweigerungshaltung ja ein Effekt der Affizierung des Anderen ist. Wichtig ist 
hier festzuhalten, dass die Vorgängigkeit der Affizierung gegenüber dem Verhalten 
des Subjekts keine kausale und zeitliche Vorgängigkeit ist. Nicht der einmalige Akt 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 141 

 

der Affizierung macht das Subjekt frei, sondern der „sich endlos wiederholende Zu-
stand“ der Subjektbildung (Butler 2007: 122). Vorgängig ist die Affizierung des-
halb im Sinne einer Möglichkeitsbedingung, die vor-ursprünglich ist, weil sich ihre 
Spur nicht zu einem lokalisierbaren Ursprung zurückverfolgen lässt. 

Der Andere ist aus diesem Grund primär nicht derjenige, welcher die Freiheit 
des Subjekts gefährdet: „Damit erweist es sich, dass meine Freiheit der Konzeption, 
die in jeder Andersheit eine Kränkung sieht, entgegengesetzt ist. Sie ist keine bloß 
verminderte oder, wie man sagt, endliche causa sui.“ (TU: 368) Das Paradox der 
Freiheit liegt darin, den Akt der Unterwerfung zugleich als einen Akt der Ermögli-
chung auszulegen. Die Unterwerfung des Subjekts unter den Anderen raubt jenem 
nicht die Fähigkeit zu handeln, sondern verleiht ihm erst die Möglichkeit, auf den 
Anderen zu reagieren. Die „Störung“ von außen ist kein kontingenter Eingriff, ge-
gen den es Schutzmaßnahmen zu ergreifen gilt, sondern vielmehr konstitutiv für die 
Handlungsfähigkeit von Subjekten. Ohne einen Eindringling gibt es keine Freiheit. 
Defizitär ist ein Verständnis autonomer Subjektivität nicht nur deshalb, weil es die 
Abhängigkeit und Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen vergisst, 
sondern auch, weil es Freiheit ausschließlich negativ bestimmt. Es begreift letztlich 
die Identität des Subjekts als Produkt einer Verweigerungs- und Verleugnungshal-
tung, die alles zu negieren versucht, was sich seiner Verfügungsgewalt entzieht. Die 
Einsetzung des Subjekts ereignet sich somit auch im Modus einer Absetzung: Nur 
weil Autonomie stets schon abgesetzt ist, können Subjekte überhaupt handlungsfä-
hig sein. Die Möglichkeit von Handlungsfreiheit ist an einen Prozess der Verhinde-
rung gebunden.  

Dieses Verständnis von Freiheit und Handlungsfähigkeit unterscheidet sich in 
einem entscheidenden Punkt von demjenigen Heideggers. In Kapitel 2.3.3 habe ich 
argumentiert, dass Heidegger der Subjektphilosophie verhaftet bleibt, weil er noch 
um eine Neubestimmung von Autonomie im Sinne einer durch das Selbst gegrün-
deten Handlungsfähigkeit bemüht ist. Die Freiheit des Daseins wird nicht als Effekt 
seiner Ausgesetztheit interpretiert, sondern an den Ruf des aus dem Innen des Da-
seins stammenden Gewissens gebunden. Dieser Ruf ist dem Dasein nicht konstitu-
tiv äußerlich, da sich das Dasein mit dem Ruf selbst ruft. Heideggers Begründung 
der Selbstbestimmung in Sein und Zeit interpretiert Levinas zu Recht als ein Für-

sich-selbst des Subjekts und setzt ihr das Bedürfnis des Anderen entgegen, welches 
die Selbstbezüglichkeit des Subjekts durchbricht: 

 

„Einem Subjekt, dem es nach der Heideggerschen Formulierung ‚in seinem Sein um dieses 

Sein selbst geht‘, einem Subjekt, das dergestalt durch die Sorge um sich selbst bestimmt wird 

und das im Glück sein Für-sich-selbst vollzieht, setzen wir das Verlangen nach dem Anderen 

entgegen, das von einem schon gesättigten und in diesem Sinne unabhängigen Seienden aus-

geht, das nicht für sich selbst verlangt.“ (1964: 37f.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Das Dasein Heideggers ist selbstgenügsam; es ist zwar auf das Mitsein mit anony-

men Anderen, aber nicht auf die Berührung des konkreten Anderen angewiesen. Die 
Existenzweise des Daseins ist die Sorge für sich selbst und nicht die Sorge um An-
dere. Heidegger erörtert zwar in Sein und Zeit die Fürsorge als eine Sorge um die 
Sorge des Anderen (vgl. SZ: 121-123) – die Einheitlichkeit der Sorgestruktur bleibt 
davon jedoch unberührt. In anderen Worten: Alle Momente der Sorge werden in-
nerhalb der Daseinsanalyse auf die Sorge des Daseins zurückgeführt. Der Andere 
kann dem Subjekt – bei Heidegger: dem Dasein – in seiner Sorge bestenfalls helfen, 
er kann es aber nicht als sorgendes Subjekt einsetzen.41 Für Levinas hingegen ist 
das Verlangen nach dem Anderen ein Begehren, das die Selbstbezüglichkeit des um 
sich selbst sorgenden Subjekts durchkreuzt. Nur weil der Sorge des Subjekts kein 

Primat zukommt, sind Subjekte überhaupt ermächtigt, Selbstbezüge auszubilden 
und sich als handlungsfähige Akteure zu verstehen.42 

 
4.3.3 Freiheit und Verantwortung 
 
Die Neubestimmung von Handlungsfähigkeit verweist bei Levinas auf die Kompo-
nente der Verantwortung, die es als zweites Bezugsmoment im Rahmen eines hete-
ronomen Subjektverständnisses neu auszulegen gilt. Verantwortung ist der zentrale 
Begriff, um den Levinas’ Ethik des Anderen kreist. Im Kontext dieser Arbeit soll es 
jedoch nicht um die konkreten normativen Forderungen gehen, die sich im Umkreis 
einer solchen Ethik ausarbeiten lassen, sondern um die Möglichkeit des Subjekts 
verantwortlich zu sein. Der Kern von Levinas’ heteronomem Subjektverständnis in 
Hinblick auf Verantwortung liegt in der Unmöglichkeit des Subjekts, sich seiner 

                                                             
41  Es wird sich später ergeben, dass exakt hierin ein von Foucault verkanntes Problem der 

antiken Selbstsorge beruht (vgl. Kap. 6.3.4). 

42  Trotz der in diesem Kapitel erfolgten umfassenden Problematisierung von Autonomie 

darf nicht unerwähnt bleiben, dass in Jenseits des Seins an einer Stelle in positiver Hin-

sicht von Autonomie gesprochen wird, und zwar im Sinne einer Versöhnung: „Als Mög-

lichkeit, auf anachronistische Weise den Befehl gerade im Gehorsam zu finden und den 

Befehl von sich selbst her zu erhalten – ist diese Umkehrung der Heteronomie in Auto-

nomie genau die Weise, in der das Unendliche sich vollzieht, ‚passiert‘ – und die durch 

die Metapher der Einschreibung des Gesetzes ins Gewissen auf bemerkenswerte Art zum 

Ausdruck gebracht wird; bemerkenswert, weil sie Autonomie und Heteronomie […] ver-

söhnt.“ (JS: 325) Das hier an die Oberfläche tretende Verständnis von Autonomie ist al-

lerdings nicht mehr dasjenige einer Selbstgesetzgebung, sondern von Handlungsfähigkeit, 

denn Subjektivität ist „eben bestimmt und nicht sich selbst bestimmend“ (JS: 123). Es 

handelt sich viel eher, so möchte ich schließen, um eine Versöhnung zwischen Hand-

lungsfähigkeit und Heteronomie als um eine Rehabilitierung des Autonomiebegriffs. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 143 

 

Verantwortung zu entziehen. Das Subjekt kann zwar entscheiden, inwiefern es dem 
Ruf des Anderen Folge leistet, es hat allerdings nicht die Freiheit, die Forderung 
des Anderen abzulehnen: „Der Wille ist frei, diese Verantwortung zu übernehmen, 
wie es ihm gefällt; er ist nicht frei, diese Verantwortung selbst abzulehnen, er hat 
nicht die Freiheit, die vernünftige Welt, in die ihn das Antlitz des Anderen einge-
führt hat, nicht zu kennen.“ (TU: 317) Verweigern kann das Subjekt folglich ledig-
lich die Übernahme einer konkreten Verantwortung. Levinas’ wendet sich gegen 
ein Verständnis von Subjektivität, das den Willen zu einer entscheidenden Voraus-
setzung von Verantwortung macht. Nur weil das Subjekt gegenüber dem Anderen 
nicht gleichgültig sein kann, hat es die Fähigkeit zu entscheiden, ob es eine konkre-
te Verantwortung übernehmen oder ablehnen möchte:  

 

„Es handelt sich nicht um ein Subjekt, das Verantwortungen übernimmt oder sich Verantwor-

tungen entzieht, nicht um ein konstituiertes Subjekt, das in sich selbst und für sich selbst als 

eine freie Identität gesetzt ist. Es handelt sich um jene Subjektivität des Subjekts – um seine 

Nicht-Indifferenz gegenüber dem Anderen in der unbegrenzten, weil nicht durch Engage-

ments gemessenen Verantwortung –, auf welche die Übernahme und die Ablehnung der Ver-

antwortungen verweisen. Es handelt sich um die Verantwortung für die Anderen, auf die hin 

die Bewegung des Auf-sich-selbst-Zurückkommens umgeleitet ist; dies geschieht in den ‚be-

wegten Eingeweiden‘ der Subjektivität, die von dieser Bewegung zerrissen wird.“ (1970: 

100) 

 
Die Zerrissenheit des Subjekts lässt sich auch als ein Nicht-zur-Ruhe-kommen in-
terpretieren. Dem Subjekt ist es nicht vergönnt, eine genügsame und selbstzufriede-
ne Haltung zum Anderen einzunehmen. Eine solche Haltung wäre nur möglich, 
wenn sich das Subjekt gegenüber der Berührung und dem Ruf des Anderen ab-
schotten könnte. Die Abkehr vom Anderen bleibt ihm jedoch verwehrt, weil Berüh-
rung und Ruf ja Bedingung seiner Existenz sind und das Subjekt immer wieder – 
aber niemals auf dieselbe Weise – vom Anderen affiziert wird. Wenn man dies ne-
gativ ausdrückt, dann bedingt der ständig vernommene Ruf, d.h. die permanente 
Aufforderung Verantwortung zu übernehmen, eine Verunsicherung des Subjekts. 
Das Subjekt kommt nicht zur Ruhe, es kann sich nicht mehr um sich selbst sorgen, 
da ständig von ihm gefordert wird, Verantwortung für alle anderen Subjekte zu 
übernehmen. Von der Unmöglichkeit dieser unendlichen Verantwortung wird das 
Subjekt zerrissen: Es ist nicht im Stande aus unendlichen Forderungen in einer end-
lichen Welt konkrete Handlungsanweisungen abzuleiten. Positiv ausgedrückt ist die 
Einforderung unendlicher Verantwortung allerdings erst die Möglichkeit von Sub-
jektivität. Das Subjekt ist nur deshalb handlungsfähig und verantwortlich, weil es 
diese unendliche Bürde trägt. Die Maßlosigkeit der Forderungen führt dazu, dass 
Subjekte in einer endlichen Welt konkrete Verantwortungen übernehmen können.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Das Einstehen des Subjekts für den Anderen versteht Levinas als „Stellvertre-
tung“.43 Wenn von einer Singularität des Ich die Rede ist, dann im Sinne der Un-
möglichkeit, die Verantwortung an einen Dritten weiterzureichen: „Die Einzigkeit 
des Ich, das ist die Tatsache, dass niemand an meiner Stelle antworten und verant-
wortlich sein kann.“ (1964: 43) Es ist auch dieses Phänomen, durch das sich das 
Subjekt der ontologischen Ordnung der Welt entzieht. Die Verantwortung dem An-
deren gegenüber sprengt die Sorgestruktur des Daseins auf: Das Subjekt wird mit 
der Forderung konfrontiert, sich nicht mehr länger um sich selbst zu sorgen, son-
dern um den Anderen. Diese Konfrontation wirft es zugleich auf sich selbst zurück: 
Das Subjekt ist nicht deshalb singulär, weil es ursprünglich vereinzelt ist, sondern 
aufgrund einer Verantwortung gegenüber dem Anderen, die es nicht an einen Drit-
ten delegieren kann. Das Subjekt ist vereinzelt, weil ihm nicht die Freiheit zu-
kommt, sich seiner Verantwortung zu entziehen. Es ist daher von Grund auf ver-
fehlt, einem heteronomen Subjektverständnis vorzuwerfen, es könne nicht mehr 
berücksichtigen, dass jedem Subjekt eine „Einzigkeit“ zukommt, die es von anderen 
Subjekten unterscheidet. Mit Levinas lässt sich gerade demonstrieren, dass Subjekte 
keine fluiden, zerfließenden Gebilde sind, denen keinerlei Selbstbezüge mehr zu-
kommen. Die Singularität von Subjekten beruht auf ihrer Ausgesetztheit gegenüber 
einer unendlichen Forderung und damit auf einer ab-gründigen, aber nicht determi-
nierenden Abhängigkeit. Verantwortung als positive Dimension von Subjektivität 
ist ein Effekt des negativen Entzugsmoments, der ab-gründigen Spur und des Rufes 
des Anderen.44 

Es hat sich in diesem Unterkapitel erwiesen, dass die Freiheit von Subjekten 
erst durch die Affizierung des Anderen konstituiert wird – einer Berührung und ei-
nes Rufes, der zugleich das Subjekt in die Verantwortung einsetzt. Das Subjekt 
schöpft seine Freiheit aus dieser Verantwortung, wie es Eva Buddeberg auf den 
Punkt bringt: „Nicht Verantwortung aus Freiheit, sondern Freiheit aus Verantwor-

tung – so ließe sich Levinas’ Verständnis einer fundamental heteronomen Freiheit 
pointiert zusammenfassen.“ (Buddeberg 2012: 716) Eine quasi-normative Konse-
quenz, die sich aus diesem Freiheitsverständnis ziehen lässt, lautet, dass sich Sub-

                                                             
43  Die Stellvertretung, der eines der wichtigsten Kapitel in Jenseits des Seins gewidmet ist 

(JS: 219-288), wird von Levinas auch synonym als „Substitution“ bezeichnet (vgl. 

1968a). Rudolf Funk (1989: 376) interpretiert die „Subjektivierung des Subjekts als Sub-

stitution des Ich unter den Anderen“. 

44  Diese Form von Verantwortung kann auch im Sinne einer einseitigen Gabe verstanden 

werden. So schreibt Joachim Duyndam (2006: 131), die Beziehung der Verantwortung 

sei „eine gebende Bewegung von mir zum Anderen. Ein Geben, das nicht zum Aus-

gangspunkt, zu mir, zurückkehrt“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 145 

 

jekte nur in der Übernahme von Verantwortung als frei begreifen können.45 Ein 
Subjekt, das sich jeder konkreten Verantwortung konsequent entledigt, versteht 
Freiheit in einem bloß negativen Sinne als Distanzierung gegenüber Anderen. Es 
versucht eine vermeintlich in seinem Inneren von Geburt an vorliegende Selbstheit 
zu wahren, indem es sich dem ihm Fremden verschließt. Weil es jedoch nicht in der 
Macht des Subjekts liegt, die Aufforderung des Anderen zum Verstummen zu brin-
gen, gründet in diesem Fall die Freiheit des Subjekts in nichts anderem als einem 
Kampf gegen die Aufforderung. Die Subjekten nach Levinas zukommende Freiheit 
liegt jedoch in einem ganz anderen Aspekt, nämlich in der Frage, wie sie sich in be-
stimmten Situationen gegenüber den Forderungen anderer Subjekte positionieren, 
und das heißt, ob sie bejahend, gleichgültig oder ablehnend reagieren. Diese Spann-
breite der von Subjekten einnehmbaren Haltungen führt nun zu den Konsequenzen 

                                                             
45  Dass das Subjekt eine unendliche Verantwortung gegenüber dem Anderen hat, eine sol-

che, indem es selbst „verantwortlich […] auch noch für die Verantwortlichkeit des Ande-

ren“ (JS: 189) ist, birgt natürlich die Frage nach einer möglichen Kanalisierung der Ver-

antwortlichkeit. So schlägt beispielsweise Žižek vor: „Der wahre ethische Schritt ist der 

über das Gesicht des anderen hinaus, der Schritt der Aufgabe des Haltes, den das Gesicht 

gewährt: die Entscheidung gegen das Gesicht, für den Dritten.“ (Žižek 2005: 99) Durch 

die Verschiebung der Verantwortung auf die politische Ebene entfällt das Problem der 

unendlichen Verantwortung, weil das Subjekt nur dem Anderen gegenüber, nicht aber 

dem Dritten unendlich verantwortlich ist. Die „Entscheidung gegen das Gesicht“ lässt je-

doch wieder die Totalität Einzug erhalten, in der die Ethik von der Ontologie vernichtet 

wird. Derrida verteidigt hingegen die Unendlichkeit der Verantwortung und legt einen 

überzeugenderen Vorschlag vor: „Ich würde für Levinas und für mich behaupten, dass 

wenn man die Unendlichkeit der Verantwortlichkeit aufgibt, es keine Verantwortlichkeit 

gibt. Das liegt daran, dass wir in einer Unendlichkeit leben und handeln, dass die Ver-

antwortung des Anderen irreduzibel ist. Wäre die Verantwortlichkeit nicht unendlich, 

wenn jedes Treffen einer ethischen oder politischen Entscheidung unter Berücksichtigung 

des Anderen nicht endlos wäre, dann wäre ich nicht in der Lage, mich in der unendlichen 

Teilung in Bezug auf jedes Singuläre zu engagieren […] Es gibt Politisierung oder Ethi-

sierung, weil die Unentscheidbarkeit nicht einfach ein Moment ist, der durch die Fällung 

der Entscheidung überkommen wäre.“ (Derrida 1999: 191-193) Hier lautet die entschei-

dende Frage, wie aus dem faktischen Zustand der Stellvertretung konkrete politische 

Konsequenzen gezogen werden können. Wie Critchley (2008) dargelegt hat, besteht auch 

die Möglichkeit, mit Levinas gegen Levinas zu argumentieren, indem das Problem der 

unendlichen Verantwortung auf die politische Ebene verschoben wird, ohne den Primat 

der Ethik, d.h. die Verantwortung gegenüber jedem Einzelnen, zu vergessen. Ein solches 

Unterfangen nimmt die Kritik Žižeks auf, ohne die Radikalität der Ethik Levinas’ aufge-

ben zu müssen. Vgl. zum Verhältnis von Ethik und Politik auch Levinas (1982). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

einer Neuausrichtung von Handlungsfähigkeit und Verantwortung in Hinblick auf 
die Identität von Subjekten. 

 
 

4.4 OHNE IDENTITÄT? 
 
Wie auch Handlungsfähigkeit und Verantwortung wird die Dimension der Identität 
bei Levinas im Ausgang des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität 
erörtert. Und auch hier ist es zunächst wichtig, die entscheidende Distanzierung 
zum traditionellen philosophischen Verständnis von Identität offen zu legen. Le-
vinas gibt den Begriff der Identität nicht auf, sondern befreit ihn aus seinem meta-
physischen Horizont, indem er ihn einer Dekonstruktion, d.h. einer eröffnenden Be-
fragung und Neubestimmung unterzieht. Als Kern des klassischen Identitätsver-
ständnisses erblickt er die Voraussetzung einer ursprünglichen Befähigung des 
Identifizierens, die sich im Inneren von Subjekten befindet: „Die Identität des Indi-
viduums besteht nicht darin, mit sich gleich zu sein und sich von außen vom Zeige-
finger, der es bezeichnet, identifizieren zu lassen, sondern das Selbe zu sein, es 
selbst zu sein, sich von Innen zu identifizieren.“ (TU: 417) Es gehört zum Selbst-
verständnis des autonomen Subjekts, sich durch die Versicherung seines eigenen 
Selbst zu identifizieren. Das sich selbst transparente Subjekt ist immer schon dazu 
angeleitet, die Geste des Identifizierens zu vollziehen, weil es lediglich den in sei-
nem Innen vorliegenden Kern seiner Subjektivität lokalisieren und darauf zeigen 
muss. Ein solches Verständnis von Identität vermag die konstitutive Funktion des 
Anderen nicht zu denken. Der Andere wird auf jemanden reduziert, der das Subjekt 
bei seiner Identifizierung stört, weil es ihn an der Fixierung seines Selbst hindert. 

Indem die Idee der Autonomie den Anderen auf den Selben zurückführt, ver-
säumt sie es, die Konstitution und Ermöglichung von Identität einer Befragung zu 
unterziehen. Levinas’ heteronomes Subjektverständnis schlägt demgegenüber den 
Bogen von der Tatsache, dass sich Subjekte als Subjekte – und damit als hand-
lungsfähige und Verantwortung ergreifende Akteure – identifizieren können, zum 
Akt der Genese von Identität. Die These ist, dass Alterität die Bedingung der Mög-
lichkeit von Identität ist: Der traditionelle Begriff der Identität, der die Gleichheit 
einer mit sich selbst identischen Substanz umfasst, wird auf seine Andersheit hin 
geöffnet. Der Andere vertreibt das Subjekt aus sich selbst und stört es in seiner 
Selbstbezüglichkeit: „Die Identität des Subjekts tritt hier nicht durch ein In-sich-
Ruhen hervor, sondern durch eine Beunruhigung, die mich aus dem Kern meiner 
Substantialität verjagt.“ (JS: 312) Levinas kehrt durch diesen Zug das klassische 
Verständnis von Identität um: Es ist keine ursprüngliche Setzung, die das Selbstver-
ständnis des Subjekts garantiert, sondern die Absetzung jeder Stabilität, die Beun-
ruhigung, nicht mit sich selbst identisch zu sein und über keinen Kern zu verfügen, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 147 

 

welche das Wesen der Selbstheit ausmacht. Der Andere dringt in die Identität des 
Subjekts ein und lässt sich aufgrund seiner unendlichen Forderung auch nicht mehr 
vertreiben.46 Dieser Gedanke kann wiederum auf zweierlei Weise ausgedrückt wer-
den. In negativer Hinsicht ist der Andere die Unmöglichkeit der Identität. Er spaltet 
die Identität immer wieder auf und überführt sie in eine Nicht-Identität.47 Das Sub-
jekt ist sich nicht mehr transparent. In positiver Hinsicht ist diese Spaltung aber 
nichts anderes als die Ermöglichung von Identifizierungen. Weil der Andere das 
Subjekt nicht determiniert, sondern im selben Moment, indem er es affiziert, stets 
auch von einer Beherrschung ablässt, ist es überhaupt möglich, dass sich Identität 
sedimentiert. Identität als Bezugsmoment von Subjektivität ist ein Effekt des nega-
tiven Entzugsmoments und damit der Berührung und Ansprache des Anderen. Ohne 
eine solche Affizierung können sich Subjekte nicht als Akteure identifizieren, die 
handlungsfähig sind und Verantwortung für Handlungen und andere Subjekte über-
nehmen können. 

Wenn Levinas einem Aufsatz aus dem Jahr 1970 den Titel Ohne Identität gibt, 
dann bezieht sich das Wort „ohne“ auf eine Vorstellung von Identität als Gleichheit 
mit sich selbst. Ein Aufbrechen des traditionellen Identitätsbegriffs und die Verab-
schiedung der Gleichsetzung von Identität und Substanz verlangen einen Identitäts-
begriff, der stets aufgeschoben ist. Identität ist nichts, was ein Subjekt „besitzt“ und 
das den Kern „seiner“ Subjektivität ausmacht. Weil der Andere das Subjekt immer 
wieder affiziert, unterliegt das Selbstverständnis des Subjekts stets einer Transfor-
mation. Bevor es sich setzen kann, wird es wieder abgesetzt. In den Selbstidentifi-
zierungsprozess des Subjekts ist das Moment der Verfehlung immer schon konstitu-
tiv eingeschrieben: „Die Akte des Wiederfindens des Sich-Selbst durch das Sich-
Selbst verfehlen sich. Die Innerlichkeit ist nicht im strengen Sinn innerlich. Ich ist 

ein anderer.“ (1970: 88) Die Nicht-Identität des Subjekts mit sich, d.h. die Tatsa-
che, nie völlig bei sich zu Hause zu sein, ist der formale Aspekt der Identität des 
Subjekts. Die Konsequenz einer Dekonstruktion des Identitätsbegriffs ist, dass „In-
nerlichkeit“ kein Begriff mehr ist, der die Struktur von Subjektivität erfolgreich be-

                                                             
46  Levinas veranschaulicht dieses Eindringen auch mit dem Bild des Einbrechers: „Vor-

ursprüngliche, anarchische Identität, älter als jeder Anfang; nicht Selbstbewusstsein, das 

sich in der Gegenwart erreicht, vielmehr äußerste Ausgesetztheit, ausgesetzt der Vorla-

dung durch die Anderen, die sich hinter dem Bewusstsein und der Freiheit schon vollzo-

gen hat, Vorladung, die in mich eingedrungen ist wie ein Einbrecher – das heißt ohne 

dass es ,danach aussieht‘ und so, dass sie im Sagen des Vorgeladenen spricht.“ (JS: 318f.) 

47  Die Rolle der Nicht-Identität innerhalb des heteronomen Konstitutionsprozesses von Sub-

jektivität wird zwar erst von Derrida expliziert (vgl. Kap. 5.2 und 5.3); mir scheint je-

doch, dass die Nähe zwischen Levinas und Derrida es rechtfertigt, bereits hier davon zu 

sprechen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

schreibt.48 Es gibt kein abgeschlossenes Innen, in dem die Identität des Subjekts 
„vorliegt“, sondern eine permanente Transformation von Identität im Zuge der stets 
wiederholenden Affizierung durch den Anderen. Dass das Ich ein Anderer ist, be-
deutet in diesem Zusammenhang, dass es im Moment seiner Identifizierung und am 
Ort seines (vermeintlichen) Selbst immer den ihm Fremden antrifft. Das Subjekt ist 
niemals mit sich selbst identisch, weil „in“ es immer schon der Andere eingedrun-
gen ist: „In der Annäherung an den Anderen, in welcher der Andere schon immer 
unter meiner Verantwortung steht, hat ‚etwas‘ meine frei getroffenen Entscheidun-
gen überschritten, es hat sich ‚etwas‘ ohne mein Wissen in mich eingeschlichen und 
entfremdet so meine Identität.“ (1970: 92) Die Bestimmung des Subjekts durch den 
Anderen fußt somit nicht auf einer freien Entscheidung des Subjekts, denn der 
Rahmen der Freiheit wird ja erst durch den Anderen konstituiert. Hier verbindet 
sich die Dekonstruktion von Identität mit der Absetzung der Idee von Autonomie. 

Der inhaltliche Aspekt der Identität ist die Unabweisbarkeit der Verantwortung 
gegenüber dem Anderen: „In der Verantwortung wird das Subjekt im Innersten sei-
ner Identität sich fremd – in einer Entfremdung, die nicht aus dem Selben seine 
Identität auslaufen lässt, sondern die ihn durch eine unabweisbare Vorladung zu 
seiner Identität zwingt – es wird zu seiner Identität gezwungen als Person, worin 
niemand es ersetzen kann.“ (JS: 310f.) Die Einzigartigkeit, d.h. Singularität des 
Subjekts beruht nicht auf der Unverwechselbarkeit seiner im Inneren vorliegenden 
Persönlichkeit, sondern auf der Tatsache, dass es die „Schuld“ gegenüber einem 
Anderen nicht delegieren kann. Weil das Subjekt niemals den Punkt erreichen kann, 
an dem es seine Schuld beglichen hat und die Übernahme weiterer Verantwortung 
entfällt, ist es ihm auch nicht vergönnt, eine in sich geschlossene Identität zu entwi-
ckeln. Derrida (1964: 126) spricht bei Levinas’ Dekonstruktion von Identität aus 
diesem Grund von einem Denken, das um die „Dislokation unserer Identität und 
vielleicht der Identität im Allgemeinen“ kreist. Die quasi-normative Pointe dieses 
Gedankens lautet, dass sich Subjekte dann am besten interpretieren, wenn sie ihre 
Selbstheit als von einer Fremdheit durchzogen begreifen. Der „negativen“ Identi-
tätsbildung, bei der das Subjekt sein Selbstbewusstsein im Moment der Konfronta-
tion mit dem Anderen bedroht sieht, wird somit eine „positive“ Identitätsformie-
rung entgegengesetzt, in dessen Verlauf das Subjekt ein Gespür dafür entwickelt, 
dass es in seinem Selbstverständnis auf den Anderen angewiesen ist. Die hermeneu-
tischen Ansätze Ricœurs und Taylors sollen im weiteren Verlauf dieser Arbeit vor-
führen, wie eine solche Neuausrichtung von Identität in Hinblick auf eine Konkreti-
sierung des Selbstverständnisses von Subjekten fruchtbar gemacht werden kann. Es 
gilt zu untersuchen, wie Subjekte Selbstbezüge ausbilden können, die sie in ihrem 
Selbstverständnis als in einem spezifischen historischen und kulturellen Kontext le-
                                                             
48  Aus diesem Grund werde ich in Kap. 8.3.2 Taylors Affirmation von Innerlichkeit als un-

überschreitbares Narrativ neuzeitlicher Subjektivität problematisieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI EMMANUEL LEVINAS | 149 

 

bende Akteure unterstützen. Eine solche hermeneutische Ausweitung der Frage 
nach dem Selbstverständnis von Subjekten, die auch die Perspektive der Subjekte 
einholt, wird dann immer vor dem Hintergrund diskutiert, inwiefern die Ausge-
setztheit gegenüber dem Anderen Berücksichtigung findet. 

 
 

4.5 RESÜMEE 
 
Die Gemeinsamkeit zwischen den philosophischen Projekten Heideggers und Le-
vinas’ beruht in dem Bemühen, einen bisher nicht thematisierten (Ab-)Grund in der 
Geschichte des abendländischen Denkens aufzudecken, um die Frage nach unserer 
Existenzweise neu aufzuwerfen. Während laut Heidegger die ontisch-ontologische 
Differenz und die Temporalität als Sinn von Sein in der Geschichte der Philosophie 
verschüttet wurden, sind es nach Levinas der Andere und das Phänomen der Alteri-
tät, die in unserer philosophischen und kulturellen Tradition kein Gehör mehr fin-
den. Das entscheidende Verdienst von Levinas ist es, die von Heidegger freigeleg-
ten Entzugsmomente als ethische zu interpretieren und zugleich die Frage zu 
beantworten, wie Subjekte Selbstbezüge ausbilden können.  

Levinas knüpft an Heideggers Explikation der temporalen und ab-gründigen 
Bewegung der Entzugsmomente an, bricht die Symmetrie der ontologischen Ord-
nung in Hinblick auf eine asymmetrische Sinngebung auf und transformiert die On-
tologie in eine Ethik. Die Aufschließung der einheitlichen Struktur der Ontologie 
eröffnet ein Denken des Anderen, das in eine Neubestimmung von Subjektivität 
mündet. Die Spur und der Ruf des Anderen sind ab-gründige Entzugsmomente, 
welche die ontologische Ordnung der Welt überschreiten, und sie sind temporale 
Momente, weil das Subjekt von ihnen immer schon berührt und angerufen wurde, 
im Moment der Berührung und Anrufung aber stets vom Subjekt abgelassen wird. 
Angesichts dieser Subjektivität verleihenden Dimension sind die Spur und der Ruf 
des Anderen schließlich auch Bezugsmomente: Die (positiven) Dimensionen von 
Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Identität, denen Heidegger keinen Ort 
mehr zuzuweisen vermochte, lassen sich als Effekte des heteronomen Konstituti-
onsprozesses von Subjektivität deuten. Heideggers durch die Kritik an Metaphysik 
und Subjektphilosophie motivierten Verabschiedung des Subjektbegriffs setzt Le-
vinas somit einen Entwurf entgegen, der auf dem Boden der Subjektkritik die Mög-
lichkeit eines heteronomen Subjektverständnisses auslotet. 

Die Radikalisierung der Subjektkritik Heideggers und die Neubestimmung des 
handlungsfähigen, verantwortlichen und für Andere einstehenden Subjekts wird im 
Verlauf dieses Buches die Messlatte für die weiteren dekonstruktiven und herme-
neutischen Autoren darstellen. Levinas’ Besprechung von Subjektivität ist jedoch 
nicht erschöpfend: Seine Fokussierung auf die ethische Dimension von Subjekt-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

werdung lässt die ontologischen Implikationen dieses Prozesses mit Absicht außer 
Acht. Zu fragen ist nun, wie im Ausgang des von Levinas zur Sprache gebrachten 
heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität die Bewegung der Subjekti-
vierung und der inhaltliche Gehalt der Selbstbezüge genauer erörtert werden kön-
nen. Bei Derrida werden Subjektivierung und die Funktion der Alterität konkreter 
untersucht, indem ihre nicht-identische Struktur expliziert wird. Foucault widmet 
sich über Levinas und Derrida hinausgehend den praktisch-politischen Implikatio-
nen von Subjektwerdung im Sinne von Wissens-, Macht- und Selbstverhältnissen. 
Die Hermeneutik Ricœurs und Taylors führt dann aus, auf welche Weise sich hete-
ronome Subjekte zu interpretieren vermögen und wie sie in ihrem Selbstverständnis 
gerahmt werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

5. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Jacques Derrida 

 
 
 

Jacques Derrida wurde und wird nicht selten die Verabschiedung des Subjektbe-
griffs unterstellt.1 Der wesentliche Vorwurf besagt, dass Derridas Fokussierung auf 
die strukturelle Kraft einer grundlegenden Differenz keinen Raum mehr für die mit 
Subjektivität verbundenen Dimensionen der Handlungsfähigkeit, Verantwortung 
und des Selbstverständnisses lässt. In der Tat ist es auf den ersten Blick nicht ein-
fach, in Derridas Texten ein affirmatives Verständnis von Subjektivität offen zu le-
gen. Dennoch möchte ich in diesem Kapitel die These verteidigen, dass in Derridas 
frühen Schriften vielfältige Untersuchungen zur Konstitution heteronomer Subjek-
tivität aufzuspüren sind. Diese Analysen widmen sich nicht nur den alteritären Ent-
zugsmomenten von Subjektivität, die Derrida als Spiel der Différance begreift, son-
dern versuchen sich auch an einer Neubestimmung des handlungsfähigen Subjekts. 
Aus diesem Grund ist die Dekonstruktion Derridas, die stets von einer Nähe zum 
Denken Levinas’ getragen ist, Teil einer affirmativen Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik. Die Bewegung der Différance transformiert die Figur des Ab-grunds 
auf eine strukturelle Ebene, unterläuft zugleich die ontisch-ontologische Differenz 
und führt vor, wie sich Subjektivität mit dieser Geste als heteronom auslegen lässt.  

Derridas Philosophie in den 60er und 70er Jahren kann in einem bestimmten 
Sinne als „umfassend“ bezeichnet werden. Damit soll nicht behauptet werden, dass 
Derrida über ein begriffliches System verfügt, das jegliche Phänomene des philoso-

                                                             
1  In Deutschland hat leider vor allem die oberflächliche und von Missverständnissen 

durchzogene Rezeption von Jürgen Habermas in Der philosophische Diskurs der Moder-

ne (1985: 191-218) der Ablehnung Derridas Vorschub geleistet. Laut Benoit Peeters führ-

te erst die politisch motivierte „Versöhnung“ zwischen Derrida und Habermas Ende der 

90er Jahre zu einer differenzierteren Lektüre und einer wohlwollenderen Auseinanderset-

zung mit den Schriften Derridas: „Eines ist sicher: Dass er [Derrida] wieder mit Haber-

mas Verbindung aufnahm, erlaubte es Derrida, in Deutschland rasch wieder eine Position 

zu gewinnen, die er verloren hatte.“ (Peeters 2013: 713) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

phischen Denkens in einen kohärenten Zusammenhang überführt; vielmehr muss 
die Dekonstruktion als eine radikale Kritik und Neuausrichtung des Denkens ver-
standen werden. Den Anspruch einer umfassenden Transformation der Philosophie 
teilt Derrida mit Heidegger und Levinas. Bei allen drei Autoren kann der Versuch 
eines Bruchs mit der Tradition der Philosophie diagnostiziert werden, denn sie alle 
wenden sich in ihren Texten dem paradoxen Unternehmen zu, ein in der Geschichte 
Ungesagtes zur Sprache zu bringen. Zweifellos ist Heidegger derjenige Denker, der 
sich am entschiedensten an einer neuen Sprache erprobt, doch sowohl Levinas als 
auch Derrida folgen Heidegger in dem Bemühen, bestimmte philosophische Fragen 
auf eine radikal neue Weise zu stellen. Derridas Beteuerungen, die Dekonstruktion 
vollziehe keinen Bruch mit der Metaphysik, sondern bleibe vielmehr immer an de-
ren Sprache und Bewegung gebunden, dürfen dabei nicht über die Originalität sei-
ner Philosophie hinwegtäuschen. Die Dekonstruktion richtet das Denken gerade 
deshalb neu aus, weil sie sich nicht einfach von der Metaphysik abkehrt, sondern 
weil sie den Anspruch erhebt, die Metaphysik bis an ihr Äußerstes herauszufordern. 
Das ist der Impuls, von dem Derridas frühe Schriften getragen sind.2 

Das Wort déconstruction entsteht bekanntlich beim Versuch Derridas, den Ter-
minus Destruktion ins Französische zu übersetzen.3 Derridas Dekonstruktion wie-
derholt die Bewegungen der Metaphysik und umkreist so ihre blinden Flecken, ihr 
Ungesagtes. Sie nimmt die Tradition der Philosophie ernst, indem sie diese an ihren 
eigenen Ansprüchen misst und aufzeigt, von welchen Widersprüchen sie begleitet 
wird. Die Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie mündet für Derrida aber 
nicht in eine Überwindung der Tradition und in ein Denken des Ereignisses als 
                                                             
2  Die Spätschriften (ab ca. 1985) zeichnen sich hingegen nicht selten durch eine Unent-

schiedenheit bezüglich der Frage aus, ob der Begriff des Subjekts eine wichtige Rolle in 

der Dekonstruktion spielen soll oder durch Heideggers Daseinsanalyse nicht so nachhal-

tig erschüttert wurde, dass ihm kein Platz mehr zugewiesen werden kann. Diese Unent-

schlossenheit kommt in einem Interview mit Jean-Luc Nancy mit dem Titel ,Man muss 

wohl essen‘ oder die Berechnung des Subjekts (1989) sehr nachdrücklich zur Geltung. 

3  In einem Interview aus dem Jahre 1985 stellt Derrida die Bezüge zu Heideggers Termini 

des Abbaus und der Destruktion heraus und expliziert, inwiefern diese den Weg zur De-

konstruktion ebnen: „The word ‚deconstruction‘ itself has a whole genealogy. It’s an old 

French word which had fallen out of use, that I used for the first time, so to speak, in this 

particular sense. But I did so with the sense that I was translating and deforming a word 

of Freud’s and a word of Heidegger’s. In Heidegger the word is ,Abbau‘, as well as 

,Destruktion‘. But deconstruction is neither Heidegger’s Abbau nor Destruktion, although 

it is related, naturally. So already ‚the first use‘ of the word deconstruction was a sort of 

deforming translation in which the schema of an original requiring a supplement and so 

forth, was made to point back towards Abbau and Destruktion.“ (1985: 22f.) Bernasconi 

(2003) behauptet, dass Derrida diese Übersetzung im Jahre 1967 durchgeführt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 153 

 

Neuanfang, wie es an bestimmten Stellen in Heideggers Spätphilosophie der Fall 
ist. Die Dekonstruktion tastet sich wesentlich subtiler voran: Subjektkritik muss ih-
ren Ausgang von der Sprache der Metaphysik nehmen, indem sie sich den Sinngeh-
alt metaphysischer Begriffe aneignet, mit ihm spielt und ihn schließlich in einen 
neuen Kontext einschreibt. Die Dekonstruktion ist der Name – soweit hier das me-
taphysische Phänomen der Benennung noch sinnvoll ist –, den Derrida einem sol-
chen Denken gibt. 

In diesem Kapitel werde ich zunächst nachzeichnen, wie Derrida die auf einem 
„Phonozentrismus“ und einem „Logozentrismus“ gründende metaphysische Logik 
der Subjektphilosophie aufschließt. Während der Phonozentrismus die dreidimensi-
onale Temporalität auf die Gegenwart reduziert, indem er der Stimme einen Primat 
vor der Schrift einräumt, geht es dem logozentristischen Diskurs um die Fundierung 
reiner, gegenüber dem Außen verschlossener Identität und den Ausschluss von 
Nicht-Identität. Die subjektphilosophische Pointe dieser beiden Grundlegungsdis-
kurse lautet, dass die Idee des autonomen Subjekts wesentlich an das Sich-
Vernehmen in der Gegenwart (Phonologismus) und an die Konstruktion eines rei-
nen und geschlossenen Bedeutungsgehalts (Logozentrismus) geknüpft ist. 

Derridas Bestreben ist es, die Geschlossenheit der philosophischen Tradition 
und das hiermit verbundene Verständnis autonomer Subjektivität auf eine alteritäre 
Struktur hin zu öffnen. Die Freilegung von Alterität teilt Derrida folglich mit Le-
vinas. Der wesentliche Unterschied zwischen den beiden Denkern liegt jedoch in 
der Frage, worin das ab-gründige Entzugsmoment beruht, das Subjektivität konsti-
tuiert. Während für Levinas die Berührung und Ansprache des Anderen das hand-
lungsfähige und verantwortliche Subjekt einsetzen und die Frage des Subjekts somit 
eine Frage der Ethik ist, geht es Derrida um die Aufdeckung einer nicht-identischen 
Struktur, die jede Sinngebung – und somit auch den Prozess der Subjektivierung – 
instanziiert. Das alteritäre Entzugsmoment nennt Derrida „Différance“. Nachdem 
ich herausgearbeitet habe, wie sich die Différance als Entzugs- und Bezugsmoment 
interpretieren lässt, gilt es den Konstitutionsprozess von Subjektivität zu untersu-
chen. Derridas These ist, dass Subjektivität im Zuge einer doppelten Bewegung der 
Festigung und Durchkreuzung von Identität durch ihr konstitutives – entziehendes 
wie beziehendes – Außen eingesetzt wird. Subjekte sind handlungsfähig, weil sie 
der Kraft der Différance, dem Prozess des Scheiterns vollständiger Identifizierung, 
ausgesetzt sind. 

Mit dem Projekt, Subjektivität als durch Alterität – und das heißt konkret: durch 
eine ab-gründige Nicht-Identität – konstituiert zu verstehen, gelingt es Derrida, das 
heideggersche Denken an einer entscheidenden Stelle zu unterbrechen und die Be-
wegung der Subjektivierung in einer noch größeren Schärfe zu untersuchen, als es 
bei Levinas der Fall ist. Eine Schwachstelle der derridaschen Dekonstruktion, die 
sich vor allem am Phänomen der Spur aufweisen lässt, liegt jedoch in dem Primat 
der Struktur. Ich werde argumentieren, dass die Différance zwar die ontisch-ontolo-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

gische Differenz noch einmal unterläuft, heteronome Subjektivität jedoch nicht in 
aller Konsequenz gedacht werden kann, weil die Berührung des Anderen und somit 
die ethische Einsetzung des Subjekts der strukturellen Kraft der Différance unterge-
ordnet wird. Derrida wagt es nicht, die levinassche Kritik und Wendung der ontolo-
gischen Analysen Heideggers bis zum Äußersten mitzugehen. Dieses Vorgehen – 
so wird sich am Ende des Kapitels ergeben – ist auch einer bestimmten Vorsicht ge-
schuldet, die zugleich ein Vorteil und ein Nachteil der Dekonstruktion ist. 

 
 

5.1 PHONOZENTRISMUS UND LOGOZENTRISMUS 
 
In diesem ersten Unterkapitel soll es zunächst um Derridas Auseinandersetzung mit 
der Tradition der Subjektphilosophie gehen. Das umfassende Unternehmen Derri-
das kann als Dekonstruktion von Totalität ausgelegt werden. Totalitär ist eine jede 
Philosophie, die Alterität nicht zu denken vermag. In diesem Punkt stimmen die 
Dekonstruktion Levinas’ und diejenige Derridas überein. Doch in der Frage, wie 
Alterität konkret zu denken ist und inwiefern sie bei der Konstitution von Subjekti-
vität eine Rolle spielt, gehen die Wege der beiden auseinander. Das folgende Zitat 
aus der Grammatologie soll zunächst verdeutlichen, was Derrida genau unter Tota-
lität versteht und was das Ziel der Dekonstruktion ist: 
 

„Unsere Beweisführung wäre etwa folgende: dieser und einige weitere Indices […] geben uns 

bereits das sichere Mittel an die Hand, die Dekonstruktion der größten Totalität – den Begriff 

der episteme und die logozentrische Metaphysik – in Angriff zu nehmen. In ihr sind, ohne 

dass die radikale Frage nach der Schrift je gestellt worden wäre, alle abendländischen Metho-

den der Analyse, der Auslegung, der Lektüre und der Interpretation entstanden.“ (G: 81) 

 
Die Arbeit der Dekonstruktion richtet sich gegen die totalitäre begriffliche Ordnung 
der abendländischen Metaphysik und gegen den Ausschluss von Alterität. Die Me-
taphysik unterdrückt die Schrift und zentriert sich um die Begriffe der Episteme4, 
d.h. des Wissens, und der Vernunft. Ihre Hegemonie gilt es herauszufordern. Derri-
das Verständnis von Totalität stellt eine Verschiebung und Erweiterung der Einsich-
ten Levinas’ dar. Während für Levinas der Ausschluss von Alterität auf der Reduk-
tion des Anderen auf den Selben gründet und daher ein ethisches Problem ist, 
interpretiert Derrida das Problem der Totalität als ein strukturelles, das wesentlich 

                                                             
4  Im Gegensatz zu Derrida löst Foucault den Begriff der Episteme aus seinem traditionel-

len philosophischen Kontext und führt ihn im Sinne eines Rasters, das die Beziehungen 

innerhalb der Wissenschaften festlegt, in seine archäologischen Untersuchungen ein (vgl. 

Kap. 6.1.1 und 6.1.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 155 

 

auf der Unterdrückung der Schrift durch die (gesprochene) Sprache basiert. In den 
folgenden Abschnitten gilt es deshalb herauszuarbeiten, wie sich der Begriff des 
Subjekts innerhalb der Hierarchie zwischen Sprache und Schrift verorten lässt. Um 
ein Verständnis heteronomer Subjektivität freizulegen, muss gezeigt werden, wie 
sich das Subjekt aus der strukturellen Logik einer Tradition lösen lässt, die sich um 
die Präsenz der Sprache und die Konstruktion reiner Signifikation dreht. Subjektkri-
tik ist somit für Derrida zunächst Kritik der Sprache. 
 
5.1.1 Die Schließung der Metaphysik und die Funktion der Sprache 
 
Indem Derrida Totalität als Schließung [clôture] der Metaphysik versteht, setzt er 
den Rahmen für eine philosophische Auseinandersetzung, die sich der sinngeben-
den Ordnung der Metaphysik widmet.5 Levinas’ Kritik an Heidegger war es, dass 
dieser den totalitären Charakter der Metaphysik (das heißt bei Levinas: der Ontolo-
gie) innerhalb seiner Subjektkritik nicht zur Sprache gebracht, gar gefestigt hat (vgl. 
Kap. 4.1.1). Mit der Seinsfrage hält Heidegger an der Suche nach einer einheitli-
chen Formation der Sinngebung fest. Dennoch ist die heideggersche Destruktion 
eine wichtige Vorstufe einer „Aufschließung“6 der Metaphysik und einer Neube-
stimmung von Subjektivität. Für Derrida muss eine Öffnung der Metaphysik in 
Hinblick auf ihr ausgeschlossenes Anderes bei Heideggers Explikation von Tempo-
ralität beginnen.7 Sie muss zunächst eine Kritik der Präsenz leisten, indem sie die 
Reduktion der dreidimensionalen Temporalität auf die Gegenwart problematisiert: 

 

„Man kann eine solche Schließung nur dadurch entgrenzen, dass man heute jenen Wert von 

Gegenwart erschüttert, den Heidegger als onto-theologische Bestimmung des Seins aufge-

zeigt hat, und um solcherart durch seine Infragestellung, deren Status vollkommen einmalig 

                                                             
5  Die Rede von der „Schließung der Metaphysik“ taucht bereits in einem der frühesten 

Texte Derridas über Husserl auf (vgl. PS). 

6  Der Derrida-Schüler Jean-Luc Nancy (2008: 14-17) hat in den letzten Jahren dem Projekt 

einer „Aufschließung“ der Metaphysik (déclosion) einen wesentlichen Platz eingeräumt. 

Das französische Wort ist Titel seines Bandes La Déclosion, deren deutsche Ausgabe den 

Untertitel des Originals – Dekonstruktion des Christentums – trägt. 

7  Critchley (2007: 76-88) begründet an dieser Stelle überzeugend, dass Derridas Rede von 

der Schließung der Metaphysik nicht in Opposition zu derjenigen Heideggers vom Ende 

der Philosophie steht, sondern vielmehr als Korrektiv wirkt. Demnach hat sich für Derri-

da die Metaphysik genauso wenig vollständig geschlossen, wie für Heidegger die traditi-

onelle Philosophie an ihr Ende gekommen ist. Die Möglichkeit der Überwindung bzw. 

Überschreitung wird jedoch beim späten Heidegger – im Gegensatz zu Derrida – stärker 

an einen Bruch mit der Philosophie gebunden (vgl. auch Kap. 5.4.1 und 5.4.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

sein muss, jenen Wert von Gegenwart zu erschüttern, nehmen wir das absolute Privileg ins 

Verhör, das die Gegenwart in jener Form oder jener Epoche überhaupt genießt, die das Be-

wusstsein als Meinen in der Selbst-Gegenwart ist.“ (1968a: 45f.) 

 
Derrida versteht unter einer Schließung die Fixierung eines Innen, also die Kon-
struktion einer reinen und stabilen Identität, die sich aus dem Ausschluss von Al-
terität als verunreinigendes Außen nährt. Die Erschütterung des Denkens der Prä-
senz vollzieht sich bei Derrida im Gegensatz zu Heidegger jedoch nicht über die 
Ebene der Ontologie und über die Freilegung einer ursprünglichen Erfahrung, die in 
der Geschichte der abendländischen Philosophie (vermeintlich) verloren gegangen 
ist. Eine Kritik der Gegenwart ist vielmehr an eine Kritik der die Schrift ausschlie-
ßenden Sprache gebunden. Der Sprache kommt innerhalb der Metaphysik eine be-
sondere Funktion bei der Ausrichtung der Beziehung zwischen dem Subjekt und 
der Welt zu. Sie ist das entscheidende Instrument, das Präsenz konserviert und so-
mit die Schließung der Metaphysik garantiert. Die Sprache – oder besser: die 
Stimme – ist das wesentliche Phänomen, an dem sich die Fundierung der Präsenz 
diagnostizieren lässt. Die Metaphysik bindet nach Derrida die Begründung des sich 
präsenten – und damit transparenten – Subjekts an die Stimme, indem sie Präsenz 
als das Sich-im-Sprechen-Vernehmen des Subjekts versteht. Der Stimme kommt 
hier eine zentrale Bedeutung zu, da sie sich unmittelbar vergegenwärtigt. Sie besitzt 
– scheinbar – keine temporale Dimension, weil sie nur in dem Moment zu verneh-
men ist, in dem sie erklingt. Die Schließung der Metaphysik und die Substanziali-
sierung des Subjekts vollziehen sich über ein Vergessen des zeitlichen Charakters 
der Stimme. Die Geschichte der abendländischen Philosophie ist nach Derrida in 
entscheidender Hinsicht von diesem Verständnis der Stimme geprägt.8 

Derridas frühen, im Klima des Strukturalismus entstandenen Arbeiten gelingt 
es, die Subjektkritik Heideggers zu verfeinern, indem die Seinsgeschichte auf die 
Ebene einer strukturell-praktischen Historie der Beziehung zwischen Sprache und 
Schrift überführt wird. Die Festigung von Präsenz, d.h. die Reduktion der dreidi-
mensionalen Temporalität auf die Gegenwart, die ja laut Heidegger die wesentliche 
metaphysische Begründungsgeste ist, wird bei Derrida innerhalb einer Hierarchisie-
rung von Sprache und Schrift aufgespürt. Die sich hier herausbildende Asymmetrie 
ist nicht bloß ein theoretisches Phänomen, das für Linguisten und Literaturwissen-
schaftler von Interesse ist, sondern strukturiert die Erfahrung von Subjekten und be-
sitzt somit eine praktische Implikation. Aus diesem Grund ist es zu kurz gegriffen, 
Derrida vorzuwerfen, seine Sprachkritik habe lediglich literaturwissenschaftliche, 

                                                             
8  Vgl. SP: 102: „Dass die Geschichte der Idealisierung, das heißt die ‚Geschichte des Geis-

tes‘ oder die Geschichte schlechthin, von der Geschichte der phoné nicht getrennt werden 

kann, dies gibt letzterer ihre ganze rätselhafte Macht zurück.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 157 

 

aber keine philosophischen Konsequenzen.9 Das Projekt der Dekonstruktion zielt 
auf die Destabilisierung hegemonialer Sinnformationen und auf die Erschließung 
anderer Möglichkeiten von Erfahrung.10 

 
5.1.2 Das Problem des Phonozentrismus 
 
Derridas dekonstruktive Subjektkritik wendet sich zunächst einer Problematisierung 
der Hierarchie zwischen Sprache und Schrift zu, die in eine Kritik des sich selbst 
transparenten Subjekts mündet. Der Name des Phonozentrismus richtet sich auf die 
Interpretation der Sprache als einer in der Gegenwart vorkommenden Substanz. 
Derridas Dekonstruktion des Phonozentrismus nimmt ihren Ausgang von der Kritik 
der Präsenz, die Heidegger innerhalb der Geschichte der Philosophie in verschiede-
nen Spielformen aufzuspüren vermochte: 

 

„Man ahnt bereits, dass der Phonozentrismus mit der historischen Sinn-Bestimmung des 

Seins überhaupt als Präsenz verschmilzt, im Verein mit all den Unterbestimmungen, die von 

dieser allgemeinen Form abhängen und darin ihr System und ihren historischen Zusammen-

hang organisieren (Präsenz des betrachteten Dinges als eidos, Präsenz als Substanz/

Essenz/Existenz [ousia], Präsenz als Punkt [stigme] des Jetzt oder des Augenblicks 

[nun], Selbstpräsenz des cogito, Bewusstsein, Subjektivität, gemeinsame Präsenz von und mit 

dem anderen, Intersubjektivität als intentionales Phänomen des Ego usw.).“ (G: 26; eckige 

Klammern im Original) 

 
Die hier umrissene Kritik richtet sich gegen den identifizierenden und selbstbe-
gründenden Charakter der Sprache. Gemäß der Logik des Phonozentrismus ist 
Sprache wesentlich dadurch ausgezeichnet, dass sie Phänomene als Gegenstände 
klassifiziert. Die Sprache verwandelt Singularitäten in „Vorhandenes“, das sich an-
eignen und aufgrund seines Objektstatus untersuchen lässt. Die Begründung des 
neuzeitlichen Subjekts als sich selbst bestimmender Akteur wird durch die objekti-
vierende Funktion der Sprache befeuert. Das Bild von der Sprache, das der Phono-
zentrismus zeichnet, ermöglicht es, Subjekte als sich selbst präsente Akteure zu 
interpretieren. Die Reduktion der Temporalität auf die Gegenwart, die ein 
notwendiger Schritt zur Objektivierung des Subjekts ist, basiert auf der Auslegung 

                                                             
9  So lautet ein weitverbreitetes Vorurteil, dass vor allem aus der analytischen Philosophie 

stammt. Vgl. zur Feindseligkeit, die Derrida aus dem angelsächsischen Lager entgegen-

schlug, und die in der vehementen Opposition gegen die Verleihung der Ehrendoktor-

würde der Universität Cambridge ihren Siedepunkt erreichte, Peeters (2013: 637-639). 

10  Vgl. hierzu auch Kap. 5.4, in dem ich die Operation der Dekonstruktion als eine Form der 

Kritik interpretieren werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Stimme als nicht-temporales und nicht-räumliches Phänomen. Eine philosophi-
sche Theorie, die sich von dieser Vorstellung leiten lässt, ist nach Derrida „phono-
zentristisch“. Die Evidenz dieser These soll im Folgenden kurz dargelegt werden. 

Der Primat der Sprache wird in der Geschichte der Philosophie mit dem 
(scheinbaren) Vorteil einer Unmittelbarkeit der sprachlichen Laute gegenüber den 
Zeichen der Schrift begründet. Die Seinsgeschichte Heideggers, die sich den ver-
schiedenen Epochen des Vergessens der ontisch-ontologischen Differenz widmet, 
wird bei Derrida zur Geschichte einer Disqualifizierung der Schrift. Seine originelle 
These ist, dass sich der Beginn der Abwertung der Schrift zur selben Zeit wie die 
Entstehung der Metaphysik bei Platon diagnostizieren lässt.11 Ihren Höhepunkt er-
reicht erstere im 18. Jahrhundert und damit zu der Zeit, in der auch der Versuch der 
Fundierung des autonomen Subjekts seine umfassendste philosophische Ausarbei-
tung erfährt. Rousseau ist für Derrida derjenige Autor, der die angebliche Bedro-
hung der Sprache durch die Schrift am eindringlichsten und klarsten zum Ausdruck 
bringt. In Rousseaus Philosophie verbindet sich der Ausschluss der Schrift, wie er 
in den Dialogen Platons gerechtfertigt wird, mit der Selbst-Präsenz des Cogito bei 
Descartes: „Rousseau wiederholt den platonischen Gestus; doch bezieht er sich da-
bei auf ein anderes Modell der Präsenz: auf die Selbstpräsenz im Gefühl, im sinnli-
chen cogito, in das sich gleichzeitig das göttliche Gesetz eingeschrieben findet.“ (G: 
33)12 Gemäß Derridas im zweiten Teil der Grammatologie entfalteten Rousseau-
Lektüre ist Sprache das Natürliche und Unmittelbare, das durch die Künstlichkeit 
und Abbildhaftigkeit der Schrift bedroht wird. In dem Moment, in welchem die 
Schrift Sprache festhalten möchte, verliert der sprachliche Ausdruck seine Unmit-
telbarkeit, seine Präsenz. Die Sprache weicht von ihrer natürlichen Funktion, näm-
lich dem unmittelbaren Sprechen, ab. Diese Abweichung gilt es philosophisch zu 
bannen: Sie ist etwas Künstliches, das uns von unserem Wesen – und damit von un-
serer Subjektivität – entfremdet. Die Stimme verliert ihre Präsenz im Moment ihrer 
Abschrift, weil sie nun als Text in der Zukunft immer wieder rezipiert werden kann. 
Sie hat ihre Gegenwärtigkeit zugunsten einer Offenheit gegenüber der Zukunft ein-
                                                             
11  Vgl. 1971: 334: „Diese wesentliche Führungslosigkeit, die der Schrift als iterativer Struk-

tur anhaftet, da sie von jeder absoluten Verantwortung, von dem Bewusstsein als Autori-

tät in letzter Instanz abgeschnitten ist, verwaist und seit ihrer Geburt vom Beistand ihres 

Vaters getrennt, eben dies wird von Platon im Phaidros verurteilt.“  

12  Thomä (2002) versucht Rousseau gegen die Kritik Derridas zu verteidigen, indem er das 

„Gefühl der eigenen Existenz“ bei Rousseau als ein Phänomen begreift, das nicht im 

Denken der Präsenz gefangen ist. Dieses Gefühl präsentiert sich demnach nicht innerhalb 

eines mit sich selbst identischen Subjekts, sondern benennt ein Gefühl der Existenz; Sub-

jektivität wird damit bereits kontextualistisch begriffen. Was Thomä jedoch entgeht, ist 

die Tatsache, dass die Konstitution dieses Gefühls bei Rousseau gerade über den Aus-

schluss von Alterität vollzogen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 159 

 

gebüßt. Das philosophische Unternehmen, das Rousseau propagiert, beruht nach 
Derrida darin, die Reinheit und Präsenz der Sprache zu verteidigen und die Schrift 
als Verrat an der Reinheit der Sprache in ihre Schranken zu weisen. Rousseau 
schreibt das hierarchische Verhältnis zwischen Sprache und Schrift folglich in einen 
umgreifenden sozialen Kontext ein. Die Abwertung der Schrift und der Vorrang der 
Sprache sind aus diesem Grund keine bloß linguistischen und literaturwissenschaft-
lichen Problematiken, sondern deuten auf die Fundierung des autonomen Subjekts 
hin, das an die Präsenz der Sprache als Sich-Vernehmen der Stimme gebunden ist. 
Die Selbsttransparenz des Subjekts wird mithilfe der Präsenz der Stimme begrün-
det. 

 
5.1.3 Das Problem des Logozentrismus 
 
Derridas Projekt in den 60er Jahren ist es zu illustrieren, dass die Zentrierung der 
Sprache und die Abwertung der Schrift Teil einer umfassenden Theorie der Bedeu-
tung sind. Die Metaphysik beruht auf der Herrschaft des Logos, d.h. der Subsumie-
rung von Sinn unter eine geschlossene Einheit. Bedeutung konstituiert sich, indem 
ein Begriff oder ein Phänomen gegenüber seinem heteronomen Außen abgeschlos-
sen wird und so die Identität mit sich selbst wahrt. Die Konstruktion einer unbe-
rührten Innerlichkeit ist nötig, damit von Bedeutung gesprochen werden kann. Den 
Terminus, den Derrida für einen Begriff oder ein Phänomen reserviert, das (schein-
bar) über eine reine Identität mit sich selbst verfügt, ist derjenige des transzendenta-
len Signifikats. Derrida knüpft hiermit an die Unterscheidung zwischen Signifikant 
und Signifikat an, die sich innerhalb der Semiologie Ferdinand de Saussures findet. 
Saussure unterscheidet bekanntlich zwischen dem Signifikanten als Träger einer 
Bedeutung (der Bezeichnung) und dem Signifikat als der Bedeutung (dem Bezeich-
neten) selbst.13 Ein „transzendentales Signifikat“ ist dann ein Zeichen, das seine 
Bedeutung nicht in Differenz zu anderen Signifikanten gewinnt, sondern aus sich 
selbst schöpft. Logozentristisches Denken basiert nach Derrida auf dem Rückgriff 
auf ein transzendentales Signifikat und der damit verbundenen Konstruktion einer 
Innerlichkeit, die sich gegenüber dem Eindringen eines Außen verschließt. 

Der Idealtyp des transzendentalen Signifikats ist der Begriff Gottes. Die Bedeu-
tung Gottes liegt in Gott selbst, sie konstituiert sich – gemäß der Logik des Logo-
zentrismus – nicht aufgrund einer Differenzierung zu anderen Begriffen. In Antike 
und Mittelalter ist Gott die Ursache der Sinngebung. In der Neuzeit hat sich die Fi-
gur des transzendentalen Signifikats verschoben: Das Subjekt tritt die Nachfolge 
Gottes an. Es übernimmt die Funktion des transzendentalen Signifikats, da die Be-

                                                             
13  Diese Unterscheidung findet sich vor allem in Saussures Werk Grundfragen der allge-

meinen Sprachwissenschaft (2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

deutung von Subjektivität nun im Wesen des Subjekts selbst verortet ist. Das Sub-
jekt ist autonom, da es von nichts außerhalb von ihm selbst abhängt und aus diesem 
Grund als Fundament des Wissens fungieren kann. Weil die Innerlichkeit des Sub-
jekts über die Präsenz der Stimme sichergestellt wird, ist die Reduktion der Sprache 
auf das Sich-Selbst-Vernehmen in der Stimme ein wichtiger philosophischer 
Schritt, um die Idee des autonomen Subjekts zu begründen. Die Stimme nimmt in-
nerhalb der theoriearchitektonischen Begründungsversuche den Status des trans-
zendentalen Signifikats ein: Ihr wird die Fähigkeit eines reinen Selbstvollzugs zu-
geschrieben, der auf nichts außerhalb von sich selbst verweist: „In nächster Nähe zu 
sich selbst vernimmt sich die Stimme […]: sie ist reine Selbstaffektion, die notwen-
digerweise die Form der Zeit annimmt, die sich außerhalb ihrer selbst, in der Welt 
oder in der ,Realität‘, keines zusätzlichen Signifikanten, keiner ihrer eigenen Spon-
taneität fremden Ausdruckssubstanz bedient.“ (G: 38) Im Moment der Aussprache 
eines Wortes erhellt sich in der Stimme die Bedeutung des Ausdrucks und erlischt 
in dem Moment, in welchem die Stimme nicht mehr anwesend ist. Die Gegenwart 
der Stimme manifestiert gemäß dieser Logik die Innerlichkeit des Subjekts und 
schließt das alteritäre Außen aus. Der Logozentrismus ordnet sich also in entschei-
dender Hinsicht um die Selbstgegenwärtigung des Subjekts an: Als Fundierungs-
diskurs benötigt er ein transzendentales Signifikat und findet es in der Stimme.14 

Innerhalb der Auseinandersetzung mit der Geschichte des abendländischen 
Denkens ist es Derridas wesentliches Verdienst zur Sprache gebracht zu haben, in-
wiefern Subjektkritik mit einer Problematisierung unserer Sinn gebenden Ordnung 
und unseres Verständnisses von Sprache verbunden ist. Diese Abarbeitung an der 
Historie geht in ihrer Präzision über die Subjektkritik Heideggers hinaus, weil sie 
nicht bloß die Kategorie des Subjekts als metaphysische Konstruktion zurückweist, 
sondern eine ganz bestimmte, historisch kontingente Auslegung von Subjektivität 
problematisiert. Es ist das Ineinander stürzen einer Vorstellung von Sinn, die sich 
auf die Reinheit der Bedeutung bezieht, und einer Konzeption von Sprache als Ver-
fügbarkeit, welches die Idee des autonomen Subjekts fundiert. Die Dekonstruktion 
Derridas versucht nun, die Schließung des metaphysischen Diskurses aufzubrechen 
und der Heteronomie zu ihrem Recht zu verhelfen. Sie spürt eine Andersheit inner-
halb des Diskurses der Autonomie auf, die ihre einheitliche Logik zersetzt. Der 
Struktur dieser Andersheit gibt Derrida den Namen „Différance“.  

 

                                                             
14  Aus diesem Grund wertet der Logozentrismus auch die Schrift ab: „Die Epoche des Lo-

gos erniedrigt also die Schrift, die als Vermittlung der Vermittlung und als Herausfallen 

aus der Innerlichkeit des Sinns gedacht wird.“ (G: 27) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 161 

 

5.2 DAS ALTERITÄRE ENTZUGSMOMENT VON 

SUBJEKTIVITÄT: DIE DIFFÉRANCE 
 
Die „Différance“ ist das wohl schillerndste Wort im gesamten Denken Derridas. 
Zugleich – und hierin besteht ihr erstes Paradox – fällt sie selbst nicht unter die Ka-
tegorie des philosophischen Begriffs. Jean-Luc Nancy deutet an, warum die Dif-
férance kein Begriff ist und wie sie ihre Sinn gebende Kraft entfaltet: „Die dif-

férance ist kein Begriff, weil sie nicht bedeutet, sondern ein Zeichen gibt und 
macht, weil sie wirkt, weil sie eine Gebärde ist oder vielmehr macht.“ (Nancy 2008: 
194) Die Différance ist ein Kräfteverhältnis und zeigt die Nicht-Identität eines Be-
griffs oder eines Phänomens mit sich selbst an. Ihre Facetten sind zahlreich und 
können an dieser Stelle nicht alle angesprochen werden. Schließt man an die vorhe-
rige Diskussion um das Verhältnis zwischen Sprache und Schrift an, so kann her-
vorgehoben werden, dass Derrida mit dem Wort „Différance“ zunächst die Eigen-
tümlichkeit der Schrift betonen möchte. Es gibt nämlich Wörter, deren Bedeutung 
sich schriftlich, aber nicht sprachlich darstellen lässt. Das „a“ der Différance kann 
im Sprechen nicht vernommen werden: In der gesprochenen Sprache kommt die 
Vertauschung von „e“ durch „a“ nicht zur Geltung.15 Als Kraft einer Verhinderung 
bedingt die Différance das Scheitern der Konstruktion eines transzendentalen Signi-
fikats und durchkreuzt damit die vollständige Identifizierung eines Begriffs oder ei-
nes Phänomens mit sich selbst. Sie ist einer der vielen, aber wahrscheinlich der 
prominenteste Name, den Derrida der ab-gründigen Struktur von Alterität gibt, um 
dessen Explikation sein gesamtes Werk kreist. 

Der Différance kommt jedoch nicht nur eine destabilisierende Rolle, sondern 
auch eine produzierende Kraft zu. Es soll sich im Verlauf dieses Kapitels zeigen, 
inwiefern die Différance als ab-gründiges Entzugsmoment von Subjektivität inter-
pretiert werden kann, das Autonomie und Präsenz des Subjekts absetzt und das 
Subjekt als heteronomes zugleich einsetzt.16 Die Différance ist der Name für das al-
teritäre Entzugsmoment, das Subjekten erst ihre Handlungsfähigkeit reicht. Die al-
teritäre Kraft der Différance gründet Subjektivität und weicht im Moment der 
Gründung vor ihrer vollständigen Realisierung zurück. Bevor der Konstitutionspro-
zess von Subjektivität genauer unter die Lupe genommen wird, soll es in diesem 

                                                             
15  Auf die Beziehung zwischen Sprache und Schrift sowie auf die Interpretation der Dif-

férance als Urschrift werde ich in Kapitel 5.2.3 zu sprechen kommen. 

16  Nach Caroline Williams (2001: 133) muss eine Dekonstruktion des Subjekts den Fokus 

der Analyse auf die vier Komponenten der Sprache, Präsenz, Schrift und Différance rich-

ten. Damit ist zugleich eine Schwierigkeit bei Derrida angeschnitten: Das Wort „Dif-

férance“ bezeichnet einerseits die Struktur einer grundlegenden Alterität, andererseits 

stellt es auch eine spezifische Komponente bei der Analyse des Subjekts dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Unterkapitel zunächst um die Bewegung der Différance gehen. Dabei möchte ich 
ersichtlich machen, wie sich die Différance in die heideggersche Figur des Ab-
grunds einschreiben lässt und warum sie die Struktur der ontisch-ontologischen Dif-
ferenz unterläuft. Anhand der Phänomene des Spiels, der Urschrift und der Spur 
soll die verräumlichte und temporale Dimension der Différance zur Sprache ge-
bracht werden. Der Subjektivität konstituierende Effekt der Différance lässt sich 
dann zum ersten Mal an der Rolle der Spur illustrieren. Hier wird sich auch erwei-
sen, dass Derrida der ethischen Berührung des Subjekts, wie sie Levinas freilegt, 
eine strukturelle Initiierung vorordnet.17 
 
5.2.1 Das Spiel der Différance 
 
Allgemein formuliert ist die Différance der Name für ein Kräfteverhältnis, das die 
Bedingung der Möglichkeit von Sinn und Erfahrung ist. Angesichts ihres Sinn ge-
benden und Erfahrung eröffnenden Charakters kommt ihr ein quasi-transzenden-
taler18 Status zu, den es im Folgenden zu explizieren gilt. Wenn die Différance Be-
griffe erst einsetzt, so kann sie nicht selbst ein philosophischer Begriff sein. Die 
Différance ist ebenso kein temporärer Zustand, der philosophisch fixiert werden 
kann, sondern ein in Bewegung befindliches Kräfteverhältnis von Differenzen: 

                                                             
17  Für Rodolphe Gasché (1986: 186-217) ist die Différance neben der Urspur, der Iterabili-

tät und dem Supplement eine von vier Formen einer „infrastructure“. Ich möchte demge-

genüber die These vertreten, dass die Différance selbst die grundlegende Form einer „inf-

rastructure“ bezeichnet und Urspur, Iterabilität und Supplement die Kraft der Différance 

in ihren je spezifischen Phänomenbereichen anzeigen. Dass aber auch die Rede von einer 

grundlegenden „infrastructure“ problematisch ist, hat Derrida selbst verlauten lassen: 

„There is no pure infrastructure. There is no pure superstructure. There is only text.“ 

(1985: 14) Und mit „Text“ ist in diesem Zusammenhang alles gemeint, was von der 

Struktur der Différance produziert wird. 

18  Die Rede vom „quasi-transzendentalen“ Status der Différance haben Gasché (1986) und 

Bennington (2001) wesentlich geprägt. Zur Kritik daran vgl. die Formulierung von Rorty: 

„Es besteht keine Notwendigkeit, sich Gedanken darüber zu machen, wie man einen mitt-

leren Bereich namens ‚Quasi-Transzendentalität‘ ausfindig machen könnte, der zwischen 

der völlig ernsten kantianischen Beschäftigung mit der Unterscheidung zwischen dem 

Transzendentalen und dem Empirischen einerseits und der schlichten Nichtberücksichti-

gung andererseits läge.“ (Rorty 2000b: 487) Rorty verkennt jedoch, dass es der Dekon-

struktion gerade nicht darum geht, problematische Begriffe zu verwerfen, sondern sich 

anzueignen, mit ihnen zu spielen und ihren Sinngehalt durch diesen Akt zu verschieben. 

Das Wort „quasi-transzendental“ ist nicht einfach ein „mittlerer Terminus“, sondern der 

Name für einen paradoxen – beschränkenden und produzierenden – Prozess. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 163 

 

„Diese ‚aktive‘, in Bewegung begriffene Zwietracht verschiedener Kräfte und Kräf-
tedifferenzen […] können wir mithin différance nennen.“ (1968a: 47) Die Dif-
férance ist wesentlich durch das Spiel von Bezug und Entzug gekennzeichnet, wie 
es auch bei Zeit und Sein (Heidegger) sowie bei der Spur und dem Ruf des Anderen 
(Levinas) der Fall ist. Die Gemeinsamkeit all dieser Phänomene beruht darin, dass 
sie zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt sind: Sie entstammen einer 
Vergangenheit, die nicht eingeholt werden kann und verweisen auf eine Zukunft, 
die stets im Kommen liegt. Die Zeit überholt sich hier selbst: Sie richtet sich an die 
Zukunft, bevor sie in der Gegenwart zum Stillstand kommt. Zugleich ist die Dif-
férance kein historisch kontingentes Phänomen, d.h. kein Kräfteverhältnis innerhalb 
einer spezifischen Epoche oder Kultur. Sie ist ein nicht-geschichtliches, ein quasi-
ahistorisches Phänomen, weil ihre alteritäre Kraft jede konkrete Geschichte durch-
quert. Die Sinn gebende Dynamik der Différance formiert jeden historisch spezifi-
schen sozialen Raum. 

Um das Kräfteverhältnis der Différance zu explizieren, bedient sich Derrida 
Wörtern wie „Spiel“, „Urschrift“, „Spur“ und „Gramma“. Dadurch soll ausgelotet 
werden, auf welch heterogene Weise die pulsierende Bewegung der Différance ge-
dacht werden kann. Derrida entnimmt diese Wörter der Tradition der Philosophie, 
zeigt jedoch auf, dass ihr Sinngehalt über die metaphysische Logik hinausreicht. 
Die Différance benennt ein Spiel, dessen Eigentümlichkeit sich nicht auf den Be-
griff bringen lässt:  

 

„Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Möglichkeit der 

Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems überhaupt. Aus dem gleichen Grunde ist 

die différance, die kein Begriff ist, auch kein einfaches Wort, das sich als ruhige und gegen-

wärtige, auf sich selbst verweisende Einheit eines Begriffs und eines Lautes vergegenwärti-

gen lässt.“ (1968a: 40)  

 
Gegenwärtigkeit und auf sich selbst verweisende Einheit sind Ausdrücke der Meta-
physik und Produkte des phonozentristischen und logozentristischen Denkens. Der-
ridas dekonstruktiver Gestus beruht in der Wiederholung der metaphysischen Spra-
che mit dem Zweck einer Aufweisung ihrer vergessenen und verschütteten Ab-
gründe. Wenn die Metaphysik von etwas abhängt, das ihr konstitutiv äußerlich ist, 
ihren Erfahrungshorizont überschreitet und ihre Struktur ermöglicht, dann muss 
sich dieses Andere der Metaphysik jener Logik und Einheitlichkeit entziehen und 
sie beständig unterlaufen. Das alteritäre Moment unserer Tradition entblößt sich 
somit als Entzug des Begrifflichen. 

Mithilfe des Wortes Spiel versucht Derrida zu plausibilisieren, dass die Dif-
férance ihre Kraft nicht aus einer bereits konstituierten Identität schöpft: „Spiel wä-
re der Name für die Abwesenheit des transzendentalen Signifikats als Entgrenzung 
des Spiels, das heißt als Erschütterung der Onto-Theologie und der Metaphysik der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Präsenz.“ (G: 87) Wie sich im vorangegangenen Abschnitt gezeigt hat, gründet die 
Philosophie des Abendlandes auf der Konstruktion transzendentaler Signifikate, die 
vermeintlich ihre Sinn gebende Kraft aus sich selbst schöpfen und gegenüber ihrem 
Außen geschlossen sind. Eine philosophische Theorie, welche diese Schließung 
nicht erreicht, ist gemäß der metaphysischen Logik fehlerhaft. Die Dekonstruktion 
bemüht sich demgegenüber um ein Aufbrechen einer solchen Schließung. Sie ver-
sucht die Beschränkung der Tradition zu entgrenzen und macht auf das Einbrechen 
des Außen in das Innen aufmerksam.  

Das Spiel der Différance als „Abwesenheit des transzendentalen Signifikats“ – 
wie es Derrida im letzten Zitat formuliert – verfügt über kein Zentrum und keinen 
Ursprung, weil es immer schon gespielt wird. Es hat keinen Spieler, der es bewusst 
und willentlich vollzieht, sondern spielt sich vielmehr selbst. Durch die Inszenie-
rung des immer schon und immer wieder gespielten Spiels wird die Selbstbezüg-
lichkeit von Begriffen aufgeschoben: „Man [könnte] sagen, dass diese Bewegung 
des Spiels, die durch den Mangel, die Abwesenheit eines Zentrums oder eines Ur-
sprungs möglich wird, die Bewegung der Supplementarität (supplémentarité) ist.“ 
(1966b: 437) Hier gilt es zunächst den wichtigen Begriff des Supplements zu klä-
ren. Ein Supplement ist ein Doppel und zeigt die Abweichung eines transzendenta-
len Signifikats von seinem reinen Ursprung an. Es ist das Andere eines Signifikats, 
das sich in dem Moment entäußert, wenn ein Begriff als transzendentales Signifikat 
fixiert werden soll. In anderen Worten: Es ist der Überschuss, der zwar zum Sinn 
des Signifikats zählt, jedoch als überzähliges Element die Einheitlichkeit des Signi-
fikats sprengt.  

Derrida bringt das Supplement erstmals prominent innerhalb seiner Rousseau-
Lektüre in der Grammatologie ins Spiel. Bei Rousseau ist die Schrift das Supple-
ment des transzendentalen Signifikats der Sprache, weil sie eine Abweichung vom 
Ursprung des Lautes ist. Derrida argumentiert, dass diese Abweichung kein zufälli-
ger „Fehler“ ist, den es zu korrigieren gilt, sondern ein Effekt, eine Sedimentierung 
der Différance. Es ist das Spiel der Différance, welches Dichotomien einsetzt und 
zugleich aufweicht. Die Gegenwart der Sprache, das Jetzt, produziert sich selbst als 
ein solches Doppel (doubling), dessen Produktionsherd nicht mehr einzuholen ist 
(vgl. Sallis 1992: 133). Wenn die Dichotomie zwischen Sprache und Schrift durch 
das Spiel der Différance bedingt ist und die Sprache nicht mehr als etwas Ursprüng-
liches und Reines gesetzt werden kann, so verliert auch die Schrift ihren Status als 
unnatürliches Doppel. Der Ursprung ist ein immer schon verdoppelter und gesprun-
gener Ursprung. Die Differenz zwischen Sprache und Schrift wird aufgeschoben, 
indem sie als Produkt eines Kräfteverhältnisses erscheint, das ihr vorausgeht und ih-
re Hierarchie immer schon und immer wieder in Unordnung versetzt. Die Sprache 
ist nun nichts Natürliches mehr, weil sie von etwas abhängt, das ihre Selbstbezüg-
lichkeit verhindert und ihr erst den Schein des Natürlichen verleiht. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 165 

 

5.2.2 Die Sinn produzierende Kraft der Différance 
 
Die produzierende und damit konstituierende Funktion der Différance soll nun 
schärfer gefasst werden. Weil die Différance von einer ab-gründigen Bewegung 
durchdrungen ist, kommt ihr neben der Verhinderung von transzendentaler, ge-
schlossener und identischer Signifikation auch eine gründende Funktion zu. Diese 
ist entscheidend, um Subjektivität als der Différance ausgesetzt zu denken und die 
Selbstbezüge von Subjekten neu zu bestimmen. Bevor ich auf diese Themen genau-
er eingehe, möchte ich jedoch ausführen, auf welche Weise die Différance Sinn 
produziert. Nach Derrida muss die Différance als ein dynamisches Verweisungssys-

tem, das Sinn gibt, aber nicht enthält, ausgelegt werden:  
 

„So bezeichnen wir mit différance jene Bewegung, durch die sich die Sprache oder jeder 

Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen ‚historisch‘ als Gewebe von Differenzen 

konstituiert. ‚Sich konstituiert‘, ‚sich produziert‘, ‚sich schafft‘, ‚Bewegung‘, ‚historisch‘ und 

so weiter müssen jenseits der Sprache der Metaphysik, in der sie mit allen Implikationen be-

fangen sind, verstanden werden.“ (1968a: 41) 

 
Ist in diesem Zitat von einem „Jenseits“ die Rede, so darf dieses nicht als ontologi-
sches Außen, sondern muss, genauso wie es bei Levinas der Fall ist, als konstituti-
ves Außen gedacht werden. Es handelt sich um ein Außen als Anderes, dessen affi-
zierende Kraft nur von innerhalb der Welt zu erfahren ist. Das Spiel der Différance 
entzieht sich der aneignenden und identifizierenden Bewegung der Metaphysik, ist 
jedoch nur in ihrem Ausgang und in einer Abarbeitung an ihrem Vokabular artiku-
lierbar. Die Différance ist „die Beziehung des Sprechens zur Sprache, den Umweg, 
den ich gehen muss, um zu sprechen, das schweigende Unterpfand, das ich geben 
muss“ (1968a: 44). Sie ist innerhalb dieser Beziehung das Schweigen, das sich der 
Sprache und dem Sprechen entzieht, weil es die Beziehung zwischen Sprechen und 
Sprache konstituiert. Derrida teilt also mit Heidegger und Levinas die These, dass 
die Möglichkeit der Sprache auf etwas nicht-sprachliches verweist. Innerhalb der 
Daseinsanalyse Heideggers ist das der lautlose Ruf des Gewissens (vgl. Kap. 2.3.2), 
bei Levinas ist es das Sagen des Anderen (vgl. Kap. 4.2.2) und in der derridaschen 
Dekonstruktion erfüllt die Différance die Rolle eines ab-gründigen, produzierenden 
Entzugsmoments der Sprache. 

Die ab-gründige Struktur der Sinnkonstitution, deren Bewegung die Différance 
anzeigt, ist ein dynamisches Netz von Differenzen, das aus aufeinander verweisen-
den Signifikanten besteht. Diesen Gedanken übernimmt Derrida von Saussure. Das 
Versäumnis Saussures liegt jedoch in der Annahme, dass sich die Bedeutung eines 
Zeichens nur durch eine Schließung des Systems der Zeichen erreichen lässt. Derri-
das entscheidender Schritt über Saussure hinaus beruht in der Öffnung des Systems 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

und in der Temporalisierung und Verräumlichung der Zeichen. Die Aufschließung 
der Bedeutungsproduktion erfolgt aufgrund ihrer Aussetzung auf eine ab-gründige 
Nicht-Identität, welche die Kontinuität des Sinns unterwandert. Sinn gibt es nur 
deshalb, weil im Moment seiner Realisation immer auch ein Stück von ihm zurück-
gehalten wird: „Die Bedeutung19 bildet sich also nur in der Einbuchtung der Diffe-

renz: der Diskontinuität und der Diskretion, der Aufschiebung und der Zu-
rück(be)haltung dessen, was nicht in Erscheinung tritt.“ (G: 121) Die Identität eines 
Phänomens verweist auf das, was es nicht ist, d.h. auf die Nicht-Identität. Ein Phä-
nomen ist mit sich selbst nicht identisch, weil die Möglichkeit seines Seins von et-
was abhängt, das sich einer begrifflichen Bestimmung entzieht. Identität ist immer 
schon ausgesetzt, sie ist außer sich, weil sie in sich auf das Heteronome und Fremde 
trifft, das sie erst eingesetzt hat. Der Sinn schließt sich nicht, denn die Différance 
verhindert eine erschöpfende Bestimmung des Sinns. Innerhalb des Sinns verbleibt 
ein Element der Unverfügbarkeit, der Alterität, das Sinn konstitutiv durchzieht – 
oder wie Sarah Kofman schreibt: „Es bleibt stets ein Rest, ein Überschuss an Nicht-
Sinn.“ (Kofman 2012: 41) Dieser Rest ist das Heteronome, das die Identität eines 
Phänomens erst ermöglicht.20  

Es hat sich bereits angedeutet, dass sich die Sinn gebende Dimension der Dif-
férance besser plausibilisieren lässt, wenn sie in die heideggersche Figur des Ab-
grunds eingeschrieben wird. Die Différance gründet Begriffe und Phänomene und 
entzieht sich ihnen stets im Moment der Gründung. Der Différance kommt somit 
eine quasi-transzendentale Kraft zu, die Heidegger dem Sein vorbehalten hat: Sie ist 
das Sinn konstituierende Entzugsmoment. Quasi-transzendental ist die Différance 
deshalb, weil sich ihre konstituierende Funktion auf die Möglichkeit von Sinn über-
haupt bezieht. Der Akt der Sinngebung ist nicht auf einen historisch und sozial spe-
zifischen Kontext beschränkt; Sinngebung kann vielmehr gar nicht anders als durch 
die Différance initiiert gedacht werden. Um diesen Konstitutionsprozess genauer zu 
                                                             
19  Im französischen Original steht hier „signification“. Eine wesentliche Geste der Dekon-

struktion ist der Vorzug des Begriffs des Sinns gegenüber demjenigen der Bedeutung. 

Damit wird versucht, den objektivistischen Gehalt des Ausdrucks „Bedeutung“ zu umge-

hen und auf die wesentlich teilende Komponente des Sinns zu verweisen. Während in 

diesem Zitat die Übersetzung durch „Bedeutung“ gewählt wurde, ziehe ich aus den 

soeben vorgebrachten Gründen im Folgenden den Begriff des Sinns vor. Vgl. zur Unter-

scheidung zwischen Bedeutung und Sinn in der Dekonstruktion auch Nancy (2010). 

20  Alexander Garcia Düttmann (2008: 42) formuliert dieses Paradox als „Antinomie der 

Dekonstruktion“, weil mit der Différance zugleich die Einsetzung und die Durchkreuzung 

von Sinn gemeint sind. In eine ähnliche Richtung geht die Argumentation von Jonathan 

Culler: „It may be that what makes the notion of meaning indispensable is this divided 

character and divided reference: to what one understands and to what one's understanding 

captures or fails to capture.“ (Culler 1983: 132) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 167 

 

beleuchten, gilt es im nächsten Schritt den temporalen und räumlichen Charakter 
der Différance zu untersuchen. Derrida schreibt: „Die Differenz ist die Artikulation 
von Raum und Zeit. Die phonetische Kette oder phonetische Schriftkette werden 
immer schon durch jenes wesentliche Minimum an Verräumlichung ent-dehnt.“ 
(1966a: 334) Die Ent-dehnung der Stimme verunmöglicht es, dass sich die Stimme 
an einem Punkt in der Gegenwart präsentiert. Der Punkt ist dabei die typische Me-
tapher für den Ort, den das transzendentale Signifikat besetzt. Die Metaphysik re-
duziert den Ort auf einen Punkt und die Zeit auf die Gegenwart und verleugnet so-
mit die räumliche und temporale Dimension der Sinngebung. Soll die metaphy-
sische Logik der Subjektphilosophie auf ihr heteronomes Entzugsmoment hin 
geöffnet werden, gilt es folglich Räumlichkeit und Temporalität zu explizieren. 
 
5.2.3 Die räumliche Dimension der Différance 
 
Zunächst möchte ich mich der Kraft der Verräumlichung zuwenden, die Derrida als 
Urschrift bezeichnet. Die Struktur der Différance als Urschrift konstituiert Sprache 
und Schrift. Die Différance „ermöglicht die Artikulation des gesprochenen Wortes 
und der Schrift – im geläufigen Sinn –, wie sie auch den metaphysischen Gegensatz 
zwischen Sensiblem und Intelligiblem und, darüber hinaus, zwischen dem Signifi-
kanten und dem Signifikat, zwischen Ausdruck und Inhalt, fundiert“ (G: 110). So-
wohl die Sprache als auch die Schrift sind durch eine Struktur des Aufeinanderver-
weisens von Zeichen geprägt. Sprachliche und schriftliche Zeichen konstituieren 
ihren Sinn in einem Zwischenraum, in einem Intervall, das sie von anderen Zeichen 
trennt. Es gibt deshalb keinen grundsätzlichen Unterschied zwischen sprachlichen 
und schriftlichen Ausdrücken – beide Phänomene sind vielmehr auf derselben Ebe-
ne aufzuspüren. Sprachliche Ausdrücke sind wie schriftliche Ausdrücke in ein Netz 
von Signifikanten eingebaut, dem sie ihren Sinn verdanken. Die Möglichkeit der 
Gegenwärtigkeit eines sprachlichen Lautes ist an seine Verwobenheit innerhalb ei-
nes dreidimensionalen temporalen Netzes gebunden.  

Wenn in diesem Kontext nun von „Schrift“ die Rede ist, dann handelt es sich 
um die Struktur der Urschrift. Derrida geht es nicht um die Umkehrung der Hierar-
chie zwischen Sprache und Schrift,21 weil eine solche Umkehrung den wesentlichen 
phonozentristischen und logozentristischen Hierarchien treu bleiben würde. Das 
Wort „Urschrift“ wird von Derrida eingeführt, um ein Phänomen zu beleuchten, das 
sowohl Sprache als auch Schrift erscheinen lässt, jedoch über bestimmte Gemein-
samkeiten mit dem „vulgären“, alltäglichen Begriff der Schrift verfügt: 

                                                             
21  Vgl. G: 98: „Es geht also hier weder um die Rehabilitierung der Schrift im engeren Sinn 

noch um die Umkehrung eines evidenten Abhängigkeitsverhältnisses.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

„Wir wollen vielmehr zu bedenken geben, dass die vorgebliche Derivation der Schrift, so re-

ell und massiv sie auch sei, nur unter der Bedingung möglich war, dass die ‚ursprüngliche‘, 

‚natürliche‘ usw. Sprache nie existiert hat, dass sie nie unversehrt, nie unberührt von der 

Schrift war; dass sie selbst schon immer eine Schrift gewesen ist. Eine Ur-Schrift, deren 

Notwendigkeit angedeutet und deren neuer Begriff hier umrissen werden soll, und die wir nur 

deshalb weiterhin Schrift nennen wollen, weil sie wesentlich mit dem vulgären Schriftbegriff 

verbunden ist. Dieser konnte sich historisch nur aufgrund der Verstellung der Urschrift, auf-

grund des Wunsches (désir) nach einem gesprochenen Wort durchsetzen, das sein Anderes 

und sein Duplikat vertrieb und die Reduktion seiner Differenz betrieb.“ (G: 98f.) 

 
Betrachtet man das Wort „Urschrift“ näher, so fällt auf, wie die Dekonstruktion mit 
dem Vokabular der Metaphysik spielt. Derrida eignet sich zwei Begriffe an, um 
durch ihre Neuauslegung zu demonstrieren, wie die Hegemonie des philosophi-
schen Diskurses auf ihr Anderes hin geöffnet werden kann. Der in der Geschichte 
der Philosophie abgewertete Schriftbegriff soll reformuliert werden, ohne ihn aller-
dings hierarchisch der Sprache vorzuordnen. Die „Schrift“ in der Urschrift zeigt an, 
dass Sprache und Schrift durch eine Bewegung eingesetzt werden, die ihnen beiden 
vorausgeht; jedoch besitzt die Urschrift eine Gemeinsamkeit mit der Schrift im all-
täglichen Sinne, und zwar die Verweisung der Zeichen untereinander. Vor diesem 
Hintergrund gewinnt auch die Rede von der Wirklichkeit als Text an Plausibilität. 
Text ist nach Derrida alles, was von der Struktur der Différance durchzogen ist – 
und dies ist die gesamte (ontische) Wirklichkeit.22 Nicht alles ist jedoch Text: Das 
Entzugsmoment der Différance, ihre ab-gründige Dimension, weicht vor einer Se-
dimentierung in der Wirklichkeit stets auch zurück. 

Das „Ur“ in der Urschrift bezieht sich auf die Kraft der Einsetzung, ohne diese 
im Schema einer Kausalität von Ursache und Wirkung zu verorten.23 Die Urschrift 
als Différance ermöglicht es erst, dass in der Wirklichkeit gesprochen und geschrie-
                                                             

2 2 Vgl. bezüglich Derridas Verständnis von „Text“ LI: 228f.: „Was ich ‚Text‘ nenne,

beinhaltet alle sogenannten ‚realen‘, ‚ökonomischen‘, ‚historischen‘, gesellschaftlich-

institutionellen Strukturen, kurz alle möglichen Referenten. Mit anderen Worten erinnere 

ich nochmals daran, dass es kein Außerhalb des Textes gibt. […] Es bedeutet aber, dass 

jeder Referent, jede Realität, die Struktur einer durch différance gekennzeichneten Spur 

aufweist und dass man sich auf dieses Reale nur in der Praxis der Interpretation beziehen 

kann“. Auf die Différance als „Spur“ komme ich in Abschnitt 5.2.5 zurück. 

23  Ein zentrales Missverständnis Habermas’ beruht darin, das Wort „Urschrift“ zu wörtlich 

zu nehmen und Derrida zu unterstellen, im Sinne eines „negativen Fundamentalismus“ 

(Habermas 1985: 218) doch wieder einen tieferen Ursprung offen legen zu wollen. Die ir-

reführende Rede von einem Fundamentalismus bei Derrida lässt sich jedoch auch bei Au-

toren vernehmen, die der Dekonstruktion wesentlich aufgeschlossener gegenüberstehen, 

etwa bei Gasché (1986: 120). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 169 

 

ben werden kann. Sie determiniert das Gesprochene und Geschriebene nicht, son-
dern gibt den Raum frei, in welchem sich Sprache und Schrift ereignen können. Die 
Urschrift soll folglich gerade etwas bezeichnen, wovon sie sich absetzt: Sie besitzt 
Anklänge an die metaphysischen Begriffe von Ursprung und Schrift, ohne in deren 
Bedeutung aufzugehen. Es wird nun klarer, inwiefern die Schrift der Sprache vor-
gängig ist: Die Sprache ist durch die Struktur der Différance und damit durch das 
Sinn produzierende Verweisungssystem, das Gefüge der Zeichen bedingt. Die 
Sprache steht jedoch in keinem hierarchischen Verhältnis zu unserem alltäglichen 
Verständnis von Schrift. Wenn Derrida der Différance den Namen „Urschrift“ gibt, 
dann soll damit nichts anderes als deren räumliche Dimension betont werden.24 
 
5.2.4 Die temporale Dimension der Différance 
 
Die räumliche Dimension der Différance ist eng mit ihrer temporalen Dimension 
verbunden. Das Gefüge, in dem sich Sinn konstituiert, ist nicht nur ein dreidimensi-
onaler Raum; die Räumlichkeit wird noch einmal von der dreidimensionalen Tem-
poralität von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft durchquert. Das ist die tempo-
rale Dimension des ab-gründigen Produktionsprozesses der Différance:  

 

„Die différance bewirkt, dass die Bewegung des Bedeutens nur möglich ist, wenn jedes soge-

nannte ‚gegenwärtige‘ Element, das auf der Szene der Anwesenheit erscheint, sich auf etwas 

anderes als sich selbst bezieht, während es das Merkmal (marque) des vergangenen Elemen-

tes an sich behält und sich bereits durch das Merkmal seiner Beziehung zu einem zukünftigen 

Element aushöhlen lässt.“ (1968a: 42)  

 
Die Möglichkeit von „Präsenz“ – die nur in Anführungszeichen gesetzt werden 
darf, weil sie immer schon aufgeschoben ist – ist an die Unmöglichkeit einer voll-
ständigen gegenwärtigen Realisierung und also an die Nicht-Präsenz gekettet. Das 
bedeutet, dass ein Zeichen nur in der Gegenwart erscheinen kann, wenn es auf ein 
Netz anderer Zeichen verweist, das sich vor seiner Konstitution – und das heißt: in 
der Vergangenheit – ereignet hat. Um auf andere Zeichen zu verweisen und somit 
eine räumliche Distanz zurückzulegen, wird Zeit benötigt. Die anderen Zeichen 
sind dabei temporal nicht einzuholen: Die Konstitution der Zeichen hat sich immer 
schon ereignet, sie lässt sich zu keinem Ursprung zurückverfolgen, an dem es ein 
erstes Zeichen gibt. Zugleich ist die Möglichkeit, ein Zeichen weiterhin als dasselbe 

                                                             
24  Das Projekt Derridas in der Grammatologie ist der Versuch der Begründung einer Wis-

senschaft von der Schrift, die sowohl der Schrift als auch der Wissenschaft im gewöhnli-

chen Sinne vorausgehen soll. Der neue Schriftbegriff, die „Gramma als différance“ 

(1968c: 50f.), ist nichts anderes als die Sinn produzierende Urschrift. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

zu identifizieren, auf Wiederholung angewiesen: Die „Präsenz“ lässt sich nicht dau-
erhaft herstellen, sondern hängt von einem ständigen Abstoßen eines Zeichens von 
den anderen Zeichen ab. Die Notwendigkeit dieser Wiederholung öffnet das Zei-
chen auf die Zukunft hin: Ohne die Garantie der Wiederholung existiert ein Zeichen 
nicht. Vergangenheit und Zukunft durchziehen somit jedes Zeichen und setzen es 
erst als eines ein, das als gegenwärtiges Zeichen identifiziert werden kann.25  

Auch wenn Derridas Verständnis von Temporalität demjenigen Heideggers sehr 
ähnlich ist, verschiebt ersterer die ontisch-ontologische Differenz entscheidend, 
wenn er die Différance als alteritäres Entzugsmoment interpretiert. Für Heidegger 
ist das Seiende dem Sein ausgesetzt, es verdankt ihm seine Seiendheit. Bei Derrida 
ist die Différance die Bedingung der Möglichkeit von Präsenz: „Wenn aber die dif-

férance das ist (ich streiche auch das ,ist‘ durch), was die Gegenwärtigung des ge-
genwärtig Seienden ermöglicht, so gegenwärtigt sie sich nie als solche. Sie gibt sich 
nie dem Gegenwärtigen hin.“ (1968a: 34) Mit der Durchstreichung versucht Derri-
da anzuzeigen, dass die Différance der Name für ein Kräfteverhältnis „ist“, das in 
der Sprache der Metaphysik – und das heißt: in unserer Sprache – nicht darzustellen 
ist. Auch das Spiel mit der Sprache löst dieses Problem nicht, und so bleibt nichts 
anderes übrig, als das Paradox der Dekonstruktion in das Wort selbst einzuschrei-
ben. Die Différance entzieht sich ihrer Einordnung in die Bewegung der ontisch-
ontologischen Differenz. Aus diesem Grund kommt ihr das Prädikat „Sein“ nicht 
mehr zu. Derridas Bestreben ist es, das Vokabular Heideggers wieder zu verlassen 
und die Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie zu radikalisieren. Die Dif-
férance ist der Name für ein Phänomen, das nicht innerhalb der Sprache der Onto-
logie thematisiert werden kann: „Nicht nur lässt sich die différance auf keine onto-
logische oder theologische – onto-theologische – Wiederaneignung zurückführen, 
sondern, indem sie selbst den Raum eröffnet, in dem die Onto-Theologie – die Phi-
losophie – ihr System und ihre Geschichte produziert, umfasst sie diese, schreibt sie 
ein und übersteigt sie unwiederbringlich.“ (1968a: 35) Die Différance ist die Bedin-
gung der Möglichkeit der ontisch-ontologischen Differenz, weil sie ihr vereinheitli-

chendes Moment zersetzt, das Heidegger auch in seinen späten Schriften noch ver-
teidigt. Der Sinn des Seins ist wie jeder andere Prozess der Sinngebung auf die 
produzierende Wirkung der Différance angewiesen.26 Während die ontisch-ontolo-
                                                             
25  Dieses Verständnis von Wiederholung als Iterabilität werde ich in Bezug auf Subjektivie-

rung in Kap. 5.3.2 genauer unter die Lupe nehmen. 

26  Das Unterlaufen und Einsetzen der ontisch-ontologischen Differenz durch die Différance 

bringt mit anderen Worten, jedoch auf ähnliche Weise, Nancy zum Ausdruck: „[Es] gibt 

[...] keinen Unterschied zwischen dem ‚Sein‘ und dem ‚Seienden‘, sondern jene dif-

férance, die Derrida zu benennen – oder zu ‚unbenennen‘ – wusste. Sie zeigt an, dass das 

Existierende sich aussetzt und nur das tut.“ (Nancy 2012: 112) Die Différance bedingt 

somit, dass es keinen grundlegenden Unterschied zwischen dem Ontischen und dem On-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 171 

 

gische Differenz noch im Modus der Differenz verbleibt, benennt die Différance ein 
alteritäres Kräfteverhältnis, das jede spezifische Differenz erst erscheinen lässt. Die 
Différance bringt zum Ausdruck, dass es keine letzte Differenz gibt, die alle onti-
schen Sedimentierungen in die Wirklichkeit entlässt, sondern dass der Prozess der 
Differenzierung ein unendlicher ist, der stets wieder durch eine andere Differenz 
unterlaufen werden kann. Heideggers Figur des Ab-grunds wird also durch die al-
teritäre Kraft der Différance dekonstruiert. Die Philosophie hat in diesem Sinne 
stets daran zu erinnern, dass jede Geste des Unterlaufens niemals das letzte Wort 
haben kann und sich jeder Versuch der Hinterfragung und Problematisierung seine 
Vorläufigkeit einzugestehen hat. 
 
5.2.5 Die Spur und der Andere 
 
Bisher habe ich mich ausschließlich der alteritären Struktur der Différance zuge-
wendet. Es galt zu umkreisen, inwiefern Derrida ein Moment der Andersheit und 
Fremdheit freilegt, das dem phonozentristischen und logozentristischen Impetus der 
Metaphysik – und auch Heideggers Denken – entgeht. Die Phänomene des Spiels 
und der Urschrift sollten dabei das Entzugs- und Bezugsmoment der Différance 
hervortreten lassen und zugleich betonen, dass es keinen ausgezeichneten Namen 
für die alteritäre Struktur der Différance gibt. Auch die „Spur“ ist ein Name für die-
se Struktur;27 ihre Besonderheit liegt darin, dass sie die temporale Dimension und 
die Subjektivität konstituierende Wirkung der Différance vielleicht am besten zum 
Ausdruck bringt. Bereits in meiner Auseinandersetzung mit Levinas hat sich erge-
ben, dass und inwiefern die Spur als Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivität 
interpretiert werden kann (vgl. Kap. 4.2.1). Auch Derrida erkennt den Vorzug des 
Bildes von der Spur, um die Bewegung eines Entzugsmoments – die Différance – 
mit dem Prozess der Subjektwerdung eng zu führen. 

Um dieses Argument zu entfalten, möchte ich zunächst zur Sprache bringen, 
inwiefern die Spur den Aufschub des Ursprungs anzeigt. An einer Stelle aus der 
Grammatologie schreibt Derrida: „Die Spur ist nicht nur das Verschwinden des Ur-
sprungs, sondern besagt hier […], dass der Ursprung nicht einmal verschwunden 
ist, dass die Spur immer nur im Rückgang auf einen Nicht-Ursprung sich konstitu-
iert hat und damit zum Ursprung des Ursprungs gerät.“ (G: 107f.) Die Spur löscht 

                                                             
tologischen gibt, weil diese spezifische Differenz erst durch die Kraft der Différance in 

Erscheinung tritt. 

27  Bennington erinnert daran, dass die Alterität nicht durch einen einzigen Namen benannt 

werden darf: „Wollte man dieser Spur der Spur einen (Eigen-)Namen geben, so hätte man 

sie schon dem (transzendentalen) Gesagten einverleibt. Es bedarf daher einer Vielfältig-

keit von Namen, die sich zu einer Serie zusammenfügen.“ (Bennington 2001: 313) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

den Ursprung nicht einfach aus, indem sie ihn mit einer Struktur durchzieht, die 
seine Präsenz verhindert. Es ist vielmehr umgekehrt: Nur weil es die Spur gibt, 
kann es das Phantasma des Ursprungs und damit die Reduktion von Räumlichkeit 
auf Punktualität sowie von Temporalität auf Präsenz geben. Die Spur ist die Mög-
lichkeit einer solchen Konzentration. Derrida zeigt jedoch, dass der Ursprung im 
Moment seines Erscheinens immer schon verdoppelt ist: Er entblößt sich als Nicht-
Ursprung, als Nicht-Ort, der nicht dort anzutreffen ist, wo man ihn vermutet. Der 
Ursprung ist damit in seiner Ursprünglichkeit – und somit in seinem eigentlichen 
Wesen – abgesetzt.28 

Für Derrida ist es ein wesentliches Bestreben der Metaphysik, die Verdoppe-
lung des Ursprungs zu bannen, indem die Spur der Konstitution durch die Kon-
struktion von Begründungsfiguren überschrieben wird. Die Metaphysik betrachtet 
in anderen Worten nur den Effekt der Spur und vergisst, dass Ort und Gegenwärtig-
keit immer auf die Räumlichkeit und Temporalität der Spur und somit auf die alteri-
täre Struktur der Différance verweisen. Die Spur ist als alteritäre und sich nicht prä-
sentierende Kraft die Bedingung der Möglichkeit von Gegenwärtigkeit und damit 
von Seiendem: 

 

„Die Spur, in der sich das Verhältnis zum Anderen abzeichnet, drückt ihre Möglichkeit im 

ganzen Bereich des Seienden aus, welches die Metaphysik von der verborgenen Bewegung 

der Spur her als Anwesend-Seiendes bestimmt hat. Es gilt, die Spur vor dem Seienden zu 

denken. Aber die Bewegung der Spur ist notwendig verborgen, sie entsteht als Verbergung 

ihrer selbst. Wenn das Andere als solches sich ankündigt, gegenwärtigt es sich in der Verstel-

lung seiner selbst. […] Der Bereich des Seienden strukturiert sich entsprechend den verschie-

denen – genetischen und strukturalen – Möglichkeiten der Spur, ehe er als Bereich der Prä-

senz bestimmt werden kann. Die Gegenwärtigung des Anderen als solchem, das heißt die 

Verstellung seines ‚als solches‘ hat immer schon begonnen, und keine Struktur des Seienden 

vermag sich dem zu entziehen.“ (G: 82f.) 

 
Die Verstellung der Spur ist kein kontingentes Phänomen – sie gehört zur Struktur 
der Spur. Wie für Heidegger die Erfahrung des Seins nicht durch eine falsche, wie-
der zu korrigierende Abzweigung in der Geschichte der abendländischen Philoso-
phie vergessen wurde, kann die Verstellung der Spur nicht dem Vollzug eines „fal-
schen“ Denkens angelastet werden. Würde sich die Spur nicht verbergen, sondern 
präsentieren, wäre sie ein ontisches Phänomen, und ihr Entzugsmoment wäre verlo-
schen. Die Spur zeigt aber vielmehr an, dass sich Andersheit seiner Sedimentierung 
                                                             
28  Auch die Rede von der Vergangenheit verdient es noch dekonstruiert zu werden: „Da 

aber die Vergangenheit seit je die vollendete Gegenwart bezeichnet hat, verdient die in 

der Spur zurückbehaltene absolute Vergangenheit nicht länger den Namen ‚Vergangen-

heit‘. Auch diesen Namen gilt es zu durchstreichen.“ (G: 116) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 173 

 

in der Gegenwart immer wieder entzieht und dennoch im Moment des Bezugs er-
fahrbar ist. Die Différance wirkt als Spur, indem sie sich nicht bis zu einem lokali-
sierbaren Ursprung zurückverfolgen lässt, über keinen Beginn und kein Ende sowie 
über keine einheitliche Struktur verfügt. Die Rede von der Spur soll ersichtlich ma-
chen, dass der Konstitutionsprozess von Phänomenen, die in der Wirklichkeit er-
scheinen – und also als Text bezeichnet werden – immer wieder von Neuem unter-
laufen werden kann. Es gibt nicht „die“ Spur als letztes Element des Konsti-
tutionsprozesses von Phänomenen; die Struktur der Spur verweist stets auf eine 
andere Spur, die sie instanziiert. Der Bezug der Spur auf eine andere Spur ist ein 
unendlicher Prozess: Die Analyse der Spur bringt immer eine neue Spur als ihr An-
deres zum Vorschein. Aus diesem Grund lässt sich die Spur nicht als ein tieferes 
Fundament begreifen, das Sinn kausal begründet. Wie lässt sich eine solche Inter-
pretation der Spur nun mit einem heteronomen Subjektverständnis zusammenbrin-
gen? 

Um diese Frage zu beantworten, bietet sich ein Vergleich zu Levinas’ Ausle-
gung der Spur an. Derrida teilt mit Levinas nämlich die Subjektivität konstituieren-
de Funktion der Spur: „Damit rücken wir den Begriff der Spur in die Nähe eines 
anderen, der im Mittelpunkt der Schriften von Emmanuel Levinas und seiner Kritik 
der Ontologie steht: das Verhältnis zur Illeität wie zur Alterität einer Vergangen-
heit, die in der ursprünglichen oder modifizierten Form einer Präsenz nie erlebt 
worden ist, noch je in ihr erlebt werden kann.“ (G: 123) Durch die Deutung der 
Spur als Spur der Différance und nicht als Spur des Anderen hebt Derrida jedoch 
ihren strukturellen und nicht ihren ethischen Gehalt hervor. Die Différance wirkt als 
Alterität, indem sie „in“ jedem Begriff und Phänomen die Spur der Nicht-Identität 
zieht. Derrida versucht sich gegenüber der Frage, ob die Ethik der Ontologie vo-
rausgeht (Levinas) oder ob der Ontologie ein Primat zukommt (Heidegger), neutral 
zu verhalten: Die Différance als an-archische, Sinn produzierende Kraft bedingt 
ethische und ontologische Phänomene gleichermaßen. Handelt es sich hiermit um 
die Einnahme einer dritten Position, die der Radikalität eines ontologischen bzw. 
ethischen Primats, wie er von Heidegger bzw. Levinas verteidigt wird, entgeht? 
Derrida fährt an der soeben zitierten Textstelle fort, indem er eine Distanz zu Le-
vinas und eine Nähe zu Heidegger bezüglich der Spur anführt: 

 

„Dieser Begriff [der Spur], der in unserem Kontext, jedoch nicht in dem von Levinas, in 

Übereinstimmung mit einer Heideggerschen Intention gesehen werden kann, bezeichnet, und 

dies zuweilen über den Heideggerschen Diskurs hinaus, die Erschütterung einer Ontologie, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

die in ihrem innersten Verlauf den Sinn von Sein als Präsenz und den Sinn von Sprache als 

erfüllte Kontinuität des gesprochenen Wortes bestimmt hat.“ (G: 123)29  

 
Hier zeigt sich – so möchte ich argumentieren – eine entscheidende Bindung der 
derridaschen Dekonstruktion an Heideggers ontologische Analyse. Die Bewegung 
der Différance setzt sich zwar von der Ontologie des späten Heideggers ab, indem 
sie die Symmetrie und Einheit des Seins auf eine asymmetrische Instanziierung hin 
überschreitet und so die grundlegend alteritäre Struktur des Entzugsmoments von 
Subjektivität zur Sprache bringt. Bezüglich der Kritik der Ontologie geht Derrida 
aber nicht so weit wie Levinas. Er ist gegenüber Levinas’ Bestreben, mit dem Ant-
litz des Anderen die Logik der Ontologie auszusetzen, skeptisch. Die „Überein-
stimmung mit einer Heideggerschen Intention“, von der im letzten Zitat die Rede 
ist, liegt in der Kraft der Neutralität, die sowohl der ontisch-ontologischen Diffe-
renz als auch der alteritären Struktur der Différance zukommt. Sowohl Heidegger 
als auch Derrida argumentieren, dass die Affizierung, der wir unser Subjektsein 
verdanken, primär nicht im Modus der Ethik stattfindet. Das bedeutet nicht, dass 
mit und nach Derrida keine ethischen, politischen und ökonomischen Subjektivie-
rungsformen mehr freigelegt, analysiert und kritisiert werden können. Es heißt je-
doch, dass die Formierung von Subjektivität durch die nicht-ethische Wirkungswei-
se der Différance geleistet wird. Der Primat befindet sich bei der strukturellen 
Komponente der Spur.  

In diesem Punkt beruht die wesentliche Uneinigkeit zwischen Levinas und Der-
rida: Während für Levinas die Subjektivität konstituierende Alterität eine ethische 
ist, verbleibt Derrida auf einer ethisch neutralen Ebene, die nicht zur an-archischen 
Berührung des Anderen durchkommt. John Llewelyn (1992: 88) schlägt in diesem 
Zusammenhang vor, zwischen „vertikaler“ Alterität bei Levinas und „horizontaler“ 
Alterität bei Derrida zu unterscheiden. Alterität in ihrem vollen Sinne wird bei Le-
vinas nur innerhalb der Beziehung zwischen dem Ich und dem Anderen erfahrbar. 
Bei Derrida ist Alterität der Name für eine poröse Struktur, die Subjekten, Prakti-
ken, Institutionen und Sinndimensionen gleichermaßen eingeschrieben ist. Ontolo-
gische, ethische und politische Phänomene sind von der Différance als nicht-
ontologischer, nicht-ethischer und nicht-politischer Spur also auf die gleiche Weise 
durchdrungen.30 Das heißt dann aber, dass die an-archische Einsetzung des Subjekts 

                                                             
29  Die „Erschütterung“ bezieht sich in diesem Zitat nicht auf die „Ontologie“ Heideggers, 

sondern auf die „Ontologie“ der Metaphysik, d.h. auf die Reduktion der ontisch-ontolo-

gischen Differenz auf das Seiende. 

30  Nach Garcia Düttmann (2008: 52) gibt es bei Derrida eine Spannung „zwischen der An-

dersheit der différance und der Andersheit des inkommensurabel Anderen“. In seinen 

späteren Texten widmet sich Derrida dann verstärkt der ethischen Dimension von Alteri-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 175 

 

mit Heidegger in einem ethisch neutralen Kräfteverhältnis gesucht wird. Derrida 
bringt zwar zur Sprache, wie sich die Struktur der Alterität in das Subjekt einfaltet – 
er kann aber nicht erklären, wie sich im Moment dieser Faltung das Subjekt als ein 
in seiner Existenz gefährdetes und gegenüber der Berührung des Anderen ausge-
setztes konstituiert. Die Kraft der Différance kann, sofern sie nicht als ethische und 
damit dem Anderen entstammende Affizierung interpretiert wird, die Sensibilität 
des Subjekts nicht in seiner ganzen Umfänglichkeit beschreiben. 

Bedeutet dies, dass Derrida letztlich hinter die Einsichten von Levinas zurück-
fällt? Was kann die Dekonstruktion Derridas trotz ihrer Abkehr vom Primat der 
Ethik zu einem Verständnis heteronomer Subjektivität beitragen? Ich werde auf 
diese Fragen zurückkommen (vgl. Kap. 5.4.3), nachdem ich den Prozess der Sub-
jektivierung genauer unter die Lupe genommen habe. 

 
 

5.3 DIE BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT ALS 

EFFEKTE DER DIFFÉRANCE 
 
Die bereits erfolgten Ausführungen zur Différance als an-archischer Struktur von 
Alterität ermöglichen es nun, den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjekti-
vität eingehender zu beleuchten. Die entscheidende Einsicht, die ein heteronomes 
Subjektverständnis Derrida verdankt und die auch von der soeben geübten Kritik 
unangetastet bleibt, lautet, dass Identität und Handlungsfähigkeit im Zuge einer sich 
wiederholenden Abgrenzung des Subjekts gegenüber seinem gründenden, sich je-
doch immer wieder entziehenden Außen eingesetzt werden. Die Différance ist das-
jenige Kräfteverhältnis, das ein mit sich selbst identisches Ego spaltet und das Sub-
jekt seines Zugriffs enteignet. Die Identität von Subjekten ist daher immer außer 
sich: Sie ist von einer Nicht-Identität durchzogen, die es erst ermöglicht, dass sich 
Subjekte als handlungsfähige Akteure begreifen können. Die Dekonstruktion Derri-
das verabschiedet den Identitätsbegriff nicht – sie dezentriert ihn und macht so erst 
begreiflich, inwiefern sich Subjekte überhaupt als dieselben identifizieren können.  

Die Bewegung von Einsetzung und Absetzung, das heißt Gründung und Ent-
gründung von Subjektivität und Identität lässt sich dabei mit Heideggers Figur des 
Ab-grunds plausibilisieren. Der temporale Akt des Konstitutionsprozesses von Sub-
jektivität bedingt, dass die Einsetzung des Subjekts und die Abgrenzung der Identi-
tät zu ihrem nicht-identischen Außen niemals endgültig und erschöpfend sein kön-
nen, sondern ihr Vollzug stets zu wiederholen ist. Die Angewiesenheit der 
Identitätsbildung auf die Wiederholung lässt die Dimension der Temporalität in die 

                                                             
tät, ohne diese jedoch mit seinen früheren Arbeiten, die sich der Sinn und Subjektivität 

produzierenden Kraft der Différance zuwenden, zusammenzuführen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Form der Identität einfließen. Nachdem die Bewegung der Iterabilität an die Ober-
fläche gebracht worden ist, soll sich unter Rückgriff auf Judith Butler ergeben, wie 
sich Handlungsfähigkeit als Produkt eines sich immer wieder ereignenden Konstitu-
tionsprozesses auslegen lässt. Die Pointe lautet, dass Subjekte nicht deshalb hand-
lungsfähig sind, weil es sich um ursprünglich sich selbst bestimmende Akteure 
handelt, sondern weil die Souveränität ihres Selbstbezugs verhindert ist. Hand-
lungsfähigkeit konstituiert sich, weil Subjekte der Nicht-Identität ausgesetzt sind 
und von dieser stets affiziert, aber nicht determiniert werden. 

 
5.3.1 Die Konstitution des Subjekts durch die Différance 
 
Es sollte bis hierhin klar geworden sein, dass die alteritäre Struktur der Différance 
nicht im Sinne eines Subjekts gedacht werden kann: Die Différance ist die Sinn ge-
bende Spur, die sich in alles, was es gibt, einnistet. Wie ist nun die Beziehung zwi-
schen der Différance und dem Subjekt zu verstehen? Kann dem Subjekt noch ein 
Platz innerhalb einer Philosophie zugewiesen werden, die Sinngebung als ein Spiel 
von Differenzierungen begreift? Derridas entscheidende Einsicht lautet, dass die 
Différance nicht einem bereits konstituierten Subjekt seine Subjektivität raubt, son-
dern diese ihm erst verleiht: „Diese Bewegung der différance überfällt nicht unver-
mutet ein transzendentales Subjekt. Sie bringt es hervor. Die Selbstaffektion ist kei-
ne Modalität einer Erfahrung, die bezeichnend wäre für ein Seiendes, das bereits es 
selbst (autos) wäre. Sie bringt das Selbe als Beziehung zu sich in der Differenz mit 
sich, das Selbe als das Nicht-Identische hervor.“ (SP: 112) Die Différance reicht 
dem Subjekt eine Subjektivität, die niemals ganz die seine ist. Während bei Hei-
degger das Ereignis des Seins und bei Levinas der Andere die Existenzweise des 
Subjekts formt, lässt sich die Bewegung der Gabe bei Derrida als Gabe der Dif-
férance interpretieren. Aufgrund ihres hingebenden Charakters kommt der Dif-
férance nicht nur ein entziehendes, negatives, sondern auch ein ermächtigendes, 
und damit positives Moment zu. Das Subjekt ist ein Effekt eines Kräfteverhältnis-
ses, das ihm vorausgeht und welches es nicht einzuholen vermag. Dieses Moment 
der Nicht-Einholbarkeit und Nicht-Verfügbarkeit ist die Bedingung der Möglichkeit 
von Subjektivität. Das Subjekt ist zwar von der Kraft der Différance abhängig, es 
ist ihr unterworfen und kann sich ihrer nicht erwehren;31 die Unmöglichkeit einer 
radikalen, von allen Bindungen befreiten Abhängigkeit ist aber gerade die Mög-

                                                             
31  Vgl. 1968c: 53: „Er [der ökonomische Gesichtspunkt der Différance] bestätigt, dass das 

Subjekt, und in erster Linie das bewusste und sprechende Subjekt, von dem System der 

Differenzen und der Bewegung der différance abhängig ist, dass es vor der différance 

weder gegenwärtig noch vor allem selbstgegenwärtig ist; es schafft sich seinen Platz in 

ihr erst, indem es sich spaltet, sich verräumlicht, sich ‚verzeitlicht‘, sich differiert.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 177 

 

lichkeit von Subjektsein. Derrida schreibt den Prozess der Subjektivierung in die 
heideggersche Bewegung des Ab-grunds ein, wenn er die Différance als dasjenige 
Bezugs- und Entzugsmoment versteht, das Subjektivität einsetzt und im Moment 
der Gründung zugleich von einer vollständigen Beherrschung ablässt. 

Hier lässt sich die berühmte derridasche Paradoxie von der Unmöglichkeit als 
Bedingung der Möglichkeit ins Spiel bringen. Die Unmöglichkeit autonomer Sub-
jektivität ist die Möglichkeit des heteronomen, ausgesetzten Subjekts. Die Dif-
férance konstituiert nicht einfach ein Subjekt und lässt dann von ihm ab, sondern 
durchdringt den Prozess der Subjektwerdung immer wieder aufs Neue. Nur weil 
Subjekte stets von Kräften durchzogen sind, die ihre Reinheit und Identität durch-
kreuzen, ist es überhaupt möglich, dass sie von sich selbst und von anderen als Sub-
jekte identifiziert werden können. Eine von außen erfolgende Rahmung ist notwen-

dig, damit Subjekte überhaupt handlungsfähig sind und Verantwortung für ihre 
Handlungen übernehmen können: 

 

„Damit Strukturen der Unentscheidbarkeit möglich sind (und daher Entscheidungen und da-

her Verantwortung) bedarf es freilich eines Spielraums oder der différance, der Nicht-

Identität. Nicht der Unbestimmtheit, sondern der différance oder der Nicht-Identität mit sich 

selbst in der Determinierung selbst. Die différance ist nicht die indeterminacy. Sie macht die 

determinacy möglich und notwendig.“ (LI: 229f.) 

 
Das autonome Subjekt, dem die Begrenzung durch eine Nicht-Identität fehlt, ist 
nicht handlungsfähig, da ihm kein Spielraum zukommt, innerhalb dessen es seine 
Entscheidungen treffen kann. Es ist radikal unbestimmt, weil es keiner Kraft ausge-
setzt ist, von der es sich zu nähren vermag. Nur ein heteronomes Subjektverständ-
nis, wie es sich bei Derrida aufspüren lässt, kann beschreiben, inwiefern Subjekte 
zu Akteuren werden. Die Nicht-Identität ist das Entzugsmoment von Identität, ihr 
konstitutives, ab-gründiges Außen, das Handlungsfähigkeit, Verantwortung und 
Identität im Moment ihres Bezugs ermöglichen und im Moment des Entzugs dafür 
Sorge trägt, dass Subjekte nicht versklavt sind. Dieses Phänomen wird sehr schön 
durch das beschrieben, was Bernhard Waldenfels (2002: 337) einen „Selbstentzug 

im Selbstbezug“ nennt. Die doppelte, paradoxe Bewegung von Entzug und Bezug 
macht die Seinsweise von Subjekten aus. Der Entzugscharakter von Subjektivität ist 
ihr Bezugscharakter.  

 
5.3.2 Subjektivität und Iterabilität 
 
Wenn das Moment der Nicht-Identität konstitutiv in das Subjekt eingeschrieben ist, 
dann lautet die Konsequenz, dass eine feste Grenzziehung zwischen dem Subjekt 
und dem heteronomen, die Autonomie gefährdenden Außen unmöglich ist. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Außen ist immer schon in das Innen eingebrochen und hat das Subjekt aus seiner 
Selbstgewissheit vertrieben. In diesem Kontext stellt sich nun die Frage, wie sich 
Bezugsmomente von Subjektivität ausbilden können. Wie lassen sich Handlungsfä-
higkeit und Verantwortlichkeit als Effekte der Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
über einer ab-gründigen Alterität denken? Derridas Antwort auf diese Frage ist der-
jenigen von Levinas nicht unähnlich. Weil Derrida den Konstitutionsprozess von 
Subjektivität als wesentlich strukturelles und nicht als ethisches Phänomen begreift, 
das heißt das Entzugsmoment als Spur der Différance und nicht als Spur des Ande-
ren auslegt, ergibt sich jedoch eine entscheidende Uneinigkeit zwischen den beiden 
Philosophen. Das Phänomen, welches Derrida mit der Explikation des Konstituti-
onsprozesses von Subjektivität verbindet, ist dasjenige der Iterabilität.32 Nachdem 
ich in einem ersten Schritt die Bewegung der Iterabilität zur Sprache gebracht habe, 
lässt sich in einem zweiten Schritt der Prozess von Subjektwerdung erschließen. 

Allgemein bezeichnet Iterabilität erstens die Notwendigkeit, dass jedes sprach-
liche und schriftliche Zeichen, um Verständlichkeit aufzuweisen, wiederholbar sein 
muss, und zweitens die Angewiesenheit jedes Zeichens auf einen Kontext. Im zwei-
ten Punkt liegt die praxeologische Pointe von Derridas Dekonstruktion. Ein Zeichen 
ohne Kontext ist nichts anderes als ein transzendentales Signifikat, dessen Bedeu-
tung unabhängig von einem Verweisungszusammenhang anderer Zeichen vorliegt. 
Der erste Punkt impliziert zugleich die Möglichkeit, ein Zeichen einem Kontext zu 
entwenden und es in einem anderen Kontext erneut zu gebrauchen, ohne dass das 
Zeichen nicht mehr verständlich ist:  

 

„Aufgrund seiner wesentlichen Iterierbarkeit kann man ein schriftliches Syntagma aus der 

Verkettung, in der es gegeben oder eingefasst ist, immer herauslösen, ohne dass ihm dabei al-

le Möglichkeiten des Funktionierens, wenn nicht eben alle Möglichkeiten von ‚Kommunika-

tion‘, verloren gehen. Man kann ihm eventuell andere zuerkennen, indem man es in andere 

Ketten einschreibt oder ihnen aufpfropft. Kein Kontext kann es einschließen.“ (1971: 335)  

 

                                                             
32  Culler betont die Bedeutung der Iterabilität für das Projekt einer Dekonstruktion von Me-

taphysik und Subjektphilosophie besonders stark, wenn er schreibt: „Deconstruction 

exists only by virtue of iteration.“ (Culler 1983: 120) Für Llewelyn zeigt sich anhand der 

Iterabilität, wie die Différance die Logik der ontisch-ontologischen Differenz durchbricht 

und zugleich als ihre quasi-transzendentale Bedingung wirkt: „Beyond the opposition of 

being and non-being, and beyond the ontological difference, iterability defeats the incli-

nation of the es of es gibt Sein […]. A quasi-transcendental rather than a transcendental 

condition.“ (Llewelyn 1992: 86) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 179 

 

Die Geste der „Aufpfropfung“ ist ein wichtiges Verfahren der Dekonstruktion.33 Sie 
verweist auf jene grundsätzliche Möglichkeit der Entnahme eines Zeichens aus ei-
nem Kontext, auf seine Wiedereinführung in einen anderen Kontext und auf die 
dadurch bedingte Verschiebung des Sinns des Zeichens. Das Zeichen ist nicht mehr 
dasselbe, sondern wird im Moment seiner Einschreibung in einen anderen Kontext 
zu einem anderen. Es existiert in einem neuen Verweisungszusammenhang, einem 
neu konfigurierten Netz von Zeichen, die ihm einen anderen Sinn verleihen. 

Wie die Transformation des Sinngehalts eines Zeichens genau verläuft, erläutert 
Derrida anhand des Zitats. Ein Zitat ist die Wiederholung eines Zeichens in einem 
anderen Kontext, durch welche das Zeichen verdoppelt wird: 

 

„Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene […] Zeichen 

kann als kleine oder große Einheit zitiert, in Anführungszeichen gesetzt werden; dadurch 

kann es mit jedem gegebenen Kontext brechen, unendlich viele neue Kontexte auf eine abso-

lut nicht saturierbare Weise erzeugen. Dies setzt nicht voraus, dass das Zeichen (marque) au-

ßerhalb von Kontext [sic!] gilt, sondern im Gegenteil, dass es nur Kontexte ohne absolutes 

Verankerungszentrum gibt. Diese Zitathaftigkeit, diese Verdoppelung oder Doppelheit, diese 

Iterierbarkeit des Zeichens (marque) ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Nor-

male/Anormale), ohne welche ein Zeichen (marque) sogar nicht mehr auf sogenannte ‚nor-

male‘ Weise funktionieren könnte.“ (1971: 339) 

 
Die Möglichkeit, einen sprachlichen oder schriftlichen Ausdruck aus einem Kontext 
zu lösen und in einem anderen Kontext zu wiederholen bzw. zu zitieren, deutet da-
rauf hin, dass sich die Konstitution des Sinns nicht zu schließen vermag. Die Zitat-

haftigkeit von Zeichen impliziert, dass die Überschreitung eines Kontextes möglich 
ist, ohne dass Zeichen ihren Sinn verlieren. Der hegemoniale Diskurs der Metaphy-
sik, um dessen Dekonstruktion es Derrida geht, versucht sich hingegen an der 
Schließung des Kontextes und muss aus diesem Grund die Überschreitung des Kon-
textes und die Überführung des Sinns ausschließen. Die metaphysische Logik der 
Subjektphilosophie verteidigt ein absolutes Verankerungszentrum, welches den 
normalen, unverfälschten Gebrauch von Zeichen sicherstellt und Abweichungen als 
Anormalitäten bekämpft. 

Es hat sich bereits weiter oben gezeigt (vgl. Kap. 5.1.2 und 5.2.2), dass die pho-
nozentristische und logozentristische Struktur der Metaphysik Supplements produ-
ziert. Die Schrift ist das Supplement als künstliches Doppel der Sprache, weil sie 
die Abweichung von der unmittelbaren Präsenz des sprachlichen Lautes darstellt. 

                                                             
33  Vgl. zur Rolle der „Aufpfropfung“ im Denken der Dekonstruktion Kofman (2012: 13-

20). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Innerhalb des dichotomen Begriffspaares normal/anormal34 ist der Begriff „anor-
mal“ das Supplement, das heißt die Abweichung vom reinen Signifikat des „Nor-
malen“. Das Anormale beschmutzt die Reinheit der Normalität mit dem Fremden, 
Äußeren und somit Heteronomen. Es ist der Name für ein Normales, in dessen In-
nen das Außen eingedrungen ist. Zugleich ist das Normale jedoch – und hier richtet 
sich Derrida gegen die Sprechakttheorie, der es um die Bewahrung des Normalen 
geht – von der Existenz des Anormalen abhängig.35 Die Identität von Normalität 
kann nur bewahrt bleiben, wenn all dasjenige auf Distanz gehalten wird, was nicht-
normal ist. Der Ausschluss des Nicht-Normalen ist für das Normale konstitutiv. Das 
Anormale fungiert folglich als konstitutives Außen: Es wird beständig vom Norma-
len ausgeschlossen, spielt aber zugleich eine konstitutive Rolle für die Bestimmung 
des Bedeutungsgehalts von „normal“ – und liegt somit an der Grenze der Normali-
tät. Aus diesem Grund ist „Anormalität“ die Bedingung der Möglichkeit von Nor-
malität: Sie konstituiert als Außen dessen Sinngehalt. Aufgrund ihrer konstituieren-
den Funktion hat sie einen positiven, produzierenden Effekt. „Anormalität“ ist aber 
auch die Bedingung der Unmöglichkeit des Normalen, weil die Identität des Nor-
malen durch die beständige Affizierung des Anormalen aufgeschoben wird. Die 
Identität des Normalen taucht wieder als eine solche Identität auf, die nicht bei sich 
selbst zu Hause ist – als eine Identität, die von einer Nicht-Identität begrenzt und 
daher mit „Rissen“36 versehen ist. Eine Dekonstruktion des Identitätsbegriffs führt 
also nicht zu einer Verwerfung jeder Möglichkeit von Identitätsbildung, sondern 
unterzieht ihren Konstitutionsprozess einer Analyse. Dadurch lässt sich demonstrie-
                                                             
34  Eine praktisch-politische Dekonstruktion dieses Begriffspaares in historischer Hinsicht 

hat Foucault u.a. in Wahnsinn und Gesellschaft (WG), Die Anormalen (AN) und Die 

Macht der Psychiatrie (MP) geleistet. 

35  Derrida grenzt sich gegen die Sprechakttheorie Austins ab, in welcher der Versuch unter-

nommen wird, einen Kontext durch die Bestimmung der „normalen“ Funktion eines 

sprachlichen Ausdrucks und der davon abweichenden pathologischen Verwendungswei-

sen zu schließen. Der Versuch Austins, die Zitierung eines Sprechaktes in einem anderen 

Kontext als Form des Misslingens dieses Sprechaktes zu bestimmen, wird von Derrida 

zurückgewiesen, indem letzterer auf das Misslingen als konstitutives Element des Gelin-

gens verweist. 

36  Vgl. LI: 199f.: „Was ich in diesem Kontext hier Iterabilität nenne, ist gleichzeitig das, 

was darauf abzielt, die Fülle zu erreichen und das, was den Zugang zu ihr untersagt. 

Durch die Möglichkeit, jedes Zeichen als das Gleiche zu wiederholen, bewirkt sie die 

Idealisierung, die scheinbar die Anwesenheit voller idealer Gegenstände […] liefert, aber 

eben diese Wiederholbarkeit bewirkt, dass die mit einer so wiederholten Einzigartigkeit 

erfüllte Anwesenheit in sich den Verweis auf etwas anderes enthält und die volle Anwe-

senheit, die sie nichtsdestoweniger ankündigt, mit Rissen durchzieht. Deswegen ist Itera-

tion nicht einfach Wiederholung.“ (Hervorhebungen von mir) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 181 

 

ren, dass Identität nicht als Gleichheit mit sich selbst, sondern als Ausgesetztheit 
gegenüber einer Nicht-Identität gedacht werden muss und somit als heteronome 
Identität. 

Auch wenn Derrida die Figur der Iterabilität für eine Neubestimmung von Iden-
tität, aber nicht explizit für diejenige des Subjekts einführt, ist es möglich zu zeigen, 
wie sich der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivität nun schärfer fassen 
lässt. Die Konsequenz aus der Bewegung der Iterabilität lautet, dass Subjekte nicht 
eingesetzt werden, indem sie einer affizierenden Kraft ausgesetzt sind, die nach 
einmaliger Berührung wieder von ihnen ablässt. Der Prozess der Subjektwerdung 
läuft vielmehr immer wieder neu, aber niemals exakt gleich ab. Die temporale Di-
mension von Subjektwerdung, die sich besonders eindrücklich an der Interpretation 
der Différance als Spur ersichtlich machen ließ (vgl. Kap. 5.2.5), schließt die Not-
wendigkeit einer Wiederholung von Subjektwerdung ein. Aufgrund der Ausge-
setztheit von Subjekten gegenüber der stets von Neuem ablaufenden Bewegung der 
(partiellen) Gründung schließt sich Identität nicht. Die Affizierung durch eine 
Nicht-Identität bedingt eine permanente Neubestimmung des Selbstverständnisses 
von Subjekten. Die Grenze zwischen dem „Innen“ des Subjekts und seinem konsti-
tutiven Außen ist einer Neuaushandlung unterworfen, die an keinen Schlusspunkt 
gerät. Jede Wiederholung der Grenzziehung bewirkt eine Verschiebung des „Innen“ 
und zeigt die Unmöglichkeit der Letztbegründung von Identität an. Die Iteration ist 
in diesem Sinne die „Silhouette der Idealität“ (LI: 184), weil sie die Idealität nur in 
einem Schimmer, der nicht greifbar ist, erfahrbar macht. Der Schein, Subjekte ver-
fügen über ein festes, geschlossenes und autonomes Innen ist nichts anderes als ein 
Effekt des immer wieder neu ablaufenden Konstitutionsprozesses. Dass sich Sub-
jekte als dieselben zu identifizieren vermögen, verweist auf die gründende Kraft der 
Différance.  

An dieser Stelle ist es wichtig, auf Derridas Verständnis vom Ereignis zu spre-
chen zu kommen. Bereits in meiner Auseinandersetzung mit Levinas hat sich erge-
ben, wie Heideggers Ereignisbegriff dekonstruiert werden kann (vgl. Kap. 4.2.3). 
Während bei Heidegger das Ereignis der Name für das Erscheinen von Sein und 
Zeit ist, benennt es bei Levinas den Einbruch des Subjekts in die ontologische Ord-
nung. Wo Heidegger das Subjekt nicht mehr in die Bewegung des Ereignisses ein-
schreiben konnte, illustriert Levinas gerade über eine Analyse des Ereignisses, wie 
sich der Konstitutionsprozess von Subjektivität in seiner Asymmetrie auslegen 
lässt. Auch Derrida führt das Ereignis in dem Moment ein, wenn er auf das konsti-
tutive Passivitätsmoment, die Ausgesetztheit von Subjektivität zu sprechen kommt. 
Im Kontrast zu Heidegger, für den das Ereignis das Sein in seiner Einheit in Er-
scheinung treten lässt, insistiert Derrida auf der alteritären Struktur des Ereignisses. 
Das Ereignis wird dekonstruiert, indem es als „unmögliche Möglichkeit“ (vgl. 
UME; 1971a: 349) gedacht wird, die stets vor ihrer vollständigen Realisierung zu-
rückweicht. Die unmögliche Möglichkeit des Ereignisses beruht darin, Subjekte als 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Subjekte einzusetzen und also zu subjektivieren; die unmögliche Möglichkeit be-
zieht sich auf die Reinheit und Autonomie von Subjektivität. Die Möglichkeit des 
Subjekts ist zugleich die Unmöglichkeit der Autonomie. Die Pointe ist somit, „dass 
Ereignisse ursprünglich subjektivierend, das heißt präziser: desubjektivierend und 
subjektrekonstituierend wirken“ (Khurana 2004: 252). Dieser subjektivierende Zug 
des Ereignisses und ihre doppelte, von der Dekonstruktion freigelegte Dimension 
entgehen Heidegger. Die Anbindung des Ereignisses an die Ontologie verstellt ge-
rade die Möglichkeit, den alteritären Charakter des Ereignisses zu explizieren. Um 
aber vom Ereignis sprechen zu können, muss es „den in der Wiederholbarkeit im-
plizierten Aspekt der Alterierung akzentuieren und nicht den der Identitätskonden-
sation“ (Khurana 2004: 239). Auch wenn es Heidegger natürlich nicht darum geht, 
das mit sich identische Subjekt zu begründen, entwirft er ein einheitliches ontologi-
sches Regime, das den Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis versperrt. 
Erst die von Derrida aufgedeckte Bewegung der Iterabilität und damit diejenige der 
Einsetzung und Absetzung von Subjektivität akzentuieren die alteritäre und also he-
teronome Dimension von Subjektivität. Die Freilegung von Iterabilität und die Ex-
plikation des Ereignisses gehen deshalb Hand in Hand: Sie sind integrale Bestand-
teile einer dekonstruktiven Wendung der heideggerschen Subjektkritik. 

 
5.3.3 Handlungsfähigkeit als Produkt einer Verhinderung 
 
Im Anschluss an die Erörterungen zur Funktion der Iterabilität ist es nun auch mög-
lich, Handlungsfähigkeit als Bezugsmoment von Subjektivität neu zu denken, und 
zwar, indem diese als positive Dimension des heteronomen Konstitutionsprozesses 
interpretiert wird. Ein längeres Zitat aus Judith Butlers Buch Körper von Gewicht 
soll veranschaulichen, wie im Ausgang des soeben beschriebenen Konstitutionspro-
zesses von Subjektivität eine Neubestimmung von Handlungsfähigkeit umrissen 
werden kann: 

 

„‚Handlungsvermögen‘ wäre dann die Doppelbewegung des in einem und durch einen Signi-

fikanten Konstituiertwerdens, wobei ‚konstituiert zu werden‘ bedeutet, ‚gezwungen zu sein‘, 

den Signifikanten selbst ‚zu zitieren oder zu wiederholen oder nachzuahmen‘. Ermöglicht von 

dem gleichen Signifikanten, der zu seiner Fortsetzung auf die Zukunft jener zitatförmigen 

Kette angewiesen ist, ist das Handlungsvermögen der Hiatus in der ständigen Wiederholbar-

keit, der Zwang, eine Identität durch Wiederholung zu installieren, die gerade die Kontin-

genz, das nicht-determinierte Intervall erfordert, das die Identität hartnäckig zu verwerfen 

trachtet. Je hartnäckiger die Verwerfung ist, desto ausgeprägter ist die zeitliche Nicht-

Identität dessen, was vom Signifikanten der Identität angekündigt wird. Und doch kann die 

Zukunft des Signifikanten der Identität nur durch eine Wiederholung gesichert werden, der es 

misslingt, getreu zu wiederholen, ein Rezitieren des Signifikanten, das eine Untreue gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 183 

 

über der Identität begehen muss – eine Katachrese –, um dessen Zukunft zu sichern, eine Un-

treue, die die Wiederholbarkeit des Signifikanten für das arbeiten lässt, was bei jeder beliebi-

gen Anrufung der Identität nicht mit sich selbst identisch bleibt, nämlich die laufend wieder-

holbaren oder zeitlichen Bedingungen ihrer eigenen Möglichkeit.“ (Butler 1997: 300f.) 

 
Das von Butler in diesem Zitat auf den Punkt gebrachte Paradox der Subjektivie-
rung liegt im konstitutiven Charakter des Verrats. In anderen Worten: Die Abwei-
chung von der eigenen Identität ist notwendig, damit sich Identität überhaupt (parti-
ell) bilden kann. Der Bezug von Identität auf den gründenden Akt der Konstitution 
ist an das Zitieren des Signifikanten gekoppelt. Hierbei handelt es sich jedoch gera-
de um kein einmaliges Zitieren: Der wesentlich heteronome Konstitutionsakt be-
dingt ja, dass kein autonomes Subjekt eingesetzt wird, das über Handlungsfähigkeit 
„verfügt“. Das würde eine Schließung der Sinngebung voraussetzen, die Derrida 
mit dem Verweis auf die notwendige Wiederholbarkeit und die im Moment der 
Wiederholung sich ereignende Abweichung zerschießt. Die „Stabilität“ der Identität 
ist auf die Beschränkung durch das konstitutive Außen – die Nicht-Identität – an-
gewiesen. Weil die immer wieder neu ablaufende Affizierung des Außen jedoch 
niemals identisch mit der vorherigen ist, verfehlt sich die Identität im Moment ihrer 
Setzung stets selbst. Aus diesem Grund begeht das Subjekt beständig Verrat an sei-
ner Identität: Im Vollzug seiner Identifizierung wird es immer wieder von der 
Nicht-Identität berührt und seine Identität dadurch stets anders bestimmt. 

Handlungsvermögen konstituiert sich nun im Zwischenraum37 der Beschrän-
kung und Entschränkung von Identität. Dieses „Zwischen“ ist kein Punkt, kein 
Kern, welcher der Kraft der Différance entgeht. Das Zwischen ist vielmehr dasjeni-
ge, was durch die Différance konstituiert, aber nicht determiniert wird. Weil Identi-
tät auf eine permanente Wiederholung des Prozesses seines Werdens angewiesen 
ist, kann sich ein Subjekt niemals im „Modus“ der Handlungsfähigkeit befinden.38 
In dem Moment, in welchem das Nicht-Identische, d.h. der heteronome Konstituti-
onsprozess, vom Subjekt ablässt, stellt sich Identität und somit die Fähigkeit zum 
Handeln ein; im Moment der Berührung wird die Geschlossenheit der Identität und 
die Befähigung des Subjekts zu handeln durchkreuzt. Beide Momente laufen nicht 
hintereinander ab: Sie sind nichts anderes als zwei Seiten ein und derselben Bewe-
gung, die sich nicht auseinanderdividieren lässt. Subjekte verfügen somit niemals 
                                                             
37  Butler schreibt: „Der Zwischenraum zwischen Redundanz und Wiederholung ist der 

Raum der Handlungsmacht.“ (Butler 2006: 201) 

38  Vgl. hierzu Butlers folgende Formulierung: „Das bedeutet, dass dasjenige, was Hand-

lungsvermögen genannt wird, niemals als eine kontrollierende oder originäre Urheber-

schaft, die über jener signifizierenden Kette steht, verstanden werden kann, und es kann 

nicht die Macht sein, die, ist sie einmal in jener Kette installiert und durch jene Kette 

konstituiert, einen sicheren Kurs für ihre Zukunft festsetzt.“ (Butler 1997: 300) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

über Handlungsfähigkeit, d.h. sie „haben“ sie nicht. Die Dichotomie zwischen einer 
unmittelbaren Verfügung über Handlungsfähigkeit und ihrer Abwesenheit in Folge 
einer Determination durch das Außen wird von der Dekonstruktion überschritten: 
Handlungsfähigkeit ist nichts anderes als der immer wieder ausgesetzte Bezug der 
Identität durch eine Nicht-Identität. Es gibt Handlungsfähigkeit nur, weil das Ver-
mögen zu handeln in seiner Präsenz auch stets wieder abgesetzt wird. Dieses „weil“ 
verweist nicht auf eine Kausalrelation, sondern auf die ab-gründige Kraft der Dif-
férance. Formuliert man das negativ, wird die Verfügung des Subjekts über seine 
eigenen Entscheidungen unmöglich. Im Zuge der Affizierung von außen ist die Au-
tonomie des Subjekts immer schon ausgesetzt. Das Subjekt ist nicht befähigt, sich 
selbst ein Gesetz für sein Handeln zu geben. Positiv ausgedrückt gewinnt das Sub-
jekt durch den Bezug auf das Nicht-Identische erst die Möglichkeit zu handeln. Das 
Subjekt ist also nicht deshalb frei, weil es keiner Abhängigkeit unterliegt und sich 
selbst eine Maxime des Handelns zu geben vermag, sondern weil es in einer konsti-
tutiven Abhängigkeit steht, die es jedoch nicht beherrscht. Das Subjekt ist frei, weil 
es heteronomes und nicht, weil es autonomes Subjekt ist. 

Die quasi-normative Pointe dieses Verständnisses heteronomer Subjektivität 
lautet, dass Subjekte einen Halt, d.h. eine Rahmung benötigen, um Identität ausbil-
den zu können. Darin beruht der affirmative, hermeneutische Impuls eines hetero-
nomen Subjektverständnisses. Es muss bedacht werden, dass sich Identität immer 
auch verfestigen und begrenzen muss, damit Subjekte handlungsfähig sein können. 
Die Grenzen des Subjekts müssen jedoch in ihrer Vorläufigkeit und Veränderbar-
keit respektiert werden. Hierin liegt die Kehrseite, der kritische und dekonstruktive 
Impuls eines heteronomen Subjektverständnisses. Weil die Begrenzungen, denen 
Subjekte unterworfen sind, immer kontingent sind, ist die Kritik immer dann gefor-
dert, wenn die ab-gründige, an-archische Abhängigkeit, der Subjekte erst ihre Befä-
higungen verdanken, in Abhängigkeiten umschlagen, die sie beherrschen. An dieser 
Stelle muss Dekonstruktion als Subjektkritik ansetzen. Das ist freilich nicht mehr 
das unmittelbare Unternehmen Derridas, der selten die Ebene des Textes zugunsten 
derjenigen der Praxis verlassen hat. Derridas frühe Arbeiten legen aber auch die 
Ansatzpunkte einer solchen Kritik frei. Ich werde daher im folgenden Abschnitt 
ausführen, wie die Dekonstruktion als Subjektkritik interpretiert werden kann.  
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 185 

 

5.4 DEKONSTRUKTION ALS SUBJEKTKRITIK 
 
Die Kritik, die ein Denken der Dekonstruktion zu leisten vermag, sollte nicht als 
Methode im gewöhnlichen Sinne verstanden werden, sondern eher als Operation.39 
Aufgrund der Fokussierung auf singuläre Gegenstandsbereiche verweigert sich die 
Dekonstruktion einer theoretischen Systematisierung (vgl. Waldenfels 2002: 337). 
Das verhindert jedoch nicht, die Arbeit der Dekonstruktion in ihren Grundzügen ar-
tikulieren zu können.40 Obwohl eine Definition des Wortes „Dekonstruktion“ eine 
Paradoxie darstellt, weil die Dekonstruktion ihren Gehalt stets an einem konkreten 
Phänomen und niemals „an sich“ zu demonstrieren vermag, hat selbst Derrida in 
einem seiner späteren Texte zumindest einige allgemeine Bewegungen der Dekon-
struktion aufgezählt.41  

                                                             
39  In einem Interview aus dem Jahre 1986 erklärt Derrida, warum die Dekonstruktion nicht 

als Methode zu verstehen ist: „Was ich Dekonstruktion nenne, kann natürlich Regeln, 

Verfahren, Techniken hervorbringen, aber im Grunde genommen ist sie keine Methode 

und auch keine wissenschaftliche Kritik, weil eine Methode eine Technik des Befragens 

oder der Lektüre ist, die ohne Rücksicht auf die idiomatischen Züge in anderen Zusam-

menhängen wiederholbar sein soll. […] Wenn die Dekonstruktion die Geschichte der 

Metaphysik und die des Methodenbegriffs untersucht, kann sie sich nicht einfach selbst 

als Methode darstellen.“ (Rötzer 1986: 70) Die auf den ersten Blick pedantisch wirkende 

Unterscheidung zwischen einer Operation und einer Methode, auf der ich insistiere, wird 

von Gasché wie folgt verteidigt: „Although deconstruction is an eminently philosophical 

operation, an operation of extreme sensibility toward the immanence or inherence of the 

ways of thought to that which is thought – the subject matter – it is not strictu sensu me-

thodical, since it does take place from a certain point outside such an identity. Therefore, 

deconstruction is also the deconstruction of the concept of method (both scientific and 

philosophical) and has to be determined accordingly.“ (Gasché 1986: 123) 

40  Rorty (2000a), der behauptet, der Dekonstruktion Derridas gehe es um einen privaten, im 

Gegensatz zu einem öffentlichen Autonomiebegriff, muss an dieser Stelle entschieden 

widersprochen werden. Dieses Autonomieverständnis setzt eine strikte Trennung zwi-

schen Privatheit und Öffentlichkeit voraus, die von der Dekonstruktion gerade infrage ge-

stellt wird. 

41  Vgl. zur Problematik der Definition 1985: 6f.: „Deconstruction is also difficult to define 

because it is neither a system nor a unified discourse. It’s as you say a multiplicity of ges-

tures, of movements, of operations. And what's more, multiplicity is essential for each of 

these gestures, that is, simultaneously carrying out several gestures which can seem either 

contradictory or in tension with one another.“ Auf eine etwas humorvolle Weise verneint 

Rorty die Notwenigkeit einer Definition der Dekonstruktion: „Es besteht keine Notwen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

In diesem Unterkapitel soll in einem ersten Schritt das Denken der Dekonstruk-
tion in Hinblick auf eine Subjektkritik interpretiert werden. Die Dekonstruktion 
lässt sich dabei als ein Gegendiskurs begreifen, der die Hegemonie des subjektphi-
losophischen Diskurses herausfordert. In einem zweiten Schritt werden die Ge-
meinsamkeiten und Differenzen mit der Destruktion Heideggers herausgearbeitet. 
Dabei wird sich ergeben, dass die Grenzen der derridaschen Dekonstruktion zum 
einen in dem Insistieren auf einer Unentscheidbarkeit zwischen der ontologischen 
Analyse Heideggers und der Ethik Levinas’ liegen. Zum anderen gilt es die Vor-
sicht Derridas in Hinblick auf eine Problematisierung konkreter Subjektivierungs-
verhältnisse als ambivalentes Unternehmen der Dekonstruktion zu entlarven. Die 
Pointe wird letztlich sein, dass der Abbau von Identifizierungsformen und das 
Ausweisen der nicht-identischen Alterität, die das herausragende Verdient Derridas 
sind, eine ethische und praktisch-politische Perspektivierung einfordern, die von 
Derrida selbst nicht mehr geleistet wird. 
 
5.4.1 Bewegungen der Dekonstruktion 

 
Das Denken der Dekonstruktion ist eine Form des Widerstands. In den vorherigen 
Abschnitten hat sich bereits gezeigt, wie die verschiedenen Dimensionen der Dif-
férance mit dem Vokabular der Metaphysik spielen, indem deren Begriffe in einen 
neuen Kontext eingeschrieben werden (vgl. Kap. 5.2.1-5.2.5). Durch eine Wieder-
holung der Bewegungen der Metaphysik vollzieht die Dekonstruktion „eine unab-
lässige Bewegung der Rekontextualisierung“ (LI: 211). Sie untersucht die Begrün-
dungsfiguren und Begriffe der Metaphysik „von innen her“, indem sie sich diese 
aneignet, mit ihnen spielt und im Zuge einer Reartikulation ihres Sinns in einem 
anderen Verweisungszusammenhang ihr Anderes erscheinen lässt.42 Die Dekon-
struktion ist kritisch, weil sie den hegemonialen Diskurs der Metaphysik und damit 
die Fundierung des Subjekts als sich selbst transparenten Akteur torpediert. Ihr wi-
derständiger und historischer Charakter lässt sie dabei in die Nähe der Genealogie43 
rücken. In einem Interview aus dem Jahre 1967 spricht Derrida davon, die Dekon-
struktion der Metaphysik leiste eine „strukturierte Genealogie ihrer Begriffe“ 

                                                             
digkeit, das Wesen und das Verfahren der Dekonstruktion präziser zu formulieren als mit 

den Worten ‚Du weißt schon, ich meine das, was Derrida treibt‘.“ (Rorty 2000b: 487) 

42  Vgl. hierzu G: 45: „Die Dekonstruktion hat notwendigerweise von innen her zu operie-

ren, sich aller subversiven, strategischen und ökonomischen Mittel der alten Struktur zu 

bedienen, sich ihrer strukturell zu bedienen, das heißt, ohne Atome und Elemente von ihr 

absondern zu können. Die Dekonstruktion wird immer auf bestimmte Weise durch ihre 

eigene Arbeit vorangetrieben.“ 

43  Als „genealogisch“ bezeichnet Foucault sein Denken ab 1970 (vgl. Kap. 6.2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 187 

 

(1967b: 27). Der Einsatz der Dekonstruktion richtet sich gegen vermeintlich unhin-
tergehbare Formen der Subjektwerdung und verschreibt sich der Suche nach den 
Bedingungen der Genese; dieser Einsatz und diese Suche eröffnen zugleich die 
Möglichkeiten eines anderen Diskurses: 

 

„Dieser andere Diskurs berücksichtigt zweifellos die Bedingungen dieser klassischen und bi-

nären Logik, aber er unterliegt ihr nicht mehr einfach. Wenn die Verfechter der binären Op-

position denken, dass die ‚ideale Reinheit‘, auf die sie sich berufen müssen, sich als ‚illuso-

risch‘ erweist, wie Sie sagen, so müssen sie diesem Umstand auch Rechnung tragen. Man 

muss die Begriffe transformieren, eine andere ‚Logik‘, eine andere ‚Allgemeintheorie‘, ja so-

gar einen Diskurs konstruieren, der, mächtiger als diese Logik, sich mit ihr auseinandersetzt 

und ihre Möglichkeit wiedereinschreibt. Das ist es, was ich zu tun versuche.“ (LI: 181) 

 
Wenn Derrida davon spricht, dass er die Gesetze der Logik berücksichtigt, so 
möchte er zunächst die Diffamierung zurückweisen, das Denken der Dekonstrukti-
on widerspräche den Grundsätzen der Logik und sei deshalb unlogisch und unsin-
nig. In Abschnitt 5.2.4 hat sich gezeigt, dass der Différance eine Sinn produzierende 
Dimension zukommt und sie daher gerade nicht der Unsinn, sondern die Bedingung 
der Möglichkeit von Sinn und Unsinn ist. Sie ist das ab-gründige Entzugsmoment, 
das binäre Oppositionen erst einsetzt. So wird das Subjekt aus seiner Rolle inner-
halb des dichotomen Paares „Subjekt/Objekt“ gelöst, indem der Prozess seines 
Werdens in einen Gegendiskurs eingeschrieben wird.44 Dieser Gegendiskurs 
schöpft seine Kraft nicht bloß aus der Einnahme einer opponierenden Haltung, son-
dern wiederholt vielmehr die Geste der Dichotomisierung, indem er die Ausge-
setztheit sowohl des Subjekts als auch des Objekts in Bezug auf die konstituierende 
Kraft der Différance aufdeckt. Das Subjekt kann sich nur deshalb ein Objekt entge-
gensetzen, weil es immer schon einer Struktur entstammt, die dieser Teilung vo-
rausgeht und den Zwischenraum zwischen Subjekt und Objekt in Erscheinung tre-
ten lässt. 

Diese zugegeben recht abstrakt anmutende Form der Kritik überschreitet die 
Dichotomie zwischen interner und externer Kritik. Ihr ist der Weg versperrt, Begrif-
fe per se als metaphysisch zu identifizieren und zu verwerfen.45 Derrida ist äußerst 
                                                             
44  Derrida verbleibt auch hier freilich auf der begrifflich-theoretischen Ebene. Das Schrei-

ben von „Gegengeschichten“, das die Hegemonie historischer Narrative aufbricht, ist eine 

wesentliche Arbeit Foucaults. 

45  Das bedeutet aber nicht, dass sich Derrida selbst nicht auch von diesem Versuch verfüh-

ren ließ. So hat er den Begriff der Gesellschaft als angeblich totalitär verworfen. Dass 

man Gesellschaft im Zuge der Dekonstruktion aber auch neu ausrichten kann, hat jüngst 

Marchart (2013) gezeigt. Auch die Systemtheorie Niklas Luhmanns (2015b), welche 

Gesellschaft als Vollzug von Kommunikation begreift, kann als Versuch einer nicht-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

vorsichtig, wenn es um die Lokalisierung eines „Bruchs“ geht, der einen radikal 
oppositionellen Diskurs initiiert.46 Die Dekonstruktion tauscht nicht einfach den ei-
nen gegen den anderen Begriff aus, sondern versucht die Klassifikation der Be-
griffsbildung zu erschüttern, indem sie diese transformiert: „Es gibt keinen meta-
physischen Begriff an sich. Es gibt eine – metaphysische oder nichtmetaphysische – 
Arbeit an Begriffssystemen. Die Dekonstruktion besteht nicht darin, von einem Be-
griff zu einem anderen überzugehen, sondern darin, eine begriffliche Ordnung 
ebenso wie die nicht-begriffliche Ordnung, an der sie sich artikuliert, umzukehren 
und zu verschieben.“ (1971: 350) Die Verschiebung der begrifflichen Ordnung – so 
hat es sich erwiesen – vollzieht sich über ein Verfahren, das sich den Bedingungen 
des Auftauchens von Begriffen widmet und die Ausgesetztheit der Begriffe, d.h. ih-
re konstitutive Nicht-Identität, zur Sprache bringt. Die Dekonstruktion plausibili-
siert, dass Begriffe notwendigerweise wiederholbar und in einen anderen Kontext 
übertragbar sein müssen und im Ereignen dieser Übertragung und Wiederholung 
immer auch als ihr Anderes erscheinen.47  

Derridas Vorsicht gegenüber Brüchen und begrifflichen Verwerfungen zeigt 
sich auch in Bezug auf eine vorschnelle Propagierung von Andersheit: „Bei dem 
Versuch diesen anderen Begriff hervorzubringen, würde man schnell gewahr, dass 
man ihn nur mithilfe anderer metaphysischer oder onto-theologischer Prädikate 
konstruiert.“ (1968d: 87) Das Andere liegt an der Grenze der Metaphysik, es ist ihr 
konstitutives Außen, nicht ihr ontologisches Außen. Zu derselben Einsicht ist ja 
schon Levinas gekommen, wenn er argumentiert, dass der Andere das Subjekt von 
der Grenze der Welt aus anspricht. Derrida erweitert diese Einsicht, indem er sie 
auf die allgemeinen Möglichkeiten von Erfahrung bezieht, die einem Subjekt offen-
stehen. Die Erfahrung von Andersheit kann sich nur einstellen, wenn sie ihren Aus-

gang von den gegenwärtig realisierten Möglichkeiten nimmt – und diese Möglich-
keiten entstammen ja dem phonozentristischen und logozentristischen Kontext der 
abendländischen Metaphysik selbst. Das Denken der Dekonstruktion ruft daher 

                                                             
totalitären, im Fahrwasser der Dekonstruktion ausgearbeiteten Gesellschaftstheorie inter-

pretiert werden. 

46  Vgl. 1968c: 47: „Ich glaube nicht an den entscheidenden Bruch, an die Einmaligkeit eines 

‚epistemologischen Einschnitts‘, von dem heutzutage oft die Rede ist. Die Einschnitte ge-

raten fatalerweise immer wieder in ein altes Gewebe, das man endlos weiter zerstören 

muss. Diese Endlosigkeit ist weder zufällig noch kontingent; sie ist wesentlich, systema-

tisch und theoretisch.“ 

47  Die Wiederholung des metaphysischen Vokabulars und das Spielen mit bzw. die Neube-

stimmung dieses Vokabulars bezeichnet Kofman (2012: 32-34) als die „beiden Gesten“ 

der Dekonstruktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 189 

 

nicht vorschnell ein „nachmetaphysisches“48 oder „nicht metaphysisches“49 Zeital-
ter aus, das mit den Begründungsfiguren der Metaphysik und der fundierenden 
Funktion des Subjekts – scheinbar – Schluss macht. Der Dekonstruktion geht es in 
einer doppelten Bewegung vielmehr darum, die Problematik von begrifflichen 
Klassifikationen offen zu legen und zugleich diejenigen Möglichkeiten ersichtlich 
zu machen, an denen sich die Überschreitung der Metaphysik in der Sprache eröff-
net. Sie entwickelt Strategien, mittels derer die Kräfte der Metaphysik gegen sie 
selbst gerichtet werden und das Andere als Anderes der Metaphysik und nicht als 
ihr Jenseitiges aufblitzt.50 

Dekonstruktion als Kritik schöpft ihre Kraft aus dieser Ambivalenz. Ihre Radi-
kalität gewinnt sie auch aufgrund einer Vorsicht gegenüber der Entsorgung von Be-
griffen. Die Unmöglichkeit eines Bruchs und Neubeginns – so schreibt Derrida – 
„lässt aber keineswegs die bedingte Notwendigkeit und Wichtigkeit bestimmter 
Einschnitte, des Auftauchens oder der Festlegung neuer Strukturen verschwinden“ 
(1968c: 47). Das Aufzeigen von partiellen Brüchen bleibt ein zentrales Anliegen 
der Dekonstruktion und es bleibt auch in seiner Dringlichkeit davon unangetastet, 
dass sich Derrida vom Phantasma des absoluten Bruchs abwendet. In diesem Sinne 
geht die Dekonstruktion nicht bloß deskriptiv vor, indem sie Prozesse des Werdens 
beschreibt; im Moment des Aufspürens der Prozesse und der Wiederholung ihrer 
Bewegung lässt sie das von ihnen Ausgeschlossene an die Oberfläche treten. Die 
Dekonstruktion spürt Hierarchien und Ausschlüsse in der scheinbaren Neutralität 
begrifflicher Dichotomien und konzeptueller Ordnungen auf. Auch der traditionelle 
Begriff des Subjekts ist ein Element innerhalb einer solchen Hierarchie: 

 

„Eine Opposition metaphysischer Begriffe (zum Beispiel, Sprechakt/Schrift, Anwesen-

heit/Abwesenheit und so weiter) ist nie die Gegenüberstellung zweier Termini, sondern eine 

Hierarchie und die Ordnung einer Subordination. Die Dekonstruktion kann sich nicht auf eine 

Neutralisierung beschränken oder unmittelbar dazu übergehen: sie muss durch eine doppelte 

                                                             
48  Das ist der Slogan, den Habermas (1992; 2012) bekanntlich für seine Philosophie gewählt 

hat. 

49  So spricht John Rawls (2003: 75, 178) bei seiner Idee des Politischen Liberalismus von 

einer Konzeption, die „politisch und nicht metaphysisch“ ist. 

50  Vgl. dazu 1963: 36: „Unser Diskurs gehört dem System der metaphysischen Oppositio-

nen in irreduzibler Weise an. Man kann den Bruch mit dieser Zugehörigkeit nur mit Hilfe 

einer gewissen Organisation, einer gewissen strategischen Einrichtung ankündigen, die 

im Inneren des Feldes und der ihm eigenen Mächte eine Kraft der Verortung hervor-

bringt, indem man ihre eigenen Strategeme gegen sie selbst wendet; diese Kraft verteilt 

sich dann in allen Richtungen über das ganze System, spaltet und entgrenzt es vollstän-

dig.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Gebärde, eine doppelte Wissenschaft, eine doppelte Schrift eine Umkehrung der klassischen 

Opposition und eine allgemeine Verschiebung des Systems bewirken.“ (1971: 350) 

 
Der quasi-normative Gehalt der Dekonstruktion zeigt sich auch darin, dass durch 
die Freilegung hierarchischer begrifflicher Dichotomien immer auch ihre Rechtfer-
tigung angezweifelt wird. Die Fundamente der Metaphysik und Subjektphilosophie 
werden als porös entlarvt. Das Begründungsmoment autonomer Subjektivität ist 
nicht stabil, weil es von einer ab-gründigen Alterität durchzogen ist, welche die Me-
taphysik auszuschließen und zu verleugnen versucht. Indem Derrida mithilfe der 
Struktur der Différance expliziert, inwiefern innerhalb von Dichotomien ein Glied 
immer der Aufschub des anderen Glieds in der Kette ist – inwiefern etwa die Kultur 
die aufgeschobene Natur, die Sprache die aufgeschobene Schrift und das Subjekt 
das aufgeschobene Objekt ist51 – wird der Raum für eine Neubestimmung dieser 
Begrifflichkeiten bereitgestellt. Die Dekonstruktion ist Subjektkritik, weil sie das 
Subjekt der Dichotomie Subjekt/Objekt entreißt und all diejenigen Formationen 
problematisiert, innerhalb derer Subjektivität durch einen Gegenbegriff, durch einen 
Gegenspieler, fixiert wird. In diesem Sinne vermag Derrida „Subjektivität“ als stra-

tegischem Begriff einen neuen Ort zuzuweisen, der nicht auf die metaphysische Lo-
gik des Identifizierens verweist. Der Kritik kommt somit immer schon ein affirma-
tives Moment zu: Sie kann veranschaulichen, dass die hegemoniale Auslegung von 
Subjektivität nicht die einzig mögliche ist, sondern dass sich innerhalb des ver-
meintlich unüberschreitbaren Horizonts des abendländischen Denkens Spuren einer 
Öffnung auf ein anderes, heteronomes Subjektverständnis aufsammeln lassen. 

Der Verzicht auf eine „Zerstörung“ der Tradition ist also keine Schwäche der 
Dekonstruktion, sondern lässt vielmehr die Notwendigkeit einer permanenten Ar-
beit verlauten: „Das De der Dekonstruktion bezeichnet nicht die Zerstörung dessen, 
was konstruiert wird, sondern die Ankündigung dessen, was jenseits des konstrukti-
vistischen oder destruktionistischen Schemas zu denken bleibt.“ (LI: 227) Das lässt 
sich auch so verstehen, dass die Dekonstruktion als Form der Kritik stets zwischen 
einem destruktiven und einem konstruktiven Akt chargiert. Die Destruktion in der 
Dekonstruktion ist eine radikale Kritik an denjenigen Theorien, die das Subjekt als 
autonom und geschlossen (voraus)setzen und seine Ausgesetztheit zugunsten einer 
selbstgesetzten Identität übergehen. Die Konstruktion in der Dekonstruktion misst 
hingegen das Feld aus, auf dem eine Neubestimmung des handlungsfähigen Sub-
jekts als ausgesetztes, offenes und heteronomes möglich ist. Eröffnet wird so ein 
Denken des Subjekts, das seine Bestimmung aus einer unaufhörlichen Erschütte-
rung gewinnt. 
 
                                                             
51  Butler (1991) hat die Dekonstruktion dieser Dichotomien bekanntlich um das Begriffs-

paar sex/gender erweitert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 191 

 

5.4.2 Dekonstruktion und Destruktion 
 
Die Arbeit der Dekonstruktion macht auch vor der Destruktion Heideggers nicht 
Halt.52 Die Philosophie darf für Derrida zwar nicht hinter die Einsichten Heideggers 
zurückfallen; jedoch gilt es auch dessen ontologische Analysen zu problematisieren. 
Die Seinsfrage und der fundamentalontologische Ansatz in Sein und Zeit lassen sich 
– um es ein wenig provokant zu formulieren – als Vorarbeiten betrachten, auf denen 
die Dekonstruktion aufbaut: „Die Auflösung des Seins, welches die Kategorien des 
Seienden ‚transzendiert‘, und die Eröffnung der Fundamentalontologie sind zwar 
notwendige, jedoch vorläufige Momente.“ (G: 42) Vorläufig sind diese Operationen 
deshalb, weil sie sich selbst noch nicht hinreichend von der metaphysischen Bewe-
gung der Tradition gelöst haben. In meiner Erörterung Heideggers und besonders 
innerhalb der Kritik Levinas’ hat sich ja erwiesen, dass Heidegger noch nicht den 
Schritt von der Einheitlichkeit (Symmetrie) zur Alterität (Asymmetrie) gegangen 
ist. Zugleich sind Heideggers Arbeiten notwendig, da sie der Dekonstruktion ein 
Material bereitstellen, an dem sie sich abarbeiten kann. Dieser Zwiespalt soll nun 
deutlicher werden. 

Derrida radikalisiert Heideggers Einsicht in die enge Verbindung zwischen 
Sprache und Metaphysik, wenn er sie in den Rahmen von Semantik und Linguistik 
überführt. Die Dekonstruktion transformiert die von Heidegger aufgeworfenen on-
tologischen Fragestellungen in einen linguistischen bzw. grammatologischen Kon-
text (vgl. Rapaport: 1989: 62). In diesem Punkt geht die Dekonstruktion Derridas 
über die Destruktion Heideggers hinaus. Während Heidegger noch zu sehr darum 
bemüht ist, die Frage nach einer ursprünglichen menschlichen Erfahrung aufzuwer-
fen, demonstriert Derrida, dass ein solches Fragen dem Horizont der Metaphysik 
noch treu bleibt, weil es sich auf die Suche nach einem verloren gegangenen Ur-
sprung macht. Derrida setzt seine Kritik dort an, wo Heidegger eine „ursprüngliche 
Erfahrung“ des Seins bei den Vorsokratikern gefunden zu haben meint (vgl. Rapa-
port 1989: 55). Die seinsgeschichtliche Perspektivierung und die damit verbundene 
Destruktion gehen in ihrer Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie nicht weit 
genug, denn innerhalb ihrer Verfahren wird die ontisch-ontologische Differenz 

                                                             
52  Das hat sich bereits in Abschnitt 5.2.4 angedeutet, als ich davon gesprochen habe, dass 

die Différance die ontisch-ontologische Differenz noch einmal untergräbt. Die Dekon-

struktion der Destruktion Heideggers versteht Janicaud vor diesem Hintergrund wie folgt: 

„The Heideggerian Abbau of metaphysics is both sent back to Heidegger, as a letter 

would be, and reversed, turned against his thought (or rather untought). Heidegger’s 

thought is in turn deconstructed, not to be destroyed or set aside, but in order to remain 

open to questioning and perhaps to an infinite task of deconstruction.“ (Janicaud 2008: 

28) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

noch als einheitliche Formation betrachtet.53 Die Dekonstruktion unterzieht jedoch 
auch dieses Unterfangen einer Zersetzung: „Das Vorrecht des Seins kann der De-
konstruktion des Wortes nicht widerstehen.“ (SP: 100f.) Nancy betont, dass Derrida 
das Da des Daseins verschiebt, indem er es durch die Aussetzung auf sein Anderes 
dem Sein entreißt: „Derrida schneidet sein da ab, er skotomisiert es, um es durch so 
etwas wie eine Delokalisierung und eine Alteration zu ersetzen.“ (Nancy 2014b: 67) 
Während es Heidegger um den Sinn des Seins geht, kommt der ab-gründigen Struk-
tur der Alterität selbst kein Sinn zu. Sie ist das differentielle Kräfteverhältnis, in-
nerhalb dessen sich der Gegensatz von Sinn und Nicht-Sinn noch nicht ausgebildet 
hat; sie reicht vielmehr jeder formierenden Bewegung – und auch der ontisch-
ontologischen Differenz – erst ihren Sinn und schreitet ihr damit voraus.54 

Ein Motiv für Heideggers Insistieren auf dem Primat des Sinns erblickt Derrida 
darin, dass sich Heidegger hin und wieder zu leicht von einer Alternative verleiten 
lässt: Der onto-theologischen Logik der Metaphysik wird das Denken des Ereignis-
ses entgegengesetzt, das mit ihr brechen soll. Der Zugehörigkeit der Tradition in die 
Metaphysik wird mit einer vermeintlichen „Nicht-Zugehörigkeit“ ontologischer Er-
fahrungen geantwortet: 
 

„Auch im Denken Heideggers fehlt dieser Logozentrismus nicht ganz: er hält es vielleicht 

noch in der Epoche der Onto-Theologie, jener Philosophie der Präsenz: eben der Philosophie, 

gefangen. Das könnte bedeuten, dass man aus einer Epoche, deren Abschluss (clôture) um-

risshaft sich bereits abzeichnen lässt, doch nicht herauszutreten vermag. Die Bewegungen der 

Zugehörigkeit oder der Nicht-Zugehörigkeit zu einer solchen Epoche sind zu subtil, die damit 

verbundenen Illusionen zu verführerisch, als dass sich hier eine Entscheidung treffen ließe.“ 

(G: 26f.) 

 
Heidegger ist nach Derrida vorschnell, wenn es um eine Kritik der Metaphysik 
geht, weil er ihr Vokabular und ihren Horizont noch nicht hinreichend durchschrit-
ten hat. Es reicht nicht aus, die Alltagssprache als metaphysisch zu entlarven und 
der Philosophie eine „ursprünglichere“ Sprache als Alternative anzubieten. Die 
Skepsis gegenüber einem Denken, das einen radikalen Einschnitt in der Tradition 
der Philosophie zu markieren versucht, ist bei Derrida ausgeprägter als es bei Hei-
                                                             
53  Vgl. G: 40: „Sofern die Frage nach dem Sein untrennbar mit dem Vorverständnis des 

Wortes Sein sich verbindet, ohne sich jedoch damit zu begnügen, kann eine an der De-

konstruktion der konstituierten Einheit dieses Wortes arbeitende Linguistik de facto oder 

de jure nicht länger erwarten, dass über die Frage nach dem Sein ihr Bereich und die 

Ordnung ihrer Abhängigkeit definiert werden könnte.“ 

54  Vgl. 1968a: „Da das Sein immer nur ‚Sinn‘ gehabt hat, immer nur als im Seienden Ver-

borgenes gedacht oder gesagt wurde, (ist) die différance auf eine gewisse und äußerst 

sonderbare Weise ‚älter‘ als die ontologische Differenz oder als die Wahrheit des Seins.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 193 

 

degger – und auch bei Levinas und Foucault – der Fall ist. Aus diesem Grund lassen 
die Arbeiten Derridas stärkere Anklänge an die vorsichtigeren, nicht zerstörenden, 
sondern abbauenden Aspekte der heideggerschen Destruktion vernehmen. Sie ma-
chen ersichtlich, dass philosophische Begriffe nicht verworfen werden dürfen, be-
vor ihr Sinngehalt und die Möglichkeiten ihrer Neubestimmung bis zum Äußersten 
ausgeschöpft sind. Derrida erinnert immer wieder daran, wenn er die Operation der 
Dekonstruktion am konkreten Untersuchungsgegenstand vollzieht, dass Entzugs-
momente auch Bezugsmomente sind: Sie produzieren materielle Effekte in der 
Wirklichkeit und sedimentieren sich damit. Das lässt sich auch am Subjekt aufwei-
sen: Die alteritäre Struktur der Subjektwerdung lagert sich immer auch in der Exis-
tenzweise von Subjekten ab – sie produziert Formationen, ohne die Subjekte weder 
Identität noch Selbstverständnis ausbilden können. Ein heteronomes Subjektver-
ständnis muss diesen Faktor berücksichtigen, weil es ansonsten die Rollen von 
Identität und Selbstverständnis in Hinblick auf die Ausgesetztheit von Subjekten 
nicht mehr zu thematisieren vermag. Der Begriff des Subjekts bleibt im letzten Fal-
le als eine Leerstelle zurück, die philosophisch nicht mehr verhandelbar ist. Ein we-
sentliches Verdienst Derridas ist es hingegen unablässig darauf zu verweisen, dass 
Alterierung immer auch Identifizierung impliziert und diese Identifizierung zu-
gleich von einer konstitutiven Nicht-Identität durchlöchert wird. 
 
5.4.3 Die Grenzen der derridaschen Dekonstruktion 
 
Natürlich ist es leicht möglich, dass Derridas Kritik an der Voreiligkeit der heideg-
gerschen Destruktion auch auf ihn selbst zurückfällt. Wie lässt sich das Unterneh-
men der Dekonstruktion rechtfertigen, wenn es seine Stoßkraft gerade den Arbeiten 
Heideggers verdankt und wenn diese Arbeiten an wichtigen Stellen an die metaphy-
sische Logik der Subjektphilosophie gebunden sind, der die Kritik doch gilt? Ist der 
Versuch, Subjektivität als Effekt der Différance zu denken, nicht wieder eine meta-
physische Bewegung, die Autonomie und Identität auf eine andere, verschleierte 
Weise wieder einsetzt? Derrida weiß um die Legitimität dieses Einwands. Der Na-
me der Différance bleibt wie jedes andere Wort verdächtig. Sein Potenzial in Hin-
blick auf eine Überschreitung der Metaphysik muss sich erst noch erweisen: 

 

„Für das, was nun ‚beginnt‘, ‚jenseits‘ des absoluten Wissens, sind unerhörte Gedanken ge-

fordert, die durch das Gedächtnis der alten Zeiten hindurch zu suchen sind. Solange die dif-

férance ein Begriff bleibt, bei dem man sich fragt, ob er von der Gegenwärtigkeit her gedacht 

werden muss oder ihr voraus, bleibt sie eines dieser alten Zeichen; und es sagt uns, dass die 

Gegenwärtigkeit in der Schließung des Wissens endlos weiterhin zu befragen sein wird.“ (SP: 

138) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Ob das Wort „Différance“ eine glückliche Wahl ist, um die ab-gründige, subjekti-
vierende Kraft von Alterität zur Sprache zu bringen, zeigt sich erst in der Zukunft: 
Die Dekonstruktion muss sich daran messen lassen, ob es ihr gelungen ist, die he-
gemonialen Formen des philosophischen Denkens nachhaltig zu erschüttern. Es gibt 
keinen (Zeit-)Punkt, zu dem die Metaphysik vollständig dekonstruiert wäre; die 
Dekonstruktion muss ihre Arbeit vielmehr unendlich fortsetzen. Die Antwort auf 
die Frage, ob sie dafür die richtigen Werkzeuge liefert, bleibt sie stets ein Stück 
weit schuldig. Ihre Realisierung ist ein Versprechen, das beständig aufgeschoben 
wird. Die Konklusion aus diesem Aufschub darf aber nicht der Verzicht sein: Auch 
wenn nicht klar ist, ob die dekonstruktiven Bewegungen und Wörter, die Derrida 
entwickelt, die metaphysische Logik des autonomen Subjekts wirklich überschrei-
ten, gilt es diejenigen Theorien, Diskurse und sozialen Kontexte zu kritisieren, wel-
che die Ausgesetztheit von Subjekten nicht anerkennen. Gerade weil sie keine An-
gaben darüber formuliert, worin ihr genauer Gehalt beruht und wie ihr Verfahren 
exakt anzuwenden ist, kann die Dekonstruktion als radikale Kritik wirksam sein. 
Die Kritik muss immer dann zum Einsatz kommen, wenn vergessen wird, dass Sub-
jekte von einer Andersheit abhängig sind, die ihre Identität durchzieht und sie muss 
zugleich vorstellig werden, wenn sich Ausgesetztheit in eine dominierende Abhän-
gigkeit verwandelt, die Subjekten ihre Handlungsfähigkeit raubt. 

Die Vorsicht, die Derrida mit der Operation der Dekonstruktion verbindet, 
kommt in folgendem Zitat noch besser zum Tragen: 

 

„Ich würde sagen, dass sie [die Dekonstruktion] nichts verliert, wenn sie zugibt, unmöglich 

zu sein, und diejenigen, die sich darüber allzu schnell freuen, verlieren nichts, wenn sie sich 

noch etwas gedulden. Die Möglichkeit sowie die Tatsache, zu einem verfügbaren Ensemble 

geregelter Verfahren, methodischer Praktiken oder zugänglicher Wege zu werden, wäre für 

eine Aufgabe der Dekonstruktion viel eher eine Gefahr. Das Interesse der Dekonstruktion, ih-

rer Kraft und ihres Begehrens – wenn sie denn dergleichen hat – besteht in einer bestimmten 

Erfahrung des Unmöglichen, das heißt […] des Anderen.“ (P: 32) 

 
Die Unmöglichkeit der Dekonstruktion als Methode verweist darauf, dass sich das 
Alteritäre und Heteronome immer schon in die Dekonstruktion eingeschlichen hat 
und ihre Systematisierung verhindert. Dass die Dekonstruktion unmöglich ist, 
meint, dass sie keine Methode darstellt, die sich als Schablone über Untersuchungs-
gegenstände legen lässt, um diese in ihrer Allgemeinheit zu bestimmen. Diese Un-
möglichkeit ist ein Teil der Möglichkeit der Dekonstruktion: Wo sie sich realisiert, 
d.h. wo sie ihre Kraft entfaltet, wird stets auch ein Moment ihrer Wirkung zurück-
gehalten. Die Dekonstruktion führt in ihrer Arbeit vor, inwiefern auch „Allgemein-
heit“ und „Universalität“ zu problematisierende Termini sind, die das Aufspüren 
heterogener und heteronomer Erfahrungen eher erschweren als erleichtern. Einer 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 195 

 

allgemeinen und universellen Theorie von Subjektivität muss sie sich daher verwei-
gern. 

Die dekonstruktive Vorsicht Derridas verfügt aber auch über einen Nachteil und 
der besteht in der Rede von der Unentscheidbarkeit55 zwischen der Ontologie Hei-
deggers und der Ethik Levinas’. Ich möchte an dieser Stelle noch einmal einen Fa-
den aufnehmen, den ich am Ende von Abschnitt 5.2.5 fallen gelassen habe. In mei-
ner Auseinandersetzung mit der Spur habe ich zu argumentieren versucht, dass sich 
Derrida nicht hinreichend von der ontologischen Analyse Heideggers löst, weil er 
die Différance aufgrund ihrer neutralen56 Struktur in die Nähe der ontisch-ontolo-
gischen Differenz rückt. Dieser Punkt kann nun noch ein wenig schärfer herausge-
stellt werden.57 Dass die Différance jeder ethischen, historischen und kulturellen 
Konfiguration noch einmal vorausgeht, bedeutet zweierlei: Erstens entzieht sich das 
Spiel der Différance jeder konkreten Formation, sei sie ethisch, politisch oder onto-
logisch; zweitens kommt der Différance derselbe Gestus der Abstraktion zu, wie es 
bei der ontisch-ontologischen Differenz Heideggers der Fall ist. Die Différance ist 
die quasi-transzendentale Bedingung der Möglichkeit ethischer Affizierungen, poli-
tischer Macht- und Herrschaftsverhältnisse sowie ontologischer Kräfteverhältnisse 
– und damit ist sie nicht-ethisch, nicht-politisch und nicht-ontologisch. Warum ist 
ein solches Insistieren auf dem Entzugsmoment der Nicht-Identität aber nicht ge-
nug? 

Derrida bleibt bei der strukturellen Komponente des Konstitutionsprozesses von 
Subjektivität stehen und thematisiert Subjektwerdung nicht mehr innerhalb einer 
mit anderen Subjekten geteilten Welt. Um das Phänomen heteronomer Subjektivität 
zur Sprache zu bringen, reicht es nicht aus, den alteritären Konstitutionsprozess 
freizulegen; innerhalb einer solchen Explikation muss die Frage Berücksichtigung 
finden, wie Subjekte als empfängliche und damit der Berührung Anderer ausgesetz-
te Subjekte erscheinen. Eine Antwort auf diese Frage kann dann nicht mehr durch 
den Verweis auf eine neutrale Struktur geschehen, sondern nur mit einer Berück-

                                                             
55  Diese Unentscheidbarkeit rückt Critchley in den Blick: „Clotural reading must not choose 

between the ethical opening and the logocentric totality; it must be undecided.“ (Critchley 

2007: 95) Hier ist auch Bernasconi zuzustimmen, der schreibt: „The notion of a rupture 

with philosophy has a different, and perhaps an ever stronger, force in Levinas than in 

Heidegger or Derrida, for it represents the overcoming of the priority of ontology to 

which they, too, remain subject, insofar as they efface the ethical.“ (Bernasconi 1986: 

198) 

56  Ein Verständnis des Neutralen, das sich sowohl auf Heidegger als auch auf Derrida stützt, 

hat Maurice Blanchot (2010) entwickelt. 

57  Abgrenzen möchte ich mich explizit gegen Spinosa (1992: 277), der eine gänzliche Über-

einstimmung der Différance und der ontisch-ontologischen Differenz diagnostiziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

sichtigung der Berührung eines lebendigen und in seiner Existenz gefährdeten An-
deren – und damit im Modus der Ethik. 

Zugute zu halten ist Derrida, dass er selbst dort, wo er dem ontologischen Weg 
Heideggers folgt, seine Untersuchungen um eine alteritäre Komponente erweitert: 
Die Dekonstruktion arbeitet die Feinheiten der Subjektphilosophie heraus und kann 
aus diesem Grund die Reichweite ihrer Wirkung überzeugender problematisieren, 
als es Heidegger vermag.58 Ein Versäumnis Derridas liegt jedoch darin, diese Prob-
lematisierung nicht auf Subjektivierungsverhältnisse – und damit auf Praktiken – 
ausgeweitet zu haben. Die Dekonstruktion eröffnet die Frage nach der – immer der 
Unmöglichkeit ausgesetzten – Möglichkeit des Subjekts; die frühen Schriften Der-
ridas untersuchen dann aber nicht mehr, durch welche in Praktiken sedimentierten 
Kräfteverhältnisse Subjekte konkret geformt werden und wie ihnen ein bestimmtes 
Selbstverständnis eingeimpft wird. In diese Lücke stößt die Subjektkritik Foucaults 
hinein, der ich mich im nächsten Kapitel zuwenden werde. Mit ihr lässt sich ver-
deutlichen, inwiefern der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivität auf 
Machtverhältnissen gründet, die sich in Praktiken entfalten. Eine Subjektkritik nach 
Derrida muss also das alteritäre, nicht-identische Moment des Konstitutionsprozes-
ses heteronomer Subjektivität, deren Explikation das herausragende Verdient Der-
ridas ist, mit der ethischen Komponente von Subjektivität, auf der Levinas insistiert, 
zusammenführen und sie muss zugleich berücksichtigen, durch welche historisch 
konkreten Machtverhältnisse Subjekte eingesetzt werden.59 

 
 

5.5 RESÜMEE 
 
Mein Gespräch mit Derrida hat ergeben, dass Levinas’ Explikation heteronomer 
Subjektivität um eine strukturelle Komponente erweitert werden kann. Durch eine 
Verfolgung der nicht-identitären Struktur von Subjektwerdung und der Aussetzung 

                                                             
58  Williams (2001: 132) schreibt deshalb zu Recht, die Bewegung der Dekonstruktion sei 

„an account of the significant relation between ontological and political foundations and 

the limits of their claims to completeness“. 

59  Critchley (1999a: 70-77) spricht von der Notwendigkeit einer „post-deconstructive sub-

jectivity“, die sich der Einsichten Derridas bedient, jedoch über sie hinausgeht. Ein sol-

ches Verständnis von Subjektivität versucht Critchley im Ausgang von Levinas zu entwi-

ckeln. Ich stimme an dieser Stelle mit Critchley an einem wesentlichen Punkt überein: 

Die Subjektkritik Levinas’ ist radikaler als diejenige Derridas, weil sie sich, ohne hinter 

die Einsichten Heideggers zurückzufallen, stärker von dessen ontologischen Bewegungen 

löst. Allerdings scheint mir der Begriff „post-deconstructive“ irreführend: Die durch das 

„post“ angezeigte Aufschiebung ist immer schon Teil der Dekonstruktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 197 

 

von Subjektivität gegenüber einer Kraft, die das Subjekt immer wieder neu und 
niemals gleich konstituiert, lässt sich genauer beleuchten, inwiefern sich heterono-
me Subjektivität von der Idee des ursprünglich autonomen Subjekts abhebt. Derri-
das dekonstruktiver Gestus, die Formierung des Subjekts durch den Aufweis einer 
alteritären Struktur zu denken, lässt seine Philosophie in einer gewissen Weise zwi-
schen die ontologischen Analysen Heideggers und die Ethik des Anderen von Le-
vinas rücken. Die größte Gemeinsamkeit mit Levinas ist der Versuch einer Offenle-
gung von Alterität innerhalb der totalisierenden Bewegung der Metaphysik. Dieses 
Moment einer ab-gründigen Alterität, der Derrida den Namen „Différance“ gibt, er-
zeugt Subjektivität und die Bezugsmomente der Handlungsfähigkeit und Identität. 
Derrida insistiert auf der Kontingenz, Differenz und Unabgeschlossenheit eines je-
den Konstitutionsprozesses von Subjektivität. Das einzige nicht-kontingente Mo-
ment ist die Bewegung der Différance: Sie ist die quasi-ahistorische Struktur, wel-
che jedes singuläre Subjekt einsetzt. In diesem Sinne ist die Différance das 
Heteronome, welches bei Levinas den Namen des Anderen trägt. Die Operation der 
Dekonstruktion kann schließlich ihr Potenzial als Subjektkritik entfalten, indem sie 
Formen der Subjektwerdung problematisiert, die auf einer Fixierung von Identität 
und einem Ausschluss von nicht der Norm unterliegenden Abweichungen gründen. 

Ein Vorzug von Derridas Dekonstruktion liegt in der Zurückhaltung gegenüber 
einer übereilten Verwerfung bestehender Denk- und Erfahrungsstrukturen und ihres 
Vokabulars. Diese Vorsicht der Dekonstruktion birgt aber zugleich einen Nachteil: 
Eine philosophische Untersuchung, die auf der textlichen Ebene und damit auf der-
jenigen des Subjektbegriffs verbleibt, scheint zu wenig Kraft für eine radikale Kritik 
hegemonialer Subjektivierungsverhältnisse zu haben. An diesem Punkt setzt die 
Genealogie Foucaults an, die sich einer Delegitimation von Selbstdeutungen zu-
wendet. Ich werde daher im nächsten Kapitel darauf eingehen, wie mit Foucault ei-
ne Kritik der historischen Gewordenheit von Subjektivität entwickelt werden kann, 
die sich als Problematisierung herrschender, in Praktiken verwobener Subjektivie-
rungsverhältnisse begreift. Derridas (post-)strukturalistische Dekonstruktion muss 
deshalb um eine praktisch-politische Komponente erweitert werden. Das sind streng 
genommen keine „Mängel“ der Dekonstruktion Derridas, sondern vielmehr Leer-
stellen, die einer Fokussierung auf philosophische Texte geschuldet sind. 

Die Dekonstruktion des Subjekts, der Derrida entscheidende Impulse gegeben 
hat, steht nicht einfach in Opposition zu einer hermeneutischen Erschließung von 
Subjektivität. Sie zieht vielmehr die Grenzen, innerhalb deren eine hermeneutische 
Thematisierung des Selbstverständnisses von Subjekten zu ihrem Recht kommen 
kann. Eine Rekonstruktion gelingender Selbstverständnisse wird im Anschluss an 
die Dekonstruktion nicht gegenstandslos. Die Hermeneutik legt die Bezugsmomen-
te von Subjektivität, die nichts anderes als Effekte des heteronomen Konstitutions-
prozesses von Subjektivität und somit die Rückseite der Entzugsmomente sind, neu 
aus. Derridas Leistung ist es zwar, Handlungsfähigkeit und Identität als Komponen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ten von Subjektivität einer Neuausrichtung unterzogen zu haben; zugleich wurde 
aber die Frage außer Acht gelassen, wie sich Subjekte als handlungsfähige Akteure 
selbst interpretieren. Die Hermeneutik setzt hier an, indem sie die dekonstruktive 
Analyse von Subjektivierung um die Perspektive des Subjekts erweitert. Sie ist aus 
diesem Grund nicht als Gegenvorschlag zu betrachten, sondern als (notwendige) 
Ergänzung einer dekonstruktiven Befragung. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

6. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Michel Foucault 

 
 
 

Auch wenn Michel Foucault in einem seiner letzten Interviews kurz vor seinem Tod 
gesteht, „Heidegger ist stets für mich der wesentliche Philosoph gewesen“ 
(DE4/354: 867), ist es nicht einfach, den Gehalt dieser Aussage anhand seines Wer-
kes zu belegen.1 Vorrangig ist dies der Tatsache geschuldet, dass Foucault im Ge-
gensatz zu Levinas und Derrida nur wenige Arbeiten vorgelegt hat, die sich mit 
zeitgenössischen Philosophen auseinandersetzen. Über die systematischen Hinter-
gründe seiner historischen Analysen schwieg er sich im Fortgang seines Werkes 
immer mehr aus. Foucault zog es vor, das Denken Anderer wie Werkzeuge zu ver-
wenden, indem er sich bestimmter Einsichten bediente und andere ignorierte.2 Sol-
len Foucaults Arbeiten zur Konstitution des Subjekts als eine Reaktion auf Heideg-
gers Subjektkritik gelesen werden, so muss es deshalb viel eher darum gehen, 
einzelne Denkbewegungen nachzuzeichnen, anstatt eine durchgängige Nähe der 
beiden Philosophen zu unterstellen. Ich möchte in diesem Kapitel zeigen, dass sich 
in Foucaults Werk nicht nur verschiedene Beiträge zu einer Kritik und Neubestim-
mung von Subjektivität als heteronom aufspüren lassen, sondern auch, dass 
Foucault auf stets unterschiedliche Weise an Heideggers Philosophie anknüpft. 
Foucault wendet die Subjektkritik Heideggers affirmativ, indem er den unterwer-
fenden Charakter von Subjektivierungsverhältnissen darlegt und zugleich die Mög-
lichkeit aufzeigt, wie sich Subjekte innerhalb dieser Verhältnisse als Subjekte for-
men können. Die ontisch-ontologische Differenz und die Seinsgeschichte 
Heideggers werden dabei auf eine diskursiv-materielle Ebene gehoben, ohne dass 
die Pointe der Subjektkritik verloren geht.  

                                                             
1  Die erste umfassende komparatistische Arbeit zu Foucault und Heidegger wurde jüngst 

von Daniel-Pascal Zorn (2016) vorgelegt. 

2  Aus diesem Grund spricht Martin Saar (2003b) bezüglich des Einflusses durch Heidegger 

treffend von einer „Prägung ohne Zentrum“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Foucaults Aussage im Jahre 1982, das „umfassende Thema“ seiner Arbeit sei 
das Subjekt (DE4/306: 270), bedarf in Hinblick auf die archäologischen Schriften 
der 60er Jahre einer besonderen Begründung. Das von der intellektuellen Vorherr-
schaft des Strukturalismus inspirierte Buch Die Ordnung der Dinge konzentriert 
sich auf eine Analyse der Episteme, d.h. auf die historische Formierung des Wis-
sens. Zentral ist die Frage, wie der Mensch zu einem spezifischen historischen Zeit-
punkt als Subjekt und Objekt des Wissens erscheinen konnte. Foucaults Kritik der 
Anthropologie gibt sich vor diesem Hintergrund als eine Kritik der Objektivierung 
des Subjekts zu erkennen. Die seinsgeschichtlichen Analysen Heideggers werden 
auf eine historisch-praktische Ebene transformiert, indem untersucht wird, wie die 
Setzung des Menschen als Fundament des Wissens ab einem bestimmten histori-
schen Zeitpunkt die Arbeit der Humanwissenschaften rechtfertigen und vorantrei-
ben konnte. Ist in diesem Sinne von „Ontologie“ die Rede, so geht es um konkrete 
historische Formationen, welche die Geltung von Wissen in einer Epoche begrün-
den und begrenzen und dem Menschen eine spezifische Funktion innerhalb einer 
epistemischen Ordnung zuweisen. Die archäologischen Analysen der 60er Jahre 
bleiben jedoch bei der epistemischen Konfiguration des Subjektbegriffs stehen: 
Foucault arbeitet zwar heraus, wie unser modernes Verständnis von Subjektivität 
als Fundament des Wissens entstanden ist, bleibt allerdings noch auf der diskursi-
ven Ebene einer Untersuchung des Begriffs heteronomer Subjektivität stehen.  

Die genealogischen Schriften der 70er Jahre verschieben den Untersuchungsge-
genstand von den Epistemen des Wissens hin zu den Machtverhältnissen. Wichtig 
wird die Frage, wie Subjektivität im Vollzug einer Unterwerfung unter historisch 
kontingente Machtverhältnisse eingesetzt wird. Meine These lautet, dass in 
Foucaults Werk ein ontologischer Machtbegriff aufzuspüren ist, den er selbst nicht 
explizit ausweist. Foucaults Genealogie widmet sich somit nicht nur historisch spe-
zifischen Machtformationen, sondern verweist auf einen quasi-transzendentalen 
Machtbegriff, der um die drei Komponenten der Diffusion, Relation und Produktion 
kreist. Macht entfaltet ihre Kraft im Sinne des heideggerschen Ab-grunds, indem 
sie Subjekte unterwirft und dadurch produziert. Weil Macht im Moment ihres Be-
zugs stets wieder von den Subjekten ablässt, sind Letztere allerdings der Macht 
nicht hilflos ausgeliefert. Das Augenmerk der genealogischen Analysen, die zu-
gleich eine Kritik der Wirkungsweise hegemonialer Machtverhältnisse sind, gilt da-
her den Prozessen der Subjektivierung.3 Aufgrund des Primats der Unterwerfung ist 
Subjektwerdung, genau wie das bei Levinas und Derrida der Fall ist, als heteronom 
zu begreifen. In Hinblick auf seine beiden Zeitgenossen erweitert Foucault die Ana-
                                                             
3  Milchman/Rosenberg (2008: 129; Anm. 85) weisen darauf hin, dass der Begriff der Sub-

jektivierung bei Foucault explizit erst nach 1980 auftaucht. Es spricht aus meiner Sicht 

jedoch nichts dagegen, sich auch die früheren Arbeiten mit diesem Begriff zu erschlie-

ßen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 201 

 

lyse des Konstitutionsprozesses von Subjektivität aber um eine praktisch-politische 
Komponente, indem er diejenigen Affizierungen der Machtverhältnisse problemati-
siert, die Subjekte normieren und individualisieren. Dieses Vorgehen zielt nicht 
mehr auf eine Kritik „der“ Metaphysik und der allgemeinen Logik einer Subjektivi-
tät, die alle Epochen im Sinne einer Seinsgeschichte durchzieht, sondern auf eine 
Problematisierung dominierender Machtverhältnisse, die Subjekten den Schein von 
Autonomie verleihen. 

Die Rolle der Kritik lässt gegen Ende der 70er Jahre den Stellenwert der Be-
zugsmomente von Subjektivität innerhalb von Foucaults Schriften ansteigen. Wenn 
sich Kritik auf die Problematisierung konkreter Subjektivierungsverhältnisse rich-
tet, dann müssen auch die Möglichkeiten von Handlungsfähigkeit und Widerstän-
digkeit philosophisch verhandelt werden. Dabei ist es Foucaults Überzeugung, dass 
die Überschreitung der Machtverhältnisse nicht von einer Position ontologischer 
Äußerlichkeit, sondern nur von der Grenze der Macht zu vollziehen vermag. Hand-
lungsfähigkeit und Widerständigkeit sind selbst Effekte der Macht; jene richten die 
Wirkungsweise der Macht gegen sie selbst und können sich somit Abweichungen 
von der linearen Wirkung der Macht zu eigen machen. Subjekte können Widerstand 
gegen die Macht ausüben, weil Machtverhältnisse Subjekte affizieren, aber nicht 
kausal beherrschen. Die genealogische Perspektivierung wird von Foucault in den 
80ern um die Frage erweitert, wie Subjekte sich zu sich selbst verhalten und 
dadurch an ihrem Konstitutionsprozess teilhaben können. Die Geschichte einer teil-
nehmenden Form der Subjektivierung schreibt Foucault, indem er sich der antiken 
Selbstsorge zuwendet, mit der die normierenden und individualisierenden Macht-
verhältnisse der Moderne konfrontiert werden. Damit wird ersichtlich, auf welch 
gelingende, weil teilnehmende Weise Subjekte eine Beziehung zu ihrer Existenz-
weise ausbilden können. Das ist kein Widerspruch zu den machtanalytischen 
Schriften der 70er Jahre; Foucault erweitert vielmehr die Explikation des Prozesses 
von Subjektwerdung, indem er die Affizierungen der Macht nun stärker mit dem 
Selbstbezug von Subjekten verknüpft. Erst so wird evident, dass die Möglichkeit 
der Freiheit nur im Ausgang von der unterwerfenden Kraft konkreter Macht-
Wissen-Komplexe thematisierbar ist. Angesichts von Foucaults Versäumnissen, 
den individualistischen Charakter der antiken Selbstsorge zu problematisieren und 
die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen offenzulegen, müssen je-
doch auch die Leerstellen der Analyse an die Oberfläche gebracht werden. Die 
Pointe wird sein, dass der späte Foucault die Möglichkeit heteronomer Subjekte, 
selbst an ihrer Subjektivierung zu partizipieren, mit der Unterwerfung unter Macht-
verhältnisse eng führt, ohne jedoch die Selbstbezüge spezifisch moderner Subjekte 
zu perspektivieren. 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

6.1 FOUCAULTS KRITIK AM MODERNEN ANTHROPOLOGIE- 

UND SUBJEKTBEGRIFF 
 
In diesem Unterkapitel wende ich mich Foucaults Kritik am Anthropologie- und 
Subjektbegriff in der zweiten Hälfte der 60er Jahre zu. Die in diesem Zeitraum ver-
öffentlichten großen Werke Die Ordnung der Dinge und Archäologie des Wissens 
zeichnen historisch die Entstehung der Kategorien der Anthropologie und des Sub-
jekts nach und erweisen sich damit zugleich als ihre umfassende Kritik. Auch wenn 
der Name Heideggers in diesen Schriften explizit nicht genannt wird, vertrete ich 
die These, dass die theoretische Stoßrichtung jener Texte von Heideggers ontologi-
schen Analysen nach der Kehre geprägt ist. Heideggers Fokussierung auf die onto-
logische Konfiguration von Geschichte und Sprache entspricht bei Foucault die 
Konzentration auf die Episteme des Wissens. Der entscheidende Autor, der das 
neuzeitliche Subjektverständnis umfassend zur Darstellung bringt, ist jedoch nicht 
Descartes, sondern Kant. Weil im transzendentalen Idealismus Kants das Subjekt 
den Status des Objekts erhält, lautet die hieraus resultierende Frage für Foucault 
wie folgt: „Was sind die Subjektivierungs- und Objektivierungsprozesse, die bewir-
ken, dass das Subjekt als Subjekt Objekt einer Erkenntnis werden kann?“ 
(DE4/345: 778) Im Blickpunkt steht folglich die Problematisierung des Subjekts als 

Objekt der Wissenschaften und nicht, wie es bei Heidegger der Fall ist, die Infrage-
stellung der Kategorie des Subjekts. Foucault untersucht die historischen Bedin-
gungen, unter denen die Begriffe „Mensch“ und „Subjekt“ in der Geschichte des 
westlichen Denkens erst in Erscheinung treten konnten. Das Resultat dieser Unter-
suchung liegt in der Einsicht, dass unser Verständnis von Anthropologie und Sub-
jektivität an einen um das Jahr 1800 datierten epistemischen Bruch gekettet und im 
20. Jahrhundert bereits wieder im Verschwinden begriffen ist. Die Möglichkeit, 
Subjektivität heteronom zu denken, ist daran gebunden, dass die anthropologische 
Fundierung des Subjekts in unserer Kultur ihre Vorherrschaft bereits wieder einge-
büßt hat. 
 
6.1.1 Die Funktion der Anthropologie innerhalb  

einer neuen „Ordnung der Dinge“  
 

Unsere heutigen, eine Analyse des Menschen betreffenden Wissenschaften sind 
nach Foucault das Resultat einer Verschiebung in der Ordnung des Wissens. Die 
Aufdeckung derjenigen Bedingungen, die für das Auftauchen der Anthropologie als 
wissenschaftlicher Disziplin verantwortlich sind, muss deshalb mit einer histori-
schen Perspektivierung einhergehen. Den Namen, den Foucault dem Verfahren der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 203 

 

Offenlegung von Ermöglichungsbedingungen gibt, lautet Archäologie.4 Die Arbeit 
der Archäologie lässt sich zunächst in zwei Richtungen abgrenzen. Erstens werden 
bei der historischen Analyse all diejenigen Positionen ausgeblendet, welche die Lo-
gik der Geschichte an das handelnde Subjekt knüpfen: 

 

„Wenn es aber einen Weg gibt, den ich ablehne, dann ist es der (man könnte ihn, ganz allge-

mein gesagt, den phänomenologischen Weg nennen), der dem beobachtenden Subjekt absolu-

te Priorität einräumt, der einem Handeln eine grundlegende Rolle zuschreibt, der seinen eige-

nen Standpunkt an den Ursprung aller Historizität stellt – kurz, der zu einem transzendentalen 

Bewusstsein führt.“ (OD: 15) 
 

Wie auch Heidegger und Derrida möchte Foucault Geschichte nicht aus der Sicht 
der Subjekte schreiben. Historische Entwicklungen und Transformationen können 
mit Bezug auf die Verfügungsgewalt der Subjekte nicht verstanden werden.5 Der 
„phänomenologische Weg“, den es zu vermeiden gilt, ist der Weg Husserls. Die Er-
schließung der Geschichte kann nicht über eine Untersuchung der handelnden Sub-
jekte und die Reduktion historischer Ereignisse auf die Intentionalität von Akteuren 
führen. Sie darf sich auch nicht um die Frage, wie Geschichte Subjekten erscheint, 
zentrieren. Die Kritik der in den 60er Jahren in Frankreich stark rezipierten trans-
zendentalen Philosophie Husserls teilt Foucault mit Levinas und Derrida. Alle drei 
Autoren, die ich der Dekonstruktion zurechne, stimmen darin überein, dass eine 
Analyse und Kritik des Subjekts sich zuerst von seiner konstituierenden Rolle ver-
abschieden muss. 

                                                             
4  Bei einer exakten Definition des Begriffs der Archäologie gibt es, wie bei allen anderen 

Begriffen von Foucault, Probleme. Das ist der Tatsache geschuldet, dass Foucault inner-

halb seines Werkes den Sinn von Begriffen stets an den Untersuchungsgegenstand kop-

pelt, wodurch jene einer ständigen Verschiebung ausgesetzt sind. Vgl. zur Schwierigkeit 

von Foucaults „flüchtigen“ Begriffen auch Schneider (2003: 227). 

5  Der Ausschluss der Subjekte aus der historischen Analyse wird von Foucault in Die Ord-

nung der Dinge besonders stark praktiziert und ist auch ein Resultat des Einflusses von 

Seiten des Strukturalismus in den 60er Jahren. Foucault hat sich seit dieser Zeit immer 

wieder dagegen gewehrt, als Strukturalist bezeichnet zu werden. Vgl. zum Einfluss, den 

der Strukturalismus auf Foucault ausübte, und zu Foucaults Auseinandersetzung mit ihm 

Eribon (1991: 248-263). MacIntyre bringt die Gemeinsamkeiten und Unterschiede 

zwischen Foucault und dem Strukturalismus auf den Punkt: „But if he agreed with some 

of the structuralists in what he […] denied, he disagreed fundamentally with them over 

what they affirmed.“ (MacIntyre 1990: 52) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Zweitens grenzt sich die Archäologie von der Ideengeschichte ab.6 Hier gilt 
Foucaults Distanzierung der zweiten im Frankreich der 60er Jahre vorherrschenden 
Denktradition, nämlich der Dialektik. Die vor allem auf Hegel rückführbare Kon-
zeption der Ideengeschichte besagt bekanntlich, dass historische Entwicklungen 
über einen lokalisierbaren Ursprung verfügen, in dessen Ausgang sich Ereignisse 
teleologisch entwickeln. Die Geschichte ist auf ein bestimmtes Ziel, etwa die voll-
kommene Verwirklichung von Freiheit oder die Abschaffung entfremdeter Arbeit, 
gerichtet. Foucaults archäologische Vorgehensweise grenzt sich von der Annahme 
einer übergreifenden historischen Struktur ab, indem sie die Singularität der Ereig-
nisse in den Vordergrund rückt. Sie verfährt im Sinne einer Freilegung, indem sie 
„das schon Gesagte auf dem Niveau seiner Existenz befragt“ (AW: 190).7 Hier ver-
schmilzt bereits die geschichtliche Perspektive, die Foucault in Die Ordnung der 

Dinge einnimmt, mit einer Diskursanalyse. Die Frage nach dem Auftauchen einer 
Wissenschaft und ihrer zugehörigen Begriffe wird nicht mit dem Verweis auf eine 
zugrunde liegende historische Logik beantwortet. Auch die Seinsgeschichte Hei-
deggers verbleibt noch innerhalb einer solchen Matrix, weil sie die geschichtliche 
Hingabe des Seins an den Menschen in seiner Einheit zu denken versucht (vgl. Kap. 
3.1.1). Die Konstruktion einer umfassenden historischen Struktur wird innerhalb 
der archäologischen Analyse zugunsten einer Explikation singulärer historischer 
Ereignisse aufgegeben.8 Im Anschluss daran stellt sich die Frage nach den Bedin-
gungen der Möglichkeit von Aussagen und Ereignissen. In anderen Worten: Es geht 
um die Untersuchung eines Wissens „als Bedingung der Möglichkeit von Kenntnis-
sen, Institutionen und Praktiken“ (DE1/34: 645). Diese Bedingungen lassen sich 
nicht innerhalb einer teleologischen Entwicklung verorten, sondern sind historisch 
kontingent, da sie sich durch die Archäologie nur konstatieren, nicht aber begrün-

den lassen. 
Foucault führt den Terminus der Episteme ein, um die Bedingungen der Entste-

hung des Anthropologie- und Subjektbegriffs aufzudecken. Im Kontrast zu Totalitä-

                                                             
6  Vgl. zur systematischen Gegenüberstellung von Archäologie und Ideengeschichte AW: 

191-279. 

7  Vgl. auch AW: 236: „Die Archäologie scheint dagegen die Geschichte nur zu behandeln, 

um sie zum Erstarren zu bringen.“ 

8  Mit Ian Hacking (2006b: 100) lässt sich Foucaults archäologische Arbeitsweise daher als 

eine „extreme Form von Nominalismus“ beschreiben. Edith Wyschogrod stellt in diesem 

Kontext die Unterschiede zu Heideggers seinsgeschichtlicher Befragung sehr schön 

heraus: „Foucault questions not the ontological conditions that make it possible for there 

to be philosophical practices at all, but rather how and why at any given time something 

can be said, but not some other thing.“ (Wyschogrod 2003: 279) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 205 

 

ten lassen sich Episteme als Singularitäten9 bezeichnen und explizieren „die Ge-
samtheit der Beziehungen, die man in einer gegebenen Zeit innerhalb der Wissen-
schaften entdecken kann“ (AW: 273). Episteme stellen eine Epoche nicht unter ein 
umfassendes Erklärungsraster, sondern stecken die Bedingungen ab, unter denen 
sich eine Wissenschaft zu einem historisch spezifischen Zeitpunkt einem Untersu-
chungsgegenstand zuwenden konnte.10 Foucaults Forschungsinteresse lautet in die-
sem Kontext wie folgt: „Was wir an den Tag bringen wollen, ist das epistemologi-
sche Feld, die episteme, in der die Erkenntnisse […] ihre Positivität eingraben und 
so eine Geschichte manifestieren, die nicht die ihrer wachsenden Perfektion, son-
dern eher die der Bedingungen ist, durch die sie möglich werden.“ (OD: 24f.)11 In 
diesem Sinne bringt die Analyse der Episteme singuläre Beziehungen an die Ober-
fläche, die zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt ein Ereignis – wie etwa die 
Konstitution einer neuen Wissenschaft – ermöglicht haben. Hier lässt sich eine Nä-
he zwischen der Rede vom Ereignis, die bei Foucault immer wieder auftaucht, aber 
nie einen systematischen Status erhält, und Heideggers Verständnis vom Ereignis 
als Erscheinen von Sein und Zeit aufspüren. Während Heidegger das Ereignis je-
doch einerseits als Gabe von Sein und Zeit und andererseits als den seinsgeschicht-
lichen Bruch mit der Geschichte der Metaphysik deutet, reserviert Foucault den 
Namen des Ereignisses für historisch spezifische Brüche, die den Raum des Wis-
sens neu konstituieren, sich aber nicht in eine umfassende ontologische Geschichts-
schreibung integrieren lassen. Die Strategie Foucaults, die sich an verschiedenen 
Stationen seines Werkes immer wieder aufzeigen lässt, beruht in einer Verfeinerung 
und Transformation der heideggerschen Seinsgeschichte auf die Ebene sozialer 
Praktiken und Kräfteverhältnisse. Innerhalb der Archäologie der Humanwissen-
schaften fällt das Wort „Ereignis“, wenn Foucault von der Wirklichkeit eines „fun-
damentalen Ereignisses“ (OD: 273) spricht, das eine neue Epoche eröffnet, inner-
halb derer sich andere Episteme des Wissens formieren. Das Ereignis ist der Name 
für einen Bruch, eine Verschiebung, die auf keinen tiefer liegenden Grund mehr zu-
rückgeführt werden kann und die zugleich die Bedingung der Möglichkeiten des 
                                                             
9  Paul Veyne (2009: 19) weist darauf hin, dass Foucault den Begriff „Singularitäten“ weit-

gehend synonym für die Begriffe „Episteme“, „Dispositiv“, „Diskurs“ und „diskursive 

Praktiken“ verwendet. 

10  Deshalb ist es nicht das Anliegen der Archäologie, „die souveräne Einheit eines Subjekts, 

eines Geistes oder eines Zeitalters manifestier[en]“ zu wollen (AW: 273). Letzteres wür-

de bedeuten, ein umfassendes Bild einer zeitlichen Epoche zu zeichnen, was Foucault ja 

ablehnt. 

11  Hans-Herbert Kögler (1992: 148) bringt den ontologischen Gehalt dieses Gedankens zur 

Sprache: Demnach geht es der Archäologie um die Explikation eines „allgemeinen 

Seinsverständnisses“, das allen zu einem bestimmten Zeitpunkt artikulierten Aussagen 

eines wissenschaftlichen Themas gemeinsam ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Wissens neu konfiguriert. Das Ereignis ist die ab-gründige Struktur, die dem Wis-
sen und der Wissenschaft erst Realität verleiht. 

Die konkrete historische Frage, die Foucault in Die Ordnung der Dinge zu be-
antworten versucht, richtet sich auf die epistemischen Verschiebungen, die für un-
ser heutiges Subjektsein entscheidend sind. Zu diesem Zweck teilt er die jüngere 
Geschichte in die Epoche der Renaissance, in das „klassische“ Zeitalter der Reprä-
sentation (1600-1750) und in die Moderne ein. Originell ist nun Foucaults These, 
dass in der Epoche der Klassik, deren philosophische „Eröffnung“ Descartes zuge-
schrieben wird, die Frage nach dem Wesen des Menschen – und damit diejenige 
nach der fundierenden Rolle des Subjekts – noch nicht gestellt werden konnte.12 
Das klassische Zeitalter der Aufklärung hat mit der Renaissance gemeinsam, dass 
dem Menschen kein zentraler Status innerhalb der Wissenschaften zukommt: „Der 
Humanismus der Renaissance, der Rationalismus der klassischen Epoche haben 
dem Menschen in der Ordnung der Welt wohl einen privilegierten Platz geben kön-
nen, sie haben jedoch den Menschen nicht denken können.“ (OD: 384; Hervorhe-
bung von mir)13 Erst die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts einsetzende 
Moderne erhebt den Menschen in den Rang einer Begründungsfigur des Wissens. 
Im Gegensatz zu Heidegger und Derrida, die beide ebenfalls die Sinn generierende 
Funktion des Menschen in der Neuzeit herausarbeiten (vgl. Kap. 3.4.1 und Kap. 
5.1), aber die genauen historischen und sozialen Bedingungen für die veränderte 
Bedeutung von Subjektivität nicht näher untersuchen, gilt Foucaults Augenmerk 
den Verschiebungen innerhalb der Ordnung des Wissens und deren Auswirkungen 
für die einzelnen Wissenschaften. Die These ist demnach, dass mit Beginn der Mo-
derne über den Menschen unabhängig von seiner Einbettung in die kosmische, gött-
liche und natürliche Ordnung philosophiert werden konnte und diese Möglichkeit 
von einer Veränderung im epistemischen Feld, in den Epistemen des Wissens er-
öffnet wurde. Die sich hier ausbreitende Transformation ist an den Zusammenbruch 
des Zeitalters der Repräsentation gebunden:14 „Etwas wie eine Analytik der Seins-

weise des Menschen ist erst möglich geworden, als die Analyse des repräsentativen 
                                                             
12  Vgl. OD: 375: „In der großen Disposition der klassischen episteme sind die Natur, die 

menschliche Natur und ihre Beziehungen funktionale, definierte und vorgesehene Mo-

mente. Der Mensch als dichte und ursprüngliche Realität, als schwieriges Objekt und 

souveränes Subjekt jeder möglichen Erkenntnis findet darin keinen Platz.“ 

13  Vgl. auch DE1/39: 698: „Die Kultur befasste sich damals mit Gott, mit der Welt, mit der 

Ähnlichkeit zwischen den Dingen, mit den Gesetzen des Raumes und sicher auch mit 

Leidenschaften, der Einbildungskraft und mit dem Leib. Aber der Mensch als solcher 

kam darin nicht vor.“ 

14  Wichtig ist hier festzuhalten, dass für Foucault die neue Epoche dem Zeitalter der Reprä-

sentation unter epistemologischen Gesichtspunkten nicht überlegen ist (vgl. Jörke 2005: 

53). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 207 

 

Diskurses einmal aufgelöst, übertragen und umgekehrt worden war.“ (OD: 407; 
Hervorhebung von mir) Erst in der Moderne ist der Mensch als Untersuchungsge-
genstand einer Wissenschaft zugänglich geworden, die sich seiner Endlichkeit und 
Präsenz widmet und diese nicht mehr im Ausgang von der Unendlichkeit zu be-
gründen versucht.15 Die mit der Abkehr vom Unendlichen anhebende Analyse der 
Existenzweise des Menschen verortet Letzteren in einer Welt, die nicht mehr an ei-
ne kosmische und göttliche Ordnung gebunden ist, und sie ist seit der Mitte des 18. 
Jahrhunderts vor allem an die drei Begriffe des Lebens, der Arbeit und der Sprache 
gekoppelt, welche im Zeitalter der Klassik keinen Platz hatten. Anhand dieser drei 
Begriffe soll das Seinsverständnis des Menschen thematisiert werden und sie sind 
es letztlich auch, woran die Überschreitung des neuzeitlichen Subjektverständnisses 
sichtbar wird. 

 
6.1.2 Archäologie als Anthropologiekritik 
 
Worin besteht nun die spezifisch neuzeitliche „Analytik der Seinsweise“ des Men-
schen und inwieweit führt sie bei der Interpretation von Subjektivität in eine Sack-
gasse? Für Foucault besteht die Problematik darin, dass der Mensch gleichzeitig 
Subjekt und Objekt der Erkenntnis sein soll: „Der Mensch ist in der Analytik der 
Endlichkeit eine seltsame, empirisch-transzendentale Dublette, weil er ein solches 
Wesen ist, in dem man Kenntnis von dem nimmt, was jede Erkenntnis möglich 
macht.“ (OD: 384) Als empirisches Wesen ist der Mensch Objekt des Wissens, als 
transzendentales Wesen steht er jedoch außerhalb des empirisch Erfahrbaren und 
verfügt über die Bedingungen der Möglichkeit des Wissens. Erst das Zusammenfal-
len des Menschen als Subjekt und Objekt des Wissens lässt die Anthropologie als 
wissenschaftlicher Disziplin in Erscheinung treten. Der Mensch, der im klassischen 
Zeitalter das Subjekt der Repräsentation war, wird nun auch zum Objekt der Wis-
senschaften (vgl. Gutting 1989: 199). Die Wissenschaften können sich ihm als Ana-

                                                             
15  Weil der Mensch nun das Begründungsmoment des Wissens ist, kann er auch in seiner 

Endlichkeit gedacht werden: „Die Möglichkeit des Individuums, zugleich Subjekt und 

Objekt seiner eigenen Erkenntnis zu sein, führt dazu, dass sich die Struktur der Endlich-

keit im Wissen umkehrt. Für das klassische Denken war die Endlichkeit nichts anderes 

als die Negation des Unendlichen, während ihr das Denken, das sich am Ende des 18. 

Jahrhunderts ausbildet, die Macht des Positiven zuspricht: die anthropologische Struktur, 

die nun in Erscheinung tritt, spielt gleichzeitig die kritische Rolle der Grenze und die 

fundierende Rolle des Ursprungs.“ (GK: 208) In der Gleichzeitigkeit von Ursprung und 

Grenze zeigt sich der ambivalente Zug der Anthropologie: Mit der Metapher des Ur-

sprungs führt sie eine zentrale Figur metaphysischen Denkens ein, während sie mit der 

Grenze zugleich eine doppelte, begrenzende wie entgrenzende Bewegung andeutet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

lysegegenstand zukehren. Zugänglich ist dieses Verfahren, weil in der Moderne 
zwei unterschiedliche Fragen miteinander verknüpft werden. Die Frage nach der 
Möglichkeit der Erfahrung, wie sie dem Menschen (als Subjekt der Erfahrung) ge-
geben werden kann, wird mit einer Analyse seines Wesens (als Objekt der Erfah-
rung) vermengt: „Die präkritische Analyse dessen, was der Mensch in seiner Essenz 
ist, wird zur Analytik all dessen, was sich im allgemeinen der Erfahrung des Men-
schen geben kann.“ (OD: 411) Aus diesem Grund ist für Foucault nicht Descartes 
derjenige Autor, welcher die spezifisch neuzeitliche Bedeutung des Subjektbegriffs 
philosophisch zum Ausdruck bringt; es ist vielmehr Kant, der das Subjekt als Ob-
jekt des Wissens zum ersten Mal in seiner vollen Tragweite in den Mittelpunkt ei-
ner Philosophie rückt. Die Verstandesbegriffe des Subjekts, die Kant in der Kritik 

der reinen Vernunft herausarbeitet, sind Bedingungen der Möglichkeit von Er-
kenntnis überhaupt und das „Ich denke“ ist das entscheidende prozessuale Moment 
der Generierung des Wissens. Der Status des Wissens ist der Verfügung des Sub-
jekts unterworfen: Phänomene, die nicht mit der Verstandestätigkeit des Subjekts in 
Beziehung stehen, können kein Gegenstand der Wissenschaft sein. Das Subjekt ist 
das sich selbst transparente und sich selbst bestimmende Begründungsmoment des 
Wissens und der Moral. 

Es muss an dieser Stelle festgehalten werden, dass sich Foucaults Problemati-
sierung in Die Ordnung der Dinge auf die Verdoppelung des Menschen innerhalb 
der Wissenschaften und somit gegen seine Objektivierung richtet. Foucault ist auch 
in seinen frühen archäologischen Schriften nicht daran interessiert, die Kategorie 
des Subjekts zu verwerfen.16 Die archäologischen Arbeiten sind dabei von einer 
gleichzeitigen Nähe und Distanzierung zu den ontologischen Analysen Heideggers 
geprägt. Indem Foucault eine Unterscheidung zwischen dem Zeitalter der Repräsen-
tation und jenem der Moderne einfügt, arbeitet er die Feinheiten und Verschiebun-
gen der Subjektphilosophie heraus. Während für Heidegger Descartes die „Zeit des 
Weltbildes“ und die Struktur neuzeitlicher Subjektivität begründet, legt Foucault in 
den darauf folgenden Jahrhunderten weitere epistemische Verschiebungen frei, die 
für unser heutiges Verständnis von Subjektivität von entscheidender Bedeutung 
sind. Erst anhand der Philosophie Kants wird dann sichtbar, wie der Mensch zum 
Fundament des Wissens geworden ist. 

Foucaults archäologischer Analyse geht es aber nicht nur um die Verfolgung 
der Formation neuzeitlicher Subjektivität; sie entfaltet ihr kritisches Potenzial, in-

                                                             
16  In der mangelnden Kenntnisnahme dieser Unterscheidung scheint mir ein hauptsächliches 

Missverständnis derjenigen Kritiker zu liegen, die Foucault eine Demontage des Subjekt-

begriffs vorwerfen. Denn es sind selbstverständlich Subjekte, die Wissenschaft betreiben, 

genauso, wie es Subjekte sind, die sich einer archäologischen Vorgehensweise bedienen 

(vgl. Liebsch 2010: 528). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 209 

 

dem sie aufweist, wie die soeben skizzierte Konzeption von Subjektivität in eine 
Aporie mündet. Die Philosophie steht demnach seit Kant vor einem Dilemma: 

 

„Es ist also nicht die Irreduzibilität des Menschen, das, was man als seine unüberwindliche 

Transzendenz bezeichnet, noch seine zu große Komplexität, die ihn daran hindert, zum Ge-

genstand der Wissenschaften zu werden. Die abendländische Kultur hat unter dem Namen des 

Menschen ein Wesen konstituiert, das durch ein und dasselbe Spiel von Gründen positives 

Gebiet des Wissens sein muss und nicht Gegenstand der Wissenschaft sein kann.“ (OD: 439) 
 
Durch die Neuordnung der Episteme des Wissens wird eine Analytik des Menschen 
gefordert, die von den Wissenschaften selbst nicht geliefert werden kann. Das ist 
nicht dem Versagen wissenschaftlicher Theorien geschuldet – die Unmöglichkeit 
dieser Leistung ist vielmehr konstitutives Element der epistemischen Verschiebung. 
Weil der Mensch nicht mehr über eine göttliche und kosmische Ordnung vermittelt 
ist, sondern als Begründungsmoment des Wissens zugleich dessen ausgezeichnetes 
Objekt ist, verfällt die Anthropologie in einen Zirkelschluss: Sie versucht über die 
Setzung des Menschen als absoluten Grund des Wissens Aussagen über die Struk-
tur der Menschlichkeit zu erzielen und sie schließt über die empirischen Erkennt-
nisse auf den transzendentalen Status des Menschen. Die anthropologische Illusion 
ist, den Weg zur Explikation des Menschen über einen „Geheimweg“ (EKA: 116f.) 
abzukürzen, indem jener als nicht mehr nur Untersuchungsgegenstand ist, sondern 
auch als zu analysierendes Fundament vorausgesetzt wird. Die Anthropologie stellt 
mit diesem Manöver die direkte Verknüpfung zum Wissen her und ist daher nicht 
mehr auf die Vermittlung durch eine andere philosophische Disziplin angewiesen. 
Sie ist die Disziplin, in der „alle Humanwissenschaften ihr Fundament und ihre 
Möglichkeit finden“ (EKA: 114).17 Während bei Kant die Kritik als Analyse der 
Bedingungen der Möglichkeit von Wissen einer Anthropologie noch vorausgeht, 
verzichtet die nachkantische Philosophie auf den Gestus der Kritik und erhebt den 
Menschen zum Fundament der Erkenntnis (vgl. Hemminger 2010: 122f.). 

Weil die historisch Ausgerichteten archäologischen Untersuchungen jedoch 
zeigen, dass die Möglichkeit, den Menschen als Objekt der Wissenschaften zu den-
ken, von einer bestimmten Ordnung des Wissens abhängig ist, kann der Anspruch 
auf einen „natürlichen Zugang“ nicht eingehalten werden. Foucault schreibt: „Im 
Namen dessen, was ist, das heißt dessen, was die Anthropologie ihrer Essenz nach 
in dem Ganzen des philosophischen Feldes sein soll, muss man alle diese ‚philoso-
phischen Anthropologien‘ verwerfen, die sich als natürlicher Zugang zum Funda-
mentalen geben.“ (EKA: 114) Die Möglichkeit eines fundamentalistischen Zugangs 
zum Subjekt und damit zur Idee der Autonomie ist an eine epistemische Ausrich-
                                                             
17  Zu den Humanwissenschaften zählt Foucault Psychologie, Soziologie, Kulturgeschichte, 

Ideengeschichte und Wissenschaftsgeschichte (OD: 425). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tung der Neuzeit gebunden, die deutlich fragiler ist, als es ihre Vertreter behaupten. 
Für die Funktionsweise der Anthropologie ist es nämlich wesentlich, dass sie ihre 
historischen Voraussetzungen vergisst. Die Anthropologie leugnet den heteronomen 
Konstitutionsprozess von Subjektivität und versucht sich an einer Begründung au-
tonomer Subjektivität. Welches Argument führt Foucault aber genau an, um den 
Akt von Vergessen und Verleugnen als Problem auszuweisen? 

Das Resultat der anthropologischen Zentrierung beruht für Foucault darin, dass 
die Philosophie seit Kant in einen „anthropologischen Schlaf“ (OD: 410f.) versun-
ken ist.18 Während für Heidegger das Vergessen der ontisch-ontologischen Diffe-
renz die Interpretation des Subjekts als Dasein verhindert, verstellt der anthropo-
logische Schlummer, so wie ihn Foucault versteht, den Zugang zu einem 
heteronomen Subjektverständnis. Die Aufgabe der archäologischen Analyse ist es, 
das Denken aus dem Schlummer der Anthropologie zu wecken, indem die unaus-
gewiesenen epistemischen Voraussetzungen einer anthropologischen Argumentati-
on zur Sprache gebracht werden. Die Anthropologie reduziert den Menschen auf 
eine sich selbst präsente Substanz, indem sie von allem abstrahiert, was sich seiner 
Verfügung, d.h. Objektivierung entzieht. Im Kontrast zu Heidegger insistiert 
Foucault jedoch stärker auf der Kontingenz des Vergessens. Für Heidegger stellt das 
Vergessen der ontisch-ontologischen Differenz ein notwendiges Moment innerhalb 
der Geschichte der Metaphysik dar: Dass sich das Ontologische verbirgt und somit 
von der Philosophie immer wieder vergessen wird, gehört zu seinem „Wesen“. Für 
Foucault ist das Aufkommen der Anthropologie hingegen kein Ereignis, das einer 
einheitlichen geschichtlichen Struktur angehört.19 Die innerhalb zweier „Zeitalter“ 
wirkenden epistemischen Kräfteverhältnisse lassen sich nicht mittels einer Logik 
                                                             
18  Gegen die Reichweite des Vorwurfs des anthropologischen Schlummers wendet sich 

Herbert Schnädelbach: „Den anthropologischen Schlummer für das Kennzeichen der mo-

dernen Philosophie schlechthin zu halten, ist philosophischer Ethnozentrismus, den man 

bei Foucault wohl nur biographisch erklären kann.“ (Schnädelbach 1989: 252) Foucaults 

Kritik scheint sich wohl explizit gegen Hegel, die Phänomenologie Husserls und den 

Existenzialismus Sartres und Merleau-Pontys zu richten (vgl. Eribon 1991: 244; Hem-

minger 2010: 125). 

19  In diesem Sinne spricht Michael Schwartz bei Foucaults Vorgehensweise von einer epis-

temischen Neuformulierung der heideggerschen Seinsgeschichte: „The Order of Things, I 

am suggesting, rewrites the history of Being as an epistemic history of the experience of 

order. Although Foucault draws heavily upon Heidegger in formulating the very notion of 

an episteme and its ontological import, he critically reworks his source material.“ 

(Schwartz 2003: 173) Folgende Geste ist im gesamten Werk Foucaults vernehmbar: Die 

Denkbewegung Heideggers wird mitvollzogen, die seinsgeschichtlichen Implikationen 

jedoch in praxeologische transformiert. Im Fokus stehen somit historisch spezifische 

Episteme, nicht so etwas wie Episteme schlechthin. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 211 

 

beschreiben, die den Epochen äußerlich ist. Die Konstruktion einer Meta-
Geschichte, die alle historischen Epochen in eine umfassende Struktur einordnet, 
muss notwendigerweise scheitern, weil sie die Singularität der historischen Brüche 
nicht zu berücksichtigen vermag. Der Archäologe kann und darf lediglich im Rück-
schluss die epistemischen Transformationen beim Übergang zwischen zwei Epo-
chen benennen. Das Erscheinen von Verschiebungen unterliegt keiner umfassenden 
Logik, sondern ist historisch kontingent.  

Foucaults Kritik der epistemologischen Funktion der Humanwissenschaften 
kulminiert in Die Ordnung der Dinge nicht in ihrer umfassenden Zurückweisung; 
die Archäologie deckt auch auf, wie sich innerhalb der Humanwissenschaften wis-
senschaftliche Disziplinen entwickeln konnten, die dem „anthropologischen Schlaf“ 
entgehen. Das sind insbesondere Psychoanalyse, Ethnologie und Linguistik.20 In der 
Sympathie gegenüber diesen Disziplinen offenbart sich Foucaults Nähe zum soge-
nannten „Strukturalismus“. Jacques Lacan, Claude Levi-Strauss und Ferdinand de 
Saussure sind nämlich diejenigen Denker, die das subjektkritische Reservoir der 
drei humanwissenschaftlichen Disziplinen zur Geltung bringen. Ihr Vorgehen be-
steht darin, den Menschen nicht in den Mittelpunkt zu stellen, sondern seine Konsti-
tutionsbedingungen zu untersuchen.21 Mit ihnen und über sie hinausgehend – Saus-
sure bleibt der Dialektik nämlich noch treu – insistiert Foucault auf dem 
„nichtdialektischen Denken“ (DE1/39: 700). Darunter ist ein Denken zu verstehen, 
das über keinen Ursprung verfügt, keine Synthese anstrebt und sich der Konstrukti-
on einer Totalität entzieht. Eine solche Philosophie lässt sich in keinem Fundament 
verorten und errichtet kein systematisches Gebäude des Wissens.22  
                                                             
20  Vgl. zur Verteidigung dieser drei Disziplinen OD: 447-462. In meinen Augen könnte 

Foucault mit Taylors Sprachphilosophie, die ich in Kapitel 8.1.3 vorstellen werde, durch-

aus sympathisieren, da Taylor Sprache nicht instrumentalistisch und repräsentationalis-

tisch begreift, sondern die ontologische Konfiguration der Sprache herausarbeitet. Inte-

ressant ist an dieser Stelle auch, dass sich Foucault über Wittgensteins Sprachphilosophie, 

an die auch Taylor anschließt, wohlwollend geäußert hat (vgl. DE1/39: 700). Foucaults 

Verhältnis zur Psychoanalyse ist hingegen ambivalent und von einer wechselnden Zu- 

und Abneigung während seines gesamten Schaffensprozesses geprägt, wie er selbst in ei-

nem Interview im Jahre 1981 einräumt (vgl. DE/349: 819-821). 

21  Nach Ulrich Johannes Schneider (2004: 79) besteht eine wesentliche Überschneidung der 

drei Disziplinen auch darin, das „Ungedachte“ zum Ausgangspunkt zu machen, worin Pa-

rallelen zu Foucaults eigener Arbeitsweise liegen. 

22  In diesem Anspruch gibt es auch Parallelen zu Adornos Projekt einer Negativen Dialek-

tik. Vgl. zu Foucaults Ausführungen über die Frankfurter Schule, die er erst spät kennen-

lernte und mit der es seiner Meinung nach zu einer Verständigung hätte kommen können 

DE4/330: 531f. Gleichzeitig muss betont werden, dass Foucault über Adornos Öffnung 

der Dialektik hinausgeht, da Letzterer noch innerhalb der Dichotomie zwischen Subjekt 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Aus der Distanzierung zur Dialektik lassen sich sodann subjektkritische Konse-
quenzen entwickeln. Das archäologische, nicht-synthetisierende Denken besteht in 
einer Umkehrung der Stellung des Subjekts und seiner Autonomie: 

 

„Es geht darum, das traditionelle Problem umzukehren. Nicht mehr die Frage zu stellen: wie 

lässt sich die Freiheit eines Subjekts in die Kompaktheit der Dinge einfügen und ihr einen 

Sinn verleihen, wie kann sie von innen die Regeln einer Sprache beleben und so ihre eigenen 

Ziele an den Tag bringen? Vielmehr sollte man fragen: wie, aufgrund welcher Bedingungen 

und in welchen Formen kann so etwas wie ein Subjekt in der Ordnung des Diskurses erschei-

nen? […] Es geht darum, dem Subjekt […] seine Rolle als ursprüngliche Begründung zu 

nehmen und es als variable und komplexe Funktion des Diskurses zu analysieren.“ (DE1/69: 

1029) 
 
Foucaults Subjektkritik zielt auf eine Verschiebung und Dezentrierung der Katego-
rie von Subjektivität. In diesem Sinne ist auch der berühmte Schlusssatz in Die 

Ordnung der Dinge auszulegen, in dem Foucault wettet, „dass der Mensch ver-
schwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand“ (OD: 462). Zentral ist die 
Hoffnung, dass die Frage nach dem Menschen als Fundament des Wissens nicht 
mehr gestellt wird und stattdessen die Praktiken, Kräfteverhältnisse und histori-
schen Bedingungen, in denen der Mensch erst als (heteronomes) Subjekt konstitu-
iert wird, die philosophische Arbeit anleiten. Das Subjekt büßt dadurch nicht jeden 
Stellenwert ein, sondern wird vielmehr als durch diejenigen Kräfteverhältnisse, de-
nen es ausgesetzt ist, gegründet und zugleich entgründet gedacht.23 Hier ist der 
Übergang von den Epistemen zur Ebene des Diskurses, die sich auf dem Ab-grund 
der Episteme ausstreuen, schon vollzogen. In den archäologischen Schriften der 
60er Jahre konzentriert sich Foucault auf die epistemische Funktion, die der Kate-
gorie des Subjekts seit der Neuzeit zukommt. Diese Explikation ist formal, da sie 
auf der Ebene einer Begriffsanalyse verbleibt. Sie birgt die Notwendigkeit in sich, 
auf die nächste, feinere Ebene der diskursiven Formationen zu wechseln, um die 

                                                             
und Objekt verbleibt und auch die Idee der Autonomie nicht aufgibt. In diesem Sinne 

handelt es sich beim „nichtdialektischen“ weniger um eine „Negative Dialektik“, sondern 

vielmehr um eine „Anti-Dialektik“ oder um eine „Nicht-Dialektik“. Die starke Abgren-

zung zur Dialektik von Hegel und Marx bleibt eine wichtige Geste in Foucaults Gesamt-

werk. 

23  Laut Peter Bürger (1998: 14) ist der „Tod des Subjekts“, dessen Propagierung Foucault 

unterstellt wurde, im Sinne einer „Befreiung von einem Schema, das ihm [dem Subjekt] 

keinen Ort zuweist, an dem es leben kann“ zu verstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 213 

 

Frage zu beantworten, wie Subjekte materiell – und das heißt: in konkreten Prakti-
ken – konstituiert werden.24 

Wie auch Levinas und Derrida plädiert Foucault bereits in seinen frühen Arbei-
ten dafür, die erkenntnistheoretische Thematisierung des Subjekts als Begrün-
dungsmoment des Wissens zugunsten einer Analyse abzulösen, welche die Ab-
schließung des Subjekts gegenüber seinem konstitutiven Außen problematisiert: 
„Wo das anthropologische Denken nach dem Sein des Menschen oder seiner Sub-
jektivität fragte, lässt sie [die Beschreibung des Archivs] das Andere und das Außen 
aufbrechen.“ (AW: 189) Diese Aufschließung überschreitet die Konzeption des au-
tonomen Subjekts in Hinblick auf eine Freilegung derjenigen heteronomen und al-
teritären Kräfteverhältnisse, die Subjektivität innerhalb von spezifischen histori-
schen und sozialen Praktiken produzieren. An der Rolle, die Foucault diesen 
Praktiken im Fortgang seines Werkes zuweist, wird sichtbar, wie er über die Arbei-
ten von Levinas und Derrida hinausgeht. Ihnen kommt ein entscheidender Status 
innerhalb einer Genealogie der modernen Subjektivität zu. 

 
 

6.2 GENEALOGIE ALS KRITIK  
UNTERWERFENDER SUBJEKTIVIERUNG 

 
Seit seiner Inauguralvorlesung Die Ordnung des Diskurses am Collège de France 
im Dezember 1970 lautet der Name, den Foucault seinen Arbeiten gibt, nicht mehr 
Archäologie, sondern Genealogie. In seiner in den Jahren 1972-1973 gehaltenen 
Vorlesung Die Strafgesellschaft bestimmt er das Verhältnis der beiden historischen 
Verfahren wie folgt: „Nach einer archäologischen Analyse geht es nun darum, eine 
dynastische, genealogische Analyse vorzunehmen, die die Frage der Herkunft von 
den Machtbeziehungen aus stellt.“ (STR: 122f.) Das Verfahren der Genealogie ist 
irreduzibel an eine Analyse der subjektivierenden Kraft von Machtverhältnissen 
gebunden. Foucaults Bücher und Vorlesungen der 70er Jahre versuchen Macht als 
diskursiv-materielles Phänomen zu analysieren und vermögen aus diesem Grund 
die historische Genese von Subjektivität aufzuspüren.25 Sie erweitern ein heterono-

                                                             
24  Gilles Deleuze (2013: 48-51) kritisiert in diesem Zusammenhang mit Recht, dass die Ar-

chäologie des Wissens noch zu sehr beim Diskursiven, d.h. der Aussage, verbleibt und 

aus diesem Grund die materielle Ebene schlicht als nicht-diskursiv fasst. 

25  Foucaults Vorgehensweise unterliegt hierbei keiner strengen Systematik; vielmehr ist die 

Auswahl der untersuchten Gegenstandsbereiche, zu denen die Psychiatrie, das Gefängnis 

und die Sexualität zählen, genau wie seine politischen Einsätze zu dieser Zeit, persönli-

chen Interessen geschuldet. Vgl. dazu DE4/349: 822f. und zur Verbindung zwischen 

Themenauswahl und biographischem Hintergrund Eribon (1991: 56-58). Das heißt aber 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

mes Subjektverständnis, indem sie die Formation von Subjektivität auf der Ebene 
historisch konkreter materieller Kräfteverhältnisse verfolgen. 

Im Vorwort zur deutschen Ausgabe von Der Wille zum Wissen umreißt 
Foucault die Zielstellung seiner genealogischen Arbeiten in den 70er Jahren mit ei-
ner Frage: „Wie ist in den abendländischen Gesellschaften die Produktion von Dis-
kursen, die (zumindest für eine bestimmte Zeit) mit einem Wahrheitswert geladen 
sind, an die unterschiedlichen Machtmechanismen und -institutionen gebunden?“ 
(WW: 8) Innerhalb der genealogischen Ausrichtung verschmilzt eine diskursanaly-
tische Vorgehensweise mit einer materiellen, praxisbezogenen Untersuchung. Die 
subjektivierende Kraft der Machtverhältnisse wird nur an konkreten Orten der Ge-
sellschaft sichtbar, wie etwa Schule, Psychiatrie und Gefängnis; jedoch konzentriert 
sich Macht nicht nur an diesen Orten, sondern entzieht sich ihrer vollständigen Ma-
nifestation. Macht darf deshalb nicht nur als ontisches, sondern muss auch als onto-
logisches Phänomen gedeutet werden, das soziale Praktiken durchdringt. Macht-
verhältnissen kommt aufgrund ihres durchdringenden und entziehenden Charakters 
stets auch eine subjektivierende Kraft zu, indem sie Subjekte gründet und im Mo-
ment der Gründung zugleich von ihnen ablässt. Eine Genealogie der Subjektivie-
rungsverhältnisse soll in diesem Sinne nachzeichnen, dass unsere heutige Subjekti-
vität ein Produkt kontingenter historischer Machtformationen ist, die seit dem 19. 
Jahrhundert eine bestimmte Beziehung zwischen Macht und Wissen eingehen.26  

An einer bemerkenswerten Stelle beschreibt Foucault seine Arbeitsweise mit 
folgender Metapher: „Mein Diskursvorhaben ist das Vorhaben eines Priesters: Ich 
                                                             

nicht, dass die Themen völlig willkürlich gewählt sind, denn „zumindest auf der Stufe der 

westlichen Gesellschaften, von denen wir ausgehen, haben sie ihre Allgemeinheit: in dem 

Sinne, dass sie bis hin zu uns immer wieder aufgetaucht sind“ (DE4/339: 706).  

26  Zur Fokussierung der genealogischen Arbeiten auf den Zeitraum um 1800 gibt Foucault 

in dem Vortrag Was ist Kritik? aus dem Jahre 1978 folgende Begründung: „Auch wenn 

sie nicht vollständig definierbar ist, wird diese Epoche als Formierungsmoment der mo-

dernen Menschheit bezeichnet, als Aufklärung in dem weiten Sinn, in dem Kant oder 

Weber sich auf sie bezogen. Es ist eine Periode ohne feste Datierung und mit vielfältigen 

Eingängen, denn man kann sie ebenso durch die Formierung des Kapitalismus, die Kon-

stituierung der bürgerlichen Welt, die Installierung der staatlichen Systeme, die Grün-

dung der modernen Wissenschaft mitsamt ihren technischen Entsprechungen, die Organi-

sation eines Gegenüber zwischen der Kunst regiert zu werden und der Kunst nicht 

dermaßen regiert zu werden definieren. Daraus ergibt sich für die historisch-

philosophische Arbeit eine faktische Privilegierung dieser Periode: denn da entstehen di-

rekt und an der Oberfläche sichtbarer Transformationen die Beziehungen zwischen 

Macht, Wahrheit und Subjekt, die es zu analysieren gilt. Privilegiert aber ist diese Periode 

auch insofern, als von da aus die Matrix zu entwickeln ist, mit der andere mögliche Be-

reiche behandelt werden können.“ (WK: 28)  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 215 

 

möchte das zum Vorschein bringen, was unserem Blick zu nah ist, als dass wir es 
sehen könnten, was ganz nah bei uns ist, aber durch das wir hindurchblicken, um 
anderes zu sehen.“ (HD: 68) Bemerkenswert ist diese Formulierung deshalb, weil 
Foucault den Diskurs sehr ähnlich begreift wie Heidegger das Sein, welches uns 
(scheinbar) am fernsten liegt, weil es uns am nächsten ist. Die Genealogie schärft 
unseren Blick für dasjenige, was uns nah ist, weil es uns zu den Subjekten macht, 
die wir sind und was uns fern ist, weil es sich unserem begrifflichen Zugriff immer 
schon entzieht. In diesem Kapitel möchte ich zeigen, dass sich die Phänomene des 
Diskurses und der Macht mithilfe der ontisch-ontologischen Differenz und der Fi-
gur des Ab-grunds erschließen lassen und sich somit Foucaults Denken als weitere 
Spielform heteronomer Subjektivität auslegen lässt. Foucault überführt jedoch nicht 
nur die ontologischen Bewegungen Heideggers auf eine historisch-materielle Ebene 
und erweitert so deren Ertrag für eine affirmative Wendung der Subjektkritik, son-
dern lotet auch die Möglichkeiten einer Subjektkritik bis an ihre äußersten Grenzen 
aus. Genealogie ist deshalb als eine radikale Form von Kritik zu verstehen, weil sie 
durch eine historische Analyse von Machtformationen die Kontingenz selbiger zur 
Sprache bringt und so die Selbstverständlichkeit unserer heutigen, auf den Proze-
duren der Normierung und Individualisierung basierenden Subjektivität untergräbt 
und überschreitet. Foucault demonstriert vor diesem Hintergrund – und nachdrück-
licher als es bei Levinas und Derrida der Fall ist –, wie sich aus einer Freilegung he-
teronomer Subjektivität zugleich eine Kritik übermächtiger Abhängigkeiten entwi-
ckeln lässt. 

 
6.2.1 Das Verfahren der Genealogie und  

der Prozess der Subjektivierung 
 
Für die Genealogie gilt genauso wie für die Dekonstruktion Derridas, dass der Na-
me der Methode ihre Arbeitsweise sehr unzureichend charakterisiert. Die Genealo-
gie stützt sich nicht auf ein Analyseraster, unter das bestimmte historische und sozi-
ale Phänomene subsumiert werden, sondern beschränkt sich auf eine Explikation 
von Singularitäten. Foucault schreibt, die Genealogie „muss die Ereignisse in ihrer 
Einzigartigkeit und jenseits aller gleich bleibenden Finalität erfassen, sie dort auf-
suchen, wo man sie am wenigsten erwartet, und in solchen Bereichen, die keinerlei 
Geschichte zu besitzen scheinen“ (DE2/84: 166). Es gilt, die Geschichte gerade der-
jenigen Ereignisse27 zu schreiben, welche keine Geschichte zu haben scheinen. Wie 

                                                             
27  Ein systematischer Ereignisbegriff wird auch in Foucaults genealogischen Arbeiten nicht 

entwickelt. Petra Gehring (2004: 278) schlägt jedoch vor, Foucaults genealogische Stu-

dien als „Erzählung[en] von Widerstandsereignissen“ zu interpretieren, die ihren 

Schwerpunkt auf die Singularitäten ihres Erscheinens legen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

es auch bei der Archäologie der Fall ist, steht die „Einzigartigkeit“, die Singularität 
der Ereignisse im Fokus der Untersuchungen. Die fehlende „Finalität“ der histori-
schen Entwicklung der singulären Ereignisse zeigt den nominalistischen Charakter 
der genealogischen Geschichtsschreibung an. Die Genealogie wirft kein begriffli-
ches Netz aus, um eine Logik der Ereignisse zu rekonstruieren und ihre interne Ko-
härenz zur Darstellung zu bringen; sie analysiert vielmehr die kontingenten „Er-
scheinungsbedingungen einer Singularität“ (WK: 37), denen nicht die Notwendig-

keit ihres Erscheinens unterstellt wird. Die Ereignisse innerhalb der Geschichte sind 
nicht Teil eines übergeordneten Gesamtzusammenhangs; ein späteres Ereignis geht 
nicht unmittelbar aus einem früheren Ereignis hervor. Die Genealogie ist nominalis-
tisch, da sie lediglich nachzeichnet, wie sich zu einem spezifischen historischen 
Zeitpunkt konkrete Macht- und Wissensverhältnisse formiert haben, ohne den Pro-
zess ihres Auftauchens auf eine tiefer liegende Struktur zurückzuführen. Im Fokus 
stehen dabei diejenigen Kräfteverhältnisse, welche die Genese der modernen Sub-
jektivität rahmen. Die Geschichte dieser subjektivierenden Kräfte wird geschrieben, 
indem der Konstitutionsprozess von Subjektivität von seinen Rändern her verfolgt 
wird. 

Die Genealogie Foucaults richtet sich – und auch das hat sie mit der Dekon-
struktion Derridas gemeinsam – gegen die „Suche nach dem Ursprung“ (DE2/84: 
167). In meiner Auseinandersetzung mit Derrida hat sich erwiesen, dass das Den-
ken des Ursprungs auf einer Fixierung von Präsenz beruht: Temporalität wird auf 
Gegenwärtigkeit reduziert und Räumlichkeit auf Punktualität. Derridas Dekonstruk-
tion des Ursprungs, die um eine Freilegung von Temporalität und Räumlichkeit 
kreist, wird von Foucault auf die historische, d.h. genealogische Ebene transfor-
miert. Unter „Ursprung“ versteht Foucault den Anfangspunkt einer geschichtlichen 
Entwicklung, in welchem die Entfaltung der späteren Ereignisse bereits enthalten 
ist. Eine genealogische Perspektivierung der Geschichte verbietet es aufgrund ihres 
nominalistischen Charakters, historischen Abläufen eine Gerichtetheit zu unterstel-
len, die bereits in ihrem Kern angelegt ist. Sie sperrt sich nicht grundsätzlich dage-
gen, singuläre Zustände unserer heutigen kulturellen Situation als Fortschritte ge-
genüber früheren Zuständen zu beurteilen, problematisiert jedoch die Bedingungen, 
unter denen von einem umfassenden Fortschritt gesprochen werden kann. Ihre Ab-
lehnung gilt all denjenigen Geschichtsphilosophien, die unsere heutige Situation als 
Resultat einer kontinuierlichen Entwicklung begreifen. Genealogische Geschichts-
schreibung entwirft demgegenüber einen Stammbaum, indem sie das Auftauchen 
historischer Ereignisse und die Entstehung von Identitäten zurückverfolgt. Aus die-
sem Grund spricht Foucault, anstatt den Begriff des Ursprungs zu verwenden, ange-
sichts des Verfahrens der Genealogie von „Entstehung“ und von „Herkunft“ 
(DE2/84: 171). 

Die Genealogie eignet sich, wie auch Heideggers Destruktion und Derridas De-
konstruktion, die Geschichte für ein Verständnis der Gegenwart an: „Ich habe nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 217 

 

vor, die Geschichte der Vergangenheit in die Begriffe der Gegenwart zu fassen. 
Wohl aber ist es meine Absicht, die Geschichte der Gegenwart zu schreiben.“ (ÜS: 
43) Genealogische Geschichtsschreibung besitzt zwar eine nominalistische Stoß-
richtung, geht jedoch nicht ausschließlich historisch-deskriptiv vor, da sie sich die 
Vergangenheit mit dem Zweck einer Kritik der Gegenwart erschließt.28 In diesem 
Sinne ist Genealogie nicht neutral, sondern schreibt Geschichte aus einer ganz be-
stimmten Perspektive, um ihr kritisches Potenzial zu entfalten (vgl. Detel 1998: 71-
75; Veyne 2009: 60). Sie muss Partei ergreifen und darf gerade nicht den Gestus 
des vermeintlich objektiven Wissenschaftlers einnehmen, damit sie die Wirkungs-
weise ganz bestimmter Unterwerfungsprozeduren an die Oberfläche bringen kann. 
Die vermeintliche Unhintergehbarkeit der hegemonialen Selbstdeutungen von Sub-
jekten soll durch das Aufzeigen des kontingenten Charakters von Subjektwerdung 
erschüttert werden. Vor diesem Hintergrund ist Genealogie zunächst „anti-
hermeneutisch“: Sie versucht das Selbstverständnis von Subjekten zu destabilisie-
ren. 

Die Vermeidung einer Reduktion der Geschichte auf handelnde Subjekte teilt 
die Genealogie mit der Archäologie. Auch hier folgt Foucault der Kritik Heideggers 
an der traditionellen Subjektphilosophie. Die Genealogie entwirft keine Theorie des 
Subjekts, sondern verfolgt die Konstitution von Subjektivität aus einem historischen 
Blickwinkel: 

 

„Wenn man sich vom konstituierenden Subjekt frei macht, muss man sich vom Subjekt selbst 

frei machen, das heißt, man muss zu einer Analyse gelangen, die der Konstitution des Sub-

jekts in der historischen Verlaufsform Rechnung tragen könnte. Und das ist das, was ich Ge-

nealogie nennen würde, das heißt eine Form von Geschichte, die der Konstitution der Wis-

sensarten, der Diskurse, Gegenstandsbereiche, usw. Rechnung trägt, ohne sich auf ein Subjekt 

beziehen zu müssen.“ (DE3/192: 195) 
 
Während es der Archäologie um die Herausarbeitung der Episteme als Möglich-
keitsbedingungen der Wissenschaften geht, beschreibt die Genealogie spezifische, 
in Machtverhältnisse verwobene Diskurse, die für die Konstitution der neuzeitli-
                                                             
28  In Die Ordnung des Diskurses trennt Foucault noch zwischen einer kritischen und einer 

genealogischen Dimension der Analyse (vgl. ODis: 38-44). Diese Trennung scheint mir 

jedoch sehr verschwommen und zur Erhellung von Foucaults Projekt der Genealogie als 

Kritik der Subjektivierungsverhältnisse nicht viel beizutragen. Die These, der Begriff der 

Genealogie impliziere stets eine kritische, d.h. auflösende oder delegitimierende Kompo-

nente, vertreten etwa Geuss (2003: 152) und Saar (2003a: 165-172; 2007: 10). Mit Taylor 

werde ich jedoch zeigen, dass genealogische Geschichtsschreibung auch affirmativ aus-

gerichtet sein kann: Die kritische Komponente entfällt dabei nicht, wird jedoch erweitert 

(vgl. Kap. 8.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

chen Subjektivität von entscheidender, aber bisher nicht ausreichend beachteter Be-
deutung sind. Die Wirkungsweise materialisierender Diskurse auf Subjekte steht im 
Fokus einer Philosophie, die sich dem Zusammenspiel von Praktiken und Diskursen 
in historischer Perspektive widmet. Zentral ist für Foucault also eine „historische 
Analyse der Transformation des Diskurses“ (DE1/66: 982).29 Wie lässt sich nun 
aber die Beziehung zwischen dem Diskurs und dem Subjekt genauer fassen? 

Dem Terminus „Diskurs“ kommt innerhalb Foucaults genealogischer Schriften 
eine besonders wichtige Rolle zu, er taucht allerdings bereits in der 1969 erschiene-
nen Archäologie des Wissens prominent auf. Ein Diskurs umfasst die Gesamtheit 
aller Aussagen, die sich aus einer grundlegenderen Formation ergeben, welche die-
se Aussagen ermöglicht und ordnet: „Diskurs wird man eine Menge von Aussagen 
nennen, insoweit sie zur selben diskursiven Formation gehören. […] Er wird durch 
eine begrenzte Zahl von Aussagen konstituiert, für die man eine Menge von Exis-
tenzbedingungen definieren kann.“ (AW: 170) Der Diskurs ist das, was bestimm-
ten, von sprechenden Subjekten geäußerten Aussagen gemeinsam ist. Er ist die Dif-
ferenz zwischen der Möglichkeit des Sagens und dem in der Wirklichkeit 
tatsächlich Gesagten. In diesem Sinne ist der Diskurs eine Ordnung derjenigen Be-
dingungen, unter denen eine Aussage als legitim oder illegitim bzw. eine Verhal-
tensweise als normal oder anormal kategorisiert werden kann. Foucault scheint sich 
zum Zeitpunkt der Einführung des Diskursbegriffs und während des Übergangs von 
der archäologischen zur genealogischen Phase noch nicht über den ontologischen 
Gehalt des Diskurses sicher zu sein. So schreibt er, die diskursiven Beziehungen 
„befinden sich irgendwie an der Grenze des Diskurses“ (AW: 69f.) und sind die 
„Grenzen und Formen der Sagbarkeit“ (DE1/58: 869).30 Obwohl Foucault in diesen 
                                                             
29  Ian Hacking (2006c: 109) schlägt hier folgende Unterscheidung vor: Wo die Archäologie 

mit der Suche nach den Epistemen die „Tiefendimension“ des Wissens zu erforschen ver-

sucht, untersucht die Genealogie den Diskurs als dessen „Oberflächendimension“. Die 

Tiefendimension darf allerdings nicht im Sinne des Verborgenen, Unbewussten und Un-

gesagten ausgelegt werden, sondern bezeichnet nichts anderes als die Verschiebungen in-

nerhalb des Wissens, die als Möglichkeitsbedingungen die Realität der Diskurse begren-

zen und bestimmen. Die Episteme liegen nicht „hinter“ den Diskursen, sondern lassen 

sich nur in ihrer Differenz, im Ausgang des Gesagten denken.  

30  Das gesamte Zitat aus Archäologie des Wissens lautet wie folgt: „Die diskursiven Bezie-

hungen sind dem Diskurs nicht innerlich, wie man sieht: sie verbinden die Begriffe oder 

die Wörter nicht untereinander; sie errichten zwischen den Sätzen oder den Propositionen 

keine deduktive oder rhetorische Architektur. Aber es sind dennoch keine dem Diskurs 

äußerlichen Beziehungen, die ihn beschränken oder ihm bestimmte Formen auferlegen 

oder ihn zwingen würden, unter bestimmten Umständen bestimmte Dinge zu äußern. Sie 

befinden sich irgendwie an der Grenze des Diskurses.“ (AW: 69f.) Waldenfels (1991: 

289-292) versucht die Relation zwischen dem Diskurs und seinen Aussagebeziehungen 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 219 

 

Zitaten die Grenze des Diskurses noch nicht zu illustrieren vermag, möchte ich den 
Vorschlag machen, Diskurse als konstitutives Außen zu interpretieren. Der produ-
zierende Effekt des Diskurses als konstitutives Außen liegt in der Ermöglichung 
und Rahmung von Aussagen. Die Entzugsdimension des Diskurses als konstitutives 
Außen ist dafür verantwortlich, dass Diskurse das Gesagte jedoch nicht determinie-
ren; es ist immer möglich, das Feld des Sprechens zu überschreiten, indem die 
Möglichkeiten der Sprache auf andere Weise ausgeschöpft werden. Der Diskurs, 
wie er von Foucault gedacht wird, lässt sich in die Struktur der ontisch-ontologi-
schen Differenz einschreiben, da er sich als Differenz von möglichem Sagen und 
tatsächlich Gesagten exponiert. Diskurse „sind“ nicht, es „gibt“ sie vielmehr: Sie 
entstammen einer uneinholbaren Vergangenheit, weil sie nicht auf eine erste Aus-
sage zurückgeführt werden können und durch kein sprechendes Subjekt initiiert 
sind, und sie sind zugleich auf die Zukunft und damit auf die Reproduktion spre-
chender Subjekte hin geöffnet. 

Die ontologische These, die sich aus diesem Verständnis des Diskurses ableiten 
lässt, lautet, dass in allen Gesellschaften die Bewegungen von Diskursen reglemen-
tiert werden. Der Diskurs unterliegt bestimmten Prozeduren, die dafür Sorge tragen, 
dass er in geordneten Bahnen verläuft: „Ich setze voraus, dass in jeder Gesellschaft 
die Produktion des Diskurses zugleich kontrolliert, selektiert, organisiert und kana-
lisiert wird – und zwar durch gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Kräfte 
und die Gefahren des Diskurses zu bändigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu 
bannen, seine schwere und bedrohliche Materialität zu umgehen.“ (ODis: 11; Her-
vorhebung von mir) Zu jedem historischen Zeitpunkt und in jeder Gesellschaft zir-
kulieren Kräfteverhältnisse, welche die Richtung – die Gerichtetheit – des Diskur-
ses sicherstellen. Diese Kräfte entstammen aber keinem Jenseits des Diskurses: Sie 
sind die immanenten Bedingungen seiner Zirkulation. Der Diskurs ist nicht durch 
etwas begrenzt, das ihm ontologisch äußerlich ist, sondern begrenzt sich selbst. Er 
rahmt die Möglichkeiten des Gesagten. Das unendliche Ausstreuen des Diskurses 
wird aus diesem Grund stets zurückgehalten. 

Foucault verdeutlicht die Wirkungsweise von Diskursen am Beispiel des Status 
der Wissenschaftlichkeit in der Psychiatrie. Innerhalb der Psychiatrie legt der Dis-
kurs die Grenzen der Wissenschaft fest. Die am wissenschaftlichen Betrieb der Psy-
chiatrie partizipierenden Personen sind ermächtigt zu bestimmen, welche Aussagen 
als wissenschaftlich gelten und können so verhindern, dass Personen aus anderen 

                                                             
zu veranschaulichen, indem er die Äußerlichkeit des Diskurses als „diskurseigene Äußer-

lichkeit“, „interdiskursiv“, „metadiskursiv“ und „nichtdiskursiv“ interpretiert. Er ver-

säumt es jedoch, den Diskurs als konstitutives Außen zu beschreiben. Foucaults Rede 

vom „irgendwie“ lässt darauf schließen, dass er sich selbst über die dekonstruktive Figur 

des konstitutiven Außen noch nicht hinreichend im Klaren war. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Institutionen Zugang zum psychiatrischen Diskurs erlangen.31 Die Genealogie ver-
sucht nun über eine Analyse der Diskurse diese Ausschlussmechanismen aufzude-
cken. Die Annahme, jedes Subjekt hätte die Freiheit zu sagen, was es möchte, wird 
problematisiert, indem diejenigen Bedingungen aufgezeigt werden, die gerade ver-
hindern, dass eine freie Rede möglich ist. Die Klassifizierung von Aussagen als 
wissenschaftlich und nicht-wissenschaftlich kann nicht als autonome Entscheidung 
der Akteure verstanden werden, sondern unterliegt den Beschränkungen des hege-
monialen Diskurses. Jedem Diskurs geht es darum „die Bedingungen ihres Einsat-
zes zu bestimmen, den sprechenden Individuen gewisse Regeln aufzuerlegen und so 
zu verhindern, dass jedermann Zugang zu den Diskursen hat“ (ODis: 25f.). Inner-
halb des Diskurses etablieren sich innerhalb jedes sozialen Kontextes bestimmte 
Ablagerungen dessen, was als „Wahrheit“ gilt.32 Wer innerhalb eines Diskurses 
verstanden werden will, muss diese spezifisch historische Differenzierung in wahr 
und falsch akzeptieren: Er muss die „Wahrheit“ sagen, indem er sich einer besonde-
ren Redeweise, d.h. den Regeln des Diskurses unterwirft. Die Kraft eines Diskurses 
entfaltet sich deshalb über die Funktion der Wahrheit.33  

An dieser Stelle bietet es sich nun an, auf das Phänomen der Subjektivierung 
einzugehen. „Subjektivierung“ ist eine Kraft der Beschränkung und wird von 
Foucault allgemein wie folgt umgrenzt: „Ich werde Subjektivierung den Prozess 
nennen, durch den man die Konstitution eines Subjekts, genauer, einer Subjektivität 
erwirkt, die offensichtlich nur eine der gegebenen Möglichkeiten zur Organisation 
eines Selbstbewusstseins ist.“ (DE4/354: 871) Die hier angedeutete Organisation 
umfasst stets zwei Komponenten. Zum einen vollzieht sich Subjektivierung als Un-
terwerfung unter ein Regime an Regeln und Praktiken, denen Subjekte immer schon 
ausgesetzt sind. Zum anderen wirken Subjekte in diesem Prozess stets auch auf die 
Art und Weise ein, wie sich Regeln und Praktiken ihnen hingeben: Sie nehmen am 
Prozess der Subjektivierung teil und formen die sie affizierenden Kräfte um. Wirft 
man vom Ende des foucaultschen Werkes einen Blick zurück, so sind drei ver-
schiedene Subjektivierungsprozesse zu unterscheiden, die sich auf die mit der Drei-
                                                             
31  Hier zeigt sich die Verbindung zwischen Wissen, Diskurs und Macht: „Innerhalb der tat-

sächlichen Wissensdiskurse übt jede als wahr betrachtete Aussage eine bestimmte Macht 

aus.“ (WK: 46; vgl. ÜS: 40) 

32  Habermas (1985: 323) irrt daher, wenn er Foucault unterstellt, dieser verstehe die Vorge-

hensweise der Genealogie als diejenige einer „wahren Objektivität der Erkenntnis“. So-

wohl „Wahrheit“ als auch „Objektivität“ und „Erkenntnis“ sind Produkte der neuzeitli-

chen Formation des Wissens, die es in ihrer Wirkungsweise zu problematisieren gilt. 

33  Foucault behauptet, dass es selbst in der Mathematik, einer Wissenschaft, deren Gültig-

keit scheinbar unabhängig von sozialen Praktiken besteht, auf Diskursen basierende Im-

perative gibt, die vorgeben, „was in der Mathematik gut (wahr) oder schlecht (falsch) ist“ 

(DE4/356: 896). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 221 

 

gliedrigkeit34 seines Werkes verbundenen Elemente des Wissens, der Macht und der 
Ethik beziehen. Im Zuge einer Verschiebung der klassischen Bedeutung von Onto-
logie bezeichnet Foucault diese Prozesse als „historische Ontologien“35:  

 

„Als Erstes eine historische Ontologie unserer selbst in unseren Beziehungen zur Wahrheit, 

die es uns erlaubt, uns als Erkenntnissubjekt zu konstituieren; dann eine historische Ontologie 

unserer selbst in unseren Beziehungen zu einem Machtfeld, auf dem wir uns als Subjekte 

konstituieren, die im Begriff sind, auf die anderen einzuwirken; schließlich eine historische 

Ontologie unserer Beziehungen zur Moral, die es uns erlaubt, uns als ethisch Handelnde zu 

konstituieren.“ (DE4/344: 759) 
 
Ich möchte im Folgenden argumentieren, dass Foucaults Verständnis von Ontologie 
in einer wichtigen Hinsicht auf die Seinsgeschichte Heideggers Bezug nimmt. Im 
Gegensatz zu Heidegger stehen aber nicht Sein und Zeit in ihrer ontologischen Abs-
traktion im Vordergrund. Die ontologische Bewegung des Konstitutionsprozesses 
von Subjektivität wird als ein solches Kräfteverhältnis gedacht, das seine Wirkung 
innerhalb konkreter materieller Praktiken entfaltet. Wahrheit, Macht und Ethik bil-
den dabei drei spezifische Pole, über die sich Subjektivität konstituiert.36 Das ein-
heitliche Regime der Ontologie und die Logik der Seinsgeschichte werden auf die 
                                                             
34  Deleuze (2013) schlägt eine solche Dreiteilung des foucaultschen Werkes in Wissen, 

Macht und Selbst vor. Gegen eine vermeintliche Verkürzung auf eine „drei-faltige Onto-

logie“ spricht sich Waldenfels (1991: 281) aus. 

35  Die Rede von einer „historischen Ontologie“ taucht bereits in einem Essay von Roland 

Barthes (2006: 81) aus dem Jahre 1960 auf. Es darf daher nicht unerwähnt bleiben, dass 

Barthes auf das Denken Foucaults eine nicht unwesentliche Wirkung ausgeübt hatte, auch 

wenn Foucault darauf in seinen Schriften nie zu sprechen gekommen ist. Das systemati-

sche Programm einer „historischen Ontologie“ hat Hacking (2006a) ausgearbeitet. Vgl. 

zu den Bezügen einer historischen Ontologie bei Heidegger auch Elden (2003). 

36  In seiner letzten Vorlesung mit dem Titel Der Mut zur Wahrheit im Frühjahr 1984 kommt 

Foucault auf die Herkunft dieser drei Pole in der klassischen griechischen Philosophie zu 

sprechen, wenn er zwischen der Aletheia als Wahrsprechen, der Politeia im Sinne der 

Macht und der Ethopoiesis, die sich auf das Subjekt bezieht, unterscheidet. Zugleich be-

tont er die historische Kontinuität dieser Differenzieung: „Die wesentliche Nichtreduzier-

barkeit dieser drei Pole und ihre notwendige und wechselseitige Beziehung, die Struktur 

des wechselseitigen Aufeinanderangewiesenseins ist, so scheint mir, die Stütze der Exis-

tenz des ganzen philosophischen Diskurses von den Griechen bis heute.“ (MW: 95) Auch 

wenn sich Foucault dagegen wehrt, Wahrheit, Macht und Ethik als drei ahistorische 

Strukturen von Subjektivität zu benennen, so insistiert er doch darauf, dass die Orientie-

rung an diesen drei Polen für eine Untersuchung der Gewordenheit unserer heutigen Sub-

jektivität eine entscheidende Rolle spielt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Frage hin geöffnet, wie sich „Sein historisch als Erfahrung“ (GL: 13) hingibt. In 
den ersten beiden Phasen seines Werkes interessiert sich Foucault für den unterwer-
fenden Charakter der Subjektwerdung, d.h. für die konstituierende, beziehende 
Kraft der Entzugsmomente, deren Analyse um die Begriffe des Wissens und der 
Macht kreist. Die Archäologie des Wissens untersucht, wie sich das Subjekt inner-
halb einer bestimmten historischen Ordnung der Episteme als Erkenntnissubjekt 
konstituiert, das zur Klassifizierung und Formierung von Objekten – inklusive sei-
ner eigenen Objektivierung – befähigt ist (vgl. Kap. 6.1.2). Die Genealogie der 
Macht, die in den nächsten beiden Abschnitten im Mittelpunkt stehen wird, widmet 
sich der materiellen Realisierung von Subjektivität innerhalb historisch sedimentier-
ter Machtverhältnisse. Sowohl in den archäologischen als auch in den genealogi-
schen Arbeiten legt Foucault primär offen, wie sich Subjektivierung durch die Er-
fahrung einer Aussetzung gegenüber hegemonialer Macht- und Wissensregimen 
vollzieht. Mit der in Unterkapitel 6.3 thematisierten Genealogie der Selbstsorge 
versucht Foucault dann eine teilnehmende Form der Subjektivierung aufzudecken. 
Der Prozess der Subjektwerdung wird weiter gefasst, indem die Analyse der Un-
terwerfung durch Wissens- und Machtverhältnisse durch eine ethische Formung der 
Subjekte erweitert wird. Subjekte bilden Selbstbezüge aus, indem sie sich an ihren 
Erfahrungen beteiligen und diese zu problematisieren vermögen.  

Wichtig ist zu betonen, dass sowohl das unterwerfende als auch das teilneh-
mende Moment für den Prozess der Subjektivierung konstitutiv sind. In anderen 
Worten: Es gibt keine ethische Erfahrung, die nicht an regelhafte Praktiken gebun-
den ist und es gibt keine unterwerfende Ordnung, die nicht auf die Selbstbeteiligung 
der Subjekte angewiesen ist. Die antike Praxis der Selbstsorge, durch die sich das 
Subjekt als ethisches Subjekt formt, befindet sich nicht jenseits von Wissen und 
Macht, sondern eröffnet dem Subjekt andere Möglichkeiten von Subjektwerdung 
im Ausgang der vorherrschenden Wissens- und Machtverhältnisse. Dass Subjekte 
ihre Existenzweise überhaupt durch Selbstpraktiken transformieren können, ist erst 
möglich, weil sie Wissens- und Machtverhältnissen ausgesetzt sind. Letzteres ist die 
wesentliche Pointe von Foucaults heteronomem Subjektverständnis, die sich inner-
halb seines gesamten Werkes aufspüren lässt. 
 
6.2.2 Macht als konstitutives Außen des Subjekts 
 
In den genealogischen Schriften der 70er Jahre wendet sich Foucault zunächst aus-
schließlich Prozessen unterwerfender Subjektivierung zu. Das umfasst die Frage, 
wie Subjekte durch Praktiken, die von Machtbeziehungen durchtränkt sind, subjek-
tiviert werden. Die Genealogie der Subjektivierung verlangt deshalb eine Analyse 
der Machtverhältnisse. Ich werde in diesem Abschnitt zu zeigen versuchen, dass 
Foucault Machtverhältnisse – genauer: den Komplex Macht-Wissen – als wesentli-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 223 

 

ches Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivität denkt. Auch wenn Foucault 
seine genealogischen Arbeiten stets als experimentelle Verfahren versteht, welche 
die heterogenen Unterwerfungsprozesse von Subjekten zur Sprache bringen sollen, 
möchte ich die These vertreten, dass Machtverhältnisse das entscheidende konstitu-
tive Außen der Subjektwerdung sind und nicht nur ein Faktor unter vielen.37  

Die in diesem Kontext vorgenommene Analyse der Macht löst sich dabei von 
dem traditionellen Machtbegriff, indem sie die Logik der Macht nicht mehr an die 
Intentionen und an die Verfügungsgewalt der Subjekte koppelt. Da der nominalisti-
sche38 Charakter der Genealogie Aussagen über die Substanz von Phänomenen ver-
bietet, geht es Foucault „weniger um eine Theorie als um eine Analytik der Macht“ 
(WW: 84) sowie eine „Analytik der Machtbeziehungen“ (DE3/206: 397). Die Ar-
beit gilt den spezifischen Wirkungsweisen von Macht innerhalb westlicher Gesell-
schaften und nicht der Beantwortung der Frage, was Macht „an sich“ ist.  Der 39

Diskursanalytiker benennt mit dem Begriff „Macht“ ein Ensemble von 
Kräfteverhältnissen, das innerhalb eines bestimmten sozialen Kontextes seine Kraft 
entfaltet, ohne dass diese Kraft auf einen lokalisierbaren Ursprung zurückgeführt 
werden kann. Foucaults Ziel ist es nicht, eine verbesserte wissenschaftliche Theorie 
über „die“ Macht auszuarbeiten, welche die Versäumnisse vorausgehender Theo-
rien zu beheben versucht; vielmehr liegt sein Augenmerk auf der subjektivierenden 
Kraft singulärer Machtverhältnisse. Es ist der Bezug zwischen Macht und Subjek-
ten, dem das Interesse gilt. Macht „verwandelt die Individuen in Subjekte“ 
(DE4/306: 275) und ist somit ein Rahmen von Subjektivität.  

                                                             
37  Wenn Machtverhältnisse als konstitutives Außen interpretiert werden, so muss im glei-

chen Atemzug auch der immanente Charakter der Macht im Auge behalten werden. Das 

Verhältnis zwischen Immanenz und Äußerlichkeit ist in diesem Sinne chiastisch: Die 

immanente Zirkulation der Macht bezüglich des Prozesses der Subjektivierung und die 

Äußerlichkeit ihrer Kräfteverhältnisse angesichts der Unmöglichkeit, Macht zu besitzen, 

müssen zusammengedacht werden, weil sie auf die Unmöglichkeit einer Transzendenz 

von Machtverhältnissen hindeuten. Vgl. zur Immanenz der Macht bei Foucault Saar 

(2017: 164-168) und zur Kontextualisierung dieses Machtverständnisses innerhalb einer 

Tradition, die bis auf Spinoza zurückreicht, Saar (2013).  

38  Vgl. WW: 94: „Zweifellos muss man Nominalist sein: die Macht ist nicht eine Institution, 

ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Mächtigkeit einiger Mächtiger. Die Macht ist der 

Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt.“ 

39 Janicaud (1991: 251f.) unterscheidet terminologisch zwischen zwei Verständnissen von 

Macht: Während mit la puissance die „allgemeinen Bedingungen“ der physischen oder 

metaphysischen Wirkungsweise der Macht bezeichnet werden, ist le povoir für die „spe-

zifizierten juridisch-politischen und moralischen Formen“ der Macht reserviert, denen 

sich Foucaults Analysen vorwiegend widmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Mit dieser Geste ist jedoch die genealogische Ausrichtung, die sich der Aufde-
ckung konkreter Machtverhältnisse verschreibt und sich einer Theorie der Macht 
widersetzt, bereits überschritten. Ich möchte daher im Folgenden argumentieren, 
dass die Plausibilität von Foucaults genealogischer Arbeitsweise wesentlich von ei-
nem Verständnis der Macht als ab-gründiges Kräfteverhältnis abhängt: Macht 
gründet Subjekte und weicht im selben Moment von ihrer umfassenden Beherr-
schung zurück.40 Aus diesem Grund determiniert Macht Subjekte nicht: Subjekte 
sind vorrangig keine Objekte, die von der Wirkung der Macht vergegenständlicht 
werden. Foucault deutet Macht nicht als ontisches, in der Gegenwart präsentes, 
sondern als wesentlich temporales Phänomen: Machtverhältnisse entstammen einer 
uneinholbaren Vergangenheit und müssen sich, um weiterhin ihre Kraft zu entfal-
ten, stets reproduzieren und also ihre affizierende Bewegung wiederholen. Das 
Phänomen der Macht verweist zwar immer auf eine Geschichte der Machtbezie-
hungen; die Bewegung der Macht kann jedoch innerhalb der philosophischen Ex-
plikation aus der historischen Analyse gelöst werden. So lassen sich bei Foucault 
Elemente einer Theorie der Genese von Subjektivität erfahrbar machen, die nicht 
nur auf der Ebene einer „bloßen“ Genealogie verbleiben. Weil diese „Theorie“ von 
Foucault jedoch nicht explizit ausgearbeitet wird, für die Stoßkraft seiner Argumen-
tation jedoch entscheidend ist, gilt es Foucaults Arbeiten zur Macht zu dekonstruie-
ren und einen ontologischen Machtbegriff freizulegen, der für das Verständnis der 
genealogischen Arbeitsweise und für das Unternehmen der Kritik unverzichtbar ist. 
Fruchtbar ist in diesem Zusammenhang vor allem die Genealogie der Disziplinar-
macht, die Gegenstand des nächsten Abschnitts sein wird. 

Für Foucaults philosophischen Zugriff auf die Macht ist die Behauptung we-
sentlich, dass der Fähigkeit eines Subjekts, Macht auf ein anderes Subjekt auszu-
üben, die Unterwerfung beider Subjekte unter diffuse und verstreute Machtverhält-
nisse vorausgeht. Die traditionelle Theorie der Macht, die ihren Ursprung in der 
politischen Philosophie Thomas Hobbes’ findet und von Max Weber soziologisch 
gewendet wurde, begreift Macht hingegen nur als einen von Person A auf Person B 
ausgeübten Zwang und konzentriert sich ausschließlich auf die ontischen Sedimen-
tierungsweisen der Macht. Innerhalb ihres theoriearchietektonischen Rahmens kann 
sie nicht die Frage beantworten, inwiefern lokalisierbare Verhärtungen der Macht 
Effekte diskursiver – und damit feinerer – Machtverhältnisse sind. Ich werde im 
Folgenden drei Komponenten eines ontisch-ontologischen, quasi-transzendentalen 
und quasi-ahistorischen Machtverständnisses herausarbeiten, denen ich die Namen 
„Diffusion“, „Relationalität“ und „Produktivität“ gebe. Anhand dieser drei Kompo-
nenten wird sichtbar, inwiefern Foucault die klassische Definition von Macht über-

                                                             
40  Vgl. zur Nähe zwischen Heideggers Seinsfrage und Foucaults Machtbegriff Dreyfus 

(2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 225 

 

schreitet und so die materielle Pointe des Konstitutionsprozesses heteronomer Sub-
jektivität beleuchtet. 
 
1. Diffusion 
Die erste Komponente eines ontologischen Machtbegriffs ist diejenige der Diffusi-
on. Foucault versteht Macht nicht als etwas, das von einem Herrschenden oder von 
einer Gruppe Herrschender auf Beherrschte ausgeübt wird. Macht wirkt primär 
nicht „von oben“, indem etwa ein Monarch oder die Inhaber von Produktionsmit-
teln andere Personen ihrem Willen unterwerfen. Die Herrscher sind vielmehr selbst 
Machtverhältnissen ausgesetzt, welche die Position, von der aus sie sprechen und 
handeln, strukturieren: „Die Macht kommt von unten, d.h. sie beruht nicht auf der 
allgemeinen Matrix einer globalen Zweiteilung, die Beherrscher und Beherrschte 
einander entgegensetzt.“ (WW: 95) Im Umkehrschluss bedeutet das aber auch 
nicht, dass Macht von den Beherrschten besessen wird. Mit einer solchen Umkeh-
rung würde Foucault der Logik der traditionellen Machttheorie treu bleiben, die 
Macht an die Verfügung durch Personen und damit an einen Ursprung bindet. Die 
Rede von der Macht, die „von unten kommt“, soll nichts anderes als die Diffusion 
der Macht anzeigen und auf die Tatsache verweisen, dass Macht das Geflecht der 
Gesellschaft durchzieht.41 Foucault möchte ersichtlich machen, „wie die Erschei-
nungen, Techniken, Machtprozesse auf den untersten Ebenen agieren“ (VG: 46). 
Die Macht setzt sich an unterschiedlichen Orten der Gesellschaft – auf der instituti-
onellen (Psychiatrie, Gefängnis, Medizin- und Bildungssystem) wie der nicht-
institutionellen (Familie) Ebene – ab und bildet verschiedene Knotenpunkte, an de-
nen sie sich bündelt. Es existiert aus diesem Grund keine Person, die Macht ausübt, 
selbst aber nicht in Machtverhältnisse inkludiert ist. Ebenso existiert kein Punkt in 
der Gesellschaft, der nicht von der Wirkungsweise der Macht durchströmt ist. Weil 
Macht von unendlich vielen Punkten kommt, nimmt sie auch den gesamten sozialen 
Raum ein: „Nicht weil sie alles umfasst, sondern weil sie von überall kommt, ist die 
Macht überall.“ (WW: 94) Es gibt keine Beziehung zwischen zwei Personen, die 
nicht von Machtverhältnissen initiiert ist.42 Machtverhältnisse lassen sich nicht wie 
                                                             
41  Um dieses Verständnis von Macht zu illustrieren, bietet sich vielleicht auch das Bild vom 

Rhizom an, das Gilles Deleuze und Félix Guattari in Tausend Plateaus (1992: Kap. 1) der 

Figur der Wurzel entgegenhalten, welche die klassische Idee des Ursprungs repräsentiert. 

Das Rhizom erwächst zwar wie der Baum von unten, besitzt allerdings nicht eine einzige 

Wurzel, sondern eine Vielzahl an Herkünften und pilzartigen Verzweigungen, die nicht 

mehr auf einen lokalisierbaren Ursprung zurückgeführt werden können. 

42  Richard Rorty (1991: 195) ist der Ansicht, dass nach diesem Machtverständnis „any 

study of anything […] will be a study of strategies of power“. Er trifft damit einen durch-

aus wunden Punkt Foucaults, der erst durch die spätere Differenzierung zwischen Macht- 

und Herrschaftsverhältnissen, auf die ich in Kapitel 6.3.1 zu sprechen kommen werde, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

vorhandene, in der Welt präsente Gegenstände einfach ignorieren, sondern eröffnen 
erst einen Raum, innerhalb dessen sich intersubjektive Beziehungen konstituieren 
können. Die Eliminierung aller Machtverhältnisse in einer Gesellschaft ist für 
Foucault eine Unmöglichkeit, denn „eine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen wä-
re nur eine Abstraktion“43 (DE4/306: 289). Die Möglichkeit, dass ein Subjekt 
Macht auf ein anderes Subjekt ausübt, ist an die Diffusion der Macht gebunden. 
 
2. Relationalität 
Die Komponente der Diffusion deutet auf die zweite Komponente der Relationalität 
hin. Wäre Macht bloß diffus verteilt, so wäre nicht klar, inwiefern sie Subjekte 
überhaupt berühren und somit subjektivieren könnte. Die diffuse Komponente der 
Macht betont zunächst nur das „ab“ der ab-grundigen Kraft der Macht und bringt 
ihr Entzugsmoment an die Oberfläche. Da Entzug aber stets auch Bezug ist, kommt 
der Diffusion zugleich ein beziehender Effekt zu. Dieser lässt sich als relational be-
schreiben. Die Analyse der Machtverhältnisse geht einer Rekonstruktion von Polen 
voraus, zwischen denen Macht zirkuliert (vgl. Schneider 2004: 169). Die Frage, wer 
von einem konkreten Machtverhältnis „profitiert“ und wer diesem Verhältnis un-
terworfen ist, ist der Analyse der Verteilung von Macht nachgeordnet. Aufgrund 
des relationalen Charakters der Macht ist eine Identifizierung von Autor und Adres-
sat nicht möglich: „Die Macht gehört weder einem Jemand noch übrigens einer 
Gruppe; es gibt Macht nur, weil es Streuung, Relais, Geflechte, wechselseitige 
Stützen, Unterschiede des Potentials, Abstände, usw. gibt.“ (MP: 17) Macht ist die 
Differenz, der Abstand zwischen den sichtbaren Orten, an denen sie sich ablagert 
und diese Orte können sowohl Institutionen als auch Subjekte sein. Aus diesem 
Grund lässt sich Macht als Relationalität zwischen Subjekten charakterisieren.44 

Weil Macht nicht bloß diffus verteilt ist, sondern im Sinne ihrer Relationalität 
eine Spur in der Wirklichkeit zieht, kommt ihr eine Gerichtetheit zu. Wenn es ledig-
lich eine Ansammlung nebeneinander fließender Machtverhältnisse geben würde, 
wäre nicht zu erklären, wie Machtbeziehungen Subjekte überhaupt konstituieren 
                                                             

behoben wird. Foucault sagt allerdings nicht, dass alle intersubjektiven Beziehungen auf 

Machtverhältnissen beruhen, sondern nur, dass diese Beziehungen in Machtverhältnisse 

verwoben und nur durch diese möglich sind. Auch eine Intimbeziehung kann sich der so-

ziale Praktiken durchdringenden Macht nicht entziehen. 

43 Aus diesem Grund ist für Foucault auch Habermas’ Entwurf von Kommunikations-

verhältnissen, die nicht von Machtformationen durchzogen sind, eine Utopie, die einen 

transzendentalen und keinen historischen Status besitzt (vgl. DE4/310: 335; DE4/356: 

898f.). 

44  Vgl. auch DE3/206: 397: „Die Macht, das sind in Wirklichkeit Relationen, ein mehr oder 

weniger organisiertes, mehr oder weniger in Gestalt einer Pyramide angeordnetes, mehr 

oder weniger koordiniertes Bündel von Relationen.“  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 227 

 

könnten. Auch wenn die Wirkungsweise der Macht nicht an Subjekte gekettet ist, 
muss die Frage nach der Regelhaftigkeit der Machtzirkulation in der Analyse Be-
rücksichtigung finden. Macht ist in diesem Sinne intentional wirksam, ohne dass 
diese Intentionalität auf lokalisierbare Subjekte zurückgeführt werden kann: 

 

„Die Machtbeziehungen sind gleichzeitig intentional und nicht-subjektiv. Erkennbar sind sie 

nicht, weil sie im kausalen Sinn Wirkung einer anderen, sie erklärenden Instanz sind, sondern 

weil sie durch und durch von einem Kalkül durchsetzt sind: keine Macht, die sich ohne eine 

Reihe von Absichten und Zielsetzungen entfaltet. Doch heißt das nicht, dass sie aus der Wahl 

oder Entscheidung eines individuellen Subjekts resultiert.“ (WW: 95; Hervorhebungen von 

mir) 
 
Intentionalität bezeichnet hier die Gerichtetheit der Macht gemäß einer Taktik oder 
Strategie, deren Effekte Individuen sind. Dem Aufspüren und Offenlegen dieser 
Taktiken und Strategien gilt Foucaults primäres Bestreben. Daher liegt die Kon-
zentration seiner Arbeiten auf einer Genealogie der Machtverhältnisse und nicht auf 
einer Geschichte der sprechenden und handelnden Subjekte. Die Intentionalität der 
Macht lässt sich nicht verorten, weil sie „in realen und effektiven Praktiken“ auf-
geht (VG: 43).45 Den immanenten Strategien der Diskurse, die auf das abzielen, was 
gesagt werden darf, kommt Intentionalität zu, weil sie eine unterwerfende Kraft auf 
Subjekte ausüben. Machtverhältnisse können daher bestimmte Wirkungen entfalten 
und Ausschlüsse vollziehen, ohne dass diese Resultate willentliche Akte von Sub-
jekten sind. Das widerspricht auch nicht der Tatsache, dass es letztlich Individuen 
sind, die für die Reproduktion der Macht zuständig sind (vgl. Detel 1998: 29). Die-
ser Doppelcharakter der Macht lässt sich noch besser illustrieren, wenn er in die 
heideggersche Figur des Ab-grunds eingeschrieben wird. Das Entzugsmoment, die 
ab-gründige Seite der Macht, ist seine Nicht-Verortbarkeit und Nicht-Subjekti-
vität.46 Die relationale Komponente, welche die Gerichtetheit der Macht auf Sub-
jekte umfasst, ist ihr Bezugsmoment und damit ihre ab-gründige Seite. Der Macht 
kommt diese beziehende, relationale Dimension immer schon zu; wäre sie bloß 
                                                             
45  Jana Sawicki (1994: 292) verdeutlicht diesen Punkt sehr schön anhand des Beispiels pat-

riarchaler Logiken innerhalb gesellschaftlicher Machtstrukturen, die nicht auf die Absich-

ten einzelner Subjekte reduzierbar sind, aber dennoch ein Ziel, nämlich den Ausschluss 

bestimmter Subjekte, verfolgen. 

46  Das Entzugsmoment von Macht hebt auch Oliver Marchart hervor, wenn er auf „das 

foucaultsche Immanenzprinzip der Macht“ zu sprechen kommt: „Weil sie [die Macht] 

aber genauso wenig ihrerseits ein tieferes Prinzip oder Fundament des Sozialen darstellt, 

lässt sich das Soziale auf nichts anderem gründen als dem Entzug eines letzten Grundes: 

‚Die Macht, das existiert nicht‘. Das ist das Selbstdementi des Machtbegriffs. Der Imma-

nenzraum der Macht kann nicht geschlossen werden.“ (Marchart 2013: 366f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

durch Entzug ausgezeichnet, so könnte sie keine Effekte in der Wirklichkeit bewir-
ken und wäre philosophisch nicht einzuholen. Machtverhältnisse bleiben daher an 
die Existenz derjenigen Subjekte gebunden, auf die sie gerichtet sind, auch wenn 
Letztere deren Reproduktion nicht bewusst und intentional vollziehen. 

 
3. Produktivität 
Die Relationalität der Macht hat – und hierin liegt die dritte Komponente des onto-
logischen Machtbegriffs – einen konstituierenden und also produzierenden Effekt.47 
Sie bezieht sich auf Subjekte, indem sie diese im Moment ihrer Berührung als Sub-

jekte einsetzt. Mit der Explikation des produktiven Charakters der Machtverhältnis-
se distanziert sich Foucault von einem weiteren Aspekt der traditionellen Machtthe-
orie, und zwar davon, dass die Ausübung der Macht vorrangig auf Zwang, 
Unterdrückung und Verboten basiert. Gebrochen werden soll mit dem Mythos der 
Subjektphilosophie, dass Macht Subjekte unterdrückt, indem sie diese an ihrer Au-
tonomie hindert. Eine Kritik der Macht dient nach dieser Auffassung der „Befrei-
ung“ des Subjekts und damit der Ermöglichung einer freien Entfaltung der je eige-
nen Subjektivität.48 Dieser modernen, auf der Prämisse einer zu ergründenden 
Substanz des Subjekts beruhenden Konzeption, stellt Foucault eine andere Ausle-
gung der „Beziehung“ zwischen Macht und Subjekt entgegen. Die Macht unter-
drückt das Subjekt nicht primär,49 indem sie Verbote deklariert und eine „gelingen-
de“, teilnehmende Form der Subjektivierung verhindert. Anhand der Disziplinar-
macht demonstriert Foucault, wie Macht Subjekte produziert, indem sie diese 
unterwirft. Das konkrete Produkt der Disziplinarmacht ist dabei das Individuum: 
 

„Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer ‚ideologischen‘ Vorstellung der Ge-

sellschaft; es ist aber auch eine Realität, die von der spezifischen Machttechnologie der ‚Dis-

ziplin‘ produziert worden ist. Man muss aufhören die Wirkungen der Macht immer negativ zu 

                                                             
47  Das ist wohl derjenige Punkt, an dem Foucault am weitesten über seine genealogische 

Vorgehensweise hinausgeht. Marchart formuliert das, mit Bezug auf die Produktion der 

Gesellschaft, wie folgt: „Die rein nominalistische Lesart der Formel ‚Die Macht, das 

existiert nicht‘ greift […] zu kurz. Wiewohl Macht nicht existiert, insistiert sie doch in al-

len sozialen Relationen. Sie berührt, ja sie produziert das soziale Sein in dessen Gesamt-

heit.“ (Marchart 2013: 366) 

48 Die Kritik Foucaults richtet sich hier vor allem gegen den marxistischen Diskurs der 

68er, der die Befreiung des Individuums aus der Umklammerung der (bürgerlichen) 

Machtverhältnisse anstrebt. 

49  Vgl. DE3/200: 345f.: „Allgemein würde ich sagen, dass die Untersagung, die Verweige-

rung und das Verbot weit davon entfernt sind, die wesentlichen Formen der Macht zu 

sein, sondern nur deren Grenzen, deren grobe oder extreme Formen sind.“ Es sind – in 

meinen Worten – bloß ontische Sedimentierungsweisen der Macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 229 

 

beschreiben, als ob sie nur ‚ausschließen‘, ‚unterdrücken‘, ‚verdrängen‘, ‚zensieren‘, ‚abstra-

hieren‘, ‚maskieren‘, ‚verschleiern‘ würde. In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie 

produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsbereiche und Wahrheitsrituale: das Indivi-

duum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser Produktion.“ (ÜS: 249f.) 
 
Macht produziert selbst eine Wirklichkeit, sie hat materialisierende Effekte, zu de-
nen auch die Selbstbeschreibung von Subjekten als Individuen gehört. Während bei 
Heidegger die Analyse der gründenden Kraft des Ab-grunds noch höchst abstrakt 
bleibt und aufgrund dieser Abstraktion noch nicht ihre subjektivierende Kraft expli-
zieren kann, gelingt es Foucault mit der Interpretation des Ab-grunds im Sinne von 
Machtverhältnissen, die praxeologische Pointe von Subjektivierungsverhältnissen 
zur Sprache zu bringen. Die Einsicht lautet, dass der Prozess der Subjektivierung 
über unterwerfende Kräfteverhältnisse verläuft, die stets historisch spezifische Wir-
kungen entfalten; dem Bündel dieser Wirkungen gibt Foucault den Namen 
„Macht“.50 Unterdrückung und Zensur sind zwei negative Verfahren der produkti-

ven Komponente der Macht. Foucault leugnet nicht, dass die Wirkungsweise der 
Macht Subjekte beschränkt: Der Akt der Beschränkung und Begrenzung von Mög-
lichkeiten ist jedoch für die Existenz von Subjekten konstitutiv. Diese wichtige Im-
plikation eines heteronomen Subjektverständnisses teilt Foucault mit Levinas und 
Derrida.  

Die Rede von einer „befreiten“ Gesellschaft in obigem Zitat ist deshalb „ideo-
logisch“, weil sie den konstituierenden – produzierenden wie unterwerfenden – 
Charakter der Machtverhältnisse vergisst. Foucault weist in diesem Zusammenhang 
die „Repressionshypothese“ zurück, wonach eine Kritik der Macht der Befreiung 
des Subjekts von einer repressiven Macht zu dienen hat.51 Gemäß der Anhänger der 
                                                             
50  Deleuze (2013: 156-160) argumentiert hier, dass Foucault über Heidegger hinausgeht, in-

dem er nicht direkt von der Lichtung (dem Sichtbaren) zum Sein wechselt, sondern durch 

das Außen der Macht eine Kraft zwischen (abstraktem) Sein und (sichtbarer) Lichtung 

aufspürt, die erst den Prozess der Subjektivierung erschließbar macht. 

51  Diesen Sachverhalt demonstriert Foucault besonders eindrücklich an der Rolle der Sexua-

lität im politischen und rechtlichen Diskurs. Die Ablehnung der These, die Sexualität 

werde seit Jahrhunderten unterdrückt, geht mit einer Kritik an denjenigen Positionen ein-

her, welche die Rolle des Verbots bei der diskursiven Analyse der Sexualität in den Vor-

dergrund rücken. Foucault bestreitet nicht, dass in der Realität Verbote über bestimmte 

sexuelle Praktiken oder Beziehungen ausgesprochen wurden und werden und dass in der 

Moderne eine Überwachung sexueller Verhaltensweisen, wie beispielsweise der Sexuali-

tät der Kinder, im Gegensatz zum Mittelalter stetig zugenommen hat. Möchte man die 

wachsende Bedeutung der Sexualität und die Vervielfältigung ihrer Diskurse nachzeich-

nen, so reicht es aber nicht aus, den Blick primär auf die Funktion der Verbote zu lenken: 

„Ich sage nicht, dass das Verbot des Sexes eine Täuschung ist, behaupte aber, dass es ei-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Repressionshypothese muss philosophische, psychoanalytische und politische Kri-
tik die Aufgabe haben, die Autonomie des Subjekts vor ihrer Einschließung in die 
Macht zu retten. Mithilfe des ontologischen Verständnisses von Macht kann 
Foucault zeigen, dass die Forderung nach einer solchen „Befreiung“ gerade auf der 
Einschreibung des Subjekts in einen spezifischen Diskurs der Wahrheit gründet, 
und somit auf einem Machtverhältnis, das primär nicht befreit, sondern noch stärker 
unterwirft: „Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man 
einlädt, ist bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.“ 
(ÜS: 42) Wie ich schon in Kapitel 6.1.2 gezeigt habe, sind die Namen „Mensch“ 
und „Humanismus“ Produkte einer Verschiebung in den Epistemen des Wissens. 
Der Diskurs der Humanwissenschaften, der sich vermeintlich einer Befreiung des 
Menschen verschreibt, beruht auf einer spezifischen Konfiguration von Macht, die 
er zugleich verschleiert und reproduziert.52  

Durch die Aufdeckung des produktiven Charakters der Macht veranschaulicht 
Foucault, dass Macht einen positiven, Subjektivität konstituierenden Aspekt besitzt. 
Ohne Macht gibt es keine Subjekte. Hier entbindet sich die temporale Dimension 
des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität von der Geschichtlich-
keit und der quasi-ahistorische Gehalt des Machtbegriffs wird sichtbar. Es gibt zwar 
historisch unterschiedliche Wirkungsweisen von Macht, die Foucault als Souve-
ränitätsmacht, Disziplinarmacht und Biomacht bezeichnet; all diesen geschichtlich 
spezifischen Machtmodellen ist jedoch ihr Subjektivität produzierender Effekt ge-
meinsam. Wenn an dieses Verständnis von Macht anknüpft wird, bedeutet das 
nicht, dass auf den Anspruch einer Kritik der Macht verzichtet muss. Indem 
Foucault die Forderung nach einer umfassenden Befreiung als ideologisch brand-
markt, wirft er nicht das Projekt einer Kritik von Bord, welche sich den Möglich-
keiten von Freiheit und Widerständigkeit widmet. Die Kritik gilt vielmehr der Ver-
schleierung des ontologischen Charakters, des Entzugsmoments der Macht sowie 
der Sedimentierung konkreter, ontischer Machtverhältnisse, die Subjekten die Mög-
                                                             

ne Täuschung ist, wenn man es zu dem grundlegenden und konstitutiven Element macht, 

von dem ausgehend sich die Geschichte dessen schreiben lässt, was seit Beginn der Mo-

derne über den Sex gesagt worden ist.“ (WW: 19) Die Kritik an einer Position, die 

Foucault als „Repressionshypothese“ bezeichnet, besagt, dass die Repression der Sexuali-

tät ein Element innerhalb eines wachsenden Diskurses über die Sexualität ist. Es handelt 

sich vordergründig nicht um eine Unterdrückung, sondern um einen „Anreiz zum Dis-

kurs“ (WW: 39) über die Sexualität. 

52  Vgl. dazu folgende Stelle aus der Vorlesung Die Strafgesellschaft: „In Verbindung mit 

der Ausübung von Macht sieht man somit einen Diskurs in Erscheinung treten, der den 

mythischen Diskurs über die Ursprünge der Macht – der regelmäßig die Genealogie des 

Königs und seiner Vorfahren erzählte – ablöst: den normalisierenden Diskurs der Hu-

manwissenschaften.“ (STR: 326) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 231 

 

lichkeiten raubt, gegen die Macht vorzugehen. Kritik problematisiert vor diesem 
Hintergrund bestimmte Wirkungsweisen der Macht, ohne auf die Utopie einer Be-
freiung von allen Machtverhältnissen zurückzugreifen.53 

 
6.2.3 Das individualisierte, normierte und verkörperte Subjekt als 

Effekt der Disziplinarmacht 
 
Bis jetzt habe ich den Vorschlag gemacht, Foucaults genealogische Arbeiten so zu 
lesen, dass sie Machtverhältnisse als Entzugs- und Bezugsmomente von Subjektivi-
tät interpretieren. Sie erweitern und verschieben dadurch die seinsgeschichtlichen 
Analysen Heideggers um eine praktische und materielle54 Dimension, indem sie 
Macht als ab-gründiges Kräfteverhältnis denken, das sich immer historisch aktuali-
siert. Die genealogischen Untersuchungen gehen dabei über die archäologischen 
Arbeiten hinaus, indem sie sich nicht nur dem Subjektbegriff widmen, sondern be-
stimmte geschichtliche Kräfteverhältnisse verfolgen, die Subjekte unterwerfen und 

                                                             
53  In den Abschnitten 6.2.4 und 6.3.1 werde ich auf diesen Punkt noch genauer eingehen. 

54  Der Begriff des Dispositivs soll die materielle Dimension des Diskurses betonen und ist 

als ein Überbegriff von „Episteme“ zu verstehen, der aber nicht deren Homogenität auf-

weist. Foucault definiert in einem Gespräch aus dem Jahre 1977 „Dispositiv“ wie folgt: 

„Das, was ich mit diesem Begriff zu bestimmen versuche, ist erstens eine entschieden he-

terogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutionen, architektonischen Einrich-

tungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen, administrativen Maßnahmen, wis-

senschaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehr-

sätzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das sind die Elemente des Dispositivs. 

Das Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elementen herstellen kann. 

[…] Was ich Dispositiv nenne, [ist] ein viel allgemeinerer Fall der Episteme […], das 

selbst diskursiv und nicht diskursiv ist und dessen Elemente viel heterogener sind.“ 

(DE3/206: 392-395) Das Dispositiv wird von Foucault als Begriff eingeführt, um die 

Bündelung von sprachlichen und nicht-sprachlichen Kräfteverhältnissen anzuzeigen. Die 

Trennung zwischen diskursiv und nicht-diskursiv sollte allerdings nicht zu wörtlich ge-

nommen werden. Dem Diskursbegriff Foucaults sind schon von Anfang an materielle 

Bedingungen und somit das nicht-diskursive eingeschrieben, weil sich Diskurse immer 

auch in der Wirklichkeit ablagern und also materielle Effekte haben. In den 70ern stellt 

Foucault jedoch seine Analysen immer stärker auf die praxeologische Wirkungsweise 

von Macht und auf ihre nicht-diskursive Komponente ab. Um dieser veränderten Fokus-

sierung Ausdruck zu verleihen, wird in den Arbeiten der Begriff „Dispositiv“ eingeführt. 

Vgl. zur Verbindung der diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken in den archäologi-

schen Schriften der 60er Jahre Gutting (1989: 256-260). Eine (sehr kurze) Genealogie des 

Begriffs „Dispositiv“ hat Agamben (2008) geschrieben. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ihre Identität durchdringen. Am Ort des Individuums zeigt sich die Verflechtung 
von Foucaults genealogischer Freilegung eines historisch spezifischen Machtmo-
dells, nämlich der Disziplinarmacht, mit seinem ontologischen Verständnis von 
Macht am eindrücklichsten.55  

Nach Foucault knüpfen Theorien, welche die Wirkungsweise von Macht in der 
Gesellschaft untersuchen, ihre Analysen immer noch zu sehr an Subjekte. Die an-
haltende Vorherrschaft von Theorien über die Souveränität sorgt für eine Verschlei-
erung der Disziplinartechnologien (vgl. ÜS: 103; VG: 53). Die politischen Wissen-
schaften konzentrieren sich nach wie vor primär auf das juridische Machtmodell, 
welches Souverän und Gesetz privilegiert und Macht zu verorten versucht: „Im po-
litischen Denken und in der politischen Analyse ist der Kopf des Königs noch im-
mer nicht gerollt.“ (WW: 90) Foucault hat es sich deshalb zum Ziel gesetzt, dem 
König den Kopf abzuschlagen, indem er das Modell der Disziplinarmacht einführt, 
um eine bessere Analyse der spezifischen Wirkungsweise von Macht und eine an-
gemessenere Beschreibung von Subjektivierung zu ermöglichen.56 

Die These, dass Subjekte durch einen Akt der Unterwerfung unter Machtver-
hältnisse konstituiert werden, lässt sich am Phänomen des neuzeitlichen Individu-
ums erproben. In der Moderne, so hat sich bereits in meiner Auseinandersetzung 
mit Heidegger ergeben, gilt das Individuum als Substanz, das einer Welt gegen-
übersteht, der es nicht mehr selbst angehört (vgl. Kap. 3.4.1). Foucaults Bestreben 
                                                             
55  Die Biomacht lässt sich in diesem Kontext als eine Weiterentwicklung und „Verfeine-

rung“ der Disziplinarmacht bezeichnen, indem sie demographische Faktoren in eine Re-

gierung der Bevölkerung inkludiert (vgl. Schneider 2004: 179f.). Foucault entwickelt die-

se Konzeption vor allem in seinen Vorlesungen am Collège de France in der zweiten 

Hälfte der 70er Jahre. 

56  Das Erscheinen einer Wirkungsweise der Macht, der Foucault den Namen „Disziplinar-

macht“ gibt, lässt sich zu einem Zeitpunkt, der rund um die Französische Revolution 

liegt, diagnostizieren. Die Zirkulation der Macht innerhalb der Gesellschaft kann jedoch 

auch partiell mit dem Modell der Souveränitätsmacht erfasst werden, wonach die Aus-

übung von Macht an einen Herrschenden geknüpft ist: „Souveränität und Disziplin […] 

sind die beiden absolut konstitutiven Bestandteile der allgemeinen Machtmechanismen 

unserer Gesellschaft.“ (VG: 56) Foucault behauptet nicht, dass die Souveränitätsmacht 

von der Disziplinarmacht vollständig abgelöst wurde; seine Fokussierung auf die Diszip-

linarmacht und die Vernachlässigung der Souveränitätsmacht werden vielmehr mit der 

Bedeutung der Disziplinarmacht innerhalb einer Genealogie des modernen Subjekts ge-

rechtfertigt. Subjektivität wird seit dem Ende des 18. Jahrhunderts vorrangig durch das 

Verfahren der Disziplinierung produziert, welches Foucault wie folgt definiert: „Diese 

Methoden, welche die peinliche Kontrolle der Körpertätigkeiten und die dauerhafte Un-

terwerfung ihrer Kräfte ermöglichen und die gelehrig/nützlich machen, kann man die 

‚Disziplin‘ nennen.“ (ÜS: 175) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 233 

 

ist es, über Heidegger hinausgehend, das „Individuum“ nicht nur als Effekt einer 
seinsgeschichtlichen Verschiebung zu begreifen, sondern die Funktion der Macht 
innerhalb dieser Transformation auszuweisen: 

 

„Man darf das Individuum, denke ich, also nicht als eine Art elementaren Kern, primitives 

Atom, vielfältige und träge Materie begreifen, auf die die Macht angewendet wird, gegen 

welche sie sich richtet und die die Individuen unterwerfen oder brechen würde. In Wirklich-

keit ist das, was bewirkt, dass Körper, Gesten, Diskurse, Wünsche als Individuen identifiziert 

und konstituiert werden, eine der ersten Wirkungen der Macht. Das Individuum ist also nicht 

das Gegenüber der Macht; es ist eine ihrer ersten Wirkungen. Das Individuum ist ein Macht-

effekt und gleichzeitig, in genau dem Maße, wie es eine ihrer Wirkungen ist, verbindendes 

Element: Die Macht geht dank des Individuums, welches von ihr konstituiert wurde, durch.“ 

(VG: 45) 
 
Das Individuum ist das Produkt des durch die Disziplinarmacht vollzogenen Pro-
zesses der Individualisierung. Die Disziplinarmacht produziert und kontrolliert In-
dividuen, sie ist „ein Verfahren der Individualisierung“ (MP: 32). Die Möglichkeit, 
den Menschen als Individuum zu bezeichnen, ist – so hat sich in Foucaults archäo-
logischen Studien zunächst gezeigt – an eine Verschiebung der Episteme des Wis-
sens gebunden (vgl. Kap. 6.1.2). Der Mensch wird zum Individuum, weil er zu-
gleich Subjekt und Objekt des Wissens ist. Er ist – um einen Ausdruck zu 
verwenden, den auch Taylor aufgreift (vgl. Kap. 8.3.3) – ein Atom, das nicht in der 
Welt ist und sich vor jeder heteronomen Kraft in sein Inneres zurückzuziehen ver-
mag.  

Die genealogische Perspektivierung erweitert die Pointe der archäologischen 
Untersuchungen nun dadurch, dass sie den Werdensprozess des Subjekts zum Indi-
viduum innerhalb sozialer Praktiken aufspürt. Foucaults These ist, dass der Prozess 
der Individualisierung innerhalb der Disziplinarmacht Menschen zu Individuen 
formt, indem er sie der diskursiv-materialisierenden Kraft bestimmter Institutionen 
(z.B. Schule, Krankenhaus, Psychiatrie, Gefängnis) unterwirft.57 Zugleich ver-
schleiert dieser Prozess seine eigene Wirkungsweise, indem er Subjekten die Vor-
stellung einprägt, sie wären Herrscher über ihre eigene Subjektivität. An diesem 
Punkt wird deutlich, wie Foucault Heideggers Kritik an der neuzeitlichen Sub-
jektphilosophie mit einer Analyse von Praktiken verknüpft und dadurch weiterent-
wickelt. Es reicht nämlich nicht aus, die Idee des autonomen Subjekts in ihrer 
                                                             
57  Das Gefängnis, dessen Genealogie Foucault in Überwachen und Strafen schreibt, ist da-

bei diejenige Institution, an der die Funktionsweise der Disziplinargesellschaft am besten 

veranschaulicht werden kann: „Das Gefängnis setzt an dem ihm Anvertrauten eine Arbeit 

fort, die anderswo begonnen worden ist und von der gesamten Gesellschaft mit unzähli-

gen Disziplinarmechanismen an jedem einzelnen fortgeführt wird.“ (ÜS: 390f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

seinsgeschichtlichen Entwicklung freizulegen, sondern es muss vielmehr auch da-
rum gehen, die Konstitution des Selbstverständnisses von Subjekten als autonomer 
Akteure innerhalb institutionalisierter Praktiken zur Sprache zu bringen und zu 
problematisieren. Dass sich Subjekte als sich selbst bestimmend verstehen, ist auch 
daran gebunden, dass sich diskursive Machtverhältnisse in Institutionen ablagern. 
Institutionen sind erst dadurch befähigt, Subjekte auf eine solche Weise zu diszipli-
nieren, dass ihnen der Schein verliehen wird, sie seien frei. 

Bei der Konstitution des modernen Subjekts innerhalb der Disziplinargesell-
schaft spielt neben dem Prozess der Individualisierung die Normierung bzw. Nor-
malisierung eine entscheidende Rolle. Die Einrichtungen der Überwachung inner-
halb der Disziplinargesellschaft erschaffen das Subjekt als normalisiertes 
Individuum: „Dieses Individuum ist ein in ein Überwachungssystem eingeglieder-
ter, den Normalisierungsverfahren sich fügender, ein unterworfener Körper.“ (MP: 
93) Bevor ich auf die Rolle des Körpers zu sprechen komme, möchte ich mich dem 
Verfahren der Normalisierung widmen. Unter Normalisierung versteht Foucault ein 
sichtbares und unsichtbares Raster, das für die Grenzziehung zwischen normal und 
anormal verantwortlich ist. Die Festlegung dieser Grenze vollzieht sich innerhalb 
eines historischen Prozesses, den Foucault beispielsweise in seiner Dissertation 
Wahnsinn und Gesellschaft sowie in der Vorlesung Die Anormalen am Collège de 

France nachzeichnet. Die Kontrolle der Individuen mithilfe der „Normierungsge-
walt“ ist ab dem 17. Jahrhundert eine der wichtigsten Funktionen der modernen Ge-
sellschaft (vgl. ÜS: 392f.). Erst mit der Entstehung der Disziplinargesellschaft wird 
die Klassifizierung der Individuen als „normal“ oder „anormal“, „wahnsinnig“ oder 
„gesund“ zu einem Element innerhalb des hegemonialen Diskurses. In der Diszipli-
nargesellschaft werden alle Individuen anhand eines Maßstabs beurteilt, der durch 
das Normierungsmodell zur Verfügung gestellt wird, während Gesellschaften, in 
denen primär Souveränitätsmacht vorherrscht, die „Standeszugehörigen“ gemäß ih-
rer Stellung in der hierarchischen Ordnung klassifizieren:  

 

„Zusammen mit der Überwachung wird am Ende des klassischen Zeitalters die Normalisie-

rung zu einem der großen Machtinstrumente. An die Stelle der Male, die Standeszugehörig-

keiten und Privilegien sichtbar machen, tritt mehr und mehr ein System von Normalitätsgra-

den, welche die Zugehörigkeit zu einem homogenen Gesellschaftskörper anzeigen, dabei 

jedoch klassifizierend, hierarchisierend und rangordnend wirken.“ (ÜS: 237)  
 
Hierarchie wird in der Disziplinargesellschaft durch das Verfahren der Normalisie-
rung produziert. Die Einführung der Haftstrafe, die nun für jeden Menschen unab-
hängig von seiner Rolle in der Gesellschaft Geltung besitzt und jedem Individuum 
dieselbe Art der Strafe zuweist, ist eines der Resultate bei der Suche der Diszipli-
narmacht nach einer einheitlichen Beurteilung bzw. Bestrafung aller Individuen 
(vgl. Schneider 2004: 125f.). Das Gefängnis ist jedoch nur eine der durch die Dis-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 235 

 

ziplinarmacht in Erscheinung tretenden Institutionen. Sie ist zweifellos die sicht-
barste Institution und der wichtigste Ort, an welchem die auf die Innerlichkeit des 
Subjekts gerichteten Kräfteverhältnisse erfahrbar werden; der Prozess der Normali-
sierung entfaltet seine Wirkungen jedoch auch an anderen Orten. Psychiatrie, Klinik 
und Erziehungswesen sind weitere Felder, denen sich Foucault in seinen Untersu-
chungen ausführlich widmet. All diesen Institutionen ist gemeinsam, dass sie die 
Wirkungsweise der Macht vervielfältigen, indem sie sich an dem Verfahren der In-
dividualisierung, Normierung und damit eben der Disziplinierung beteiligen. Die 
Trennung zwischen normal und anormal wird von der Psychiatrie, dem Medizin- 
und Bildungssystem besetzt und reproduziert – die neu entstehenden Verbindungen 
zwischen Polizei, Justiz und Psychiatrie sind Resultate und Reproduktionen dieser 
Trennung.  

Die Disziplinarmacht produziert aber nicht nur Individualität und Normalität, 
sondern auch den Körper. Die Ablösung grausamer körperlicher Bestrafungen 
durch das Gefängnis als allgemeiner Strafpraxis hat die Funktion des Körpers in-
nerhalb der Disziplinarmacht verschoben. Der Körper soll nun nicht länger ausge-
löscht, sondern unterworfen und von den Institutionen instrumentalisiert werden: 

 

„Der historische Augenblick der Disziplinen ist der Augenblick, in dem eine Kunst des 

menschlichen Körpers das Licht der Welt erblickt, die nicht nur die Vermehrung seiner Fä-

higkeiten und auch nicht bloß die Vertiefung seiner Unterwerfung im Auge hat, sondern die 

Schaffung eines Verhältnisses, das in einem einzigen Mechanismus den Körper um so gefü-

giger macht, je nützlicher er ist, und umgekehrt. […] Der menschliche Körper geht in eine 

Machtmaschinerie ein, die ihn durchdringt, zergliedert und wieder zusammensetzt. […] Die 

Disziplin fabriziert auf diese Weise unterworfene und geübte Körper, fügsame und gelehrige 

Körper.“ (ÜS: 176f.) 
 
In diesem Zitat zeigt sich, dass Foucault Macht als grundsätzlich auf den Körper ge-
richtet denkt. Der Dualismus zwischen Geist und Körper wird unterlaufen, indem 
der Körper als durch eine spezifische Wirkungsweise der Macht geprägt verstanden 
wird. Der Körper ist hierbei keine unbeschriebene Oberfläche, die der Macht vo-
rausgeht; Körper werden vielmehr im Zuge der Subjektivierung durch die Macht 
materialisiert und erst in diesem Moment als Körper konstituiert. Machtverhältnisse 
versehen den Körper mit einer spezifischen Funktion und machen ihn so zu einem 
Element, das kontrolliert und diszipliniert werden kann. Es ist daher verkürzt, 
Foucaults Machtbegriff als ausschließlich diskursiv zu beschreiben. Macht kommt 
immer auch ein materialisierender Effekt zu: Sie formt Körper. Die Wirkungsweise 
der Macht beinhaltet stets einen „Prozess der Materialisierung“ (Butler 1997: 62), 
weil die Entzugsdimension der Macht stets auch Ablagerungen in der Wirklichkeit 
produziert. Dieser Prozess ist ambivalent: Weil Körper ein Effekt der Macht und 
folglich immer schon von Machtverhältnissen durchzogen sind, können sie von 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

konkreten Realisierungsweisen der Macht angeeignet und instrumentalisiert werden 
– aber auch zu einem Ort des Widerstands werden.58 

 
6.2.4 Genealogie als Kritik unterwerfender Subjektivierung 
 
Bisher sollte sich erschlossen haben, dass die moderne Subjektivität das Produkt ei-
ner Unterwerfung unter Wissens- und Machtverhältnisse ist, die von der doppelten 
Bewegung des Bezugs und Entzugs durchzogen sind. Macht ist im Moment des Be-
zugs immer auf das Subjekt gerichtet; sie konstituiert und begrenzt es. Die Wir-
kungsweise der Macht entzieht sich dem Subjekt jedoch zugleich, indem sie von 
ihm im Moment der Gründung ablässt. Aus diesem Grund determinieren und ver-
sklaven Machtverhältnisse Subjekte nicht, sondern eröffnen ihnen vielfältige Mög-
lichkeiten, sich zu dem Prozess der Subjektivierung zu verhalten. Die drei Kompo-
nenten der Diffusion, Relationalität und Produktivität sind zwar Teil des 
Phänomens der Macht; ihr phänomenaler Gehalt erscheint allerdings nur in histo-

risch konkreten, d.h. ontischen Sedimentierungen von Macht. Dass Macht auf diese 
Weise philosophisch thematisierbar sein kann, ist dann an das Aufkommen der Dis-
ziplinarmacht gebunden, die das moderne Subjekt durch Prozesse der Individuali-
sierung und Normierung konstituiert. Die Genealogie der Disziplinarmacht bringt 
eine ab-gründige Kraft von Machtverhältnissen zum Vorschein, die allen geschicht-
lich früheren Machtmodellen zwar auch schon zukommt, jedoch erst zu einem be-
stimmten historischen Zeitpunkt erfahrbar wird. Was bedeutet eine solche genealo-
gische Erschließung der Macht nun konkret für das Unternehmen einer Subjekt- 
kritik? 

Genealogie als Kritik – und damit als eine spezifische Interpretation der hei-
deggerschen Destruktion (vgl. Kap. 2.5.2) – bemüht sich um einen Abbau der auf 
Individualisierung und Normierung basierenden neuzeitlichen Subjektivierungspro-
zesse. Aufgrund des nominalistischen Charakters der Genealogie verwirft Foucault 
eine allgemeine Theorie der Kritik; die Kritik muss ihre Wirkung vielmehr immer 
am konkreten Untersuchungsgegenstand, d.h. an den spezifischen Machtverhält-
nissen und ihrer unterwerfenden, subjektivierenden Kraft erproben. Es gilt daher 
den „lokale[n] Charakter der Kritik“ (VG: 20) zu beachten. Aber auch ohne eine 
Theorie der Kritik lässt sich eingrenzen, was Foucault unter dem Verfahren der Kri-
tik versteht und wie er es als Werkzeug seines Denkens einsetzt. Kritik zielt vor 
diesem Hintergrund auf die Offenlegung von Machtverhältnissen mit dem An-
spruch, die historische Konstitution von Subjektivität nachzuzeichnen. Die kritische 

                                                             
58  Der Faktor des Widerstands bekommt in Abschnitt 6.3.1 mehr Aufmerksamkeit zugewie-

sen. Der widerständigen Rolle des Körpers in Hinblick auf eine kollektive Auflehnung 

gegen die Macht hat sich Butler (2016a) im Anschluss an Foucault zugewendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 237 

 

Genealogie als historische Freilegung der Entstehung von Subjektivierungsverhält-
nissen bestreitet die Existenz einer der Macht zugrunde liegenden Struktur von Sub-
jektivität; vielmehr werden Subjekte durch die hegemonialen Machtbeziehungen 
produziert und unterliegen somit der Kontingenz der historischen Entwicklung. Ge-
nealogie soll gemäß diesem Leitgedanken die Vorstellung erschüttern, das autono-
me Subjekt sei das notwendige Resultat eines geschichtlichen Verlaufs, der die 
Akteure aus ihrer selbstverschuldeten Abhängigkeit befreit. Nach Foucaults 
Verständnis ist „die Kritik dessen, was wir sind, zugleich historische Analyse der 
uns gesetzten Grenzen und Probe auf ihre mögliche Überschreitung“ (DE4/339: 
707). Genealogie soll in diesem Sinne diejenigen Grenzziehungen ausloten, welche 
das Selbstverständnis von Subjekten wesentlich affizieren und rahmen.59 Die Kritik 
an der historischen Konstitution dieser Grenzen impliziert dann bereits eine Ver-
schiebung von Identitäten (vgl. Saar 2007: 285). Wie auch bei Levinas und Derrida 
sind bei Foucault das Aufspüren der Konstitution von Subjektivität und die Offen-
legung der Grenzziehung von Subjekten zu ihrem konstitutiven Außen ein interve-
nierender Akt, der bereits unser Selbstverständnis als neuzeitliche Subjekte berührt.  

Bei allen Parallelen zu seinen beiden Zeitgenossen muss jedoch auch betont 
werden, dass Foucaults kritische Genealogie weniger vorsichtig verfährt als Derri-
das Dekonstruktion. An nicht wenigen Stellen innerhalb seines Werkes ist nicht 
bloß von einer Überschreitung von scheinbar selbstverständlichen Grenzen, son-
dern auch von einer Zerstörung eines falschen Subjekt- und Identitätsverständnisses 
die Rede. So schreibt Foucault etwa in seinem Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, 

die Historie: „Die von der Genealogie angeleitete Historie will die Wurzeln unserer 
Identität nicht freilegen, sondern zerstören; sie sucht nicht nach dem Herd, aus dem 
wir kommen, nach jener Heimat, in die wir nach dem Versprechen der Metaphysi-
ker wieder zurückkehren werden; vielmehr macht sie all die Brüche sichtbar, die 
uns durchziehen.“ (DE2/84: 188)60 Ich möchte argumentieren, dass Foucault den 
Terminus „Identität“ zumeist für ein spezifisches Verständnis von Subjektivität re-
serviert. Während Subjektivität allgemein das Produkt eines heteronomen Akts der 
Unterwerfung benennt, bezeichnet Identität die Abschließung von Subjektivität ge-
                                                             
59  Dieses auf das Selbstverständnis von Subjekten gerichtete Moment der Genealogie betont 

auch David Owen (2003: 133), wenn er schreibt, dass die Genealogie sich an einer „Ge-

fangenschaft“ abarbeitet, die Subjekte daran hindert, sich „als Subjekte oder Akteure zu 

begreifen“. 

60  In diesem Punkt könnte der Unterschied zwischen den genealogischen Verfahren 

Foucaults und Taylors nicht größer sein, was auch durch folgendes Zitat unterstrichen 

wird: „Das Hauptziel besteht heute zweifellos nicht darin, herauszufinden, sondern abzu-

lehnen, was wir sind.“ (DE4/306: 280) Taylor wirft Foucault in diesem Zusammenhang 

vor, innerhalb seiner genealogischen Arbeiten in den 70er Jahren die affirmativen Mo-

mente von Subjektwerdung nicht herausgearbeitet zu haben (vgl. Kap. 8.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

genüber ihrem Anderen. „Zerstört“ werden soll in diesem Sinne ein totalisierendes 
Verständnis von Subjektivität (vgl. Butler 2002: 261).61 Foucaults Problematisie-
rung von Identität reicht somit in ihrer Radikalität über Levinas und Derrida hinaus. 
Während seine beiden Landsmänner lediglich den metaphysischen Begriff der Iden-
tität gemäß einer ursprünglichen Selbsttransparenz und Gleichheit des Subjekts mit 
sich selbst verwerfen, ist es zumindest an manchen Stellen fragwürdig, ob Foucault 
dem Identitätsbegriff noch einen Ort innerhalb seiner genealogischen Arbeiten zu-
weisen möchte. Das Ziel scheint nicht mehr ein Abbau, sondern eine „Zerstörung“ 
bzw. „Auflösung“ von Identität zu sein. 

Foucaults Fokussierung auf die unterwerfende Seite der Macht verliert zuweilen 
aus den Augen, dass sich Macht stets sedimentieren muss. So wirft Oliver Marchart 
Foucault zu Recht eine zu starke Konzentration auf den gespenstischen – mit einem 
Ausdruck Derridas: „hantologischen“62 – Charakter der Macht vor: „Die Divergenz 
besteht nicht so sehr darin, dass Foucault den hantologischen Status seiner Katego-
rie nicht ausweisen will oder kann. Das trifft zwar zu, aber de facto spricht Foucault 
über nichts anderes als die hantologische Rückseite der Macht.“ (Marchart 2013: 
368; Anm. 11)63 Eine Konsequenz daraus ist das Verschwinden der Frage nach der 
– partiellen – Stabilisierung von Subjektivität und Identität. Wie sich bei Levinas 
und Derrida ergeben hat, ist Identität ein positiver Effekt der (negativen) Entzugs-
momente von Subjektivität und lässt sich daher in ihrer Aussetzung gegenüber einer 
konstitutiven Nicht-Identität neu bestimmen. Foucault gibt diese Möglichkeit hin-
gegen zugunsten einer „Zerstörung“ von Identität auf. Der Entzugscharakter der 
Macht wird zu Lasten des Bezugscharakters überbetont. 

Aber auch diese Geste innerhalb der genealogischen Arbeiten zur Macht in den 
70er Jahren birgt einen entscheidenden Ertrag. Meine These lautet, dass Foucault 
die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bis an die äußerste 
Grenze einer Dekonstruktion des autonomen Subjekts treibt. Mit dem Fokus auf 
dem unterwerfenden Charakter der Wissens- und Machtverhältnisse wird erkundet, 
                                                             
61  Raymond Geuss (2003: 152) variiert diesen Gedanken, indem er schreibt, Genealogie sei 

die „historische Auflösung selbstverständlicher Identitäten“ (Hervorhebung von mir). 

62  Das Programm einer „Hantologie“, die den gespenstischen Charakter einer Ontologie 

zum Ausdruck bringen soll, welche eigentlich tot sein müsste, aber immer noch unter den 

Lebenden spukt, hat Derrida in seiner Marx-Lektüre entwickelt (vgl. MG). 

63  In diese Kritik stimmt auch Saar (2013: 167) ein, wenn er formuliert, dass man „Foucault 

eine vereinseitigende begriffliche Strategie unterstellen [kann], die infolge der negativen 

Fixierung auf die Vermeidung eines Herrschaftsmodells und der Betonung der Konstitu-

tionskraft der Macht kaum Aussagen über die lokalen und kontextuellen Wirkungsver-

mögen des Einzelnen trifft und damit die Anwendung des Machtbegriffs auf ein Gebiet 

verhindert, das zu explizieren doch eines der Grundmotive jeder Machtkritik sein sollte: 

das individuelle Leben (mit) der Macht“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 239 

 

wie weit das sich ursprünglich selbst transparente und sich selbst bestimmende Sub-
jekt problematisiert werden kann, ohne den Subjektbegriff vorschnell aufzugeben. 
Die Anforderung an die hermeneutischen Autoren, denen die Kapitel sieben und 
acht dieser Arbeit gewidmet sind, liegt nun darin, die Kritik Foucaults an der Ge-
wordenheit der neuzeitlichen Subjektivität und am Begriff der Identität aufzuneh-
men und ersichtlich zu machen, wie sich das Selbstverständnis von Subjekten aus-
legen lässt, ohne hinter die wesentlichen Einsichten der genealogischen Kritik 
zurückzufallen. Die Arbeiten Foucaults dienen dabei – insbesondere mit Blick auf 
die affirmative Genealogie Taylors (vgl. Kap. 8.3.1-8.3.3) – als Folie, vor welcher 
der Erfolg eines hermeneutischen Anschlusses an die heideggersche Subjektkritik 
beurteilt wird. 

 
 

6.3 DIE BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT:  
FREIHEIT, SELBSTPRAKTIKEN UND SELBSTSORGE 

 
Im letzten Unterkapitel habe ich zu demonstrieren versucht, wie eine Kritik unter-
werfender Subjektivierungsverhältnisse darauf zielt, als Notwendigkeiten getarnten 
Selbstverständnissen ihre historische Kontingenz gegenüberzustellen. Dadurch hat 
sich ein Raum für ein anderes Verständnis von Subjektivität eröffnet: Foucault geht 
es um eine kritische Perspektive auf den Konstitutionsprozess von Subjektivität und 
nicht um ein Aufzeigen gelingender Subjektivierung. Die kritische Genealogie hat 
sich ganz auf den abbauenden, problematisierenden Zug der Dekonstruktion kon-
zentriert. Konnte man somit in den 70er Jahren – bei wohlgemerkt unsauberer Lek-
türe – zu dem Schluss kommen, das Subjekt sei völlig den Machtverhältnissen un-
terworfen, so möchte ich in diesem Kapitel ausführen, wie Foucaults Schriften der 
80er Jahre die ermöglichende Komponente der Macht thematisieren. Dabei muss 
jedoch zugleich angemerkt werden, dass Foucault keine Revision seiner vorherigen 
Untersuchungen vornimmt. Die späteren Arbeiten lassen sich vielmehr als die vor-
herigen erweiternd begreifen, indem Foucault nun auf den konstruktiven Aspekt der 
Dekonstruktion zu sprechen kommt. Sie erörtern die Möglichkeit, Handlungsfähig-
keit und Widerständigkeit als Bezugsmomente von Subjektivität und also im Aus-
gang von den Entzugsmomenten der Wissens- und Machtverhältnisse zu interpre-
tieren. Ein hermeneutisches Moment kommt innerhalb derjenigen Arbeiten zum 
Tragen, in denen Foucault das Verhältnis von Subjekten zu sich selbst betrachtet. 
Anhand des historisch spezifischen Falls der antiken Selbstsorge wird schließlich an 
die Oberfläche gebracht, auf welche Weise Subjekte nicht nur der Macht unterwor-
fen sind, sondern an ihrem Konstitutionsprozess durch die Einübung von Selbst-
praktiken teilnehmen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Auf zwei Ebenen kann bei Foucault in den 80er Jahren von einer Erweiterung 
seiner Untersuchungen zur Subjektivierung die Rede sein. Auf einer ersten syste-
matischen Ebene skizziert Foucault ein Verständnis von Freiheit,64 das die Mög-
lichkeit von Widerstand nicht an die Einnahme einer Position außerhalb der Macht-
verhältnisse bindet, sondern das Potenzial widerständiger Praktiken innerhalb der 
Macht verortet. Es ist das Subjekt, das sich der Macht widersetzt, obwohl es erst 
durch die Macht als Subjekt eingesetzt wird. Die Unterwerfung des Subjekts durch 
die Macht geht der Möglichkeit des Widerstands voraus. Der wesentlich heterono-
me Konstitutionsprozess von Subjektivität ist somit Bedingung der Möglichkeit von 
Handlungsfähigkeit. Auf einer zweiten Ebene lässt sich eine Verschiebung der 
Wahl des historischen Untersuchungsgegenstands diagnostizieren. Es sind nun 
nicht mehr das 18. und 19. Jahrhundert, die im Fokus der genealogischen Texte ste-
hen, sondern die klassische und späte Antike. Foucault untersucht Formen einer 
„Sorge um sich“, die er den modernen Subjektivierungsverhältnissen der Individua-
lisierung und Normalisierung entgegenstellt. Dadurch soll evident werden, dass die 
heutigen Konstitutionsprozesse von Subjektivität nicht die einzig möglichen sind, 
sondern dass es Praktiken teilnehmender Subjektivierung gab und gibt, die Hand-
lungsfähigkeit aus einer spezifischen Aneignung und Transformation der Macht 
schöpfen. Den Bezug, den Subjekte durch Praktiken der Sorge um sich eingehen, 
interpretiere ich als eine gelingende Form der Subjektivierung. Hierin beruht der 
hermeneutische Impuls des späten Foucault, an den ein heteronomes Subjektver-
ständnis anschließen kann. Zu problematisieren bleibt der individualistische Cha-
rakter der antiken Selbstsorge, der die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem 
Anderen nicht bedenkt, sowie Foucaults Versäumnis, Praktiken teilnehmender Sub-
jektivierung in der Neuzeit aufzuspüren.  
 
6.3.1 Die Differenz zwischen Macht und Herrschaft –  

Die Möglichkeit der Freiheit 
 
Foucaults Explikation der unterwerfenden und damit subjektivierenden Kraft der 
Macht scheint noch keine befriedigende Antwort auf die Frage zu geben, inwiefern 
Subjekte den Machtverhältnissen etwas entgegensetzen können. Die Widerständig-

                                                             
64  Diese Freiheit schreibt Foucault dem Subjekt erstmals in seinem Aufsatz Subjekt und 

Macht (DE4/306) aus dem Jahre 1982 zu. Kögler (1992: 194) verortet diese Schrift „an 

der Nahtstelle dieser späten Befreiung Foucaults von der Hypostasierung der Macht zu 

einer Analyse, die die verschiedenen Dimensionen hermeneutischer Erfahrung gleich 

gewichtet“. Eine „Nahtstelle“ ist der Aufsatz deshalb, weil Foucault in den folgenden 

Jahren darum bemüht ist, die „Erfahrungen“ einzuholen, durch welche sich das Subjekt 

als widerständig zu konstituieren vermag. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 241 

 

keit des Subjekts gegen konkrete Machtverhältnisse wird in den Schriften bis zum 
Ende der 70er Jahre bestenfalls am Rand thematisiert.65 Die Einführung einer neuen 
Differenzierung zwischen Macht- und Herrschaftsverhältnissen sorgt jedoch für Er-
hellung.66 Mit Herrschaftsverhältnissen werden nun solche Machtverhältnisse be-
nannt, die sich derart manifestiert haben, dass sie die Handlungsfähigkeit der Indi-
viduen stark einschränken oder gar vollständig auslöschen: 
 

„Wenn es einem Individuum oder einer gesellschaftlichen Gruppe gelingt, ein Feld von 

Machtbeziehungen zu blockieren, sie unbeweglich und starr zu machen und jede Umkehrung 

der Bewegung zu verhindern – durch den Einsatz von Instrumenten, die sowohl ökonomi-

scher, politischer oder militärischer Natur sein mögen –, dann steht man vor etwas, das man 

als einen Herrschaftszustand bezeichnen kann. Gewiss existieren in einem solchen Zustand 

die Praktiken der Freiheit nicht oder nur einseitig oder sind äußerst eingeschränkt und be-

grenzt.“ (DE4/356: 878) 
 
Herrschaftsverhältnisse sind stark verdichtete Machtverhältnisse, in denen sich eine 
klare Unterscheidung zwischen Herrschern und Beherrschten herausgebildet hat, 
und können – im Gegensatz zu Machtverhältnissen – den Einsatz von Gewalt um-
fassen. Sie sind konkrete ontische Effekte der durchdringenden ontologischen 
Machtverhältnisse. Ein Subjekt kann nur deshalb ein anderes Subjekt beherrschen, 
weil deren Konstitution durch Machtverhältnisse der Möglichkeit von Beherr-
schung vorgängig ist. Das Subjekt muss erst als handlungsfähiges Subjekt einge-
setzt sein, um ein anderes Subjekt seinem Willen zu unterwerfen. Die Möglichkeit, 
Herrschaft auszuüben, ist an die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber Machtver-
hältnissen gebunden. 

Mithilfe der Differenz zwischen Macht- und Herrschaftsverhältnissen wird 
deutlicher, dass Macht für Foucault als ein solches Phänomen gedacht werden 
                                                             
65  Die Form des Widerstands bleibt in den 70er Jahren noch recht abstrakt. So schreibt 

Foucault zwar in Der Wille zum Wissen: „Wo es Macht gibt, gibt es Widerstand.“ (WW: 

96). Die Beziehung zwischen Macht, Subjektivität und Widerständigkeit wird allerdings 

nicht genauer entfaltet. In einem Gespräch mit dem Titel Mächte und Strategien 

(DE3/218) kommt Foucault im Jahre 1977 dann auf kollektive Formen politischen Wi-

derstands zu sprechen, aber auch hier wird die Widerständigkeit singulärer Subjekte in-

nerhalb politischer Auseinandersetzungen – und was diese Aktivitäten für Subjekte be-

deuten – nicht eigens thematisiert. Vgl. zu dieser Auseinandersetzung, mit besonderer 

Berücksichtigung der Rolle der sogenannten „Plebs“ und „infamen Menschen“, auch 

Muhle (2017). 

66  Paul Patton (1989: 274) sieht die Beziehung zwischen Widerstand und Macht in Der Wil-

le zum Wissen mit derjenigen zwischen Freiheit und Macht im Aufsatz Subjekt und Macht 

(DE4/306) korrespondieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

muss, welches die Handlungen von Subjekten nicht determiniert, sondern erst zum 
Handeln befähigt. Eine erschöpfende Bestimmung des Handelns kann nur durch ein 
ontisches Kräfteverhältnis bewirkt werden. Subjekten, denen keinerlei Handlungs-
freiheit mehr zukommt, befinden sich in der Gewalt Anderer und sind also nicht 
Macht-, sondern Herrschaftsverhältnissen ausgesetzt. Es existieren allerdings 
Passagen innerhalb Foucaults Textkorpus der 80er Jahre, welche diese Interpretati-
on herausfordern, weil in ihnen von bereits freien Subjekten die Rede ist. Ein Bei-
spiel dafür findet sich in dem Aufsatz Subjekt und Macht: „Macht kann nur über 
‚freie Subjekte‘ ausgeübt werden, insofern sie ‚frei‘ sind. […] Wo die Bedingungen 
des Handelns vollständig determiniert sind, kann es keine Machtbeziehung geben.“ 
(DE4/306: 287) Dieses Zitat lässt sich im Kontext von Foucaults Gesamtwerk nur 
verständlich machen, wenn hier unter „Macht“ ein konkretes ontisches Machtver-
hältnis verstanden wird, d.h. ein solches Verhältnis, in dem sich Macht zwar sedi-
mentiert hat, aber noch nicht in Herrschaft umgeschlagen ist. Spricht Foucault vor 
diesem Hintergrund von Freiheit, so ist das im basalen Sinne einer Handlungsfrei-
heit zu verstehen: Subjekte werden in diesem Fall nicht an bewussten Verhaltens-
weisen gehindert.  

Wenn nicht zwischen der ontologischen, entziehenden, und der ontischen, be-
ziehenden, Seite von Macht unterschieden wird, kann nicht deutlich werden, wie 
Foucaults Kritik an der Voraussetzung ursprünglicher Freiheit zu deuten ist. Aus 
diesem Grund möchte ich vorschlagen, entlang der Differenz zwischen Macht und 
Herrschaft zwischen drei Ebenen zu unterscheiden. Die ontologische, ab-gründige 
und sich entziehende Seite der Machtverhältnisse setzt gerade nicht freie Subjekte 
voraus, da Subjektivität und Freiheit deren Produkte sind. Es ist die Unterwerfung 
durch den heteronomen Konstitutionsprozess im Sinne der Machtverhältnisse, 
wodurch Subjekte erst als freie Akteure erzeugt werden. Die ontische, ab-gründige 
Seite der Machtverhältnisse betrifft all diejenigen konkreten Machtbeziehungen, die 
Effekte der ontologischen, entziehenden Bewegung der Macht sind. Sie umfasst in 
anderen Worten die Bezugsmomente der Macht und von ihnen ist in obigem Zitat 
die Rede. Ab dem Ende der 70er Jahre widmet sich Foucault vermehrt den onti-
schen Sedimentierungen der Machtverhältnisse. Diese Machtbeziehungen sind „de-
finiert durch eine Form von Handeln, die nicht direkt und unmittelbar auf andere, 
sondern auf deren Handeln einwirkt“ (DE4/306: 285). Solche Machtbeziehungen 
gibt es aber nur, weil es ontologische Machtverhältnisse gibt, auf denen sie gründen 
und deren Aktualisierungen sie sind. Ontische Machtbeziehungen sind daher auf 
derselben Ebene zu verorten wie handlungsfähige Subjekte: Sie sind Effekte, d.h. 
die sichtbare Seite des Entzugsmoments der Macht. Macht sedimentiert sich, indem 
sie Subjekte im Zuge ihrer Unterwerfung als freie Subjekte konstituiert: „Wenn es 
Machtbeziehungen gibt, die das gesamte soziale Feld durchziehen, dann deshalb, 
weil es überall Freiheit gibt.“ (DE4/356: 890) Subjekte werden als handlungsfähige 
und widerständige Akteure eingesetzt, weil sie den Wirkungsweisen der Macht un-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 243 

 

terworfen sind und nicht weil sie über eine Subjektivität verfügen, die der Macht 
vorausgeht.67 Auf einer dritten Ebene gibt es schließlich Herrschaftsverhältnisse, 
welche die Bezeichnung für ontische Machtverhältnisse sind, die sich derart verfes-
tigt haben, dass Subjekte nicht mehr handlungsfähig sind. Dass sich (ontologische) 
Machtverhältnisse immer auch in (ontischen) Machtbeziehungen ablagern, ist Teil 
ihrer Dynamik, nicht jedoch ihre Verhärtung in Herrschaftsverhältnissen. 

Die Bewegung zwischen Macht und Freiheit soll nun genauer beleuchtet wer-
den. Foucaults Freiheitsbegriff muss wie derjenige der Macht als relational verstan-
den werden: Freiheit ist keine ursprüngliche Fähigkeit, die gegen eine fremde Kraft 
vorgebracht werden kann; das würde die metaphysische Unterscheidung zwischen 
einem heteronomen „Außen“ und einem autonomen „Innen“, das es zu befreien 
gilt, voraussetzen. Freiheit ist vielmehr der Name einer widerständigen Bewegung, 
die auf Machtverhältnisse angewiesen ist, gegen die sie sich zugleich richtet. Ge-
richtetheit ist ein irreduzibles Moment der Freiheit. Widerstand entstammt dabei 
nicht einer Kraft von jenseits der Macht, sondern ist das Produkt des heteronomen 
Subjektivierungsprozesses.68 Wo Widerstand nicht mehr möglich ist, sind Macht-
verhältnisse zu Herrschaftsverhältnissen geronnen. Die Befähigung der Kritik und 
die Möglichkeit der Auflehnung gegen konkrete Machtbeziehungen kommen Sub-
jekten nur durch ihre Unterwerfung unter Machtverhältnisse zu. Eine Befreiung von 
jeglicher Macht, wie es nicht nur kantianischen, sondern auch marxistischen Theo-
retikern vorschwebt und gegen deren intellektuelle Vorherrschaft Foucault Zeit sei-
nes Lebens angekämpft hat, ist somit nicht nur eine realitätsfremde Illusion, son-
dern verstellt gar den Zugang zu einem überzeugenden Verständnis von Freiheit 
und Subjektivität.  

Der Faktor des Widerstands besitzt bei Foucault aber noch eine weitere Funkti-
on. Indem nach den Punkten des Widerstandes innerhalb einer Gesellschaft gesucht 
                                                             
67  Das folgende Zitat kann auf die gleiche Weise interpretiert werden: „Machtbeziehungen 

beruhen […] auf zwei Elementen, die unerlässlich sind, damit man von Machtbeziehun-

gen sprechen kann: Der ‚Andere‘ (auf den Macht ausgeübt wird) muss durchgängig und 

bis ans Ende als handelndes Subjekt anerkannt werden. Und vor den Machtbeziehungen 

muss sich ein ganzes Feld möglicher Antworten, Reaktionen, Wirkungen und Erfindun-

gen öffnen.“ (DE4/306: 285) Auch hier spricht Foucault von spezifischen ontischen 

Machtverhältnissen. Das Subjekt, auf das Macht ausgeübt wird, ist in diesem Moment be-

reits als Subjekte konstituiert, d.h. es ist Machtverhältnissen ausgesetzt, die ihrer Aktuali-

sierung in konkreten Machtbeziehungen vorausgehen. 

68  Die Ansicht von Rainer Forst (1990: 178), bei Foucault gibt es „eine Bewegung von einer 

negativen, endlichen Freiheit zu einer positiven, ethischen Freiheit des endlichen Indivi-

duums“ überzeugt in diesem Kontext nicht. Foucaults Freiheitsbegriff lässt sich nicht an-

hand der – vor allem im angelsächsischen Raum vorherrschenden – Unterscheidung zwi-

schen negativer und positiver Freiheit ausrichten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

wird, können Machtverhältnisse erst erschlossen werden. Widerstand fungiert in-
nerhalb der Machtverhältnisse „als […] Katalysator, der die Machtbeziehungen 
sichtbar macht und zeigt, wo sie zu finden sind, wo sie ansetzen und mit welchen 
Methoden sie arbeiten“ (DE4/306: 273). Die Analyse der Macht stützt sich also in 
entscheidender Weise auf eine Analyse der Widerstände. Das Bezugsmoment der 
Macht impliziert, dass sich Machtverhältnisse immer auch sedimentieren und im 
Moment dieser Sedimentierung konstituieren sich widerständige Subjekte. Auch 
dieser Punkt bestätigt, dass Foucault nicht an einer Theorie interessiert ist, welche 
die Essenz der Macht zu erfassen versucht. Eine Erschließung der Wirkungsweise 
von Macht verläuft über die Handlungen derjenigen, die der Macht unterworfen und 
gerade durch Unterwerfung handlungsfähig und widerständig geworden sind.69 

Butler arbeitet heraus, wie eine Kritik des souveränen Subjekts nach Foucault 
ein überzeugenderes Verständnis von Handlungsfähigkeit begründen kann, als es 
kantianische Ansätze, die auf der ursprünglichen Autonomie des Subjekts insistie-
ren, leisten können. Handlungsfähigkeit konstituiert sich demnach nicht im Vollzug 
einer bloßen Distanzierung zur Macht, sondern schöpft ihre Kraft gerade aus den 
Machtverhältnissen: 

 

„Während einige Theoretiker die Kritik der Souveränität als Zerstörung der Handlungsmacht 

missverstehen, setzt meiner Ansicht nach die Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Souve-

ränität schwindet. Wer handelt (d.h. gerade nicht das souveräne Subjekt), handelt genau in 

dem Maße, wie er oder sie als Handelnde und damit innerhalb eines sprachlichen Feldes kon-

stituiert sind, das von Anbeginn an durch Beschränkungen, die zugleich Möglichkeiten eröff-

nen, eingegrenzt wird.“ (Butler 2006: 32) 
 
Handlungsfähigkeit als Komponente von Subjektivität lässt sich nur dann themati-
sieren, wenn das „souveräne“ und sich ursprünglich selbst bestimmende Subjekt 
                                                             
69  Der formale und inhaltlich unbestimmte Gehalt des foucaultschen Freiheitsbegriffs ruft 

auch jenseits des kantianischen und marxistischen Lagers Widerspruch hervor. Probleme 

erkennen hier Rorty (1991: 196), der Foucault einen „quasi-anarchism“ unterstellt, und 

Butler (2002: 262f.), welche die Annahme einer gewissen „ursprünglichen Freiheit“ aus-

macht. Taylor (1989b: 280) wirft Foucault Inkohärenz vor, weil dieser nicht zwischen ei-

nem „mehr oder weniger“ an Freiheit unterscheidet. Positiver sieht das Saar (2007: 286), 

der diese „fundamentale Freiheit“ als „negativ ausgedrückt, leer, oder, positiv ausge-

drückt, offen“ begreift. Mir scheint der öffnende Charakter der Freiheit wesentlich zu 

sein und auch hier ist eine Nähe zu Heidegger – und in gewissem Sinne natürlich auch zu 

Levinas und Derrida – zu vernehmen. Alle soeben zitierten Autoren übersehen jedoch, 

dass Freiheit wesentlich auf dem Entzugsmoment der Macht gründet. Dieses Übersehen 

ist jedoch Foucaults terminologischer Uneindeutigkeit und seiner Weigerung, die genau-

en ontologischen Implikationen seines Machtbegriffs offen zu legen, geschuldet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 245 

 

abgesetzt wird. Indem die Grenze zwischen dem souveränen und autonomen Innen 
des Subjekts und dem heteronomen und fremden Außen geöffnet wird, gelangen all 
diejenigen Kräfte „in“ das Subjekt, die Letzterem die Befähigung des Handelns ver-
leihen. Das Innen des Subjekts ist daher nicht die Innerlichkeit, sondern das „Innen 
des Außen“ (Deleuze 2013: 135). Die Freiheit wird dem Subjekt von außen ge-
reicht. Die Beschränkungen der Möglichkeiten unseres Handelns, von denen Butler 
spricht, sind zugleich die Bedingung einer Unmöglichkeit und einer Möglichkeit. 
Unmöglich ist die Verteidigung des souveränen Subjekts, das im Akt der Unterwer-
fung durch die Macht seine feste Grenze und somit die Fähigkeit der Autonomie 
einbüßt. Durch diesen Verlust, der kein „echter“ Verlust ist, da das Subjekt Auto-
nomie niemals besessen hat, konstituiert sich jedoch erst die Möglichkeit der Hand-
lungsfähigkeit. Machtverhältnisse sind somit Begrenzungen, die notwendig sind, 
damit Subjekte handlungsfähig sein können. Sie sind das konstitutive Außen, gegen 
das sich Subjekte einerseits richten und ohne das es andererseits keine Gerichtetheit 
und also keine Freiheit gibt.  

Foucaults Einsicht ist, dass die Möglichkeiten des Widerstands und der Kritik 
als Vermögen von Subjekten an die Unterwerfung durch (ontologische) Machtver-
hältnisse gebunden sind. Das sind keine „Aporien einer Machttheorie“, wie Haber-
mas (1985: 10. Kap.) urteilt, sondern die produktiven, positiven Effekte des negati-
ven Entzugsmoments der Macht. Es handelt sich somit um ein Paradox der Macht, 
das sich als Paradox der Subjektivierung auslegen lässt. Da die ab-gründige Kraft 
der Macht das Subjekt unterwirft und ihm zugleich Fähigkeiten verleiht, die es ge-
gen die Macht richten kann, und weil der Konstitutionsprozess von Subjektivität 
immer wieder, aber niemals gleich abläuft, ergeben sich stets neue Möglichkeiten 
der Abweichung, welche sowohl die Konstitution des Subjekts als auch die Wir-
kungsweise der Macht betreffen. Die doppelte Bewegung zwischen Entzug und Be-
zug, die sowohl der Zirkulation der Macht als auch dem Konstitutionsprozess von 
Subjektivität eingeschrieben ist, bedingt, dass die Produkte der Macht keine in sich 
geschlossenen Substanzen sind. Subjekte gleichen niemals völlig sich selbst; ihre 
Subjektivität ist stets im Fluss und nur aus diesem Grund können sie überhaupt 
handlungsfähig und widerständig sein.  
 
6.3.2 Selbstpraktiken und Selbstsorge 
 
Foucaults Neubestimmung von Handlungsfähigkeit und Widerständigkeit als Be-
zugsmomente von Subjektivität eröffnet die Möglichkeit der Teilnahme von Sub-
jekten an dem Prozess der Subjektivierung. Die Wirklichkeit dieser Teilnahme zeigt 
Foucault historisch an der antiken Praxis der Selbstsorge auf. Indem innerhalb einer 
spezifischen historischen Epoche untersucht wird, wie Subjekte einen Bezug zu 
sich selbst ausbilden können, erweitert Foucault sein genealogisches Verfahren um 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

eine hermeneutische Komponente. Die Freilegung unterwerfender Machtverhältnis-
se wird um die Frage ergänzt, inwiefern Subjekte sich selbst zu subjektivieren ver-
mögen. Der Begriff des Selbst kommt im Sinne von Selbstpraktiken und Selbstsor-
ge neu ins Spiel – auch wenn Foucault die Komponente des Selbstverständnisses 
nicht berücksichtigt. Die Gründe, warum Foucault mit der Antike ab 1980 eine an-
dere Epoche als Untersuchungsgegenstand wählt, sind vielfältig und zum Teil nur 
spekulativ zu beantworten.70 Ich möchte dennoch zwei mögliche und aus meiner 
Sicht plausible Argumente für die Konzentration auf die antike Form der Selbstsor-
ge anführen. 

Erstens versucht Foucault seine These, dass unsere heutige Subjektivität das 
Resultat einer kontingenten historischen Entwicklung ist, durch die Gegenüberstel-
lung der modernen und antiken Subjektivierungsverhältnisse zu erhärten.71 Die an-
tike Selbstsorge wird dabei als Element einer „Geschichte der Subjektivitätsprakti-
ken“ (HS: 27) interpretiert.72 Zwar lässt es Foucaults genealogisches Geschichts-
verständnis nicht zu, der Geschichte von der Antike bis in die Neuzeit eine 
kontinuierliche Entwicklung zu unterstellen; das bedeutet jedoch nicht, dass die an-
tiken Selbstpraktiken keine Auswirkungen auf gegenwärtige Subjektivierungsfor-
men haben. Die Genealogie der Selbstsorge kann als eine Gegengeschichte begrif-
fen werden, die sich gegen die Hegemonie der Selbsterkenntnis innerhalb des 
philosophischen Diskurses von den Griechen bis in die Moderne richtet. Die Arti-
kulation dieser Geschichte soll zeigen, dass es innerhalb der Geschichte unserer 
Subjektivität einen zweiten Diskurs – einen Gegendiskurs – gibt, der die Seinsweise 
von Subjekten thematisiert und von der Erkundung der metaphysischen Disposition 
der Seele bzw. der Substanz von Subjektivität verdeckt wurde.73 Ziel dieser Ge-
                                                             
70  Die Unklarheit bezüglich Foucaults Motive ist nicht zuletzt seinem frühen Tod geschul-

det, wodurch die vierbändige Reihe Sexualität und Wahrheit nicht zu ihrem Abschluss 

kommen konnte; vgl. hierzu Eribon (1991: 458-470) und Fisch (2011: 395-410). 

71  Frédéric Gros (2004: 665) behauptet, dass die Selbstpraktiken, die Foucault in der Antike 

aufspürt, den Subjektivierungsverhältnissen des modernen Staates entgegengesetzt wer-

den sollen. 

72  Eine inhaltliche Reaktualisierung der antiken Selbstsorge als einer Lebenskunst unter-

nimmt Wilhelm Schmid (1991; 2000). Ein solches Projekt ist jedoch nicht im Sinne 

Foucaults, wie ich weiter unten darlegen werde. Vgl. zur Kritik an Schmids Unternehmen 

Kersting (2007). Nach Francisco Ortega (1997: 221-244) lassen sich bei Foucault Spuren 

einer Reaktualisierung der antiken Selbstsorge in Bezug auf nicht-institutionalisierte 

Formen von Freundschaft aufspüren, die sich den gegenwärtigen hegemonialen Diskur-

sen von Ehe und Familie entziehen. 

73  In seiner Vorlesung Der Mut zur Wahrheit unterscheidet Foucault im Ausgang der beiden 

sokratischen Dialoge Alkibiades und Laches zwischen einem philosophischen Primat des 

„Sein[s] der Seele“ (MW: 212), der auf die Metaphysik zielt und im ersten Dialog ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 247 

 

schichtsschreibung ist es, Subjektwerdung anders auszulegen, als es durch die neu-
zeitlichen Normalisierungs- und Individuierungstechniken der Fall ist. 

Zweitens kann der antiken Selbstsorge neben ihrer historischen Bedeutung auch 
ein systematischer Status innerhalb Foucaults später Arbeiten zugewiesen werden. 
Durch die genealogische Erschließung einer spezifischen Selbstpraktik veranschau-
licht Foucault, dass Machtverhältnisse den Subjekten Möglichkeiten eröffnen, 
selbst an Subjektivierungsprozessen beteiligt zu sein. Die Plausiblisierung dieser 
These ist nicht leicht, da der systematische Status der antiken Selbstsorge von 
Foucault kaum zur Sprache gebracht wird. Pierre Macherey führt jedoch überzeu-
gend aus, inwiefern die Berücksichtigung von Selbstpraktiken in Foucaults Schrif-
ten demonstriert, dass Subjektivierungsverhältnisse niemals einen totalitären Cha-
rakter annehmen: 

 

„Es gilt zu begreifen, wieso es in einem System immer für Phänomene der Desintegration o-

der der Detotalisierung Platz geben muss – ‚muss‘ nicht im Sinne der Verpflichtung, sondern 

im Sinne des Zufälligen und des Ereignisses –, durch welche die Individuen in Verbindung 

mit den Selbstpraktiken, die diese Bruch- oder Absetzeffekte hinsichtlich der historisch-

sozialen Totalität ermöglichen, zu Subjekten werden.“ (Macherey 1991: 189) 
 
Selbstpraktiken umfassen diejenigen Vollzüge, durch die sich ein Subjekt selbst als 
Subjekt formt und transformiert und somit an seiner Subjektivierung beteiligt ist. 
Ohne eine Teilhabe von Subjekten müsste die Einwirkung der Macht auf das Sub-
jekt als totalitär und somit als determinierend begriffen werden. Im letzten Ab-
schnitt hat sich aber erwiesen, dass Foucault für ein Abhängigkeitsverhältnis, das 
die Freiheit von Subjekten auslöscht, den Begriff der Herrschaft reserviert. Auf-
grund ihres Entzugscharakters und ihrer Temporalität sind Machtverhältnisse gera-
de nicht determinierend. Sie wirken relational und lagern sich in Subjekten ab, die 
sie zugleich produzieren. Machtverhältnisse setzen Subjekte als handlungsfähige 
Akteure ein; mittels ihrer Handlungen reproduzieren Subjekte dann wieder Macht-
verhältnisse. Aufgrund ihrer Angewiesenheit auf Reproduktion lassen sich Macht-
verhältnisse stets auch überschreiten und transformieren. Diese Verschiebung wird 
von keiner Position vorgenommen, die jenseits der Machtverhältnisse liegt, sondern 
                                                             

handelt wird, und einer Betrachtungsweise, welche die „Formen der Existenz“ (MW: 

212) in den Blick rückt und im zweiten Dialog entwickelt wird. In der Geschichte der 

Philosophie hat sich dann freilich der Primat der Metaphysik durchgesetzt. Aus diesem 

Grund versucht sich Foucault an dem Schreiben einer zweiten Geschichte, die sich auf 

die Existenz des Subjekts richtet: „Natürlich kann man die Geschichte der Metaphysik 

der Seele schreiben. Man kann aber auch – was bis zu einem gewissen Grad ihre Kehrsei-

te und Alternative darstellt – eine Geschichte der Stilistik der Existenz, eine Geschichte 

des Lebens als möglicher Schönheit schreiben.“ (MW: 213) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

bewegt sich an ihrer Grenze.74 An dieser Grenze können sich nun Selbstpraktiken 
konstituieren, die sich der Macht nicht als etwas ihnen äußerliches entgegensetzen, 
sondern vielmehr die Macht als ihr anderes überschreiten. Selbstpraktiken gibt es, 
weil Subjektivierung nicht im Modus einer vollständigen Unterwerfung aufgeht. 
Die Selbstpraktiken sind ein Korrektiv, durch das Subjekte, die innerhalb konkreter 
Wissens- und Machtverhältnisse subjektiviert werden, selbst in die Konstitution ih-
rer Subjektivität involviert sind. Selbstpraktiken sind „quasi-transzendentale“ Phä-
nomene, da sie als eine notwendige Bedingung der Möglichkeit von Subjektivität in 
jeden Subjektivierungsprozess eingegliedert sind. Wo es keine Selbstpraktiken 
mehr gibt, ist der soziale Raum nicht von Macht-, sondern von Herrschaftsverhält-
nissen durchtränkt. 

Diese Ausführungen verlangen, zwei verschiedene Ebenen, die bei Foucault inei-
nander übergehen, voneinander zu differenzieren: Während mit den Selbstpraktiken 
die allgemeine, formale Beteiligung von Subjekten an ihrer Subjektivierung ge-
meint ist und zunächst auf nichts anderes als die Unmöglichkeit vollständiger Un-
terwerfung abzielt, ist die (antike) Selbstsorge eine historisch spezifische Aktuali-
sierung einer Selbstpraktik.75 Dabei impliziert Foucaults Verständnis der antiken 
Selbstsorge zwar eine Nähe zu Heideggers Sorgebegriff in Sein und Zeit, ist letzt-
lich aber mit diesem nicht vereinbar.76 Der Grund liegt darin, dass die Sorge bei 
Heidegger nicht an einen historischen und sozialen Kontext gebunden ist, sondern 
ein Strukturmoment des Daseins ist, das die Einheit von Subjektivität gewährleistet. 
Der Sorge kommt ein quasi-universalistischer (oder quasi-transzendentaler) Status 
zu, weil sie Bedingung der Möglichkeit von Subjektivität ist. Bei Foucault ist von 
Sorge jedoch ausschließlich mit Bezug auf die klassische und späte Antike die Re-
de. Die Selbstsorge ist ein Subjektivierungsmodus, der an einen besonderen histori-
schen und sozialen Kontext gebunden ist und von Foucault nur innerhalb dieses Ho-
                                                             
74  Die Bedeutung der Grenze und der Ränder betont vor diesem Hintergrund auch Mache-

rey: „Der Ort des Subjekts ist eine Marge, ein Rand; der Platz, den das Subjekt in der Ge-

schichte einnimmt, sind deren Ränder.“ (Macherey 1991: 184) 

75  Eine solche Lesart fährt auch Deleuze, wenn er die Grundsätzlichkeit des Bezugs zwi-

schen Subjekt und Macht sowie des Subjekts zu sich selbst in Differenz zu seiner konkre-

ten situativen Aktualisierung setzt: „Es wird stets eine Beziehung zu sich geben, die den 

Codes und Mächten Widerstand leistet […]. Man muss also feststellen, dass sich die Sub-

jektivierung, der Bezug zu sich, unablässig vollzieht, jedoch indem er sich wandelt, den 

Modus verändert, so sehr, dass der griechische Modus eine recht entfernte Erinnerung ist. 

Zurückerobert durch die Machtverhältnisse und Wissensbeziehungen entsteht die Bezie-

hung zu sich beständig neu, anderswo und anders.“ (Deleuze 2013: 145) 

76  Diese These wird auch von Ladelle McWhorter unterstützt: „What Heidegger means by 

Sorge – an ontological determination of the being of Dasein – and what Foucault means 

by souci […] seem analytically incompatible.“ (McWhorter 2003: 121) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 249 

 

rizontes behandelt wird. Sie ist also, so möchte ich schließen, ein historisch spezifi-
scher Fall einer Selbstpraktik. 

Im letzten Abschnitt hat sich ergeben, dass Freiheit in einer stets zu wiederho-
lenden Auflehnung gegen diejenigen Machtverhältnisse beruht, denen Subjekte erst 
die Fähigkeiten der Auflehnung verdanken. Aufgrund dieser Ambivalenz vollzieht 
sich Subjektivierung durch Unterwerfung und durch aktive Teilhabe: „Ich denke 
[…], dass das Subjekt durch Praktiken der Unterwerfung oder, auf autonomere 
Weise, durch Praktiken der Befreiung, der Freiheit konstituiert wird, wie in der An-
tike, selbstverständlich ausgehend von einer gewissen Anzahl von Regeln, Stilen, 
Konventionen, die man im kulturellen Milieu vorfindet.“ (DE4/357: 906)77 Zu-
nächst gilt es die Opposition zwischen „Unterwerfung“ und „Befreiung“ ein wenig 
abzumildern. Foucault vertritt auch in seinem Spätwerk nicht die These, dass Sub-
jekte Selbstbezüge ausbilden können, die ihnen die Befreiung von Machtverhältnis-
sen erlauben. Weil Machtverhältnisse Subjekte erst erzeugen, ist eine solche Be-
freiung nicht möglich. Es handelt sich in obigem Zitat vielmehr um ein „mehr oder 
weniger“ an Freiheit, das Foucault Subjekten zuspricht. Subjekte sind immer auch 
befähigt, sich durch ein bestimmtes Verhalten zu sich selbst der unterwerfenden 
Wirkung der Macht (partiell) zu entziehen. Subjektivität konstituiert sich stets auch 
in einem Akt des Widerstands gegen hegemoniale Machtbeziehungen, wobei es da-
rum geht, „das Außen [in praktischen Übungen] umzubiegen“ (Deleuze 2013: 140). 
Der Prozess der Subjektwerdung lässt sich deshalb nicht von den historischen und 
sozial spezifischen Praktiken lösen, in denen Widerstand ausgeübt wird. Wider-
stand kann sich im Sinne einer solchen Faltung der Praktiken auch gegen Subjekti-
vierungsverhältnisse richten und also auf die Seinsweise der Subjekte zielen. In die-
sem Falle handelt es sich um eine Selbstpraktik. Die antike Selbstsorge steht für 
eine solche – sozial etablierte – Form der Subjektivierung, an welcher Subjekte 
selbst partizipieren. 
 
 
 
 
 

                                                             
77  Dieses Zitat belegt, dass Foucault gegenüber metaphysischem Vokabular, das die Idee 

des autonomen Subjekts fundiert, wesentlich unvorsichtiger ist, als dies bei Heidegger, 

Levinas und Derrida der Fall ist. Diese Nachlässigkeit zeigt sich etwa in der Rede von der 

„Befreiung“. Der unvorsichtige Gebrauch bestimmter Begrifflichkeiten, der sich durch 

viele Texte der 80er Jahre zieht, ist auch dafür verantwortlich, dass die Schriften in die-

sem Zeitraum von der Rezeption in Opposition zu den vorherigen Arbeiten gelesen wur-

den. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

6.3.3 Die antike Selbstsorge als Praxis  
teilnehmender Subjektivierung 

 
Subjektivierung vollzieht sich in der Moderne – wie ich in Kapitel 6.2.3 gezeigt ha-
be – vor allem im Modus einer Unterwerfung unter Machtverhältnisse, die indivi-
dualisierend und normierend wirken. Demgegenüber möchte Foucault herausstel-
len, „dass die moralischen Reflexionen der griechisch-römischen Antike weit mehr 
auf die Selbstpraktiken und die Frage der askesis ausgerichtet waren als auf die 
Verhaltensmodifizierungen und die strenge Definition des Erlaubten und des Ver-
botenen“ (GL: 42). Mithilfe der Genealogie der Selbstsorge soll sichtbar werden, 
inwiefern Subjekte Selbstbezüge ausbilden können, die innerhalb der normierenden 
und individualisierenden Machtverhältnisse der Neuzeit unsichtbar geworden sind. 

Die antiken Subjektivierungspraktiken sind eng mit einem Verständnis von Moral 
verflochten, das in scharfem Kontrast zum modernen normativen Moralverständnis 
steht. Die Moralität einer Handlung wird innerhalb der Selbstsorge nicht dadurch 
konstituiert, dass sie einer gesellschaftlichen Norm entspricht; vielmehr baut ein 
Subjekt durch den Vollzug der Selbstsorge eine Beziehung zu bestehenden Moral-
codes78 auf. Das Subjekt formt sich als ethisches Subjekt, indem es sich auf eine be-
stimmte Weise zu den Moralcodes und damit zu sich selbst verhält: 

 

„Insgesamt kann sich also eine Handlung, um moralisch genannt zu werden, nicht auf einen 

Akt oder eine Reihe von Akten beschränken, die einer Regel, einem Gesetz oder einem Wert 

entsprechen. Gewiss enthält jede moralische Handlung ein Verhältnis zu dem Wirklichen, in 

dem sie sich abspielt, und ein Verhältnis zu dem Code, auf den sie sich bezieht; aber sie im-

pliziert auch ein bestimmtes Verhältnis zu sich; und dieses ist nicht einfach ‚Selbstbewusst-

sein‘, sondern Konstitution seiner selbst als Moralsubjekt […]. Es gibt […] keine Konstituti-

                                                             
78  In Der Gebrauch der Lüste unterscheidet Foucault drei Komponenten von Moral. Neben 

Moral im Sinne einer „Verhaltensregel“ und dem Verhalten zu dieser Regel kann Moral 

auch als Beziehung zu Moralcodes ausgelegt werden: „Ein Drittes ist die Art und Weise, 

wie man sich führen und halten – wie man sich selber konstituieren soll als Moralsubjekt, 

das in Bezug auf die den Code konstituierenden Vorschriften handelt. Ist ein Handlungs-

code gegeben sowie ein bestimmter Typ von Handlungen (die man nach ihrer Überein-

stimmung oder Abweichung im Verhältnis zum Code bestimmen kann), so gibt es ver-

schiedene Arten, moralisch ‚sich zu führen‘, verschiedene Arten für das handelnde 

Individuum, nicht bloß als Agent, sondern als Moralsubjekt jener Aktion zu operieren.“ 

(GL: 37) Die Beziehung des Subjekts zu den sozial vorgegebenen Moralcodes umfasst 

somit die Vollzüge, mittels derer sich Subjekte die ihnen fremden moralischen Vorschrif-

ten aneignen. Diese Aneignung kann sich dann im Modus einer Affirmation, einer Trans-

formation oder einer Verwerfung ereignen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 251 

 

on des Moralsubjekts ohne Subjektivierungsweisen und ohne Asketik oder Selbstpraktiken, 

die sie stützen. Die moralische Handlung ist nicht zu trennen von diesen Formen der Einwir-

kung auf sich selber, die von einer Moral zur andern nicht weniger unterschiedlich sind als 

das System der Werte, Regeln und Verbote.“ (GL: 39f.; Hervorhebungen von mir) 
 
In diesem Zitat veranschaulicht sich, dass für Foucault die Teilhabe am Subjektivie-
rungsprozess ein integrales Moment von Subjektivität ist. Subjekte gehen schon 
immer einen bestimmten Bezug zu sich selbst ein; die Möglichkeit dieser Bezie-
hung ist eine notwendige Bedingung, damit überhaupt von Subjektivität gesprochen 
werden kann. Während dem neuzeitlichen Subjekt durch die Verfahren der Indivi-
dualisierung und Normierung die Räume der Selbstbezüge stark eingeschränkt sind, 
gab es in der Antike die sozial vorherrschenden Praktiken der Selbstsorge, die der 
Beziehung des Subjekts zu sich selbst eine besondere Rolle einräumen. Mit der 
Selbstsorge „geht zudem ein ganzer Korpus einher, der eine Seinsweise, eine Le-
benshaltung, Denkformen und Praktiken definiert“ (HS: 27). Der Gewinn von Wis-
sen und das Vermögen der Erkenntnis sind in der Antike an diesen „Korpus“ der 
Selbstpraktiken gebunden.  

Wichtig ist darauf hinzuweisen, dass sich der Prozess der Selbstsorge nicht als 
autonomer Akt vollzieht, bei der sich das Subjekt in sich zurückzieht: „Sie [die 
Selbstsorge] bildet nicht eine Übung in Einsamkeit, sondern eine wahrhaft gesell-
schaftliche Praxis.“ (SS: 71) Die Selbstsorge ist eine Selbstpraktik, deren inhaltliche 
Konfiguration erst durch den Raum der (historisch spezifischen) Wissens- und 
Machtverhältnisse zur Verfügung gestellt wird. Die Art und Weise, wie sich das 
Subjekt als Subjekt formt, ist stets schon vom sozialen Kontext vorgegeben und 
vorgegeben.79 Auch hier bleibt der Primat des heteronomen Konstitutionsakts von 
Subjektivität unangetastet: Die sozialen Praktiken, d.h. die Wissens- und Machtver-
hältnisse, stellen den Rahmen bereit, innerhalb dessen ein Subjekt Selbstbezüge 
ausbilden kann.80 
                                                             
79  Ein Beispiel für diesen Gedanken gibt Foucault mit Verweis auf Senecas Schilderung ei-

nes brieflichen Austauschs zwischen einem Philosophen und seinem Schüler (vgl. HS: 

169-175; 437-442). Hier kommt dem Philosophen die Rolle eines „Lehrmeisters“ zu: Er 

hilft dem Schüler, sich um sich selbst zu sorgen und sich damit als ethisches Subjekt zu 

konstituieren. Das Leben der Subjekte erhält auf diese Weise seine Ordnung nicht durch 

Werte, die von Gott stammen, ihm von der Gesellschaft vorgegeben oder durch eine uni-

versalistische Vernunft fundiert sind – das Subjekt nimmt an der Aufstellung der Ord-

nung in seinem Leben vielmehr selbst teil (vgl. Gros 2004: 647f.; Veyne 2009: 130).  

80  Foucault kommt leider auf die Machtverhältnisse, die erst die Selbstsorge ermöglichen, in 

seinen späten Arbeiten kaum noch zu sprechen. So bleibt unklar, mit welchem Modell die 

antiken Machtverhältnisse erschlossen werden können. Ich werde auf dieses Problem im 

nächsten Abschnitt ausführlicher eingehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Der Selbstsorge als Subjektivierungspraktik lässt sich deutlichere Konturen ver-
leihen, wenn sie mit der neuzeitlichen Forderung nach der Selbsterkenntnis des 
Subjekts verglichen wird. Die „Sorge um sich“ geht in der Antike dem Streben nach 
der Wahrheit voraus. Dieses Verhältnis wird in der Neuzeit umgekehrt. Für 
Foucault artikuliert Descartes philosophisch denjenigen Moment, an dem der Vor-
rang des Erwerbs von Wissen – der Gewinn der ersten, unumstößlichen Wahrheit – 
gegenüber dem Vollzug einer Selbstpraktik sichtbar wird. Vom Subjekt wird nun 
nicht mehr verlangt, bestimmte Verhaltensweisen und Selbsttechniken einzuüben. 
Das „Erkenne dich selbst“, dem die Antike nur im „Rahmen“ (HS: 23) der Selbst-
sorge einen Platz zuweist, wird über die „Sorge um sich“ gestellt. Dadurch wird das 
Verschwinden der Selbstsorge eingeleitet: 

 

„Den wichtigsten Grund, so scheint mir, warum diese Vorschrift der Sorge um sich vergessen 

wurde, den Grund, warum der Platz, den diese Vorschrift fast ein Jahrtausend in der antiken 

Kultur einnahm, getilgt wurde, werde ich den cartesianischen Moment nennen […]. Er hat 

das gnothi seauton (das Erkenne dich selbst) philosophisch rehabilitiert und demgegenüber 

die epimeleia heautou (die Sorge um sich selbst) disqualifiziert.“ (HS: 31) 
 
Die Erkenntnis der grundlegendsten Wahrheiten bei Descartes, dass Gott existiert 
und dass das Ich ein denkendes Wesen ist, erlangt ein Subjekt einzig durch rationale 
Einsicht. Die Erkenntnis seiner selbst, d.h. die Erforschung der Essenz seiner Sub-
jektivität, ist die Bedingung dafür, dass ein Subjekt Wissen generieren und mora-
lisch handeln kann. Das Subjekt ist von nun an dazu gezwungen, sich als Objekt 
und als Begründungsmoment des Wissens zu interpretieren. Subjektivierung voll-
zieht sich somit im Modus der Objektivierung. Descartes ist derjenige Philosoph, 
der die erkenntnistheoretische Wende an der Schwelle zur Moderne am nachdrück-
lichsten artikuliert; Foucault argumentiert jedoch, dass der Bruch zwischen der 
„Sorge um sich“ und dem Zugang zur Wahrheit bereits von der christlichen Theo-
logie eingeläutet wurde und nicht auf Descartes zurückzuführen ist (vgl. HS: 47). 
Die Besonderheit der Moderne liegt in der Bindung des Zugangs zur Wahrheit an 
die Erkenntnisfähigkeit des Subjekts: 
 

„Ich glaube, dass die Neuzeit der Geschichte der Wahrheit in dem Augenblick beginnt, wo 

das, was den Zugang zur Wahrheit gewährt, die Erkenntnis und die Erkenntnis allein ist. Das 

heißt in dem Augenblick, wo der Philosoph (oder der Gelehrte oder einfach der Wahrheitssu-

chende), ohne dass ihm irgend etwas anderes abverlangt wird, ohne dass sich sein Subjektsein 

in irgendeiner Weise verändern oder wandeln muss, fähig ist, die Wahrheit in sich und allein 

mittels seiner Erkenntnisakte zu erkennen und Zugang zu ihr zu haben.“ (HS: 35) 
 
Das Entscheidende an der neuzeitlichen Vorstellung von Subjektivität beruht darin, 
dass das Subjekt jetzt nicht mehr bestimmte Erfahrungen machen muss, um der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 253 

 

Wahrheit zugänglich zu sein. Die von Descartes durchgeführten Meditationen zie-
len nicht mehr darauf, die Seinsweise des Subjekts und damit die Materialität sei-
ner Existenz zu verändern; sie sind formale Verfahren, deren Evidenz jedem Sub-
jekt unmittelbar zugänglich sein soll. Dabei wird jedoch gerade die individualisie-
rende Kraft einer Macht verschleiert, die das moderne Subjekt erst zu dem macht, 
was es ist: Ein autonomes und „von Natur aus“ erkenntnisfähiges Selbst. Das Sub-
jekt nimmt in diesem Sinne nicht mehr an der Genese seiner Erkenntnisfähigkeit 
teil.81 Diese Veränderung zeigt sich beispielhaft am Status des Verbots innerhalb 
der Moral. In der Neuzeit legt sich das Subjekt ein Verbot nicht mehr selbst auf und 
die Frage der Moral wird auch nicht mehr länger an die Lebensweise geknüpft; letz-
tere basiert nun auf einer Unterwerfung durch Normen.82 Verbote sind zu Vor-
schriften innerhalb eines disziplinierenden Machtapparats geworden. Das Subjekt 
ist den Verboten vollständig ausgesetzt, es kann sie nicht mehr in ein Verhältnis zu 
seiner Seinsweise setzen. Die Verbote nehmen die Gestalt einer übermächtigen äu-
ßeren Macht ein, die nicht mehr in eine gelingende, teilnehmende Subjektivierung 
überführt werden kann. 

Die eben skizzierte Transformation des Verhältnisses von Wahrheit und Sorge 
hat für das neuzeitliche Subjekt eine entscheidende Konsequenz: „So wie die 
Wahrheit von jetzt an geartet ist, ist sie nicht dazu geeignet, dem Subjekt auch das 
Seelenheil zu gewähren.“ (HS: 37) Um diesen Punkt zu verdeutlichen bietet es sich 
an, das Wort „Seelenheil“ durch den zeitgemäßen Ausdruck des „gelingenden 
                                                             
81  Die Diskrepanz zwischen der antiken und der christlichen Bedeutung von Enthaltsamkeit 

stellt ein Beispiel für diese Verschiebung dar. In der Antike ist Enthaltsamkeit mit einem 

Set an Übungen verbunden, „die einen Lebensstil gestalten, und nicht etwa Enthaltsam-

keitsübungen, die das Leben gemäß bestimmter Verbote und Untersagungen reglementie-

ren“ (HS: 523). Enthaltsamkeit ist ein Element innerhalb des Sorgeprozesses und konsti-

tuiert zugleich das Subjekt als ethisches Subjekt. Durch die Einführung der Verbote im 

Christentum wird dieser Konstitutionsprozess unmöglich. Enthaltsamkeit funktioniert 

nicht mehr innerhalb der Selbstsorge und kann folglich kein Element mehr innerhalb ei-

nes teilnehmenden Subjektivierungsprozesses sein. Die Forderung der Enthaltsamkeit 

wird vielmehr durch eine äußere Instanz an das Subjekt herangetragen – einer Instanz, die 

dem Subjekt nicht als Lehrmeister, sondern als fremde Autorität gegenübersteht. Die 

Macht dieser Autorität veranschaulicht Foucault anhand der Beichte, bei welcher die Un-

terwerfung unter den Diskurs der Enthaltsamkeit durch einen Priester sichergestellt wird 

(vgl. hierzu exemplarisch AN: 215-259). 

82  Die Unterscheidung zwischen Selbstsorge und Norm fasst Macherey als diejenige zwi-

schen Ethik und Moral: „Worin unterscheidet sich die Ethik von dem, was wir für ge-

wöhnlich mit dem Ausdruck ‚Moral‘ bezeichnen? Darin, dass die Form des Verhältnisses 

zu sich, von dem sie handelt, sich nicht durch die Bezugnahme auf ein Gesetz, also auf 

ein Allgemeines, bestimmt.“ (Macherey 1991: 181f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Selbstverhältnisses“ zu ersetzen. Weil in der Antike die Erkenntnis der Wahrheit 
der Selbstsorge nachgeordnet ist, wird erstere mit der Existenzweise des Subjekts 
verknüpft. Ein Subjekt muss in den Prozess seiner Subjektivierung involviert sein, 
um eine Haltung zur Wahrheit einnehmen zu können. Der Konstitutionsprozess des 
modernen Subjekts vollzieht sich anders: Die Erkenntnis der Wahrheit ist nicht mit 
dem Selbstbezug und der Seinsweise von Subjekten verbunden. Der Zugang zur 
Wahrheit wird vorausgesetzt und die Haltung des Subjekts nicht mehr problemati-
siert. Zugleich wird vergessen, dass die Frage der Wahrheit von der Disziplinar-
macht besetzt ist: Sie ist Teil der Logik des normierenden und individualisierenden 
Unterwerfungsprozesses von Subjektivität.83 „Wahrheit“ wird als objektive, den 
Subjekten äußerliche Tatsache begriffen, die von selbigen zu erforschen ist. Was 
das Subjekt noch „leisten“ muss, um zur Wahrheit vorzudringen, vollzieht sich 
nicht im Modus einer praktischen Übung, sondern durch einen Ausschluss all der-
jenigen heteronomen Störungen, welche die Reinheit der Erkenntnisfähigkeit be-
drohen. 

Ich möchte nun argumentieren, dass sich die veränderte Beziehung zwischen 
Subjekt und Wahrheit auch mit der Unterscheidung zwischen einem ontologischen 
und einem ontischen Wahrheitsverständnis erschließen lässt. Innerhalb der antiken 
Selbstsorge kommt der Wahrheit vor allem ein ontologischer Status zu. Wahrheit ist 
hier im Sinne der heideggerschen Hingabe des Seins an den Menschen zu deuten, 
als Lichtung und Öffnung, innerhalb derer sich ein Subjekt erst zu einem Objekt zu 
positionieren vermag. Die Selbstsorge, bei der das Wahrsprechen, die parrhesia,84 
eine wichtige Rolle spielt, öffnet das Subjekt auf eine Welt hin, die ihm nicht als 
Objekt gegenübersteht, sondern die es immer schon durchzieht. Das Wahrsprechen 
ist ein Element innerhalb des Sorgeprozesses, bei dem sich das Subjekt durch die 
Rede als handlungsfähiges Subjekt formt. Nicht das Sprechen über etwas ist we-
sentlich, sondern die Haltung des Sprechenden. Das moderne Subjekt begreift sich 
                                                             
83  Um die Spezifität der antiken Selbstsorge zu erhellen, stellt sie Foucault auch dem „zeit-

genössischen Selbstkult“ gegenüber: „In dem, was man den zeitgenössischen Selbstkult 

nennen könnte, geht es darum, sein wahres Ich zu entdecken, indem man es von dem 

trennt, was es verdunkeln oder entfremden könnte, indem man seine Wahrheit dank eines 

psychologischen Wissens oder einer psychoanalytischen Arbeit entziffert. So verzichte 

ich nicht nur auf die Gleichsetzung der antiken Kultur des Selbst mit dem, was man den 

zeitgenössischen Selbstkult nennen könnte, sondern denke gar, dass sie diametral entge-

gengesetzt sind.“ (DE4/344: 767) Der „zeitgenössische Selbstkult“ ist somit ein Element 

innerhalb des modernen Diskurses der Ergründung und Befreiung des Selbst und keine 

Übung teilnehmender Subjektivierung, die als Widerstand gegen die Macht fungieren 

könnte. 

84  Die parrhesia als „Wahrsprechen“ wird zum wichtigsten Motiv in den Vorlesungen am 

Collège de France der Jahre 1983 und 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 255 

 

demgegenüber als ein erkenntnisfähiges und autonomes Subjekt, welches keine be-
sondere Haltung mehr einnehmen muss. Wahrheit wird in diesem Kontext auf Aus-
sagewahrheit reduziert und verliert somit ihre ontologische, welterschließende Di-
mension. Ihr epistemischer Status wird darauf verkürzt, Aussagen über Seiendes zu 
formulieren. 
 
6.3.4 Die Grenzen der Selbstsorge 
 
Nachdem die systematischen Implikationen der Selbstpraktiken und die Differenz 
zwischen unterwerfender und teilnehmender Subjektivierung anhand von Foucaults 
Genealogie der Selbstsorge zur Sprache gebracht wurden, möchte ich im Folgenden 
deren Ertrag in Hinblick auf ein heteronomes Subjektverständnis untersuchen. Da-
bei sollen zunächst Foucaults eigene, in Interviews vorgebrachte Vorbehalte gegen 
die Konzeption der Selbstsorge angeführt und im Anschluss auf die blinden Flecken 
der genealogischen Analyse eingegangen werden. Ich vertrete die These, dass 
Foucault die mangelnde Berücksichtigung der Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
über dem Anderen innerhalb der antiken Selbstsorge nicht hinreichend problemati-
siert. 

Foucaults genealogische Vorgehensweise lässt selbstverständlich nicht den 
Schluss zu, dass die Moralvorstellungen und Subjektivierungspraktiken der Antike 
denjenigen der Neuzeit grundsätzlich überlegen sind. Sein Bestreben gilt vielmehr 
der Veranschaulichung, dass Subjektivierung nicht notwendigerweise auf Normie-
rung und Individualisierung verweisen muss. Die Möglichkeit eines anderen Zu-
gangs zur Thematik der Subjektwerdung mündet aber nicht in der Konsequenz, den 
Gehalt der antiken Selbstsorge in die Gegenwart zu überführen. Foucault gibt zu, 
dass uns die antike Lebensform heute fremd geworden ist und missverständlich 
aufgefasst werden kann.85 Sie kann leicht im Sinne einer egoistischen Tätigkeit ver-
standen werden, bei der sich das Individuum aus dem Kollektiv zurückzieht und 
ausschließlich auf sich selbst konzentriert (vgl. HS: 28-30). Die Selbstsorge ist in 
der Form, wie sie in der Antike in bestimmten sozialen Schichten vorherrschend 
war, nicht mehr einzuholen.86 Was in der Geschichte einmal verlorengegangen ist, 
lässt sich nicht mehr reaktualisieren, da der Gehalt des Verlorenen irreduzibel an 

                                                             
85  Vgl. DE4/356: 893: „Die Frage des ethischen Subjekts [besitzt] nicht viel Raum […] im 

zeitgenössischen politischen Denken.“ 

86  Peter Bürger (1998: 16) hat daher Recht, wenn er behauptet, dass bei der Frage nach ge-

lingenden Subjektivierungsverhältnissen ein Anknüpfen an die Antike nicht erfolgreich 

sein kann, da sonst „geschichtliche Erfahrungen übergangen [würden], die das moderne 

Subjekt geprägt haben“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

den spezifischen Kontext der jeweiligen Epoche gebunden ist.87 Auch scheint es 
fraglich, ob eine Reaktualisierung, von einem normativen Standpunkt aus betrach-
tet, überhaupt zu begrüßen wäre, schreibt Foucault doch unmissverständlich: „Die 
ganze Antike scheint mir ein gründlicher Irrtum gewesen zu sein.“ (DE4/354: 861) 
Sie geht mit einem sozialen Rahmen einher, deren Hierarchie und Ungleichheit 
notwendige Bedingungen für die Existenz der Selbstsorge waren, da letztere „nur 
jene zahlenmäßig geringen sozialen Gruppen betraf, die Kulturträger waren“ (SS: 
62). Die Selbstsorge konnte nur von Männern ausgeführt werden, die aufgrund ihrer 
sozialen Stellung und der Tatsache, dass die häusliche Arbeit von Frauen und Skla-
ven verrichtet wurde, die zeitlichen Ressourcen hierzu hatten. Der Untergang dieses 
hierarchischen Gesellschaftsmodells ist auch ein Grund für das Verschwinden der 
Selbstsorge. 

Angesichts all dieser Vorbehalte ist Foucault sehr vorsichtig, wenn es um den 
systematischen Gehalt seiner historischen Untersuchungen geht: „Wir haben nicht 
zwischen unserer Welt und der griechischen Welt zu wählen. Aber da wir beobach-
ten können, dass einige der großen Prinzipien unserer Moral in einem bestimmten 
Moment mit einer Ästhetik der Existenz verbunden waren, denke ich, dass diese Art 
historischer Analyse nützlich sein kann.“ (DE4/344: 757) Der philosophische Rück-
gang in die Antike birgt allerdings noch eine andere Gefahr, die Foucault nicht re-
flektiert. Das Aufspüren einer verlorengegangenen Erfahrung umfasst nämlich stets 
auch das Schreiben einer – wenn auch nicht intendierten – Verfallsgeschichte. Wäh-
rend Heidegger bei den Vorsokratikern Spuren einer philosophischen Explikation 
des Sinns von Sein zu vernehmen meint, die von der mit Platon beginnenden Ge-
schichte der Metaphysik verschüttet wurden, versucht Foucault in der klassischen 
Antike und im Hellenismus die Erfahrung einer Selbstsorge freizulegen, die mit der 
Entstehung des Christentums ihren Untergang erlebte. 

Foucaults eigene Vorbehalte gegen die Selbstsorge, die zum Großteil in Inter-
views geäußert werden, gehen nicht weit genug, um deren Fallstricke in Hinblick 
auf ein überzeugendes Verständnis teilnehmender Subjektivierung zu identifizieren. 
Zwei hauptsächliche Probleme erkenne ich innerhalb Foucaults Genealogie der an-
tiken Selbstsorge. Das erste Problem beruht darin, dass die spezifische Wirkungs-
weise der Macht innerhalb der antiken Gesellschaften nicht mehr analysiert wird. 
                                                             
87  Zwei Äußerungen Foucaults können hier exemplarisch angeführt werden:  

 (1): „Nichts ist mir fremder als die Vorstellung, dass die Philosophie von einem bestimm-

ten Zeitpunkt an auf Abwege geraten ist, dass sie etwas vergessen hat, dass irgendwo in 

ihrer Geschichte ein Prinzip, eine Begründung existiert hätte und nun wiederentdeckt 

werden müsste.“ (DE4/356: 894) 
 (2): „Ich suche keine Lösung durch Auswechslung; man findet nicht die Lösung eines 

Problems in der Lösung eines anderen Problems, das in einer anderen Epoche von ande-

ren Leuten gestellt wurde.“ (DE4/344: 751) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 257 

 

Foucault betont zwar immer wieder, dass die Selbstsorge nur durch eine besondere 
gesellschaftliche Praxis möglich geworden ist; er untersucht allerdings nicht, inwie-

fern die Selbstsorge auf Machtverhältnissen gründet und durch welche Bewegungen 
sich die antike Macht auszeichnet. In anderen Worten: Foucault behauptet zwar, 
dass auch die Selbstsorge keinen Ort jenseits der Macht besetzt, er expliziert aber 
nicht, um welche konkreten Subjektivierungsverhältnisse es sich handelt. Es fehlt 
ein Machtmodell, mit dem die antike Wirkungsweise der Macht erschlossen werden 
kann. Der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivität, der erst ermöglicht, 
dass Subjekte Selbstbezüge ausbilden können, wird innerhalb der Analyse stark 
ausgeblendet. Während Foucaults Genealogie des neuzeitlichen Subjekts wenig 
Raum für die Frage lässt, wie Subjekte an ihrer Subjektivierung durch Selbstprakti-
ken partizipieren können, steht die Genealogie der antiken Selbstsorge vor dem 
umgekehrten Problem: Sie lässt der Aufdeckung einer Praktik teilnehmender Sub-
jektivierung keine Kritik der Macht folgen.88 Das Verhältnis zwischen Affirmation 
und Kritik ist bei beiden Genealogien im Ungleichgewicht. Foucault gelingt es 
nicht, die unterwerfenden Formen der antiken, teilnehmenden Subjektivierung her-
auszuarbeiten und er verweigert sich gleichermaßen einer Freilegung von Selbst-
praktiken innerhalb der neuzeitlichen Disziplinarmacht. Die affirmative Genealogie 
Taylors kann hier als Korrektiv wirken, da sie sich einer Verfolgung gelingender 
Selbstbezüge – d.h. für Taylor: Selbstverständnisse – innerhalb des Konstitutions-
prozesses neuzeitlicher Subjektivität widmet (vgl. Kap. 8.3.1 und 8.3.2). Aus die-
sem Grund vermag die Genealogie Taylors einen blinden Fleck innerhalb der gene-
alogischen Geschichtsschreibung Foucaults auszufüllen. 

Während dieses erste Problem noch durch eine Erweiterung der genealogischen 
Analyse zu lösen ist, die Foucault schlicht nicht vornehmen wollte, ist das zweite 
Problem ein immanentes: Es betrifft den individualistischen Charakter der Selbst-
sorge. Auch wenn konkrete Andere, etwa im Sinne von „Lehrmeistern“, an der 
Subjektivierung beteiligt sind und trotz der Tatsache, dass die Praktiken der Selbst-
sorge ihren inhaltlichen Gehalt im Ausgang vom sozialen Kontext gewinnen, ist die 
Beziehung des Subjekts zu sich selbst und nicht zum Anderen primär: „Die Sorge 
um die anderen ist nicht vor die Sorge um sich zu stellen; die Sorge um sich ist 
                                                             
88  Žižek legt dieses Problem wie folgt aus: „In seinem Versuch, aus dem Teufelskreis von 

Macht und Widerstand auszubrechen, greift Foucault auf den Mythos eines Zustands ‚vor 

dem Sündenfall‘ zurück, in dem die Disziplin eine selbstgestaltete war und keine Proze-

dur, die dem Subjekt durch die schuldig machende allgemeine moralische Ordnung aufer-

legt wurde.“ (Žižek 2001: 343) Auch wenn Žižek darin irrt, dass es in der Antike eine 

„selbstgestaltete Disziplin“ gibt, da „Disziplin“ als Verfahrensweise der Subjektivierung 

ein spezifisch neuzeitliches Phänomen ist, bringt er doch Foucaults grundlegendes Ver-

säumnis zum Ausdruck, die Logik der neuzeitlichen Subjektwerdung nicht aus ihr heraus 

zu überschreiten, sondern in ein Zeitalter „vor“ der Moderne zu flüchten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ethisch vorrangig, so wie die Beziehung zu sich ontologisch vorrangig ist.“ 
(DE4/356: 884)89 Diese doppelte Vorrangigkeit einer Ethik und Ontologie des 

Selbst legt nicht nur den individualistischen Gehalt der Selbstsorge offen – sie lässt 
ebenso das Echo des autonomen90 Subjekts verlauten.91 Auch wenn die Sorge um 
sich in Sorgepraktiken eingewoben ist, vermag sie den Anderen innerhalb des Sor-
geprozesses nicht hinreichend zu berücksichtigen. Vergessen wird, dass sich Sub-
jekte überhaupt nur als handlungsfähig begreifen können, weil sie immer schon der 
Affizierung durch andere Subjekte ausgesetzt sind. Wird der Selbstsorge ein onto-
logischer und ethischer Vorrang zugestanden, kann nicht mehr eingeholt werden, 
inwiefern teilnehmende Subjektivierung erst im Ausgang der Berührung durch An-
dere möglich ist. Die Selbstsorge fußt auf dem Schein, dass Subjekte einen ausge-
zeichneten Zugang zu ihrer eigenen Subjektivierung besitzen. In diesem Punkt un-
terscheidet sie sich von den neuzeitlichen Subjektivierungsverhältnissen gerade 
nicht: Das Selbstverständnis antiker und neuzeitlicher Subjekte ist gleichermaßen 
an das Vergessen ihrer Ausgesetztheit und ihrer grundsätzlichen Sensibilität gebun-
den. Eine Praxis teilnehmender Subjektivierung verdient diesen Namen nur dann, 
wenn sie den Selbstbezug von Subjekten als immer schon ausgesetzt begreift: Sub-
jekte können ihre Seinsweise nur dann angemessen verstehen und sich zu ihr ver-
halten, wenn sie erfahren, dass sie ihre Subjektivität Anderen schulden. Der Andere 
darf daher nicht bloß als jemand begriffen werden, der dem Subjekt in seiner 
Selbstsorge hilft, sondern muss als jemand gedacht werden, ohne den eine Ausbil-
dung von Selbstbezügen scheitert. Foucaults genealogische Arbeiten verkennen die 
Übereinstimmung des antiken und neuzeitlichen Subjektverständnisses hinsichtlich 
der Leugnung der Subjektivität konstituierenden Rolle des Anderen. Aus diesem 
Grund kommt Foucaults Anliegen, mit der Genealogie der Selbstsorge zu zeigen, 
                                                             
89  Interessant ist an dieser Stelle auch, dass Ricœur (1969: 137) bei Sokrates’ Motto 

„Kümmere dich um deine Seele“ von einem „sokratischen cogito“ spricht und der antiken 

Selbstsorge (zumindest bei Sokrates und Platon) damit einen individualistischen Gehalt 

zuweist. 

90  Besonders eindrücklich kommt die Forderung nach Autonomie innerhalb der Selbstsorge 

in folgendem Abschnitt aus Die Sorge um sich zum Vorschein: „Im schroffen Gegensatz 

dazu aber findet sich die Einstellung, wonach das, was man ist, in ein reines Verhältnis zu 

sich selber zu binden ist: wieder geht es darum, sich als Subjekt seiner eigenen Handlun-

gen zu konstituieren und zu erkennen – aber diesmal nicht durch ein System von Zeichen, 

die Macht über andere markieren, sondern durch eine Beziehung, die so unabhängig wie 

möglich vom Stand und dessen äußeren Formen ist, da sie nur in der Souveränität ruht, 

die man über sich selbst ausübt.“ (SS: 116; Hervorhebungen von mir) 

91  Forst (1990: 177f.) führt die Nähe Heideggers und Foucaults den Begriff der Sorge be-

treffend an, behauptet jedoch zu Recht, dass „dieses Ethos anders als beim späten Hei-

degger sehr individualistisch verstanden“ wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI MICHEL FOUCAULT | 259 

 

dass Subjektivierung auch anders als in unseren herrschenden sozialen Praktiken 
möglich sein kann, in diesem Punkt nicht richtig zur Geltung. 
 
 

6.4 RESÜMEE 
 
Mit Michel Foucault hat sich gezeigt, wie die heideggersche Kritik am Subjektbe-
griff eine praxeologische Wendung nehmen kann. Während Levinas und Derrida 
ihren Fokus auf die ethische bzw. strukturelle Genese von Subjektivität legen, 
schreibt Foucault die Freilegung des heteronomen Subjektivierungsprozesses in ei-
ne historisch-materielle Analyse ein und rückt konkrete Subjektivierungsverhältnis-
se in den Mittelpunkt. Er transformiert Heideggers Seinsgeschichte durch diese 
Geste auf die Ebene von Wissens- und Machtverhältnissen und bricht zugleich die 
einheitliche Logik der Seinsgeschichte auf. „Sein“ erscheint als historisches, dis-
kursives und materielles Sein, im Sinne von Epistemen, Machtverhältnissen und 
Selbstpraktiken. Wie auch Levinas und Derrida gelingt es Foucault, die Entzugs-
momente von Subjektivität zur Sprache zu bringen und zugleich ersichtlich zu ma-
chen, wie Subjektivität in einem Akt der Unterwerfung, der zugleich ein Akt der 
Ermächtigung ist, eingesetzt wird. 

Paul Patton (1989: 268) ist durchaus darin zuzustimmen, wenn er behauptet, 
Foucault vertrete eine „very thin conception of a subject“. „Dünn“ ist diese Kon-
zeption deshalb, weil sie sich jeglicher Substanzialisierung widersetzt. Im Gegen-
satz zu Levinas und Derrida weigert sich Foucault jedoch oft, die systematischen 
Implikationen der Genese von Subjektivität offenzulegen. Das ist seiner genealogi-
schen Vorgehensweise geschuldet, die ihr Augenmerk auf historische Subjektivie-
rungsverhältnisse und nicht auf eine Theorie des Subjekts legt. Es konnte in diesem 
Kapitel dennoch plausibilisiert werden, dass eine Genealogie des Subjekts nicht oh-
ne quasi-ahistorische und quasi-transzendentale Aussagen über den Konstitutions-
prozess von Subjektivität auskommt. Wissens- und Machtverhältnisse sind Ent-
zugsmomente von Subjektivität, die sich zwar immer historisch formieren, jedoch 
stets von einer quasi-transzendentalen Kraft durchzogen sind, die Subjekte produ-
ziert, durchdringt und sie damit zugleich als handlungsfähige und widerständige 
Akteure erzeugt. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität ist somit grundsätzlich 
heteronom: Macht als konstitutives Außen ist das ausgezeichnete Entzugsmoment, 
dem Subjekte in ihrer Seinsweise immer schon ausgesetzt sind. Die Möglichkeit des 
Widerstandes gegen die Macht und die Teilhabe an Subjektivierung durch den 
Vollzug von Selbstpraktiken können ihren Ausgang nur von existierenden Macht- 
und Wissensverhältnissen nehmen. Ein wesentliches Verdienst Foucaults ist es also, 
eine Antwort auf die Frage nach der Möglichkeit von Handlungsfähigkeit zu geben, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

die nicht an die Voraussetzung eines ursprünglich autonomen Subjekts gebunden 
ist. 

Die hermeneutische, auf die Selbstbezüge von Subjekten zielende Ausgestal-
tung dieser abstrakten Möglichkeit unterliegt jedoch Spannungen: Die innerhalb der 
antiken Selbstsorge aufgespürte partizipierende Form der Subjektivierung lässt sich 
nicht als eine andere Form der Subjektwerdung interpretieren. Foucaults Versäum-
nis liegt letztlich darin, teilnehmende und somit gelingende Praktiken der Subjekti-
vierung nicht innerhalb der neuzeitlichen Wissens- und Machtverhältnisse aufge-
spürt und stattdessen die Wahl des historischen Untersuchungsgegenstandes 
verschoben zu haben. Foucault erkennt richtigerweise die Notwendigkeit einer af-
firmativen Suche nach den gelingenden Formen von Subjektwerdung; der Erfolg 
dieser Suche wird jedoch dadurch konterkariert, dass die Möglichkeit einer anderen, 
nicht bloß unterwerfenden Subjektivierung, mittels derer Subjekte Selbstbezüge 
ausbilden können, nicht mehr an der Grenze hegemonialer Machtformationen ver-
folgt wird. Nur mit einem solchen Manöver wäre es möglich, die dominierende Idee 
des autonomen Subjekts auf eine Selbstpraktik hin zu überschreiten, welche die 
Ausgesetztheit von Subjekten gegenüber Anderen berücksichtigt. Die Konzeption 
der antiken Selbstsorge ist zu individualistisch und besitzt innerhalb ihres lebens-
weltlichen Kontextes einen zu hegemonialen Status, als dass sie ein solch subversi-
ves Potenzial enthalten könnte. 

Der hermeneutische Zugriff auf Heideggers Subjektkritik, dem ich mich in den 
nächsten beiden Kapiteln anhand von Paul Ricœur und Charles Taylor zuwenden 
werde, versucht die von Foucault hinterlassene Lücke zu schließen. Es gilt, die von 
Heidegger begonnene und von der Dekonstruktion radikalisierte Subjektkritik af-
firmativ zu wenden, indem nach den gelingenden Selbstbezügen neuzeitlicher Sub-
jekte gesucht wird. Die kritische Genealogie Foucaults aus den 70er Jahren legt da-
bei den Rahmen fest, innerhalb dessen die Identität und das Selbstverständnis von 
Subjekten neu interpretiert werden können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

7. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Paul Ricœur 

 
 
 

In den letzten drei Kapiteln habe ich zu veranschaulichen versucht, wie eine affir-
mative Wendung von Heideggers Subjektkritik in eine Dekonstruktion des Subjekts 
münden kann. Dabei war es meine These, dass ein Anschluss an die ontologischen 
Analysen möglich ist, ohne das Subjekt als wichtige philosophische Kategorie auf-
zugeben: Heideggers Kritik der Subjektphilosophie wird transformiert, indem der 
Fokus auf die Subjektivität konstituierenden Kräfteverhältnisse gelegt wird. Le-
vinas, Derrida und Foucault gelingt es mit dieser Geste, die ethischen, strukturellen 
und materiellen Kräfte freizulegen, das sich selbst bestimmende und sich selbst 
transparente Subjekt abzusetzen und so überhaupt erst Subjektivität als heteronom 
erfahrbar zu machen. Eine Neubestimmung von Handlungsfähigkeit, Widerständig-
keit, Verantwortung und Identität ergibt sich im Ausgang des heteronomen Konsti-
tutionsprozesses von Subjektivität. 

Trotz all dieser Verdienste ist die Subjektkritik der Dekonstruktion in einer be-
stimmten Hinsicht einseitig, da sie die hermeneutischen Implikationen der Philoso-
phie Heideggers nicht hinreichend in ihre Arbeit integriert. Bei meiner Rekonstruk-
tion des heideggerschen Verständnisses von Destruktion hat sich ja gezeigt, dass 
dieser ein wesentlich interpretierender Impuls zukommt (vgl. Kap. 2.5.4). Der Stel-
lenwert der Interpretation soll nun in den beiden folgenden Kapiteln unter Berück-
sichtigung der Arbeiten von Paul Ricœur und Charles Taylor aufgewertet werden. 
Die zu vollziehende Aufwertung betrifft vor allem das Selbstverständnis von Sub-
jekten, welches sowohl bei Heidegger als auch der Dekonstruktion kaum Beachtung 
erfährt. Die Frage nach den stabilisierenden Komponenten von Identität bekommt 
in diesem Zuge wieder eine Dringlichkeit. Es wird sich zeigen, dass Ricœur vor al-
lem die systematischen Einsichten einer hermeneutischen Subjektkritik im An-
schluss an Heidegger herausarbeitet und diese zum Teil in direktem Dialog mit der 
Dekonstruktion entwickelt. Darauf folgend werde ich mit Taylor die Thematisie-
rung der Selbstbezüge neuzeitlicher Subjekte auf ihre anthropologische und histori-

sche Dimension hin ausrichten. Die Überzeugungskraft hermeneutischer Argumen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tation gilt es dabei stets vor dem Hintergrund dekonstruktiver Subjektkritik zu prü-
fen. 

Ricœur spricht in Bezug auf das übergreifende Thema seines Werkes von einer 
„hermeneutics of praxis“ (1990: XIII). In seiner frühen Philosophie bemüht er sich 
um eine Wiederaneignung eines hermeneutischen Subjektverständnisses im Klima 
der strukturalistischen und psychoanalytischen Diskurse seiner Zeit. Wichtig ist 
hervorzuheben, dass Ricœur zunächst nicht direkt die philosophischen Positionen 
von Levinas, Derrida und Foucault auf- und angreift, sondern sich eher mit deren 
Umfeld beschäftigt. Seiner Auseinandersetzung kommt hierbei stets ein wesentlich 
konstruktiver Charakter zu: Nicht der Beweis der Unhaltbarkeit der strukturalisti-
schen und psychoanalytischen Theorien steht im Vordergrund, sondern vielmehr 
die Beantwortung der Frage, wie eine Hermeneutik des Subjekts von diesen Arbei-
ten profitieren kann – freilich um sie an bestimmten Stellen zu korrigieren. Mit der 
Forderung nach einem Übergang von der Semantik zur Semiotik insistiert Ricœur 
darauf, dass der (dekonstruktiven) Explikation der Sprache eine Analyse des Spre-
chers folgen muss. Die traditionelle philosophische Erkundung des Cogito, welche 
die Analyse des Subjekts wesentlich an die Reflexion, d.h. das Bewusstsein bindet, 
soll über eine Einholung der Selbstbezüge neu ausgerichtet werden. Mit einem Vor-
rang der ontologischen Frage nach dem „Ich bin“ vor dem „Ich denke“ schreibt sich 
Ricœur in die Subjektkritik Heideggers ein, ohne die Komponente der Reflexion 
aufzugeben. 

In Ricœurs Spätphilosophie, der ich mich in Form von Das Selbst als ein Ande-

rer zuwende, gewinnt der Andere innerhalb einer hermeneutischen Erörterung des 
Konstitutionsprozesses von Subjektivität an Gewicht. Ricœur positioniert sich nun 
kritischer gegenüber einer Rehabilitierung des Cogito und versucht sich vielmehr an 
einer Auslotung des Raumes zwischen einem fundamentalistischen Subjektver-
ständnis und einer Verwerfung der Kategorie von Subjektivität. Es sind die beiden 
Dialektiken zwischen Selbigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbstheit und An-
dersheit, an deren Schnittstelle sich Subjektivität konstituiert. Die Dialektik ist da-
bei jedoch nicht als eine Bewegung zu verstehen, die teleologisch ausgerichtet ist 
und auf eine umfassende Synthese abzielt; das Phänomen der Temporalität durch-
setzt die Totalität der Dialektik. Identität wird von Ricœur in diesem Kontext als 
narrative Identität neubestimmt. Mit der zweiten Dialektik zwischen Selbstheit und 
Andersheit führt Ricœur schließlich den Anderen in den Konstitutionsprozess von 
Subjektivität ein – und zwar unter gleichzeitiger Abgrenzung zu Levinas’ radikalem 
Verständnis von asymmetrischer Alterität. Ricœur verortet die Hermeneutik des 
Subjekts zwischen der Ontologie Heideggers und der Ethik Levinas’ und versucht 
sich so die Vorzüge beider Positionen zu eigen zu machen. Meine These wird an 
dieser Stelle sein, dass Ricœur aufgrund des Rückgriffs auf die dialektische Bewe-
gung die Spur des Anderen – um deren Freilegung es Levinas primär geht – inner-
halb des Konstitutionsprozesses von Subjektivität verkennt und seine Kritik an der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 263 

 

asymmetrischen Beziehung zum Anderen vorschnell ansetzt. Die Verbindung einer 
phänomenologischen und einer dialektischen Ausrichtung macht es zwar möglich, 
das Subjekt zu dezentrieren und die Ethik in eine Analyse der Existenzweise von 
Subjekten einzuführen; weil die vermittelnde Bewegung der Dialektik den asym-
metrischen Konstitutionsprozess der Subjektwerdung jedoch in eine Symmetrie 
überführt, kann die Ausgesetztheit des Subjekts in ihrer vollen Konsequenz nicht 
gedacht werden.1 

 

 
7.1 DER INDIREKTE ZUGANG DER HERMENEUTIK RICŒURS  
 
Ricœurs frühe Philosophie setzt sich zunächst mit dem Angriff gegen die Sub-
jektphilosophie auseinander, wie er in den 60er Jahren in Frankreich aus struktura-
listischer und psychoanalytischer Richtung vorgenommen wurde. Dabei bemüht er 
sich um eine Relativierung der Rede vom „Untergang“ des Subjekts, indem die his-
torische Spezifität eines solchen Diskurses bezweifelt wird: 
 

„Der Philosophie des Subjekts, heißt es, droht der Untergang. Diese Auffassung ist nicht ganz 

unrichtig; und doch war die Philosophie des Subjekts zu keiner Zeit von grundlegenden An-

fechtungen verschont geblieben. Auch gab es nie eine Philosophie des Subjekts, sondern 

vielmehr nur eine Folge verschiedenartiger Reflexionsweisen, die alle aus dem Bemühen her-

vorgingen, angesichts der Angriffe von außen das, was unter dem Begriff ‚Subjekt‘ zu verste-

hen ist, neu zu definieren.“ (1969: 137) 
 
Die von mir in dieser Arbeit verteidigte These Heideggers lautet, dass es eine Tradi-
tion der Philosophie gibt, die das Subjekt durchgehend als in der Gegenwart vor-
kommende Substanz auslegt. Durch die Behauptung, dass es eine Pluralität der 
„Reflexionsweisen“ über das Subjekt gibt, stimmt Ricœur mit Heidegger darin 
überein, dass der Versuch der Gründung und Stabilisierung des Subjekts ein durch-

gängiges philosophisches Projekt der Neuzeit ist, dessen Spuren sich aber auch 
schon in der Antike ausmachen lassen. Die Gemeinsamkeit der verschiedenen Un-
tersuchungen über den Status des Subjekts liegt in ihrer Anordnung um ein zugrun-
de liegendes Cogito, das bei der philosophischen Arbeit – explizit oder implizit – 

                                                             
1  Dezentrierung und Vermittlung sind somit, wie Dieter Teichert hervorhebt, zwei zentrale 

Momente von Ricœurs Subjektverständnis: „Ricœur dezentriert das Selbst, hält aber auf 

der Basis komplexer Vermittlungsmodalitäten an seiner zentralen Bedeutung fest.“ (Tei-

chert 2002: 163f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

vorausgesetzt wird.2 Der philosophische Diskurs der Begründung des Subjekts 
wurde und wird nach Ricœur jedoch immer wieder von neuem herausgefordert. Er 
produziert selbst Gegendiskurse, welche die Hegemonie der Idee des sich selbst be-
stimmenden und sich selbst transparenten Subjekts in Zweifel ziehen. Aus diesem 
Grund handelt es sich bei der Subjektkritik in der Mitte des 20. Jahrhunderts nicht 
um eine historisch beispiellose Situation, einen radikalen Bruch mit vorherigen phi-
losophischen Reflexionsformen, sondern um eine Kritik, welche die Geschichte der 
Philosophie immer schon begleitet hat. Das bedeutet aber nicht, dass die „neue“ 
Subjektkritik die vergangenen Problematisierungsweisen einfach nur wiederholt: 
Ricœur gesteht zu, dass Tiefe und Radikalität, mit denen das Subjekt jetzt als Fun-
dament des Wissens angegriffen wird, historisch einzigartig sind. 

Aus dem Kontext der zeitgenössischen Torpedierung der Subjektphilosophie 
heraus thematisiert Ricœur die Komponenten des Selbstverständnisses und der 
Selbstinterpretation. Die Begriffe der Hermeneutik3 und der Interpretation werden 

                                                             
2  Vgl. 1969: 137: „Vor allem aber ist Descartes’ Cogito nur einer – wenn auch vielleicht 

der höchste – unter vielen Gipfeln in einer Cogito-Kette, welche die reflexive Tradition 

ausmacht. In dieser Kette, im Strome dieser Tradition, interpretiert jeder einzelne Aus-

druck des Cogito den vorhergehenden neu. So könnte man von einem sokratischen Co-

gito sprechen (‚kümmere dich um deine Seele‘) – von einem augustinischen Cogito (der 

‚innere‘ Mensch zwischen den äußeren Dingen und den höheren Wahrheiten) – natürlich 

von dem cartesianischen Cogito – aber auch von einem kantischen Cogito (das ‚Ich den-

ke‘ muss alle meine Vorstellungen begleiten können).“ Interessant ist an diesem Zitat 

auch, dass Ricœur das Selbstbegründungsmoment von Subjektivität in der – sokratischen 

Version – der antiken Selbstsorge aufspürt. Diese Interpretation steht natürlich derjenigen 

Foucaults, innerhalb derer die Selbstsorge als Kontrastfolie zur cartesischen Selbstrefle-

xion begriffen wird (vgl. Kap. 6.3.3), diametral entgegen. 

3  Teichert weist darauf hin, dass sich Ricœurs Verständnis von Hermeneutik während sei-

ner Auseinandersetzung mit dem Strukturalismus und der Psychoanalyse im Laufe der 

60er Jahre verschiebt: „Es ist auffällig, dass Ricœur Ende der 1960er Jahre – möglicher-

weise in Zusammenhang mit der Rezeption von Gadamers 1960 erschienenem Haupt-

werk – eine grundlegende Revision seines Hermeneutikbegriffs durchführt. Die […] De-

finition der Hermeneutik als Theorie der Interpretation des Symbols bzw. als Metatheorie 

der symbolinterpretierenden Disziplinen wird aufgegeben.“ (Teichert 2002: 158) Walden-

fels hebt hervor, dass die Preisgabe des Symbols in den 70er Jahren zu einer Hermeneutik 

des Textes führt: „Bezeichnend für die 70er Jahre ist eine zunehmende Ausweitung des 

hermeneutischen Feldes von einer speziellen Theorie der Symbole zu einer allgemeinen 

Theorie des Textes.“ (Waldenfels 1983: 269) Letzteres eröffnet die Möglichkeit eines Di-

alogs mit der Dekonstruktion. Es wird sich in Abschnitt 7.2.1 zeigen, wie die Hermeneu-

tik einen produktiven Anschluss an das Textverständnis der Dekonstruktion herzustellen 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 265 

 

dabei zunächst im Sinne ihrer Tradition angeeignet. Ricœur schreibt: „Dabei be-
zeichne ich als Hermeneutik jede Disziplin, die interpretierend vorgeht, und verste-
he unter dem Begriff Interpretation im strengen Sinne des Wortes die Erkenntnis 
eines verborgenen Sinnes in einem offenkundigen Sinn.“ (1969: 170) Hier ist zu-
nächst zu klären, wie Ricœur den Begriff des Sinns umgrenzt. Das Zitat lässt sich 
leicht missverstehen, indem Sinn metaphysisch aufgefasst wird: Hinter einem Sinn, 
der erscheint und philosophisch expliziert werden kann, befindet sich eine zweite, 
fundamentalere Ebene des Sinns, welche die Erscheinung eines „greifbaren“ Sinns 
bedingt. Eine solche Zwei-Welten-Lehre, welche die Form des Sinns in eine Er-
scheinung und in ein Ding an sich auftrennt, wäre jedoch tief im Kontext der Meta-
physik verankert. Aus diesem Grund entwickelt Ricœur sein Verständnis von Sinn 
im Ausgang der Einsichten Heideggers. Der Sinn ist ein sich stets entziehendes 
Phänomen, das philosophisch erschlossen, aber nicht begrifflich fixiert werden 
kann. Den Namen der „Methode“ als Operation einer solchen Erschließung möchte 
Ricœur dabei genauso vermeiden wie Derrida und Foucault. In diesem Punkt unter-
scheidet er sich entscheidend von Hans-Georg Gadamer, dessen Hauptwerk be-
kanntlich Wahrheit und Methode heißt. Die Hermeneutik als Destruktion ist bei 
Ricœur keine Methode, da sie sich dem erkenntnistheoretischen Dualismus zwi-
schen Subjekt und Objekt widersetzt und sich einer Analyse derjenigen ontologi-
schen Kräfteverhältnisse widmet, die den Sinn erst freisetzen: 

 

„Wer das Verstehen nur im Rahmen einer Methodologie erfassen will, der bleibt in den Vo-

raussetzungen der objektiven Erkenntnis und in den Vorurteilen der kantischen Erkenntniskri-

tik befangen. Darum muss man den Bannkreis der Subjekt-Objekt-Problematik entschlossen 

verlassen und das Sein selbst in den Mittelpunkt der Frage stellen. […] Dieser grundlegenden 

Umkehrung des Bezuges zwischen dem Verstehen und dem Sein stimme ich vollkommen 

zu.“ (1965: 16) 
 

Die Möglichkeit einer hermeneutischen Interpretation ist dem Erscheinen des Seins 
nachgeordnet. Der Hermeneutik kommt somit eine wesentlich ontologische Dimen-
sion zu, die sie mit Heideggers Daseinsanalyse teilt. Die Frage des Subjekts lässt 
sich nur im Rahmen einer Ontologie des Verstehens stellen. In anderen Worten: Ei-
ne Explikation der ontologischen Grundlagen des Verstehens ist integraler Bestand-
teil einer Hermeneutik des Subjekts. Die Vorrangigkeit der Ontologie gegenüber 
dem Verstehen ist die wesentliche Bewegung, durch die sich Ricœurs Hermeneutik 
als Spielform eines heteronomen Subjektverständnisses auslegen lässt. Die ontolo-
gische Konstitution des Subjekts soll nun aber – und darin beruht der wesentliche 
Unterschied sowohl zu Heidegger als auch zur Dekonstruktion – enger an die Kom-
                                                             

vermag, um von dort aus den Bogen zur Frage des Selbstverständnisses von Subjekten zu 

schlagen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ponente des Selbstverständnisses und somit an die Innenperspektive des Subjekts 
gebunden werden. 

Trotz des Primats der Ontologie gibt es eine wichtige Differenz zwischen 
Ricœur und Heidegger in Bezug auf eine Annäherung an das Sein. Im Gegensatz zu 
Heidegger ist Ricœur skeptischer, wenn es darum geht, das Sein philosophisch zu 
thematisieren. Der direkte Weg zur Ontologie ist versperrt, da sich ontologische 
Phänomene niemals als Phänomene erfahren lassen. Sie sind interpretationsbedürf-
tig. Dem direkten Weg zum Sein stellt Ricœur einen indirekten Weg gegenüber, der 
wesentlich über die Dimension der Interpretation verläuft: 

 

„Die Ontologie des Verstehens, auf die Heidegger durch eine unvermittelte Wendung direkt 

zugeht, in der er einen Seinsmodus an Stelle eines Erkenntnismodus setzt, kann für uns, die 

wir den indirekten und abgestuften Weg gewählt haben, nur ein Horizont sein, mehr eine 

Ausrichtung als eine Gegebenheit. Zu einer abgetrennten Ontologie haben wir keinen Zu-

gang, denn das interpretierte Sein erschließt sich nur im Vollzug der Interpretation selbst.“ 

(1965: 30) 
 
Weil das Sein immer nur über die verschiedenen Arten seiner Sedimentierung, d.h. 
über seine ontische Seite, erscheint, kann die Beantwortung der Seinsfrage nicht in 
einem direkten Zugriff auf das Sein erfolgen. Das ist auch die Ansicht, welche Hei-
degger in Sein und Zeit vertritt. Aus diesem Grund wurde die Explikation der Seins-
frage an die Daseinsanalyse gebunden. Im Ausgang vom Seinsverständnis des Da-
seins sollte das Sein erschlossen werden. Jedoch ist auch dieser Zugang für Ricœur 
noch problematisch: Es wird impliziert, dass das Dasein Sein immer schon partiell 
verstanden hat. Anders formuliert: Die Nähe des Daseins zum Sein bedingt, dass 
das Dasein ein Vor-Verständnis vom Sein hat, das die Analyse leitet. Die Möglich-
keit des Verstehens ist für Ricœur aber gerade an die Interpretation gebunden – und 
diese muss vom Subjekt erst vollzogen werden.4 

Ricœur versucht durch diese argumentative Geste die ontisch-ontologische Dif-
ferenz von der ontischen Ebene her aufzuspüren. Die grundsätzliche Bewegung der 
ontisch-ontologischen Differenz ist es ja, dass Sein nur als Seiendes erscheint. Soll 
das Sein als philosophisches Problem zugänglich gemacht werden, muss folglich 
das Seiende befragt werden. In Bezug auf die grundsätzlich hermeneutische Aus-
richtung bedeutet dies, dass eine Ontologie des Verstehens auf die historisch kon-

                                                             
4  Andris Breitling (2002: 96f.) gibt zu bedenken, dass Ricœurs Hermeneutik aufgrund des 

indirekten Wegs – im Gegensatz zu Heidegger – immer schon ein „Moment der ‚Ver-

fremdung' und der erkenntniskritischen ‚Distanzierung‘“ zukommt. Es wird sich später 

herausstellen, dass Taylors Hermeneutik in Bezug auf das Verstehen wieder die Nähe zu 

Heidegger und damit den direkten Weg sucht (vgl. Kap. 8.1.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 267 

 

kreten Formen des Verstehens angewiesen bleibt und keinen Zugriff auf dessen on-
tologische (Ab-)gründe hat: 

 

„Seine [Heideggers] Absicht war es, unseren Blick umzuerziehen, unserem Denken eine neue 

Orientierung zu geben; er wollte uns dazu anleiten, die historische Erkenntnis dem ontologi-

schen Verstehen unterzuordnen wie eine abgeleitete Form einer ursprünglichen. Aber er gibt 

uns nicht den geringsten konkreten Hinweis, in welchem Sinn das rein historische Verstehen 

von diesem ursprünglichen abgeleitet wird. Ist es darum nicht erforderlich geworden, von den 

abgeleiteten Formen des Verstehens auszugehen und in ihnen die Zeichen ihrer Herkunft auf-

zuweisen? Das bedeutet aber, dass wir auf jener Ebene beginnen müssen, auf der sich das 

Verstehen vollzieht, das heißt im Bereich der Sprache (langage).“ (1965: 19f.) 
 
Wie auch Levinas, Derrida und Foucault meldet Ricœur Widerstand gegen die Er-
zählung einer abstrakten Seinsgeschichte an, gemäß deren Logik sich historisch und 
kulturell spezifische ontologische Kräfteverhältnisse dem Menschen hingeben. Ein 
hermeneutischer Zugang zur Ontologie muss sich vielmehr der Differenz als bezie-
hende und entziehende Relation zwischen Sein und Seiendem zuwenden. Die Spra-
che ist zunächst das ausgezeichnete Phänomen, an dem die Bewegung der ontisch-
ontologischen Differenz sichtbar werden soll.5 Durch eine stärkere Berücksichti-
gung nicht nur der Sprache, sondern auch des Sprechens wertet Ricœur die ontische 
und somit die beziehende Dimension der ontisch-ontologischen Differenz wieder 
auf. Das ontologische Verstehen soll über das Subjekt thematisiert werden und die 
Sprache stellt den wesentlichen Weg zur Explikation dieser Differenz dar. Die Sub-
jektivität des Subjekts lässt sich phänomenologisch nur innerhalb eines Seins um-
kreisen, das immer schon sprachliches und damit interpretiertes Sein ist.6 

Die wichtigsten Begriffe der ricœurschen Hermeneutik lauten also Subjekt, 
Sprache und Sein. Während Heidegger in Sein und Zeit das Gewicht auf die ontolo-
gische Seite legt, da ja letztendlich nicht das Dasein selbst, sondern das Sein Ziel 

                                                             
5  Vgl. dazu 1965: 20: „Die Schwierigkeit, vom Verstehen als Erkenntnismodus zum Ver-

stehen als Seinsmodus überzugehen, liegt in Folgendem: Das Verstehen, das aus der Ana-

lytik des Daseins resultiert, ist genau dasselbe, durch das und in dem dieses Seiende sein 

Sein versteht. Heißt das nicht noch einmal, dass man die Anzeige, das Verstehen sei ein 

Seinsmodus, in der Sprache selbst suchen muss?“ 

6  Dies ist schon eine wesentliche Einsicht des heideggerschen Zugangs zur Sprache in den 

Schriften nach der Kehre (vgl. Kap. 3.4.3). Die Erweiterung Ricœurs liegt in der Berück-

sichtigung der reflexiven Dimension des sprechenden Subjekts, die Heidegger nicht ein-

zuholen gewillt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Analyse ist,7 geht es Ricœur um eine Erschließung des Selbstverständnisses von 
Subjekten. Mittels des Begriffs der Reflexion sollen zunächst die ontologischen 
Grundlagen des Verstehens freigelegt werden, um dann in einem Zirkel erneut zum 
Subjekt und den spezifischen Sedimentierungen von Identität durchzustoßen. Die 
Bewegung, die Ricœur vollführt, ist folglich eine kreisförmige: Im Ausgang von 
der Reflexion des Subjekts sollen sich über die Sprache die ontologischen Grund-
züge des Verstehens herauskristallisieren – nur um dann wieder die Frage zu be-
antworten, welche Implikationen daraus für das Selbstverständnis von Subjekten 
gezogen werden können. Ricœur geht somit im Gegensatz zu Heideggers Weg in 
Sein und Zeit einen Umweg und zugleich ein Stück weiter. Der Weg wird früher 
begonnen, weil das Subjekt das Sein nicht immer schon verstanden hat, sondern 
dieses ihm nur im Modus der Interpretation zugänglich ist. Das meint Ricœur, wenn 
er vom indirekten Zugang der Hermeneutik spricht: „Der indirekte Weg zur 
menschlichen Existenz geht anders als die direkte Beschreibung des Daseins davon 
aus, dass uns unsere Existenz nur da zugänglich ist, wo sie sinnhaft wird, indem ei-
ne existentielle Erfahrung zur Sprache gebracht wird.“ (Mattern 1996: 55f.) Diese 
Erfahrung muss immer an das Selbstverständnis von sich interpretierenden Subjek-
ten gebunden bleiben und ist somit stets eine situierte Erfahrung. Der heideggersche 
Weg wird allerdings zugleich weiter geschritten, indem nicht bei der Seinsfrage 
Halt gemacht, sondern zum Subjekt zurückgekehrt wird. Das Subjekt wird als Re-
sultat dieser Bewegung dezentralisiert bzw. überhaupt erst in seiner Unverfügbar-
keit sichtbar. Es ist nicht mehr das souverän über sich herrschende, sondern das sei-
ner Autonomie beraubte Subjekt, welches nun auf die Bühne tritt. Die zentrale 
hermeneutische Frage ist damit für Ricœur diejenige nach dem Subjekt und nicht 
nach dem Sein. 

 
 

7.2 DIE FRÜHE HERMENEUTIK DES „ICH BIN“ –  
SPRACHE UND REFLEXION 

 
Mit der Artikulation der kreisförmigen Bewegung von Subjekt, Verstehen, Sprache 
und Sein hat Ricœur den Rahmen konstruiert, an dem sich ein hermeneutischer Zu-
gang zum Subjektbegriff orientieren muss. Die Hermeneutik muss Sprache und Re-
flexion gleichermaßen ihr Recht zukommen lassen und unterscheidet sich in diesem 
Punkt von der ontologischen Analyse Heideggers. Die Nähe zum frühen Heidegger 
– und damit wiederum die Distanz zu Derridas Dekonstruktion – beruht hingegen 

                                                             
7  Zur Erinnerung sei hier SZ: 436 zitiert: „Die Herausstellung der Seinsverfassung des Da-

seins bleibt aber gleichwohl nur ein Weg. Das Ziel ist die Ausarbeitung der Seinsfrage 

überhaupt.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 269 

 

darin, dass die Hermeneutik nicht auf die Konstitution des Sinns und damit auf die 
textliche Ebene zielt, sondern auf eine ontologische Analyse des Selbstverständnis-
ses von Subjekten.8 Die Hermeneutik begnügt sich nicht mit der Behauptung, dass 
das Entzugsmoment der Sprache immer auch ein Bezugsmoment ist, da Sprache ja 
von Subjekten gesprochen wird. Sie schlägt den Weg zur Perspektive des Sprechers 
und somit zu den „positiven“ Effekten der Sprache ein. Erst so lässt sich die volle 
Bedeutung der Beziehung zwischen Sprache und Sprechen beleuchten. Meine These 
ist hier, dass auch die Dekonstruktion diese positive, produktive Seite der Sprache 
berücksichtigt, Ricœur mit der Einbeziehung des Selbstverständnisses des Spre-
chers in einem wichtigen Punkt jedoch über die Dekonstruktion hinausgeht. Das 
Resultat dieser Weiterentwicklung ist eine „positive Hermeneutik des ‚ich bin‘“ 
(1968: 124), die sich an einer Annäherung zwischen Ontologie und Subjekt ver-
sucht, an der Heidegger nicht mehr interessiert war. Positiv ist diese Hermeneutik, 
weil sie die produktive Dimension jenes Kontakts artikuliert. Hermeneutisch ist die 
Vorgehensweise, da sie die Frage nach dem Selbstverständnis von Subjekten neu 
auslegt. 

Sprache und Reflexion sind die beiden zentralen Komponenten von Subjektivi-
tät, die innerhalb Ricœurs hermeneutischer Wendung der heideggerschen Subjekt-
kritik in den Mittelpunkt gerückt werden. Die Befähigungen des Sprechens und Re-
flektierens sind für das Selbstverständnis und damit für die Existenzweise von 
Subjekten irreduzibel. Ricœurs Anspruch ist es, die Philosophie des Cogito in eine 
Hermeneutik des „Ich bin“ zu transformieren (vgl. Jervolino 1990: 26). Eine solche 
hermeneutische Neubestimmung von Reflexivität soll sich von der um Descartes’ 
Cogito rotierenden Subjektphilosophie lösen, indem sie an die Ontologie gebunden 
wird. Sprache und Reflexion sind dann nicht länger Wesenselemente von Subjek-
ten, sondern Vollzüge, die auf eine Seinsweise hindeuten, die Ricœur als „Interpre-
tiert-Sein“ bezeichnet. An dieser Stelle gilt es jedoch die Rekonfiguration von Re-
flexivität zu problematisieren und ersichtlich zu machen, dass die Fähigkeit zur 
Interpretation eine substanzielle Voraussetzung ist, die Ricœurs Hermeneutik des 
„Ich bin“ auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis blockiert. 

 
7.2.1 Semantik und Semiotik – Die Sprache und der Sprecher 
 
Um die Sprache für eine Hermeneutik des Subjekts zu erschließen, setzt sich 
Ricœur zunächst mit dem zeitgenössischen „Strukturalismus“ auseinander. Die 
Sprache als ontisch-ontologisches Phänomen wird in der strukturalistischen Philo-
sophie seiner Zeit wesentlich über die beiden Disziplinen der Semantik und der 

                                                             
8  Vgl. Scott-Baumann (2009: 8): „Hermeneutics is not textual analysis, it is ontology: the 

profound meaning about being human.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Semiologie analysiert. Den Unterschied zwischen diesen Disziplinen legt Ricœur 
wie folgt aus: 
 

„Das semantische Problem unterscheidet sich vom semiologischen sehr präzise darin, dass 

das Zeichen, das sich in der Differenz konstituiert, vermittels der Referenz auf die Welt zu-

rückverwiesen wird; deswegen kann man mit gutem Recht diese Kehrseite der Referenz ge-

genüber der Differenz im Sinne der gesamten mittelalterlichen, cartesianischen, kantischen 

und hegelschen Tradition ‚Vorstellung‘ nennen. […] Die Relation von Zeichen und Zeichen 

enthält die semiologische Funktion; in der Vorstellung des Wirklichen durch Zeichen dagegen 

liegt die semantische Funktion; die erste ist der zweiten untergeordnet. Die erste hat ihren 

Sinn in der zweiten; oder, wenn man will, ist die Artikulation der Sprache (langage) auf deren 

Bedeutung gebende oder vorstellende Funktion ausgerichtet.“ (1969: 155f.) 
 
Die semiologische Funktion operiert auf der Ebene des Textes9 und umfasst die Re-

lationalität der Zeichen untereinander. Einer solchen Relationalität hat sich die De-
konstruktion auf verschiedene Art gewidmet. So wird bei Derrida Sinn durch die re-
lationierende Kraft der Différance produziert: Zeichen sind immer in ein – 
räumliches und temporales – Netz mit anderen Zeichen eingelassen. Signifikation 
wird dann in einem Spiel des gegenseitigen Abstoßens der Zeichen voneinander 
produziert (vgl. Kap. 5.2.2). Bei Foucault hat sich die Kraft der Relationierung vor 
allem im Kontext der Wirkungsweise von Macht zu erkennen gegeben. Machtver-
hältnisse gibt es nicht an sich, sondern nur im Sinne von Beziehungen, die zwischen 
Polen fließen (vgl. Kap. 6.2.2). Die relationale Dimension der Différance und der 
Machtverhältnisse verweist dabei auf ihren produzierenden Charakter: Relationen 
erzeugen infolge ihrer entziehenden und beziehenden Kraft Sedimentierungen in 
der Wirklichkeit und dazu zählen auch Subjektformationen.  

Ricœur stellt dieser semiologischen, relationierenden Funktion, mit der sich die 
Dekonstruktion hauptsächlich befasst, in einem zweiten Schritt eine semantische 
Funktion gegenüber, die den Bezug zwischen Sprache und Welt thematisiert. Die 
Einführung dieser Funktion wird notwendig, da eine hermeneutische Explikation 
von Subjektivität nicht bei der Sinn gebenden Funktion der Sprache stehen bleiben 
kann. Sie muss die konkreten ontischen Effekte der Sprache analysieren, das heißt 
sie muss die Materialisierung der Sprache in der Praxis des Sprechens in ihre Un-
tersuchung integrieren. In diesem Zuge bindet Ricœur das dekonstruktive Textver-
ständnis eng an den Weltbegriff Heideggers (vgl. Clark 2002: 146f.; Simms 2003: 
33). Meine These ist, dass die Dekonstruktion zwar die semantische Funktion be-
                                                             
9  Wie Jervolino betont, grenzt sich Ricœur explizit von der Hermeneutik Gadamers ab und 

sucht die Nähe zum Textverständnis der Dekonstruktion: „Whereas a hermeneutics like 

Gadamer's has its paradigmatic moment in dialogue […], – in Ricœur it is the text, under-

stood as objectified discourse fixed in writing, that has that role.“ (Jervolino 1996: 74) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 271 

 

rücksichtigt, da sie ja immer auch die Subjektivität konstituierende Dimension der 
Sprache und somit die materiellen Ablagerungen in der Wirklichkeit mitdenkt, je-
doch eine konkrete Auslegung in Hinblick auf das Selbstverständnis der Subjekte 
versäumt. Diese Lücke kann die Hermeneutik Ricœurs schließen. 

Entlang der Unterscheidung zwischen Semiologie und Semantik richtet Ricœur 
die Differenz zwischen Sprache und Sprecher aus. Ein Vorgehen Heideggers, dem 
die Dekonstruktion gefolgt ist, liegt in der Fokussierung auf den Entzug der Sprache 
und nicht auf das sprechende Subjekt. Sprache ist ein ontologisches bzw. strukturel-
les und diskursives Phänomen, das zwar immer auf ein sprechendes Subjekt abzielt, 
deren Sinn sich jedoch dem Zugriff des Subjekts entzieht. So hat sich bei Derrida 
ergeben, dass Sprache auf die Sinn gebende Struktur einer „Urschrift“ verweist, die 
das Subjekt als sprachfähiges Wesen einsetzt (vgl. Kap. 5.2.3). Foucaults Argumen-
tation ist auch hier ganz ähnlich: Die Genealogie des Subjekts widmet sich einer 
Analyse der hegemonialen Wirkungsweise von Diskursen, um plausibel zu machen, 
inwiefern Machtformationen Subjekten erst die Ermächtigung des Sprechens ver-
leihen (vgl. Kap. 6.2.1). Das Verdienst der Dekonstruktion ist die Freilegung des 
Entzugsmoments der Sprache, dem zugleich ein Subjektivität einsetzendes Be-
zugsmoment zukommt. Es fehlt jedoch in einem nächsten Schritt der Brücken-
schlag zum sprechenden Subjekt. Daher sind für Ricœur die Einsichten der Dekon-
struktion nicht ausreichend: 

 

„Man muss sich nicht wundern, dass eine analytische Untersuchung, die sich mit dem Trans-

zendentalen der Sprache (langage) befasst, dabei aber nicht den Übergang von der Sprache 

(langue) zur Rede vollzieht, nur eine negative und nicht-subjektive Bedingung der Sprache 

(langage) entdeckt: die Differenz. Das ist gewiss nicht nichts! Aber man hat damit nur die 

erste Dimension der Reduktion erreicht, nämlich die transzendentale Produktion der Diffe-

renz.“ (1969: 164) 
 
Hier möchte ich zunächst darauf insistieren, dass sowohl Derrida als auch Foucault 
nicht beim diskursiven Charakter der Sprache verbleiben, sondern stets auch die 
sprachlichen Ablagerungen in der Wirklichkeit berücksichtigen: Diskursivität 
kommt stets eine materielle Dimension zu. Insbesondere bei Foucault hat sich ge-
zeigt, wie die diskursive Wirkung von Machtverhältnissen innerhalb spezifischer 
Praktiken den Körper von Subjekten formt. Es stehen also nicht nur Diskursivität 
und Differenz im Fokus der Dekonstruktion. Das Versäumnis liegt woanders: Die 
Tatsache, dass Subjekte für die Reproduktion der Sprache verantwortlich sind, wird 
zwar mitgedacht, aber nicht mehr eigens thematisiert.10 Für Ricœur lässt sich der 
                                                             
10  Der semantischen Autonomie des Textes, wie sie sich bei Derrida ausmachen lässt, hält 

Ricœur das Versäumnis einer Berücksichtigung des Sprechers entgegen: „If the inten-

tional fallacy overlooks the semantic autonomy of the text, the opposite fallacy forgets 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Prozess der Sinnproduktion erst im Verlauf einer expliziten Analyse des Selbstver-
ständnisses sprechender Subjekte in seiner vollen Tragweite beleuchten: „Doch 
enthält die semiologische Ordnung ja gerade nicht das Ganze der Sprache (langa-
ge); man muss noch den Überschritt von der Sprache (langue) zur Rede vollziehen: 
Erst auf dieser Ebene darf man wirklich von ‚Bedeutung‘ sprechen“ (1969: 165). 
Die abstrakte semiologische Ebene, die das Netz der ontologischen sowie struktu-
rellen und also dem Subjekt sich entziehenden Kräfteverhältnisse umfasst, kann al-
leine keine Theorie der Signifikation begründen. Die Semiologie muss um eine 
Hermeneutik erweitert werden. Die Hermeneutik des Subjekts bindet die Antwort 
auf die Frage nach den „positiven“ Effekten der „negativen“ Kraft des sprachlichen 
Feldes an die konkrete Reflexion, d.h. an das Selbstverständnis der Subjekte. Hier 
steigt die Dekonstruktion aus. Die Lücke der Dekonstruktion – die für ihre Ar-
beitsweise konstitutiv ist – liegt nicht in einer Ignoranz gegenüber den positiven Ef-
fekten von Sprache und somit auch nicht in einem Ausblenden der materiellen Ebe-
ne, sondern in der Tatsache, dass die Analyse nicht weit genug reicht, nämlich bis 
zum Selbstverständnis des sprechenden Subjekts. 

Wie lässt sich die Analyse an dieser Stelle erweitern, ohne hinter die von Hei-
degger und der Dekonstruktion erzielten Einsichten zurückzufallen? Ricœur 
schließt an den hermeneutischen Impuls von Heideggers Daseinsanalyse an, indem 
er von der vor-ursprünglichen Öffnung des Subjekts in Hinblick auf das Verstehen 
ausgeht. Dieses Verstehen ist allerdings kein unmittelbares Verstehen des Seins 
mehr. Es bezieht sich auf ein Subjekt, dem das „bloße“ Sein niemals zugänglich ist, 
sondern das stets von historisch und kulturell spezifischen Seinsformationen affi-
ziert wird, die es sich erst interpretatorisch erschließen muss. Jetzt wird etwas deut-
licher, welche Konsequenzen der Übergang von der Semiologie zur Semantik für 
den Status des Subjekts hat. Weil ontologische Kräfteverhältnisse nämlich immer 
schon im Modus der Interpretation erfahren werden, muss eine Hermeneutik des 
                                                             

that a text remains a discourse told by somebody, said by someone to someone else about 

something. It is impossible to cancel out this main characteristic of discourse without re-

ducing texts to natural objects, i.e., to things which are not man-made, but which, like 

pebbles, are found in the sand.“ (IT: 30) In diesem Punkt unterscheidet sich das Ver-

ständnis von Text bei Derrida und Ricœur recht deutlich, auch wenn Ricœur mit der De-

konstruktion darin übereinstimmt, den Gehalt eines Textes nicht im Ausgang von der In-

tentionen des Autors ermitteln zu können. So schreibt Stefan Orth: „Der Begriff des 

Textes darf nach Ricœur schon allein deshalb nicht absolut gesetzt werden, weil damit 

ausgeblendet würde, dass da jemand ist, der spricht, erzählt, einen Text verfasst – auch 

wenn dies wiederum nicht zu dem Kurzschluss verleiten soll, den Autor des Textes in 

seinen Texten erkennen zu wollen.“ (Orth 2002: 193) Ein wenig provokant könnte man 

auch sagen, dass bei Derrida die (verworfene) Autonomie des Autors wieder als Autono-

mie des Textes auftaucht. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 273 

 

Subjekts von der auf die Relationalität der Sprache ausgerichteten Semiologie zur 
Semantik und hiermit zur Sinn generierenden Rolle des reflexiven Subjekts überge-
hen: 

 

„So verstehe ich die eigentliche ‚Rückkehr zum Subjekt‘, die man nach der Herausforderung 

der Semiologie zu vollziehen hat. Man muss sie notwendigerweise mit einer Reflexion über 

die Sprache (langage) verflechten, aber mit einer Reflexion, die nicht auf halbem Wege ste-

henbleibt, die vielmehr die Schwelle vom Semiologischen zum Semantischen überschreitet. 

Und in dieser Sicht bedeutet das Subjekt, das durch die Reduktion in seine Rechte gesetzt 

wird, nichts anderes als der Anfang eines Bedeutung verleihenden Lebens, die gleichzeitige 

Geburt des Gesagt-Seins der Welt und des Sprechend-Seins des Menschen.“ (1969: 167) 
 
Ricœurs Abweichung von der Dekonstruktion besteht in der Einholung der Frage 
nach dem Selbstverständnis der sprechenden, handelnden, wertenden und erzählen-
den Subjekte.11 Ein heteronomes Subjektverständnis darf nicht bei einer Explikation 
der heteronomen Kräfteverhältnisse, die Subjekte berühren und unterwerfen, stehen 
bleiben, sondern muss die Affizierung des Heteronomen auf das Selbstverständnis 
von Subjekten in all ihren Konsequenzen beleuchten. Die nur durch eine konstituti-
ve Differenz ermöglichte Selbstinterpretation vollzieht sich – und aus diesem Grund 
ist der Unterschied zwischen Semiologie und Semantik so entscheidend – wesent-
lich über das Sprechen.12 Da Sprechen immer an das Selbstverständnis des spre-
chenden Subjekts gebunden ist, stellt die Sprache die Beziehung zwischen Sein und 
Subjekt dar. Die Hermeneutik artikuliert dieses Band, indem sie sich dem interpre-

tativen Akt sprechender Subjekte zukehrt.  
 
7.2.2 Das Cogito und die Welt 
 
Ricœurs steilstes Unterfangen im Rahmen seiner frühen Philosophie liegt in dem 
Versuch einer Rehabilitierung des bei Heidegger und der Dekonstruktion wohl am 
vehementesten kritisierten philosophischen Begriffs: dem Cogito. Die Deutungs-
hoheit über das Cogito soll Descartes und der traditionellen Subjektphilosophie – 
inklusive Husserls Reaktualisierung – entrissen und das Cogito in einen neuen Dis-
kurs eingeschrieben werden, der die Ebene der Reflexion mit derjenigen der Semio-
logie verknüpft: „So lautet also meine philosophische Arbeitshypothese: Ich möchte 
sie konkrete Reflexion nennen, d.h. Vermittlung des Cogito mit der gesamten Welt 

                                                             
11  Das sind die vier Dimensionen des Selbst, denen sich Ricœur in Das Selbst als ein Ande-

rer widmet. 

12  Ich werde in Kap. 8.1.3 mit Taylor zeigen, wie eine Hermeneutik des sprechenden Sub-

jekts konkreter ausgeführt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Zeichen.“ (1969: 171) Der Begriff des Cogito, gelöst aus seinem historischen 
Kontext, wird reaktualisiert, indem er als Punktualität innerhalb der Relationierung 
der Zeichen begriffen wird. Das Sinn generierende Spiel des Aufeinanderverwei-
sens von Zeichen ist keine Repräsentation des Cogito; vielmehr situiert sich das 
„Ich denke“ nur innerhalb der Relationierung von Zeichen. Das klassische, selbstre-
flexive Cogito wird also in eine Analyse der ihm äußerlichen Konstitutionsbedin-
gungen überführt – und mit dieser Geste in ein existentielles Cogito transformiert. 
Das Resultat ist ein Verständnis des Cogito, durch das nicht nur die Semantik auf 
die Reflexion hin überschritten, sondern auch der existenzielle Impetus der Reflexi-
on herausgestellt wird:  
 

„Eine rein semantische Erhellung bleibt ‚in der Luft hängen‘, solange man nicht gezeigt hat, 

dass das Verstehen der mehrdeutigen oder symbolischen Äußerungen ein Moment des Selbst-

verständnisses ist; der semantischen Stufe unserer Überlegungen muss sich folglich eine re-

flexive anschließen. Doch bleibt das Subjekt, das sich interpretiert, indem es die Zeichen deu-

tet, nicht mehr ein pures Cogito. Es wird zu einer Existenz, die vermittels der Auslegung ihres 

Lebens entdeckt, dass sie als ein Seiendes gesetzt ist, noch bevor sie sich selbst setzt und von 

sich Besitz ergreift. Somit wird die Hermeneutik eine Existenzweise aufdecken, die sich 

durch und durch als ein Interpretiert-Sein (être-interprété) ausweist. Erst die Reflexion kann, 

indem sie sich als Reflexion selbst aufhebt, zu den ontologischen Wurzeln des Verstehens zu-

rückführen. Doch geschieht dies immerzu im Bereich der Sprache und bleibt ein unaufhörli-

cher Fortgang der Reflexion.“ (1965: 20f.) 
 
Der heteronome Zug dieses hier artikulierten Subjektverständnisses beruht darin, 
dass das reflexive Vermögen des Subjekts von etwas ihm Fremden durchsetzt und 
seine Selbstbeherrschung daher immer schon ausgesetzt ist.13 Das autonome Cogito 
Descartes’, das befähigt ist, sich von der Welt in sein Inneres zurückzuziehen, wird 
zu einem heteronomen Cogito, welches auf seine ontologische Herkunft und damit 
auf seinen Entzug verweist. Ricœur warnt davor, dass die Notwendigkeit, der 
sprachlichen Dimension innerhalb des Konstitutionsprozesses von Subjektivität ei-
ne reflexive Dimension anzuschließen, nicht dazu führen darf, Reflexion im Modus 
der Selbsttransparenz aufzufassen. Mit diesem Schritt würde man der Subjektphilo-
sophie in die Falle tappen. Die Hermeneutik muss aus diesem Grund die Fähigkeit 
der Reflexion an die Existenzweise und damit an die ontologische Aussetzung des 
Subjekts binden. Subjekte sind nur deshalb reflexive Wesen, weil sie in eine kon-
                                                             
13  Der Unterschied zum Cogito Descartes’ lässt sich auch so fassen, dass das Bewusstsein 

nicht der Startpunkt der philosophischen Analyse ist, sondern erst im Anschluss an die 

Analyse zu bestimmen ist: „Das Bewusstsein ist nicht die erste Realität, die wir erkennen, 

sondern die letzte. Wir müssen zu ihm erst vordringen und dürfen nicht von ihm ausge-

hen.“ (1962: 2014) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 275 

 

krete historische und kulturelle Welt geworfen sind, die sie beständig interpretieren. 
Nicht das Seinsverständnis, um das sich Heideggers Daseinsanalyse dreht, ist somit 
das herausgehobene hermeneutische Strukturmoment von Subjektivität, sondern die 
Interpretation. Die Existenz des Subjekts in der Welt ist kein bloßes Faktum mehr 
(vgl. Kap. 2.2.1), sondern interpretationsbedürftig. Darauf zielt Ricœur, wenn er 
behauptet, dass die Seinsweise des Subjekts das „Interpretiert-Sein“ ist. 

Auch die soeben zur Sprache gebrachte Denkbewegung ist eine kreisförmige: 
Die Befähigungen des Sprechens und Reflektierens sind davon abhängig, dass das 
Subjekt in einer Welt existiert und sich auf diese Welt hin öffnet. Diese von Hei-
degger in Sein und Zeit als In-der-Welt-sein ausgelegte Seinsweise mündet für 
Ricœur in eine Suche nach den (ontischen) Sedimentierungen der Sprache in der 
Wirklichkeit. Erst über eine Analyse solcher Ablagerungen, so wurde bereits ausge-
führt, wird dann die Funktion der Sprache verhandelt. Eine solche Diskussion 
bringt dann wiederum den Primat der Existenz innerhalb der Analyse zum Vor-
schein: 

 

„Das Ich-bin ist grundsätzlicher als das Ich-spreche. Die Philosophie muss daher auch den 

Weg vom Ich-bin zum Ich-spreche gehen; sie muss sich vom innersten Schoß der Sprache 

aus ‚auf den Weg zur Sprache (langage)‘ begeben, wie es Heidegger fordert. Die Aufgabe ei-

ner philosophischen Anthropologie besteht demnach darin, zu zeigen, in welchen ontischen 

Strukturen die Sprache auftritt.“ (1969: 172)14 
 
Die philosophische Disziplin der Anthropologie, deren Gehalt für Heidegger und in 
seiner Nachfolge für Foucault mit der Idee der Autonomie verschmolzen ist, wird 
von Ricœur rehabilitiert, indem sie in die ontologische Untersuchung integriert 
wird. Die Anthropologie fragt nun nicht mehr nach den ausgezeichneten Wesens-
merkmalen des Menschen; sie ist nicht länger essentialistische Anthropologie, son-
dern thematisiert die Existenzweise, das „Ich bin“ des Subjekts. Durch die Bindung 
der Anthropologie an die Ontologie wird der wesentlich historische Gehalt der 
Anthropologie freigelegt: Die Reflexion des Subjekts findet stets in einem spezifi-
schen weltlichen Kontext statt und durchdringt die Möglichkeiten der Interpretati-
on. Es wird im nächsten Kapitel deutlich, dass Charles Taylor in der Rehabilitie-
rung der Anthropologie durch einen Anschluss an die Ontologie Ricœur folgt und 
das narrative Selbstverständnis der Subjekte in diesem Zusammenhang neu auszu-
legen vermag. Eine philosophische Anthropologie – darin sind sich Ricœur und 
                                                             
14  Vgl. zur Hermeneutik des „Ich bin“ auch 1968: 123: „Heideggers Ontologie legt mit ih-

rem ganzen Gewicht den Grund zu einer besonderen interpretierenden Disziplin, die ich 

eine Hermeneutik des ‚ich bin‘ nennen möchte, eine Hermeneutik, die den ontologischen 

Anspruch eines erkenntnistheoretisch konzipierten Cogito zurückweist und zugleich eine 

Seinsschicht aufdeckt, die sozusagen unterhalb des Cogito angesetzt werden muss.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Taylor einig – muss das Selbstverständnis und die Selbstinterpretation sprechender 
Subjekte an die historische und kulturelle Konstellation einer Welt binden, in der 
Subjekte subjektiviert werden. Die klassische metaphysische Anthropologie, wel-
che mit der Entstehung der Humanwissenschaften Hand in Hand geht, wird somit 
zu einer Anthropologie des Menschseins. 

Auch wenn Ricœur die Neuformierung des Cogito über die Ontologie aushan-
delt, möchte ich argumentieren, dass mit der Beibehaltung dieses cartesischen Be-
griffs einer wichtigen Bewegung der Subjektphilosophie nicht zu entkommen ist, 
die einem heteronomen Subjektverständnis entgegensteht. Vorausgesetzt wird näm-
lich eine Befähigung des Subjekts, die sich der Kraft des konstitutiven Außen – den 
ontologischen Kräfteverhältnissen – entzieht. Bernhard Waldenfels fragt vor diesem 
Hintergrund zu Recht, ob Ricœur nicht gezwungen ist, ein Moment der Selbstgrün-
dung des Subjekts vorauszusetzen: „Diese Arché als die Voraus-setzung der Exis-
tenz heißt dann ‚sum‘. Woher stammt aber die hier auftretende erste Person, wenn 
nicht aus dem nachträglichen Versuch einer Selbstaneignung? Ist das Ich deshalb 
ursprünglich, und ist sein Auftreten damit überhaupt erklärt?“ (Waldenfels 1983: 
311) Die von Ricœur gemachte Voraus-setzung bezieht sich nicht auf das Cogito 
und somit auf eine innere Struktur von Subjektivität;15 das Vorausgesetzte ist viel-
mehr das Vermögen der Interpretation. Auch wenn Ricœur schreibt, dass die „An-
maßung [des Bewusstseins], sich selbst von Anbeginn zu kennen, sein Narzissmus“ 
(1962: 205) durch eine hermeneutische Perspektivierung im Anschluss an die Sub-
jektkritik Heideggers verworfen wird, setzt er ein – wenn auch in Bewegung be-
findliches – Vermögen voraus, das nicht mehr als Effekt der Ausgesetztheit von 
Subjekten beschreibbar ist. Hier zeigt sich ein Problem der kreisförmigen Bewe-
gung Ricœurs: Das Resultat ist zugleich eine Voraussetzung, ohne welche die Be-
wegung nicht einsetzen kann. Die Interpretation ist das Ziel, aber auch der Start-
punkt, ohne den die Erschließung der Welt für das Subjekt nicht möglich ist. Die 
Fähigkeit der Subjekte, ihre Existenzweise und somit ihre Stellung in der Welt zu 
                                                             
15  Waldenfels begründet diese Problematik auch mit Ricœurs Verteidigungshaltung in Be-

zug auf den Strukturalismus: „Allerdings ist es nicht leicht, Ricœur zu folgen, wenn er in 

diesem Zusammenhang die strukturale Differenz auf einen Bereich des Unbewussten, 

Subjektlosen beschränkt und die aktuelle Referenz einem Subjekt zuschreibt, das somit 

über das Spiel der Differenzen erhaben wäre. Es macht sich hier nachteilig bemerkbar, 

dass diese Polemik sich zu sehr auf einen statischen Strukturalismus zuspitzt und […] die 

Möglichkeit von Strukturierungsprozessen, die Differenzen erzeugen, außerhalb des 

Blickfeldes bleibt.“ (Waldenfels 1983: 316) Ricœur verkennt, so möchte ich argumentie-

ren, den post-strukturalistischen Zug des Strukturalismus, nämlich die Tatsache, dass 

Strukturen immer in Bewegung sind, d.h. reproduziert werden müssen und damit perma-

nent verschoben werden. Ein solches Verständnis von Strukturalismus hat etwa Deleuze 

(1992) entworfen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 277 

 

reflektieren, wird nicht ausgehend von dem heteronomen Konstitutionsprozess von 
Subjektivität entwickelt, sondern als nicht befragbares Strukturmoment vorausge-
setzt. Das soll nicht zu der Aussage führen, dass ein Verständnis heteronomer Sub-
jektivität die Begriffe der Interpretation und Reflexion nicht mehr verhandeln kann. 
Es heißt jedoch, dass auch die Fähigkeiten des Interpretierens und Reflektierens nur 
aufgrund der Ausgesetztheit des Subjekts und also als Sedimentierungen des konsti-
tutiven Außen philosophisch thematisierbar sind. 

 
 

7.3 DIE SPÄTE HERMENEUTIK DES SELBST 
 
Während es Ricœur in seinen frühen Texten um eine Neuauslotung des Cogito geht, 
ist in seinen Spätschriften primär vom „Selbst“ die Rede. Die dichotome Ordnung 
von Cogito und Anti-Cogito wird verlassen, um dem Problem eines vorausgesetzten 
Vermögens des Subjekts zu entkommen und um die vermittelnde Komponente von 
Subjektivität noch stärker zu betonen. Das jetzt als Selbst interpretierte Subjekt 
wird innerhalb von Das Selbst als ein Anderer in drei miteinander verbundenen Di-
alektiken entfaltet.16 Ricœur schreibt dazu:  
 

„Selbst sagen heißt nicht ich sagen. Das Ich setzt sich – oder es wird abgesetzt. Das Selbst ist 

als reflektiertes in Operationen impliziert, deren Analyse der Rückkehr zu sich selbst voraus-

geht. Auf diese Dialektik von Analyse und Reflexion wird die Dialektik von Ipse und Idem 

aufgepfropft. Schließlich krönt die Dialektik des Selben und des Anderen die beiden ersten 

Dialektiken.“ (SA: 29)  

 
In diesem Zitat sind bereits die drei wesentlichen Operationen angesprochen, um 
dessen Explikation Das Selbst als ein Anderer kreist: Der Umweg der Reflexion 
über eine Analyse, die sich vor allem mit den Einsichten der analytischen Philoso-
phie auseinandersetzt und im Rahmen meiner Arbeit zu vernachlässigen ist, die Di-

                                                             
16  Charles E. Reagan führt aus, inwiefern sich Ricœurs Dialektik in einem entscheidenden 

Punkt von derjenigen Hegels absetzt: „His dialectical analysis do not result in a Hegelian 

,third term‘ that surpasses the dialectical poles and renders them useless. His ,third term‘ 

[…] can only be understood at the very heart of the dialectic and as completely implying 

both poles of the dialectic. This is a constant and essential element in his philosophical 

method.“ (Reagan 2002: 30) Ricœur geht es demnach nicht um eine Synthese, eine Auf-

hebung von Widersprüchen, sondern um eine Dialektik, die sich als ein Weg versteht, der 

immer wieder neu gegangen werden muss und dessen Ende nicht von vornherein abzuse-

hen ist. Vgl. zu Ricœurs Aufweis einer „Unmöglichkeit einer totalen Vermittlung“ sowie 

der Reduktion der Temporalität auf die „ewige Gegenwart“ bei Hegel ZE3: 325-333. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

alektik von Selbigkeit und Selbstheit und schließlich die wichtigste und in Ausei-
nandersetzung mit Levinas ausgehandelte Dialektik von Selbstheit und Anders-
heit.17 Im Folgenden soll insbesondere eine Explikation des spezifischen Gehalts 
der beiden Dialektiken zwischen Selbigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbst-
heit und Andersheit in Hinblick auf die Einsichten Heideggers und der Dekonstruk-
tion im Vordergrund stehen. Es soll sich herauskristallisieren, inwiefern der herme-
neutische Zugang zum Selbst die Bewegungen der Dekonstruktion mitvollzieht, 
aber auch, wo diese Bewegungen durch die vermittelnde Funktion der Dialektik un-
terbrochen werden.18 Am Begriff der Identität wird dann sichtbar, dass eine herme-
neutische Perspektivierung Facetten von Identität einzuholen vermag, denen die 
Dekonstruktion wenig Beachtung zukommen lässt.19 Während Levinas ausschließ-
lich die ethische Dimension des Konstitutionsprozesses von Identität beleuchtet, 
geht Ricœur einen Schritt weiter, indem er das Selbstverständnis von Subjekten, die 
niemals mit sich identisch sind, erörtert. Eine solche Erweiterung des Identitätsbe-
griffs lässt sich vor allem am Phänomen der narrativen Identität aufweisen. Die nar-
rative Identität stellt die Grenze dar, an welcher Selbigkeit und Selbstheit aufeinan-
derprallen, und an der zugleich auf die Dialektik zwischen Selbstheit und 
Andersheit verwiesen wird.  

Zuletzt gilt es Ricœurs Verständnis von Andersheit der asymmetrischen Bezie-
hung zum Anderen bei Levinas gegenüberzustellen. Es wird sich ergeben, dass 
Ricœur die ontologische Konzeption von Selbstheit um eine ethische Dimension 
erweitert, indem Andersheit als integraler Bestandteil des Selbst verstanden wird. 
Aufgrund der Bewegung der Dialektik gelingt es Ricœur jedoch nicht, den Anderen 
als Anderen, d.h. als der Selbstheit des Subjekts entzogen zu denken. Der hetero-
nome Konstitutionsprozess, auf dessen Pfad Ricœurs Hermeneutik weitgehend 
                                                             
17  Die dialektische Argumentation Ricœurs offenbart sich auch in der Besprechung der in 

Das Selbst als ein Anderer behandelten philosophischen Positionen. Die Mangelhaf-

tigkeit und Widersprüchlichkeit einer Position mündet in die Begründung einer neuen Po-

sition, die neue Begriffe, aber auch neue Probleme aufwirft, die dann durch die folgende 

Position wieder gelöst werden sollen. Die Positionen entstammen der Geschichte der Phi-

losophie, aber auch der zeitgenössischen analytischen Philosophie. 

18  Damit möchte ich nicht behaupten, dass Das Selbst als ein Anderer durchgängig von ei-

ner dialektischen Bewegung durchzogen ist; vielmehr handelt es sich um ein Changieren 

zwischen dialektischen, dekonstruktiven, ontologischen und ethischen Bewegungen, bei 

dem mal die eine, mal die andere Bewegung ins Rampenlicht tritt. Alison Scott-Baumann 

(2009: 122) vertritt hier die These, dass Ricœur letztendlich der Phänomenologie treu 

bleibt. Burkhard Liebsch (2004: 194; Anm. 42) setzt das Wort „Dialektik“, wenn er auf 

Ricœur zu sprechen kommt, in Anführungszeichen. 

19  Vgl. in Bezug auf eine Gegenüberstellung von Ricœur und Levinas Bourgeois (2002: 

113). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 279 

 

wandelt, wird an dieser Stelle erneut durch die Voraussetzung einer Fähigkeit blo-
ckiert, die nicht mehr Produkt des Konstitutionsprozesses ist. In dieser Vorausset-
zung beruhen die Grenzen des dialektischen Zugangs. 

 
7.3.1 Die Auslotung des Raumes zwischen Cogito und Anti-Cogito 
 
Die Kontinuität zwischen Ricœurs Argumentation in Das Selbst als ein Anderer 
und seinen frühen Schriften zur Neubestimmung des Cogito liegt in dem Bestreben, 
der Dichotomie zwischen einer Subjektphilosophie, die das Subjekt als ursprünglich 
gesetzt begreift, und der Forderung nach einer Verabschiedung des Subjekts zu wi-
derstehen. Im Gegensatz zu Heidegger und der Dekonstruktion fasst Ricœur den 
Ausdruck „Subjektphilosophie“ enger und schafft es so, seine eigene Philosophie in 
einem Zwischenraum zu verorten. Das folgende Zitat verdeutlicht diesen Gedan-
ken: 
 

„Paradigmatisch für die Subjektphilosophien ist hier meiner Auffassung nach, dass das Sub-

jekt in der ersten Person ausgedrückt wird – ego cogito –, sei es, dass das ‚Ich‘ als empiri-

sches oder als transzendentales Ich definiert wird, sei es, dass das ‚Ich‘ absolut, das heißt oh-

ne ein Gegenüber, gesetzt wird, oder relativ, in welchem Falle die Egologie nach einer 

inneren Ergänzung durch die Intersubjektivität verlangen würde. In all diesen Fällen ist das 

Subjekt ‚Ich‘. Deshalb halten wir hier den Ausdruck Subjektphilosophien für gleichwertig mit 

dem Ausdruck Philosophien des Cogito.“ (SA: 13) 
 
Ricœur arbeitet vier Positionen der Subjektphilosophie heraus, deren Herkunft er 
historisch – und im Gegensatz zu Heidegger – nicht an den Namen Descartes bin-
det, und deren Gemeinsamkeit die Fundierung des Subjekts als Fundament des 
Wissens ist. Die ersten beiden Positionen einer Setzung des „empirischen“ und des 
„transzendentalen“ Ich lassen sich anhand der Opposition von Empirismus und Ra-
tionalismus zuordnen. Das denkende Ich ist dasjenige, welches einer Welt gegen-
übersteht, der es nicht angehört und deren Erkenntnis eine philosophische Heraus-
forderung darstellt. Kant bringt als „Vermittler“ der empiristischen und der 
rationalistischen Position diesen Gedanken in seiner konsequentesten Form zum 
Ausdruck. Die dritte Position des „absoluten“ Ich beschreibt das zum transzenden-
talen Signifikat gewordene Subjekt, dessen Dekonstruktion in den bisherigen Kapi-
teln dieser Arbeit durchgeführt wurde. Sie steht zuletzt der vierten Position des „re-
lativen“ Ich gegenüber: Diese Konstellation ist derjenigen des absoluten Ich jedoch 
nicht äußerlich, weil das Subjekt auch in diesem Falle bereits gesetzt wurde und le-
diglich noch über einen Mangel verfügt, der durch ein Nicht-Ich behoben werden 
soll. Der Mangel ist dann aufgehoben, wenn das Subjekt durch andere Subjekte an-
erkannt wird. In Abgrenzung zu diesem Verständnis von Intersubjektivität wird in 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der vorliegenden Arbeit der Mangel als konstitutives Strukturmoment von Subjekti-
vität gedacht. Er verweist darauf, dass die Identifizierung des Subjekts mit sich 
selbst notwendigerweise scheitert. Der Mangel liegt somit nicht im Inneren des 
Subjekts, sondern verweist auf die Spur seines Konstitutionsprozesses und also auf 
das konstitutive Außen. Aus diesem Grund gehört auch ein intersubjektives Sub-
jektverständnis, das sich um eine Antwort auf die Frage nach der Verbindung und 
wechselseitigen Affizierung voneinander getrennter Subjekte bemüht, dem Hori-
zont der Subjektphilosophie noch an. 

Ricœurs Kritik der Subjektphilosophie in Das Selbst als ein Anderer reicht in 
ihrer Radikalität über die Einsichten seiner frühen Schriften hinaus. Sie ist jedoch 
nur die Vorderseite einer Medaille. Ihre Rückseite ist die Problematisierung all der-
jenigen philosophischen Positionen, denen es um eine Auflösung des Subjekts als 
philosophischer Kategorie geht. Ihren Gewährsmann erblickt Ricœur in Nietzsche. 
Eine Zielsetzung der Hermeneutik des Selbst ist es, dem selbstsetzenden, souverä-
nen und autonomen Cogito der Subjektphilosophie zu entkommen, „ohne deswegen 
dem Schwindel der Zersetzung des Selbst zu verfallen, die Nietzsches Dekonstruk-
tion hartnäckig verfolgt“ (SA: 29f.).20 Ricœurs grundsätzlicher Vorwurf gegen 
Nietzsche lautet, dass dieser in seiner Kritik des Cogito die reflexive Ebene des 
Subjekts zugunsten einer Fokussierung auf die sprachliche Ebene verdrängt. Es hat 
sich allerdings im letzten Kapitel gezeigt, dass die Reflexion, d.h. das Selbstver-
ständnis des sprechenden Subjekts, integraler Bestandteil einer affirmativen Wen-
dung der heideggerschen Subjektkritik sein muss. Nietzsches Versäumnis ist es, auf 
der „negativen“, relationalen und entziehenden Ebene der Sprache zu verbleiben 
und ihre „positive“, die Beziehung zwischen Subjekt und Welt konstituierende 
Funktion nicht mehr einzuholen.21 Das Augenmerk liegt nach Ricœur auf dem 
„lügnerischen Charakter jeder Sprache“ (SA: 22), der die Reinheit von Identität 
durchkreuzt. Diese negative Beschreibung der Sprache, die letztlich keine Wende 
mehr zu einem affirmativen Subjektbegriff zu vollführen vermag, lehnt Ricœur in 
Einklang mit der Dekonstruktion ab.22 Die Hermeneutik des Selbst grenzt sich so-
mit in zwei Richtungen ab, um dann ihre eigene Positionierung stark zu machen: 

 
                                                             
20  Ich möchte hier unbedingt darauf hinweisen, dass sich Ricœurs Kritik gegen Nietzsche 

und nicht gegen die Dekonstruktion richtet. Ob dieser Vorwurf gerechtfertigt ist und ob 

auf legitime Weise von „Nietzsches Dekonstruktion“ gesprochen werden kann, bedarf ei-

ner eigenen philosophischen Erörterung, die den Rahmen dieser Arbeit sprengen würde. 

21  Vgl. zur Unterscheidung zwischen der negativen und der positiven Dimension der Spra-

che Kap. 7.2.1. 

22  Dabei vertritt die Dekonstruktion, insbesondere Derrida und Foucault, freilich eine diffe-

renziertere Lektüre Nietzsches, die sehr wohl die affirmativen Aspekte der Sprachkritik 

ausweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 281 

 

„Verherrlichtes Subjekt, gedemütigtes Subjekt: Stets, so scheint mir, geht man durch einen 

solchen Umschlag des Für in ein Wider an das Subjekt heran; hieraus müsste man folgern, 

dass das ‚Ich‘ der Subjektphilosophie atopos, ortlos, ohne festgelegten Platz im Diskurs ist. 

Inwiefern kann man von der hier ins Werk gesetzten Hermeneutik des Selbst sagen, dass sie 

einen epistemischen (und ontologischen […]) Ort einnimmt, der jenseits der Alternative zwi-

schen Cogito und Anti-Cogito angesiedelt wird?“ (SA: 26) 
 
Die Auslotung des Raumes zwischen dem selbstsetzenden Cogito und seinem Dop-
pel, dem Anti-Cogito, ist die wesentliche Bewegung, mittels derer sich die Herme-
neutik des Subjekts entfaltet. Die Dialektik ist für Ricœur nun die Form des philo-
sophischen Denkens, die sich durch diesen Raum windet. Sie soll jener Dichotomie 
von Cogito und Anti-Cogito entgehen, indem sie sich als Dialektik zwischen Sel-
bigkeit und Selbstheit sowie zwischen Selbstheit und Andersheit konfiguriert und 
dabei stets ihren temporalen Charakter ausweist. Ich möchte die These vertreten, 
dass sowohl die Hermeneutik Ricœurs, als auch die Dekonstruktion den Raum zwi-
schen Cogito und Anti-Cogito ausloten. Der Unterschied zwischen Hermeneutik 
und Dekonstruktion liegt jedoch darin, dass sich die Hermeneutik tendenziell mehr 
in Richtung des Anti-Cogito abgrenzt und näher am Cogito befindet, während es 
bei der Dekonstruktion genau umgekehrt der Fall ist.23 Die Plausibilität einer sol-
chen, durch eine Dialektik getragenen hermeneutischen Befragung soll nun geprüft 
werden. 
 
7.3.2 Die Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit 
 
In diesem Unterkapitel möchte ich zunächst auf die erste Dialektik zwischen Sel-
bigkeit und Selbstheit zu sprechen kommen. Mit Selbigkeit (lateinisch: idem) be-
zeichnet Ricœur die Kontinuität der Identität; Selbstheit (lateinisch: ipse) benennt 
dagegen den Selbstbezug des Subjekts. Diese erste Dialektik mündet in eine zweite 
Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit, die Gegenstand des nächsten Ab-
schnitts ist. Ricœur grenzt in einem ersten Schritt den Terminus der „Selbigkeit“ 
von einer Reduktion auf Gleichheit mit sich selbst und Beharrlichkeit in der Zeit ab, 
indem er dessen relationale Komponente betont: „Selbigkeit ist ein Begriff der Re-
lation und eine Relation von Relationen.“ (SA: 144) Wenn man die Relationierung 
von Relationen als zentrale strukturalistische Geste begreift,24 tritt hervor, inwiefern 

                                                             
23  Auch Heideggers Subjektkritik kann als Erkundung eines solchen Raumes interpretiert 

werden. In Sein und Zeit ist eine größere Nähe zum Cogito vernehmbar, während in den 

Schriften nach der Kehre eine Nähe zum Anti-Cogito vorherrscht. 

24  Es ist interessant, dass selbst dort Struktur als Relationierung von Relationen definiert 

wird, wo eine Nähe sowohl zum Poststrukturalismus als auch zur Phänomenologie auf 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

sich ein metaphysischer Zugriff auf das Phänomen der Selbigkeit auf seinen dezent-
ralen und differentiellen Gehalt hin öffnen lässt. Die Kontinuität des Subjekts be-
zieht sich dann nicht mehr auf eine zugrunde liegende Substanz, die sich in der Ge-
genwart präsentiert, sondern ist der Name für eine Relation – eine Beziehung – die 
unterschiedliche Momente miteinander verknüpft.  

Nachdem Ricœur die „numerische Identität“, als Vereinigung heterogener 
„Vorkommnisse“ (SA: 144), und die „qualitative Identität“, als Ähnlichkeit eines 
Elements mit sich selbst (SA: 145), als Kandidaten für eine inhaltliche Bestimmung 
von Selbigkeit zurückgewiesen hat, findet er in der „ununterbrochenen Kontinuität“ 
ein überzeugendes Kriterium, um Selbigkeit als Komponente von Identität zu cha-
rakterisieren (SA: 145f.). Kontinuität ist ein formaler Begriff und umfasst die sich 
von außen ereignende Identifizierung des Subjekts. Ricœur weist mit der Kontinui-
tät ein Kriterium aus, das einer dekonstruktiven Kritik stand zu halten scheint: Auch 
die Dekonstruktion leugnet nicht, dass die Identität von Subjekten im Laufe ihres 
Lebens in einer Kontinuität steht, da sowohl Subjekte sich selbst als auch andere 
Subjekte notwendigerweise als dieselben identifizieren müssen. Die Transformation 
der inhaltlich spezifischen Identität stellt das Kriterium der Kontinuität noch nicht 
infrage: Auch einem Subjekt, das eine neue Sprache erlernt, sich in eine andere 
Kultur integriert und andere Dinge als Güter bezeichnet, kommt das formale Krite-
rium der Kontinuität von Identität zu. Eine Freilegung des Selbstverständnisses von 
Subjekten scheint somit nicht an der Annahme einer formalen Kontinuität von Iden-
tität vorbeizukommen. Wie lässt sich nun aber der Begriff „Kontinuität“ genau um-
grenzen, ohne ihn als Substanz zu fassen? Worauf verweist Kontinuität? 

Ricœur plausibilisiert die Tauglichkeit von Kontinuität als Kriterium zur Be-
stimmung von Selbigkeit anhand der Dimension von Temporalität. Es hat sich be-
reits in meiner Auseinandersetzung mit der Dekonstruktion herausgestellt, dass ein 
Anknüpfen an Heideggers Temporalitätsverständnis die Explikation des heterono-
men Konstitutionsprozesses von Subjektivität befeuert. Ricœur verfährt hier zu-
nächst nicht anders. Das entscheidende Phänomen, an dem sich die Temporalität in 
das Subjekt einwebt, ist die narrative Identität: 

 

„Die Vermittlung muss […] in der Ordnung der Zeitlichkeit gesucht werden. Nun aber nimmt 

meiner Meinung nach der Begriff der narrativen Identität diese ‚Mittelstellung‘ ein. Wenn wir 

ihn einmal in diesen Zwischenraum hineingestellt haben, wird es uns nicht wundern, zu se-

hen, dass die narrative Identität zwischen zwei Grenzen oszilliert – einer unteren Grenze, an 

der die Beständigkeit in der Zeit die Vermischung des idem und des ipse zum Ausdruck 

bringt, und einer oberen Grenze, an der das ipse die Frage seiner Identität aufwirft, ohne die 

Hilfe und die Unterstützung des idem.“ (SA: 154f.) 
                                                             

den ersten Blick schwer ersichtlich ist – in der Systemtheorie Niklas Luhmanns (2015a: 

383f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 283 

 

Ricœurs Argumentation in diesem Zitat ist komplex und bedarf einer eingehenden 
Betrachtung. Zunächst muss noch einmal darauf insistiert werden, dass die Konti-
nuität der Identität als wesentliches Merkmal von Selbigkeit durch ihren Verweis 
auf die Temporalität nicht im Sinne einer Substanz interpretiert werden darf. Die 
dreidimensionale Temporalität, die sich an der Grenze zwischen Selbigkeit und 
Selbstheit einschiebt bzw. nichts anderes als ihre Begrenzung ist, verhindert die 
Präsenz von Selbigkeit: Selbigkeit ist niemals als Selbigkeit greifbar, sie ist stets 
über das Phänomen der Selbstheit vermittelt bzw. existiert in ihrer Differenz. 
Ricœur verdeutlicht die Ausrichtung von Selbigkeit und Selbstheit an der Bewe-
gung der ontisch-ontologischen Differenz wie folgt: „So gesehen, besteht zwischen 
der Kategorie der Selbigkeit meiner eigenen Analysen und dem Begriff der Vor-

handenheit bei Heidegger die gleiche Art der Korrelation wie zwischen der Selbst-
heit und der Seinsweise des Daseins.“ (SA: 373) „Beständigkeit“ gibt es in diesem 
Sinne nur, weil es Temporalität gibt. Im Gegensatz zu Heidegger greift Ricœur aber 
auch an dieser Stelle nicht direkt auf das Phänomen der Temporalität zu; der indi-
rekte Weg der Hermeneutik, dem auch in Das Selbst als ein Anderer die Treue ge-
halten wird, verlangt eine Interpretation von Temporalität im Ausgang eines onti-
schen Bezugsmoments. In anderen Worten: Es muss offengelegt werden, an 
welchem (Nicht-)Ort Temporalität Bezüge ausbildet, d.h. sich sedimentiert. Dieser 
sich stets einem begrifflichen Zugriff entziehende (Nicht-)Ort ist die narrative Iden-
tität: „Mit ‚narrative Identität‘ bezeichne ich jene Art von Identität, zu der das 
menschliche Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben 
kann.“ (1987: 209) Mit diesem Argumentationsschritt gelingt es Ricœur, die Statik 
des metaphysischen Identitätsbegriffs aufzubrechen, denn Identität ist jetzt ein Ef-

fekt einer Erzählung, die vom Subjekt selbst vollzogen werden muss bzw. immer 
schon vollzogen wird. Die Konstitution von Selbigkeit im Sinne einer Kontinuität 
von Identität gründet darauf, dass das Subjekt eine Geschichte erzählt, die darauf 
basiert, dass es immer schon temporalisiertes Subjekt ist. Es „entwirft“ im strengen 
Sinne keine Geschichte; die Möglichkeit und Wirklichkeit des Erzählens ist viel-
mehr ein positives Bezugsmoment von Subjektivität, ein Element seines Selbstver-
ständnisses. 

Ricœur beantwortet also die Frage nach der Möglichkeit des Identifizierens, in-
dem er nicht auf eine ursprüngliche Einheit, d.h. auf einen inneren Kern von Sub-
jektivität deutet, der dem Akt des Identifizierens zugrunde liegt, sondern den we-
sentlichen Entzugscharakter des Identifizierens ausweist. Wichtig ist hervorzu-
heben, dass Identität auf einer „Temporalstruktur beruht, die dem Modell einer 
dynamischen Identität entspricht, wie sie der poetischen Komposition eines narrati-
ven Textes entspringt“ (ZE3: 396). Die Möglichkeit des Identifizierens ist an die 
Temporalität der (Selbst-)Bezüge gebunden: Das Subjekt kann sich nur dann als 
Subjekt interpretieren, wenn es seine Gewordenheit erzählt und das heißt auch, 
wenn es sich als derselbe Handelnde innerhalb der Zeit verortet. Diese Erzählung 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ist jedoch niemals diejenige eines solipsistischen, auf sich selbst zurückgeworfenen 
Subjekts: Das Subjekt artikuliert seine Existenzweise als in einer Welt und unter 
anderen Subjekten lebendes. Im nächsten Schritt verweist die narrative Identität 
damit immer schon auf die Ethik. Eine Geschichte von Selbst und Welt ist niemals 

eine bloß neutrale Beschreibung, sondern perspektiviert die Existenz eines Subjekts 
im Horizont seiner ihm offenstehenden Möglichkeiten.25 

Jetzt wird auch klarer, warum Kontinuität als Kriterium der Selbigkeit nicht der 
Status einer Substanz zugesprochen werden darf: Kontinuität bezieht sich nicht auf 
die vermeintliche Präsenz des Selbst, sondern ist vielmehr ein ontischer Effekt eines 
temporalen Konstitutionsprozesses. Selbigkeit ist eine Sedimentierung von Selbst-
heit: „Ipse manifests itself as idem.“ (Rasmussen 2002: 62) Die Temporalisierung 
der Selbstheit lässt erst den „Anschein“ von Kontinuität und somit Selbigkeit auf-
kommen. Aufgrund der ständigen Bewegung des Entzugs und Bezugs temporaler 
Kräfteverhältnisse entsteht der Schein der Ständigkeit: Die (scheinbare) Präsenz ei-
ner Identität in der Zeit ist ein Produkt dieser Bewegung. Damit ist Selbstheit die 
Bedingung der Möglichkeit für die Erfahrung von Selbigkeit (vgl. Langsdorf 2002: 
47). Die negative Implikation dieses Identitätsverständnisses beruht in der Unmög-
lichkeit einer geschlossenen Identität. Diese Unmöglichkeit verweist zugleich auf 
die positive Implikation: Die mangelnde Abgeschlossenheit von Identität im Zuge 
der Angewiesenheit von Subjekten auf ihre narrative Konstitution führt dazu, dass 
es Identität (als nun unabgeschlossene) überhaupt gibt. Die Kontinuität der Identität 
basiert dabei auf einer Zuschreibung:26 Subjekte müssen notwendigerweise unter-
stellen, dass sie selbst und Andere dieselben Subjekte wie in einem vorherigen 
Moment sind und es im nächsten Augenblick auch noch sein werden, und sie müs-
sen auch immer wieder vergessen, dass Selbigkeit nur das Produkt eines stets neu 
ablaufenden temporalen Konstitutionsaktes ist. Dass die Identität des Subjekts nar-

rative Identität ist, bedeutet, dass sie zwischen Selbigkeit und Selbstheit einge-
spannt und stets schon temporale und damit aufgeschobene und nicht-identische 
Identität ist. 

Anhand der Dialektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit lässt sich nicht nur 
veranschaulichen, wie es möglich ist von einer kontinuierlichen Identität des Sub-
                                                             
25  Vgl. dazu ZE3: 400: „Die vom Erzähler entwickelte Strategie der Überzeugung will dem 

Leser eine Sicht der Welt aufzwingen, die niemals ethisch neutral ist, sondern vielmehr 

implizit oder explizit eine neue Bewertung der Welt und des Lesers selbst induziert: So 

gesehen gehört die Erzählung bereits ins Feld der Ethik, und zwar aufgrund des untrenn-

bar mit der Narration verbundenen Anspruchs auf ethische Richtigkeit.“ 

26  David Rasmussen (2002: 62) hebt hervor, dass Ricœur durch die Temporalisierung des 

Selbst dem reduktionistischen Anklang des Terminus „Selbigkeit“ entkommt und damit 

dem konzeptuellen Zwang, die unterschiedlichen Formierungen des Selbstseins im Laufe 

eines Lebens in eine Einheit integrieren zu müssen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 285 

 

jekts zu sprechen, sondern auch, inwiefern die Konstitution von Identität scheitern 
kann. In diesem Zusammenhang ist vor allem Ricœurs Antwort auf die Frage nach 
der Möglichkeit eines Verlusts von Identität erhellend: „Was aber bedeutet hier 
Identitätsverlust? Genauer: Um welche Modalität der Identität handelt es sich? 
Meine These besagt: Diese verwirrenden Fälle von Narrativität lassen sich – zu-
rückversetzt in den Rahmen der Dialektik von idem und ipse – neu interpretieren als 
Entblößung der Selbstheit durch den Verlust der sie unterstützenden Selbigkeit.“ 
(SA: 184) Die Unterstützung der Selbstheit durch die Selbigkeit ist notwendig für 
die Formierung von Identität, da ohne jegliche Sedimentierung das Selbst nur aus 
diffusen, fließenden und nicht miteinander verbundenen Momenten bestehen würde 
und sich somit überhaupt keine Identität konstituieren könnte. Auch dieses Argu-
ment findet sich in der Dekonstruktion. Es hat sich ja bereits bei Foucault herausge-
stellt, dass die Diffusion von Kräfteverhältnissen immer auch auf Relationalität und 
Produktivität verweist (vgl. Kap. 6.2.2). Die Hermeneutik des Selbst legt diesen 
Gedanken wie folgt aus: Temporalität produziert materielle Effekte in der Wirk-
lichkeit und die narrative Identität ist ein solcher Effekt. Die Fähigkeit eines Sub-
jekts, sich durch die Erzählung seiner Gewordenheit zu identifizieren, ist ein irredu-
zibles Bezugsmoment von Subjektivität. Ein Subjekt ohne die Komponente der 
Selbigkeit erleidet nicht nur einen Identitätsverlust, sondern verliert auch seine Sub-
jektivität: Es kann sich nicht mehr als ein Akteur interpretieren, der sich Vollzüge 
zuschreibt und damit auch nicht mehr als handlungsfähiges und Verantwortung 
übernehmendes Subjekt.27  
 
7.3.3 Die Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit 
 
Bisher habe ich zu veranschaulichen versucht, wie es Ricœur gelingt, Selbigkeit als 
Komponente von Subjektivität so zu denken, dass sie mit einem heteronomen Sub-
jektverständnis vereinbar ist. Der nicht-essentialistische Gehalt der Selbigkeit ergibt 
sich aus ihrer Bindung an die Selbstheit. Der Vorrang der Selbstheit vor der Selbig-
keit ist dann so zu verstehen, dass Selbigkeit nur in Bezug auf Selbstheit verhandelt 
werden kann, weil jene Zuschreibung eine ontische Sedimentierung der Selbstheit 
ist. An der Schnittstelle zwischen Selbigkeit und Selbstheit konstituiert sich die nar-
rative Identität. Da die Erzählung des Subjekts immer auch eine ethische ist, bleibt 
Ricœur jedoch bei der Dialektik von Selbigkeit und Selbstheit nicht stehen, sondern 
legt in einem zweiten Schritt das alteritäre Moment der Selbstheit frei. Die Dialek-
tik zwischen Selbigkeit und Selbstheit verweist auf diejenige zwischen Selbstheit 
und Andersheit.  

                                                             
27  Es wird sich im nächsten Kapitel ergeben, dass Taylor ein ganz ähnliches Verständnis 

von Identitätsverlust besitzt (vgl. Kap. 8.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Ricœur entwickelt diese zweite Dialektik über eine Auseinandersetzung mit der 
Ethik Levinas’. Aus diesem Grund bietet es sich an, auf die Gemeinsamkeiten und 
Unterschiede der beiden französischen Philosophen bezüglich deren jeweiligen 
Verständnisses von Alterität einzugehen. Im Gegensatz zu Levinas, für den der An-
dere das Ich von der Grenze der Welt aus berührt und anruft und es durch diese Be-
rührung und Anrufung als Subjekt einsetzt, ist Andersheit für Ricœur eine integrale 
Komponente des Selbst. Der ethische Status des Anderen bei Levinas wird deshalb 
bei Ricœur zu einem ontologischen:  

 

„Dass die Andersheit nicht von außen her zur Selbstheit hinzukommt, gleichsam um deren 

solipsistische Verirrung zu verhindern, sondern dass sie zum Sinngehalt und zur ontologi-

schen Konstitution der Selbstheit gehört, dies ist ein Zug, der diese […] Dialektik stark von 

derjenigen zwischen Selbstheit und Selbigkeit unterscheidet, deren disjunktiver Charakter 

vorherrschend blieb.“ (SA: 382; Hervorhebung von mir)  

 
Der Vorgängigkeit eines mit sich selbst identischen Subjekts, das in seiner Ge-
schlossenheit durch die Berührung des Anderen aufgebrochen wird, setzt Ricœur 
die sich schon immer ereignete Einschreibung des Anderen in das Selbst entgegen. 
Auf den ersten Blick scheint Ricœur mit einer solchen Interpretation der Beziehung 
zwischen dem Anderen und dem Selbst gegenüber Levinas im Vorteil zu sein: Der 
Radikalität einer Ethik, die den Anderen als Einbrecher in die Struktur des Subjekts 
begreift, wird eine Analyse entgegengehalten, welche Andersheit als Strukturmo-
ment von Selbstheit begreift. Auch einem Problem der Daseinsanalyse Heideggers 
scheint Ricœur ausweichen zu können, weil das Selbst, in Opposition zum Dasein 
in Sein und Zeit, nicht die Einheit aller Strukturmomente ist. Ricœurs Argumentati-
on ist differenzierter, sie vermag den Raum zwischen der Ontologie Heideggers und 
der Ethik Levinas’ zu erkunden. Ist die Hermeneutik, indem sie die (ethische) Be-
ziehung zwischen Subjekt und Anderem symmetrisch versteht, aber tatsächlich der 
auf einer Asymmetrie beharrenden Dekonstruktion überlegen? Kann sich Ricœur 
einen blinden Fleck in der Analyse Levinas’ zu eigen machen? Diesen Fragen soll 
im Folgenden nachgegangen werden. 

Die Dialektik als Methode der Thematisierung von Selbstheit und Andersheit 
löst nach Ricœur das Problem einer, vermeintlich von Levinas verteidigten, ontolo-
gischen Trennung zwischen den beiden Begriffen. Andersheit soll dialektisch in die 
Bewegung des Selbst eingeholt werden, um so die Komplexität der Selbstheit zur 
Sprache zu bringen:  

 

„In der Tat richtet sich dieses Werk [von Emmanuel Levinas], was seine kritische Tendenz 

anbelangt, gegen eine Konzeption der Identität des Selben, deren polaren Gegensatz die An-

dersheit des Anderen bildet. Aber sie tut dies auf einer Radikalitätsebene, auf der die von mir 

vorgeschlagene Unterscheidung zweier Arten der Identität, der des ipse und der des idem, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 287 

 

nicht in Betracht gezogen werden kann: zwar nicht aufgrund einer phänomenologischen oder 

hermeneutischen Nachlässigkeit, sondern weil bei E. Levinas die Identität des Selben im 

Bund mit jener Ontologie der Totalität steht, die meine eigene Untersuchung niemals in An-

spruch genommen hat und der sie nicht einmal begegnet ist. Hieraus ergibt sich, dass das 

nicht vom Ich unterschiedene Selbst nicht in der Bedeutung der Selbstbezeichnung eines Sub-

jektes der Rede, der Handlung, der Erzählung, des ethischen Engagements aufgefasst wird. Es 

ist von einem Anspruch besessen, der radikaler ist als der Anspruch, welcher Fichtes und 

dann Husserls Ehrgeiz einer universellen Konstitution und radikalen Selbstbegründung er-

füllt; dieser Anspruch drückt einen Willen zur Abschließung, genauer einen Zustand der 

Trennung aus, der bewirkt, dass die Andersheit einer radikalen Exteriorität gleichkommen 

muss.“ (SA: 403).  
 
Levinas antwortet in den Augen Ricœurs auf eine falsche Alternative: Er begreift 
das Subjekt als durch ein radikales Außen konstituiert, um der auf die Einheit fi-
xierten Ontologie des Selbst zu entkommen. Dabei schöpft Levinas die philosophi-
schen Möglichkeiten des Terminus „Selbst“ nicht hinreichend aus, da er eine Ver-
mittlung des Selbst mit dem Anderen zugunsten einer radikalen Trennung ablehnt. 
An dieser Stelle möchte ich jedoch einwenden, dass Levinas wesentlich differen-
zierter vorgeht, als es Ricœur unterstellt. Ein grundsätzliches Missverständnis 
Ricœurs beruht in der Gleichsetzung der Begriffe „Trennung“ und „Exteriorität“. 
Es hat sich in meiner Auseinandersetzung mit Levinas ergeben, dass in Jenseits des 

Seins die Exteriorität des Anderen als Entzugsmoment von Subjektivität gedacht 
werden muss (vgl. Kap. 4.2.1 und 4.2.2). Eine radikale Trennung zwischen dem 
Anderen und dem Subjekt ist gar nicht möglich, weil der Andere das Subjekt an-
dernfalls nicht berühren und anrufen und somit nicht als Subjekt einsetzen könnte. 
Der Andere befindet sich nicht jenseits der Welt, sondern bricht ihre ontologische 
Ordnung auf, indem er sie bis zur äußersten Grenze ihrer Innerlichkeit überschrei-
tet. Das Außen, dessen Bewegung Levinas zur Sprache zu bringen versucht, lässt 
sich nicht mittels der Logik von Innerlichkeit und Äußerlichkeit deuten: Es ein kon-

stitutives Außen und kein ontologisches – in den Worten Ricœurs: „radikales“ – 
Außen, welches Subjekt und Anderen in zwei getrennten Welten verortet. Auch 
Ricœurs Rede von einer „Abschließung“ ist in diesem Kontext verfehlt. Der Andere 
bei Levinas ist keine abgeschlossene Substanz, da er sonst ja keine das Subjekt be-
rührende Spur ziehen könnte.28 Nicht nur das Subjekt, sondern auch der es konstitu-
                                                             
28  Hier zeigt sich, inwiefern aufgrund der Stellvertretung nicht mehr länger von einer 

„Trennung“ gesprochen werden kann. Wenn das Subjekt für den Anderen einsteht, ver-

weist dieses Einstehen darauf, dass der Andere nicht ontologisch getrennt sein kann, son-

dern das Subjekt als Spur affiziert. Die doppelte Bewegung von „Selbstverleugnung“ und 

„Bezeugung“, von der bei Ricœur die Rede ist, ist bei Levinas das Subjekt. Es befindet 

sich in einer extremen Spannung, die Ricœur dialektisch abzuschwächen versucht.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ierende Andere sind immer schon auf ihre Rekonstitution hin geöffnet; beide sind 
von der Struktur der Temporalität durchzogen. Ricœur verkennt den paradoxen, ab-
gründigen Charakter des Anderen und des Subjekts, wie er für Levinas’ Verständnis 
heteronomer Subjektivität wesentlich ist. 

Diese Verkennung ist jedoch kein bloßes Versäumnis Ricœurs, sondern spiegelt 
die grundsätzliche Uneinigkeit der beiden Philosophen bezüglich Alterität wider.29 
Die Hermeneutik Ricœurs wählt einen anderen, stärker auf Vermittlung abzielenden 
Weg, bei dem stets die Erörterung des Selbstverständnisses von Subjekten im Mit-
telpunkt steht. Aufgrund dieser Ausrichtung kommt Andersheit eine andere Rolle 
als in Levinas’ Dekonstruktion zu. Es gilt somit zu untersuchen, wo genau die 
Hermeneutik anders verfährt als die Dekonstruktion. Das folgende Zitat bringt ei-
nen – bei allen seitens Ricœur diagnostizierten Gemeinsamkeiten mit Levinas – 
grundlegenden Dissens zum Ausdruck: 

 

„Im Wesentlichen möchte ich zeigen, dass es unmöglich ist, diese Dialektik einseitig zu kon-

struieren, sei es, dass man mit Husserl versucht, das alter ego aus dem ego abzuleiten, sei es, 

dass man mit Emmanuel Levinas dem Anderen die ausschließliche Initiative in der Zuwei-

sung der Verantwortung an das Selbst vorbehält. Hier gilt es, eine überkreuzte Auffassung der 

Andersheit zu denken, die wechselseitig dem Primat der Selbstschätzung und dem des vom 

Anderen ausgehenden Aufrufs zur Gerechtigkeit gerecht wird. Der springende Punkt ist, wie 

wir sehen werden, in einer Formulierung der Andersheit zu suchen, die mit der Grundunter-

scheidung der beiden Ideen des Selben – als idem und als ipse – homogen ist, einer Unter-

scheidung, auf die unsere gesamte Philosophie der Selbstheit sich gründet.“ (SA: 398) 
 
Gleich zu Beginn des Zitats offenbart sich der grundsätzliche Unterschied zwischen 
Levinas und Ricœur: Während gemäß Ersterem die Beziehung zwischen Selbst und 
Anderem asymmetrisch ist, weil das Subjekt dem Anderen seine Subjektivität 
schuldet, schreibt Ricœur die Beziehung in eine symmetrische Bewegung ein. Hier 
stehen sich zwei unterschiedliche philosophische Ansprüche gegenüber: Während 
Ricœur die ontologischen Analysen Heideggers in eine dialektische Bewegung 
überführt, um so die Komplexität von Selbstheit – im Sinne einer Vermittlung mit 
                                                             
29  Interessant ist, dass es Ricœur in dem 21 Jahre vor Das Selbst als ein Anderer erschiene-

nen Buch Die Interpretation gelingt, den paradoxen Begriff des Anderen als „Absolut-

Anderen“ so zu denken, wie er Levinas vorschwebt: „Natürlich spreche ich vom Absolut-

Anderen nur, insofern es sich an mich richtet; und das Kerygma, die frohe Botschaft be-

steht gerade darin, dass sie sich an mich wendet und aufhört, das Absolut-Andere zu sein. 

Von einem Absolut-Anderen könnte ich nichts wissen. Aber gerade durch die Art, wie es 

sich nähert, kündigt es sich als das Absolut-Andere, als die Arché und das Telos an, die 

ich reflexiv zu begreifen vermag. Es kündigt sich an als das Absolut-Andere, indem es 

seine radikale Andersheit zunichte macht.“ (I: 536f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 289 

 

der Welt – ans Licht zu bringen, geht es Levinas ausschließlich um die Freilegung 
der Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen im Zuge einer ethisch-
dekonstruktiven Wendung der heideggerschen Subjektkritik. Da es sich bei Le-
vinas’ Philosophie nicht um eine Dialektik, sondern um eine Überschreitung des di-
alektischen Denkens handelt, kann auch nicht von einer „einseitigen“ Dialektik die 
Rede sein. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität, wie ihn Levinas versteht, ist 
jedoch sehr wohl einseitig: Subjekt und Anderer begegnen sich nicht auf der glei-
chen Ebene, weil die Subjektivität konstituierende Spur vom Anderen herkommt. 
Die Frage nach der konkreten Beziehung, d.h. der dialogischen Interaktion zwi-
schen zwei konkreten Subjekten stellt sich erst, nachdem sich Subjekte konstituiert 
haben.  

Ricœur überspringt hingegen in seiner Analyse den asymmetrischen Konstituti-
onsakt von Subjektivität und thematisiert zu früh, wie Verantwortung gegenüber 
dem Anderen mit dem „Primat der Selbstschätzung“ in Einklang gebracht werden 
kann. Er vermag zwar das Selbstverständnis von Subjekten, die sich mit einer sol-
chen Verantwortung konfrontiert sehen, zur Sprache zu bringen und zugleich die 
Frage einzuholen, wie Subjekte an der Übernahme von Verantwortung nicht zer-
brechen; problematisch ist jedoch, dass nicht mehr analysiert werden kann, wie 
Subjekte überhaupt in den Zustand versetzt werden, sich selbst als handelnde, ge-
genüber Anderen verantwortliche und sich selbst interpretierende Subjekte zu ach-
ten. Mit dem „Primat der Selbstschätzung“ kann die Möglichkeit dieser Selbstbezü-
ge nicht mehr hinreichend beschrieben werden – sie bleibt die Voraussetzung, unter 
der die Frage nach der Verantwortung gegenüber dem Anderen erst beantwortet 
werden kann.30 
                                                             
30  In seinem späten Text Anders (A) aus dem Jahr 1997 legt Ricœur eine Lektüre von Jen-

seits des Seins vor, die der Argumentation seines Landsmannes mehr gerecht wird als die 

Lektüre in Das Selbst als ein Anderer und sich insbesondere mit der Differenz zwischen 

Sagen und Gesagtem sowie der Bedeutung der Gerechtigkeit beschäftigt. Liebsch ver-

sucht im Ausgang dieses Textes die Plausibilität von Ricœurs Subjektverständnis zu er-

härten, indem er dieses näher an Levinas’ Interpretation asymmetrischer Subjektwerdung 

rückt: „Ricœur will keineswegs in Abrede stellen, dass es eine radikale, unüberwindliche 

Asymmetrie im Verhältnis zum Anderen geben kann: dann nämlich, wenn wir mit jegli-

cher Antwort zu spät kommen, die wir ihm geben. Aber wenn die Asymmetrie, die von 

der radikalen, irrelativen Anderheit des Anderen herrührt, durch nichts ‚kompensiert‘ 

wird, so sein Argument, lässt sich letztlich überhaupt kein ‚Verhältnis‘ zu ihr mehr den-

ken.“ (Liebsch 2015: 90) Liebsch verkennt jedoch, dass Levinas die Notwendigkeit einer 

„Kompensation“ der Asymmetrie durch die Bildung partieller Beziehungen gar nicht 

leugnet. Die Asymmetrie, das heißt die Ungleichheit in der Beziehung zwischen Subjekt 

und Anderem, die Nicht-Beziehung, ist vielmehr eine Bedingung für die Erreichbarkeit 

des Anderen: Ohne jene kann das Subjekt vom Anderen nicht affiziert werden. Der An-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

7.3.4 Die Hermeneutik des Selbst zwischen Ontologie und Ethik 
 
Auch wenn die Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit auf eine Vorausset-
zung verweist, die sie nicht mehr einholt, wäre es voreilig und falsch, Ricœur die 
Setzung eines autonomen Selbst zu unterstellen. Die Dialektik zwischen Selbstheit 
und Andersheit ist feiner eingestellt, weil der temporale Charakter der Selbstheit ei-
ne solche Setzung verhindert. Es lässt sich jedoch ein Changieren der Hermeneutik 
des Selbst zwischen den Positionen von Heidegger und Levinas konstatieren. Mit 
den aus Sein und Zeit entlehnten Begriffen der „Eigentlichkeit“ und des „Gewis-
sens“ umkreist Ricœur die reflexive Komponente des Selbst, um der Kompromiss-
losigkeit der levinasschen Ethik eine ontologische Pointe entgegenzuhalten: 
 

„Als Bezeugung-Aufforderung bedeutet das Gewissen, dass die ‚eigentlichsten Möglichkei-

ten‘ des Daseins ursprünglich vom Optativ des ‚Gut-lebens‘ strukturiert sind, der sekundär 

auch den Imperativ der Achtung beherrscht und mit der Überzeugung des moralischen Situa-

tionsurteils zusammentrifft. Verhält es sich so, so besteht die Passivität des Aufgefordertseins 

in der Situation des Hörens, in der das ethische Subjekt sich einer Stimme gegenübergestellt 

findet, die in der zweiten Person an es gerichtet ist.“ (SA: 422 f.; zweite Hervorhebung von 

mir). 
 
Der Unterschied zwischen Heidegger und Ricœur liegt zunächst in der Tatsache, 
dass Ricœur den ontologischen Gewissensbegriff in einen ethischen überführt.31 
Diese Ethik ist – und hier liegt nun die entscheidende Übereinstimmung mit Le-
vinas – eine Ethik des Anderen, weil die Aufforderung, auf die das Gewissen rea-
giert, diejenige der „zweiten Person“ ist.32 Eine solche Form der Aufforderung gibt 
es bei Heidegger nicht, da innerhalb der Daseinsanalyse der Ruf des Gewissens 
dem Dasein selbst und nicht dem Anderen entstammt. Ricœurs Schritt von Heideg-
ger zu Levinas besteht also in der Anerkennung des ethischen Charakters des Ge-
wissens und der primären Aufforderung durch den Anderen.  

                                                             
dere begrenzt sich im Zuge der Berührung und Ansprache allerdings stets schon selbst, 

weil er sich in diesem Akt ja auf das Subjekt bezieht. Es muss daher gar keine Kompensa-

tion von außen an die Asymmetrie herangetragen werden. 

31  Greisch (2009: 139f.) hebt diese Transformation hervor, indem er argumentiert, dass 

Ricœur die durch das Gewissen angezeigte „Aufforderung“ an eine „Bezeugung“ kettet. 

32 Kemp sieht in der Rolle des Anderen bei Ricœur die entscheidende Distanzierung 

gegenüber Heidegger: „All of Ricœur's reservations about Heidegger can be summarized 

as a criticism of his analytic of the human world, for giving no room for the other at the 

border of or inside a world which is mine.“ (Kemp 1996: 49) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 291 

 

Problematisch wird es jedoch, wenn Ricœur in obigem Zitat von einer „Gegen-
überstellung“ spricht: Das Subjekt ist hier bereits als ethisches Subjekt konstituiert, 
bevor es die Stimme des Anderen empfängt. Es verfügt über einen Selbstbezug, 
welcher der Affizierung durch den Anderen vorausgeht. Hier liegt letztlich der be-
deutende Unterschied zwischen Ricœur und Levinas. Während nach Levinas der 
Andere das Subjekt erst durch die Berührung und Anrufung als ethisches Subjekt 
einsetzt, geht Ricœur von einer ursprünglichen Empfänglichkeit des Selbst aus, die 
Teil seiner Reflexivität und damit seiner Struktur ist:  
 

„Nun erreicht aber das Thema der Exteriorität das Ziel seines Weges, das heißt das Hervorru-

fen einer verantwortlichen Antwort auf den Anruf des Anderen, nur dann, wenn es eine Fä-

higkeit der Empfänglichkeit, der Unterscheidung und der Anerkennung voraussetzt, die mei-

nes Erachtens einer anderen Philosophie des Selben angehört als derjenigen, der die 

Philosophie des Anderen widerspricht. […] Man wird wohl dem Selbst eine Empfänglichkeit 

zuerkennen müssen, die sich aus einer reflexiven Struktur ergibt, welche man besser durch 

seine Fähigkeit der Wiederaufnahme gegenüber vorgängigen Objektivationen als durch eine 

anfängliche Trennung definiert.“ (SA: 407; Hervorhebungen von mir) 
 

Wie bereits in Ricœurs frühen Schriften, in denen die Frage der Reflexivität mit der 
Neubestimmung des Cogito verknüpft wird, stößt man an dieser Stelle von Das 

Selbst als ein Anderer auf das Problem der Voraussetzung. Auch wenn in Ricœurs 
Spätwerk die Analyse verfeinert wird, blockiert die Voraussetzung einer ursprüng-
lichen Fähigkeit an dieser Stelle den Weg zu einem heteronomen Subjektverständ-
nis. Empfänglichkeit ist für Ricœur eine Komponente der Reflexivität des Subjekts, 
sie geht der Willensbildung damit nicht voraus. Das autonome Subjekt bleibt zwar 
abgesetzt, es wird jedoch noch nicht vollständig zum ausgesetzten Subjekt trans-
formiert: Ricœur führt, wie Jens Greisch (2009: 130) betont, „ein zusätzliches Mo-
ment der Passivität in das Autonomieprinzip ein, und zwar so, dass Selbstsetzung 
und Selbstaffektion eine unzertrennliche Einheit bilden“. Empfänglichkeit wird als 
Vermögen und nicht als jeder Erfahrung vorausgehende Öffnung des Subjekts in-
terpretiert und somit als ursprüngliches Strukturmoment, das dem heteronomen 
Konstitutionsprozess von Subjektivität nicht unterliegt. Trotz der Erweiterung der 
heideggerschen Denkfiguren um die ethische Komponente der Andersheit bleibt 
Ricœur im Dunstkreis der ontologischen Analyse:33 Gegen Subjektphilosophie und 
Dekonstruktion wird ein Selbst verteidigt, das Passivität und Reflexivität in eine 
Einheit integriert. 

                                                             
33  Diese Lesart unterstützt Cohen: „Ricœur, while standing within Heideggerian ontology, 

supplements and corrects it with morality, while Levinas, standing in an ethics outside 

Heideggerian ontology, uses morality to overthrow it.“ (Cohen 2002: 136) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Ricœurs Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit resultiert in der Einnah-
me einer (vermeintlichen) Zwischenposition34, die sich sowohl der ontologischen 
Symmetrie und Einheitlichkeit Heideggers, wie auch der ethischen Asymmetrie und 
Heterogenität Levinas’ zu entziehen versucht: 

 

„Der für M. Heideggers Philosophie charakteristischen Reduktion des Schuldigseins auf die 

mit der Faktizität des In-der-Welt-Seins verbundene Unheimlichkeit stellt E. Levinas eine 

symmetrische Reduktion der Andersheit des Gewissens auf die Exteriorität des Anderen, wie 

sie sich in seinem Angesicht manifestiert, gegenüber. In diesem Sinne gibt es bei E. Levinas 

keine andere Modalität der Andersheit als diese Exteriorität. Das Modell für jede Andersheit 

ist der Andere [autrui]. Der Alternative zwischen der Unheimlichkeit nach Heidegger und der 

Exteriorität nach E. Levinas werde ich hartnäckig den originalen und ursprünglichen Charak-

ter dessen entgegenstellen, was mir die dritte Modalität der Andersheit zu bilden scheint: das 

Aufgefordertsein als Struktur der Selbstheit.“ (SA: 425). 
 
Verteidigt wird von Ricœur letztlich ein Subjekt, das sich als durch die Aufforde-
rung des Anderen durchzogen versteht. Ich möchte diesem Vorschlag mit Levinas 
entgegenhalten, dass eine solche Durchzogenheit nur möglich ist, weil das Selbst 
von einem Anderen berührt ist, der sich ihm unendlich entzieht. Das Selbst als An-
deren gibt es nur, weil sich der Andere im Vollzug der Aufforderung bereits in das 
Subjekt eingenistet hat. Das levinassche Subjekt ist ein stets schon aufgefordertes 
Subjekt. Die Aufforderung ist ein konstitutives Element seines Selbstseins und be-
dingt erst, dass sich das Subjekt dem Anderen zuwenden oder abwenden kann. Das 
Spektrum möglicher Reaktionen ist daher philosophisch nicht auf derselben Ebene 
wie die Aufforderung zu verorten. Jenes lässt sich nicht in eine symmetrische Rela-
tion mit der Affizierung des Anderen überführen; die Berührung widersteht viel-
mehr einer dialektischen Integration.35 Die Interpretation der Beziehung zwischen 
                                                             
34  Ricœur fasst seine Position selbst wie folgt zusammenfassen: „Gegen M. Heidegger habe 

ich eingewandt, dass die Bezeugung ursprünglich eine Aufforderung ist; andernfalls ver-

löre sie jede ethische und moralische Bedeutung. Gegen E. Levinas möchte ich einwen-

den, dass die Aufforderung ursprünglich eine Bezeugung ist; andernfalls würde die Auf-

forderung nicht entgegengenommen und das Selbst würde nicht im Modus des 

Aufgefordertseins berührt.“ (SA: 425f.) 

35  Die Aporie, die Ricœurs Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit an dieser Stelle 

überfällt, bringt letztlich Mattern, der sich eigentlich an einer Verteidigung Ricœurs ver-

sucht, unfreiwillig auf den Punkt: „Allein ein Denken der Ipseität, das die Identität nicht 

mehr wie Levinas im Sinne des ‚idem‘ konzipiert, sondern als Aktivität und Passivität 

vermittelndes Selbst im Sinne des ‚ipse‘, lässt dessen Fähigkeit verständlich machen, sich 

in der ethischen Dimension anrufen zu lassen.“ (Mattern 1996: 209) Mattern stellt das 

grundsätzliche Problem der Hermeneutik Ricœurs heraus, wenn er auf die „Fähigkeit“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 293 

 

Subjekt und Anderem bei Levinas als (Nicht-)Verhältnis entkommt sowohl der Ge-
fahr einer ontologischen Trennung als auch einer dialektischen Symmetrisierung, 
weil sie als entziehende Beziehung gedacht wird.36 Die Spur des Anderen entzieht 
sich im Moment der Berührung einer vollständigen Sedimentierung und legt das 
Subjekt aus diesem Grund nicht auf eine letztgültige Identität fest. Gerade weil die 
Affizierung des Anderen darin scheitert, sich vollständig im Subjekt abzulagern, 
kann sich eine Identität ausbilden, welche das Selbstverständnis des Subjekts rahmt 
und stets in einen Transformationsprozess eingebunden ist. Was Ricœur entgeht, ist 
die setzende, positive Implikation der Aufforderung bei Levinas. Die These von der 
Untrennbarkeit zwischen Selbstheit und Andersheit reicht nicht weit genug, weil sie 
verkennt, dass die Beziehung zwischen Subjekt und Anderem nicht eine der Inter-
dependenz, sondern eine der Nicht-Beziehung – oder in den Worten Levinas’: Eine 
Beziehung ohne Beziehung – ist. 

Der entscheidende Unterschied zwischen Dekonstruktion und Dialektik, der in-
nerhalb einer Analyse der Beziehung zwischen Selbst und Anderem sichtbar wurde, 
lässt sich auch an folgendem Zitat Žižeks illustrieren: „Es ist also nicht nur so, dass 
jede Identität immer durchkreuzt, zerbrechlich, fiktiv ist (wie das postmoderne 
Mantra des ,Dekonstruktivismus‘ lautet), die Identität selbst ist streng genommen 
das Zeichen ihres Gegenteils, ihres eigenen Mangels, der Tatsache, dass der als mit 
sich identisch behaupteten Entität die vollständige Identität fehlt.“ (Žižek 2014: 
531; Anm. 30) Žižek verkennt in diesen Zeilen, dass gemäß der Dekonstruktion die 
Identität gerade deshalb von einem Mangel beherrscht ist, weil sie von dem Hetero-
nomen durchdrungen wird. Die „Binnendifferenzierung“ des Subjekts, um auf eine 
Formulierung Butlers zurückzugreifen, ist ein Resultat der „Außendifferenzierung“ 
(Butler 2010: 133). Die Dialektik verlegt den Schauplatz der Spaltung des Subjekts 
in sein Inneres, während für die Dekonstruktion die Spaltung das Produkt eines sol-
chen – ebenso gespaltenen – Entzugsmoments ist, welches dem vor der Spaltung 
noch gar nicht existierenden Subjekt konstitutiv äußerlich ist. Es gibt aus diesem 
Grund keine gegebene Identität, die dann vom Heteronomen aufgespalten wird, was 
Žižek der Dekonstruktion unterstellt; die Spaltung selbst ist vielmehr für das Phä-
nomen konstitutiv. Dekonstruktion und Dialektik gelingt es zwar gleichermaßen, 
die Nicht-Identität des Subjekts zu denken und diese in einen temporalen Konstitu-
                                                             

des Subjekts zu sprechen kommt: Vorausgesetzt wird nämlich ein Subjekt, das über die 

Befähigung verfügt, den Ruf des Anderen zu vernehmen, bevor es vom Anderen angeru-

fen wird. 

36  Diese grundsätzliche Verknüpfung von Dialektik und Integration, die auch als Relationie-

rung gefasst werden kann, sowie die hieraus folgende notwendige Begrenzung werden 

von Cohen unterstrichen: „For Ricœur, as for Hegel, genuine philosophy must be limited 

to ,internal‘ or ,dialectical‘ relations, that is to say, relations whose terms do not in any ir-

reducible sense exceed their relationality.“ (Cohen 2002: 130) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tionsprozess einzuschreiben. Im Gegensatz zu einem dialektischen Verfahren insis-
tiert die Dekonstruktion jedoch darauf, dass Nicht-Identität kein ursprüngliches 
Element des Subjekts ist: Nicht-Identität ist nur deshalb ein Moment von Subjekti-
vität, weil sie das Subjekt von außen überfällt. Der „Primat der inneren Spaltung“ 
(Žižek 2014: 531; Hervorhebung von mir), der für Žižeks Subjektverständnis ge-
nauso zentral ist wie für dasjenige Ricœurs, ist selbst dort noch gegeben, wo die To-
talität der dialektischen Bewegung durch ein konkurrierendes philosophisches Den-
ken – bei Žižek der Psychoanalyse Lacans und bei Ricœur der Ontologie 
Heideggers – geöffnet wird. Die Dialektik kommt aus diesem Grund nicht umhin, 
an einer Stelle auf die Figur des Ursprungs im Sinne einer ursprünglichen Voraus-
setzung zurückzugreifen, durch die ihre Bewegung erst in Gang gesetzt wird. Darin 
liegen die Grenzen der Dialektik in Bezug auf ein heteronomes Verständnis von 
Subjektivität. 

 
 

7.4 RESÜMEE
 
Auch wenn der letzte Abschnitt die dialektische Hermeneutik des Selbst in eine 
Aporie getrieben hat, liegt die Gemeinsamkeit zwischen Ricœur und Levinas – die 
zugleich ihre Differenz gegenüber Derrida und Foucault umfasst – in der besonde-
ren Berücksichtigung des Anderen und damit in dem wesentlich ethischen Charak-
ter eines heteronomen Subjektverständnisses.37 Dabei ist es Ricœurs Verdienst her-
ausgearbeitet zu haben, wie eine hermeneutische Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik die ontologischen Einsichten der Daseinsanalyse mit der Ethik des 
Anderen bei Levinas zusammenführen kann. Der Ertrag beruht in der Erschließung 
des Anderen für eine Thematisierung des Selbstverständnisses von Subjekten. 

Insgesamt ist die Stellung der Hermeneutik Ricœurs zur Dekonstruktion ambi-
valent; ein hermeneutischer Anschluss an Heideggers Subjektkritik verfügt sowohl 
über Vorzüge als auch über Schwierigkeiten. Hervorzuheben ist insbesondere, dass 
Ricœur mit der Innenperspektive des Subjekts, der Reflexivität und der Kontinuität 
von Identität Komponenten von Subjektivität diskutiert, denen die Dekonstruktion 
wenig bis keine Zuwendung schenkt. Die Hermeneutik Ricœurs legt mehr Gewicht 
auf eine Erörterung der Bezugsmomente von Subjektivität. Sie berücksichtigt stär-
ker als es die Dekonstruktion tut, dass Subjekte Selbstbezüge affirmieren müssen. 
Das hat sich vor allem an zwei Stellen gezeigt. Zum einen hat sich ergeben, dass 
das negative, relationale und entziehende Feld der Sprache immer auf die Realisie-

                                                             
37  So schreibt Patrick L. Bourgeois: „Ricœur and Levinas, against the so-called deconstruc-

tive ethics that deconstructs the ethical relation, both invoke the face to face of the per-

sonal other at the heart of ethical response.“ (Bourgeois 2002: 123) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI PAUL RICŒUR | 295 

 

rungen des über sich reflektierenden Sprechers verweist. Zum anderen wurde durch 
die Explikation der Komponente der Selbigkeit offengelegt, wie es möglich ist, dass 
Subjekte sich als dieselben identifizieren können, ohne dass diese Identifizierung 
auf eine zugrunde liegende Substanz verweist. Kontinuität konnte somit als Teil der 
Selbsterfahrung von Subjekten zur Sprache gebracht werden. Zusammengehalten 
wird die Hermeneutik des Selbst durch das Phänomen der narrativen Identität, mit-
tels derer nicht nur die Temporalität, sondern auch die Ethik in die Hermeneutik 
eingebunden wird. 

Die Schwierigkeiten eines hermeneutischen Zugriffs auf das Subjekt liegen je-
doch in der Setzung von Strukturmomenten, die nicht als Effekt von Entzugsmo-
menten interpretiert und damit nicht innerhalb der Bewegung von Subjektwerdung 
verhandelt werden. Beim frühen Ricœur wird die Reflexion als wesentliche Befähi-
gung des Subjekts vorausgesetzt. In Ricœurs Spätphilosophie versperrt die symmet-
rische Bewegung der Dialektik die Anerkennung der asymmetrischen Beziehung 
zwischen Selbst und Anderem. Auch wenn es sich bei der Dialektik zwischen 
Selbstheit und Andersheit nicht um eine Reduktion des Anderen auf den Selben 
handelt, verkennt Ricœur die (Nicht-)Beziehung zwischen Subjekt und Anderem im 
Sinne der im selben Moment ablaufenden Berührung und des Entzugs. So habe ich 
zwar zu veranschaulichen versucht, dass in der Hermeneutik des Selbst die einheit-
liche Struktur des Daseins, wie sie Heidegger vertritt, durch einen Verweis auf den 
ethischen Charakter des Selbst erweitert wird. Die Ausgesetztheit des Subjekts wird 
aber nicht in aller Konsequenz gedacht, weil eine nicht vom Anderen initiierte 
Empfänglichkeit des Selbst im Sinne einer ursprünglichen Befähigung vorausge-
setzt wird. Vor diesem Hintergrund bleibt zu bedenken, ob ein hermeneutischer An-
schluss an die Subjektkritik Heideggers nicht stärker die asymmetrische Beziehung 
zwischen Subjekt und Anderem und somit die alteritäre Pointe der Dekonstruktion 
in ihre „konstruktiven“ Analysen einbeziehen kann. 

Im anschließenden Kapitel möchte ich anhand der Schriften Taylors zeigen, wie 
eine affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik aus hermeneutischer 
Perspektive weitergeführt werden kann, indem die Suche nach den konstitutiven 
Elementen des Selbstverständnisses von Subjekten inhaltlich konkretisiert wird. 
Ricœurs wesentliche Leistung ist es, den Raum ausgelotet zu haben, in dem die 
Hermeneutik über die Einsichten der Dekonstruktion hinausgehen kann. Dabei gilt 
es nun zu untersuchen, wie genau sich das Selbstverständnis von Subjekten in sei-
nen unterschiedlichen Dimensionen auslegen lässt. Hier stellt sich dann auch die 
Frage nach den zu bejahenden Selbstverständnissen spezifisch neuzeitlicher Subjek-
te. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

8. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Charles Taylor 

 
 
 

Während Ricœur noch um eine Verständigung mit der Dekonstruktion bemüht ist, 
versucht sich Charles Taylors hermeneutische Erschließung des Subjekts stärker an 
einer Abgrenzung gegenüber den philosophischen Positionen Levinas’, Derridas 
und Foucaults.1 Das Problem der Dekonstruktion liegt nach Taylor in dem Ver-
säumnis einer konstruktiven Antwort auf die Fragen nach dem Selbstverständnis 
von Subjekten und nach der Herkunft der neuzeitlichen Subjektivität. Die Dekon-
struktion verfährt einseitig, da sie sich mit einer Problematisierung des metaphysi-
schen Grundlegungsdiskurses von Subjektivität begnügt. Nach Taylor müssen je-
doch, neben dem notwendigen Unternehmen einer Kritik, immer auch die 
konstitutiven Quellen und somit affirmativen Momente unserer Subjektivität thema-
tisiert werden. Ohne eine solche Bejahung ist es nicht möglich, dass sich Subjekte 
als interpretierende, wertende, handelnde und sprechende Wesen begreifen können. 
Taylors Hermeneutik des Subjekts folgt daher in ihrer argumentativen Stoßrichtung 
der Philosophie Ricœurs: Sie erweitert die heideggersche Subjektkritik um eine 
hermeneutische Komponente, indem sie sich den Selbstbezügen von Subjekten zu-
wendet. 

Die Diskrepanz dieses Verfahrens zur Arbeit der Dekonstruktion erscheint auf 
den ersten Blick relativ groß. In diesem Kapitel versuche ich jedoch zu plausibili-
sieren, dass Taylor auf eine sehr ähnliche Weise an die Subjektkritik Heideggers 
anschließt, wie es seine (vermeintlichen) Gegner tun. Die Temporalisierung und 
Dezentrierung des Subjekts, die sowohl die Dekonstruktion als auch Ricœur mitei-
nander verbinden, lässt sich auch bei dem kanadischen Philosophen verfolgen. Im 
Mittelpunkt stehen jedoch vorrangig die Bezugsmomente von Subjektivität. Taylor 

                                                             
1  Taylor hat sich mit dem Werk Foucaults ausführlich auseinandergesetzt und es in ver-

schiedenen Beiträgen einer, meist unberechtigten, Kritik unterzogen (1984; 1985b; 

1989b; 2002). Vgl. zur Kontroverse zwischen Foucault und Taylor, die aufgrund 

Foucaults frühem Tod einseitig geblieben ist, Connolly (1985) und Patton (1989). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

bemüht sich verständlich zu machen, dass im Anschluss an die Kritik des selbst-
identischen Subjekts vielfältige hermeneutische Analysen durchgeführt werden 
können, die Handlungsfähigkeit und Selbstverständnis als positive Dimensionen 
von Subjektivität neu bestimmen. Es ist in diesem Zusammenhang vor allem das 
zur „moralischen Ontologie“ gewendete In-der-Welt-sein Heideggers, vor dessen 
Hintergrund sich eine hermeneutische Neuauslegung der Bezugsmomente von Sub-
jektivität ausrichtet. Über Heidegger und die Dekonstruktion hinausgehend kann 
mit Taylor demonstriert werden, wie ein heteronomes Subjektverständnis die In-
nenperspektive des Subjekts mit einer historischen Ontologie, die sich der Sedimen-
tierung von Selbstverständnissen widmet, zusammenführt. 

Taylors philosophisches Projekt lässt sich auf zwei Ebenen verorten: Auf einer 
ersten Ebene wird eine philosophische Anthropologie entworfen, die sich der 
Seinsweise des Menschen widmet. Anhand der drei Komponenten der Selbstinter-
pretation, der starken Wertungen und des expressivistischen Verständnisses von 
Sprache verteidigt Taylor die Anthropologie als eine philosophische Disziplin, der 
es nicht um die Fundierung der Wesensmerkmale des Menschen geht, sondern um 
eine Erschließung derjenigen Selbstbezüge, ohne die sich Subjekte nicht als Subjek-

te begreifen können. Selbstinterpretation, starke Wertungen und Sprache sind die 
wesentlichen Bezugsmomente von Subjektivität. Die Anthropologie wird durch ihre 
Aufgabe, die Seinsweise des Menschen zu explizieren, zu einer Anthropologie des 
Menschseins – sie bindet die Bezugsmomente von Subjektivität an eine Ontologie, 
in deren Horizont einem Subjekt erst bestimmte Befähigungen offenstehen.  

Der hermeneutische Impuls von Taylors Philosophie schließt die Ontologie mit 
der Ebene der Praxis kurz. Im Gegensatz zum späten Heidegger wird die historische 
Konfiguration der Ontologie nicht mehr als Seinsgeschichte behandelt, sondern als 
Gewordenheit einer konkreten historischen und sozialen Praxis. Die mit dieser Ges-
te entworfene Ontologie des Subjekts ist erstens eine moralische Ontologie, weil sie 
die Frage der Subjektwerdung an eine Affirmation von Gütern und Narrativen bin-
det. Und sie ist zweitens eine moralische Ontologie, da sie die zu bejahenden Güter 
und Selbstverständnisse als der Verfügungsgewalt von Subjekten stets schon entzo-
gen betrachtet. Der Status der moralischen Ontologie im Werk Taylors ist somit 
von elementarer Wichtigkeit: Die moralische Ontologie hält die Hermeneutik des 
Subjekts zusammen, indem sie den Horizont zeichnet, innerhalb dessen Subjekte 
bestimmte Selbstverständnisse zu bejahen und zu negieren vermögen. 

Aufgrund der ontologischen Anbindung der Anthropologie bleibt die Themati-
sierung des Subjekts bei Taylor auf einer zweiten Ebene an eine historische Per-
spektive gekoppelt. Wie sich Subjekte genau interpretieren und wie der Gehalt der 
starken Wertungen und die Identität von Subjekten inhaltlich ausgestaltet sind, ist 
nur im Ausgang von konkreten, geschichtlich gewordenen Praktiken zu bestimmen: 
Die Erkundung der historischen Gewordenheit von Subjekten vollzieht sich auch 
bei Taylor im Modus der Genealogie. Begreift man die kritische Genealogie 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 299 

 

Foucaults als die Vorderseite einer Medaille, so stellt Taylors affirmative Genealo-
gie deren Rückseite dar. Wo es Foucault um die Aufdeckung von Machtverhältnis-
sen geht, die Subjekte unterwerfen und damit produzieren, ist Taylor vor allem an 
der Freilegung derjenigen konstitutiven Quellen interessiert, ohne die sich Subjekte 
nicht als kulturell und historisch situierte Subjekte verstehen können. Aus diesem 
Grund lässt sich die Suche nach den zu bejahenden Selbstverständnissen spezifisch 
neuzeitlicher Subjekte als „affirmative Genealogie“ bezeichnen. Während Foucault 
den kritischen, abbauenden Gestus der heideggerschen Destruktion betont, nimmt 
Taylor den affirmativen, konstruktiven und also aufbauenden Aspekt in den Blick. 
Dabei ist es wichtig, die hermeneutische Vorgehensweise Taylors stets aus einem 
dekonstruktiven Blickwinkel kritisch zu hinterfragen, indem die Ausweisung von 
vermeintlich „unhintergehbaren“ Selbstverständnissen problematisiert wird. Konk-
ret möchte ich das an den Narrativen der Innerlichkeit und an der Natur als Quelle 
der Moral sowie an Taylors Affirmation des Expressivismus vorführen. Es gilt im-
mer wieder darauf hinzuweisen, dass eine hermeneutische Explikation heteronomer 
Subjektivität die Vorläufigkeit eines jeden Subjektverständnisses zu bedenken hat. 

 
 

8.1 DIE ANTHROPOLOGIE DES MENSCHSEINS 
 
Im Gegensatz zu Heidegger und der Dekonstruktion nehmen die (positive) Behand-
lung des Menschen und besonders die Rehabilitation der Anthropologie als unver-
zichtbarer philosophischer Disziplin bei Taylor einen wichtigen Platz ein.2 Der An-
spruch der Anthropologie darf allerdings nicht mehr in der Suche nach der Essenz 
des Menschen liegen; vielmehr soll jene den Rahmen beschreiben, der unsere 
Menschlichkeit durchzieht.3 Es sind nicht mehr die Attribute, die den Wesenskern 
des Menschen ausmachen, sondern seine Existenzweise, sein Menschsein. Ich 
möchte die These vertreten, dass Taylor den von Heidegger durch die Kritik am 
traditionellen Humanismus neu ausgeloteten Raum bezüglich eines Anthropologie-
verständnisses ausfüllt. Unter Rückgriff auf die Einsichten Heideggers lässt sich il-

                                                             
2  „If one had to find a name for where this agenda falls in the geography of philosophical 

domains, the term philosophical anthropology would perhaps be best, although this term 

seems to make English-speaking philosophers uneasy.“ (PP1: 1) Das Zitat verdeutlicht 

auch, dass sich Taylor der Problematik des Begriffs „Anthropologie“ in der zeitgenössi-

schen angelsächsischen Philosophie – und natürlich nicht nur dort – bewusst ist. 

3  Hartmut Rosa (1998: 298, 299) spricht in diesem Zusammenhang von einer „deskriptiven 

Anthropologie“, Kreuzer (1999: 72f.) von „praktischer Anthropologie“, Honneth (1994: 

60) und Jörke (2005: 114) jeweils von „formaler Anthropologie“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

lustrieren, wie eine Anthropologie all diejenigen Komponenten des Menschseins ar-
tikulieren kann, die zum konstitutiven Selbstverständnis von Subjekten zählen. 

Zu den drei Komponenten einer Anthropologie des Menschseins, denen ich 
mich in diesem Unterkapitel zuwenden werde, gehören die Fähigkeiten der Selbst-
interpretation, der starken Wertungen und die Konzeption eines expressivistischen 
Sprachverständnisses.4 Ich möchte argumentieren, dass alle drei Komponenten der 
heideggerschen Humanismuskritik standhalten, weil die Anthropologie stets an eine 
Ontologie gebunden bleibt. Der Mensch zeichnet sich im Gegensatz zum Tier nicht 
dadurch aus, dass zu seiner Animalität noch weitere Eigenschaften und Fähigkeiten 
hinzukommen, die seine Substanz ausmachen. Die Komponenten der Anthropolo-
gie beziehen sich vielmehr auf eine „moralische Ontologie“, das heißt auf einen 
Möglichkeitsraum, innerhalb dessen Subjekte bestimmte Fähigkeiten und Selbst-
verständnisse ausbilden können. Das bedeutet zugleich, dass der inhaltliche Gehalt 
der drei anthropologischen Komponenten nur im Rahmen konkreter geschichtlicher 
Praktiken zu ermitteln und die Genese von Subjektivität in einer historischen Per-
spektive zu verfolgen ist. Diese Arbeit leistet Taylors affirmative Genealogie, die 
Gegenstand von Unterkapitel 8.3 sein wird. Eine klare Trennung5 zwischen anthro-
pologischer und historisch-praktischer Analyse ist daher nicht möglich.6 
 
8.1.1 Der Mensch als Self-Interpreting Animal 
 
Ich möchte meine Erörterung von Taylors philosophischer Anthropologie mit dem 
Konzept der Interpretation und Selbstinterpretation beginnen. Diese Idee entwickelt 
Taylor explizit im Anschluss an Heidegger.7 Es soll sich bereits in diesem Abschnitt 
herauskristallisieren, inwiefern die Anthropologie des Menschseins mit einer Onto-
logie verflochten ist. Taylors grundlegende hermeneutische Prämisse – und somit 

                                                             
4  Zu einer solchen Anthropologie kann darüber hinaus die Komponente der Verkörperung 

menschlichen Handelns gezählt werden. Eine solche Konzeption entwickelt Taylor im 

Anschluss an Merleau-Ponty in den beiden Aufsätzen The Validity of Transcendental Ar-

guments (1978) und Leibliches Handeln (1986a). 

5  Jörke (2005: 117), Steinfath (1993: 580) und Smith (2002: 101) weisen auf eine Span-

nung bzw. Vermischung zwischen Taylors anthropologischen Prämissen und der spezi-

fisch neuzeitlichen Identität hin, die sich vor allem in Quellen des Selbst zeigt. 

6  Nach Rosa (1998: 83) besitzt Taylor zwei Konzepte des Selbst (und damit von Subjekti-

vität): Zum einen ein anthropologisches Konzept, das den Rahmen absteckt, durch den 

sich ein Selbst überhaupt erst als Handelnder verstehen kann, und zum anderen das spezi-

fisch neuzeitliche Selbst. 

7  Vgl. 1977b: 76: „This is the view, I believe, which was adumbrated by Heidegger, and 

which has justly been immensely influential in contemporary thought.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 301 

 

der Ausgangspunkt für seinen Entwurf einer Anthropologie – liegt in der Interpreta-
tion des Menschen als eines „subject of significance“ (1981b: 102; 1983b: 197). 
Dieses Axiom besagt, dass Dinge in der Welt ein Subjekt immer etwas angehen. 
Subjekte stehen in einem Bezug zu Phänomenen und Gegenständen in der Welt – 
sie werden von ihnen affiziert. Dieser Bezug ist für die Existenz von Subjekten 
konstitutiv. Die Anthropologie des Menschseins bleibt aber nicht bei einer Explika-
tion des Prozesses der Affizierung stehen, sondern berücksichtigt die Perspektive 
des affizierten Subjekts. Eine Hermeneutik des Subjekts zielt wesentlich auf die 
Komponente des Selbstverständnisses: „Understanding the agent involves adopting 
his point of view; or, to speak in terms of language, describing and accounting for 
what he does in his own terms, or those of his society and time.“ (1981a: 117) Tay-
lors These ist, dass Aussagen und Handlungen nicht unabhängig von dem Selbst-
verständnis eines sprechenden und handelnden Subjekts erschlossen werden kön-
nen. Mit Ricœur teilt er die Forderung, dass eine Hermeneutik des Subjekts nicht 
bei einer Analyse der Sprache stehen bleiben darf, sondern immer auch auf die 
Ebene des Sprechens wechseln muss (vgl. Kap. 7.2.1). 

Mit dieser Argumentation grenzt sich Taylor von den genealogischen, auf eine 
Kritik unterwerfender Subjektivierung gerichteten Arbeiten Foucaults ab. Eine Aus-
legung des Subjektbegriffs darf nicht nur eine Analyse der Subjektivierungsver-

hältnisse und damit der Subjekte durchdringenden Entzugsmomente umfassen; sie 
muss auch die Frage formulieren, wie Subjekte diese Subjektivierungsverhältnisse 
selbst interpretieren. Eine Erschließung der Handlungsfähigkeit von Subjekten 
muss die Zuschreibungen einbeziehen, die Subjekte im Vollzug von Handlungen 
sich selbst geben: „Making sense of agents does require that we understand their 
self-descriptions.“ (1981a: 118)8 Taylor knüpft hier an das hermeneutische Moment 
des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität an, das bereits in den 
späten Schriften von Foucault zum Tragen kommt: Die Teilnahme des Subjekts, 
d.h. der Selbstbezug, ist für den Prozess der Subjektivierung konstitutiv. Die Mög-
lichkeit dieser Teilhabe wird bei Taylor, über Foucault hinausgehend, anhand des 
Verstehens, genauer, über den Akt der Selbstinterpretation ausgeführt. Die Pointe 
dieser Argumentation beruht darin, dass die Fähigkeit, die Welt und sich selbst zu 
interpretieren, eines der wichtigsten Bezugsmomente von Subjektivität ist. 

Der phänomenologische Gehalt einer Selbstinterpretation muss streng von dem 
Zustand des Selbstbewusstseins unterschieden werden. Im Vollzug einer Selbstin-
terpretation steigt keine im Inneren verborgene Subjektivität an die Oberfläche. Das 
würde voraussetzen, dass ein Subjekt einen Modus erreichen kann, in dem es sich 
vollständig transparent und mit sich identisch ist. Taylors Anspruch ist es zu zeigen, 
                                                             
8  Vgl. auch 1983b: 197: „We define the action by the significance it had for the agent […] 

and this is not just one of many descriptions from different observers’ standpoints, but is 

intrinsic to the action qua action.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

dass eine Selbstinterpretation grundsätzlich nicht endgültig und umfassend sein 
kann. Unabschließbarkeit ist ein konstitutives Moment einer jeden Interpretation. 
Die Interpretation des Selbst, die von Taylor auch als Artikulation bezeichnet wird, 
ist ein stets zu wiederholender Prozess: „Die Interpretationen des Selbst können 
niemals völlig explizit sein. Vollständige Artikuliertheit ist ein Ding der Unmög-
lichkeit. […] Es liegt […] in der Natur der Artikulation, dass sie nie zum Abschluss 
gebracht werden kann.“ (QS: 68) Ein Ende der Selbstinterpretation und eine damit 
verbundene Artikulation eines vollständigen Bildes würden das Selbst zur Substanz 
gerinnen lassen.9 Vielmehr artikuliert das Subjekt, indem es sich selbst interpretiert, 
ein Verständnis seiner selbst, das diesen Interpretationen stets schon vorausgeht und 
ihnen zugleich nachgeordnet ist. Interpretationen sind daher von Temporalität 
durchdrungen: Sie beziehen sich auf ein Selbstverständnis, das sich immer schon 
formiert hat und durch zukünftige Interpretationen aktualisiert werden muss. Das 
Selbstverständnis von Subjekten ist zwischen Vergangenheit und Zukunft einge-
spannt. 

Unabschließbarkeit und Temporalität der Selbstinterpretation verweisen auf ih-
ren Sinn konstituierenden Effekt. Dieser lässt sich besonders gut an der Rolle von 
Gefühlen veranschaulichen. Ein von Taylor angeführtes Beispiel ist das Gefühl der 
Scham. Für die Existenz von Scham ist es konstitutiv, dass eine Situation als 
schamvoll interpretiert wird (vgl. 1971: 23; 1981b: 101). Scham ist kein Gefühl, 
das ein Subjekt einfach „überfällt“. Ein Beispiel für den umgekehrten Sachverhalt 
wäre Wut.10 Die Interpretation einer Situation vor dem Selbstbild eines Subjekts ist 
eine notwendige Bedingung für die Empfindung von Scham: „Shame is an emotion 
that a subject experiences in relation to a dimension of his existence as a subject.“ 
(1977b: 53) Scham ist davon abhängig, dass die Dinge in der Welt das Subjekt et-
was „angehen“, d.h. dass es einen Bezug zwischen den Dingen und dem Subjekt 
gibt. Fehlt diese Beziehung, so ist es auch nicht möglich, dass ein Subjekt das Ge-
fühl der Scham empfindet. Ein Mensch, der sich selbst nicht als einen mit morali-
schen und ethischen Ansprüchen konfrontierten Akteur interpretiert, kann keine 
Scham über diejenigen Handlungen erfahren, welche jenen Ansprüchen nicht genü-
gen. Selbstinterpretationen kommen somit in Hinblick auf bestimmte Gefühle pro-
duzierende Effekte zu: Indem spezifische Situationen vor dem Selbstbild von Sub-
                                                             
9  Analoges gilt für die Interpretation und Artikulation von Gefühlen. Hans Joas (1997: 210) 

argumentiert, dass die Interpretation von Gefühlen in einem hermeneutischen Zirkel ver-

läuft, der den erlebten Gefühlen, unseren eigenen und sozialen Deutungen dieser Gefühle, 

sowie der jeweiligen Situation, in welcher das Gefühl erlebt wird, Tribut zollt. Innerhalb 

dieses Kontextes kann sich das erlebte Gefühl immer wieder verändern. 

10  Das soll nicht heißen, dass sich die Empfindung von Wut jeglichen Interpretationen ent-

zieht. Es bedeutet aber, dass Wut nicht in dem Maße durch einen reflexiven Akt konstitu-

iert wird, wie es bei Scham der Fall ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 303 

 

jekten interpretiert werden, konstituieren und formen sich jene Gefühle. Außerhalb 
der Selbstinterpretation und jenseits einer historisch konkreten Praxis, in der 
Subjekte subjektiviert werden, hat der Begriff der Scham keinen Platz: „Rather the 
point is that the term ‚shameful‘ has no sense outside of a world in which there is a 
subject for whom things have certain (emotional) meanings.“ (1977b: 53) Der Sinn 
von Scham verweist immer auf eine spezifische Welt, in der eine Interpretation 
vollzogen wird. Das Subjekt öffnet sich im Akt seiner Selbstinterpretation auf eine 
Welt hin und das bedeutet – in den Worten Heideggers –, dass das In-der-Welt-sein 
eine notwendige Bedingung von Selbstinterpretationen ist. Der Mensch vermag Si-
tuationen nur deshalb vor seinem Selbstbild zu interpretieren und das Gefühl der 
Scham empfinden, weil er stets schon in einer Welt existiert. 

Durch die Offenheit und Temporalität sowie die Bedeutung verleihende Dimen-
sion von Selbstinterpretationen treten der ontologische Gehalt der taylorschen 
Anthropologie und zugleich die philosophische Abgrenzung des Menschen zum 
Tier klarer hervor. Tiere können das Gefühl der Scham nicht empfinden, weil sie 
weder über ein Selbstbild verfügen, das mit ihrem Verständnis von Selbstachtung 
und Ethik verbunden ist, noch über die Fähigkeit, Situationen im Lichte dieses 
Selbstbildes zu interpretieren. Taylor folgert zwar: „Human beings are self-
interpreting animals“ (1977b: 45). Diese Aussage darf jedoch nicht als bloße Varia-
tion der aristotelischen Rede vom Menschen als „Animal rationale“ gedeutet wer-
den. Der Mensch ist kein Tier, das zusätzlich noch über die Fähigkeit der Selbstin-
terpretation verfügt; die Selbstinterpretation ist vielmehr eine Seinsweise des 
Menschen. Für Karl Simms (2003: 35-37) ist es exakt dieser Punkt, an dem die 
Hermeneutik Taylors und Ricœurs – auch wenn sie beide auf das Phänomen des 
Verstehens abzielen – auseinanderdriften: Während Taylors ontologische Analyse 
des Verstehens mit Heidegger den kurzen, direkten Weg beschreitet, indem sie da-
von ausgeht, dass der Mensch immer schon ein sich selbstinterpretierendes Tier ist, 
schlägt Ricœur den langen, indirekten Weg ein, um die Konstitution des Verstehens 
zu erörtern.  

Angesichts der Richtigkeit von Interpretationen und Artikulationen gibt es bei 
Taylor scheinbar eine Schwierigkeit. Wenn es keinen Maßstab gibt, nach welchem 
eine Interpretation als richtig oder falsch klassifiziert werden kann, stellt sich die 
Frage, wie überhaupt zwischen einer besseren und einer schlechteren Interpretation 
unterschieden werden kann. Diese Problematik versucht Taylor mit dem best-

account-principle, dem BA-Prinzip, zu lösen:  
 

„Die ausgewählten Begriffe müssen im gesamten Bereich ihrer Verwendung zur Erklärung 

wie zur Lebensführung sinnvoll sein. Die Begriffe, die zu diesem letzteren Zweck unentbehr-

lich sind, sind ein Bestandteil der Darstellung, die uns für uns selbst am besten begreiflich 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

macht […]. Die […] beste Artikulation [best account] ist Trumpf. Dies möchte ich das BA-

Prinzip nennen.“ (QS: 115; engl.: 58)11  

 
Interpretationen und Artikulationen eines Subjekts sind dann gelingend, wenn sich 
ein Subjekt mittels ihrer seine Existenz und dasjenige, was es für ein gutes und 
wertvolles Leben erachtet, am besten begreiflich machen kann. Die Kriterien für ei-
ne solch erfolgreiche Interpretation sind Klarheit und die relationale Überlegenheit 
einer Interpretation gegenüber einer anderen.12 Die Artikulation muss dasjenige in 
eine deutliche Form bringen, was zuvor unklar und diffus erschienen ist (vgl. 1971: 
17). Der Haken, an dem dieses Argument jedoch hängt, ist der Status der „Unent-
behrlichkeit“. Weil Interpretationen, wie sich in den nächsten Abschnitten noch ge-
nauer erweisen wird, durch ihren sprachlichen Vollzug an soziale Praktiken ge-
knüpft sind, über deren normativen Gehalt Subjekte nicht verfügen, besteht ihre 
Unentbehrlichkeit immer nur vor dem Hintergrund bestimmter hegemonialer Sub-
jektivierungsverhältnisse. Es wird sich in den Abschnitten 8.3.2 und 8.3.3 zeigen, 
dass die vermeintliche Unhintergehbarkeit von ausgewiesenen Begriffen bei Taylor 
in eine vorschnelle Antwort auf die Frage nach den konstitutiven Quellen der neu-
zeitlichen Subjektivität mündet. 

Die in diesem Abschnitt vorgestellte Komponente der Selbstinterpretation ist 
deshalb Teil einer Anthropologie des Menschseins, weil sie sich einer Analyse des 
ontologischen Rahmens von Menschlichkeit zuwendet, ohne eine Aussage über den 
normativen Gehalt der Interpretationen zu formulieren. Die inhaltliche Konfigurati-
on der Interpretationen und die Besprechung der Frage nach der Affirmation von 
Selbstverständnissen finden erst ausgehend von einer moralischen Ontologie statt, 
der ich mich in Unterkapitel 8.2 zuwenden werde. 
 
 
 

                                                             
11  Die Übersetzung wurde von mir geändert. Die deutsche Ausgabe übersetzt „best account“ 

fälschlicherweise mit „beste Analyse“; vgl. dazu Rosa (1998: 73), der als Übersetzung 

auch die Begriffe „Darstellung“, „Ausdruck“ und „erklärende Rechenschaft“ vorschlägt. 

12  Taylor versucht diesen Gedanken zu verdeutlichen, indem er ihn mit der Idee des „prakti-

schen Schließens“ verknüpft. Dessen „Ziel ist der Nachweis nicht der absoluten Richtig-

keit einer bestimmten Position, sondern der Überlegenheit eines Standpunkts im Verhält-

nis zu einem anderen“ (QS: 140). In diesem Sinne geht es um die Frage, welche der 

jeweils konkurrierenden Positionen nach einer Artikulation aller Gründe am überzeu-

gendsten erscheint. Vgl. zu dieser Konzeption auch Taylors Aufsatz Explanation and 

Practical Reason (1989c). Nach Rorty (1994: 199) insistiert Taylor darauf, dass „self-

interpretations are at their best when they are social“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 305 

 

8.1.2 Starke und schwache Wertungen 
 
Die Explikation der formalen Fähigkeit der Selbstinterpretation ist eng mit Taylors 
Konzeption starker Wertungen verknüpft. Der Vollzug von Entscheidungen mittels 
starker Wertungen ist ein wesentliches Element menschlicher Selbstinterpretation 
und Artikulation. Taylor stellt seine Konzeption der starken Wertungen erstmals in 
dem im Jahre 1977 publizierten Aufsatz What is Human Agency? systematisch vor. 
Ausgangspunkt ist Harry G. Frankfurts Text Freedom of the Will and the Concept 

of a Person (1971), in dem Wünsche erster Ordnung von Wünschen zweiter Ord-
nung unterschieden werden. Taylor rekonstruiert die von Frankfurt herausgearbeite-
te zentrale Differenzierung wie folgt: Wenn ich einen Wunsch zweiter Ordnung ha-
be, dann habe ich einen Wunsch, „dessen Gegenstand darin besteht, dass ich einen 
bestimmten Wunsch (erster Ordnung) habe“ (1977a: 9). Der Wunsch erster Ord-
nung beinhaltet folglich eine Reflexion über den Wunsch zweiter Ordnung. Taylors 
eigenes Vorhaben besteht nun in einer Erweiterung dieser Differenz um die Ebene 
einer besonderen qualitativen Unterscheidung: 
 

„Was jedoch in den genannten Fällen fehlt, ist eine qualitative Bewertung meiner Wünsche, 

die beispielsweise dann vorliegt, wenn ich es unterlasse, aus einem gegebenen Motiv heraus 

zu handeln – etwa aus einem Groll heraus oder aus Neid –, weil ich dieses Motiv für niedrig 

und unwürdig erachte. In einem solchen Falle werden unsere Wünsche nach Kategorien ein-

geteilt wie höher oder niedriger, tugendhaft oder lasterhaft, mehr oder weniger befriedigend, 

mehr oder weniger verfeinert, tief oder oberflächlich, edel oder unwürdig. Sie werden als zu 

qualitativ verschiedenen Lebensweisen zugehörig eingestuft.“ (1977a: 10f.) 
 
Bei starken Wertungen geht es im Gegensatz zu schwachen Wertungen „um den 
Wert der Wünsche selbst“ (Anderson 1994: 105). Dieser Gedanke soll zunächst an 
einem einfachen Beispiel erläutert werden. Die Frage, ob es tugendhaft oder untu-
gendhaft, tiefer oder oberflächlicher ist, ein Fußballspiel oder ein Tennismatch zu 
verfolgen, erscheint bei einer Abwägung zwischen diesen beiden Alternativen zu-
nächst absurd. Wenn ein Akteur überlegt, zu welchem Besuch der beiden Ereignis-
se er mehr Lust verspürt und sich dann für eine der beiden Sportarten entscheidet, 
so basiert seine Wahl auf einer schwachen Wertung. Nun könnten aber Faktoren 
auftreten, welche diese Wahl aus einer bloßen Abwägung herauslösen – wie etwa 
der Wunsch der Unterstützung der heimischen Mannschaft oder derjenige des Bei-
sammenseins mit Freunden. In diesen Fällen besitzt der Wunsch, lieber zum Fuß-
ball anstatt zum Tennis zu gehen, einen intrinsischen Wert. Dem Zusammensein 
mit anderen Menschen und der Unterstützung des heimischen Teams werden eine 
Bedeutung zugeschrieben, weil sie jetzt als Gut interpretiert werden. In diesem 
Punkt unterscheiden sich starke von schwachen Wertungen: „Starke Wertung be-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

deutet, dass man die Tatsache, dass man X schätzt, selbst für richtig oder wertvoll 
hält.“ (2002: 143) Der Wert des Wunsches basiert nun nicht mehr bloß auf einer 
quantitativen Abwägung, sondern ist in den Reflexionsprozess des Subjekts einge-
bunden. Es hat sich ein Bezug zwischen dem Wunsch und dem Selbstverständnis 
des Subjekts konstituiert. 

Wichtig ist an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass nach Taylor einer erzielten 
qualitativen Unterscheidung nicht notwendigerweise ein moralischer Gehalt zu-
kommen muss. Starke Wertungen sind nicht mit normativen Urteilen gleichzuset-
zen, sondern beziehen sich auf alle qualitativen Unterscheidungen, die mit den je-
weiligen Motiven und Zielen des Handelnden in Verbindung stehen (vgl. 1977b: 
68; 2002: 144).13 Taylors Verständnis der Begriffe „gut“ und „Wertung“ ist daher in 
einem rein deskriptiven Sinne zu deuten: Sie benennen dasjenige, was von einem 
Handelnden als ein Gut interpretiert wird und mit seinem Selbstverständnis in Ver-
bindung steht.14 Die Beurteilung von Handlungen im Lichte starker Wertungen ist 
eine integrale Komponente von Subjektivität, auch wenn diese Wertungen nicht bei 
jeder Handlung aktualisiert werden. Taylor möchte daher nicht die These vertreten, 
dass alle Entscheidungen von Subjekten auf starken Wertungen beruhen; Mensch-
sein kann jedoch nicht hinreichend expliziert werden, wenn alle unsere Handlungen 
ohne die Anwendung starker Wertungen erläutert werden sollen. 

Im Folgenden möchte ich zunächst ausführen, dass die Differenzierung zwi-
schen Wünschen erster und zweiter Ordnung sowie diejenige zwischen Wünschen, 
die auf einer schwachen und auf einer starken Wertung beruhen, grundsätzliche Un-
terschiede umfasst. Frankfurts Unterscheidung zwischen Wünschen erster und 
zweiter Ordnung reicht nicht aus, um diese Differenzen zu fassen, weil auch bei 
schwachen Wertungen zwischen Wünschen erster Ordnung und Wünschen zweiter 
Ordnung differenziert werden kann (vgl. 1977a: 13). Die Reflexion eines Wunsches 
und die daran anschließende Wertung implizieren noch nicht, dass mittels Reflexi-
on einem Wunsch ein intrinsischer Wert zugeschrieben wird. Umgekehrt können 
auch starke Wertungen unreflektiert sein (vgl. Rosa 1998: 157). Die Differenzie-
rung zwischen starken und schwachen Wertungen lässt sich besser durch die Vor-
stellung dreier Charakteristika von starken Wertungen präzisieren. Das erste Cha-
                                                             
13  Vgl. zur mangelhaften Unterscheidung zwischen ontologischen und normativen Aspekten 

in der politischen Theorie auch Taylors Aufsatz Cross-Purposes: The Liberal-

Communitarian Debate (1989a). Thomas Kreuzer (1999: 89) weist darauf hin, dass die 

Konzeption der starken Wertungen allerdings nicht immer ganz von normativen Aspek-

ten freigehalten wird, die eine bestimmte Vorstellung vom guten Leben präferieren. 

14  Axel Honneth (2000: 249) verdeutlicht diesen Punkt, indem er ausführt, dass auch der 

„reflektierte Verbrecher“ als ein stark wertendes Subjekt bezeichnet werden muss, weil 

der Vollzug einer starken Wertung nichts über dessen inhaltlichen Gehalt besagt. Für den 

Verbrecher kann einem „gut“ ausgeführten Verbrechen ein intrinsischer Wert zukommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 307 

 

rakteristikum umfasst die Tatsache, dass ein Wunsch allein nicht zureichend ist, um 
als gut zu gelten. Der Wunsch muss einen evaluativen Aspekt umfassen: 

 

„Im Falle schwacher Wertungen genügt es, dass etwas gewünscht wird, damit es als gut beur-

teilt wird, während starke Wertungen eine Verwendung von gut oder eines anderen evaluati-

ven Ausdrucks erfordern, für die ein Gewünschtsein allein nicht ausreicht. […] Hieraus folgt, 

dass wenn […] im Falle einer schwachen Wertung auf einen der alternativen Wünsche ver-

zichtet wird, so nur aufgrund seiner kontingenten Unvereinbarkeit mit einer stärker angestreb-

ten Alternative. […] Im Falle starker Wertungen jedoch ist dies nicht notwendig der Fall. Ein 

angestrebtes Ziel würde nicht deshalb aufgegeben, weil es mit einem anderen Ziel unverträg-

lich ist, zumindest nicht aufgrund einer zufälligen Unvereinbarkeit.“ (1977a: 14) 
 
Das hier entwickelte Argument lässt sich an dem oben eingeführten Beispiel veran-
schaulichen: Die beiden Wünsche ein Fußball- und ein Tennisspiel zu besuchen 
sind unvereinbar, weil beide Ereignisse zur selben Zeit stattfinden. Eine bloß abwä-

gende Wahl des Ereignisses impliziert dabei noch kein evaluatives Vokabular. 
Trifft ein Akteur die Entscheidung zum Fußball zu gehen aufgrund einer schwachen 
Wertung, so reicht das aus, um dem Wunsch einen (nicht-intrinsischen) Wert zuzu-
schreiben. Die Angabe der bloßen zeitlichen Unvereinbarkeit zweier Handlungen 
ist jedoch nicht mehr hinreichend, um eine Entscheidung als auf einer starken Wer-
tung basierend zu deklarieren. Die Entscheidung muss in diesem Falle auf einer 
qualitativen Evaluation des Wunsches beruhen. Das ist dann der Fall, wenn etwa 
das Zusammensein mit Freunden während eines Fußballspiels als ein Gut betrachtet 
wird. Die Markierung eines Wunsches als „gut“ ist eine notwendige Bedingung, um 
von einer starken Wertung zu sprechen. 

Das zweite Charakteristikum der starken Wertungen umfasst die Anwendung 
kontrastiven Vokabulars. Eine starke Wertung wird in einem Vokabular zum Aus-
druck gebracht, innerhalb dessen sich die Bedeutung eines Begriffs nur in strikter 
Abgrenzung zu seinem Gegenbegriff konstituiert. Ein Beispiel, das Taylor gibt, ist 
die Bedeutung von Mut: „Niemand kann eine Vorstellung von Mut besitzen, es sei 
denn, er weiß, was Feigheit ist.“ (1977a: 15) Die Entscheidung, eine Handlung zu 
unterlassen, weil sie feige ist, beziehungsweise der Wunsch, eine Handlung auszu-
führen, weil sie mutig ist, basieren auf einer starken Wertung. Die Begriffe „mutig“ 
und „feige“ sind in diesem Sinne nicht komparativ, als mehr oder weniger wün-
schenswert zu betrachten, sondern als absolut kontrastiv (vgl. 1979b: 131). Eine 
mutige Handlung impliziert einen nicht-quantifizierbaren Wert, der sprachlich arti-
kuliert werden muss. 

Das dritte Charakteristikum der starken Wertungen folgt direkt aus dem zweiten 
und benennt die Fähigkeit zur Artikulation einer Entscheidung. Bei schwachen 
Wertungen ist es nicht möglich, den Grund der Entscheidung sprachlich zu äußern: 
„Das Nachdenken des bloß abwägenden Subjekts endet mit der nichtartikulierbaren 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Erfahrung, dass A attraktiver ist als B.“ (1977a: 21) In diesem Fall lassen sich Ar-
gumente für und gegen den Besuch des jeweiligen Sportereignisses auflisten und es 
kann nach dem Abwägen der einzelnen Argumente eine Entscheidung getroffen 
werden; jedoch ist es nicht möglich, diese Argumente hinreichend zu begründen. 
Der Akteur könnte sich etwa, falls er kurze Zeit später vor derselben Überlegung 
steht, für den Besuch des Tennisspiels entscheiden – mit dem Verweis darauf, dass 
er in der vorherigen Woche beim Fußball war. Diese Entscheidung gründet auf kei-
ner starken Wertung, weil die Wahl einer der beiden Handlungsalternativen nicht 
hinreichend artikuliert werden kann. Bei starken Wertungen ist das anders:  

 

„Das stark wertende Subjekt jedoch ist nicht in ähnlicher Weise artikulationsunfähig. Es gibt 

Ansätze einer Sprache, in der sich die Überlegenheit einer Alternative gegenüber einer ande-

ren ausdrücken lässt, die Sprache des Höher und Niedriger, des Edel und Gemein, des Mutig 

und Feige, des Ausgeglichenen und Fragmentierten usw. Das stark wertende Subjekt kann 

den Vorrang artikulieren, genau weil es über eine Sprache kontrastiver Charakterisierung ver-

fügt.“ (1977a: 22) 
 

Das zweite Charakteristikum starker Wertungen, die Anwendung kontrastiven Vo-
kabulars, verbindet sich hier mit dem dritten Charakteristikum, der Artikulationsfä-
higkeit. Kontrastives Vokabular ist eine Bedingung, um den Wert einer Entschei-
dung zu artikulieren, und eröffnet dem Subjekt die Möglichkeit, Handlungen, 
Personen und Wünsche als tugendhaft oder lasterhaft, oberflächlich oder tief sowie 
wertvoll oder nicht-wertvoll zu klassifizieren (vgl. White 2000: 46). Somit verweist 
die Konzeption starker Wertungen auf das im nächsten Abschnitt zu behandelnde 
Sprachvermögen als irreduzibles Moment einer Anthropologie des Menschseins. 

Ich möchte nun die These vertreten, dass Taylors Konzeption der starken Wer-
tungen eine Nähe zu Heideggers Rede von der „Eigentlichkeit“ als seltener Modus 
menschlicher Existenz zukommt. Bei Heidegger hat sich gezeigt, dass Subjekte ihr 
Leben in der Regel gemäß den Gewohnheiten des „Man“ führen: Sie handeln so, 
wie es die anderen Mitglieder ihrer Gesellschaft normalerweise auch tun (vgl. Kap. 
2.3.2). Der Ruf des Gewissens unterbricht den Lärm des Man: Das Subjekt wird in 
die Möglichkeit versetzt, seine Existenzweise selbst zu wählen. Weil das Dasein 
aber nur in besonderen Momenten aus der Uneigentlichkeit des Man aufgeschreckt 
wird, hat der Ruf Seltenheitscharakter. Analog dazu ist auch das Handeln aufgrund 
starker Wertungen selten: In den meisten Fällen basieren Entscheidungen auf 
schwachen Wertungen. Subjekte reflektieren ihre Handlungen nicht vor dem Hin-
tergrund dessen, was sie für gut und wertvoll halten, sondern handeln gemäß sozia-
ler Konventionen. Auch in einem zweiten Punkt lässt sich eine Überschneidung 
zwischen Heidegger und Taylor konstatieren: Bei Heidegger geht die Verfallenheit 
des Daseins in das Man dem Ruf des Gewissens voraus und bei Taylor ist der for-
male Charakter der starken Wertungen an die inhaltliche Bestimmung durch eine 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 309 

 

soziale Praktik gebunden. In beiden Fällen konstituiert sich Handlungsfähigkeit vor 
dem Hintergrund des In-der-Welt-seins und verweist somit auf die ontologische 
Rahmung unserer Existenz. Als dritte Gemeinsamkeit bleibt die Analyse des Ge-
halts menschlichen Handelns bei beiden Denkern von einer normativen Komponen-
te frei: Es geht nicht um die Frage nach der moralisch richtigen Handlung, sondern 
ausschließlich um die Explikation der Möglichkeit von Handlungsfähigkeit. 

Der Vorzug der taylorschen Konzeption beruht darin, dass die Fähigkeit des 
Handelns aufgrund starker Wertungen nicht an eine Instanz im Inneren des Subjekts 
gekettet wird, wie es innerhalb der Daseinsanalyse Heideggers in Hinblick auf das 
Phänomen des Gewissens der Fall ist. Taylor greift nicht auf die Konstruktion eines 
Gründungsmoments zurück, das in der Struktur des Subjekts verankert wird und al-
so dem heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivität entgeht. Das Subjekt 
muss nicht mit der Affizierung durch soziale Praktiken brechen, um sich als hand-
lungsfähigen Akteur einzusetzen. Die Möglichkeit der Handlungsfähigkeit ist an ei-
nen hermeneutischen Vollzug gebunden, indem das Treffen starker Wertungen auf 
nichts anderes als die Fähigkeit der Selbstinterpretation verweist. Sich selbst als 
Subjekt zu verstehen, impliziert bereits die Möglichkeit, gegensätzliche Wünsche in 
Bezug auf das eigene Selbstverständnis zu interpretieren. Taylors Hermeneutik des 
Subjekts beschreibt lediglich, wie sich der Mensch als handlungsfähiger Akteur zu 
begreifen vermag; sie enthält sich einer Aussage über den Ursprung dieses Vermö-
gens. Die starken Wertungen sind der formale Rahmen, welcher durch den konkre-
ten historisch-kulturellen Kontext ausgefüllt wird, in dem Subjekte existieren.15 Um 
den Schritt von der Formalität der starken Wertungen zu ihrer inhaltlichen, je kon-
kreten Ausgestaltung in einer sozialen Praxis durchzuführen, gilt es jedoch zunächst 
die ontologische Rolle der Sprache genauer zu untersuchen. 
 
8.1.3 Der Mensch als Language Animal 
 
In der Geschichte der Philosophie hat sich nach Taylor seit dem 17. Jahrhundert die 
Opposition zweier zentraler sprachphilosophischer Richtungen herausgebildet. Die 
erste Richtung kann als repräsentationalistische Sprachtheorie bezeichnet werden. 

                                                             
15  Honneth (1988: 305) schlägt zur Kontextualisierung der starken Wertungen folgende Dif-

ferenzierung vor: In einer vertikalen Richtung verweisen starke Wertungen auf das Narra-

tiv eines konkreten Subjekts und in einer horizontalen auf den sozialen Kontext. Das Nar-

rativ bleibt hierbei immer an den sozialen Kontext, die moralische Ontologie, gebunden. 

Auch dieser Gedanke sollte ontologisch und nicht normativ ausgelegt werden, wie Tho-

mä verdeutlicht: „Die Geschichte, auf die sich Taylor stützt, ist nicht gebunden an ethi-

sche Qualitäten, lässt sich für Wohl- und Missetäter gleichermaßen geltend machen.“ 

(Thomä 1996: 649) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Vertreter dieser Theorie begreifen sprachliche Ausdrücke primär als Repräsentatio-
nen von Dingen in der Welt und Sprache selbst als Kommunikationsinstrument von 
Gedanken. Historische Repräsentanten dieser Richtung sind Locke, Condillac und 
Frege sowie im 20. Jahrhundert die sogenannte „Ideal Language Philosophy“. Die 
zweite sprachphilosophische Richtung, der sich Taylor anschließt, geht von der 
Prämisse aus, dass Sprache nicht nur Objekte repräsentiert und als Medium fun-
giert, sondern eine expressive und konstituierende Funktion besitzt. Herder kann als 
„Gründer“ dieser Tradition betrachtet werden und ihm folgen mit Hamann und 
Humboldt zwei weitere deutsche Philosophen,16 welche die schöpferische Dimensi-
on der Sprache betonen. Mit Bezug auf Humboldt fordert Taylor, „die Sprache als 
energeia, nicht bloß als ergon aufzufassen“ (1980b: 63; vgl. 1980a: 232; 1992: 
109). Sprache ist kein bloßes Werkzeug; ihr kommt immer schon eine produzieren-
de Kraft zu. Heidegger und Wittgenstein entwickeln diese sprachphilosophische 
Richtung im 20. Jahrhundert entscheidend weiter.17 Mit dieser Zuordnung Heideg-
gers spricht Taylor dessen sprachontologischen Analysen zum Teil die Radikalität 
ab: Wenn Heidegger einer Tradition angehört, die bereits im 19. Jahrhundert ihren 
Ausgang nimmt, so kann er nicht Schöpfer eines völlig neuen Sprachverständnisses 
sein.18 Hier offenbart sich eine historische Relativierung der Ereignishaftigkeit Hei-
deggers, die auch von Foucault und Ricœur vorgenommen wird (vgl. Kap. 6.1.2 
und 7.1). 

In Bezug auf den Begriff des Subjekts lautet Taylors These, dass der Übergang 
von der ersten zur zweiten sprachphilosophischen Richtung das Resultat einer Ver-
schiebung und zunehmenden Problematisierung von Subjektivität ist. Die Hegemo-
nie der traditionellen, auf das Bewusstsein gegründeten Subjektphilosophie bricht 
an der Schwelle zum 19. Jahrhundert auf: 

 

„Die unproblematische Natur der hinweisenden Beziehung reflektiert die Tatsache, dass die 

Subjektivität nicht in Frage gestellt wird und dass die Dinge uns in demselben Bewusstsein 

deutlich erscheinen, mit dem wir sie benennen und beschreiben. Unsere Auffassung von der 

Sprache ändert sich, wenn die Tatsache deutlichen Bewusstseins keine Selbstverständlichkeit 

mehr ist, sondern eher eine bemerkenswerte Leistung, die nur durch Sprache vollziehbar ist. 

Sprache ist der Vermittler dieser Leistung und wird damit zu einem relevanten Gegenstand 

der Erörterung.“ (HE: 742) 
 

                                                             
16  Taylor entwickelt seine Sprachphilosophie im Anschluss an diese drei Philosophen und 

gibt ihr daher den Namen „triple-H-theory“ (1980b engl.: 256). 

17  Wittgenstein wird als „Ehrenmitglied dieser Tradition“ (1980b: 114), d.h. derjenigen von 

Herder, Humboldt und Hamann, bezeichnet. 

18  Vgl. 1992: 111: „Heidegger stands in the Herder tradition.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 311 

 

Durch die Infragestellung einer als selbstverständlich erachteten Korrespondenz 
zwischen Worten und Objekten in der Welt – und hiermit der Vorstellung von re-
präsentationalem Bewusstsein – ändert sich die Bedeutung, die der Sprache bei der 
Konstitution von Subjektivität zugeschrieben wird. Die neue Rolle der Sprache ist 
somit an eine historische Transformation gebunden. Hier verweist die von Taylor 
im Rahmen seiner Anthropologie entworfene Sprachphilosophie bereits auf die ge-
nealogischen Arbeiten zur Gewordenheit der neuzeitlichen Subjektivität.19 Das 
Band zwischen Sprache und Subjektivität etabliert sich stets im Kontext einer histo-
rischen Aktualisierung.  

Das neue Verständnis der Sprache lässt ihren expressiven Gehalt und damit ihre 
Welt erschließende und transformierende Kraft an die Oberfläche treten. Der 
Mensch wird von nun an als ein „expressive being“ interpretiert, weil für ihn Den-
ken notwendigerweise in einem Medium stattfindet (1983a: 85).20 Diesen Gedanken 
möchte ich durch die Skizzierung dreier Aspekte verdeutlichen, die nach Taylor je-
de Sprache auszeichnen.21 Auch wenn sich das expressivistische Sprachverständnis 
erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts in der Praxis formiert, kommt allen drei Aspek-
ten ein quasi-ahistorischer Gehalt zu: Sie beschreiben die Seinsweise von Subjekten 
unabhängig von einer historisch und kulturell konkreten Praxis. 

Der erste Aspekt der Sprache betrifft die Tatsache, dass durch Sprache etwas 
expliziert werden kann, was zuvor – als Gedanke oder Gefühl – nur diffus zu erfah-
ren und nicht zu lokalisieren ist: 

 

„Durch Sprache können wir explizit bewusst machen, was wir zuvor nur implizit empfinden. 

Dadurch, dass wir einen Sachverhalt formulieren, machen wir ihn vollständiger und klarer 

bewusst. […] Wenn ich eine adäquate Formulierung für das finde, was ich über diese Gegen-

stände sagen will, dann rückt sie das in den Brennpunkt. […] Somit besteht die erste Leistung 

des Formulierens darin, dass ich nunmehr zu einer artikulierten Auffassung der Sache gelan-

gen und mich somit wirklich auf sie konzentrieren kann.“ (1980b: 64-66)  
 
Artikulationen formen Gedanken und Gefühle. Bei diesem ersten Aspekt konstitu-
iert Sprache Gefühle und Gedanken jedoch nicht vollständig; dasjenige, was expli-
                                                             
19  Kreuzer (1999: 173) weist darauf hin, dass Taylor Sprache im Sinne eines Sammelbe-

griffs für alle menschlichen Ausdrucksformen auffasst. 

20  Taylor definiert Expression wie folgt: „Expression is the power of a subject; and expres-

sion manifests things and hence essentially refers us to subjects for whom these things 

can be manifest.“ (1980a: 221) 

21  Nicholas Smith (2002: 78f.) unterscheidet neben der expressiven und konstitutiven noch 

eine „produzierende“ Dimension, die so von Taylor nicht erwähnt wird, und die Fähigkeit 

der Sprache zur Schöpfung neuer Gefühle, Wörter, „öffentlicher“ Räume und starker 

Wertungen umfasst.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ziert wird, ist in einem impliziten „Vor-Verständnis [pre-understanding]“ (1991: 
69), das nicht sprachlich verfasst ist, bereits verborgen. Ein Gefühl oder ein Gedan-
ke, der nur implizit ist, kann von Subjekten allerdings nicht richtig erfasst werden.22 
Die Bedeutung eines Gedankens wird erst konstituiert, wenn der Gedanke artiku-
liert wird. In diesem Sinne ist die Sprache kein bloßes Instrument, das einen „ferti-
gen“ Gedanken formuliert. Der Gedanke ist nicht „fertig“, wenn er noch nicht ge-
äußert und also in die Welt entlassen wurde. Analoges gilt für den Status von 
Gefühlen: Die Benennung eines Gefühls lässt dieses erst als ein das Selbstverständ-
nis affizierendes Gefühl erscheinen und macht es dadurch bewertbar. So besteht in 
normativer Hinsicht ein Unterschied, ob ein Gefühl als Wut oder Empörung be-
nannt wird: Während „Wut“ eine unreflektierte Affektion ausdrückt, ist bei „Empö-
rung“ immer schon eine wertende Komponente im Spiel. Subjekte empören sich 
gegen etwas, das ihrem Verständnis von Gerechtigkeit widerspricht.  

Indem das Subjekt etwas artikuliert, manifestiert es das Artikulierte also nicht 
nur, sondern konstituiert und verändert zugleich sich selbst und die Realität (vgl. 
Kreuzer 1999: 177f.; Rosa 1998: 152f.). Das Subjekt erschließt sich durch Sprache 
die Welt, indem es dem Ungesagten einen Namen gibt und es erst dadurch in einen 
ontologischen Rang erhebt. Eine Sprache zu sprechen heißt „bring out of the condi-
tion of implicit, unsaid contextual facilitator“ (1991: 69). Erörtert man diesen ersten 
Aspekt der Sprache vor den Einsichten der Dekonstruktion, so wird jedoch schnell 
klar, dass Taylor einen metaphysischen Rest des „Impliziten“ und „Ungesagten“ 
voraussetzt, der sich sprachlichen Vollzügen entzieht. Subjekte scheinen über eine 
Innerlichkeit zu verfügen, auf der ihre Artikulationen gründen.23 An den beiden 
weiteren Aspekten der Sprache soll jedoch ersichtlich werden, inwiefern Taylor die 
an dieser Stelle vorausgesetzte Innerlichkeit wieder überschreitet, indem der konsti-
tuierende Gehalt der Sprache stärker in den Vordergrund gerückt wird. 

Der zweite Aspekt der Sprache betrifft das Erscheinen eines gemeinsam geteil-
ten Raums. Hier geht es nicht nur darum, dass Sprache etwas Verborgenes artiku-
liert, sondern dass sie etwas erschafft. Sprache ermöglicht es Subjekten nicht nur 
Dinge mitzuteilen, sondern auch einen Raum für ihre Mitteilungen zu eröffnen. Die 
Welt wird als mit-geteilte Welt erschlossen: „Dass etwas in den, wie ich es nennen 
möchte, öffentlichen Raum tritt, bedeutet, dass es nicht länger nur meine oder nur 
                                                             
22  Es ist mir an dieser Stelle wichtig, den Begriff der „Vorhandenheit“ zu vermeiden. Die 

Rede von im Bewusstsein vorhandenen Gedanken und Gefühlen würde zwei metaphysi-

sche Begriffe auf die Bühne treten lassen und eine Erörterung von Taylors Sprachphilo-

sophie in die falsche Richtung lenken.  

23  Vor allem in meiner Auseinandersetzung mit der affirmativen Genealogie, die sich der 

Freilegung konstitutiver Quellen neuzeitlicher Subjektivität widmet, wird sich dann erge-

ben, an welchen Stellen die Hermeneutik des Subjekts die Dichotomie zwischen Innen 

und Außen reproduziert (vgl. Kap. 8.3.2 – 8.3.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 313 

 

Deine Angelegenheit ist, oder die eines jeden einzelnen von uns, sondern sie ist nun 
unsere, das heißt unsere gemeinsame Angelegenheit.“ (1980b: 67f.; Hervorhebun-
gen von mir) Dieser Gedanke lässt sich anhand eines einfachen Beispiels verdeutli-
chen. Das Aussprechen einer trivialen Aussage wie „Ist das heute ein schlechtes 
Wetter!“ hat in der Regel nicht unmittelbar den Zweck, einer anderen Person eine 
Information zu überliefern. Ein solcher Sprechakt soll die Interaktion mit einer an-
deren Person ermöglichen. In diesem Sinne ist das, was durch die Sprache konstitu-
iert wird, eine „Tatsache zwischen uns“ (1980b: 68). Die beteiligten Personen 
wussten schon vor ihrem sprachlichen Austausch, dass das Wetter schlecht ist; in-
dem dieser Sachverhalt jedoch von einer Person ausgesprochen wird, wird er „öf-
fentlich“ und schafft eine Grundlage für weitere Kommunikation. Die Fähigkeit der 
Sprache, einen öffentlichen Raum zu konstituieren, kann nicht erfasst werden, wenn 
Aussagen lediglich darauf bezogen werden, was sie für die an der Kommunikation 
beteiligten Personen bedeuten. Der Raum ist Teil einer Mitwelt, die weder auf ein 
Subjekt, noch auf einen intersubjektiven Prozess reduziert werden kann. Ihr kommt 
ein ontologischer Gehalt zu, da sich die Welt immer den „in“ ihr kommunizieren-
den Subjekten entzieht: Die Welt ist bereits Welt, bevor Subjekte kommunizieren 
und einen konkreten öffentlichen Raum erschließen und sie ist es auch noch, nach-
dem die Kommunikation eingestellt wurde. 

Der dritte Aspekt der Sprache ist eng mit der Konzeption der starken Wertun-
gen verbunden, die ich im letzten Abschnitt vorgestellt habe. Dort hat sich gezeigt, 
dass die Fähigkeit der Artikulation ein Charakteristikum starker Wertungen ist. Die 
Maßstäbe, anhand derer Handlungen als gut oder schlecht beurteilt werden, müssen 
in einer Sprache verbalisierbar sein:  

 

„Wenn wir daher Sprache in einem weiten Sinne auffassen, dass sie expressives Tun mit um-

fasst, dann können wir sagen, dass nur sprachfähige Tiere für Maßstäbe als Maßstäbe emp-

fänglich sind. […] Beispielsweise kann nur ein Lebewesen Scham empfinden, das sich eini-

ger Forderungen bewusst ist, die an es gerichtet sind aufgrund dessen, dass es ein Handelnder 

unter anderen ist. Dasselbe gilt für jemanden, der eines Gefühls der Würde oder eines Gefühls 

des Stolzes fähig ist, eines Strebens nach Erfüllung, nach Integrität usw.“ (1980b: 73). 
 

Subjekte sind nur deshalb disponiert, etwas als gut oder schlecht sowie richtig oder 
falsch zu beurteilen, weil Evaluationen in einem sprachlichen Medium vollzogen 
werden. Menschliches Handeln muss vor dem Hintergrund der expressiven Dimen-
sion der Sprache ausgelegt werden. Am bereits erwähnten Beispiel der Scham kann 
exemplifiziert werden, wie sich Selbstinterpretation, starke Wertungen und Sprache 
als drei Komponenten einer Anthropologie des Menschseins zusammenführen las-
sen. Scham kann nur im Zuge einer Artikulation als Selbstinterpretation empfunden 
werden. Diese Artikulation verweist auf eine starke Wertung: Sie ist davon abhän-
gig, dass ein Subjekt Handlungen und Wünsche vor seinem Selbstverständnis re-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

flektiert. Die Anwendung kontrastiven Vokabulars beim Vollzug starker Wertungen 
muss sich dann wiederum im Medium der Sprache ereignen. Die Sprache ist somit 
diejenige Komponente, welche die Anthropologie des Menschseins zusammenhält 
und in ihrem Ausgang kann auch der Bogen zu den ontologischen (Ab-)Gründen 
der Anthropologie geschlagen werden. Die Möglichkeiten etwas auszudrücken, ei-
nen Raum zu eröffnen und eine starke Wertung zu treffen, sind daran gebunden, 
dass Subjekte durch eine moralische Ontologie gerahmt werden. 
 
 

8.2 DIE MORALISCHE ONTOLOGIE DES SUBJEKTS 
 
Es gilt im Folgenden zu untermauern, dass die Anthropologie des Menschseins mit 
Heideggers und Foucaults Kritik an einem traditionellen, der Metaphysik und Sub-
jektphilosophie verhafteten Humanismus zu vereinbaren ist. Bisher wurde lediglich 
gezeigt, inwiefern eine Hermeneutik des Subjekts den formalen Rahmen von Sub-
jektivität zu beschreiben vermag, indem sie eine Anthropologie entwirft, die auf 
Aussagen über Wesenseigenschaften des Menschen verzichtet. Dabei wurde zwar 
immer wieder betont, dass die Anthropologie auf eine Ontologie verweist; Taylors 
genaues Verständnis einer moralischen Ontologie wurde allerdings noch nicht ei-
gens thematisiert. Das soll nun nachgeholt werden. Anhand der Konzeption der mo-
ralischen Ontologie24 wird deutlicher, inwiefern das Menschsein des Menschen 
immer ein Menschsein ist.  

In diesem Unterkapitel werde ich argumentieren, dass Taylor das In-der-Welt-
sein als Seinsweise des Subjekts durch seine Konzeption einer moralischen Ontolo-
gie für eine Neubestimmung von Subjektivität fruchtbar macht, indem er den inner-
halb der Daseinsanalyse abstrakt gebliebenen Begriff der Welt als Verweisungs-
ganzes konkretisiert und als spezifisch historische und soziale Praxis25 reinterpre-

                                                             
24  Taylor selbst gebraucht innerhalb seines Werkes meistens den Ausdruck „moralischer 

Raum“ [moral space]. Ich werde im Folgenden, um die Nähe zu Heidegger anzuzeigen, 

in der Regel von „moralischer Ontologie“ sprechen. Dieser Begriff wird von Taylor sy-

nonym mit den Wörtern „moralischer Raum“, „Bedeutungsraum“ sowie „Hintergrund“ 

und „Horizont“ verwendet. Es erscheint mir leider nicht immer möglich, eine einheitliche 

Terminologie durchzuhalten, da Taylor diese im Verlauf seines Gesamtwerkes immer 

wieder verändert. Vgl. dazu auch Schaupp (2003: 155f.), der zu Recht einen „spürbaren 

Mangel an durchgängiger und begrifflich-konsistenter Systematik“ und eine „divergie-

rende[.] Begrifflichkeit“ konstatiert. 

25  Taylor vertritt einen sehr weiten Begriff von „Praktik“: „Unter einer ‚Praktik‘ verstehe 

ich etwas äußerst Vages und Allgemeines: Beinahe jede stabile Konfiguration gemeinsa-

mer Tätigkeiten, deren Gestalt durch ein bestimmtes Muster von Geboten und Verboten 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 315 

 

tiert. Zugleich wird die Welt von der Struktur des Subjekts bzw. Daseins, in die sie 
Heidegger in Sein und Zeit noch integriert hat, entbunden. Aus diesem Grund wie-
derholt die Konzeption der moralischen Ontologie nicht einfach die Analytik des 
In-der-Welt-seins. Weil die Existenzweise des Subjekts nach Taylor immer auch an 
die Affirmation von in der Welt konstituierten Gütern und Selbstverständnissen ge-
bunden ist, ist die moralische Ontologie eine moralische Ontologie. Wie auch im 
Falle der drei Komponenten der Anthropologie soll der Begriff der Moral nicht im 
Sinne der klassischen (normativen) Moralphilosophie verstanden werden; er bezieht 
sich vielmehr auf all diejenigen Güter, die Subjekte aufgrund einer starken Wertung 
bejahen. Die quasi-normative Implikation dieses Ontologieverständnisses betrifft 
dann die Notwendigkeit, dass Subjekte einige der Güter und Selbstverständnisse, 
die sich in der Welt formiert haben, affirmieren müssen. Durch die Leugnung aller 
Güter und Selbstverständnisse verstellt sich ein Subjekt seine Beziehung zur Welt 
und zu Anderen und erleidet – im schlimmsten Fall – einen Verlust seiner Identität. 
Die Beantwortung der Frage, welche Güter und Selbstverständnisse bejaht werden 
sollen, ist schließlich Teil der affirmativen Genealogie, der ich mich im nächsten 
Unterkapitel zuwende. 

Wurde zu Beginn des Unterkapitels über die Anthropologie des Menschseins 
der Mensch als ein Subjekt eingeführt, das Dinge in der Welt „etwas angehen“ (vgl. 
Kap. 8.1.1), so kann die Möglichkeit dieses Bezugs nun genauer expliziert werden. 
Es ist nämlich die moralische Ontologie, die den Horizont darstellt, vor dem sich 
Sinn konstituiert: „Wichtigkeit erlangen die Dinge vor einem Hintergrund, der sie 
verständlich macht. Dies wollen wir den Horizont nennen. Daraus folgt, dass es 
uns, sofern wir zu einer sinnvollen Selbstdefinition gelangen wollen, unter anderem 
unmöglich ist, den Horizont, vor dem die Dinge für uns Bedeutung gewinnen, zu 
annullieren oder zu bestreiten.“ (UM: 47) Der Horizont – der ein anderer Name für 
die „moralische Ontologie“ und den „moralischen Raum“ ist – ist ein notwendiger 
Rahmen dafür, dass Subjekte überhaupt etwas als sinnvoll oder gut interpretieren 
können. Genau wie das In-der-Welt-sein bei Heidegger immer schon in das Dasein 
eingeschrieben ist, sind Subjekte bei Taylor stets schon von einer moralischen On-
tologie durchzogen und damit auf eine Welt hin geöffnet. Die moralische Ontologie 
ist „ontologisch grundlegend“ (QS: 59) im Sinne einer fundamental-ontologischen 
Möglichkeitsbedingung. Jedes Subjekt ist immer schon in irgendeine Welt gewor-
fen, über die es nicht verfügt und die ihm die Möglichkeiten seiner Existenz vor-
gibt. Die Welt bei Heidegger wird durch diese argumentative Geste in eine Plurali-
tät von Welten aufgespalten: „Welt“ gibt es nur im Sinne spezifischer und 
                                                             

bestimmt ist, kann eine Praktik in meinem Sinn darstellen. Die Erziehung unserer Kinder, 

die Zeremonie des Grüßens auf der Straße, die Bestimmung von Gruppenentscheidungen 

durch Wahlen und die Art des Austauschs von Gegenständen auf dem Markt – dies sind 

allesamt Praktiken.“ (QS: 364)  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

heterogener Praktiken, als historisch konkrete Kräfteverhältnisse. Die Überführung 
der ontisch-ontologischen Differenz auf eine praxeologisch-materielle Ebene teilt 
Taylor mit Foucault. 

Der temporale Gehalt der moralischen Ontologie beruht darin, dass die Welt, in 
der Subjekte existieren, einer uneinholbaren Vergangenheit entstammt und stets auf 
ihre zukünftige Erscheinung hin geöffnet ist. Die Durchdringung der moralischen 
Ontologie durch Temporalität zeigt ihre Entbindung von der Geschichtlichkeit an: 
Der ontologische Gehalt der Praktiken durchzieht nicht nur neuzeitliche, westliche 
Praktiken und ist folglich auf eine spezifische Form der Praxis zurückzuführen, 
sondern ist für das Phänomen der Praxis konstitutiv. Zwar macht erst die moderne 
Ontologie ein solches Verständnis von Praktiken erfahrbar, jedoch sind Praktiken 
gar nicht mehr anders als ontologisch beschreibbar. Das ist die quasi-universalis-
tische und quasi-ahistorische Dimension von Taylors Ontologieverständnis und sie 
rechtfertigt es zugleich, Subjektivität als heteronom zu charakterisieren. Subjekte 
sind in ihrem Handeln einer Praxis ausgesetzt und ohne die Affirmation von inner-
halb dieser Praxis konstituierten Gütern und Selbstverständnissen sind sie nicht 
handlungsfähig. Der inhaltliche Gehalt von Selbstinterpretationen und starken Wer-
tungen wird durch die Praktiken bereitgestellt und entzieht sich aufgrund ihres on-
tologischen Gehalts der Verfügungsgewalt von Subjekten. Es ist nicht möglich, 
dass Subjekte die Bedeutung von Gütern und Existenzweisen aus sich selbst schöp-
fen, weil sie in diesem Falle die moralische Ontologie verlassen müssten. Die mora-
lische Ontologie ist der Rahmen, innerhalb dessen ein Subjekt Selbstbezüge ausbil-
den und sein Selbstverständnis formen kann. 

Die hermeneutische Perspektivierung von Taylors Interpretation des In-der-
Welt-seins als moralischer Ontologie verbleibt nun aber nicht bei einer Freilegung 
des ontologischen Primats, sondern thematisiert die Rolle von Subjekten innerhalb 
der je spezifischen Praktiken. Ohne die Existenz von Subjekten gibt es keine mora-
lische Ontologie. In Übereinstimmung mit Heideggers ontisch-ontologischer Diffe-
renz ist die moralische Ontologie immer an das Ontische gebunden: Sie bedarf der 
„Reproduktion“ und damit der wiederholenden Interpretation durch Subjekte. Die 
Angewiesenheit auf Reproduktion und Interpretation eröffnet erst die Möglichkeit 
einer Kritik an denjenigen Gütern und Selbstverständnissen, die innerhalb einer 
Praxis einen hegemonialen Status und den Schleier des Unausweichlichen ein- und 
angenommen haben. Im Gegensatz zu Heidegger hebt Taylor allerdings die Fähig-
keit der Subjekte zur Transformation von Praktiken hervor. Im Verlauf der Repro-
duktionen und Neuinterpretationen ergeben sich stets Möglichkeiten der Rekonfigu-
ration einer lebensweltlichen und institutionellen Ordnung. Die Vorgängigkeit der 
moralischen Ontologie in Bezug auf ihre Aktualisierung durch Subjekte mündet 
somit nicht in die Konsequenz, dass der Gehalt der moralischen Ontologie nicht 
verschoben werden kann. Taylors eigene Geschichte der Entstehung der neuzeitli-
chen Subjektivität, die im Blickpunkt des nächsten Unterkapitels stehen wird, hat 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 317 

 

dahingehend auch das Ziel, durch eine wiederholende Artikulation die Quellen der 
modernen Subjektivität und den Wert der spezifisch neuzeitlichen moralischen On-
tologie zu verändern. Das kann dann gelingen, wenn diese Geschichte von anderen 
Subjekten (weiter-)erzählt wird. Die These, dass ontologische Ordnungen von den 
Interpretationen der Subjekte abhängig sind, ist die hermeneutische Pointe einer 
Subjektkritik, die Heidegger in seinen späten Schriften nicht mehr zur Sprache 
bringen wollte. 

Die Funktion der Güter, auf welche die moralische Ontologie verweist, gilt es 
im Folgenden noch etwas genauer zu umreißen. Güter sind für Taylor materielle 
Formationen, die das Selbstverständnis von Subjekten affizieren.26 Subjekten steht 
immer die Möglichkeit offen, sich auf eine bestimmte Weise zu einem Gut zu ver-
halten; sie sind allerdings nicht befähigt, Güter unabhängig von einer sozialen Pra-
xis zu erschaffen. In genau diesem Sinne sind Güter Teil der Realität:  

 

„Real ist das, womit man fertig werden muss, was nicht allein deshalb verschwindet, weil es 

nicht den eigenen Vorurteilen entspricht. Aus diesem Grund ist das, was man im Leben un-

weigerlich in Anspruch nehmen muss, etwas Reales bzw. etwas so annähernd Reales, wie 

man es zur Zeit erfassen kann. Das allgemeine metaphysische Bild der ‚Werte‘ und ihrer Stel-

                                                             
26  In Quellen des Selbst unterscheidet Taylor drei verschiedene Klassen von Gütern: Le-

bensgüter, Hypergüter und konstitutive Güter. Lebensgüter beziehen sich auf solche Gü-

ter, die „qualitative Unterscheidungen zwischen Handlungen, Gefühlen oder Lebenswei-

sen“ betreffen und „Facetten oder Bestandteile eines guten Lebens“ sind (QS: 178). 

Hypergüter [hypergoods] bringen die Lebensgüter in eine Rangfolge sorgen damit für ei-

ne Orientierung im Leben der Subjekte (vgl. Rosa 1998: 119). Konstitutive Güter nennt 

Taylor schließlich diejenigen Güter, „durch die bestimmte Handlungen oder Bestrebun-

gen unsererseits gut werden“ (QS: 178). Sie konstituieren den Wert von Hypergütern und 

Lebensgütern. Taylor spricht bei konstitutiven Gütern auch von „moralischen Quellen“ 

[moral sources], und zwar dann, wenn diese eine Kraft verleihende oder motivierende 

Rolle spielen (vgl. Laitinen 2008: 8, 269). Das enthält die normative Implikation, dass die 

Artikulation von konstitutiven Gütern mit einer Bejahung der Identität von Subjekten 

verbunden ist. Konstitutive Güter sind zwar in Praktiken eingeschrieben; indem sie durch 

ihre Aktualisierung in Handlungen bejaht werden, entfalten sie jedoch erst ihre vollstän-

dige Kraft und wirken als moralische Quellen. Das Verhältnis zwischen den drei Güter-

klassen, wie es in Quellen des Selbst ausgearbeitet ist, wurde von Taylor im Laufe der 

Zeit immer wieder verändert. In seinem späteren Aufsatz Leading a Life (1997: 173-179) 

ist nur noch von Lebensgütern und konstitutiven Gütern die Rede – die Konzeption der 

Hypergüter entfällt. Arto Laitinen (2008: 265-278) hat darüber hinaus angeregt, die Kon-

zeption der konstitutiven Güter aufzugeben, weil diese mit schwerwiegenden Problemen, 

wie der Frage, wodurch der Wert der konstitutiven Güter wiederum konstituiert wird, und 

einem problematischen metaphysischen Status konfrontiert sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

lung in der ‚Realität‘ sollte auf den Dingen beruhen, die man als in diesem Sinne real er-

kennt.“ (QS: 117) 
 
Ein metaphysischer Status – der in diesem Kontext besser als ontologischer Status 
bezeichnet werden sollte – kommt Gütern nicht als Entitäten zu, die unabhängig 
von Subjekten in der Welt existieren. Die Begriffe der Realität und des Realismus27 
beziehen sich innerhalb dieses Diskurses auf die moralische Ontologie, das heißt 
auf die je konkrete Praxis, in der Subjekte subjektiviert werden. Der Zusammen-
bruch einer spezifischen Praxis führt auch zu einem Verschwinden der darin er-
scheinenden Güter. Die ontologische These von der realen Existenz von Gütern 
lässt sich dabei auch in Hinblick auf eine intersubjektive Deutung abgrenzen. Güter 
und Werte sind nicht bloß intersubjektive Phänomene: Der Tatsache, dass sie von 
Menschen geteilt werden, geht ihre Konstitution als geteilte Phänomene voraus. In 
anderen Worten: Der Akt der Teilung vollzieht sich (phänomenologisch) früher als 
die Existenz konkreter Subjekte, deren Selbstverständnis auf der Bejahung von Gü-
tern gründet. 

Es stellt sich nun die Frage, inwiefern der moralische Raum, wenn er eine onto-
logische Bedingung für Subjektsein darstellt, zerstört werden kann. Können die 
Dinge für Subjekte ihre Bedeutung verlieren? Taylors Antwort lautet wie folgt:  
 

„Die These [besagt], es sei konstitutiv für menschliches Handeln, dass man sein Leben inner-

halb eines derart durch starke qualitative Unterscheidungen geprägten Horizonts führt. Ein 

Überschreiten dieser Grenzen wäre gleichbedeutend mit dem Verlassen eines Daseins, das 

nach unseren Begriffen noch das einer integralen, also unversehrten Person ist.“ (QS: 55)  

 
Die Rede von der Überschreitung der Grenzen lässt sich auf zweierlei Art auslegen. 
Erstens ist es natürlich möglich, dass Subjekte einen moralischen Raum, das heißt 
einen spezifischen kulturell-sozialen Kontext, verlassen; in diesem Falle befinden 
sie sich nach ihrem Ortswechsel jedoch in einem anderen Kontext. Die Überschrei-
tung der Grenzen eröffnet Subjekten nicht die Möglichkeit, einen Raum der Auto-
nomie einzunehmen, indem sie unabhängig von ihrer Verflechtung in die Mitwelt 
Handlungsziele setzen und Güter erschaffen können. Zweitens können allerdings 
Güter innerhalb einer Lebenswelt ihren Status als Güter für ein Subjekt einbüßen. 
Subjekte verlieren die Orientierung im moralischen Raum, was dazu führt, dass sie 
nicht mehr wissen, wer sie sind:  

 
                                                             
27  Der „Wiedergewinnung“ einer philosophischen Position des Realismus, die mit Descartes 

bricht und sich auch von der analytischen Philosophie abgrenzt, hat sich Taylor jüngst 

zusammen mit dem Heidegger- und Foucault-Forscher Hubert L. Dreyfus gewidmet (vgl. 

Dreyfus/Taylor 2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 319 

 

„Hier sprechen wir von einer ‚Identitätskrise‘, einer akuten Form von Orientierungsverlust, 

die die Menschen oft mit den Worten zum Ausdruck bringen, sie wüssten nicht, wer sie ei-

gentlich sind, die sich aber auch als völlige Ungewissheit über den eigenen Standpunkt auf-

fassen lässt. Was ihnen fehlt ist ein Rahmen oder ein Horizont, vor dem die Dinge feste Be-

deutung annehmen und manche Lebensmöglichkeiten als gut oder sinnvoll, andere als 

schlecht oder trivial angesehen werden können. Der Sinn all dieser Möglichkeiten steht nicht 

fest, er ist unbeständig oder unbestimmt. Für denjenigen, der diese Erfahrung macht, ist sie 

quälend und furchterregend.“ (QS: 56)  
 
Das Subjekt kann sich im Falle einer Identitätskrise nicht mehr an Gütern orientie-
ren. Der Horizont, der Subjekte in ihrem Selbstverständnis rahmt, ist zerbrochen. 
Der affirmative Impetus von Taylors hermeneutischer Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik lautet, dass eine Sedimentierung von Gütern notwendig ist, damit 
Subjekte eine Identität ausbilden und sich somit als Subjekte zu formen vermögen. 
Eine Verwerfung aller im moralischen Raum konstituierten Güter führt zum Ver-
lust jeglicher Selbstbezüge. Ein Verständnis heteronomer Subjektivität muss des-
halb darum wissen, dass Subjekte in ihrem Selbstverständnis auf materielle Forma-
tionen angewiesen sind, die sie immer schon affizieren, nicht vollständig von sich 
weisen können, an denen sie sich aber gerade aufgrund ihres ontologischen Charak-
ters abarbeiten können. Der sich stets einer erschöpfenden Manifestation entziehen-
de moralische Raum bewirkt, dass die Sedimentierung von Gütern nur eine vorläu-
fige, immer wieder aufschiebbare ist: Sie kann und muss stets aufs Neue 
problematisiert werden, indem Güter von Subjekten anders interpretiert und repro-
duziert werden und im Zuge dieser Reproduktion mit Brüchen versehen und auf an-
dere Aneignungsweisen hin geöffnet werden. 

Taylor wirft der Dekonstruktion, und im Besonderen Foucault, eine einseitige 
Problematisierung der Güter der neuzeitlichen moralischen Ontologie vor.28 Damit 
trifft er einen durchaus wunden Punkt: In meiner Erörterung hat sich ja ergeben, 
dass Foucault mit der Wahl der Antike als historischen Untersuchungsgegenstand 
die Perspektivierung in dem Moment verschiebt, in welchem die Frage nach den 
                                                             
28  So lautet ein zentraler Einwand gegen Foucault, dieser verstehe jegliche Güter als durch 

Herrschaftsordnungen konstruiert und spreche ihnen somit grundsätzlich die Legitimation 

ab: „Es ist aber […] ein Irrtum, wollte man daraus entweder folgern, dass sämtliche An-

schauungen des Guten nichts weiter sind als Herrschaftsbestrebungen, oder dass wir sie 

alle als Resultate willkürlicher Entscheidungen betrachten können. Das hieße, die Art und 

Weise zu verkennen, in der die eigene Position oder eigentlich die eines jeden Menschen 

durch eine Vorstellung vom Guten gestärkt wird.“ (QS: 192; Hervorhebung von mir) 

Taylor verkennt jedoch – neben der Verwechslung von Macht- und Herrschaftsverhält-

nissen –, dass die Konstitution von Gütern durch Machtverhältnisse nicht bedeutet, dass 

Güter nichts anderes als Ausdruck von Machtverhältnissen sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Selbstbezügen von Subjekten innerhalb seines Werkes eine Dringlichkeit erhält 
(vgl. Kap. 6.3.4). Auch aufgrund der Einseitigkeit der foucaultschen Beschäftigung 
mit der Moderne bemüht sich Taylor, diejenigen Selbstverständnisse herauszuarbei-
ten, welche die Identität neuzeitlicher Subjekte konstitutiv durchziehen. Mit diesem 
Schritt hebt sich der kanadische Philosoph deutlich von den bisher in dieser Arbeit 
zu Wort gekommenen Autoren ab. Aber auch diese Vorgehensweise stellt keinen 

vollständigen Bruch mit der Destruktion Heideggers und seiner dekonstruktiven 
Wendung dar: Sie konzentriert sich auf den aufbauenden, konstruktiven Gestus der 
Destruktion und der Dekonstruktion und führt über das Verfahren der Genealogie. 

 
 

8.3 DIE GENEALOGIE DES NEUZEITLICHEN SUBJEKTS 
 
Die Anbindung der Anthropologie des Menschseins an die Ontologie enthält für 
Taylor die normative Implikation, dass Subjekte Güter und Selbstverständnisse be-
jahen müssen, um ein Verständnis von sich als handelnden und wertenden Akteuren 
ausbilden zu können. Weil Güter und Selbstverständnisse nur innerhalb einer mora-
lischen Ontologie freigelegt werden und die Ontologie immer auf eine historisch 
spezifische Praxis verweist, kann die Frage nach der Affirmation von Gütern und 
Selbstverständnissen allerdings nur mittels historischer Perspektivierung beantwor-
tet werden. Wie Taylor selbst diagnostiziert, ist daher seine Arbeitsweise – mit ei-
ner gewissen Einschränkung – komplementär zu derjenigen Foucaults: 
 

„Wahrscheinlich bin ich optimistischer und betone mehr die positiven Seiten, während 

Foucault ausschließlich die andere Seite im Blick hat. Ich denke jedoch, dass das schlechtere 

Nachrichten für Foucault als für mich sind, da es für ihn wichtiger war, die positiven Dimen-

sionen außen vor zu lassen. Wenn sie Foucault zu meinem Ansatz hinzufügen, können sie 

verstehen, wie einige der großen historischen Veränderungen statt finden konnten, während er 

dazu gezwungen war, diese aus dem Nirgendwo kommend, als völlig willkürlich anzusehen, 

was ich bei einem genauen Blick auf die Veränderungen für abenteuerlich und unplausibel 

halte.“ (2002: 147) 

 
Taylor trifft in diesem Zitat durchaus einen wunden Punkt der Arbeiten Foucaults, 
wenn er ihm den Verzicht auf eine affirmative Freilegung von Selbstbezügen neu-

zeitlicher Subjekte zur Last legt. Dennoch möchte ich behaupten, dass die Genealo-
gie Foucaults nicht genügend Würdigung erfährt, wenn ihre kritischen Einsichten 
einfach zu denjenigen Taylors „hinzugefügt“ werden. Foucaults Genealogie vermag 
sehr wohl herauszuarbeiten, wie sich historische Entwicklungen formieren: Sowohl 
die Analyse der Episteme als auch diejenige der Machtverhältnisse zeichnet histori-
sche Transformationsprozesse nach, ohne sie als „aus dem Nirgendwo kommend“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 321 

 

zu betrachten. Im Unterschied zu Taylor weist Foucault jedoch Brüche innerhalb 
geschichtlicher Prozesse aus: So gibt es beispielsweise keinen gleitenden Übergang 
zwischen der Souveränitätsmacht und der Disziplinarmacht; die kritische Genealo-
gie stellt vielmehr beide Machtmodelle gegenüber und arbeitet ihre unterschiedli-
chen Verfahrensweisen heraus.  

Die genealogischen Verfahren Taylors und Foucaults sind dennoch in einem be-
stimmten Sinne zueinander komplementär, weil sie ein Verständnis der Genese 
neuzeitlicher Subjektivität aus zwei unterschiedlichen Blickwinkeln bereichern. Sie 
schreiben zwei heterogene Geschichten, von denen sich die eine stärker auf die De-
legitimation unterwerfender Subjektformationen (Foucault) und die andere mehr 
auf die Stabilisierung gelingender Selbstverständnisse (Taylor) konzentriert. Beide 
Geschichten besitzen dabei einen eigenständigen Gehalt – sie lassen sich nicht zu 
einer Supergeschichte synthetisieren, die eine letztgültige Explikation und Kritik 
moderner Subjektivität leistet. Sie gewinnen ihre Schärfe und Plausibilität vielmehr 
dadurch, dass sie bestimmte Gegenstandsbereiche ein- und ausblenden. 

Taylors affirmative Genealogie rekonstruiert drei Selbstverständnisse neuzeitli-
cher Identität, die ich im Folgenden mit Alasdair MacIntyre (1994: 187) als „Narra-
tive“ bezeichne. Darunter sind „Innerlichkeit“, die „Bejahung des gewöhnlichen 
Lebens“ und die Vorstellung der Natur als einer „Quelle der Moral“ zu zählen. Ent-
lang dieser Narrative werden von Taylor genealogisch drei Strömungen (Theismus, 
Naturalismus und Expressivismus) aufgespürt, welche die Narrative unterschiedlich 
interpretieren und für eine gewisse Zerrissenheit der neuzeitlichen Subjektivität 
verantwortlich sind. Meine These ist, dass Taylors Geschichte der Gewordenheit 
des modernen Subjekts zwar Identitätsformen freilegt, die von der Dekonstruktion 
ausgeblendet werden, den metaphysischen Gehalt der Narrative und Strömungen 
jedoch nicht immer hinreichend problematisiert. Aus dekonstruktivem Blickwinkel 
soll daher die vermeintliche Unhintergehbarkeit der Quellen unserer Identität auf 
Risse abgeklopft werden. 

 
8.3.1 Das Verfahren der affirmativen Genealogie 
 
In diesem Abschnitt möchte ich argumentieren, dass und inwiefern Taylors Ge-
schichtsschreibung als „affirmative Genealogie“29 bezeichnet werden kann. Taylor 
selbst nennt seine Vorgehensweise in Quellen des Selbst in einem Interview aus 

                                                             
29  Diese Bezeichnung verwendet Joas (2009a: 295; vgl. 2009b). In der Sekundärliteratur 

wird Taylors Vorgehensweise mehrfach mit Genealogie in Verbindung gebracht: Seel 

(1991: 49) spricht von einer „Anti-Genealogie der Moral“, Larmore (1991: 161) von ei-

ner „genealogy of modernity“ und Kühnlein (2008: 3) von einer „Genealogie der moder-

nen Identität“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

dem Jahre 1998 „genealogisch“: „The book is genealogical. I start from the present 
situation, from formative ideas, from our conflicting forms of self-understanding, 
and I try to unearth certain earlier forms from which they arise […] So it is not a 
complete historical reconstruction, it is a very selective step backwards to rediscov-
er certain sources.“ (1998: 110) Mit Genealogie ist ein Aufzeigen historischer Ent-
wicklungen verbunden, das auf die Unterstellung einer übergreifenden geschichtli-
chen Logik verzichtet. Genealogische Geschichtsschreibung betrachtet die Entste-
hung historischer Ereignisse in ihrer Singularität und Kontingenz, indem sie stets 
darauf insistiert, dass der geschichtliche Verlauf auch hätte anders sein können. In 
diesen Punkten befinden sich Taylor und Foucault völlig im Einklang.30 Aus der 
Kontingenz der Geschichte folgt bei Taylor aber nicht die Delegitimation ihrer Gel-
tung. Weil Subjekte in ihrem Selbstverständnis auf die Bejahung historisch sedi-
mentierter Narrative angewiesen sind, muss die Genealogie auch konstruktiv ver-
fahren: Sie muss Subjekten in ihrem Selbstverständnis Halt verschaffen, indem sie 
problematische von solchen Erzählungen unterscheidet, die Subjekte in ihrem 
Selbstverständnis mehr ansprechen. Während sich Foucault bezüglich der Neuzeit 
auf den unterwerfenden Charakter der Disziplinarmacht konzentriert und Genealo-
gie primär als Kritik fungiert, geht es Taylor um die Freilegung stabilisierender 
Selbstverständnisse und damit um eine affirmative Geste.  

Taylors Ziel ist es, „eine Geschichte der neuzeitlichen Identität zu artikulieren 
und zu schreiben“ (QS: 7).31 Der Begriff der Identität wird dabei zunächst de-
zentriert: Er ist nicht der Name für den substanziellen, gleichbleibenden Gehalt des 
eigenen Selbstverständnisses, sondern ein Bezugsmoment von Subjektivität: 

 

„Der Begriff von Identität […] kann folgendermaßen verstanden werden: meine Identität de-

finieren heißt bestimmen, womit ich in Verbindung stehen muss, um im vollen Sinne als han-

delnder Mensch zu fungieren und um insbesondere in der Lage zu sein, dasjenige zu beurtei-

len, zu unterscheiden und zu erkennen, das sowohl allgemein gesehen als auch speziell für 

mich wirklich Wert und Bedeutung besitzt.“ (1985a: 249f.; Hervorhebung von mir) 
 
Das Verständnis von Identität, das den genealogischen Arbeiten zugrunde liegt, be-
tont die positiven Komponenten von Subjektivität wesentlich stärker, als es in Hin-
blick auf die Aussetzung und Neubestimmung von Identität bei Levinas und Derri-
da der Fall ist. In anderen Worten: Taylor blendet die entziehende Dimension von 
Identität ab, um sich mehr auf den stabilisierenden Effekt der Identitätsbildung zu 
                                                             
30  Honneth (1994: 60) behauptet richtigerweise, Taylor stimme mit der „historisch einge-

schränkte[n] Geltung” seiner Arbeiten mit Foucault überein. 

31  Taylor stützt dabei die Genealogie des neuzeitlichen Subjekts nicht nur auf die Geschich-

te der philosophischen Theorien, sondern auch auf diejenige der „Mentalitäten“ (QS: 

200). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 323 

 

konzentrieren. Die entworfene Hermeneutik der neuzeitlichen Identität erhebt den 
Anspruch, an das Selbstverständnis, d.h. die Selbstinterpretation der Subjekte ge-
bunden zu bleiben: „Das, worauf diese Fragestellung hinaus will, ist eine Interpreta-
tion der Identität […], die dann zeigt, warum die Menschen sie überzeugend bzw. 
anregend oder ergreifend finden.“ (QS: 361f.) Hier offenbart sich ein weiterer Un-
terschied zwischen Taylor und Foucault. Während Foucault das Selbstverständnis 
der Subjekte in der genealogischen Geschichtsschreibung (der Neuzeit) grundsätz-
lich ausblendet, weil das Augenmerk auf dem unterwerfenden Aspekt der Macht-
verhältnisse und damit auf den Subjektivierungsverhältnissen liegt, konzentriert 
sich Taylor auf die Frage, wie Subjekte den Gehalt ihrer Identität selbst verstehen 
und durch ihre Interpretation und Artikulation reproduzieren. Das bedeutet aber 
nicht, dass die dekonstruktiven Verfahren Levinas’, Derridas und Foucaults mit der 
Hermeneutik Taylors unvereinbar sind: Die Ein- und Abblendung von Entzugs- und 
Bezugsmomenten sind vielmehr notwendige Maßnahmen, um den Konstitutions-
prozess von Subjektivität in seiner stabilisierenden und destabilisierenden Dimensi-
on zu analysieren und so ein multiperspektivisches Bild des Subjekts zu zeichnen.  

Die Zielsetzung des genealogischen Verfahrens in Quellen des Selbst ist es, die-
jenigen Narrative freizulegen, welche für die Identität neuzeitlicher Subjekte konsti-
tutiv sind. Es handelt sich um eine „erinnernde Wiedergewinnung [retrieval]“ (QS: 
16, engl.: 4) jener Narrative, die durch eine falsche Auslegung verschüttet wurden 
und werden.32 Die auf das Selbstverständnis von Subjekten verweisenden Artikula-
tionen und die Gewordenheit der Praktiken werden dabei eng geführt.33 Die Frage 
nach der Entstehung der neuzeitlichen Identität lässt sich nur dann beantworten, 
wenn die Transformationen innerhalb von Praktiken mit dem Selbstverständnis der 
darin verorteten Subjekte ans Licht gebracht werden: 
                                                             
32  Die Notwendigkeit einer Freilegung der neuzeitlichen Identität wird von Taylor auch wie 

folgt begründet: „Was wir brauchen […] ist ein Porträt dessen, was ich verkürzt die mo-

derne Identität nennen möchte. Damit meine ich das Gefüge von Selbstinterpretationen, 

die der modernen Kultur eingesenkt sind und die Art und Weise definieren, in der wir zu-

nächst einmal gar nicht umhin können, uns selbst zu verstehen und zu beurteilen und über 

unser Leben nachzudenken. […] Die einzige Möglichkeit, ein solches Porträt zu zeich-

nen, besteht darin, eine entstehungsgeschichtliche Darstellung zu geben, d.h. zu versu-

chen, der Konstituierung dieser Identität in unserer Geschichte nachzugehen.“ (1985c: 

223) 

33  Nach Joas (1996: 663) lässt sich bei Taylor die Unterscheidung zwischen einer „inter-

pretatorischen Artikulation der bewegenden Kraft von Ideen“ und einer „explanatori-

schen Analyse ihrer Ausbreitung und ihrer Wirkungen“ finden; die Untersuchungen kon-

zentrieren sich dann auf den ersten Aspekt. Ich schließe mich dem Urteil Joas’ an, da eine 

„explanatorische Analyse“ nicht Gegenstand einer Genealogie ist und so auch nirgendwo 

von Taylor beansprucht wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

„Die moderne Identität hat sich herausgebildet, weil Veränderungen des Selbstverständnisses, 

die mit vielfältigen Praktiken im religiösen, politischen, ökonomischen und künstlerischen 

Bereich verknüpft sind, zusammenwirkend und einander verstärkend ihr Entstehen verursacht 

haben. […] Zwischen diesen Praktiken und den von ihnen getragenen Ideen hat es zwar 

Spannungen und Gegensätze gegeben, doch sie haben dazu beigetragen, einen gemeinsamen 

Raum des Verstehens zu schaffen, in dem sich unsere heute gängigen Vorstellungen vom 

Selbst und vom Guten entfaltet haben.“ (QS: 367) 
 
Die Konflikte zwischen den Ideen als Artikulationen der Praktiken und den Prakti-
ken selbst sind für Taylor für die Zerrissenheit der modernen Identität verantwort-
lich. Diese Ambivalenzen zeigen sich in der Rivalität der zwei innerhalb der neu-
zeitlichen Philosophie hegemonialen Strömungen des Naturalismus und des 
Expressivismus, auf die ich im dritten Abschnitt dieses Unterkapitels zu sprechen 
kommen werde. Die Vertreter beider Strömungen beschreiben die Quellen der neu-
zeitlichen Subjektivität auf heterogene Weise und legen einen bis heute reichenden 
Widerstreit innerhalb der modernen Subjektivität frei, der von Taylor genealogisch 
nachgezeichnet wird. 
 
8.3.2 Die Narrative der neuzeitlichen Subjektivität 
 
In den kommenden beiden Abschnitten werde ich die von Taylor mittels affirmati-
ver Genealogie herausgearbeiteten, für das Selbstverständnis neuzeitlicher Subjekte 
(scheinbar) unhintergehbaren Narrative zur Darstellung bringen. Das Selbstver-
ständnis des modernen Subjekts basiert auf Innerlichkeit, der Bejahung des ge-
wöhnlichen Lebens im Sinne von Produktion und Reproduktion und der Vorstel-
lung der Natur als einer moralischen Quelle. Dabei werde ich die These vertreten, 
dass Taylors Abblendung der Entzugsmomente von Subjektivität an einigen Stellen 
zu einer Schließung der Bezugsmomente, also zu einer mangelnden Problematisie-
rung ihrer vorherrschenden Auslegung führt. Das soll insbesondere bei den Narrati-
ven der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der Moral sichtbar werden. Die ge-
nealogische Vorgehensweise mündet hier zu schnell in eine normative Forderung 
nach der Bejahung von Selbstverständnissen, die – wie sich in Bezug auf Foucaults 
genealogische Kritik erwiesen hat – in Prozeduren unterwerfender Subjektivierung 
eingebunden sind. Im Folgenden sollen die Narrative und deren historische Ent-
wicklung kurz zur Sprache gebracht und mithilfe der Einsichten der Dekonstruktion 
einer kritischen Prüfung unterzogen werden.34 

                                                             
34  Rosa (1998: 337) merkt treffend an, dass es Taylor nur um die „Rekonstruktion der mora-

lischen Landkarte der Gegenwart und nicht um die Behandlung exegetischer Probleme 

der Ideengeschichte zu tun ist“. Durch eine Verhandlung einzelner philosophischer Posi-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 325 

 

1. Innerlichkeit 
Das erste von Taylor genealogisch aufgespürte Narrativ bezeichnet die spezifisch 
neuzeitliche Vorstellung, dass Subjektivität mit dem Phänomen der Innerlichkeit 
korreliert: „Unser moderner Begriff des Selbst steht in Zusammenhang mit einem 
gewissen Gefühl […] der Innerlichkeit.“ (QS: 207) Dass dies eine spezifisch neu-
zeitliche Ansicht ist, verdeutlicht Taylor, indem er sie mit dem Selbstverständnis 
der antiken Subjekte vergleicht. Die Differenzierung zwischen einem Subjekt mit 
Innerlichkeit, das eine eigenständige Substanz ist, und einer Außenwelt, die vom 
Subjekt ontologisch getrennt ist, gibt es in der Antike nicht. Gott und Kosmos 
durchdringen das antike Subjekt und sind ihm nicht äußerlich. Am Beispiel Platons 
erhellt sich, inwiefern das antike Subjektverständnis von demjenigen der Neuzeit 
abweicht: 
 

„Die für Platon maßgeblichen Gegensätze sind die zwischen Seele und Leib, zwischen dem 

Immateriellen und dem Körperlichen sowie zwischen dem Immerwährenden und dem Verän-

derlichen. Dies sind die Gegensätze, die in Platons Formulierungen das Hauptgewicht tragen. 

Unter der Voraussetzung seiner Theorie sagen sie über das, was er zu verstehen geben will, 

offenbar mehr und Treffenderes aus, als mit Hilfe der Terminologie von ‚innen/außen‘ mög-

lich wäre.“ (QS: 225) 
 
Taylors Argument ist, dass die Dichotomie zwischen Seele und Leib grundsätzlich 
mit der cartesischen – und damit neuzeitlichen – Unterscheidung zwischen res cogi-
tans und res extensa inkompatibel ist, da nur letztere zwei Substanzen benennt. Der 
Mensch in der Antike ist als Einheit von Seele und Körper Teil der gesamten Ord-
nung des Kosmos: Er ist ein „porous self“ (ASA: 38), das gegenüber der „äußeren“ 
Welt nicht abgeschlossen ist. Das Gefühl der Tiefe und Innerlichkeit konnte sich für 
antike Subjekte aus diesem Grund nicht einstellen. Die Quellen der Moral, d.h. die-
jenigen konstitutiven Güter, die Dingen erst ihre Bedeutung verleihen, liegen au-
ßerhalb der Subjekte. So ist bei Platon die Idee des Guten die Moralquelle und diese 
ist nicht Teil der Struktur von Subjekten. Eine Antwort auf die Frage, was eine gute 
Handlung oder einen guten Charakter auszeichnet, muss mit Verweis auf die Idee 
des Guten gegeben werden. In diesem Sinne sind die Moralquellen äußerlich: „Die 
Quellen der Moral, zu denen wir durch die Vernunft gelangen, sind in einem wich-
tigen Sinne nicht in uns.“ (QS: 228) 

Die affirmative Genealogie des neuzeitlichen Subjekts zeigt nun die Stationen 
auf, an denen ersichtlich wird, wie sich die antike Konzeption des „porösen Sub-
jekts“ zur Vorstellung neuzeitlicher Subjektivität wandelt, für welche die Dichoto-
                                                             

tionen soll eine bestimmte Entwicklung der neuzeitlichen Identität aufgezeigt werden. Ich 

greife in meinen nun folgenden Ausführungen aus der Fülle der von Taylor behandelten 

Autoren nur diejenigen heraus, die für den Argumentationsgang von Bedeutung sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

mie zwischen Innen und Außen konstitutiv ist. Augustinus ist dabei der wesentliche 
Philosoph, welcher den Umschlag des antiken zum neuzeitlichen Subjektverständ-
nis zur Sprache bringt.35 Prominent wurde das Narrativ der Innerlichkeit nach Tay-
lor erstmals von Descartes artikuliert. Der methodische Zweifel Descartes’ mündet 
bekanntlich in den Beweis der Innenwelt; die Außenwelt wird erst in einem zweiten 
Schritt durch den Beweis der Existenz Gottes begründet. Indem die Quelle der Mo-
ral in das Innen des Subjekts verschoben wird, wird die Bedeutung der Innerlichkeit 
begrifflich fixiert: 

 

„Die von der Neuzeit vollzogene Wende nach innen, deren Formulierung durch Descartes zu 

den wichtigsten und einflussreichsten gehört, ist grundverschieden von derjenigen Augustins. 

Sie siedelt die Quellen der Moral in ganz realem Sinne in unserem Inneren an. Im Verhältnis 

zu Platon wie auch im Verhältnis zu Augustin bewirkt sie jeweils eine Umstellung, aufgrund 

deren wir uns nicht mehr – oder zumindest gar nicht mehr in der gleichen Weise – in Verbin-

dung mit außer uns gelegenen Moralquellen sehen. Eine wichtige Kraft ist nach innen verlegt 

worden.“ (QS: 263) 
 
Die moralischen Quellen entstammen keiner äußeren – göttlichen oder kosmischen 
– Ordnung mehr, sondern dem erkennenden Subjekt. Dem Subjekt wird seit 
Descartes die Fähigkeit zugeschrieben, mithilfe der Vernunft erkenntnistheoretische 
und moralische Wahrheiten zu erfassen. Rationalität wird nicht mehr substanziell 
im Sinne der Betrachtung einer umfassenden Ordnung, sondern prozedural verstan-
den, indem „man bestimmten Vorschriften entsprechend denkt“ (QS: 284). Das 
geht mit der Haltung des Desengagements einher, auf die ich im nächsten Abschnitt 
noch genauer eingehen werde.  

                                                             
35  Taylor schreibt vor diesem Hintergrund: „Auf dem Weg, der von Platon zu Descartes 

führt, steht Augustin.“ (QS: 235) Die Philosophie Augustinus’ ist als eine Art Durch-

gangsstadium zwischen Antike und Neuzeit zu verstehen. In erkenntnistheoretischer Hin-

sicht kommt Gott hier noch immer eine fundamentale Bedeutung zu, jedoch wird selbiger 

nicht mehr als Teil des Kosmos in der „äußeren“ Welt, sondern vielmehr im Inneren des 

Subjekts verortet: „Augustin wechselt den Blickpunkt und richtet sein Augenmerk nicht 

auf den Bereich der erkannten Gegenstände, sondern auf die Tätigkeit des Erkennens 

selbst; denn hier ist Gott zu finden.“ (QS: 240) Mit dieser Argumentation wird zum ersten 

Mal innerhalb der Geschichte der Philosophie die Idee artikuliert, der Mensch habe so 

etwas wie Innerlichkeit, die er erforschen müsse, wenn er die Wahrheit erkennen möchte. 

Nach Taylor wird damit „die Innerlichkeit der radikalen Reflexion ins Spiel gebracht“ 

(QS: 243). „Radikale Reflexion“ umfasst einen Denkprozess, der nicht darin besteht, die 

Perspektive auf eine äußere Ordnung zu lenken, sondern vielmehr die Tätigkeit der Re-

flexion auf das Subjekt selbst richtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 327 

 

An dieser Stelle muss die Frage gestellt werden, inwiefern die von Taylor frei-
gelegte Funktion der Innerlichkeit eine notwendige und unhintergehbare Struktur 
der neuzeitlichen Subjektivität darstellt. Ich möchte die These vertreten, dass Taylor 
eine wesentliche Facette unseres modernen Selbstverständnisses herausarbeitet, al-
lerdings in der Annahme ihrer Unhintergehbarkeit irrt. Unter Rückgriff auf Derrida 
lässt sich plausibilisieren, inwiefern Taylor die metaphysische Begründungsfigur 
der Innerlichkeit übersieht. Für Derrida beruht die Gemeinsamkeit zwischen dem 
antiken und dem neuzeitlichen Verständnis von Subjektivität in ihrem beiderseiti-
gen Verweis auf ein transzendentales Signifikat (vgl. Kap. 5.1.3). Beide Subjekt-
deutungen stützen sich auf eine Gründungsfigur, die entweder Subjekten äußerlich 
ist oder die Struktur der Subjektivität selbst bildet. Bei Platon ist das die Subjekte 
transzendierende Idee des Guten und bei Descartes das Cogito. Die Trennung zwi-
schen Körper und Seele bei Platon verläuft nach Derrida strukturell analog zu der-
jenigen zwischen res extensa und res cogitans bei Descartes. Das soll nicht bedeu-
ten, dass es zwischen beiden Konzeptionen keine wichtigen Abweichungen gibt; 
beide Unterscheidungen sind jedoch Teil einer supplementären Logik: Der erste 
Begriff der Dichotomie gilt als natürlich und unverfälscht und der zweite Begriff 
fungiert als unreines und künstliches Doppel, d.h. als Supplement. Diese Logik 
wird in ihrer historischen Reichweite von Taylor verkannt. Das Narrativ der Inner-
lichkeit begründet die Idee des autonomen Subjekts, die wesentlich auf eine Ab-
schließung des Innen und eine Verschließung gegenüber dem unreinen und hetero-
nomen Außen hindeutet. Erst eine Dekonstruktion der Innerlichkeit vermag zu 
illustrieren, inwiefern die neuzeitliche Trennung zwischen Innen und Außen den 
ekstatischen und somit heteronomen Charakter von Subjektivität verstellt. Taylors 
Genealogie lässt hingegen einer Freilegung der herausragenden Bedeutung von In-
nerlichkeit keine Kritik ihrer Ausschlussmechanismen folgen. Die Konsequenz die-
ses Versäumnisses wird sichtbar, wenn ich im nächsten Abschnitt darauf eingehe, 
inwiefern Taylor zwar das cartesische Subjektverständnis kritisiert, jedoch nicht er-
kennt, dass die affirmierte Strömung des Expressivismus auf dem von Descartes 
explizierten Narrativ der Innerlichkeit basiert. 
 
2. Die Bejahung des gewöhnlichen Lebens 
Das zweite unsere heutige Subjektivität maßgeblich prägende Narrativ umfasst die 
Bejahung des gewöhnlichen Lebens [affirmation of ordinary life]. Darunter ist zu 
verstehen, dass Produktion und Reproduktion für neuzeitliche Subjekte eine heraus-
ragende Bedeutung besitzen. Auch dieser Punkt erhellt sich bei einem Vergleich 
mit dem Selbstverständnis antiker Subjekte. In der Antike genießt das „höhere“ Le-
ben der Philosophen, Politiker und Krieger im Gegensatz zum „niedrigeren“ Leben 
der produzierenden und reproduzierenden Bevölkerung ein deutlich höheres Maß 
an sozialer Anerkennung (vgl. QS: 374-377). So begreift etwa die aristotelische 
Ethik das der theoria oder der Polis gewidmete Leben als das einzige schlechthin 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

gute und vollkommene Leben. Alle Aspekte des „gewöhnlichen“, ökonomischen 
und familiären Lebens sind von Frauen und Sklaven zu übernehmen.  

Diese antike Anschauung wird zu Beginn der Moderne nachhaltig erschüttert. 
Der Umsturz der Hierarchie zwischen einem „höheren“ und einem „niedrigeren“ 
Leben hängt für Taylor eng mit der Entstehung des Protestantismus zusammen. Der 
Protestantismus bindet das Individuum direkt an Gott und positioniert nicht mehr 
länger einen Priester als Vermittler zwischen Mensch und Gott: „Die Bejahung des 
gewöhnlichen Lebens findet ihren Ursprung in der jüdisch-christlichen Spiritualität, 
und der spezielle Anstoß, den sie in der Neuzeit erhält, rührt in allererster Linie von 
der Reformation her. Ein allen Reformatoren gemeinsamer Hauptgedanke ist ihre 
Ablehnung vermittelnder Instanzen.“ (QS: 381) Weil die Beziehung zwischen Gott 
und Mensch im Protestantismus eine unmittelbare ist, kann Erlösung nur durch die 
persönliche Bindung des Einzelnen erreicht werden. Jedes Individuum ist selbst für 
das Erlangen von Erlösung verantwortlich. Damit geht die Ablehnung gegenüber 
einer Ethik einher, welche die Bindung des Individuums an den Vollzug einer 
ethisch bedeutsamen Lebensweise knüpft. Die verschiedenen Tätigkeiten und Le-
bensführungen werden nun als gleichwertig erachtet. Der Mensch erfüllt den Willen 
Gottes, indem er einen Teil von dessen Werk zu bewahren versucht: „Die Men-
schen dienen den Zwecken Gottes, indem sie sich der festgesetzten Mittel bedienen, 
um das eigene Dasein zu erhalten.“ (QS: 398f.) Die Differenzierung zwischen „hö-
heren“ und „niedrigeren“ Tätigkeiten ist durch die hier erfolgte Verschiebung auf-
gehoben. Durch die Verrichtung der von Gott zugewiesenen spezifischen Tätigkeit 
erfüllt der Einzelne seine Aufgabe, die in der Erhaltung der durch Gott gestifteten 
Ordnung beruht. Der Mensch darf sich nur dann Hoffnung auf Erlösung machen, 
wenn er die ihm zugewiesene Tätigkeit nach besten Kräften ausübt. Entscheidend 
ist die Gesinnung,36 durch welche die Tätigkeit verübt wird, und nicht die Art der 
Tätigkeit (vgl. QS: 396).37 An diesem Punkt verbinden sich das Narrativ der Affir-
mation des gewöhnlichen Lebens und dasjenige der Innerlichkeit: Der Wert einer 
Tätigkeit wird nicht mehr im Ausgang von einer übergreifenden Ordnung bestimmt, 
sondern durch die innere Haltung des Subjekts. 
                                                             
36  Hier decken sich Taylors affirmative Genealogie und die „Protestantismusthese“ Max 

Webers in ihrer Argumentation. Demnach erfolgte in den protestantischen Ländern die 

Entwicklung des Kapitalismus rasanter, weil nach dem Selbstverständnis der Bevölke-

rungsmitglieder die Verrichtung effektiver wirtschaftlicher Tätigkeiten dem Willen Got-

tes entsprach. Der im Entstehen befindliche Kapitalismus korrespondierte mit dieser Vor-

stellung; die Entwicklungen von Protestantismus und Kapitalismus beschleunigten sich 

somit wechselseitig.  

37  Aus diesem Grund gibt Taylor dem Kapitel, in dem er diesen Gedankengang ausführt, 

den Titel „Gott liebt Adverbien“. Die Frage, wie eine bestimmte Tätigkeit ausgeführt 

wird, ist entscheidend und nicht die Frage, um welche Tätigkeit es sich handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 329 

 

Die Bejahung des gewöhnlichen Lebens als Narrativ neuzeitlicher Subjektivität 
setzt sich im Verlauf der Moderne nicht nur in den protestantischen, sondern nach 
und nach auch in allen anderen westlichen Ländern durch. Ein Resultat ist unter an-
derem die Forderung an die Politik, für das Wohl der gesamten Bevölkerung zu 
sorgen und nicht mehr nur für eine besonders privilegierte Klasse: „Wohltätigkeit 
[wird] die wichtigste Tugend [the motive of benevolence becomes the key to good-
ness]“ (QS: 458, engl. 258). Die politische Führung eines Staates hat von diesem 
Zeitpunkt an für eine „wohlgeordnete“ Gesellschaft zu sorgen. Hier gibt es eine 
aufschlussreiche Diskrepanz zwischen Taylor und Foucault in der Beantwortung 
der Frage nach der Entstehung der „Disziplinargesellschaft“. Während Foucault ih-
re Herkunft an das nicht weiter zu begründende Aufkommen des neuen Machtmo-
dells der „Disziplinarmacht“ koppelt, die Subjekte normiert und individualisiert und 
in diesem Zuge kontrolliert, versteht Taylor die Disziplinargesellschaft als Effekt 
einer auf der politischen Ebene durchgesetzten Bejahung des gewöhnlichen Lebens, 
welche die Forderung des Regierens zum Wohle aller umfasst. Demnach sind grau-
same Bestrafungen nicht deshalb verpönt, weil sie innerhalb neuer Machtverhältnis-
se, die auf das gefügig machen der Subjekte zielen, nicht mehr funktionieren, son-
dern weil sie der im Selbstverständnis der Subjekte verankerten Vorstellung, der 
Staat müsse dem Wohl aller Menschen dienen, widersprechen (vgl. ASA: 90-145). 

Die Konfrontation von Foucaults kritischer Genealogie mit Taylors affirmativer 
Genealogie lässt hervortreten, wie eine dekonstruktive, auf die unterwerfende Di-
mension von Subjektivität zielende, und eine hermeneutische, auf das Selbstver-
ständnis von Subjekten fokussierte Geschichtsschreibung, ineinandergreifen kön-
nen: Sie sind zwei genealogische Verfahren, die deshalb komplementär sind, weil 
sie sich zusammen an der Geschichte einer Dekonstruktion und Dekonstruktion des 
modernen Subjekts beteiligen. Die kritische Genealogie führt vor, wie das neuzeit-
liche Subjekt durch die Unterwerfung unter Machtverhältnisse produziert wird und 
destruiert dadurch die Vorstellung der Unhintergehbarkeit moderner Identität. Die 
konstruktive Suche der affirmativen Genealogie arbeitet hingegen heraus, welche 
Effekte die sich in der Neuzeit ereignenden narrativen Brüche für das Selbstver-
ständnis von Subjekten haben – und derart tief in ihre Seinsweise eingedrungen 
sind, dass eine kritische Perspektivierung nicht davon abstrahieren kann. 

 
3. Die Natur als Quelle der Moral 
Das dritte von Taylor genealogisch erschlossene Narrativ neuzeitlicher Subjektivi-
tät umfasst die Transformation der Natur zu einer Quelle der Moral. Mit „Natur“ 
wird ab dem 18. Jahrhundert nicht mehr nur eine Umwelt verstanden, die sich der 
Mensch instrumentell anzueignen vermag, sondern auch die Vorstellung, dass Sub-
jekte selbst eine Quelle der Moral darstellen: „Das moderne Subjekt muss seine 
Ziele in der Natur finden, das heißt, so wie Natur nun verstanden wird, in sich 
selbst.“ (1985a: 257) Das von Descartes erstmalig zur Sprache gebrachte Narrativ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Innerlichkeit wird durch die Vorstellung der Natur als Quelle der Moral radika-
lisiert, indem das Innen des Subjekts jetzt eine Bedeutung generierende Funktion 
erhält: 
 

„Zum Bewusstsein der Bedeutsamkeit gelangen wir durch unsere innere Natur. Da das Wohl, 

dem die Natur dient, nun ein rein natürliches, in sich abgeschlossenes Gut ist, und da die 

nächstliegende Moralquelle eine selbstständige Ordnung ineinander greifender Wesen ist, zu 

deren Prinzipien wir in unserem Inneren Zugang haben, sind die Voraussetzungen geschaffen 

für eine weitere unabhängige Ethik, in deren Rahmen die Natur selbst, ohne ihren Urheber, 

zur wichtigsten Moralquelle wird.“ (QS: 557) 
 
Die Aufwertung der Natur kann bereits bei den britischen Philosophen Hutcheson 
und Shaftesbury diagnostiziert werden. David Hume ist in der Folge der prominen-
teste Vertreter einer naturalistischen Ethik, die den Gefühlen einen fundamentalen 
Status bei der Konstitution moralischer Urteile zuweist. Mit Jean-Jacques Rousseau 
bekommt die Anschauung der Natur als Quelle der Moral schließlich ihre umfas-
sendste philosophische Ausarbeitung:38 Die Natur wird als entscheidender normati-
ver Maßstab interpretiert. Rousseaus politische Philosophie geht bekanntlich von 
einem Naturzustand aus, in dem die Menschen noch nicht sozialisiert sind und über 
eine unmittelbare Nähe zur Natur verfügen. Mit der Entstehung der Gesellschaft ist 
die Stimme der Natur versiegt – der vergesellschaftete Mensch ist „unmoralisch“, 
weil er die Stimme der Natur nicht mehr hört. 

Für Taylor nimmt Rousseau eine entscheidende Rolle bezüglich der Artikulati-
on moderner Subjektivität ein, da er der Ausgangspunkt eines heterogenen Feldes 
widerstreitender Selbstverständnisse ist: „Rousseau steht am Ursprung sehr vieler 
Bereiche der heutigen Kultur, der philosophischen Theorien der Selbsterkundung 
ebenso wie jener Überzeugungen, denen die Freiheit durch Selbstbestimmung als 
Schlüssel zur Tugend gilt.“ (QS: 631) Zu diesem historischen Zeitpunkt entstehen 
zwei konfligierende Strömungen. Die erste Strömung, die Taylor als „Expressivis-
mus“ bezeichnet, legt ihren Fokus auf die Selbsterkundung und Authentizität des 
Subjekts. Dieser Richtung werde ich mich im nächsten Abschnitt noch genauer zu-
wenden. Bei der zweiten Strömung steht die Idee der Freiheit als Autonomie im 
Vordergrund. Kant geht den von Rousseau eingeschlagenen Weg weiter, indem er 
die Subjektivierung des Moralgesetzes radikalisiert.39 Die Verbindung zwischen 
                                                             
38  Vgl. QS: 642: „Das, was ich mit meinen Ausführungen über die Natur als innere Quelle 

andeuten möchte, ist der subtile, aber wichtige Unterschied zu den früheren Anschauun-

gen, der in der Rousseauschen Vorstellung liegt, unser Zugang zu dieser Ordnung sei in 

erster Linie ein innerer.“ 

39  Vgl. QS: 634: „Der von Rousseau in Gang gesetzten Subjektivierung oder Verinnerli-

chung der Moralquellen verleiht Kant eine feste, aber ganz neue Basis. Das Moralgesetz 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 331 

 

dem kantischen Moralgesetz und der Vorstellung der Natur als Quelle der Moral 
basiert nach Taylor darauf, dass das Fundament des kategorischen Imperativs in der 
Natur des Menschen liegt, denn wenn „die Maxime meines Handelns allgemein be-
folgt wird, tue ich im Grunde nichts weiter, als dass ich als rational handelndes We-
sen meiner wahren Natur gerecht werde“ (QS: 632). Bei Kant enthüllt sich der im-
manente Charakter der Moralquellen am deutlichsten, weil der Wert einer 
moralischen Handlung ausschließlich durch ein Moralgesetz konstituiert wird, das 
sich der Handelnde selbst gibt. 

Taylors Leistung in Quellen des Selbst ist es, das Ereignis an die Oberfläche zu 
bringen, welches die Idee des autonomen Subjekts diskursiv befeuert: Die affirma-
tive Genealogie deckt auf, in welchem Moment sich die Narrative der Innerlichkeit 
und der Natur als Quelle der Moral zusammenschließen. Wie es jedoch auch bezüg-
lich des Narratives der Innerlichkeit der Fall ist, versäumt es Taylor an dieser Stelle, 
den metaphysischen Boden des modernen Naturverständnisses zu problematisieren. 
So lässt sich mithilfe der Dekonstruktion veranschaulichen, inwiefern der neuzeitli-
che Naturbegriff, der sowohl dem Expressivismus als auch Kant zugrunde liegt, das 
Subjekt als autonome und sich selbst transparente Substanz fundiert. Die Dichoto-
mie zwischen einer „reinen“ Natur und ihrem „unreinen“ Doppel wird bei Kant und 
Rousseau auf die gleiche Weise begründet. Die „wahre Natur“ des Menschen – von 
der im obigen Zitat die Rede ist – fungiert bei Kant als Begründungsfigur der Mo-
ral: Sie konstituiert im Sinne der Vernunft die Autonomie des Subjekts und wird ei-
ner (heteronomen) Natur gegenübergestellt, die dem Subjekt äußerlich ist und über 
die es zu herrschen hat. Das Subjekt muss sich der Affizierung durch die Natur er-
wehren, um die Reinheit seiner Subjektivität und somit seine Handlungsfähigkeit 
und Identität zu bewahren. Bei Rousseau lässt sich ein sehr ähnliches Argument 
konstatieren: Eine reine und unverfälschte Natur wird einer unreinen, verdorbenen 
und künstlichen Kultur gegenübergestellt.40 Die Autonomie des Subjekts wird 
durch die Stimme einer unverdorbenen Natur garantiert. Es ist genau diese dicho-
tome Struktur zwischen „reiner“ und „unreiner“ Natur, die dem Narrativ der Natur 
als Quelle der Moral zugrunde liegt und von Taylor in ihrer historischen Vormacht-
stellung unterschätzt wird. Die affirmative Genealogie problematisiert nicht ausrei-
chend, inwiefern der neuzeitliche Naturbegriff mit einer Begründung von Autono-
mie und einer Abwertung von Heteronomie verbunden ist. 
 
 

                                                             
lässt sich nicht mehr durch eine äußere Ordnung definieren, sondern es kommt aus dem 

Inneren.“ 

40  Diese Kritik an Rousseau wurde bereits in meiner Auseinandersetzung mit Derridas De-

konstruktion des Phonozentrismus vorgestellt (vgl. Kap. 5.1.2).  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

8.3.3 Die Interpretation der Narrative durch die Strömungen  
des Naturalismus und Expressivismus 

 
Es hat sich bereits anhand des Narratives der Natur als Quelle der Moral herauskris-
tallisiert, dass die Selbstbezüge neuzeitlicher Subjekte durch unterschiedliche philo-
sophische Strömungen41 thematisiert werden. Im Einzelnen sind das Theismus, Na-
turalismus42 und Expressivismus. Der Widerstreit dieser Strömungen ist nach 
Taylor für eine Spannung innerhalb der modernen Identität verantwortlich. Der 
Theismus ist die hegemoniale Strömung bis zur Renaissance und verortet die Ant-
wort auf die Frage nach den moralischen Quellen des Subjekts in Gott und der 
kosmischen Ordnung. Das Subjekt wird demnach durch eine Kraft subjektiviert, die 
nicht ihn ihm selbst liegt, sondern die Immanenz der Welt transzendiert. Diese star-
ke Form des Theismus büßt zu Beginn der Moderne ihre Vorherrschaft und Legiti-
mation ein und differenziert sich in eine Pluralität heterogener Strömungen aus: 
 

„Am Anfang steht die theistische Grundlegung dieser Normen; darauf folgt eine zweite Fun-

dierung, in deren Mittelpunkt ein Naturalismus der desengagierten Vernunft steht, der heutzu-

tage szientistische Formen annimmt; ferner gibt es eine dritte Gruppe von Ansichten, die ihre 

Quellen im Expressivismus der Romantik oder in einer der modernen Nachfolgeanschauun-

gen findet. Die ursprüngliche Einheit des theistischen Horizonts ist zersplittert, und die Quel-

len können nun in verschiedenen Grenzbereichen geortet werden, zu denen der Bereich unse-

rer eigenen Kräfte ebenso gehört wie der der Natur.“ (QS: 856) 
 
Bevor ich mich einer genaueren Analyse von Taylors Genealogie des Naturalismus 
und Expressivismus widme, möchte ich darauf hinweisen, dass die Vorgehensweise 
der affirmativen Genealogie in zwei wichtigen Punkten von der Genealogie 
Foucaults abweicht. Erstens diagnostiziert Taylor im Gegensatz zu Foucault keinen 

                                                             
41  Stephen White (2000: 50) bezeichnet diese von mir als „Strömungen“ benannten Rich-

tungen als „ontological constellations“ und unterstreicht damit ihren ontologischen Status 

als Interpretationen des modernen Selbstverständnisses. Rosa (1998: 338) weist mit Recht 

darauf hin, dass eine Schwierigkeit in Quellen des Selbst die undurchsichtige Verbindung 

zwischen den drei Narrativen und den drei Strömungen betrifft. 

42  Rosa (1998: 341) arbeitet bei Taylor zwei Begriffe von „Naturalismus“ heraus: Einerseits 

wird unter „Naturalismus“ eine in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wirkmächtige 

wissenschaftstheoretische Richtung verstanden, die den Menschen in naturwissenschaft-

lichen Kategorien denkt und von Taylor unter Rückgriff auf die Komponenten der Anth-

ropologie des Menschseins verworfen wird; andererseits bezeichnet „Naturalismus“ eine 

der drei Strömungen der Interpretation neuzeitlicher Subjektivität, die trotz ihrer meta-

physischen Implikationen nicht vollständig verworfen werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 333 

 

epistemischen Bruch zwischen Renaissance und Moderne, sondern bindet die Strö-
mungen des Naturalismus und Expressivismus an den Theismus: Der Theismus ist 
die „ursprüngliche“ Strömung, in deren Folge Naturalismus und Expressivismus 
erst ihre Wirkungen entfalten.43 Weil Naturalismus und Expressivismus nur auf 
dem Boden des Theismus gedeihen konnten, bleibt ihre Subjektivität konstituieren-
de Kraft mit Letzterem verflochten. Das legitimiert Taylor zweitens, wie sich später 
ergeben wird (Kap. 8.3.4), die theistischen Quellen als konstitutives Element mo-
derner Identität zu affirmieren. 

Für die Gewordenheit der neuzeitlichen Subjektivität ist jedoch primär nicht der 
Theismus verantwortlich; vielmehr spielen vor allem die philosophischen und all-
gemein in der Kultur der Moderne sich ausbreitenden Strömungen des Naturalismus 
und Expressivismus eine ausschlaggebende Rolle: „Diese beiden großen und facet-
tenreichen Umgestaltungen der Kultur – die Aufklärung und die Romantik samt der 
mit ihr einhergehenden expressiven Auffassung des Menschen – haben uns zu dem 
gemacht, was wir sind.“ (QS: 683)44 Taylors These ist, dass beide Strömungen die 
Identität neuzeitlicher Subjekte ausdrücken und wesentlich konfigurieren. Es ist 
somit nicht möglich, eine der beiden Strömungen – oder gar beide – zu verwerfen. 
Die von Taylor entwickelte Subjektkritik beruht vielmehr in einer neuen Interpreta-
tion des Verhältnisses zwischen Naturalismus und Expressivismus. Dieses Unter-
nehmen fußt auf zwei Argumentationssträngen. Erstens folgt Taylor (implizit) der 
Dekonstruktion in Hinblick auf den Abbau verfehlter Subjektverständnisse. Das 
zeigt sich vor allem anhand der Kritik philosophischer Theorien, die das Subjekt 
verdinglichen, individualisieren und als ursprünglich autonom fundieren. In der 
Problematisierung solcher Subjektformationen beruht der kritische Impuls der af-
firmativen Genealogie. Zweitens schließt sich an die Kritik verfehlter Selbstver-
ständnisse eine Affirmation gelingender Identitätsbildung an. Taylor geht über die 
Dekonstruktion hinaus, indem er die Frage nach dem Gehalt von Identität stellt, den 
Subjekte bejahen müssen, um sich als Akteure zu verstehen, die innerhalb der spe-
zifisch neuzeitlichen moralischen Ontologie existieren. Die Quellen einer gelingen-
den Konstitution des Selbst werden innerhalb der Strömung des Expressivismus 

                                                             
43  Der Theismus zerfällt zunächst in eine Form des Deismus, der im Naturalismus der Auf-

klärung und im Expressivismus, zu dem nicht nur die Autoren der Romantik, sondern 

auch die britischen „Gefühlsethiker“ Hutcheson, Shaftesbury und Hume zählen, weiter 

existiert (vgl. QS: 471). Der Einfluss des Theismus auf die neuzeitliche Subjektivität ist 

daher nicht völlig versiegt.  

44  Wie das Zitat beweist, setzt Taylor an bestimmten Stellen in Quellen des Selbst „Natura-

lismus“ mit „Aufklärung“ gleich. Ich halte diesen Schritt jedoch für irreführend, da man-

che Autoren der Aufklärung, wie beispielsweise Hume, der expressivistischen Strömung 

zugeschrieben werden und Kant als eine Mischposition aus beiden Strömungen gilt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

aufgespürt. Dieses zweischneidige genealogische Verfahren gilt es im Folgenden 
vorzustellen und auf seine Stichhaltigkeit zu prüfen. 

 
1. Naturalismus 
Die Strömung des Naturalismus ist nach Taylor wesentlich für die Fundierung eines 
autonomen Subjektverständnisses verantwortlich. Mit ihr sind die drei Komponen-
ten des „desengagierten Subjekts [disengaged subject]“, des „punktförmigen Selbst 
[punctual self]“ und des „Atomismus [atomism]“ verknüpft (1987: 7f.). Die Hal-
tung des Desengagements hat erstmals durch Descartes eine namhafte philosophi-
sche Stellung erfahren. Sie umfasst die Fähigkeit des Subjekts zum Rückzug in sei-
ne im Inneren verortete Subjektivität sowie die Abschließung gegenüber äußeren 
heteronomen Einflüssen. Descartes’ Zweifelsoperation in den Meditationes de pri-

ma philosophia führt diese Haltung aus, indem sie die Suche nach dem Fundament 
der Erkenntnis an die reflexive Verfügungsgewalt des Subjekts kettet. Das Subjekt 
ist nicht „in“ der Welt; es ist vielmehr immer schon befähigt, sich gegenüber der 
Affizierung der Welt zu verschließen. Die Vorstellung desengagierten Handelns 
kulminiert nach Taylor in einer Konzeption instrumenteller Vernunft45, die eine Be-
herrschung der materiellen Welt und der Leidenschaften umfasst: 
 

„Mit dem neuen, von Descartes vorgelegten Modell der Herrschaft durch Vernunft beruht 

diese auf instrumenteller Kontrolle. Freiheit von der Täuschung, welche Geist und Materie 

miteinander verquickt, bedeutet, dass man die Materie in einer Weise begreift, die ihre Kon-

trolle erleichtert. Ebenso bedeuten Befreiung von den Leidenschaften und Unterwerfung unter 

die Vernunft, dass man die Leidenschaften instrumenteller Leitung unterstellt.“ (QS: 273) 
 
Die oberste Aufgabe der instrumentellen Vernunft ist die Kontrolle aller heterono-
men Einflüsse. Ziel ist die Bewahrung von Autonomie, die nur dann möglich ist, 
wenn alles, was nicht zur Struktur des Subjekts gehört, von selbigem angeeignet 
und objektiviert wird. Gefühle sind nicht Teil der Subjektstruktur, weil sie die Ein-
heit der Vernunft bedrohen: Sie gilt es folglich unter die Aufsicht der Rationalität 
zu stellen. Die „äußere“ Welt stellt das Material bereit, welches der Verwirklichung 
des wollenden Subjekts zu dienen hat. Die Haltung des Desengagements treibt da-
bei auch die Entwicklung der Naturwissenschaften voran: Die Natur wird jetzt als 
Einheit von Kausalgesetzen begriffen und kann mit naturwissenschaftlichen Me-

                                                             
45  Taylor definiert instrumentelle Vernunft „als die Art von Rationalität, auf die wir uns 

stützen, wenn wir die ökonomischste Anwendung der Mittel zu einem gegebenen Zweck 

berechnen“ (UM: 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 335 

 

thoden objektiv, d.h. durch Abstraktion der Perspektive des erkennenden Subjekts, 
erfasst werden.46  

Eine Radikalisierung erfährt Descartes’ Konzeption desengagierter Subjektivität 
durch das „punktförmige Selbst“ bei John Locke. Der normative Kern dieser Vor-
stellung liegt darin, dass das Subjekt nicht nur die Welt und seine Gefühle zu objek-
tivieren vermag, sondern auch sich selbst:  

 

„Die hier als punktförmiges Selbst bezeichnete moderne Gestalt geht in ihrem Desengage-

ment noch viel weiter und wird durch die gleiche Mischung von Motiven dazu angeregt, näm-

lich durch das Streben nach Kontrolle in seiner Verflechtung mit einer bestimmten Auffas-

sung von Erkenntnis. Das Desengagement wird noch weiter getrieben, indem es durch eine 

neue Wendung auf das Subjekt selbst bezogen wird.“ (QS: 292) 
 
Descartes schreibt dem Subjekt noch explizit den Status eines „Dings“ zu: Das Sub-
jekt ist als denkendes Wesen ein denkendes Ding, das sich substanziell von ausge-
dehnten, materiellen Dingen unterscheidet. Für Locke ist das Subjekt hingegen kein 
Ding mehr. Dem punktförmigen Selbst kommt nur noch eine formale Eigenschaft 
zu, nämlich das „Vermögen, Dinge als Objekte zu fixieren“ (QS: 309). Es objekti-
viert die Welt, seine Gefühle und auch seine eigene Subjektivität. Dieser Prozess 
vollzieht sich von einem Punkt aus, der selbst nicht mehr in der Welt ist. Das punkt-
förmige Selbst hat die Fähigkeit des Desengagements zur höchsten Perfektion ge-
trieben, da es sich von jeglichem Engagement in der Welt gelöst hat. Die Konse-
quenz dieser Haltung ist eine „radikal subjektivistische Auffassung der Person“ 
(QS: 310). Das Subjekt hat bei Locke nicht nur die Beziehung zum Kosmos und zu 
Gott verloren, sondern auch diejenige zur Natur und zu seiner Mitwelt – kurz zu al-
lem, was sich außerhalb der formalen Fähigkeit der Objektivierung befindet. Es ist 
in keiner Weise mehr situiert.47 

                                                             
46  Vgl. QS: 294: „Zum Desengagement gehört auch, dass wir die Haltung der ersten Person 

hinter uns lassen und uns mit einer Theorie oder zumindest mit einer Mutmaßung verse-

hen, die angibt, wie die Dinge funktionieren.“ 

47  Taylors Interpretation der Philosophie Lockes widerspricht Jerrold Seigel (2005: 87-110). 

Nach Seigel schafft es Locke vielmehr eine reflexive, relationale und verkörperte Dimen-

sion des Selbst anzuerkennen. Seigel verkennt jedoch die Ursprungshaftigkeit des punkt-

förmigen Selbst, die Taylor in Quellen des Selbst überzeugend zur Darstellung bringt. 

Demnach erkennt zwar auch Locke an, dass das Selbst in der Realität eine relationale 

Bindung zu anderen Subjekten eingeht und verkörpert ist; jedoch stellt das für ihn nicht 

die Vorstellung infrage, dass das Selbst einen punktförmigen Ursprung besitzt, in deren 

Ausgang es alles, einschließlich sich selbst, objektivieren kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

An die Konzeptionen des desengagierten Subjekts und des punktförmigen 
Selbst schließt nun eine politische Theorie an, die Gesellschaft als Summe von ver-
einzelten Individuen versteht und von Taylor als „Atomismus“ bezeichnet wird: 

 

„The term ‚atomism‘ is used loosely to characterize the doctrines of social contract theory 

which arose in the seventeenth century and also successor doctrines which may not have 

made use of the notion of social contract but which inherited a vision of society as in some 

sense constituted by individuals for the fulfillment of ends which were primarily individual. 

Certain forms of utilitarianism are successor doctrines in this sense. The term is also applied 

to contemporary doctrines which hark back to social contract theory, or which try to defend in 

some sense the priority of the individual and his rights over society, or which present a purely 

instrumental view of society.“ (1979a: 187; Hervorhebungen von mir) 
 
Die unter dem Terminus des Atomismus versammelten politischen Philosophien 
propagieren eine Ontologie sozialer Praktiken, die im Wesentlichen auf zwei Prä-
missen fußt. Gesellschaft wird erstens individualistisch, d.h. als Zusammenschluss 
vereinzelter Individuen („Atome“) interpretiert. In einem nominalistischen Sinne ist 
„Gesellschaft“ der Name für eine Menge von Individuen. Gesellschaft kommt kein 
ontologischer Gehalt mehr zu, da ihre Konstitution im Ausgang von den Intentionen 
der Individuen gedacht wird. Aus diesem Grund wird für die Gesellschaftsvertrags-
theoretiker Hobbes und Locke die Frage wichtig, wie soziale Herrschaft überhaupt 
legitimiert werden kann. Die Antwort auf diese Frage – und hier kommt die zweite 
Prämisse des Atomismus ins Spiel – ist instrumentalistisch: Die Gesellschaft ist ein 
Instrument für die Bedürfnisbefriedigung der Individuen. Politische Institutionen 
haben die Funktion, diesen Bedürfnissen zu dienen. Die Existenz sozialer Praktiken 
ist somit dem Erscheinen von Subjekten nachgeordnet: Die Subjekte erschaffen ei-
ne soziale Welt, sie sind ihr Ursprung, und die gesellschaftlichen Realitäten sind 
nur in Bezug auf diesen Ursprung zu beschreiben, zu verstehen und zu rechtferti-
gen. Zugleich treten die sozialen Praktiken den Subjekten allerdings wieder als ei-
genständige Realität gegenüber, deren Logik die Autonomie der Akteure bedroht. 
Es ergibt sich eine Kluft zwischen dem Subjekt und der Welt, die philosophisch und 
politisch wieder zu schließen ist. Die vom politischen Diskurs artikulierte normati-
ve Forderung lautet dann, dass soziale Herrschaft nur in dem Falle legitim ist, wenn 
Subjekte als autonome Akteure anerkannt werden und ihnen die Möglichkeit 
selbstbestimmten Handelns gewährt wird. 

Die Gemeinsamkeit der drei subjektphilosophischen Implikationen des Natura-
lismus – und zugleich ihre kritikwürdige Prämisse – basiert für Taylor in der Leug-
nung der moralischen Ontologie des Subjekts. Subjekte können gemäß dem Natura-
lismus nur dann eine gelingende Identität ausbilden, wenn sie sich mit einer Welt 
identifizieren, die sie selbst geschaffen haben. Die Diskrepanz zwischen Subjekt 
und Welt bedingt jedoch, dass diese Identifizierung grundsätzlich scheitert. In die-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 337 

 

sem Falle bleibt dem autonomen Subjekt nichts anderes übrig, als sein Selbstver-
ständnis aus der Negation all dessen zu schöpfen, was es nicht ist. Das Subjekt dul-
det nichts, was sich seiner Verfügungsgewalt entzieht und verwirft aus diesem 
Grund alle Affizierungen, die einer mit Anderen geteilten Welt entstammen. Das 
Resultat ist letztendlich „die reine Nicht-Identität mit allem“ (Schaupp 2003: 161). 
Die Vorherrschaft des Naturalismus als hegemonialer Strömung in der Moderne 
verstellt dem Subjekt folglich die Möglichkeit einer gelingenden Identitätsbildung, 
weil die Situierung des Subjekts in der Welt verkannt wird.  
 
2. Expressivismus 
In der Moderne formiert sich nach Taylor nun aber mit dem Expressivismus eine 
Gegenbewegung zum Naturalismus, welche die Vorstellungen des desengagierten 
Subjekts, des punktförmigen Selbst und der atomistischen Gesellschaftsauffassung 
herausfordert.48 Die ersten Spuren der expressivistischen Strömung lassen sich bei 
Montaigne ausfindig machen und die Entwicklung verläuft über die britischen Phi-
losophen Hutcheson, Shaftesbury und Hume, die dem Gefühl einen fundamentalen 
Status als Quelle der Moral zuweisen. Rousseau beschleunigt die theoretische Ent-
wicklung des Expressivismus, indem er der Natur eine normative Kraft zuspricht. 
In der deutschen Philosophie wird der Expressivismus mit der sogenannten „Aus-
drucksanthropologie“49 Herders verknüpft und von der gesamten Romantik besetzt. 
Schließlich führt die Entwicklung zu Hegel, der zugleich für eine Versöhnung zwi-
schen der naturalistischen und der expressivistischen Strömung eintritt.50 Es sind 
vor allem die vier Komponenten der Engagiertheit und Artikulationsfähigkeit des in 
der Welt seienden Subjekts sowie diejenigen der Originalität und Authentizität des 
Menschen, die Taylor als affirmative Momente des Expressivismus gegen den Na-
turalismus ins Feld führt. Diese gilt es im Folgenden kurz vorzustellen und einer 
kritischen Prüfung zu unterziehen. 
                                                             
48  Taylor spricht in einer früheren Arbeit aus dem Jahre 1985 auch von „romantisch-

expressiv“ (1985a: 271), was die dichte Verbindung zwischen Expressivismus und Rom-

antik zum Ausdruck bringt. Ich halte diese Bezeichnung aber nicht für optimal, da sie 

nicht auf alle Vertreter des Expressivismus, wie beispielsweise die britischen Empiristen, 

zutrifft. 

49  Vgl. zur Ausdrucksanthropologie HE: 27-49. Die zentrale Behauptung der Aus-

drucksanthropologie beruht für Taylor darin, dass der Mensch ein Wesen ist, welches 

sich ausdrücken muss. 

50  Demnach versucht Hegel „diejenige Synthese zu realisieren, nach welcher die romanti-

sche Generation suchte und nach welcher sich das gesamte Zeitalter sehnte, nämlich: die 

sich selbst ihr Gesetz gebende rationale Freiheit des Kantischen Subjekts mit der im 

Menschen vorhandenen Einheit des Ausdrucks und mit der Natur zusammen zu bringen“ 

(HE: 707). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Erstens stellt nach Taylor die Strömung des Expressivismus der Haltung des 
Desengagements die Engagiertheit des Subjekts in der Welt gegenüber. Das vom 
Naturalismus nicht erörterte dritte Narrativ der Natur als Quelle der Moral ver-
schmilzt mit dem ersten Narrativ der Innerlichkeit: „Meine These besagt, dass die 
Idee der Natur als innerer Quelle mit einer expressiven Anschauung des menschli-
chen Lebens einhergeht.“ (QS: 652) Die Vorstellung von Innerlichkeit wird durch 
den Expressivismus anders interpretiert, als es bei den naturalistischen Vertretern – 
allen voran Descartes und Locke – der Fall ist. Der ontologische Status der Inner-
lichkeit wird mit der im Subjekt vorliegenden und zu artikulierenden Natur ver-
knüpft: „Seit der Formulierung des expressivistischen Gedankens der Artikulierung 
unserer inneren Natur sehen wir tatsächlich die Gründe dafür, dieses Innere als et-
was mit Tiefe zu deuten, d.h. als einen Bereich, der mehr umfasst, als wir je artiku-
lieren können, und der sich noch über den entferntesten Punkt unserer klaren Aus-
drucksmöglichkeiten hinaus erstreckt.“ (QS: 677) Der Expressivismus versteht 
Bedeutung als eine solche, die durch den Vorgang der Artikulation erst konstituiert 
wird. Subjekte nehmen durch die Artikulation ihres Selbstverständnisses und ihrer 
Seinsweise an der Formung ihrer Subjektivität teil und diese Artikulation findet 
immer in einer (Mit-)Welt statt. Hierbei kann Artikulation niemals umfassend sein, 
weil das Innen der Subjekte nicht begrifflich fixiert werden kann, sondern aufgrund 
seiner uneinholbaren Tiefe jede konkrete Artikulation übersteigt.51  

Auch wenn der Expressivismus den objektivierenden Subjektbegriff des Natura-
lismus aufbricht, versäumt es Taylor, die metaphysischen Implikationen der Ver-
schmelzung zwischen den Narrativen der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der 
Moral zu problematisieren. Aus dekonstruktiver Perspektive konnte bereits gezeigt 
werden, dass beide Narrative wesentlich auf einer Dichotomie zwischen Innen und 
Außen und also auf einer Abschließung des Innen gegenüber einem heteronomen 
Außen beruhen (vgl. Kap. 8.3.2). Diese Schließung wird vom Expressivismus, wie 
ihn Taylor versteht, weitergetragen: Sie steht im Kontext der bei Rousseau vertei-
digten Vorstellung von der im Inneren des Subjekts verborgenen je spezifischen 
Natur. Dieses Problem zeigt sich anhand der zweiten Komponente des Expressi-
vismus noch nachdrücklicher. 

Zweitens verbindet sich nämlich mit dem Expressivismus die Ansicht, jeder 
Mensch verfüge über eine einzigartige innere Natur, die sich von derjenigen jedes 
anderen Menschen abhebe: „Der Expressivismus ist die Grundlage eines neuen und 
umfassenderen Individuationsbegriffs, also der im achtzehnten Jahrhundert auf-
kommenden Vorstellung, wonach jedes Individuum anders und etwas Ureigenes ist 
und durch seine Originalität darauf festgelegt wird, wie es leben sollte.“ (QS: 653) 
                                                             
51  Dieser Interpretation des Expressivismus kommt eine Nähe zu Taylors eigener Anthropo-

logie des Menschseins zu, vor allem bezüglich Interpretation, Artikulation und des Ver-

ständnisses von Sprache (vgl. Kap. 8.1.1 und 8.1.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 339 

 

Das von Taylor vor allem bei Herder aufgespürte Verständnis des Subjekts als ein-
zigartiges Individuum wird mit der Forderung nach Anerkennung der je spezifi-
schen Identität eng geführt. Ein Streben nach Anerkennung der authentischen Iden-
tität gibt es vor der Moderne nicht: „In den Gesellschaften früherer Zeiten war das, 
was wir heute Identität nennen, weitgehend durch die gesellschaftliche Stellung des 
Einzelnen festgelegt.“ (MPA: 19) Den Subjekten wurde Anerkennung gemäß ihrer 
Position innerhalb einer hierarchischen Gesellschaftsordnung zugewiesen. Ein 
„Kampf um Anerkennung“ konnte nicht aufbrechen, weil diejenigen Subjekte, de-
nen keine oder nur wenig Anerkennung zuteilwurde, ihren Platz innerhalb der Ge-
sellschaft als von einer höheren Ordnung legitimiertes Schicksal deuteten und nicht 
für weitere Rechte kämpften. Mit dem an der Schwelle zur Neuzeit einsetzenden 
Zusammenbruch der hierarchischen Ordnung klagen schließlich immer mehr Men-
schen die Anerkennung ihrer besonderen Identität auf der sozialen und rechtlichen 
Ebene ein.52 Das „Bedürfnis nach Anerkennung“ ist durch das Selbstverständnis der 
Individuen als einzigartiger Persönlichkeiten aufgekommen und dieses Bedürfnis 
kann erst jetzt unerfüllt bleiben: 

 

„Die aus dem Inneren begründete, unverwechselbar persönliche Identität genießt diese selbst-

verständliche Anerkennung nicht. Sie muss Anerkennung erst im Austausch gewinnen, und 

dabei kann sie scheitern. Neu ist daher nicht das Bedürfnis nach Anerkennung, neu ist viel-

mehr, dass wir in Verhältnissen leben, in denen das Streben nach Anerkennung scheitern 

kann. Deshalb wird dieses Bedürfnis heute zum ersten Mal tatsächlich wahrgenommen.“ 

(MPA: 22) 
 
Subjekte klagen von nun an das Recht auf eine Lebensführung ein, die in ihrer Ori-
ginalität anerkannt werden soll. Taylor begreift den Expressivismus vor diesem 
Hintergrund als Gegenbewegung zur durch den Naturalismus propagierten Vorstel-
lung der Gesellschaft als Ansammlung vereinzelter (atomistischer) Individuen. Der 
Expressivismus äußert das Bedürfnis der Gesellschaftsmitglieder nach intersubjek-
tiver Anerkennung, dem der Naturalismus keine Stimme verleihen kann. Die 
„Überlegenheit“ des Expressivismus gründet innerhalb Taylors affirmativer Genea-
logie des Subjekts in Quellen des Selbst darin, dass jener das Selbstverständnis von 
Subjekten besser als der Naturalismus an die Oberfläche zu bringen vermag. Letzte-
rer verstellt Subjekten die Möglichkeit einer gelingenden Selbstinterpretation, in-
dem er sie verdinglicht und darin scheitert, ihre Beziehung zur Welt und zu Ande-
ren adäquat zu fassen. Ist eine solche Affirmation des Expressivismus aber wirklich 
                                                             
52  Im Gegensatz zu Honneths Kampf um Anerkennung (1992) geht es Taylor nicht vorran-

gig um die normativen Grundlagen einer Theorie der Anerkennung und ihrer politischen 

Konsequenzen, sondern um eine Explikation des menschlichen Bedürfnisses nach Aner-

kennung, wie es in der Moderne entsteht (vgl. dazu 2002: 133f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ausreichend, um eine überzeugende Antwort auf die Frage nach den zu bejahenden 
Selbstbezügen neuzeitlicher Subjekte zu formulieren? 
 
8.3.4 Der Konflikt zwischen Theismus, Naturalismus und 

Expressivismus und die Grenzen der affirmativen Genealogie 
 
Taylors systematische These ist, dass der Konflikt zwischen der naturalistischen 
und der expressivistischen Strömung unsere heutige Subjektivität entscheidend 
prägt. Es existiert der „weiterhin statt findende Kampf zwischen Aufklärung und 
Romantik“ (QS: 720f.).53 Die Spannung zwischen Naturalismus und Expressivis-
mus und die Rolle, die der Theismus entlang dieser Spannung einnimmt, birgt je-
doch auch Probleme für Taylors eigenes philosophisches Projekt. Es muss an dieser 
Stelle daran erinnert werden, dass es nicht Taylors primäres Bestreben ist, eine 
Strömung als die einzige unverstellte auszuzeichnen, sondern um ein Aufzeigen der 
Pluralität der verschiedenen Strömungen (vgl. White 2000: 48, 63).54 Diese Freile-
gung ist der wesentliche Ertrag, den Taylors affirmative Genealogie in Bezug auf 
ein Verständnis heteronomer Subjektivität leistet. Sie expliziert, dass die durch die 
Vernunft konstituierten Güter der Freiheit als Autonomie, der Gleichheit und des 
Universalismus der Rechte auf Seiten des Naturalismus sowie die von der inneren 
Natur des Menschen geforderte Anerkennung von Authentizität auf Seiten des Ex-
pressivismus unsere Subjektivität tiefgehend durchdringen (vgl. QS: 194). Um ge-

                                                             
53  Taylor merkt an, dass sich diese Spannung im Leben der Subjekte auf sehr konkrete Wei-

se äußert. Im Beruf und in der Öffentlichkeit ist die naturalistische Strömung vorherr-

schend, im Privatleben ist es die expressivistische: „In gewissem Sinne sind wir in unse-

rem Privatleben Romantiker, unser Liebesleben ist von der romantischen Vorstellung 

wechselseitigen Entdeckens vorgezeichnet, wir streben nach Erfüllung in unseren Hob-

bies, in unserer Erholung; während die ökonomischen, rechtlichen und politischen Struk-

turen, in denen wir zusammenleben, weithin instrumentell begründet sind.“ (1985a: 276) 

Der Expressivismus wurde in die Privatsphäre gedrängt, die politischen und sozialen 

Strukturen unterliegen hingegen einer Ontologie, die Subjektivität objektiviert. Jene 

Strukturen werden in der Moderne zwar immer wieder herausgefordert, erhalten aber ihre 

Legitimität dadurch, dass sie das „Ausleben“ expressivistischer Vorstellungen im Privat-

leben unterstützen. So ermöglicht eine zufriedenstellende ökonomische Situation die 

Verwirklichung romantischer Lebensformen im Privaten und dämpft zugleich die Kritik 

des Naturalismus – und damit des Liberalismus – ein. 

54  Die Idee des Expressivismus ist auch nach Taylor von Ambivalenzen durchdrungen. In 

den Quellen des Selbst werden im Anschluss an das Aufkommen des Expressivismus phi-

losophische Strömungen aufgedeckt, die als „subjektivistischer Expressivismus“ be-

zeichnet werden (vgl. QS: 874- 878; UM: 77-81). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 341 

 

genüber der Hegemonie des Naturalismus zu demonstrieren, dass das Selbstver-
ständnis neuzeitlicher Subjekte auch anders interpretiert werden kann, schreibt Tay-
lor eine Gegengeschichte, indem er die Spuren des expressivistischen Denkens ver-
folgt. Hier begnügt er sich jedoch nicht mehr mit einer bloßen Freilegung, sondern 
ergänzt die genealogische Arbeit um eine stärkere normative These, wonach sich 
Subjekte dann besser interpretieren, wenn sie die durch den Expressivismus artiku-
lierten Selbstverständnisse bejahen. Gerechtfertigt wird dieses Unternehmen mit 
dem Hinweis darauf, dass der Expressivismus im Gegensatz zum Naturalismus die 
Existenz des Subjekts innerhalb einer moralischen Ontologie zur Sprache bringt: Er 
ermöglicht den Entwurf einer an die Ontologie gebundenen Anthropologie. 

Taylor geht allerdings noch einen Schritt weiter und damit deutlich über ein ge-
nealogisches Unternehmen hinaus. Er affirmiert nicht nur die Anthropologie des 
Menschseins als formaler Rahmung einer Hermeneutik des Subjekts, sondern natu-
ralisiert historisch kontingente Selbstverständnisse. Verkannt werden die Risse in-
nerhalb der Narrative der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der Moral. In direk-
ter Konfrontation mit Foucaults kritischer Genealogie wird sichtbar, an welchen 
Punkten die affirmative Genealogie nicht kritisch genug agiert. Taylors fehlende 
Problematisierung der Narrative der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der Mo-
ral kulminiert in einer vorschnellen Affirmation des Expressivismus und dessen 
Vorstellung von Authentizität. Die Behauptung, im „Inneren“ eines Subjekts liege 
die unverwechselbare Persönlichkeit des Einzelnen, ist gerade an das von Taylor 
nicht problematisierte Narrativ der Innerlichkeit gekettet. Mit Foucaults kritischer 
Genealogie lässt sich demonstrieren, inwiefern die subjektivierende Disziplinar-
macht genau diese Vorstellung des einzigartigen und authentischen Subjekts produ-
ziert und besetzt. Taylor verfolgt nicht ausreichend, inwiefern die neuzeitliche Sub-
jektivität innerhalb spezifischer Machtverhältnisse konstituiert wird und inwiefern 
diese Verhältnisse zugleich dadurch reproduziert werden, dass sich Subjekte als au-
thentisch, einzigartig und originell interpretieren. 

Die mangelhafte kritische Ausrichtung der affirmativen Genealogie offenbart 
sich besonders nachdrücklich in Taylors Verteidigung eines Gottesbegriffs.55 In 
Quellen des Selbst wird die These vertreten, dass die von Subjekten zu affirmieren-
den Quellen der Moral notwendigerweise auf die Rolle Gottes verweisen: „Alles 
hängt davon ab, welche Moralquellen im höchsten Maße von Illusionen frei sind, 
und mir scheint, dass diese einen Gott beinhalten.“ (QS: 600) Da jedoch ein „star-
                                                             
55  Kerr (2004: 101f.), Larmore (1991: 161) und Schneewind (1991: 423-425) unterstellen 

Taylor eine mehr oder weniger starke Affirmation der theistischen Moralquellen. Joas 

(1997: 218-221) erblickt eine der zentralen Schlussfolgerungen der Quellen des Selbst in 

der Unverzichtbarkeit der theistischen Moralquellen und eines Gottesbegriffs in der heu-

tigen Zeit. White (2000: 62-69) argumentiert zurückhaltender, indem er den Theismus als 

eine der ontologischen Quellen des modernen Selbst ansieht und nicht als die wichtigste. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ker“ Theismus, der Gott als ausgezeichnete, ursprüngliche Quelle der Moral be-
greift, in der Gegenwart nicht mehr gerechtfertigt werden kann, bemüht sich Taylor 
im fünften Teil der Quellen des Selbst um ein schwächeres Verständnis von Theis-
mus, das er als „subtilere Sprache“ in Kunst und Religion lokalisiert.56 Eine Beja-
hung der neuzeitlichen Identität muss demnach die Berücksichtigung eines Gottes-
begriffs beinhalten, weil die Strömungen des Naturalismus und Expressivismus 
ursprünglich ihren Ausgang von einem theistischen Paradigma nahmen. Hier wird 
es freilich schwer, die affirmative Genealogie noch als Variante einer heidegger-
schen Destruktion zu interpretieren – geschweige denn als Genealogie: Die mit der 
Aufdeckung kontingenter Formationen neuzeitlicher Subjektivität verbundene Ge-
nealogie verschwindet hinter der Affirmation einer teleologischen Geschichts-
schreibung, gemäß derer sich historische Ereignisse im Ausgang von einem Ur-
sprung entwickeln. Das verhindert eine umfassende Problematisierung des 
Konstitutionsprozesses neuzeitlicher Subjektivität und befördert eine Naturalisie-
rung hegemonialer Selbstverständnisse.  

Seyla Benhabib (1995: 15) hat daher nicht unrecht, wenn sie schreibt, dass 
„Taylors Selbste Gefahr laufen, in der Zeit zu erstarren, da sie an ein Set von grund-
legenden Werten und Idealen gebunden bleiben, das sie weder radikal in Frage stel-
len noch revidieren [können]“. Die Aneignung des Expressivismus befeuert zwar 
die Freilegung anthropologischer und ontologischer Komponenten von Subjektivi-
tät; da bestimmte historisch kontingente Errungenschaften jedoch als unüber-
schreitbar gesetzt werden, wird der temporale Charakter des Konstitutionsprozesses 
von Subjektivität in den Quellen des Selbst nicht hinreichend anerkannt. Taylor be-
rücksichtigt nicht ausreichend, dass die Narrative neuzeitlicher Subjektivität, weil 
sie von Subjekten immer wieder erzählt werden müssen, auch immer anders erzählt 
und also verschoben werden. Im Vollzug einer wiederholenden Artikulation ver-
schiebt sich ihr Gehalt und öffnet das Selbstverständnis der Subjekte auf andere 
Auslegungen. Die Kontingenz historisch spezifischer Selbstverständnisse impliziert 
zwar auch, dass die Narrative von Subjekten nicht vollständig verworfen werden 
können; das darf aber nicht dazu führen, dass eine Auseinandersetzung mit der dis-
kursiven Kraft der moralischen Quellen der Moderne bestimmte Selbstverständnis-
se von einer Problematisierung ausnimmt. Die Kritik muss der Hegemonie histori-
scher Narrative gelten und kann daher nicht das Ziel ihrer Verwerfung haben. Sie 
muss immer dann aktualisiert werden, wenn sich Selbstverständnisse derart mani-
festieren, dass sie den Schein einer Unhintergehbarkeit und die Verschleierung ihrer 
unterwerfenden Funktion annehmen. Taylors Affirmation des Expressivismus be-
greift sich zwar als eine Gegengeschichte zur vorherrschenden Strömung des Natu-
                                                             
56  Eine Rekonstruktion dieses Teils in Hinblick auf die Frage, wie der Anthropozentrismus 

durch eine „Selbsttranszendenz“ abgelöst werden kann, die nicht strikt immanent, son-

dern im Sinne eines schwachen Theismus fungiert, gibt Kühnlein (2008: 92-130). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 343 

 

ralismus und vermag so eine innerhalb der modernen moralischen Ontologie weni-
ger sichtbare Diskurslinie aufzuspüren; sie teilt dabei jedoch ein wesentliches Prob-
lem mit Foucaults Genealogie der antiken Selbstsorge: Während es Foucault näm-
lich versäumt, innerhalb der Selbstsorge subversive Diskurse zur Sprache zu 
bringen, welche die individualistische Auslegung jener Praktiken herausfordern, 
entgeht Taylor eine hinreichend kritische Auseinandersetzung mit den Leitgedan-
ken des Expressivismus. Antike Selbstsorge und Expressivismus – so verschieden 
ihre Logiken auch sind – werden von Foucault bzw. Taylor als Gegengeschichten 
zur modernen Erzählung autonomer und verdinglichter Subjektivität entworfen; 
verkannt werden jedoch die Brüche innerhalb der von beiden Geschichtsschreibun-
gen artikulierten Existenzweisen und somit ihr konstitutives Außen. 

 
 

8.4 RESÜMEE 
 
Ziel dieses Kapitels war es auszuloten, bis an welche Grenzen eine hermeneutische 
Wendung der heideggerschen Subjektkritik getrieben werden kann. Der wesentli-
che, bereits von Ricœur herausgearbeitete und von Taylor weiter freigelegte Ertrag 
liegt darin, die von Heidegger und der Dekonstruktion ausgeblendete Komponente 
des Selbstverständnisses von Subjekten wieder neu zu thematisieren. Heideggers 
Kritik am Humanismusbegriff wird von Taylor zunächst als Sprungbrett verwendet, 
um die Frage nach der Menschlichkeit des Menschen zu reformulieren. Selbstinter-
pretationen, starke Wertungen und Sprache als drei Komponenten einer Anthropo-
logie des Menschseins entgehen einem Rückfall in den Humanismus der Metaphy-
sik, da jene auf eine moralische Ontologie hindeuten. Unter Ontologie ist hierbei 
nicht das abstrakte Sein Heideggers zu verstehen, sondern eine konkrete historische 
Praxis, innerhalb derer sich Güter und Selbstverständnisse formieren. Erst eine Ge-
schichte der Narrative neuzeitlicher Subjektivität bringt dann genealogisch die in-
haltliche Konfiguration der Seinsweise des modernen Subjekts an die Oberfläche. 
Durch diesen Schritt wird der Gehalt der anthropologischen Komponenten gerecht-
fertigt: Die Anthropologie erhält ihre philosophische Legitimation nicht durch einen 
vermeintlich universalistischen Anspruch, sondern durch ihre Bindung an eine ge-
nealogische Geschichtsschreibung und damit – so ließe sich vielleicht mit Foucault 
sagen – an eine historische Ontologie. Diese Bindung verweist sogleich auf eine 
Entbindung: Selbstinterpretationen, starke Wertungen und Sprache sind Vermögen, 
die jedem Subjekt, unabhängig des historisch und kulturell je spezifischen morali-
schen Raums, in dem sie existieren, formal zukommen. Sie sind Bedingungen der 
Möglichkeit von Selbstbezügen. Das ist die quasi-universalistische Pointe des hete-
ronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


344 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Auch wenn Taylors historische Vorgehensweise genealogisch ist und als Vari-
ante der heideggerschen Destruktion interpretiert werden kann, steht im Gegensatz 
zur kritischen Genealogie Foucaults eine affirmative Perspektivierung im Vorder-
grund. Dabei habe ich zu problematisieren versucht, inwiefern Taylor bestimmte 
Narrative und Strömungen neuzeitlicher Subjektivität vorschnell als unhintergehbar 
ausweist und die Möglichkeiten einer Überschreitung nicht hinreichend ausmisst. 
Hier besitzt die Dekonstruktion gegenüber der taylorschen Hermeneutik einen Vor-
zug: Sie macht nämlich ersichtlich, auf welchen ontologischen Kräfteverhältnissen 
die Herausbildung der Dichotomie zwischen Innen und Außen gründet und inwie-
fern sich das auf dieser Opposition basierende Selbstverständnis moderner Subjekte 
verschieben lässt. Mit Foucault konnte aufgedeckt werden, dass die Komponenten 
der Originalität und Authentizität, die der Expressivismus gegen den Naturalismus 
geltend macht, einer historisch spezifischen Formation von Machtverhältnissen ent-
stammen, die das Subjekt unterwerfen, indem sie es individualisieren und ihm so 
den Schein einer einzigartigen Existenz verleihen. 

Dass sich Taylor einer solch kritischen Befragung versperrt, ist auch der Tatsa-
che geschuldet, dass er der Dekonstruktion das Anliegen einer Auflösung von 
Selbstverständnissen unterstellt. Es hat sich jedoch in meiner Auseinandersetzung 
mit Levinas und Derrida ergeben, dass der Begriff der Identität neu ausgerichtet 
werden kann, indem Identität als – einer ethischen oder strukturellen – Andersheit 
ausgesetzt gedacht wird. Der blinde Fleck der Dekonstruktion, und hier liegt Taylor 
richtig, beruht allerdings darin, die Innenperspektive des Subjekts und die Rolle von 
Selbstinterpretationen nicht mehr einzuholen. Hier schließt Taylors Hermeneutik 
des Subjekts eine Lücke innerhalb eines heteronomen Subjektverständnisses: Sie 
lässt einer Kritik unterwerfender Subjektivierungsverhältnisse und einer Delegiti-
mation der Gewordenheit von Subjektivität eine affirmative Suche nach den Mög-
lichkeiten eines gelingenden Selbstverständnisses folgen. Ich möchte vor diesem 
Hintergrund auf dem Möglichkeitscharakter von Selbstverständnissen beharren: Ei-
ne Hermeneutik des Subjekts ist dann erfolgreich, wenn sie die Heterogenität von – 
einander durchaus auch widersprechender – Verständnisformationen zur Sprache 
bringt, die den Subjekten unterschiedliche Existenzmöglichkeiten offenlassen. Weil 
diese Möglichkeiten allerdings immer ein Effekt hegemonialer Machtverhältnisse 
und damit niemals „unschuldig“ sind, verweist die Hermeneutik stets wieder auf die 
Dekonstruktion. Nur eine dekonstruktive Ausrichtung ist befähigt, die hermeneuti-
schen Selbstentwürfe auf ihre Herkunft hin zu prüfen und in dem Falle einzugrei-
fen, wenn diese Entwürfe die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber Anderen und 
die Möglichkeit alternierender Seinsweisen nicht hinreichend respektieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

9. Heteronome Subjektivität 

 
 
 

In diesem abschließenden Kapitel sollen die verschiedenen Spielformen einer af-
firmativen Wendung der heideggerschen Subjektkritik zusammengeführt werden, 
um ihr Potenzial in Hinblick auf ein heteronomes Subjektverständnis offen zu le-
gen. Ziel ist es, den klassischerweise mit Subjektivität verbundenen Dimensionen 
der Handlungsfähigkeit, Verantwortlichkeit und des Selbstverständnisses, die Hei-
degger in seine Philosophie nicht mehr zu integrieren vermochte, einen neuen Ort 
zuzuweisen. Ein heteronomes Subjektverständnis grenzt sich zu einer Konzeption 
autonomer Subjektivität dahingehend ab, dass Subjekte nicht mehr von Natur aus 
über Fähigkeiten, Vermögen und Verstehen verfügen. Subjekte besitzen keine ur-
sprüngliche Kraft in ihrem Inneren, die es ihnen ermöglicht, Handlungen in der 
Welt zu bewirken und autonom Entscheidungen zu treffen und auch keinen Kern, 
der niemand anderem als ihnen selbst gehört. Die wesentliche Einsicht von Dekon-
struktion und Hermeneutik, die es in diesem Kapitel systematisch zu entfalten gilt, 
ist vielmehr, dass Fähigkeiten, Vermögen und Verstehen positive Bezugsmomente 
von Subjektivität benennen, die sich im Ausgang und Umschlag von negativen Ent-
zugsmomenten konstituieren. Negativ sind diese Momente deshalb, weil sie Sub-
jekte unterwerfen und eine vollständige Schließung ihrer Identität verhindern. Sub-
jektivität ist an eine Berührung gegenüber dem Heteronomen, Äußeren und 
Fremden gebunden – oder in anderen Worten: Es gibt sie nur in ihrer Differenz. In 
diesem Sinne ist Negativität die Bedingung von Positivität. Die entscheidende Poin-
te lautet, dass mit der Identität von Subjekten nicht länger das Verharren einer Sub-
stanz in der Zeit bezeichnet wird, sondern Identität vom Anderen, Fremden und 
folglich Heteronomen durchzogen und daher niemals bei sich selbst zu Hause ist. 
Eine Antwort auf die Frage nach den gelingenden und misslingenden Formen der 
Identitätsbildung ergibt sich erst in dieser Ausgangslage. 

Um dieses Argument zu entwickeln, setze ich mich zunächst noch einmal mit 
der metaphysischen Logik der Subjektphilosophie auseinander. Ein heteronomes 
Subjektverständnis gibt sich nicht der Illusion hin, Metaphysik und Subjektphiloso-
phie hinter sich lassen zu können, sondern kritisiert deren Bewegung und Vokabu-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


346 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

lar im Zuge einer Durchschreitung und Abarbeitung. Die Kritik des fundamentalis-
tischen, autonomen und nach außen hin abgeschlossenen Subjekts der Subjektphilo-
sophie verbindet sich mit einer Antwort auf die Frage, wie es überhaupt dazu 
kommt, dass sich Subjekte als Subjekte und somit als handlungsfähige und verant-
wortliche Akteure zu identifizieren vermögen. 

Im Anschluss daran möchte ich den drei Schritte umfassenden Weg zu einem 
heteronomen Subjektverständnis vorstellen, der auf zwei Entbindungen und ein Pa-
radox verweist. Die erste Entbindung, welche an die Umkehrung von Sein und Da-
sein nach Heideggers Kehre anknüpft, löst die Explikation der konstituierenden 
Kräfteverhältnisse vom Subjekt ab und setzt jene in eine (Nicht-)Beziehung der 
(konstitutiven) Äußerlichkeit. Die Figur Heideggers, an der dieser Schritt am nach-
drücklichsten sichtbar wird, ist diejenige des Ab-grunds. Heideggers wesentliches 
Verdienst ist es, eine Explikation des heteronomen Konstitutionsprozesses von Sub-
jektivität dadurch ermöglicht zu haben, indem die Kraft des Ab-grunds als bezie-
hend (gründend) und entziehend (entgründend) verstanden wird. Über den deut-
schen Philosophen hinausgehend gilt es dann, das Subjekt in die Bewegung des Ab-
grunds einzuschreiben und es damit als ausgesetzt zu denken. Hier schließt das „Pa-
radox der Subjektivierung“ an, welches den Akt der Unterwerfung zugleich als ei-
nen Akt der Ermöglichung begreift. Die zweite Entbindung verläuft zwischen Ge-
schichtlichkeit und Temporalität. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität ist ein 
temporales, in Vergangenheit und Zukunft eingespanntes, aber nicht-geschicht-
liches Phänomen, weil Subjektwerdung unabhängig von ihrer spezifischen Situierung 

als heteronom gedacht werden muss. Darin beruht ihr quasi-ahistorischer Gehalt. 

Nachdem die wichtigsten Schritte auf dem Weg zu einem heteronomen Sub-
jektverständnis herausgearbeitet wurden, gilt es zu analysieren, in welchem Sinne 
die negativen, ab-gründigen Entzugsmomente positive, gründende Effekte produ-
zieren. Hier soll zunächst ein Überblick darüber geschaffen werden, welche Be-
zugs- und Entzugsmomente die dekonstruktiven und hermeneutischen Autoren im 
Einzelnen an die Oberfläche gebracht haben. Levinas’ Explikation des Konstituti-
onsprozesses von Subjektivität dient dabei als Folie, vor der die Stichhaltigkeit der 
anderen Positionen erörtert wird. Dabei konzentriert sich die Dekonstruktion mehr 
auf eine Freilegung der Entzugsmomente und die Problematisierung des sich selbst 
transparenten und ursprünglich selbst bestimmenden Subjekts, während die Herme-
neutik ihren Blick auf eine Explikation der Bezugsmomente und den Versuch einer 
Stabilisierung der stets brüchigen Formationen von Identität legt. Das sind keine 
gegenläufigen Verfahren, sondern zwei Perspektivierungen, die jeweils unter-
schiedliche Dimensionen von Subjektivität ein- und ausblenden, und ihre Stärken 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 347 

 

aus dieser partiellen Beleuchtung ziehen.1 Beide Perspektivierungen sind sich des-
halb nahe, weil sie die Möglichkeit der Selbstbezüge an die Unmöglichkeit von 
Subjekten, über sich zu verfügen, binden. Die Nähe der Dekonstruktion zur Herme-
neutik soll sich dann insbesondere anhand der unmöglichen Möglichkeit des Ver-
stehens erweisen. 

Schließlich werden die Konsequenzen des heteronomen Konstitutionsprozesses 
von Subjektivität für die Identität von Subjekten in den Mittelpunkt gerückt. Es soll 
plausibel gemacht werden, dass der Identitätsbegriff nicht verabschiedet werden 
muss, sondern dekonstruiert werden kann, indem die Möglichkeit der Selbstbe-
schreibung als Effekt der Ausgesetztheit von Subjekten interpretiert wird. Subjekte 
schöpfen „ihre“ Freiheit nicht aus sich selbst, sondern lassen sie „kommen“, indem 
sie sich dem Fremden aussetzen. Ein solches Freiheitsverständnis setzt die Idee der 
Autonomie ab. Daran lässt sich ein Ausblick auf die „quasi-normativen“ Implikati-
onen eines heteronomen Subjektverständnisses anschließen. Die kritische Perspek-
tive problematisiert die Sedimentierung von Entzugsmomenten und den Umschlag 
von Unterwerfung in eine solche Beherrschung, die Subjekte versklavt. Die affir-
mative Perspektive erinnert hingegen daran, dass sich Entzugsmomente immer auch 
sedimentieren müssen und die Identität von Subjekten auf einen Halt angewiesen 
ist. Affirmation und Kritik sind folglich zwei integrale Komponenten einer Explika-
tion von Subjektivität, die sich im Anschluss an Heidegger verortet. 

 
 

9.1 DIE ABARBEITUNG AN METAPHYSIK  
UND SUBJEKTPHILOSOPHIE 

 
Ein erster wichtiger Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis 
beruht in der Auseinandersetzung mit der traditionellen Subjektphilosophie, der es 
um die Fundierung und Verteidigung des mit sich selbst identischen und sich selbst 
bestimmenden Subjekts geht. Die Subjektphilosophie überträgt die klassische Logik 
der Metaphysik, welche auf die Bestimmung des Seins des Seienden zielt, auf das 
Subjekt. Das Resultat ist die Auslegung des Subjekts als Substanz. Damit der Ertrag 
einer Abarbeitung an Metaphysik und Subjektphilosophie deutlich wird, möchte ich 
zunächst noch einmal kurz auf die wesentliche Bewegung metaphysischen Denkens 
zu sprechen kommen. Elegant und bündig erscheint mir hier die Definition von 
Marchart: „Metaphysik ist der Name für Grundlegungsdiskurse schlechthin. Meta-
physisch wird der sich entziehende, abwesende Grund zum stabilen, anwesenden 

                                                             
1  Den Versuch einer systematischen Annäherung und Vermittlung zwischen Dekonstrukti-

on und Hermeneutik hat aus der Perspektive der analytischen Philosophie Georg Bertram 

(2002) vorgelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


348 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Fundament.“ (Marchart 2013: 47)2 Die Metaphysik beseitigt das Entzugsmoment 
des Grundes und verschreibt sich seiner Verdichtung zum Fundament. Metaphy-
sisch ist eine Philosophie dann zu nennen, wenn sie ihre Arbeit der Suche nach ei-
ner Begründungsfigur des philosophischen Wissens widmet. Der Anspruch der Me-
taphysik ist die Angabe eines letzten Grundes, der die Schließung eines 
philosophischen Systems garantiert. Die subjektphilosophische Logik der Metaphy-
sik wendet diese Bewegung auf das Subjekt an: Sie versucht sich an der Begrün-
dung des autonomen und gegenüber äußeren Affizierungen geschlossenen Subjekts, 
indem sie die Subjektivität des Subjekts als Fundament in seinem Inneren verortet. 
Seit Descartes ist das Subjekt das Gründungsmoment des Wissens – es fundiert 
epistemische Urteile, ist selbst aber nicht gegründet. In praktischer Hinsicht besitzt 
das Subjekt die göttliche Fähigkeit der Verursachung, die selbst nicht mehr auf eine 
andere Ursache zurückgeführt wird. Um diese Funktion erfüllen zu können, muss 
das Subjekt all dasjenige von sich weisen, was seine Reinheit und Autonomie ge-
fährdet. Ein heteronomes Subjektverständnis löst das Subjekt aus dieser Umklam-
merung, indem es expliziert, dass diejenigen Kräfteverhältnisse, welche die Rein-
heit von Subjektivität bedrohen, zugleich die Bedingungen der Existenz sind. 

Um diesen Gedanken zu entfalten, muss noch einmal auf die wichtige Unter-
scheidung zwischen einem ontologischen und einem konstitutiven Außen einge-
gangen werden. Der Ausdruck „ontologisches Außen“ deutet auf einen Dualismus 
zwischen Innen und Außen hin und entstammt dem subjektphilosophischen Kontext 
der Metaphysik. Das Subjekt wird als ein solches Wesen begriffen, dessen Subjek-
tivität in seinem Inneren vorliegt und das aus diesem Grund von „Natur aus“ über 
Autonomie verfügt. Vor diesem Hintergrund haben philosophische Theorien die 
Aufgabe zu übernehmen, die Autonomie des Subjekts gegenüber seinem heterono-
men, die Innerlichkeit angreifenden Außen zu verteidigen und darzulegen, wie eine 
unüberwindliche Abgrenzung möglich ist. Dem Subjekt und seinem Außen werden 
dabei stets zwei separate ontologische Sphären zugewiesen. So ist das Subjekt bei 
Descartes eine denkende Substanz, die grundsätzlich von seinem Außen, der ausge-
dehnten Substanz, zu trennen ist und in der Philosophie Kants wird ontologisch 
zwischen einer Welt der Erscheinungen (phänomenale Welt) und einer Welt der 
Dinge an sich (noumenale Welt) unterschieden.3 

Eine Subjektkritik im Anschluss an Heidegger vermag nun ersichtlich zu ma-
chen, dass die ontologische Trennung entlang der Achse zwischen einem autono-

                                                             
2  Marchart weist hiermit bereits auf die Figur des Ab-grunds hin, welche in Kap. 9.2.1 im 

Mittelpunkt stehen wird. 

3  Dabei ist es irrelevant, ob es sich bei Kant um eine „Zwei-Welten-Lehre“ oder um eine 

„Zwei-Aspekte-Lehre“ handelt. In beiden Fällen wird eine ontologische Trennung zwi-

schen den beiden Welten bzw. Aspekten vollzogen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 349 

 

men Subjekt und seinem heteronomen Außen in eine Aporie mündet.4 Die Kon-
struktion eines reinen, autonomen Innen verlangt notwendigerweise den Ausschluss 
des Heteronomen, Fremden und Anderen, welches die Selbstgesetzgebung des Sub-
jekts bedroht. Um die Schließung der Innerlichkeit und die Bewahrung von Auto-
nomie zu gewährleisten, ist die Geste des Ausschlusses somit konstitutiv. In diesem 
Moment hat sich allerdings der Übergang vom ontologischen zum konstitutiven 
Außen bereits ereignet: Das Außen kann gar nicht ontologisch vom Subjekt ge-
trennt sein, da es notwendigerweise gebraucht wird, damit sich das Subjekt als au-
tonom interpretieren kann. Die ontologische Trennung zwischen Innen und Außen 
lässt sich nicht durchhalten, sie dekonstruiert sich selbst. Das Wort „konstitutives 
Außen“ zeigt den paradoxen Gehalt des Außen an: Das Außen ist der Verfügungs-
gewalt des Subjekts entzogen, es ist „ein Außen, entfernter als alle Äußerlichkeit 
und daher unendlich näher“ (Deleuze 2013: 120) und konstituiert gerade aufgrund 
dieser Nähe das Subjekt. Es handelt sich um ein Außen, dessen Äußerlichkeit räum-
lich nicht verortbar ist, das sich einem verfügenden Zugriff entzieht und das auf-
grund dieses Entzugs das Subjekt berührt. Die Gleichzeitigkeit von Nähe und Dis-
tanz, von Affizierung und Zurückweichen lassen das Subjekt als existierendes in 
Erscheinung treten und bedingen zugleich, dass es vom Außen nicht determiniert 
wird. 

Die Dekonstruktion des ontologischen Außen steht beispielhaft für die Form der 
Abarbeitung, welche ein heteronomes Subjektverständnis an der subjektphilosophi-
schen Logik der Metaphysik praktiziert. Eine Subjektkritik im Anschluss an Hei-
degger muss Problematisierung als Abarbeitung verstehen: Sie muss darum wissen, 
dass die Subjektphilosophie kein schlicht zu korrigierender Irrweg ist, den die Phi-
losophie aufgrund einer falschen, von Platon verursachten Abzweigung beschritten 
hat. Affirmation und Kritik sind vielmehr zwei irreduzible Komponenten eines he-
teronomen Subjektverständnisses: Die Erschließung der Bewegungen von Meta-
physik und Subjektphilosophie ist eine Voraussetzung für eine Kritik, der es nicht 
um die bloße Beseitigung von Fehlinterpretationen, sondern um einen Abbau he-
gemonialer Deutungen geht. Es gilt daher nicht, der neuzeitlichen Subjektphiloso-
phie einen Alternativvorschlag für das „richtige“ Verständnis von Subjektivität zu 
unterbreiten, sondern innerhalb ihrer Logik diejenigen Spuren aufzudecken, die be-
reits über sie hinaus und also auf die Möglichkeit heteronomer Subjektivität ver-
weisen. 

Ein heteronomes Subjektverständnis arbeitet sich aber nicht nur an der klassi-
schen, um Descartes, Kant und Fichte zentrierten Subjektphilosophie ab, sondern 
                                                             
4  In Kant und das Problem der Metaphysik versucht Heidegger diese Trennung durch eine 

Analyse des Begriffs der Einbildungskraft aufzubrechen. Ähnlich geht Hamacher (1998b: 

53-77) vor, der die paradoxe, ab-gründige und auf ein anderes verweisende Struktur des 

Gesetzesbegriffs als Bedingung von Kants Theorie praktischer Subjektivität auffasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


350 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

auch an der Dialektik. Die Dialektik bemüht sich zwar ebenso um eine Kritik des 
fundamentalistischen und ursprünglich autonomen Subjekts, fällt jedoch durch ihre 
Verteidigung eines philosophischen Systems und des damit verbundenen Aus-
schlusses von Entzugsmomenten hinter die Radikalität einer dekonstruktiven und 
hermeneutischen Subjektkritik zurück, die sich an den Einsichten Heideggers orien-
tiert.5 Während ein heteronomes Subjektverständnis das Subjekt und die es konsti-
tuierenden Kräfteverhältnisse in eine (Nicht-)Beziehung der Asymmetrie versetzt, 
insistiert die Dialektik auf der Symmetrie und versucht sich an einer Vermittlung 
zwischen Subjekt und Kräfteverhältnissen. Sie geht von der wechselseitigen Konsti-
tution des Subjekts und der es affizierenden Kräfteverhältnisse aus. Unklar bleibt 
jedoch, wie Subjekt und Außen in eine Beziehung treten können. Die Dialektik 
weist dem Subjekt von vornherein bestimmte Fähigkeiten zu, die nicht das Produkt 
des Konstitutionsprozesses sind, sondern Voraussetzung dafür, dass der dialektische 
Prozess überhaupt erst in Bewegung gerät. Somit gibt es kein Moment innerhalb 
des dialektischen Prozesses, das sich der Struktur des Subjekts entzieht – die Dia-
lektik kann das Entzugsmoment des heteronomen Konstitutionsprozesses von Sub-
jektivität und die Ausgesetztheit des Subjekts nicht denken. Ein Resultat ist schließ-
lich, dass sich auch Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis als 
positive Dimensionen von Subjektivität nicht überzeugend bestimmen lassen, weil 
der Bezug zu ihren negativen Entzugsmomenten nicht untersucht wird.6 

Aus der Abarbeitung an der klassischen Subjektphilosophie und an der Dialek-
tik lassen sich nun zwei Konsequenzen ziehen. Die erste Konsequenz lautet, dass 
die Metaphysik die Möglichkeiten ihrer Kritik selbst bereitstellt. Anknüpfend an 
den späten Heidegger hat sich besonders bei Derrida herauskristallisiert, wie mit 
dem Vokabular der Metaphysik gespielt und diese auf ihr Anderes hin geöffnet 
werden kann. So schreibt Derrida: „Es ist sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik 
zu verzichten, wenn man die Metaphysik erschüttern will.“ (Derrida 1966b: 425) In 
dieser Aussage kommen das Paradox und der Ertrag des dekonstruktiven Denkens 
zur Geltung. Eine Dekonstruktion des autonomen Subjekts muss sich immer mit der 
Sprache der Metaphysik auseinandersetzen, indem sie illustriert, wie sich der Ge-
halt ihrer Begriffe und Bewegungen überschreiten lässt.7 Das Denken der Dekon-
                                                             
5  So gibt Adorno etwa den Begriff der Autonomie nicht auf, sondern versucht ihn inner-

halb seiner Negativen Dialektik neu auszurichten. Die im Folgenden entwickelte Kritik 

lässt sich auch auf die Systemtheorie Luhmanns beziehen, welche sich zwar von der syn-

thetisierenden Bewegung der Dialektik abgrenzt, jedoch sowohl die Idee des Systems als 

auch diejenige der (operativen) Schließung übernimmt. 

6  In Kap. 7.3.4 habe ich die Grenzen eines dialektischen Subjektverständnisses im Falle 

Ricœurs aufzuzeigen versucht. 

7  Stefan Majetschak verweist auf diese Notwendigkeit in Bezug auf das Phänomen der 

Übersetzung: „Wenn man Derrida interpretiert, übersetzt man ihn freilich in die Sprache 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 351 

 

struktion streicht Wörter nicht einfach aus und setzt an ihrer Stelle neue ein; es be-
müht sich vielmehr, die sprachlichen Möglichkeiten bis an ihre äußersten Grenzen 
auszuschöpfen.8 Die Dekonstruktion operiert aus dem Inneren der Metaphysik her-
aus, wiederholt die Bewegung ihrer Gründungsgeste und versucht so die Kraft der 
Metaphysik gegen selbige zu kehren. Eine solche Arbeit ist notwendig, um den Ho-
rizont der Metaphysik zu durchschreiten: Ein Denken, das die Metaphysik abbauen 
möchte, darf sich nicht vorschnell vor ihrer hegemonialen Wirkung zurückziehen. 

Die zweite Konsequenz besagt, dass die Metaphysik eine – wenn auch einseitig 
dargestellte – Komponente von Subjektivität zur Sprache bringt, die es ernst zu 
nehmen gilt: Die Gründung von Subjekten. Die doppelte Bewegung des Bezugs und 
Entzugs bedingt, dass Entzugsmomente im Moment ihres Bezugs immer auch eine 
gründende Kraft ausüben. Es handelt sich um den paradoxen Akt des gleichzeitigen 
Entzugs und Bezugs, dem eine negative und eine positive Pointe zukommt: Formu-
liert man es nämlich negativ, bedingt der sich stets ereignende Entzug, dass sich 
Subjektivität nicht schließt, d.h. dass Subjekte nicht über sich verfügen und ihnen 
die Fähigkeit der Autonomie genommen ist. Positiv ausgedrückt stellt die Unmög-
lichkeit der Schließung jedoch die Möglichkeit von Subjektivität dar: Erst mit der 
Durchkreuzung des mit sich identischen Subjekts kann Subjektivität ein Thema der 
philosophischen Befragung sein und erst mit der Absetzung des autonomen Sub-
jekts lassen sich die Selbstbezüge im Sinne von Handlungsfähigkeit, Verantwortung 
und Selbstverständnis untersuchen. Die Option, Subjektivität als Substanz zu inter-
pretieren und die Ausgesetztheit des Subjekts zu vergessen, gibt es nur deshalb, 
weil dem zur Substanz geronnenen Subjekt eine Affizierung vorausgeht, die sub-
stantiiert und damit vergessen werden kann. Das Versäumnis der Metaphysik be-
steht folglich darin, ausschließlich das Gründungsmoment von Subjektivität zu be-
trachten. Der Schein, Subjekte seien autonom Handelnde, die ihre Handlungsfähig-
keit aus sich selbst schöpfen, ist an ein Vergessen der Herkunft von Subjektivität 
gebunden. Dieses Vergessen ist jedoch kein bloß zu korrigierender Fehler, sondern 
selbst Teil der Existenzweise von Subjekten: Ihr Selbstverständnis gründet nämlich 
auch darauf, dass die Fragilität ihrer Seinsweise vergessen wird. Ein heteronomes 
Subjektverständnis muss diesen Aspekt berücksichtigen. Auch wenn Selbstbezüge 
stets zu problematisieren und somit vorläufig sind, ist eine partielle Stabilisierung, 
eine Rahmung von Identität nötig, damit Subjekte überhaupt Selbstverständnisse 

                                                             
der Metaphysik zurück. Und sofern Derridas Text überhaupt kommunikabel bleibt, ist er 

schon im Diskurs der Metaphysik. Doch Derrida weiß dies.“ (Majetschak 1993: 171) 

8  Vincent Descombes betont die Operation der Dekonstruktion an der Grenze der Sprache: 

„Die Strategie der Dekonstruktion ist die List, die noch da zu sprechen erlaubt, wo es 

‚letzten Endes‘ nichts mehr zu sagen gibt, weil der absolute Diskurs vollendet ist.“ 

(Descombes 1981: 164) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


352 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ausbilden und sich als Subjekte identifizieren können. Darin liegt die „Wahrheit“ 
der Subjektphilosophie. 
 
 

9.2 AUF DEM WEG ZU EINEM  
HETERONOMEN SUBJEKTVERSTÄNDNIS 

 
Die Bewegung des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität soll nun 
genauer unter die Lupe genommen werden. Drei Schritte sind auf diesem Weg ent-
scheidend. Den ersten Schritt macht Heidegger im Rahmen seiner nach Sein und 

Zeit vollzogenen Kehre. Die Umkehrung der Beziehung zwischen Dasein und Sein 
zu derjenigen zwischen Sein und Dasein möchte ich als Entbindung des Seins vom 
Dasein auslegen. Im Gegensatz zu Sein und Zeit lässt sich das Sein nach der Kehre 
nicht mehr länger vom Dasein aus erschließen, sondern ist dem Dasein konstitutiv 
äußerlich. Dasein und Sein stehen nicht mehr in einem Verhältnis der Symmetrie, 
sondern in einem der Asymmetrie: Die (Nicht-)Beziehung zwischen Sein und Da-
sein wird jetzt als ab-gründig beschrieben. Die Rede vom Ab-grund besagt, dass 
Subjekte durch eine Kraft gegründet werden, die eine affizierende und konstituie-

rende Wirkung ausübt und sich ihnen zugleich entzieht und also äußerlich ist. Da-
her ist es möglich, den Ab-grund als konstitutives Außen zu interpretieren. 

Angesichts der paradoxen Bewegung von Entzug und Bezug ist es in einem 
zweiten Schritt möglich, das von Heidegger verworfene Subjekt wieder in die Figur 
des Ab-grunds einzuschreiben, indem es als dem Äußeren, Anderen und Fremden 
ausgesetzt gedacht wird. Die Pointe beruht darin, dass Subjekte zwar von Kräfte-
verhältnissen durchdrungen, jedoch nicht determiniert werden. Das Verhältnis zwi-
schen dem Subjekt und den es affizierenden Kräfteverhältnissen ist somit eines der 
Bestimmung und Nicht-Bestimmung. Subjektivität konstituiert sich im Moment der 
Unterwerfung unter äußere Kräfteverhältnisse, welche die Entzugsmomente von 
Subjektivität sind. Die positiven Dimensionen von Handlungsfähigkeit, Verantwor-
tung und Selbstverständnis sind somit Produkte der Entzugsmomente. Letztere affi-
zieren das Subjekt nicht bloß ein einziges Mal, sondern gründen und durchziehen 
die Bezugsmomente – und existieren damit in ihrer Differenz. Das von Butler so 
betitelte „Paradox der Subjektivierung“ lautet folglich, dass die Unmöglichkeit des 
autonomen Subjekts zugleich die Bedingung der Möglichkeit von Subjektivität – 
als nun heteronomer – ist. 

In einem dritten Schritt werden schließlich weitere Konsequenzen aus der hei-
deggerschen Figur des Ab-grunds gezogen, indem eine zweite Entbindung vorge-
nommen wird, die zwischen Geschichtlichkeit und Temporalität verläuft. Weil in 
dieser Arbeit Heteronomie als Seinsweise von Subjekten begriffen wird und nicht 
nur von bestimmten Subjekten in spezifischen historischen Epochen und Kulturen 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 353 

 

gesprochen wird, müssen sich quasi-ahistorische und quasi-universalistische Impli-
kationen eines solchen Subjektverständnisses artikulieren lassen. Die ab-gründige 
(Nicht-)Beziehung zwischen dem Subjekt und den konstitutiv äußeren Kräftever-
hältnissen ist zwar erst zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt denkbar ge-
worden; das Phänomen von Subjektivität kann jedoch gar nicht anders als hetero-
nom interpretiert werden. Mit der Entbindung der Temporalität von der Geschichte 
ist nun gemeint, dass der Konstitutionsprozess von Subjektivität zwar temporal ver-
läuft, indem er einer uneinholbaren Vergangenheit entstammt und auf eine zu 
kommende Zukunft verweist, jedoch nicht auf einen spezifischen historischen Kon-
text reduziert werden kann. Der temporale und damit heteronome Charakter ist 
vielmehr ein irreduzibles Moment von Subjektivität. 
 
9.2.1 Sein und Subjekt – Die erste Entbindung 
 
Den ersten entscheidenden Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektver-
ständnis sehe ich in der wesentlichen Verschiebung, die bei Heidegger zwischen 
Sein und Zeit und den Schriften nach der Kehre erfolgt. In Sein und Zeit wird die 
Seinsfrage im Ausgang vom Seinsverständnis des Daseins gestellt. Aus diesem 
Grund konzentriert sich die Analyse in den ersten beiden veröffentlichten Teilen 
von Sein und Zeit auf eine Explikation der Existenzweise des Daseins. Die ontolo-
gischen Phänomene, deren Freilegung die Daseinsanalyse dienen soll, sind Struk-

turmomente des Daseins. Das Scheitern von Sein und Zeit, eine Auslegung der 
Temporalität als Sinn von Sein zu entwickeln, führt Heidegger nach der Kehre auf 
die mangelnde Lösung der Daseinsanalyse von der Tradition der Subjektphiloso-
phie zurück. Das Dasein wird noch nicht als ausgesetzt, sondern als sich selbst be-
gründend gedacht (vgl. Kap. 2.3.3). Die entscheidende Instanz, welche die Hand-
lungsfähigkeit des Daseins initiiert, nämlich das Gewissen, wird im Dasein verortet, 
nicht aber als dem Dasein konstitutiv äußerlich begriffen. Die Seinsfrage bleibt an 
das Dasein gebunden – und daher misslingt Heidegger der Übergang vom Dasein 
zum Sein. Die maßgebliche Implikation der Kehre liegt nun darin, eine Untersu-
chung der Bewegung des Seins vom Dasein zu lösen. Diese Entbindung, die bei 
Heidegger mit der Verabschiedung des Subjektbegriffs verknüpft ist, ist zugleich 
die Möglichkeit eines heteronomen Subjektverständnisses. Erst hierdurch können 
die Konstitutionsmomente von Subjektivität als Entzugsmomente gedacht werden. 

Die Figur, mit der Heidegger nach der Kehre die Entbindung des Seins vom Da-
sein illustriert, ist diejenige des Ab-grunds (vgl. Kap. 3.2.1). Durch die Einführung 
des Ab-grunds möchte Heidegger der Aporie aus dem Weg gehen, den Grund ent-
weder selbst als Fundament oder als von einem weiteren Fundament gegründet aus-
zulegen. Im ersten Fall würde der Grund als Gründungsmoment fungieren, im zwei-
ten Fall auf ein weiteres Gründungsmoment verweisen. Der Grund muss folglich 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


354 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

selbst dekonstruiert werden. Er ist nicht mehr ein klar zu verortender, kausal wirk-
samer, sondern ein in sich brüchiger, stets zurückweichender Grund, der aber den-
noch etwas bewirkt. Der Ab-grund ist der Name für eine solche zugleich entziehen-
de und beziehende Kraft. Er bezeichnet die (Nicht-)Beziehung zwischen Sein und 
Dasein, innerhalb derer sich das Sein dem Dasein zwar entzieht, aufgrund des Aktes 
der Gründung jedoch nicht völlig abwesend ist. Der Ab-grund ist dem Dasein kon-

stitutiv äußerlich. Darin besteht seine paradoxe Dynamik. Im Moment des Bezugs, 
d.h. der Gründung, sedimentieren sich die entziehenden Kräfte in der Wirklichkeit. 
Dem Ab-grund kommt somit eine produktive Dimension zu und sein Produkt ist 
das Dasein. Das Dasein ist auf die Kraft des Ab-grunds angewiesen, um existieren 
zu können. 

Was Heidegger nun allerdings versäumt, ist die Einschreibung des Subjekts in 
die Bewegung des Ab-grunds – stattdessen verabschiedet er es als wichtigen Be-
griff des philosophischen Denkens. Die Folge ist, dass die Dimensionen der Hand-
lungsfähigkeit, Verantwortung und des Selbstverständnisses keiner Neubestimmung 
mehr unterzogen werden. Heidegger verbleibt bei einer Explikation der ontologi-

schen Bewegung des Ab-grunds, ohne seinen produzierenden und damit affizieren-
den Effekt zur Sprache zu bringen. Es hat sich jedoch in meiner Auseinander-
setzung mit den Autoren der Dekonstruktion herausgestellt, dass die Figur des Ab-
grunds in Hinblick auf eine affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik 
fruchtbar gemacht werden kann. Wenn das Subjekt als ab-gründig gedacht wird, 
kann gerade der Bezug zwischen Subjekt und denjenigen Kräften, die es gründen 
und im Moment ihres Entzugs stets wieder entgründen und damit von ihm ablassen, 
in eine Erörterung des Phänomens von Subjektivität eingefaltet werden. Die De-
konstruktion transformiert das bei Heideggers Freilegung des Ab-grunds im Mittel-
punkt stehende Sein auf die Ebene der Ethik und Praxis, indem dieses durch die 
Phänomene der Spur und des Rufes des Anderen (Levinas), der Différance (Derri-
da) und der Wissens- und Machtverhältnisse (Foucault) supplementiert wird. Sub-
jekte werden von Kräfteverhältnissen gegründet, die von ihnen im Moment der 
Gründung wieder ablassen; sie konstituieren also Subjektivität, determinieren sie 
aber nicht. Die Supplementierung impliziert zugleich eine Aufspaltung: Die Einfü-
gung des Subjekts in die Figur des Ab-grunds bedingt, dass die einheitliche ontolo-
gische Bewegung auf ihre Alterität hin geöffnet wird. Aufgegeben wird die Einheit 
des Subjekts, wie sie Heidegger in Sein und Zeit in Hinblick auf die Sorgestruktur 
des Daseins noch verteidigt. Die Dekonstruktion vollzieht somit zwei entscheidende 
Verschiebungen gegenüber Heidegger: Sie verschiebt die ontologischen Entzugs-
momente auf die Ebene der Ethik bzw. Praxis und interpretiert Subjekte als diesen 
Momenten ausgesetzt. 

Auch wenn die Hermeneutik sich im Gegensatz zur Dekonstruktion nicht der 
Freilegung des ab-gründigen Konstitutionsprozesses von Subjektivität widmet, lässt 
sich auch bei Ricœur und Taylor eine Entbindung des Subjekts von den Konstituti-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 355 

 

onsmomenten aufspüren. Das Subjekt wird hier ebenfalls nicht als Strukturganzheit 
gedacht, d.h. als ein Phänomen, das sich selbst gründet. Ricœur folgt Heidegger da-
rin, Temporalität von der Struktur des Selbst zu lösen. Auch wenn durch die Dia-
lektik zwischen Selbigkeit und Selbstheit das Selbst in eine symmetrische Bewe-
gung überführt wird, lässt sich Temporalität nicht nahtlos in diese Bewegung 
integrieren: Sie ist das Entzugsmoment, das die Sedimentierung der Selbstheit als 
Selbigkeit und die narrative Identität des Selbst bedingt (vgl. Kap. 7.3.2). Bei Tay-
lor löst sich am Ort der moralischen Ontologie die Zeit vom Selbst ab. Der Konsti-
tutionsprozess der Güter und Selbstverständnisse, die innerhalb einer moralischen 
Ontologie produziert werden, entstammt einer Vergangenheit und muss auf die Zu-
kunft hin reproduziert werden. Folglich kommt der moralischen Ontologie ein tem-
poraler Gehalt zu. Güter und Selbstverständnisse haben eine Geschichte; dass Sub-
jekte stets von einer moralischen Ontologie gerahmt sind, ist jedoch kein historisch 
kontingentes Faktum, sondern gehört zum Phänomen von Subjektivität. Subjekte 
als Subjekte beschreiben zu können, ist daran gekettet, sie in Verbindung zu einem 
Raum zu setzen, der die Modalitäten ihrer Existenzweise bereitstellt. Mit Ricœur 
und Taylor lässt sich also demonstrieren, dass auch die Hermeneutik an Heideggers 
Entbindung von Sein und Subjekt anknüpft, auch wenn sie im Gegensatz zur De-
konstruktion nicht den Weg bis zum Ab-grund der Subjektwerdung mitgeht. 
 
9.2.2 Das Paradox der Subjektivierung 
 
Durch die Einschreibung des Subjekts in die Figur des Ab-grunds und durch die 
gleichzeitige Transformation dieser Gründungs- und Entgründungsfigur von der 
seinsgeschichtlichen auf die praktische Ebene ist es möglich, den Konstitutionspro-
zess von Subjektivität als heteronom zu denken. Die doppelte Bewegung von Ent-
zug und Bezug, welche den Konstitutionsprozess von Subjektivität durchdringt, 
verweist dabei auf die Rolle des Paradoxes. Zunächst ist es wichtig, den Begriff des 
Paradoxes von zwei anderen philosophischen Begriffen zu unterscheiden – dem 
Widerspruch und der Aporie. Deleuze schreibt vor diesem Hintergrund: „Die Kraft 
der Paradoxa besteht darin, dass sie nicht widersprüchlich sind, sondern uns der 
Entstehung des Widerspruchs beiwohnen lassen.“ (Deleuze 2014: 101) Bezeichnet 
man den Prozess der Subjektivierung als Paradox, so können auf dieser Ebene keine 
Widersprüche existieren: Widersprüche gibt es nur dort, wo sich Kräfteverhältnisse 
(ontisch) abgelagert haben und es zu identifizierbaren Sedimentierungen gekommen 
ist. Die Möglichkeit, Subjektivität als geronnene Substanz zu identifizieren, ist je-
doch gerade ein Effekt des heteronomen Werdens und somit eine Konsequenz des 
paradoxen Konstitutionsprozesses. Das Verhältnis von Konstitution und Destitution 
ist gerade nicht widersprüchlich, sondern der Name für die Bewegung einer Be-
grenzung als Ermächtigung. Nicht weniger wichtig ist es, das Paradox von der Apo-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


356 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

rie zu trennen. Während Aporien das Resultat der Ausweglosigkeit von philosophi-
schen Positionen sind, enden Paradoxien nicht in Sackgassen, sondern lassen neue 
Möglichkeiten der Bearbeitung philosophischer Probleme aufleuchten. Dieser 
Sachverhalt soll im Folgenden am Phänomen der Subjektivierung genauer illustriert 
werden. 

Das von Judith Butler so benannte „Paradox der Subjektivierung“ zeigt an, in-
wiefern das beschränkende, negative Entzugsmoment von Subjektivität die Bedin-
gung der Möglichkeit von positiven Bezugsmomenten ist: 
 

„Das Paradox der Subjektivierung [assujetissement] besteht genau darin, dass das Subjekt, 

das sich solchen Normen widersetzte, selbst von solchen Normen befähigt, wenn nicht gar 

hervorgebracht wird. Obgleich dieser konstitutive Zwang die Möglichkeit der Handlungsfä-

higkeit nicht von vornherein ausschließt, verortet er dieses Handlungsvermögen in einer stän-

dig wiederholenden oder reartikulierenden Praxis, die der Macht immanent ist, und nicht als 

eine Beziehung des von außen gegen die Macht geführten Widerstandes.“ (Butler 1997: 39f.) 

 
Der paradoxe Akt der Subjektivierung muss als ein Akt der Begrenzung gedacht 
werden. Diese Beschränkung ist aber nichts, was sich einem ursprünglich freien 
Subjekt entgegensetzt9 und ihm von vornherein offenstehende Handlungsmöglich-
keiten raubt. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität unterwirft das Subjekt 
vielmehr unter eine ihm fremde Macht und verleiht ihm in diesem Zuge erst Sub-
jektivität. In Hinblick auf Handlungsfähigkeit lautet die entscheidende Konsequenz 
des Paradoxes der Subjektivierung, dass die Angewiesenheit auf etwas Äußeres und 
Fremdes das Subjekt primär nicht in seiner Freiheit beschränkt, sondern dass der 
Akt der Beschränkung erst die Möglichkeit der Freiheit ist. Das Paradox der Sub-
jektivierung lässt sich folglich negativ und positiv auslegen: Negativ gesprochen ist 
der Prozess der Subjektwerdung ein Akt der Verhinderung und verunmöglicht die 
Existenz eines ursprünglich selbstbestimmten Subjekts. Positiv ausgelegt kann das 
Subjekt allerdings ohne eine Rahmung seiner Existenzmöglichkeiten gar nicht le-
bensfähig sein. Die Begrenzung des Selbst – und damit die (stets vorläufige) Unter-
                                                             
9  Die traditionelle Subjektphilosophie hat – in Form von Fichte – dem Ich ein Nicht-Ich 

entgegengesetzt. Das Ich muss sich von etwas unterscheiden, das es nicht ist, um im 

Vollzug dieser Unterscheidung sich selbst als Ich zu begreifen. Diese Unterscheidung er-

hebt den Anspruch auf eine feste Grenzziehung: Das Subjekt ist etwas, was der/das ande-

re nicht ist; es verfügt über Subjektivität, die nur ihm und niemand anderem zukommt. 

Die notwendige Angewiesenheit auf ein Anderes durchkreuzt die Möglichkeit einer un-

verrückbaren Grenze jedoch. Das Subjekt muss auf etwas bezogen sein, da es sonst gar 

nicht Subjekt sein kann; es soll sich aber zugleich vom Anderen radikal unterschieden, 

weil es andernfalls nicht autonomes Subjekt sein kann. Darin besteht die Aporie der Sub-

jektphilosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 357 

 

scheidung zwischen einem Innen und einem Außen – macht es erst möglich, dass 
sich Subjekte zu sich selbst verhalten, Handlungen in der Welt vollziehen und Ver-
antwortung für diese Handlungen übernehmen können. Das Subjekt wird im Mo-
ment des Umschlags von negativen Entzugsmomenten in positive Bezugsmomente 
erzeugt, aber nicht auf eine unüberschreitbare Subjektivität festgelegt. Nicht-
Identität, Nicht-Verortbarkeit und Unabgeschlossenheit des heteronomen Außen 
verhindern, dass das Subjekt determiniert ist. Wenn der Konstitutionsprozess immer 
wieder vom Subjekt ablässt und die konstituierende Kraft von Unterbrechungen ge-
zeichnet ist, dann ist nicht nur das Subjekt als Produkt des Konstitutionsprozesses 
ein heteronomes, unabgeschlossenes und stets aufgeschobenes, sondern auch der 
Konstitutionsprozess selbst. Die ab-gründige, sich entziehende Kraft bewirkt, dass 
sich Subjektivierung stets neu ereignet und somit ein Subjekt eingesetzt wird, das 
weder in sich geschlossen noch völlig zerrissen ist. 

Die soeben dargelegte Verknüpfung des Paradoxes der Subjektivierung mit der 
Figur des Ab-grunds ist eine Geste der Dekonstruktion. Das bedeutet aber nicht, 
dass sich einer Dekonstruktion des Subjekts keine Hermeneutik mehr anschließen 
lässt. Während die Dekonstruktion ihr Augenmerk eher auf die entziehenden Di-
mensionen der Subjektwerdung legt, stehen bei der Hermeneutik mehr die bezie-
henden Dimensionen, d.h. die positiven Effekte des negativen Entzugsmoments, im 
Vordergrund. Hier ist die Frage zentral, wie das Selbstverständnis interpretierender, 
handelnder und wertender Subjekte in der Aussetzung gegenüber Entzugsmomen-
ten neu thematisiert werden kann. Die Hermeneutik kürzt dabei die Explikation des 
Umschlags von Entzugs- in Bezugsmomente ab, indem sie sich vorwiegend einer 
Interpretation der Bezugsmomente widmet. Bei Ricœur vollzieht sich das wesent-
lich über den Begriff der narrativen Identität, der den Umschlag zwischen der Tem-
poralität und dem Selbstverständnis der Subjekte anzeigen soll. Bei Taylor wird die 
Neubestimmung der Anthropologie über eine moralische Ontologie entwickelt. 
Sowohl Ricœur als auch Taylor gelingt es durch die „Abkürzung“ des Weges zu 
den positiven Dimensionen von Subjektivität, die Realisierung von Handlungsfä-
higkeit und die inhaltliche Konfiguration des Selbstverständnisses von Subjekten in 
den Fokus zu bekommen. Während die Dekonstruktion nur die Möglichkeit von 
Handlungsfähigkeit innerhalb eines heteronomen Subjektverständnisses aufgreift, 
zeigt die Hermeneutik durch die Anbindung der Handlungsfähigkeit an das Selbst-
verständnis von Subjekten genauer auf, was es für ein Subjekt bedeutet, sich als 
selbstinterpretierend, reflektierend, wertend und sprechend zu verstehen. Sie nimmt 
dabei die von der Dekonstruktion ausgeblendete Perspektive des Subjekts wieder 
auf und befasst sich mehr mit der gründenden, verstetigenden Dimension des Ab-
grunds. Mit dieser Arbeit ist sie jedoch nur dann erfolgreich, wenn sie darum weiß, 
dass Subjektivität nur partiell gegründet wird und der Prozess der Gründung stets 
auf die Dimension des Entzugs verweist. Eine Affirmation des Gehalts von Subjek-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


358 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tivität gilt es damit immer auf eine Problematisierung verfehlter, weil dominieren-
der Sedimentierungsformen offen zu halten.10 

 
9.2.3 Geschichtlichkeit und Temporalität – Die zweite Entbindung 
 
Nachdem in Abschnitt 9.2.1 auf die erste Entbindung zwischen dem Subjekt und 
den konstituierenden Kräfteverhältnissen eingegangen wurde, möchte ich nun eine 
zweite Entbindung zur Darstellung bringen. Der Weg zu einem heteronomen Sub-
jektverständnis führt über eine Ablösung der Temporalität von der Geschichtlich-
keit. Diese Entbindung radikalisiert die Figur des Ab-grunds und plausibilisiert zu-
gleich die Rede vom quasi-ahistorischen und quasi-universalistischen Charakter 
heteronomer Subjektivität. Wenn der Konstitutionsakt von Subjektivität als grund-
sätzlich heteronom begriffen wird, dann kann er nicht auf eine bestimmte histori-
sche und kulturelle Situierung zurückgeführt werden – Subjektivität lässt sich viel-
mehr nicht anders als durch die paradoxe Bewegung des Bezugs und Entzugs 
beschreiben.  

Um diesen Gedanken zu entfalten, muss plausibilisiert werden, dass Temporali-
tät ein phänomenaler Gehalt zukommt, der sich von einer historischen Konfigurati-
on ablösen lässt. Der Aufweis eines solchen Verständnisses von Temporalität ist 
das primäre Bestreben von Sein und Zeit. Die Zeit als Sinn von Sein unterläuft die 
Substanzmetaphysik der Subjektphilosophie, indem sie das Subjekt aus einer Fixie-
rung auf die Gegenwart löst. Eine Kritik der Subjektphilosophie ist damit an eine 
Freilegung des dreidimensionalen Charakters von Temporalität gebunden. Dieses 
Unternehmen erfährt aber erst nach Heideggers Kehre eine konsequente Ausarbei-
tung: Erst jetzt wird an die ontologische Analyse die Forderung gerichtet, die Be-

wegung von Zeitlichkeit aufzuspüren. Die Ablösung der Temporalität von der Ge-
schichtlichkeit wird in den 30er Jahren an Heideggers Explikation des Ereignisses 
besonders gut sichtbar. Das Ereignis ist die nicht-historische Struktur der Ge-
schichtlichkeit, da sie Zeit und Sein erst erscheinen lässt (vgl. Kap. 3.2.3). Wie sich 
Zeit und Sein dem Menschen hingeben, ist Thema der Seinsgeschichte; dass der 
Mensch vom Sein affiziert wird, haben jedoch alle spezifischen Epochen der Seins-
geschichte gemeinsam. Die Gabe von Sein und Zeit ist ein quasi-ahistorischer Akt: 
Die Konstitution des Menschen kann nach Heidegger gar nicht anders als in der 
Aussetzung des Seins gedacht werden. Die Zeit als Sinn von Sein ist die Bedingung 
der Existenz des Menschen. 

Erstaunlicherweise folgen Dekonstruktion und Hermeneutik diesem Verständnis 
von Temporalität selbst dort, wo sie um eine radikale Kritik des mittels Temporali-
tät doch erst freizulegenden Phänomens bemüht sind – dem Sinn von Sein. Wenn 

                                                             
10  Zu einem solchen Verfahren der Kritik werde ich in Abschnitt 9.4.2 mehr sagen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 359 

 

etwa Levinas Heidegger eine philosophische Verteidigung von Totalität unterstellt 
– und auch nachweist –, wodurch die Erfahrbarkeit des Anderen in seiner Anders-
heit nicht mehr möglich ist, schließt er an die Bewegung der Temporalität an, um 
die Berührung des Subjekts durch den Anderen zu erschließen. Das heideggersche 
Denken wird dekonstruiert, indem ihr ein elementares Moment entnommen wird, 
das gegen ihre ontologischen und seinsgeschichtlichen Implikationen gerichtet 
wird. Die Entbindung der Temporalität von der Geschichtlichkeit als systematische 
Einsicht eines heteronomen Subjektverständnisses überlappt die unterschiedlichen 
dekonstruktiven, genealogischen und hermeneutischen Anschlüsse an Heideggers 
Subjektkritik. Am nachdrücklichsten wird sie freilich von Levinas und Derrida ver-
treten. Beide greifen auf das Bild der Spur zurück, um den Konstitutionsprozess 
von Subjektivität zu artikulieren. Die Spur ist kein geschichtlich kontingentes, son-
dern ein temporales Moment eines jeden Konstitutionsprozesses von Subjektivität. 
Sie entstammt einer uneinholbaren Vergangenheit, die bei Levinas der Subjekte be-
rührende und anrufende Andere und bei Derrida die Subjektivität durchziehende 
Struktur der Différance sind. Auch wenn Derridas Arbeiten, insbesondere seine Kri-
tik des Phonozentrismus und Logozentrismus, in starkem Maße historisch ausge-
richtet sind, ist die Différance ein nicht-historisches Phänomen, weil sie die Bedin-
gung der Möglichkeit aller Phänomene und Sinnhorizonte und somit auch von 
Geschichte ist (vgl. Kap. 5.2.2). Das räumliche und temporale Spiel der Différance 
als Aufeinanderverweisen von Zeichen ist die quasi-transzendentale Struktur von 
Subjektivität: Ohne den durch die Différance gegebenen Sinn, ohne die Kraft der 
Nicht-Identität, werden Subjekte nicht gerahmt und damit nicht zu Subjekten. 

Dieses quasi-ahistorische Temporalitätsverständnis ist selbst in solchen Arbei-
ten noch anzutreffen, in denen die historische Kontingenz von Strukturmomenten 
und Subjektwerdung im Vordergrund steht. Das gilt auch für Foucault, der vor sys-
tematischen Aussagen in Hinblick auf seine genealogischen Untersuchungen wei-
testgehend zurückschreckt. Es hat sich jedoch herausgestellt, dass auch in die gene-
alogische Geschichtsschreibung ontologische Implikationen eingewoben sind. Das 
Kräfteverhältnis der Macht, die Dynamik ihrer Wirkungsweise, übersteigt jede his-
torisch konkrete Machtformation: Machtverhältnissen kommen stets die drei Kom-
ponenten der Diffusion, Relation und Produktion zu – unabhängig davon, ob Macht 
genealogisch als Souveränitätsmacht, Disziplinarmacht oder Biomacht beschreibbar 
ist (vgl. Kap. 6.2.2). Macht als diffuses, relationales und Sedimentierungen produ-
zierendes Kräfteverhältnis unterwirft Subjekte und setzt sie zugleich als handlungs-
fähige und widerständige Akteure ein. Machtverhältnisse, denen Selbstpraktiken als 
ihre Bezugsmomente korrelieren, sind also Bedingungen der Möglichkeit von Sub-
jektivität – und in diesem Sinne üben sie eine quasi-transzendentale Funktion aus. 

Auch innerhalb der Hermeneutik Taylors und Ricœurs lässt sich eine Ablösung 
der Temporalität von der Geschichtlichkeit diagnostizieren. Bei Taylor hat sich dies 
vor allem anhand der Anthropologie des Menschseins erwiesen: Die Fähigkeiten 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


360 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Selbstinterpretation, der starken Wertungen und des Sprechens sind quasi-
ahistorische Bezugsmomente von Subjektivität (vgl. Kap. 8.1.1-8.1.3). Sie verwei-
sen zwar auf die Situierung des Subjekts in einer (konkreten) moralischen Ontolo-
gie; jedoch sind sie selbst keine historisch kontingenten Bezugsmomente. Auch 
wenn ihre Explikation erst zu einem spezifischen Zeitpunkt philosophisch möglich 
ist, kann das Selbstverständnis von Subjekten nur vor dem Hintergrund dieser anth-
ropologischen Komponenten thematisiert werden. Eine ähnliche Argumentation be-
züglich der Perspektive des Subjekts verfolgt Ricœur: Die Phänomene des Spre-
chens, der Reflexion, der Selbst-Ständigkeit und die Einschreibung der Andersheit 
in die Selbstheit sind integrale Momente des Selbstverständnisses aller Subjekte. 
Insbesondere in Bezug auf die Komponente der Selbst-Ständigkeit des Selbst konn-
te herausgearbeitet werden, inwiefern ein heteronomes Subjektverständnis auf eine 
Entbindung der Temporalität von der Geschichtlichkeit zurückgreift: Selbst-
Ständigkeit ist eine Sedimentierung des temporalen Charakters der Selbstheit (vgl. 
Kap. 7.3.2). Identitätsbildung impliziert die Verortung innerhalb einer Welt, die 
sich Subjekte erzählend erschließen (müssen). Narrative Identität ist allerdings eine 
Komponente von Subjektivität, die nicht an eine historisch spezifische Welt gebun-
den ist, sondern Teil der Existenzweise von Subjekten ist. 

Auch wenn die dekonstruktiven und hermeneutischen Autoren in ihren jeweili-
gen Arbeiten ganz unterschiedliche Wendungen der heideggerschen Subjektkritik 
einschlagen, gehen sie zunächst einen gemeinsamen Weg: Sie widmen sich einer 
Explikation von solchen Affizierungen, Kräfteverhältnissen und Praktiken, die nicht 
der Aneignung und Struktur von Subjektivität unterliegen, sondern Subjektivität 
erst konstituieren (1. Entbindung). Der Prozess der Gründung und Entgründung des 
Subjekts ist sowohl ein Akt der Unterwerfung, als auch ein solcher der Ermächti-
gung; er versetzt Subjekte in ein Abhängigkeitsverhältnis, ohne welches sie nicht 
frei sein können (Paradox der Subjektivierung). Zugleich begreifen Dekonstruktion 
und Hermeneutik den Konstitutionsprozess als quasi-ahistorisch, indem sie die 
temporale Dimension dieses Prozesses im Sinne einer nicht-historischen Ereignung 
interpretieren (2. Entbindung). Diese drei Schritte ermöglichen es nun, Dekonstruk-
tion und Hermeneutik in ein Gespräch miteinander zu bringen. 

 
 

9.3 DEKONSTRUKTIVE UND HERMENEUTISCHE 

SPIELFORMEN HETERONOMER SUBJEKTIVITÄT 
 
Die dekonstruktiven und hermeneutischen Spielformen heteronomer Subjektivität 
loten den durch die heideggersche Subjektkritik bereitgestellten Raum einer Neu-
bestimmung des Subjektbegriffs auf je unterschiedliche Weise aus. Meine zentrale 
These ist, dass Dekonstruktion und Hermeneutik ineinandergreifen, indem sie 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 361 

 

Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis als positive Effekte ne-
gativer Entzugsmomente von Subjektivität begreifen. Der Dekonstruktion geht es 
folglich nicht nur um die Durchkreuzung des mit sich selbst identischen und auto-
nomen Subjekts und der Hermeneutik nicht nur um die Stabilisierung und Rah-
mung von Identität und Selbstverständnis: Durchkreuzung und Rahmung sind viel-
mehr zwei Momente, denen sich sowohl die Hermeneutik als auch die 
Dekonstruktion annimmt. Natürlich ist es unbestritten, dass die Dekonstruktion 
mehr die destabilisierenden und die Hermeneutik mehr die stabilisierenden Momen-
te von Subjektivität betont. Wichtiger ist es mir aber nachzuweisen, dass das Zu-
sammenspiel von Abbau und Aufbau sowie Dekonstruktion und Konstruktion bei 
beiden philosophischen Strömungen jeweils auf ein heteronomes Subjektverständ-
nis hindeutet.  

Nach meiner Erörterung Heideggers in den Kapiteln zwei und drei dieses Bu-
ches hat sich ergeben, dass sich ein heteronomes Subjektverständnis nach zwei Sei-
ten abgrenzen muss: Es muss die Motive der Kritik am selbstbewussten, sich selbst 
transparenten und sich selbst bestimmenden Subjekt aufnehmen und zugleich der 
Versuchung widerstehen, die philosophische Kategorie des Subjekts aufzulösen. Im 
Folgenden möchte ich zunächst anführen, welche negativen und positiven Dimensi-
onen von Subjektivität die dekonstruktiven und hermeneutischen Autoren jeweils 
herausgearbeitet haben. Levinas’ Radikalisierung der heideggerschen Subjektkritik, 
welche die Ausgesetztheit des Subjekts sowie die Reartikulation von Handlungsfä-
higkeit, Verantwortung und Identität zur Sprache gebracht hat, ist dabei der Aus-
gangspunkt, vor welchem die anderen Positionen beurteilt werden. Im Anschluss 
daran werde ich die Berührungspunkte zwischen Dekonstruktion und Hermeneutik 
am Phänomen des Verstehens ersichtlich machen. Hier wird sich zeigen, dass die 
Dekonstruktion nicht bloß die Möglichkeit des Verstehens, auf welche die Herme-
neutik vermeintlich abzielt, zerschießt, sondern dass Dekonstruktion und Herme-
neutik die Möglichkeit des Verstehens an die Unmöglichkeit eines erschöpfenden 
Verstehens knüpfen. 

 
9.3.1 Negative und positive Dimensionen von Subjektivität 
 
Die Positionen der Dekonstruktion und der Hermeneutik wurden in den Kapiteln 
vier bis acht dieser Arbeit gemäß ihrer Radikalisierung der heideggerschen Sub-
jektkritik vorgestellt. Ein Leitmotiv meiner Auseinandersetzung war dabei stets die 
Frage, inwiefern die durch Levinas zur Sprache gebrachte Ausgesetztheit gegenüber 
dem Anderen und die damit verbundene ethische Dimension von Subjektivität bei 
den anderen dekonstruktiven und hermeneutischen Autoren Berücksichtigung fin-
det. Alle fünf Philosophen arbeiten unterschiedliche positive und negative Dimen-
sionen von Subjektivität heraus und beleuchten das Phänomen der Subjektivität aus 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


362 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

verschiedenen Blickwinkeln. Fügt man sie zusammen, gewinnt man ein weiträumi-
ges Verständnis heteronomer Subjektivität. Im Auge zu behalten ist jedoch stets die 
Tatsache, dass diese Zusammenführung nicht im Sinne einer Synthese begriffen 
werden darf. Die Radikalität der jeweiligen Positionen ist eine Notwendigkeit für 
die Freilegung der entsprechenden Entzugs- und Bezugsmomente von Subjektivität 
– und sie versperrt damit zugleich die Möglichkeit einer umfassenden Integration. 
So ist etwa Levinas’ Primat einer ethischen Affizierung mit Foucaults diskursanaly-
tischer Vorgehensweise der 70er Jahre nicht vereinbar, weil bei Levinas der Andere 
und bei Foucault die Macht das konstitutive Außen des Subjekts sind. Die Vorrang-
stellung der Ethik (Levinas) und diejenige der Struktur (Foucault) lassen sich nicht 
in ein Modell überführen, das der Reichweite beider Positionen Anerkennung wi-
derfahren lässt. Es müssten entscheidende Bausteine der jeweiligen philosophischen 
Entwürfe verändert werden, um die beiden Positionen einander anzugleichen. Weil 
dies einer Explikation heteronomer Subjektivität im Wege steht, musste und muss 
es vielmehr darum gehen, die entscheidenden Einsichten der einzelnen Ansätze in 
ihrer vollen Konsequenz nachzuzeichnen. Der Ertrag, der sich daraus ergibt, ist 
dann keine letztgültige Theorie heteronomer Subjektivität, sondern eine heterogene 

Perspektivierung, die in sich genauso unabgeschlossen ist, wie es die Arbeiten ihrer 
Referenzautoren sind. 

Die Freilegung der Ausgesetztheit des Subjekts ist das wesentliche Verdienst 
der philosophischen Arbeiten Levinas’. In zwei Punkten lässt es sich zusammenfas-
sen. Einerseits gelingt es Levinas, den heteronomen Konstitutionsprozess von Sub-
jektivität ausgehend von Heidegger in seiner radikalsten Form zu denken und ande-

rerseits dem Subjekt – im Gegensatz zu Heidegger – innerhalb dieser Bewegung 
wieder einen Ort zuzuweisen. In anderen Worten: Die stärkere Fokussierung auf die 
Entzugsmomente hat die Neubestimmung der Bezugsmomente befeuert. Levinas’ 
grundlegende These ist, dass Subjektivität in der Ausgesetztheit gegenüber dem 
Anderen konstituiert wird. Die Berührung und der Ruf des Anderen sind diejenigen 
Kräfte, die das Subjekt als Subjekt einsetzen. Es gibt keine Fähigkeit, keinen Rest 
an Subjektivität, der sich diesen Kräften entzieht und ihnen vorausgeht. Handlungs-
fähigkeit und die Möglichkeit der Übernahme von Verantwortung verdankt das 
Subjekt der Affizierung des Anderen. Der kompromisslose Zugang zum Subjektbe-
griff zeigt sich im Falle Levinas’ auch darin, dass der Konstitutionsakt keine prak-
tisch-politische Dimension, sondern nur eine ethische Kraft umfasst. Alle weiteren 
Kräfteverhältnisse, denen Subjekte ausgesetzt sind, sind der ethischen Affizierung 
nachgeordnet und werden daher innerhalb seiner Philosophie vernachlässigt. Le-
vinas geht es um nichts weniger als eine Vermittlung von Ethik und Ontologie – sei 
diese Ontologie auch als strukturale (Derrida), diskursive (Foucault) oder histo-
risch-moralische (Taylor) gefasst –, sondern um das Insistieren auf der Ethik als 
primärer philosophischer Disziplin, um die eine Analyse des Subjekts kreisen muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 363 

 

An der Radikalisierung und Wendung der heideggerschen Subjektkritik durch 
Levinas gilt es die anderen Denker zu messen. Dabei ist es nicht mein Ziel zu zei-
gen, dass die Ausgesetztheit gegenüber dem Anderen die einzige Konstitutionsbe-
dingung von Subjektivität ist und somit die philosophische Disziplin der Ethik den 
ausschließlichen Zugang zu einem heteronomen Subjektverständnis besitzt. Es 
muss vielmehr offengelegt werden, wie im Ausgang von jener Ausgesetztheit wei-

tere Entzugs- und Bezugsmomente von Subjektivität erschlossen werden können. 
Die Radikalität von Levinas’ Explikation des heteronomen Konstitutionsprozesses 
ist an ein Abblenden bestimmter Dimensionen von Subjektivität gebunden, die es 
wieder einzuholen gilt. 

Derrida ist der Denker mit der größten philosophischen Nähe zu Levinas. Das 
schlägt sich auch in der Verwendung identischer Ausdrücke nieder, wie beispiels-
weise demjenigen der Spur.11 Derrida erweitert die Analyse des heteronomen Kon-
stitutionsprozesses von Subjektivität, indem er sich dessen nicht-identischer Struk-
tur zuwendet. Die Différance setzt das Subjekt ein und bedingt, dass dessen 
Identität stets einer Nicht-Identität ausgesetzt ist. Im Gegensatz zu Levinas kommt 
der Ethik innerhalb dieses Prozesses allerdings kein Primat zu. Auch wenn der An-
dere bei Levinas ebenfalls nicht-identisch und von denselben Momenten, wie es bei 
der Différance der Fall ist, durchzogen ist, so ist es nicht die Différance, sondern 
die in sich differentielle Spur des Anderen, die nach Levinas das Subjekt einsetzt. 
Bei Derrida ist das konstitutive Außen des Subjekts die Spur als Urschrift, deren 
differentielle, temporale und räumliche Struktur ethisch neutral ist. Ethische Phä-
nomene werden genauso von der Différance konstituiert, wie es bei Begriffen, 
Praktiken und Selbstverständnissen zutrifft. Es hat sich innerhalb meiner Lektüre 
jedoch erwiesen, dass Derrida aufgrund des Insistierens auf der strukturellen Kom-
ponente der Subjektwerdung nicht erklären kann, wie Subjekten im Vollzug einer 
Berührung Existenz verliehen wird. Die Gesten des Berührens und Anrufens sind 
nicht zu begreifen, wenn sie nicht im Modus der Ethik interpretiert werden. Was 
Derrida durch die Analyse der Kraft der Différance aber in den Blick bekommt, ist 
die doppelte Bewegung von Wiederholung und Verschiebung, durch welche der 
Prozess der Subjektwerdung ausgezeichnet ist.  

Bei Foucault erhält die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik 
zum ersten Mal einen praktischen und auch politischen Zug. Foucaults entschei-
dendes Verdienst liegt in der Transformation der ontisch-ontologischen Differenz 
und der Seinsgeschichte Heideggers auf die Ebene der Praxis in Form von Wissens- 
und Machtverhältnissen. Die ethische und strukturelle Explikation von Subjektivie-
rung wird um eine Untersuchung der Frage erweitert, wie Subjekte im Akt ihrer 
Unterwerfung unter Wissens- und Machtverhältnisse erzeugt werden. Die Produkte 
von Machtverhältnissen, deren Formationen stets historisch aktualisiert werden, 
                                                             
11  Vgl. zur Spur bei Levinas Kap. 4.2.1 und bei Derrida Kap. 5.2.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


364 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

sind handlungsfähige und widerständige Subjekte. Wegen dieser produzierenden, 
ermächtigenden Dimension sind Subjekte der Macht nicht hilflos ausgesetzt, son-
dern zugleich befähigt, eine widerständige Haltung einzunehmen und sich also an 
der Formung ihres Selbst zu beteiligen. In Hinblick auf dieses Selbstverhältnis ver-
säumt es Foucault jedoch, die Rolle des Anderen zu thematisieren: Zwischen einer 
Kritik der unterwerfenden Macht und einer Artikulation von Selbstbezügen wird die 
Berührung durch den Anderen nicht mehr berücksichtigt. 

Im Vergleich zur Dekonstruktion stehen bei der Hermeneutik vorwiegend die 
Bezugsmomente von Subjektivität im Fokus der philosophischen Arbeit. Der ent-
scheidende Unterschied beruht in der Thematisierung der Binnenperspektive des 
Subjekts. Ricœurs wesentliche Leistung ist es, diejenigen Dimensionen eines hete-
ronomen Subjektverständnisses zur Sprache gebracht zu haben, welche um die Be-
griffe der Selbstheit und der Identität kreisen. Die positiven Dimensionen des Spre-
chens, der Reflexion und die (vorläufige) Beständigkeit der Identität werden als 
Selbstbezüge von Subjekten ausgelegt. Die narrative Identität stellt die Schnittstelle 
dar, an welcher die Temporalität in den Konstitutionsprozess von Subjektivität ein-
dringt: Die Komponenten von Selbigkeit und Selbstheit werden als temporale Be-
zugsmomente neu interpretiert. Resultat ist ein Verständnis von Identität, das nicht 
mehr auf eine Gleichheit mit sich selbst und damit auf den Primat der Präsenz ver-
weist. Mit der Dialektik zwischen Selbstheit und Andersheit gelingt es Ricœur 
schließlich, zwischen einer ethischen und einer ontologischen Perspektivierung von 
Subjektivität zu vermitteln; das Selbst wird jedoch im Gegensatz zu Levinas nicht 
als dem Anderen ausgesetzt gedacht. Ricœur begreift die Empfänglichkeit für die 
Affizierung des Anderen als Voraussetzung des dialektischen Prozesses zwischen 
Selbstheit und Andersheit, deren Konstitution philosophisch nicht mehr eingeholt 
wird. 

Die hermeneutische Erschließung des Subjekts verbindet sich bei Taylor mit der 
Neubestimmung der durch Heidegger und die Dekonstruktion wohl am schärfsten 
kritisierten Disziplin der Philosophie: Der Anthropologie. Deren Aufgabe ist nun 
aber nicht mehr die Bestimmung der Essenz des Menschen, sondern die Artikulati-
on des Menschseins. Die Anthropologie beschreibt, inwiefern sich Subjekte als 
handelnd, wertend und sprechend interpretieren können. Den inhaltlichen Gehalt 
möglicher Selbstinterpretationen arbeitet Taylor mithilfe einer affirmativen Genea-
logie heraus, die sich der Genese der spezifisch neuzeitlichen Identität zuwendet. 
Die beiden Ebenen der Anthropologie und Genealogie werden durch die Konzepti-
on der moralischen Ontologie zusammengehalten. Das Konzept der moralischen 
Ontologie transformiert die Seinsweise des In-der-Welt-seins auf die Ebene der 
Praxis – und mit dieser Geste ist Taylor Foucault nicht fern. Die moralische Onto-
logie ist der Raum, innerhalb dessen sich solche Narrative formieren, die Subjekte 
als Modalitäten ihrer Existenz affirmieren oder negieren können. Da Taylor jedoch 
– im Gegensatz zu Foucault – innerhalb seiner Genealogie die stabilisierenden 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 365 

 

Momente von Identität überbetont, zeichnet er historisch kontingente Sedimentie-
rungen von Identität vorschnell als unhintergehbar aus. Dadurch wird verkannt, 
dass die Narrative der neuzeitlichen Identität nicht den unüberschreitbaren Horizont 
unseres gegenwärtigen Selbstverständnisses darstellen, sondern in sich brüchig und 
von einem konstitutiven Nicht-Identischen durchzogen sind. Die Affirmation gelin-
gender Selbstbezüge, die Taylor anstrebt, verweist folglich auf die Notwendigkeit 
einer dekonstruktiven Kritik und auf die Erinnerung, dass Bezugsmomente stets die 
Rückseite von Entzugsmomenten sind. 

 
9.3.2 Das hermeneutische Moment der Dekonstruktion und  

der dekonstruktive Impuls der Hermeneutik  
 
Noch nicht hinreichend deutlich geworden ist bis jetzt, wie Dekonstruktion und 
Hermeneutik bei der Freilegung von Entzugs- und Bezugsmomenten genau inei-
nandergreifen. Wie bereits offengelegt wurde, darf die Dekonstruktion nicht auf die 
Explikation der Entzugsmomente und die Hermeneutik nicht auf diejenige der Be-
zugsmomente festgelegt werden. Wäre das der Fall, würden beide philosophischen 
Strömungen auf eine Aporie zusteuern, da ja die Entzugsmomente die Bezugsmo-
mente bedingen und sich erstere erst über letztere erschließen lassen. Überzeugen-
der scheint mir in diesem Zusammenhang zunächst die Argumentation Albrecht 
Wellmers zu sein, wonach es sich bei der Dekonstruktion um eine Radikalisierung 
bestimmter hermeneutischer Einsichten handelt, welche die Hermeneutik dennoch 
nicht obsolet werden lässt: 

 

„Diese Radikalisierung der hermeneutischen Reflexion, deren explizite Durchführung sicher-

lich nicht zuletzt Derrida zu verdanken ist, bedeutet keine Verabschiedung der Hermeneutik 

zugunsten der Dekonstruktion, sie macht vielmehr deutlich, dass Hermeneutik und Dekon-

struktion notwendigerweise ineinander spielen: So wie die Hermeneutik von der Dekonstruk-

tion lernen kann, bleibt der Dekonstruktion notwendigerweise ein hermeneutisches Moment 

einbeschrieben.“ (Wellmer 2002: 214) 

 
Das wesentliche hermeneutische, aus Sein und Zeit übernommene Motiv der De-
konstruktion ist das Verstehen. Hier muss zunächst das verbreitete Missverständnis 
ausgeräumt werden, der Dekonstruktion gehe es lediglich um den Aufweis der Un-
möglichkeit des Verstehens.12 Der Rede von der Unmöglichkeit kommt in diesem 

                                                             
12  Vgl. zu einer solchen Position etwa diejenige Ruth Sondereggers: „Ästhetik der Dekon-

struktion, die dem wahrheitsorientierten Verstehen der hermeneutischen Ästhetik die 

Nichtverstehbarkeit der Signifikanten sowie die Nichtverstehbarkeit der nach den Ord-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


366 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Kontext nämlich ein anderer Sinn zu. Wenn in der Dekonstruktion von einer grund-

sätzlichen Unmöglichkeit des Verstehens gesprochen wird, dann bezieht sich diese 
Unmöglichkeit auf die Möglichkeit eines vollkommen gelingenden Verstehens. Ein 
Ziel der Dekonstruktion basiert hingegen in der Freilegung der Bedingungen von 
Verstehen und Nichtverstehen. 

Dieser Anspruch lässt sich am Phänomen des Sinns illustrieren. Wie ich heraus-
gearbeitet habe, begreift Derrida die Différance als sinngebende Alterität (vgl. Kap. 
5.2.2). Sie ist Bedingung der Unmöglichkeit des Sinns, da jeder Sinn immer schon 
von der Struktur der Alterität durchzogen und somit nicht mit sich selbst identisch 
ist – unmöglich ist also die Schließung des (vollendeten) Sinns.13 Die Différance 
gibt sich dem Sinn hin – sie verhindert aber zugleich, dass der Sinn vollkommen er-
schlossen und damit verstanden werden kann. Das Verstehen bezieht sich stets auf 
ein Nicht-Verstehen, welches jenes initiiert und durchdringt. Das Nicht-Verstehen 
durchkreuzt die Möglichkeit eines vollständig gelingenden Verstehens, einer Ent-
schlüsselung und Fixierung des Sinns. Die Différance ist allerdings zugleich, und 
darin beruht die positive Wendung, Bedingung der Möglichkeit des Verstehens. Sie 
ist das Entzugsmoment des Sinns oder wie es Nancy formuliert: „Der Sinn des 
Sinns ist es, sich zu entziehen.“ (Nancy 2014a: 37) Die alteritäre Struktur der Dif-
férance bedingt, dass es (partielles) Verstehen und (aufgeschobenen) Sinn über-
haupt erst gibt. Subjekte sind nur deshalb befähigt, sich selbst als Akteure zu ver-
stehen, weil ihnen die Möglichkeit eines umfassenden Verstehens, d.h. diejenige 
einer Selbsttransparenz, genommen ist. Diese Verhinderung und Beschränkung ist 
ein zentrales Moment ihres Selbstverständnisses. Eine dekonstruktive Annäherung 
an das Verstehen – und somit eine Dekonstruktion, in die immer schon ein herme-
                                                             

nungen von Variation und Wiederholung funktionierenden Beziehungen der Signifikan-

ten entgegenhält.“ (Sonderegger 2000: 7) 

13  Ich stimme mit Hamacher darin überein, dass sich Verstehen nur denken lässt, wenn die 

Unmöglichkeit des Verstehens – als deren konstitutives Außen – der Ermögli-

chungs(ab)grund des Verstehens ist. Hamacher schreibt: „Der Satz vom Verstehen, der 

seine Selbstermöglichung postuliert, trifft also in sich selber auf etwas anderes, auf etwas, 

das dem Verstehen nicht korrespondiert und sich ihm nicht assimilieren lässt – er trifft 

auf etwas Unverstandenes und Unverständliches, auf ein Unvermögen und eine Unmög-

lichkeit. Von diesem anderen, dem Unmöglichen, ist nicht nur das Privileg der Technik, 

die Regulierbarkeit und Methodologisierbarkeit des Verstehens erschüttert, erschüttert ist 

darüber hinaus die Möglichkeit des Verstehens überhaupt, seine Fähigkeit, an ihm selbst 

seine Prämisse zu finden, selber sein Verstehen verstehen, ihm vorstehen und somit über-

haupt Verstehen sein zu können.“ (Hamacher 1998a: 9) Im Unterschied zu mir vermag 

Hamacher allerdings der Hermeneutik (die er „nur“ in Form von Schleiermacher, Dilthey, 

dem Heidegger von Sein und Zeit und Gadamer erörtert) innerhalb eines solchen dekon-

struierten Verstehens keinen Ort mehr zuzuweisen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 367 

 

neutisches Moment eingeschrieben ist – setzt Verstehen einer alteritären Kraft aus 
und kettet die Möglichkeit des Verstehens an seine Unmöglichkeit.14 

Genauso wenig wie sich Dekonstruktion und Hermeneutik anhand der Dicho-
tomie von Verstehen und Nichtverstehen ausrichten lassen, wird auch die Unterstel-
lung eines Dualismus zwischen einer Auflösung des Subjekts und seiner vollständi-
gen Stabilisierung keiner der beiden Strömungen gerecht. Unter dem Strich lässt 
sich resümieren, dass es der Dekonstruktion mehr um die Freilegung der Subjektivi-
tät destabilisierenden Entzugsmomente und der Hermeneutik mehr um die Heraus-
arbeitung der Subjektivität stabilisierenden Bezugsmomente geht. In diesem Sinne 
ist die Hermeneutik konstruktiver als die Dekonstruktion. Sie legt mehr Wert auf 
die Erinnerung, dass Subjektivität gerahmt werden muss und bemüht sich aus die-
sem Grund, die strukturellen und historischen Möglichkeiten von Selbstbezügen 
und Identitätsbildung herauszuarbeiten. Zugleich muss die Hermeneutik jedoch die 
Vorläufigkeit und Brüchigkeit ihrer konstruktiven Suche nach der Stabilität von 
Selbstverständnis und Identität im Auge behalten. Der Erfolg ihrer Arbeit hängt 
auch davon ab, dass sie Selbstbezüge als offen gegenüber Reartikulationen und 
Transformationen begreift. Die Dekonstruktion versucht sich hingegen an einer tie-
feren, radikaleren Freilegung der Entzugsmomente von Subjektivität, indem sie aus 
unterschiedlichen Perspektiven die Ausgesetztheit des Subjekts – gegenüber dem 
Anderen, der Nicht-Identität und den Wissens- und Machtverhältnissen – zur Spra-
che bringt. Die „Radikalisierung der hermeneutischen Reflexion“, von der Wellmer 
in obigem Zitat spricht, meint genau das. Eine dekonstruktive Befragung ist aller-
dings auch darauf angewiesen, diejenigen Selbstbezüge einzuholen, ohne welche 
sich Subjekte nicht als handelnde und verantwortliche Akteure verstehen können. 
Ohne eine Berücksichtigung von Spuren der (vorläufigen) Identifizierung befindet 
sich eine Erschließung heteronomer Subjektivität im Ungleichgewicht. Die Dekon-
struktion ist deshalb keine „Hermeneutik mit negativem Vorzeichen“ (Sonderegger 
2000: 8). Dies würde bedeuten, dass sich ihre Arbeit ausschließlich auf die Freile-
gung der negativen Entzugsmomente beschränkt.15 
                                                             
14  Emil Angehrn unterstreicht diese konstruktive, auf das Verstehen zielende Dimension der 

Dekonstruktion: „Dekonstruktion erschöpft sich nicht in den Operationen des Zerstreuens 

und Neugestaltens von Sinn. Sie ist darin, trotz der oft proklamierten Opposition, von ei-

nem hermeneutischen Impuls, einem Interesse am Verstehen getragen.“ (Angehrn 2002: 

188) Toni Tholen (1999: 181) bemerkt, „dass Derrida die hermeneutische Sinnanstren-

gung nicht einfach ablehnt, sondern sie – dekonstruktiv – wiederholt, um in dieser Wie-

derholung eine Öffnung (einen Riss) zu finden, der die hermeneutische Lesart de-

limitiert“. 

15  Der Aufgabe der Dekonstruktion, die Pirmin Stekeler-Weithofer (2002: 20) darin er-

blickt, „verstellende Schichten der Selbstdeutung abzuräumen“, widmen sich in dieser 

Hinsicht auch Ricœur und Taylor. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


368 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Komplementär sind die von Dekonstruktion und Hermeneutik praktizieren Un-
tersuchungen, weil sie unterschiedliche Dimensionen von Subjektivität ein- und 
ausblenden. Das lässt sich an den genealogischen Verfahren Foucaults und Taylors 
veranschaulichen. Die starke Fokussierung auf den unterwerfenden Charakter der 
Macht bei Foucault befeuert eine Kritik an der These von der Unhintergehbarkeit 
neuzeitlicher Subjektivität und öffnet die Identität von Subjekten auf andere Mög-
lichkeiten der Existenz. Taylors affirmative Genealogie widmet sich hingegen der 
Suche nach den gelingenden Selbstverständnissen moderner Subjekte, indem sie die 
Narrative der Innerlichkeit, der Affirmation des gewöhnlichen Lebens und der Na-
tur als Quelle der Moral in ihrer Gewordenheit verfolgt. Dass diese Selbstverständ-
nisse von Taylor dann als unhintergehbar ausgezeichnet werden, lässt die Notwen-
digkeit erkennen, aus kritischer Perspektive auf der Vorläufigkeit jeder 
Identitätsbildung zu bestehen. Das hier stattfindende Gespräch zwischen Dekon-
struktion und Hermeneutik darf aber nicht dahingehend gedeutet werden, dass beide 
philosophischen Entwürfe die blinden Flecken der jeweils anderen Position behe-
ben sollen – die Radikalität der zwei Perspektivierungen ist vielmehr konstitutiv für 
ihre Mängel, d.h. für das Abblenden bestimmter Dimensionen von Subjektivität. 
Auch hier würde der Anspruch einer Synthese beide genealogischen Verfahren um 
die Früchte ihrer Arbeit bringen. 

 
 

9.4 IDENTITÄT, FREIHEIT, KRITIK 
 

Es ist nun an der Zeit, explizit auf den Begriff der Identität zu sprechen zu kommen, 
welcher innerhalb der Auseinandersetzung zwischen Dekonstruktion und Herme-
neutik für Spannungen sorgt. Die Verführung, den Identitätsbegriff innerhalb eines 
heteronomen Subjektverständnisses zu verwerfen, ist besonders groß, da mit Identi-
tät gemeinhin die Gleichheit von einem Gegenstand oder einem Phänomen mit sich 
selbst und sein Verharren in der Zeit benannt werden. Innerhalb der klassischen 
Subjektphilosophie bezeichnet „Identität“ in der Regel den Kern des Selbstver-
ständnisses von Subjekten: Sie ist der Name für ein Verständnis verhärteter Selbst-
bezüglichkeit, die gegen all diejenigen äußeren Einflüsse ankämpft, welche die 
Reinheit des Subjekts bedrohen. Identität wird in diesem Kontext in ein dichotomes 
Verhältnis zu Andersheit gesetzt: Der Andere muss zum Subjekt auf Distanz gehal-
ten werden, damit Letzteres zu sich selbst kommen und seine eigene Identität aus-
bilden kann. Gegen eine solche Interpretation von Identität bringt ein heteronomes 
Subjektverständnis seine philosophischen Werkzeuge zum Einsatz. Die umfas-
sendste Kritik am Identitätsbegriff leistet dabei Foucault: Das Verfahren der kriti-
schen Genealogie widmet sich der „Zerstörung“ der Geltung von Identität durch die 
Darlegung ihrer Herkunft (vgl. Kap. 6.2.4). Die Genealogie zerschießt die Selbst-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 369 

 

verständlichkeit hegemonialer Identitätsauslegungen, indem sie diejenigen Aus-
schlussmechanismen an die Oberfläche bringt, welche Subjekte auf eine bestimmte 
Identität festlegen. Eine Kritik der Identität beinhaltet dann eine Einbeziehung all 
derjenigen Selbstverständnisse, welche durch die herrschenden Machtverhältnisse 
verworfen werden und öffnet Subjektsein auf Möglichkeiten einer anderen Exis-
tenzweise. 

Die von Foucault erprobte und durchgeführte Kritik muss aber nicht notwendi-
gerweise dazu führen, dass dem Identitätsbegriff innerhalb eines heteronomen Sub-
jektverständnisses kein Ort mehr zugewiesen werden kann. Eine Neubestimmung 
von Identität konnte bereits bei Levinas und Derrida erblickt werden, indem jene als 
dem Anderen (Levinas) bzw. der Nicht-Identität (Derrida) ausgesetzt gedacht wird 
(vgl. Kap. 4.4 und Kap. 5.3.2). Der Identitätsbegriff lässt sich dezentrieren, indem 
Identität als partielle, stets nur vorläufige Stabilisierung von Subjektivität begriffen 
wird, welche durch diejenigen Momente, denen Subjekte ihre Befähigungen ver-
danken, immer wieder destabilisiert und verschoben wird. Die Dekonstruktion öff-
net damit den Identitätsbegriff auf ihr Anderes hin und schafft zugleich den Raum 
für eine hermeneutische Arbeit, die sich der Frage widmet, was es bedeutet, dass 
sich Subjekte als Subjekte, aber nicht als sich selbst transparente Substanzen identi-
fizieren. Auf hermeneutischer Seite hat vor allem Ricœur ausgeführt, inwiefern ein 
substanzieller Identitätsbegriff durch die Einführung einer Konzeption narrativer 
Identität aufgebrochen werden kann. Die narrative Identität macht auf die temporale 
Komponente der Identitätsbildung aufmerksam und schiebt somit die Reduktion 
von Identität auf Gegenwärtigkeit auf. Eine solche Bewegung ermöglicht es, das 
Selbstverständnis und die von der Dekonstruktion ausgeklammerte Perspektive von 
Subjekten einzubeziehen. Dass sich Subjekte als handlungsfähige, widerständige 
und verantwortliche Akteure interpretieren, impliziert, dass sie eine Identität ausge-
bildet haben, das heißt sich als dieselben Subjekte identifizieren können. Dekon-
struktion und Hermeneutik beziehen sich gleichermaßen auf das affirmative Poten-
zial des Identitätsbegriffs, indem sie offenlegen, dass Subjektsein immer auf 
Identifizieren hindeutet.  

In den folgenden beiden Abschnitten sollen die Verbindungen zwischen hetero-
nomer Freiheit und gelingender Identitätsbildung herausgearbeitet werden. Ein 
Freiheitsverständnis, das die Ausgesetztheit des Subjekts zu seiner Möglichkeitsbe-
dingung hat, begreift Freiheit als von außen kommend. Im Anschluss daran ist es 
möglich, quasi-normative Konsequenzen heteronomer Freiheit zu entwickeln, die 
sich in einer kritischen und einer affirmativen Perspektive auslegen lassen. Die kri-
tische Perspektive, der sich vorwiegend – aber nicht ausschließlich – die Dekon-
struktion zuwendet, problematisiert den Umschlag der Entzugsmomente in Be-
zugsmomente, indem sie immer dann eingreift, wenn sich Kräfteverhältnisse 
verfestigen, naturalisieren und somit eine hegemoniale Funktion ausüben, in deren 
Folge vergessen wird, dass ihre Realisierung auch anders möglich ist. Die affirma-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


370 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

tive Perspektive, der sich vor allem – aber nicht nur – die Hermeneutik annimmt, 
insistiert darauf, dass Identität stets einen „Halt“ benötigt, und zeigt auf, inwiefern 
Subjekte in ihrer Seinsweise auf die Verfestigung von Entzugsmomenten angewie-
sen sind. Auch vor diesem Hintergrund gilt es daran zu erinnern, dass sich beide 
Perspektiven aufgrund ihrer Heterogenität nicht synthetisieren lassen. Sie machen 
uns aber gerade aufgrund ihrer beiden unterschiedlichen Gesten und ihrer jeweili-
gen Ein- und Abblendungen ersichtlich, welche Aspekte von Identität, Freiheit und 
Kritik ein nach Heidegger zu verortendes Subjektverständnis zur Darstellung brin-
gen kann. 

 
9.4.1 „Die Freiheit kommt von außen“ 
 
Wie kann der auf den ersten Blick so problematische Begriff der Identität genau in 
ein heteronomes Subjektverständnis eingeschrieben werden? Die Antwort auf diese 
Frage liegt darin, dass die Identität von Subjekten wesentlich an den ab-gründigen 
Prozess ihrer Genese gebunden ist, weil jene ein Effekt der negativen Entzugsmo-
mente von Subjektivität ist. Ein heteronomes Subjektverständnis verbindet einen 
dezentrierten Identitätsbegriff mit der Unmöglichkeit von Autonomie, die im selben 
Atemzug auf die Möglichkeit der Freiheit verweist. Das bedeutet, dass die Freiheit 
des Subjekts nicht in seinem Inneren beheimatet ist, sondern in einer ganz bestimm-
ten Weise „von außen“ kommt: 

 

„Die Freiheit kommt zum Subjekt von außerhalb seiner selbst, denn frei ist es zuallererst au-

ßerhalb seiner selbst, außerhalb einer bereits gegebenen Eigenschaft oder Eigenheit. Die Frei-

heit ist ziemlich genau die Bewegung, sich außerhalb aller gegebenen Eigenheit auf eigent-

lichste Weise sich selbst anzueignen. Sie kommt von außen und sie geht nach außen, sie ist in 

gewisser Weise Exponierung – das Heideggersche Aussein –, aber sie ist es letzten Endes 

weniger im Sinne eines Hinaus-gesetzt-seins oder Dem-Außen-dargeboten-seins als vielmehr 

im viel radikaleren Sinne von: ein Außen setzen und sich selbst als Außen setzen. Es gibt kein 

‚Außen‘ für ein ‚Innen‘, das ihm präexistent wäre und sich diesem Außen öffnen würde, um 

sich in ihm zu exponieren, wie man an den Strand geht, um sich der Sonne auszusetzen.“ 

(Nancy 2014d: 163) 

 
Dem konstitutiven Außen kommt in Hinblick auf die Freiheit des Subjekts eine 
doppelte Funktion zu: Es bedingt, dass die Setzung eines autonomen Innen apore-
tisch endet, weil das Innen immer schon durch ein Außen eingesetzt wird, welches 
die Innerlichkeit durchzieht, aufbricht und aussetzt. In den Worten Butlers: „Das 
konstitutive Außen bedeutet, dass Identität immer genau das erfordert, was sie nicht 
dulden kann.“ (Butler 1997: 260) Das impliziert aber gerade, dass Identität als Be-
zugsmoment, als positive Dimension von Subjektivität neu bestimmt werden kann, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 371 

 

indem sie als Produkt der negativen Entzugsmomente gedacht wird. Der sich per-
manent wiederholende Bezug des heteronomen Außen zum Subjekt führt zu stets 
wieder neu ablaufenden Gründungen von Identität, die sich zwar niemals auf die 
gleiche Weise vollziehen, jedoch den „Anschein“ – oder wie Derrida schreibt: die 
„Silhouette“ (LI: 184) – einer Identität entstehen lassen. Wir verstehen uns als Ak-
teure, weil wir immer wieder – aber niemals gleich – als Subjekte gegründet wer-
den. Identität bezeichnet nun nicht mehr die Gleichheit eines Subjekts mit sich 
selbst, sondern die (partielle) Verstetigung eines Konstitutionsprozesses, der sich 
stets neu ereignet. Das (partielle) Vergessen dieses Prozesses ist dabei Teil von 
Identitätsbildung. Identität muss sich setzen, auch wenn sie gleich wieder abgesetzt 
wird.  

In diesem Falle ist „Identität“ nicht mehr der Name für den Kern, die substanzi-
elle Unverwechselbarkeit des Subjekts, sondern ein dynamisches und temporales 
Phänomen: Sie benennt die für die Existenzweise von Subjekten notwendige Sedi-
mentierung des Selbstverständnisses. Damit ist gemeint, dass sich die Subjekten of-
fenstehenden Existenzmöglichkeiten im Vollzug ihrer Realisierung begrenzen müs-
sen. Um lebensfähig zu sein, muss sich die Menge diffuser Möglichkeiten 
verdichten und dazu gehört auch, dass Subjekte Verhältnisse zu sich selbst ausbil-
den. Identifizierungen sind dann zugleich möglich und unmöglich: Sie sind mög-
lich, insofern Subjekte aufgrund ihrer Ausgesetztheit gegenüber heteronomen Kräf-
teverhältnissen erst befähigt sind, sich als Subjekte und damit als handlungsfähige 
und verantwortliche Wesen zu identifizieren. Identifizierung ist jedoch im strengen 
Sinne unmöglich, weil das Subjekt auf keinen Kern mehr zeigen kann, der die Sub-
stanz seiner Selbstheit ausmacht. Es gibt keinen Herd, aus welchem ein Subjekt sei-
ne Fähigkeiten schöpft. 

Wenn Identität auf die soeben skizzierte Weise reaktualisiert wird, lässt sich 
auch der Freiheitsbegriff leichter spezifizieren. Autonomie ist dann eine solche 
Form der Selbstinterpretation, die nur die eine Seite des Gründungsprozesses be-
trachtet, nämlich die Sedimentierung von Handlungsfähigkeit. Das Subjekt versteht 
sich als einen solchen Akteur, der selbst alle Handlungsoptionen in der eigenen 
Hand hält. Das autonome Subjekt der Subjektphilosophie, welches Identität nur aus 
der Selbstgesetzgebung seiner Vernunft gewinnt, kann jedoch gar keine Identität 
ausbilden, weil es das heteronome Außen als einen zu bekämpfenden Eindringling 
betrachtet. Anders gesagt, besteht seine Identität in einer permanenten Verweige-
rung, einem Anlaufen gegen das ihm Fremde, welches letztlich zu einem Verlust al-
ler affirmativen Selbstbezüge führt. Das Außen wird zu einem künstlichen, unrei-
nen und Unbehagen hervorrufenden Doppel, das gebändigt werden soll, aber 
letztendlich nicht gebändigt werden kann. In diesem Sinne ist der Konstitutionspro-
zess des „autonomen“ – letztendlich aber gar nicht autonomen, da vom Heterono-
men immer schon durchzogenen – Subjekts rein negativ: Das Subjekt schöpft seine 
Identität aus einer Negation all dessen, was es nicht ist. Dieser Schöpfung liegt ein 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


372 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Akt des Verleugnens zugrunde: Das Subjekt verleugnet die konstitutive Abhängig-
keit seiner Existenz. Es möchte ein autonomes Subjekt sein, das es nicht sein kann 
und es erblickt sich in einer konstitutiven Abhängigkeit, die es sich nicht eingeste-
hen will. Durch seine Bindung an die Kraft des Heteronomen ist seine Autonomie 
stets verhindert und abgesetzt. Eine Kritik des autonomen Subjekts zeichnet somit 
lediglich nach, in welche Aporien sich jede Theorie verstrickt, die Autonomie durch 
eine ontologische Trennung zwischen Innen und Außen zu begründen versucht.16 
Sie ist aufgrund ihres Verfahrens der Abarbeitung nicht auf einen substanziellen 
Gegenvorschlag angewiesen. 

Was bedeutet die Herkunft der Freiheit aus dem konstitutiven Außen nun aber 
für eine gelingende Subjektwerdung? Wie ist das Verhältnis zwischen Selbstheit 
und Fremdheit zu verstehen? Nancy gibt zu bedenken, wie Ausgesetztheit den Platz 
einer Subjektivität einnehmen kann, die stets „bei sich selbst“ ist: 

 
„Das Subjekt der Erfüllung, oder besser gesagt der Praxis, des Vollzugs ist nicht mehr jenes 

Subjekt (der Geschichte, des Wissens, der Menschheit), das sich erfüllt, indem es auf sich 

selbst hinausläuft beziehungsweise zurückkommt. Es verschiebt sich, höhlt seine Selbstbe-

züglichkeit (seine Eigentümlichkeit, seine Authentizität, seine Reinheit) mit einer Fremdheit 

aus, die ihm näher ist als jedes Selbstsein oder jedes Bei-sich-sein.“ (Nancy 2014e: 171) 

 
Die „Aushöhlung“ der Selbstheit durch eine Andersheit, des Identischen durch ein 
Fremdes, ist keine Ausleerung. Das Subjekt ist nicht jeder Identität beraubt, ihm 
sind nicht alle Selbstbezüglichkeiten verloren gegangen. Mit Ricœur und Taylor 
(vgl. Kap. 7.3.2 und Kap. 8.2) habe ich gezeigt, dass der Identitätsverlust als Preis-
gabe aller Selbstbezüge eine Gefahr für die Integrität eines Subjekts darstellt – und 
diese Gefahr muss ein heteronomes Subjektverständnis ernst nehmen. Die Befähi-
gung des Subjekts, „ich“ zu sagen, ist keine gegebene formale Fähigkeit, keine Vo-
raussetzung von Identität, sondern selbst bedingt. Nur das ihm Fremde kann dem 
                                                             
16  Man könnte das hier entwickelte Argument von der Absetzung der Autonomie als eine 

Radikalisierung der transzendentalen Dialektik Kants in der Kritik der reinen Vernunft 

deuten, vor der Kant selbst zurückschreckte. Bekanntlich beweist Kant in den Antino-

mien der reinen Vernunft, dass wir notwendigerweise in eine Aporie gelangen, wenn wir 

den selbstgesetzgebenden Charakter der Vernunft philosophisch zu begründen versuchen. 

Anstatt jedoch den autonomen Vernunftbegriff selbst zu problematisieren, entscheidet 

sich Kant für das Postulat der Freiheit im Rahmen seiner Grundlegung der Moralphiloso-

phie. Kant schreckt, so möchte ich schlussfolgern, vor einem heteronomen Subjektver-

ständnis zurück und widmet sich der Wiederaufnahme der metaphysischen Figuren der 

Seele und Gottes, um aus der Aporie zu flüchten. Den Versuch, dieser Aporie mittels ei-

nes Bezugs auf den Begriff des Lebens zu entfliehen, wie er sich vor allem in der Kritik 

der Urteilskraft rekonstruieren lässt, hat jüngst Khurana (2017) unternommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 373 

 

Subjekt Selbstheit und Identität reichen. Die „gesetzte“ Identität ist der Effekt sei-
ner stets wiederholenden Absetzung. Das ist kein Identitätsverständnis „zweiter 
Klasse“, welches aufgrund der Durchkreuzung durch das Heteronome den letzten 
Ausweg bei der Bewahrung des Identitätsbegriffs darstellt. Das Subjekt kann viel-
mehr die Möglichkeiten seiner Existenz nur dann ergreifen, wenn es versteht, dass 
es die Vertrautheit mit sich selbst nur über eine Nähe zum Anderen gewinnt. In die-
sem Sinne kommt ihm die Möglichkeit der Positionierung zu, die zugleich auf die 
Frage nach den gelingenden und misslingenden Formen von Subjektwerdung ver-
weist. Das autonome Subjekt kann das nicht, weil es sich vom Fremden zu distan-
zieren versucht. 
 
9.4.2 Affirmation und Kritik 
 
Ein heteronomes Subjektverständnis kann sich nicht mit einer Explikation der Aus-
gesetztheit des Subjekts begnügen. Es muss zugleich verhandeln, wie Entzugsmo-
mente zu misslingenden und gelingenden Existenzweisen führen können und inwie-
fern konkrete, manifestierte Abhängigkeiten zu problematisieren sind. Es gilt 
folglich, aus der Ausgesetztheit quasi-normative Konsequenzen zu ziehen. „Quasi-
normativ“ sind sie deshalb, weil die Suche nach Formen des Misslingens und Ge-
lingens nicht mit der Begründung von Sollens-Sätzen verbunden wird, sondern im 
Sinne der heideggerschen Destruktion als Abbau und Aufbau zu deuten ist. Ein he-
teronomer Zugang zum Subjektbegriff, der die Frage nach den gelingenden und 
misslingenden Formen der Subjektivierung stellt, muss dabei Kritik und Affirmati-
on gleichermaßen berücksichtigen. Auch wenn im Folgenden die Dekonstruktion 
der Seite der Kritik und die Hermeneutik der Seite der Affirmation zugeschlagen 
werden, gilt auch in diesem Falle, dass Kritik und Affirmation nicht in einem dicho-
tomen Verhältnis stehen, sondern Dekonstruktion und Hermeneutik lediglich einer 
der beiden Seiten mehr Gewicht verleihen. Die sich der Freilegung der Entzugs-
momente verschreibende Dekonstruktion übt immer dann Kritik, wenn die Ent-
zugsmomente von Subjektivität vergessen, verdinglicht und naturalisiert werden. 
Sie widmet sich jedoch auch einer Kritik der Bezugsmomente, und zwar dann, 
wenn diese als ursprüngliche Befähigungen verstanden werden, d.h. wenn übergan-
gen wird, dass Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis Effekte 
der Entzugsmomente und keine Attribute von Subjektivität sind. Die sich einer Ar-
tikulation der Bezugsmomente verschreibende Hermeneutik bringt hingegen zum 
Vorschein, dass sich Entzugsmomente stets materialisieren und Subjekte immer 
auch einen „Halt“ benötigen. Die Hermeneutik zeigt in historischer Perspektive auf, 
welche „Haltestellen“ Subjekte affirmieren müssen, um sich überhaupt als han-
delnd, verantwortlich und sich selbst interpretierend begreifen zu können. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


374 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Es hat sich bereits in Abschnitt 9.1 erwiesen, dass eine Philosophie, die einem 
heteronomen Subjektverständnis folgt, Kritik nicht als Beseitigung, sondern als Ab-
arbeitung auslegt. Kritik muss herausarbeiten und zugleich problematisieren, inwie-
fern Entzugsmomente als Bedingungen der Möglichkeit von Subjektwerdung zu 
nicht mehr aufschiebbaren und also verhärteten Wirklichkeiten werden. Die Dekon-
struktion erinnert vor diesem Hintergrund daran, dass Wirklichkeiten immer Be-
grenzungen und Verdichtungen von Möglichkeiten sind und ihnen folglich nicht 
vorausgehen. Sie setzt ihre Kritik dort an, wo Entzugsmomente nicht mehr in Be-
zugsmomente umschlagen, nämlich dann, wenn die Unterwerfung des Subjekts zu 
seiner Versklavung und nicht zur Ermöglichung von Freiheit führt. An diesen Ge-
danken anknüpfend lassen sich im Anschluss an Levinas all diejenigen Formen von 
Gewalt problematisieren, bei denen die Ausgesetztheit von Subjekten gegenüber 
Anderen in Auslieferung und Beherrschung münden und Subjekte weder Hand-
lungsfähigkeit und Verantwortlichkeit noch ein Verständnis von sich als handelnde 
und verantwortliche Akteure ausbilden können. Ausgehend von Derrida lässt sich 
die prinzipielle Ambivalenz von Identifizierungen herausarbeiten. Dabei wird Iden-
tifizierung nicht als an sich problematisch begriffen, sondern Kritik immer dann ak-
tualisiert, wenn die Durchzogenheit der Identität durch das Nicht-Identische und die 
Verschiebung von Identität im Moment ihrer Fixierung vergessen werden. Im 
Fahrwasser Foucaults kann schließlich problematisiert werden, inwiefern sich 
Macht- und Wissensverhältnisse manifestieren, den Schein von Beständigkeit an-
nehmen und Subjekte ihnen dadurch ausgeliefert sind. Die Kritik gilt nicht dem un-
terwerfenden Charakter der Macht, sondern immer konkreten, sedimentierten 
Machtverhältnissen. Indem auf die historisch kontingente Formation von Macht und 
Wissen hingewiesen wird, wird zugleich ins Gedächtnis gerufen, dass sich Macht 
niemals in einer bestimmten Wirkungsweise entäußern muss. Konkret greift politi-
sche Kritik dort ein, wo Machtstrukturen in Herrschaftsstrukturen umschlagen und 
Subjekte aus diesem Grund nicht mehr handlungsfähig und widerständig sind. Der 
Raum der Möglichkeiten, der immer beschränkt sein muss, damit Subjekte Selbst-
bezüge ausformen können, hat sich dann derart verdichtet, dass er von den betroffe-
nen Subjekten als Zwang erfahren wird. Die Dekonstruktion widmet sich somit dem 
Abbau von Herrschaft, weil sie darum weiß, dass Beherrschung nicht völlig abge-
schafft, sich an ihr jedoch abgearbeitet werden muss. Die quasi-normative Stoßrich-
tung einer Dekonstruktion als Kritik gilt dem Insistieren auf der Handlungsfähig-
keit, Verantwortung und dem Selbstverständnis von Subjekten. Wo Subjekte diese 
Bezüge nicht mehr ausbilden können, muss Kritik zum Einsatz kommen.  

Eine Kritik der Sedimentierung von Entzugsmomenten muss allerdings berück-
sichtigen, dass sich die ab-gründige Kraft der Entzugsmomente stets auch ablagert. 
Sie muss anerkennen, dass Möglichkeiten notwendigerweise in Wirklichkeiten um-
schlagen. Subjekte sind auf diese Wirklichkeiten als „Haltestellen“ ihrer Identität 
angewiesen. Die Hermeneutik perspektiviert vor diesem Horizont Bezugsmomente 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 375 

 

insbesondere in Hinblick auf die Affirmation gelingender Selbstverständnisse. In 
meiner Auseinandersetzung mit Ricœur hat sich herauskristallisiert, dass Selbigkeit 
als Komponente des Selbstbezugs, die sich innerhalb der Dialektik zwischen 
Selbstheit und Selbigkeit konstituiert, ein notwendiges Moment von Identität ist 
(vgl. Kap. 7.3.2). Diese Einsicht erfordert eine Antwort auf die Frage nach den ge-
lingenden Formen von Identifizierungen. Mit Taylor ließ sich dann der inhaltliche 
Gehalt des Selbstverständnisses neuzeitlicher Subjekte an die Oberfläche bringen. 
Weil Subjekte in einer bestimmten Welt subjektiviert werden, müssen sie Güter und 
Selbstverständnisse bejahen, die sich in dieser Welt sedimentiert haben. Das müs-
sen dann natürlich nicht die diskursiv vorherrschenden Selbstverständnisse sein – 
auch der Entwurf heteronomer Subjektivität wird ja im Raum einer bestimmten 
Welt möglich, begreift sich aber zugleich als Gegenentwurf zu hegemonialen 
Selbstdeutungen. Wichtig bleibt es aber zu unterstreichen, dass die Möglichkeit von 
Identität daran gebunden ist, dass Subjekte etwas bejahen, das nicht Produkt ihres 
Willens und ihnen (konstitutiv) äußerlich ist. Eine Bejahung von Autonomie ist in 
dieser Folge eine leere Selbstzuschreibung, da Subjekte hiermit nichts zu affirmie-
ren vermögen, was sich außerhalb der Verfügungsgewalt ihres Selbst liegt. Genea-
logisch hat sich bei Taylor ergeben, dass die Narrative der Innerlichkeit, der Beja-
hung des gewöhnlichen Lebens und der Natur als Quelle der Moral das 
Selbstverständnis neuzeitlicher Subjekte tiefgehend prägen. Wie ich bereits erwähnt 
habe, müssen sich Subjekte innerhalb dieser Narrative positionieren, d.h. sie müs-
sen sich an ihnen abarbeiten. Die innerhalb der moralischen Ontologie konstituier-
ten Selbstbeschreibungen können nicht vollständig verworfen werden, weil Subjek-
te ihnen gerade das Vermögen des Problematisierens verdanken. Umgekehrt zieht 
die Unmöglichkeit der Verwerfung aber auch nicht die Notwendigkeit einer voll-
ständigen Bejahung nach sich. Dass Taylor nicht hinreichend beachtet, inwiefern 
Selbstverständnisse angesichts ihres ab-gründigen Charakters einer permanenten 
Transformation ausgesetzt sind, verweist erneut auf die Notwendigkeit der Kritik. 

Auch in Hinblick auf die Rolle von Affirmation und Kritik greifen Hermeneutik 
und Dekonstruktion also ineinander – auch wenn jede ihren eigenen „Arbeitsbe-
reich“ hat. Der Frage nach der Affirmation der Gewordenheit unserer Identität muss 
immer auch diejenige der Kritik gegenübergestellt werden, damit nicht vorschnell 
historisch kontingente Entwicklungen als unhintergehbar ausgezeichnet werden. 
Das Zugeständnis einer konstitutiven Abhängigkeit von Subjektivität darf nicht in 
eine völlige Unterwerfung und kritiklose Akzeptanz des Heteronomen münden. So 
darf auch die Anerkennung des Anderen als Ermöglichungsmoment von Subjektivi-
tät nicht dazu führen, dass sich Subjekte in eine völlige Abhängigkeit gegenüber 
Anderen begeben. Vielmehr geht es darum, dass sich Subjekte positionieren: Hin-
sichtlich der Erfahrung einer Affizierung von außen steht Subjekten die Möglich-
keit offen, sich gegenüber diesen Berührungen auf unterschiedliche Weise zu ver-
halten. Eine solche Positionierung muss stets das Eingeständnis der Abhängigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


376 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

beinhalten, aber auch die Einsicht, dass diese Abhängigkeit keine Determination 
nach sich ziehen darf. Das tut sie aber nur dann nicht, wenn die Rahmungen von 
Identität stets als vorläufig, aufschiebbar und kritikbedürftig verstanden werden. 

 
 

9.5 EXTRO 
 
Das in diesem Buch verteidigte Verständnis heteronomer Subjektivität begreift sich 
als eine Gegengeschichte, deren Erzählung ersichtlich machen soll, dass Subjekte 
nicht notwendigerweise als selbstgesetzgebende Akteure interpretiert werden müs-
sen. Sie versucht sich an einem Aufbrechen des hegemonialen – philosophischen 
und öffentlichen – Diskurses vom über sich selbst herrschenden Subjekt, indem sie 
die Bruchstellen einer solchen Erzählung ans Licht bringt. Zugleich grenzt sie sich 
gegen einen – vermeintlich postmodernen – Trend ab, Subjektivität als eine Leer-
stelle zurückzulassen, die sich in Hinblick auf die Selbstbezüge von Subjekten nicht 
mehr affirmativ wenden lässt. Ein heteronomes Subjektverständnis versucht dem-
gegenüber diejenigen (Nicht-)Orte aufzuspüren, an denen die Entzugsmomente von 
Subjektivität – ihre Leerstellen – in Bezugsmomente umschlagen. Die Thematisie-
rung von Handlungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis teilt es dabei 
mit der traditionellen Subjektphilosophie. Damit die Bezüge von Subjektivität über-
zeugend zur Sprache gebracht werden können, ist jedoch eine Kritik des autonomen 
und sich selbst transparenten Subjekts unumgänglich: Erst eine solche Abarbeitung 
legt offen, dass die Verfügung über ihr Selbst Subjekte in ihrer Freiheit erstickt.  

In diesem Sinne bleibt der Subjektbegriff ein wichtiger, unaufgebbarer und un-
abstoßbarer Begriff des philosophischen Denkens. Das gilt sowohl für die theoreti-
sche als auch für die praktische Philosophie. Der heteronome Konstitutionsprozess 
von Subjektivität geht der Differenz zwischen einem erkennenden Subjekt und ei-
nem ethisch und politisch handelnden Subjekt voraus. Nur wenn Subjekte als hete-
ronom anerkannt werden, lassen sich politische, sozialphilosophische und sozial-
wissenschaftliche Positionen entwickeln, welche die Ausgesetztheit von Subjekten 
zum Ausgangspunkt einer Kritik und/oder einer affirmativen Neubestimmung poli-
tischer Praktiken und Widerstandsformen machen. Vor diesem Hintergrund ist es 
ein entscheidender Unterschied, ob Subjekte als ursprünglich autonom oder als he-
teronom interpretiert werden. Der Unterschied ist deshalb entscheidend, da er nicht 
bloß wissenschaftstheoretische Konsequenzen hat, sondern das Selbstverständnis 
von in Raum und Zeit verorteten Subjekten betrifft. Liegt einer sozialphilosophi-
schen oder politischen Konzeption die Vorstellung autonomer Subjektivität zugrun-
de, so wird der Sinn der Politik an die Frage nach der Befreiung von Subjekten ge-
koppelt sein. Politik ist dann legitim, wenn sie die Autonomie der Subjekte 
respektiert, d.h. wenn sie die ursprüngliche Befähigung zur Selbstgesetzgebung för-

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 377 

 

dert. Soziale Ungleichheiten und der Mangel an Anerkennung werden durch den 
Hinweis gerechtfertigt, dass Subjekte selbst für ihre soziale Stellung verantwortlich 
sind, weil es an ihnen liegt, die ihnen innewohnenden und bei jedem gleich ausge-
prägten Vermögen zu verwirklichen. Eine solche Politik der Befreiung verkennt je-
doch, dass es nicht in der Macht der Subjekte liegt, den Prozess ihrer Gewordenheit 
zu wählen. Das bedeutet nicht nur, dass sich Subjekte nicht selbst ausgesucht ha-
ben, in welcher Gesellschaft sie geboren wurden und über welche anfänglichen Gü-
ter und Fähigkeiten sie verfügen.17 Es impliziert auch, dass Subjekte nicht entschei-
den können, welcher subjektivierenden Kraft sie ausgesetzt sind. Wie können sie 
dies auch bestimmen, wenn sie die Möglichkeit ihrer Existenz äußeren Kräftever-
hältnissen verdanken? Die Kraft der Unterwerfung kann von einer Theorie des au-
tonomen Subjekts nicht aufgespürt werden – der Akt der Verleugnung ist für ihre 
Theoriebildung entscheidend. Eine solche Konzeption vermag nicht zu problemati-
sieren, inwiefern die Voraussetzung einer ursprünglichen Gleichheit gerade einen 
Ausschluss all derjenigen Subjekte befeuert, die einem auf abstrakter Gleichheit 
gründenden Autonomieverständnis nicht entsprechen. Eine politische Theorie auto-
nomer Subjektivität unterstützt all diejenigen in ihrem Selbstverständnis, die ver-

gessen und verdrängen, dass sie ihre grundlegenden menschlichen Fähigkeiten An-
deren verdanken. 

Im Ausgang eines heteronomen Subjektverständnisses lassen sich vielfältige, 
vor allem sozialwissenschaftliche Forschungen anschließen, die sich der Aufde-
ckung von spezifischen Abhängigkeiten widmen. Wenn evident ist, dass sich Sub-
jektivität niemals aus einer grundsätzlichen Verflechtung in Abhängigkeiten befrei-
en lässt und mit der Illusion von Befreiung und ursprünglich autonomer 
Selbstbestimmung gebrochen wird, kann die Kritik an Formen konkreter Abhän-
gigkeiten verfeinert werden. Ein Beispiel hierfür ist die Kritik der Geschlechterbi-
narität und die Problematisierung eines ursprünglichen Geschlechts. Der heterono-
me Impetus dieser Kritik beruht darin, dass Subjekte ihr Geschlecht nicht wählen 
und diese Nicht-Wahl zugleich der Grund ist, warum eine letztgültige Befreiung 
von der Unterwerfung unter Geschlechtsidentitäten nicht möglich ist. Eine Theorie 
autonomer Subjektivität verkennt hier gerade die Rolle von Geschlechtlichkeit in-
nerhalb sozialer Praktiken: Sie kann nicht berücksichtigen, inwiefern sich Macht-
verhältnisse gerade um die Besetzung des Geschlechts anordnen und sie propagiert 
die Vorstellung, alle Geschlechter seien doch „im Grunde“ gleich. Eine Kritik an 
Geschlechterformationen kann hingegen, wenn sie auf einem heteronomen Sub-
jektverständnis aufbaut, problematisieren, inwiefern die Propagierung von der ur-
sprünglichen Gleichheit, die auf der Rationalität und Autonomie von Subjekten 
fußt, das Produkt einer patriarchalen Logik ist. Wenn etwas in diesem Kontext 
                                                             
17  Das sind natürlich all diejenigen Dinge, welche John Rawls (1975) in seiner liberalen Ge-

rechtigkeitstheorie hinter dem „Schleier des Nichtwissens“ versteckt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


378 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

gleich sein sollte, dann ist es die Anerkennung von Subjekten in ihrer Verletzbar-
keit und Ausgesetztheit. Auch hier lässt sich aus einem heteronomen Subjektver-
ständnis eine quasi-normative Konsequenz ziehen.  

Subjekte als heteronom und nicht als autonom zu interpretieren führt folglich 
nicht zur Preisgabe eines kritischen Unterfangens, sondern vermag mehr Herr-
schaftsformen in ihrer Selbstverständlichkeit zu erschüttern. Nur wenn deutlich 
wird, auf welche Weise Subjekte in einer Beziehung zu denjenigen Kräften existie-
ren, die ihnen ihre Subjektivität reichen, ist es möglich, Formen gelingender und 
misslingender Subjektbildung voneinander zu unterscheiden. Die Freilegung der 
grundlegenden Abhängigkeit von Subjekten ist ein unumgängliches Unternehmen, 
um einzelne Abhängigkeiten zu problematisieren, die Subjekte darin hindern, hand-
lungsfähig zu sein, für ihre eigenen und die Handlungen anderer Subjekte Verant-
wortung zu übernehmen und zugleich ein Selbstverständnis in ihrer Rolle als Han-
delnde und Verantwortung übernehmende Akteure auszubilden. Ohne ein solches 
Projekt ist überhaupt nicht zu verstehen, wie Abhängigkeiten auf verhängnisvolle 
Weise in Herrschaftsverhältnisse umschlagen können, die Subjekte versklaven. Ei-
ne Untersuchung heteronomer Subjektivität ist jedoch auch nötig, um zu plausibili-
sieren, inwiefern unsere Abhängigkeit ein integrales und ermöglichendes Moment 
unserer Seinsweise ist. Subjekte müssen ihre Ausgesetztheit anerkennen, ohne sie 
erkennen zu können. Sie sollten sich der Erfahrung hingeben, dass sie Affizierun-
gen nicht auf eine lokalisierbare Instanz zurückführen können. So kann es ein Ziel 
der Kritik sein, ein Sensorium zu entwickeln, um Spuren konkreter Abhängigkeiten 
aufzuspüren, ohne die Gewissheit zu haben, dass man sich von ihnen letztlich ein 
für alle Mal befreien könnte. 

Subjekten kommt gerade aufgrund ihrer Heteronomie die Fähigkeit zu, unter-
drückende Abhängigkeiten zu problematisieren. Keine konkrete, wirkliche und ma-
nifestierte Abhängigkeit ist eine notwendige und letztgültige. Die Ausgesetztheit 
von Subjekten impliziert, dass spezifische ethische und politische Formen der Ab-
hängigkeit niemals das letzte Wort haben müssen und immer auch in einer Weise 
verändert werden können, die das Subjekt nicht auf diese Weise unterwerfen. Sub-
jektkritik muss immer dann vorstellig werden, wenn Subjektwerdung als „so und 
nicht anders“ gefasst wird und dabei vergessen wird, dass es ein „so“ nur durch den 
Ausschluss des „anders“ gibt. Die Möglichkeit der Kritik konkreter Abhängigkeiten 
verdankt sich dem porösen Boden einer Subjektivität ermöglichenden Abhängig-
keit.  

Ein heteronomes Subjektverständnis darf sich seines begrifflichen Repertoires 
nie zu sicher sein. Das bedeutet, dass auch die Frage gestellt werden muss, inwie-
fern „Heteronomie“, „Ausgesetztheit“ und „Andersheit“ überhaupt Begriffe sind, 
die das Phänomen, um das sie kreisen, adäquat beschreiben können oder ob diese 
Begriffe nicht möglicherweise über ihre Rückseite wieder die Idee des autonomen 
Subjekts absichern und deshalb durch andere zu ersetzen sind. Eine Erschließung 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


HETERONOME SUBJEKTIVITÄT | 379 

 

heteronomer Subjektivität kann sich daher niemals als abgeschlossene „Theorie“ 
begreifen: Sie verwahrt sich dagegen, eine bestimmte Interpretation des Subjekts 
als endgültige auszuzeichnen. Aus diesem Grund impliziert die Rede von einem 
quasi-ahistorischen und quasi-universalistischen Subjektverständnis ein „quasi“: 
Ein heteronomes Subjektverständnis ist ahistorisch und universalistisch, weil die 
Explikation des Konstitutionsprozesses von Subjektivität nicht auf Subjekte be-
schränkt ist, die in einer bestimmten Epoche und Kultur verortet sind, sondern auf 
eine Explikation des phänomenalen Gehalts von Subjektivität zielt. Die Interpreta-
tion von Subjekten als heteronom ist aber bloß eine vorläufige, da sie sich stets ih-
rer Gebundenheit an eine bestimmte historische Situation und damit ihrer Offenheit 
zu besinnen hat. 

Der Dekonstruktion fällt die Aufgabe zu, jede Aussage und jedes Urteil über 
das Wesen von Subjektivität zu problematisieren und immer im Auge zu behalten, 
ob und inwiefern die Stabilisierung von Subjekten in ihrem Selbstverständnis auf 
einen Ausschluss des Anderen und Fremden verweist. Kritik kommt immer dann 
zum Zug, wenn die konstitutive Abhängigkeit von Subjekten in eine Manifestation 
konkreter Abhängigkeiten umschlägt. Die Hermeneutik führt hingegen vor, dass es 
nicht ausreicht, den Fokus ausschließlich auf eine Freilegung des heteronomen 
Konstitutionsaktes von Subjektivität und die Möglichkeit von Handlungsfähigkeit, 
Verantwortung und Identität zu legen. Eine Kritik verfehlter Selbstverständnisse 
muss stets um eine Affirmation gelingender Subjektwerdungsmomente ergänzt wer-
den. Das Resultat eines dekonstruktiven und eines hermeneutischen Zugangs ist ein 
weiträumiges Verständnis von Subjektivität, das auch nicht dadurch konterkariert 
wird, dass die einzelnen Ansätze – aufgrund ihrer Radikalität – nicht immer zu sys-
tematisieren sind. Vielmehr muss es darum gehen, aus der heideggerschen Subjekt-
kritik die Lehre zu ziehen, dass eine Erschließung heteronomer Subjektivität stets 
die Heterogenität einer Perspektivierung des Subjekts zu bedenken hat.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Danksagung 

 
 
 

Dieses Buch ist die überarbeitete Version meiner Dissertation „Heteronome Subjek-
tivität. Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik in Dekonstrukti-
on und Hermeneutik“, die ich im Juli 2016 am Fachbereich Philosophie und Ge-
schichtswissenschaften der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt/Main 
verteidigt habe.  

Mein herzlicher Dank gilt zunächst für die langjährige Betreuung meinen bei-
den Gutachtern Martin Seel und Martin Saar. Ingo Ebener und Hannah Holme wa-
ren ständige Gesprächspartner während der Zeit der Promotion und haben der Ar-
beit sowohl in inhaltlicher als auch in sprachlicher Hinsicht ihren Stempel 
aufgedrückt. Bei ihnen bedanke ich mich für die viele Geduld, die sie bei der Lektü-
re meiner Kapitel hatten. Gewinnbringende Impulse durch Kommentare zu einzel-
nen Kapiteln des Manuskripts sowie durch Gespräche habe ich darüber hinaus von 
Martin Galla, Helena Esther Grass, Matthias Hoch, Marisa Kruchen, Tobias Len-
sch, Frank Meyhöfer und Leonie Wellmann erhalten. Für die Entwicklung meiner 
Auseinandersetzung mit Derrida und Heidegger waren zwei Autonome Tutorien 
sehr hilfreich, die ich in den Sommersemestern 2013 und 2014 veranstaltet habe. 
Allen Teilnehmenden gilt mein Dank für die äußerst angenehme und produktive 
Diskussionsatmosphäre. Beim „Q1-Team“ bedanke ich mich für das Zusammensein 
und viele schöne Gespräche während der Zeit der Überarbeitung und Vorbereitung 
des Manuskripts zur Publikation. 

Gewidmet ist das Buch dem Andenken meines Großvaters Otto Schulz. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Siglen- und Literaturverzeichnis 

 
 
 

Monographien, Vorlesungen und Sammelbände von Heidegger, Levinas, Derrida, 
Foucault, Ricœur und Taylor werden mit Sigle und Seitenzahl zitiert. Bei Aufsätzen 
wird das Jahr angegeben, in dem der Text zuerst veröffentlicht wurde. Bei Foucault 
werden darüber hinaus die Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits mit Angabe der 
Sigle „DE“, dem Band, der von den Herausgebern festgelegten Nummer und der 
Seitenzahl zitiert. 

 
 

1. MARTIN HEIDEGGER 
 
GA   Martin Heidegger Gesamtausgabe, Frankfurt/Main 1975ff. 
ON   Ontologie (Hermeneutik der Faktizität) [1923], GA 63. 
SZ    Sein und Zeit [1927], 19. Aufl., Tübingen 2006. 
GP   Die Grundprobleme der Phänomenologie [1927], GA 24. 
MAL Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz 

[1928], GA 26. 
KPM   Kant und das Problem der Metaphysik [1929], in: GA 3. 
WMF  Vom Wesen der menschlichen Freiheit. Einleitung in die Philosophie 

[1930], GA 31. 
EM   Einführung in die Metaphysik [1935], 6. Aufl., Tübingen 1998. 
BP    Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) [1936], GA 65. 
NII   Nietzsche II [1939-1946], GA 6.2. 
SG   Der Satz vom Grund [1957], GA 10. 
 
1929a:   „Was ist Metaphysik?“, in: GA 9, S. 103-122. 
1929b:  „Vom Wesen des Grundes“, in: GA 9, S. 123-175. 
1930:  „Vom Wesen der Wahrheit“, in: GA 9, S. 177-202. 
1938:   „Die Zeit des Weltbildes“, in: GA 5, S. 75-113. 
1940:   „Platons Lehre von der Wahrheit“, in: GA 9, S. 203-238. 
1943:   „Nachwort zu: Was ist Metaphysik?“, in: GA 9, S. 303-312. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


384 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

1946a:  „Brief über den Humanismus“, in: GA 9, S. 313-364. 
1946b:  „Überwindung der Metaphysik“, in: GA 7, S. 67-98. 
1949a:   „Einleitung zu: Was ist Metaphysik?“, in: GA 9, 365-383. 
1949b:  „Die Kehre“, in: GA 11, S. 113-124. 
1950:   „Die Sprache“, in: GA 12, S. 7-30. 
1952:   „Was heißt Denken?“, in: GA 7, S. 127-143. 
1953:   „Die Frage nach der Technik“, in: GA 7, S. 5-36. 
1955:   „Zur Seinsfrage“, in: GA 9, 385-426. 
1956:  „Die onto-theo-logische Verfassung der Metaphysik“, in: GA 11, S. 51-

79. 
1957:   „Der Satz der Identität“, in: GA 11, S. 31-50. 
1958a:   „Hegel und die Griechen“, in: GA 9, S. 427-444. 
1958b:  „Das Wesen der Sprache“, in: GA 12, S. 147-204. 
1959:   „Der Weg zur Sprache“, in: GA 12, S. 227-257. 
1962a:   „Zeit und Sein“, in: GA 14, S. 3-30. 
1962b:  „Protokoll zu einem Seminar über den Vortrag Zeit und Sein“, in: GA 

14, S. 31-66. 
1962c:  „Ein Vorwort. Brief an Pater William J. Richardson“, in: GA 11, S. 143-

152. 
1964:  „Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens“, in: GA 14, 

S. 67-90. 
 
 

2. EMMANUEL LEVINAS 
 
AS   Ausweg aus dem Sein [1935], Hamburg 2005. 
SS    Vom Sein zum Seienden [1947], 2. Aufl., Freiburg – München 2008. 
TU  Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961],         

3. Aufl., Freiburg/München 2002. 
HM   Humanismus des anderen Menschen [1972], Hamburg 2005. 
JS  Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht [1974], 2. Aufl., Frei-

burg – München 1998. 
EU  Ethik und Unendliches. Gespräche mit Philippe Nemo [1982], 3. Aufl., 

Wien 1996. 
SpA  Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozi-

alphilosophie [1983], 6. Aufl., Freiburg 2012. 
ZU  Zwischen Uns. Versuche über das Denken an den Anderen, München 

2007. 
VF  Verletzlichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politi-

sche, hg. von Pascal Delhom und Alfred Hirsch, Zürich – Berlin 2007. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 385 

 
1949:   „Von der Beschreibung zur Existenz“, in: SpA, S. 53-80. 
1951:   „Ist die Ontologie fundamental?“, in: SpA, S. 103-119. 
1957:   „Die Philosophie und die Idee des Unendlichen“, in: SpA, S. 185-208. 
1963:   „Die Spur des Anderen“, in: SpA, S. 209-235. 
1964:   „Die Bedeutung und der Sinn“, in: HM, S. 9-59. 
1967:   „Sprache und Nähe“, in: SpA, S. 261-294. 
1968a:   „Die Substitution“, in: SpA, S. 295-330. 
1968b:  „Humanismus und An-archie“, in: HM, S. 61-83. 
1970:   „Ohne Identität“, in: HM, S. 85-104. 
1982:   „Israel: Ethik und Politik“, in: VF, S. 237-248. 
1985a:   „Intention, Ereignis und der Andere“, in: HM, S. 131-150. 
1985b:  „Die Menschenrechte und die Rechte des jeweils Anderen“, in: VF,      

S. 97-108. 
 
 

3. JACQUES DERRIDA 
 
PS  Die Phänomenologie und die Schließung der Metaphysik. Eine Einfüh-

rung in Husserls Denken mit einer Auswahl aus seinen Schriften [1966], 
Zürich 2011. 

G    Grammatologie [1967], 11. Aufl., Frankfurt/Main 1983. 
SP  Die Stimme und das Phänomen. Einführung in das Problem des Zei-

chens in der Phänomenologie Husserls [1967], Frankfurt/Main 2003. 
SD   Die Schrift und die Differenz [1967], Frankfurt/Main 1976. 
PO  Positionen. Gespräche mit Henri Ronse, Julia Kristeva, Jean-Louis 

Houdebine, Guy Scarpetta [1972], hg. von Peter Engelmann, 2. Aufl., 
Wien 2009. 

RP  Randgänge der Philosophie [1972], hg. von Peter Engelmann, 2. Aufl., 
Wien 1999. 

P  Psyche. Erfindung des Anderen [1987], hg. von Peter Engelmann, Wien 
2011. 

LI    Limited Inc. [1988], Wien 2001. 
MG  Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue 

Internationale [1993], Frankfurt/Main 2004 
UME  Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen 

[1997], Berlin 2003. 
 
1963:   „Kraft und Bedeutung“, in: SD, S. 9-52. 
1964:  „Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken Emmanuel Levinas’“, 

in: SD, S. 121-235. 
1966a:   „Freud und der Schauplatz der Schrift“, in: SD, S. 302-350. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


386 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

1966b:  „Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften 
vom Menschen“, in: SD, S. 422-442. 

1967a:  „Von der beschränkten zur allgemeinen Ökonomie. Ein rückhaltloser 
Hegelianismus“, in: SD, S. 380-421. 

1967b:  „Implikationen. Gespräch mit Henri Ronse“, in: PO, S. 23-37. 
1968a:   „Die Différance“, in: RP, S. 31-56. 
1968b:  „Fines Hominis“, in: RP, S. 133-157. 
1968c:  „Semiologie und Grammatologie. Gespräch mit Julia Kristeva“, in: PO, 

S. 39-61. 
1968d:  „Ousia und Grammé. Über eine Fußnote in Sein und Zeit“, in: RP, S. 57-

92. 
1971a:   „Signatur, Ereignis, Kontext“, in: RP, S. 325-351. 
1971b:  „Positionen. Gespräch mit Jean-Louis Houdebine und Guy Scarpetta“, 

in: PO, S. 63-129. 
1983:  „Geschlecht: Sexuelle Differenz, ontologische Differenz“, in: ders., Ge-

schlecht (Heidegger), Wien 1988, S. 11-43. 
1985:  „Deconstruction in America: An Interview with Jacques Derrida“, in: 

Society for Critical Exchange, Nr. 17, S. 1-33. 
1989:  „Man muss wohl essen oder die Berechnung des Subjekts“, in: ders., 

Auslassungspunkte, Wien 1998, S. 267-298. 
1999:  „Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus“, in: Chantal 

Mouffe (Hg), Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit 
und Vernunft, Wien, S. 171-195. 

 
 

4. MICHEL FOUCAULT 
 
WG  Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahnsinns im Zeitalter 

der Vernunft [1963], Frankfurt/Main 1973. 
EKA  Einleitung in Kants Anthropologie [1964], hg. von Daniel Defert, 

François Ewald und Frédéric Gros, Berlin 2010. 
OD  Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften 

[1966], Frankfurt/Main 1974. 
HD  Das giftige Herz der Dinge. Gespräch mit Claude Bonnefoy [1968], Zü-

rich 2012. 
AW   Archäologie des Wissens [1969], Frankfurt/Main 1981. 
ODis   Die Ordnung des Diskurses [1971], 10. Aufl., Frankfurt/Main 2007. 
STR  Die Strafgesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1972-1973, 

hg. von François Ewald, Alessandro Fontana und Bernard E. Harcourt, 
Berlin 2015. 

MP  Die Macht der Psychiatrie. Vorlesung am Collège de France 1973-1974, 
hg. von Jacques Lagrange, Frankfurt/Main 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 387 

 
AN  Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de France 1974-1975, hg. von 

Valerio Marchetti und Antonella Salomoni, Frankfurt/Main 2003.  
ÜS  Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses [1975], Frank-

furt/Main 1994. 
VG  In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 

1975-1976, hg. von Mauro Bertani und Alessandro Fontana, Frank-
furt/Main 2001. 

WW  Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 [1976], Frank-
furt/Main 1983. 

WK   Was ist Kritik? [1978], Berlin 1992. 
HS  Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France 1981/82, 

hg. von Frédéric Gros, Frankfurt/Main 2004.  
MW  Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der anderen II. 

Vorlesung am Collège de France 1983/84, hg. von Frédéric Gros, Berlin 
2010. 

GL  Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2 [1984], Frank-
furt/Main 1989. 

SS  Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3 [1984], Frankfurt/Main 
1989. 

 
DE  Schriften in vier Bänden. Dits et Écrits, hg. von Daniel Defert und 

François Ewald, Frankfurt/Main 2001-2005. 
DE1/34  „Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge“, in: Schriften, Bd. 1, S. 644-

652. 
DE1/39  „Ist der Mensch tot?“, in: Schriften, Bd. 1, S. 697-703. 
DE1/58  „Antwort auf eine Frage“, in Schriften, Bd. 1, S. 859-886. 
DE1/66  „Michel Foucault erklärt sein jüngstes Buch“, in: Schriften, Bd. 1,         

S. 980-991. 
DE1/69  „Was ist ein Autor?“, in: Schriften, Bd. 1, S. 1003-1041. 
DE2/84  „Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, in: Schriften, Bd. 2, S. 166-

191. 
DE3/192  „Gespräch mit Michel Foucault“, in: Schriften, Bd. 3, S. 186-213. 
DE3/200  „Nein zum König Sex“, in: Schriften, Bd. 3, S. 336-353. 
DE3/206  „Das Spiel des Michel Foucault (Gespräch)“, in: Schriften, Bd. 3,         

S. 391-429. 
DE3/218 „Mächte und Strategien“, in: Schriften, Bd. 3, S. 538-550. 
DE4/306  „Subjekt und Macht“, in: Schriften, Bd. 4, S. 269-294. 
DE4/310  „Raum, Wissen und Macht“, in: Schriften, Bd. 4, S. 324-341. 
DE4/330  „Strukturalismus und Poststrukturalismus“, in: Schriften, Bd. 4, S. 521-

555. 
DE4/339  „Was ist Aufklärung?“, in: Schriften, Bd. 4, S. 687-707. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


388 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

DE4/344  „Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit“, in: 
Schriften, Bd. 4, S. 747-776. 

DE4/345  „Foucault“, in: Schriften, Bd. 4, S. 776-782. 
DE4/349  „Interview mit Michel Foucault“, in: Schriften, Bd. 4, S. 807-823. 
DE4/354  „Die Rückkehr der Moral“, in: Schriften, Bd. 4, S. 859-873. 
DE4/356  „Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit“, in: Schriften,    

Bd. 4, S. 875- 902. 
DE4/357  „Eine Ästhetik der Existenz“, in: Schriften, Bd. 4, S. 902-909. 
 
 

5. PAUL RICŒUR 
 
I  Die Interpretation. Ein Versuch über Freud [1965], 4. Aufl., Frank-

furt/Main 1993. 
IT  Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, 5. Aufl., 

Fort Worth 1976. 
HSI  Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpretationen I 

[1969], München 1973. 
HSII  Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der Interpretationen II 

[1969], München 1974. 
ZE3   Zeit und Erzählung, Band 3: Die erzählte Zeit [1985], München 1991. 
SA   Das Selbst als ein Anderer [1986], München 1996. 
A  Anders. Eine Lektüre von „Jenseits des Seins und Anders als Sein ge-

schieht“ von Emmanuel Levinas [1997], hg. von Marco Gutjahr, Wien – 
Berlin 2015. 

 
1962:  „Hermeneutik der Symbole und philosophische Reflexion II“, in: HSII, 

S. 196-216. 
1965:       „Existenz und Hermeneutik“, in: HSI, S. 11-36. 
1968:       „Heidegger und die Frage nach dem Subjekt“, in: HSI, S. 123-135. 
1969:       „Die Frage nach dem Subjekt angesichts der Herausforderung der Semi-

ologie“, in: HSI, S. 137-173. 
1987:   „Narrative Identität“, in: ders., Vom Text zur Person. Hermeneutische 

 Aufsätze 1970-1999, Hamburg 2005, S. 209-225. 
1990:  „Foreword“, in: Domenico Jervolino, The Cogito and Hermeneutics. 

The Question of the Subject in Ricœur, Dordrecht, S. XI-XIV. 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 389 

 

6. CHARLES TAYLOR 
 
HE   Hegel, Cambridge 1975, dt.: Hegel, Frankfurt/Main 1983. 
PP1  Human Agency and Language. Philosophical Papers 1, Cambridge 

1985. 
PP2  Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers 2, Cambridge 

1985. 
NF   Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, 

 Frankfurt/Main 1988. 
QS  Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge 

1989, dt.: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, 
Frankfurt/Main 1994. 

UM  The Malaise of Modernity, Concord 1991, dt.: Das Unbehagen an der 
Moderne, Frankfurt/Main 1995. 

MPA  Multikulturalism and the Politics of Recognition, Princeton 1992, dt.: 
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hg. von Amy 
Gutmann, Frankfurt/Main 2009.  

PA   Philosophical Arguments, Cambridge 1995. 
ASA   A Secular Age, Cambridge 2007. 
 
1971:   „Interpretation and the Sciences of Man“, in: PP2, S. 15-57. 
1977a:  „What is Human Agency?“, in: PP1, S. 15-44, dt.: „Was ist menschli-

ches Handeln?“, in: NF, S. 9-51. 
1977b:  „Self-Interpreting Animals“, in: PP1, S. 45-76. 
1978:   „The Validity of Transcendental Arguments“, in: PA, S. 20-33. 
1979a:   „Atomism“, in: PP2, S. 187-210. 
1979b:  „Whats Wrong with Negative Liberty?“, in: PP2, S. 211-229, dt.: „Der 

Irrtum der negativen Freiheit“, in: NF, S. 118-144. 
1980a:   „Language and Human Nature“, in: PP1, S. 215-247. 
1980b:  „Theories of Meaning”, in: PP1, S. 248-292, dt.: „Bedeutungstheorien“, 

in: NF, S. 52- 117. 
1981a:   „Understanding and Ethnozentricity“, in: PP2, S. 116-133. 
1981b:  „The Concept of a Person“, in: PP1, S. 97-114. 
1983a:   „Hegel’s Philosophy of Mind“, in: PP1, S. 77-96. 
1983b:  „Cognitive Psychology“, in: PP1, S. 187-212. 
1984:  „Foucault on Freedom and Truth“, in: PP2, S. 152-184, dt.: „Foucault 

über Freiheit und Wahrheit“, in: NF, S. 188-234. 
1985a:  „Legitimation Crisis?“, in: PP2, S. 248-288, dt.: „Legitimationskrise?“, 

in: NF, S. 235- 294. 
1985b:  „Michel Foucault: An Exchange, Part II: Connolly, Foucault and Truth“, 

in: Political Theory 13, S. 377-385. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


390 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

1985c:  „Humanismus und moderne Identität“, in: ders., Wieviel Gemeinschaft 
braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frank-
furt/Main 2002, S. 218-270. 

1986:  „Leibliches Handeln“, in: Alexandre Metraux/Bernhard Waldenfels 
(Hg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, Mün-
chen 1989, S. 194-217. 

1987:   „Overcoming Epistemology“, in: PA, S. 1-19. 
1989a:  „Cross-Purposes: The Liberal-Communitarian Debate“, in PA, S. 181-

203. 
1989b:  „Taylor and Foucault on Power and Freedom. A Reply“, in: Political 

Studies 37, S. 277-281. 
1989c:   „Explanation and Practical Reason“, in PA, S. 34-60. 
1991:  „Lichtung or Lebensform: Parallels between Heidegger and Wittgen-

stein“, in: PA, S. 61-78. 
1992:   „Heidegger, Language, and Ecology“, in: PA, S. 100-126. 
1997:  „Leading a Life“, in: Ruth Chang (Hg.), Incommensurability, Incompa-

rability and Practical Reason, Cambridge, S. 170-183. 
1998:  „From Philosophical Anthropology to the Politics of Recognition: An 

Interview with Charles Taylor“, in: Thesis Eleven 52 (Februar), S. 103-
112. 

2002:  „Tocqueville statt Marx. Über Identität, Entfremdung und die Konse-
quenzen des 11. September“, Interview mit Hartmut Rosa und Arto Lai-
tinen, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 50:1, S. 127-148. 

 
 

7. WEITERE LITERATUR 
 
Agamben, Giorgio (2008): Was ist ein Dispositiv?, Zürich – Berlin. 
Althusser, Louis (1977): „Ideologie und ideologische Staatsapparate“, in: ders., 

Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, 
Hamburg – Berlin, S. 108-153. 

Alvarez-Pérez, Manuel (2004): „Methexis und Entzug. Überlegungen zum Verhält-
nis von Ereigniszeit und Andersheit bei Husserl und Levinas“, in: Rölli, Ereig-
nis auf Französisch, S. 167-181. 

Anderson, Joel (1994): „Starke Wertungen, Wünsche zweiter Ordnung und in-
tersubjektive Kritik: Überlegungen zum Begriff ethischer Autonomie“, in: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 42:1, S. 97-119. 

Angehrn, Emil (2002): „Dekonstruktion und Hermeneutik“, in: Kern/Menke, Philo-
sophie der Dekonstruktion, S. 177-199. 

Aubenque, Pierre (1990): „Heideggers Wirkungsgeschichte in Frankreich“, in: Pe-
ter Kemper (Hg.), Martin Heidegger – Faszination und Erschrecken, Frank-
furt/Main, S. 114-127. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 391 

 
Badiou, Alain (2003): Ethik. Versuch über das Bewusstsein des Bösen, Wien.  

–  (2005): Das Sein und das Ereignis, Zürich – Berlin. 
Barthes, Roland (2006): Am Nullpunkt der Literatur. Literatur oder Geschichte. 

Kritik und Wahrheit, Frankfurt/Main. 
Benhabib, Seyla (1995): „Die Quellen des Selbst in der zeitgenössischen feministi-

schen Theorie“, in: Die Philosophin, 6. Jahrgang, Heft 11, S. 12-32. 
Bennington, Geoffrey (2001): „Derridabase“, in: ders./Jacques Derrida, Jacques 

Derrida. Ein Porträt, 2. Aufl., Frankfurt/Main. 

Bernasconi, Robert (1986): „Levinas and Derrida: The Question of the Closure of 
Metaphysics“, in: Richard A. Cohen (Hg.): Face to Face with Levinas, New 
York, S. 181-202. 

–  (2003): „Heidegger und die Dekonstruktion. Strategien im Umgang mit der Me-
taphysik: Derrida, Nancy, Lacoue-Labarthe und Irigaray“, in: Thomä, Heideg-
ger-Handbuch, S. 440-450. 

Bertram, Georg W. (2002): Hermeneutik und Dekonstruktion: Konturen einer Aus-
einandersetzung der Gegenwartsphilosophie, München. 

Blanchot, Maurice (2010): Das Neutrale. Philosophische Schriften und Fragmente, 
hg. von Marcus Coelen, Zürich – Berlin. 

Bourgeois, Patrick L. (2002): „Ricœur and Levinas: Solicitude in Reciprocity and 
Solitude in Existence“, in: Cohen/Marsh, Ricœur as Another, S. 109-126. 

Breitling, Andris (2002): „Paul Ricœur und das hermeneutische Als“, in: Breit-
ling/Orth, Vor dem Text, S. 79-97. 

Breitling, Andris/Orth, Stefan (Hg.) (2002): Vor dem Text. Hermeneutik und Phä-
nomenologie im Denken Paul Ricœurs, Berlin. 

Buddeberg, Eva (2012): „Du wirst nicht töten. Levinas’ Ethik der Verantwortung 
als erste Philosophie“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 60:5, S. 705-724. 

Bürger, Peter (1998): Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjek-
tivität von Montaigne bis Barthes, 2. Aufl., Frankfurt/Main. 

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/Main.  

–  (1997): Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frank-
furt/Main. 

–  (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt/Main. 
–  (2002): „Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend“, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 50:2, S. 249-265. 
–  (2005): „Gefährdetes Leben“, in: dies., Gefährdetes Leben. Politische Essays, 

Frankfurt/Main, S. 154-178. 
–  (2006): Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt/Main. 
–  (2007): Kritik der ethischen Gewalt, erweiterte Ausgabe, Frankfurt/Main. 
–  (2010): „Denkverweigerung im Namen des Normativen”, in: dies., Raster des 

Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt/Main, S. 129-151. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


392 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

–  (2016a): „Körperallianzen und die Politik der Straße“, in: dies., Anmerkungen 
zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 91-132. 

–  (2016b): „Gefährdetes Leben und die Ethik der Kohabitation“, in: dies., An-
merkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 133-162. 

–  (2016c) Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Ber-
lin. 

 
Ciaramelli, Fabio (2005): „Die ungedachte Vermittlung“, in: Delhom/Hirsch, Im 

Angesicht der Anderen, S. 75-86. 
Clark, Timothy (2002): Martin Heidegger, London. 
Cohen, Richard A. (2002): „Moral Selfhood. A Levinasian Response to Ricœur and 

Levinas“, in: Cohen/Marsh, Ricœur as Another, S. 127-160. 
Cohen, Richard A./Marsh, James I. (Hg.) (2002): Ricœur as Another. The Ethics of 

Subjectivity, New York. 
Connolly, William E. (1985): „Michel Foucault: An Exchange, Part I: Taylor, Fou-

cault and Otherness“, in: Political Theory 13, S. 365-376. 
Critchley, Simon (1999a): „Post-Deconstructive Subjectivity“, in: ders., Ethics – 

Politics – Subjectivity, S. 51-82. 
– (1999b): „The Original Traumatism. Levinas and Psychoanalysis“, in: ders., 

Ethics – Politics – Subjectivity, S. 183-197. 
– (1999c): „With Being-With? Notes on Jean-Luc Nancys Rewriting of Being and 

Time“, in: ders., Ethics – Politics – Subjectivity, S. 239-253. 
– (1999d): Ethics – Politics – Subjectivity. Essays on Derrida, Levinas and Con-

temporary French Thought, London – New York. 
– (2005): „Fünf Probleme in Levinas’ Sicht der Politik und die Skizze ihrer Lö-

sung“, in: Delhom/Hirsch, Im Angesicht der Anderen, S. 61-74. 
– (2007): The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas, Delhi. 
– (2008): Unendlich fordernd. Ethik der Verpflichtung – Politik des Widerstands, 

Zürich – Berlin. 
Critchley, Simon/Dews, Peter (Hg.) (1996): Deconstructive Subjectivities, New 

York. 
Culler, Jonathan (1983): On Deconstruction. Theory and Criticism after Structural-

ism, London. 
 
Deleuze, Gilles (1992): Woran erkennt man den Strukturalismus?, Berlin. 
– (2013): Foucault, 7. Aufl., Frankfurt/Main. 
– (2014): Logik des Sinns, 7. Aufl., Frankfurt/Main. 
Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1992): Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizo-

phrenie 2, Berlin. 
Delhom, Pacal (2000): Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung 

und Gerechtigkeit, München. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 393 

 
– (2004): „Emmanuel Levinas: Das Ereignis in Frage“, in: Rölli, Ereignis auf 

Französisch, S. 153-165. 
Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.) (2005): Im Angesicht der Anderen. Levinas’ 

Philosophie des Politischen, Zürich – Berlin. 
Denker, Alfred (2011): Unterwegs in Sein und Zeit. Einführung in Leben und Den-

ken von Martin Heidegger, Stuttgart. 
Descombes, Vincent (1981): Das Selbe und das Andere. Fünfundvierzig Jahre Phi-

losophie in Frankreich 1933-1978, Frankfurt/Main. 
Detel, Wolfgang (1998): Macht, Moral, Wissen. Foucault und die klassische Anti-

ke, Frankfurt/Main. 
Dreyfus, Hubert L. (2003): „Being and Power Revisted“, in: Milchman/Rosenberg, 

Foucault and Heidegger, S. 30-54. 
Dreyfus, Hubert L./Taylor, Charles (2015): Retrieving Realism, Cambridge. 
Duyndam, Joachim (2006): „Exzessives Geben. Freigebigkeit bei Levinas und an-

deren“, in: Frank Miething/Christoph von Wolzogen (Hg.), Après vous. 
Denkbuch für Emmanuel Levinas 1906-1995, Frankfurt/Main, S. 125-138. 

 
Elden, Stuart (2003): „Reading Genealogy as Historical Ontology“, in: Milchman/ 

Rosenberg, Foucault and Heidegger, S. 187-205. 
Eribon, Didier (1991): Michel Foucault. Eine Biographie, Frankfurt/Main. 
Ewald, François/Waldenfels, Bernhard (Hg.) (1991): Spiele der Wahrheit. Michel 

Foucaults Denken, Frankfurt/Main. 
 
Figal, Günter (2000): Martin Heidegger. Phänomenologie der Freiheit, 3. Aufl., 

Weinheim. 
Fisch, Michael (2011): Werke und Freuden. Michel Foucault – eine Biografie, 

Bielefeld. 
Forst, Rainer (1990): „Endlichkeit, Freiheit, Individualität. Die Sorge um das Selbst 

bei Heidegger und Foucault“, in: Eva Erdmann/Rainer Forst/Axel Honneth 
(Hg.), Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung, Frankfurt/Main – 
New York, S. 146-186. 

Frankfurt, Harry G. (1971): „Freedom of the Will and the Concept of a Person“, in: 
The Journal of Philosophy 68, S. 5-20. 

Franzen, Winfried (1975): Von der Existenzontologie zur Seinsgeschichte. Eine 
Untersuchung über die Entwicklung der Philosophie Martin Heideggers, Mei-
senheim am Glan. 

Funk, Rudolf (1989): Sprache und Transzendenz im Denken von Emmanuel Le-
vinas. Zur Frage einer neuen philosophischen Rede von Gott, Freiburg – Mün-
chen. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


394 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Gander, Hans - Helmuth (2001): Selbstverständnis und Lebenswelt. Grundzüge ei-
ner phänomenologischen Hermeneutik im Ausgang von Husserl und Heidegger, 
Frankfurt/Main. 

Garcia Düttmann, Alexander (2008): Derrida und ich: Das Problem der Dekon-
struktion, Bielefeld. 

Gasché, Rodolphe (1986): The Tain of the Mirror. Derrida and the Philosophy of 
Reflection, Cambridge. 

Gehring, Petra (2004): „Sind Foucaults Widerstandspunkte Ereignisse oder sind sie 
es nicht? Versuch der Beantwortung einer Frage“, in: Rölli, Ereignis auf Fran-
zösisch, S. 275-284. 

Gethmann, Carl Friedrich (1988): „Heideggers Konzeption des Handelns in Sein 
und Zeit“, in: Gethmann-Siefert/Pöggeler, Heidegger und die praktische Philo-
sophie, S. 140-176. 

Gethmann-Siefert, Annemarie/Pöggeler, Otto (Hg.) (1988): Heidegger und die 
praktische Philosophie, Frankfurt/Main. 

Geuss, Raymond (2003): „Kritik, Aufklärung, Genealogie“, in: Honneth/Saar, Mi-
chel Foucault, S. 145-156. 

Greisch, Jean (2009): Fehlbarkeit und Fähigkeit. Die philosophische Anthropologie 
Paul Ricœurs, Berlin.  

Grondin, Jean (1990): „Die Hermeneutik der Faktizität als ontologische Destruktion 
und Ideologiekritik. Zur Aktualität der Hermeneutik Heideggers“, in: Dietrich 
Papenfuss/Otto Pöggeler (Hg.), Zur philosophischen Aktualität Heideggers.   
Bd. 2: Im Gespräch der Zeit, Frankfurt/Main, S. 163-178.  

Gros, Frédéric (2004): „Situierung der Vorlesungen“, in: HS, S. 616-668. 
Gürtler, Sabine (2001): Elementare Ethik: Alterität, Generativität und Geschlech-

terverhältnis bei Emmanuel Levinas, München. 
Gutschmidt, Rico (2012): „Aufklärung der Aufklärung. Heideggers Spätphilosophie 

und die philosophische Theologie“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
60:2, S. 193-210. 

Gutting, Gary (1989): Michel Foucaults Archaeology of Scientific Reason, Cam-
bridge. 

Guzzoni, Ute (1980): „Anspruch und Entsprechung und die Frage der Intersubjekti-
vität“, in: dies. (Hg.), Nachdenken über Heidegger, Hildesheim, S. 117-135. 

 
Habermas, Jürgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorle-

sungen, Frankfurt/Main. 
– (1992): Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main. 
– (2012): Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken, Berlin. 
Hacking, Ian (2006a): „Historische Ontologie“, in ders., Historische Ontologie,     

S. 9-38. 
– (2006b): „Michel Foucaults Archäologie“, in ders., Historische Ontologie,       

S. 89-103. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 395 

 
– (2006c): „Michel Foucaults unreife Wissenschaft“, in: ders., Historische Onto-

logie, S. 105-117. 
– (2006d): Historische Ontologie, Zürich. 
Hamacher, Werner (1998a): „Prämissen. Zur Einleitung“, in: ders., Entferntes Ver-

stehen, S. 7-48. 
– (1998b): „Das Versprechen der Auslegung. Zum hermeneutischen Imperativ bei 

Kant und Nietzsche“, in: ders., Entferntes Verstehen, S. 49-112. 
– (1998c): Entferntes Verstehen. Studien zu Philosophie und Literatur von Kant 

bis Celan, Frankfurt/Main. 
Hemminger, Andrea (2010): „Nachwort“, in: EKA, S. 119-141. 
Herrmann, Friedrich Wilhelm von (2004): Subjekt und Dasein. Grundbegriffe von 

„Sein und Zeit“, 3. Aufl., Frankfurt/Main. 
Hirsch, Alfred (2005): „Vom Menschenrecht zum ewigen Frieden. Grenzgänge 

zwischen Kant und Levinas“, in: Delhom/ders., Im Angesicht der Anderen,                            
S. 229-244. 

Honneth, Axel (1988): „Nachwort“, in: NF, S. 295-314. 
– (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflik-

te, Frankfurt/Main. 
– (1994): „Pathologien des Sozialen. Tradition und Aktualität der Sozialphiloso-

phie“, in: ders. (Hg.), Pathologien des Sozialen. Die Aufgaben der Sozialphilo-
sophie, Frankfurt/Main, S. 9-69. 

– (2000): „Dezentrierte Autonomie. Moralphilosophische Konsequenzen aus der 
Subjektkritik“, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur prakti-
schen Philosophie, Frankfurt/Main, S. 237-251. 

Honneth, Axel/Saar, Martin (Hg.) (2003): Michel Foucault. Zwischenbilanz einer 
Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz 2001, Frankfurt/Main. 

 
Janicaud, Dominique (1991): „Rationalität und Macht“, in: Ewald/Waldenfels, 

Spiele der Wahrheit, S. 251-276. 
– (1996): „The Question of Subjectivity in Heidegger’s Being and Time“, in: 

Critchley/Dews, Deconstructive Subjectivities, S. 47-58. 
– (2001): Heidegger en France, 2 Bände, Paris. 
– (2008): „Toward the End of the French Exception?“ in: Pettigrew/Raffoul, 

French Interpretations of Heidegger, S. 23-34. 
Jervolino, Domenico (1990): The Cogito and Hermeneutics. The Question of the 

Subject in Ricœur, Dordrecht.  
– (1996): „Gadamer and Ricœur on the Hermeneutics of Praxis“, in: Kearney, 

Paul Ricœur, S. 63-79. 
Joas, Hans (1996): „Ein Pragmatist wider Willen?“, in: Deutsche Zeitschrift für 

Philosophie 44:4, S. 661-670. 
– (1997): Die Entstehung der Werte, Frankfurt/Main. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


396 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

– (2009a): „Die säkulare Option. Ihr Aufstieg und ihre Folgen“, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 57:2, S. 293-300. 

– (2009b): „The Emergence of Universalism. An Affirmative Genealogy“, in: Pe-
ter Hedström/Björn Wittrock (Hg.): Frontiers of Sociology, Leiden, S. 15-24. 

Jörke, Dirk (2005): Politische Anthropologie. Eine Einführung, Wiesbaden. 
 
Kearney, Richard (Hg.) (1996): Paul Ricœur: The Hermeneutics of Action, London 

– Thousand Oaks – New Delhi. 
Kemp, Peter (1996): „Ricœur between Heidegger and Levinas. Original Affirma-

tion between ontological Attestation and ethical Injunction“, in: Paul Kearney, 
Ricœur, S. 41-61. 

Kern, Andrea/Menke, Christoph (Hg.) (2002): Philosophie der Dekonstruktion, 
Frankfurt/Main. 

Kerr, Fergus (2004): „The Self and the Good. Taylor’s Moral Ontology“, in: Ruth 
Abbey (Hg.), Charles Taylor, Cambridge, S. 84-104. 

Kersting, Wolfgang (2007): „Einleitung: Die Gegenwart der Lebenskunst“, in: 
ders./Claus Langbehn (Hg.): Kritik der Lebenskunst, Frankfurt/Main, S. 10-88. 

Khurana, Thomas (2004): „‚…besser, dass etwas geschieht‘. Zum Ereignis bei Der-
rida“, in: Rölli, Ereignis auf Französisch, S. 235-256. 

–  (2017): Das Leben der Freiheit. Form und Wirklichkeit der Autonomie, Berlin. 
Kofman, Sarah (2012): Derrida lesen, 3. Aufl., Wien. 
Kögler, Hans-Herbert (1992): Die Macht des Dialogs. Kritische Hermeneutik nach 

Gadamer, Foucault und Rorty, Stuttgart. 
Kreuzer, Thomas (1999): Kontexte des Selbst. Eine theologische Rekonstruktion 

der hermeneutischen Anthropologie Charles Taylors, Gütersloh. 
Krewani, Wolfgang N. (2006): Es ist nicht alles unerbittlich. Grundzüge der Philo-

sophie E. Levinas’, Freiburg. 
Kühnlein, Michael (2008): Religion als Quelle des Selbst. Zur Vernunft- und Frei-

heitskritik von Charles Taylor, Tübingen. 
 
Lacoue-Labarthe, Philippe (1990): Die Fiktion des Politischen. Heidegger, die 

Kunst und die Politik, Stuttgart. 
Laitinen, Arto (2008): Strong Evaluation without Moral Sources. On Charles Tay-

lors Philosophical Anthropology and Ethics, Berlin. 
Langsdorf, Lenore (2002): „The Doubleness of Subjectivity. Regenerating the Phe-

nomenology of Intentionality“, in: Cohen/Marsh, Ricœur as Another, S. 33-55. 
Larmore, Charles (1991): Rezension zu Sources of the Self, in: Ethics 102, S. 158-

162. 
Lee, Seu-Kyou (2001): Existenz und Ereignis. Eine Untersuchung zur Entwicklung 

der Philosophie Heideggers, Würzburg. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 397 

 
Liebsch, Burkhard (2004): „Ereignis – Erfahrung – Erzählung. Spuren einer ande-

ren Ereignis-Geschichte: Henri Bergson, Emmanuel Levinas und Paul Ricœur“, 
in: Rölli, Ereignis auf Französisch, S. 183-207. 

– (2010): „Menschen: Reste, Zeugnisse und Spuren. Ricœurs Spätwerk Gedächt-
nis, Geschichte, Vergessen mit und gegen Foucault gelesen“, in: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie 58:4, S. 523-542. 

– (2015): „Nachwort“, in: A, S. 57-110. 
Lilly, Reginald (2008): „Levinas’s Heideggerian Fantasm“, in: Pettigrew/Raffoul, 

French Interpretations of Heidegger, S. 35-58. 
Llewelyn, John (1992): „Responsibility with Indecidability“, in: Wood, Derrida,    

S. 72-96. 
Luhmann, Niklas (2015a): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, 

16. Aufl., Frankfurt/Main. 
– (2015b) Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bände, 9. Aufl., Frankfurt/Main. 
 
Macherey, Pierre (1991): „Foucault: Ethik und Subjektivität“, in: Wilhelm Schmid 

(Hg.): Denken und Existenz bei Michel Foucault, Frankfurt/Main, S. 181-196. 
MacIntyre, Alasdair (1990): Three Rival Versions of Moral Enquiry: Encyclopae-

dia, Genealogy and Tradition, Notre Dame.  
– (1994): „Critical Remarks on The Sources of the Self by Charles Taylor“, in: 

Philosophy and Phaenomenological Research 54:1, S. 187-190. 
Majetschak, Stefan (1993): „Radikalisierte Hermeneutik. Zu einigen Motiven der 

semiologischen Metaphysikkritik bei Jacques Derrida“, in: Philosophisches 
Jahrbuch, Jg. 100, S. 155-171. 

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei 
Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin. 

– (2013): Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Ge-
sellschaft, Berlin. 

Marion, Jean-Luc (1996): „The Final Appeal of the Subject“, in: Critchley/Dews, 
Deconstructive Subjectivities, S. 85-104. 

Mattern, Jens (1996): Ricœur zur Einführung, Hamburg. 
McWhorter, Ladelle (2003): „Subjecting Dasein“, in: Milchman/Rosenberg, Fou-

cault and Heidegger, S. 110-126. 
Menke, Christoph (2003): „Stichwort: Subjekt. Zwischen Weltbemächtigung und 

Selbsterhaltung“, in: Thomä, Heidegger-Handbuch, S. 258-267. 
Milchman, Alan/Rosenberg, Alan (2008): „Self-Fashioning as a Response to the 

Crisis of ,Ethics‘: A Foucault/Heidegger Auseinandersetzung“, in: Pettigrew/ 
Raffoul, French Interpretations of Heidegger, S. 103-130. 

– (Hg.) (2003): Foucault and Heidegger. Critical Encounters, Minneapolis. 
Mitchell, Andrew (2008): „Contamination, Essence, and Decomposition: Heidegger 

and Derrida“, in: Pettigrew/Raffoul, French Interpretations of Heidegger,         
S. 131-150. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


398 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Muhle, Maria (2017): „Il y a de la plèbe. Das Infame zwischen Disziplinen und Bi-
opolitik“, in: Nigro/Rölli, Vierzig Jahre Überwachen und Strafen, S. 95-109. 

 
Nancy, Jean-Luc (2004): Singulär plural sein, Berlin. 
–  (2008): Dekonstruktion des Christentums, Zürich – Berlin. 
–  (2010): Das Vergessen der Philosophie, 3. Aufl., Wien. 
–  (2012): Die Anbetung. Dekonstruktion des Christentums 2, Zürich – Berlin. 
– (2014a): „Das nackte Denken, das sich entzieht“, in: ders., Das nackte Denken, 

S. 27-49. 
– (2014b): „Borborygmen (selbst von sich überbordet)“, in: ders., Das nackte 

Denken, S. 51-79. 
– (2014c): „Heideggers ursprüngliche Ethik“, in: ders., Das nackte Denken,        

S. 103-139. 
– (2014d): „Die Freiheit kommt von außen“, in: ders., Das nackte Denken,          

S. 153-167. 
– (2014e): „Weltenwechsel“, in: ders., Das nackte Denken, S. 169-181. 
– (2014f): Das nackte Denken, Zürich – Berlin. 
– (2016): Die Erfahrung der Freiheit, Zürich – Berlin. 
Nigro, Roberto/Rölli, Marc (Hg.) (2017): Vierzig Jahre Überwachen und Strafen. 

Zur Aktualität der Foucault’schen Machtanalyse, Bielefeld. 
 
Ortega, Francisco (1997): Michel Foucault. Rekonstruktion der Freundschaft, Mün-

chen. 
Orth, Stefan (2002): „Vernachlässigte Ressourcen. Das reflexionsphilosophische 

Fundament der Hermeneutik Paul Ricœurs“, in: Breitling/Orth, Vor dem Text, 
S. 189-207. 

Owen, David (2003): „Kritik und Gefangenschaft. Genealogie und Kritische Theo-
rie“, in: Honneth/Saar, Michel Foucault, S. 122-144. 

 
Patton, Paul (1989): „Taylor and Foucault on Power and Freedom“, in: Political 

Studies 37, S. 260-276. 
Peeters, Benoit (2013): Jacques Derrida – Eine Biographie, Berlin. 
Peperzak, Adrian (1988): „Einige Thesen zur Heidegger-Kritik von Emmanuel Le-

vinas“, in: Gethmann-Siefert/Pöggeler, Heidegger und die praktische Philoso-
phie, S. 373-389. 

Pettigrew, David/Raffoul, François (Hg.) (2008): French Interpretations of Hei-
degger. An Exceptional Reception, Albany. 

Pöggeler, Otto (1963): Der Denkweg Martin Heideggers, Stuttgart. 
– (1983): „Sein als Ereignis“, in: ders., Heidegger und die hermeneutische Philo-

sophie, Freiburg – München, S. 71-138. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 399 

 
Rapaport, Herman (1989): Heidegger and Derrida: Reflections on Time and Lan-

guage, Lincoln. 
Rasmussen, David (2002): „Rethinking Subjectivity. Narrative Identity and the 

Self“, in: Cohen/Marsh, Ricœur as Another, S. 57-69. 
Rawls, John (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main. 
– (2003) Politischer Liberalismus, 5. Aufl., Frankfurt/Main. 
Reagan, Charles E. (2002): „Personal Identity“, in: Cohen/Marsh, Ricœur as An-

other, S. 3-31. 
Reckwitz, Andreas (2010): Subjekt, 2. Aufl., Bielefeld. 
Rockmore, Tom (2000): Heidegger und die französische Philosophie, Lüneburg. 
Rölli, Marc (Hg.) (2004): Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze, 

München. 
Rorty, Richard (1991): „Moral Identity and Private Autonomy. The Case of Fou-

cault“, in: ders., Essys on Heidegger and others. Philosophical Papers, Bd. 2, 
Cambridge, S. 193-199. 

– (1994): „Taylor on Self-Celebration and Gratitude“, in: Philosophy and Phae-
nomenological Research 54:1, S. 197-201. 

– (2000a): „Habermas, Derrida und die Aufgaben der Philosophie“, in: ders., 
Wahrheit und Fortschritt, S. 444-471. 

– (2000b): „Derrida und die philosophische Tradition“, in: ders., Wahrheit und 
Fortschritt, S. 472-504. 

– (2000c): Wahrheit und Fortschritt, Frankfurt/Main. 
Rosa, Hartmut (1998): Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach 

Charles Taylor, Frankfurt/Main.  
Rosales, Alberto (1984): „Zum Problem der Kehre im Denken Heideggers“, in: 

Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 38., S. 241-262. 
Rötzer, Florian (1986): „Jacques Derrida“, in: ders., Französische Philosophen im 

Gespräch, München, S. 67-87. 
 
Saar, Martin (2003a): „Genealogie und Subjektivität“, in: Honneth/ders., Michel 

Foucault, S. 157-177. 
– (2003b): „Heidegger und Michel Foucault. Prägung ohne Zentrum“, in: Thomä, 

Heidegger-Handbuch, S. 434-440. 
– (2007): Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietz-

sche und Foucault, Frankfurt/Main. 
– (2013) Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza, Berlin. 
– (2017) „Die Form der Macht. Immanenz und Kritik“, in: Nigro/Rölli, Vierzig 

Jahre Überwachen und Strafen, S. 157-173. 
Sallis, John (1992): „Doublings“, in: Wood, Derrida, S. 120-136. 
Saussure, Ferdinand de (2001): Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, 

hg. von Charles Bally und Albert Sechehaye, 3. Aufl., Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


400 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Sawicki, Jana (1994): „Foucault, Feminism and Questions of Identity“, in: Gary 
Gutting (Hg.), The Cambridge Companion to Foucault, Cambridge, S. 286-313. 

Schaupp, Walter (2003): Gerechtigkeit im Horizont des Guten. Fundamentalmorali-
sche Klärungen im Ausgang von Charles Taylor, Freiburg. 

Schmid, Wilhelm (1991): Auf der Suche nach einer neuen Lebenskunst. Die Frage 
nach dem Grund und die Neubegründung der Ethik bei Foucault, Frank-
furt/Main. 

– (2000): Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung, 6. Aufl., Frank-
furt/Main. 

Schnädelbach, Herbert (1989): „Das Gesicht im Sand. Foucault und der anthropo-
logische Schlummer“, in: Axel Honneth/Thomas McCarthy/Claus Of-
fe/Albrecht Wellmer (Hg.), Zwischenbetrachtungen. Im Prozess der Aufklä-
rung, Frankfurt/Main, S. 231-261. 

Schneewind, Jerome B. (1991): Rezension zu Sources of the Self, in: The Journal of 
Philosophy 88, S. 422-426. 

Schneider, Ulrich Johannes: (2003): „Wissensgeschichte, nicht Wissenschaftsge-
schichte“, in: Honneth/Saar, Michel Foucault, S. 220-229.  

– (2004): Michel Foucault, Darmstadt. 
Schulz, Walter (1984): „Über den philosophiegeschichtlichen Ort Martin Heideg-

gers“, in: Otto Pöggeler (Hg.), Heidegger. Perspektiven zur Deutung seines 
Werks, Königstein/Ts., S. 95-139. 

Schwartz, Michael (2003): „Epistemes and the History of Being“, in: Milchman/ 
Rosenberg, Foucault and Heidegger, S. 163-186.  

Scott-Baumann, Alison (2009): Ricœur and the Hermeneutics of Suspicion, London 
– New York. 

See l, Martin (1991): „Die Wiederkehr der Ethik des guten Lebens“, in: Merkur 45, 
S. 42-49. 

– (2002): „Heidegger und die Ethik des Spiels“, in: ders., Sich bestimmen lassen. 
Studien zur theoretischen und praktischen Philosophie, Frankfurt/Main, S. 169-
195. 

Seigel, Jerrold (2005): The Idea of the Self. Thought and Experience in Western 
Europe since the Seventeenth Century, Cambridge. 

Sidekum, Antonio (1993): Ethik als Transzendenzerfahrung. Emmanuel Levinas 
und die Philosophie der Befreiung, Aachen. 

Simms, Karl (2003): Paul Ricœur, London. 
Smith, Nicholas (2002): Charles Taylor: Meaning, Morals and Modernity, Cam-

bridge. 
Sonderegger, Ruth (2000): Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruk-

tion und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main. 
Spinosa, Charles (1992): „Derrida and Heidegger. Iterability and Ereignis“, in: Hu-

bert L. Dreyfus/Harrison Hall (Hg.), Heidegger. A Critical Reader, Cambridge, 
S. 270-297. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SIGLEN- UND LITERATURVERZEICHNIS | 401 

 
Stegmaier, Werner (2003): „Heidegger und Emmanuel. Levinas. Bruch mit der 

Neutralität des Seins“, in: Thomä, Heidegger-Handbuch, S. 417-424. 
Steinfath, Holmer (1993): „Authentizität und Anerkennung. Zu Charles Taylors 

neuen Büchern The Ethics of Authenticity und The Politics of Recognition“, in: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie 41:3, S. 575-584. 

Stekeler-Weithofer, Pirmin (2002): „Zur Dekonstruktion gegenstandsfixierter 
Seinsgeschichte bei Heidegger und Derrida“, in: Kern/Menke, Philosophie der 
Dekonstruktion, S. 17-42. 

Strasser, Stephan (1983): „Emmanuel Levinas: Ethik als erste Philosophie“, in: 
Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 218-265. 

 
Teichert, Dieter (2002): „Selbst und Selbstverständnis bei Gadamer und Ricœur“, 

in: Breitling/Orth, Vor dem Text, S. 139-164. 
Tholen, Toni (1999): Erfahrung und Interpretation. Der Streit zwischen Hermeneu-

tik und Dekonstruktion, Heidelberg. 
Thomä, Dieter (1990): Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur Kritik der Text-

geschichte Martin Heideggers 1910-1976, Frankfurt/Main. 
– (1996): „Schwierigkeiten mit dem Müssen. Überlegungen anlässlich der These 

Charles Taylors, das Leben müsse als Geschichte gelebt werden“, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 44:4, S. 635-653. 

– (2002): „Das Gefühl der eigenen Existenz und die Situation des Subjekts. Mit 
Rousseau gegen Derrida und de Man denken“, in: Kern/Menke: Philosophie der 
Dekonstruktion, S. 311-330. 

– (2003): „Stichwort: Kehre. Was wäre, wenn es sie nicht gäbe?“, in: ders., Hei-
degger-Handbuch, S. 134-141. 

– (Hg.) (2003): Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart. 
Tugendhat, Ernst (1970): Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, 2. Aufl., 

Berlin. 
– (1979): Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpreta-

tionen, Frankfurt/Main. 
 
Vattimo, Gianni (1980): „An-Denken. Denken und Grund“, in: Ute Guzzoni (Hg.), 

Nachdenken über Heidegger, Hildesheim, S. 287-302. 
– (1986): Jenseits vom Subjekt. Nietzsche, Heidegger und die Hermeneutik, 

Wien. 
– (1990): Das Ende der Moderne, Stuttgart. 
– (2003): „Metaphysik, Gewalt, Säkularisierung“, in: ders., Abschied. Theologie, 

Metaphysik und die Philosophie heute, hg. von Giovanni Leghissa, Wien, S. 76-
108. 

Veyne, Paul (2009): Foucault. Der Philosoph als Samurai, Stuttgart. 
Visker, Rudi (2003): „From Foucault to Heidegger. A One-Way-Ticket?“, in: 

Milchman/Rosenberg, Foucault and Heidegger, S. 295-323. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


402 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Waldenfels, Bernhard (1983): Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt/Main. 
– (1991): „Ordnung in Diskursen“, in: Ewald/Waldenfels, Spiele der Wahrheit,   

S. 277-297. 
– (2002): „Was sich der Dekonstruktion entzieht“, in: Kern/Menke, Philosophie 

der Dekonstruktion, S. 331-344.  
Wellmer, Albrecht (2002): „Hermeneutische Reflexion und ihre ‚dekonstruktive‘ 

Radikalisierung. Kommentar zu Emil Angehrn“, in: Kern/Menke, Philosophie 
der Dekonstruktion, S. 200-215. 

Wenzler, Ludwig (2005): „Menschsein vom Anderen her“, in: HM, S. VII-XXVII. 
White, Stephen K. (2000): Sustaining Affirmation. The Strengths of Weak Ontolo-

gy in Political Theory, Princeton. 
Williams, Caroline (2001): Contemporary French Philosophy. Modernity and the 

Persistence of the Subject, London – New York. 
Wolin, Richard (1991): Seinspolitik. Das politische Denken Martin Heideggers, 

Wien. 
Wolzogen, Christoph von (2005): Emmanuel Levinas – Denken bis zum Äußersten, 

München. 
Wood, David (Hg.) (1992): Derrida. A Critical Reader, Oxford – Cambridge. 
Wunsch, Matthias (2010): „Heidegger – ein Vertreter der Philosophischen Anthro-

pologie? Über seine Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik“, in: Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie 58:4, S. 543-560. 

Wyschogrod, Edith (2003): „Heidegger, Foucault, and the Askeses of Self-
Transformation“, in: Milchman/Rosenberg, Foucault and Heidegger, S. 276-
294. 

 
Zimmerman, Michael E. (1986): Eclipse of the Self. The Development of 

Heidegger’s Concept of Authenticity, Athens. 
Zizek, Slavoj (2001): Die Tücke des Subjekts, Frankfurt/Main. 
– (2005): Die politische Suspension des Ethischen, Frankfurt/Main. 
– (2014): Weniger als nichts. Hegel und der Schatten des dialektischen Materia-

lismus, Berlin. 
Zorn, Daniel-Pascal (2016): Vom Gebäude zum Gerüst. Reflexivität bei Michel 

Foucault und Martin Heidegger – ein Vergleich, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Björn Vedder

Neue Freunde
Über Freundschaft in Zeiten von Facebook

März 2017, 200 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3868-4 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jürgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart.  
14,99 E (DE), 978-3-8376-3324-5 
E-Book 
PDF: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9 
EPUB: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit  
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3175-3 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Franck Fischbach

Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt von Lilian Peter,  
mit einem Nachwort  
von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

2016, 160 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3244-6 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0  

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.  
19,99 E (DE), 978-3-8376-3477-8 
E-Book 
PDF: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2 
EPUB: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3102-9 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3  

https://doi.org/10.14361/9783839441213 - am 14.02.2026, 11:41:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Intro
	2. Heideggers Daseinsanalyse und die Kritik der Subjektphilosophie in Sein und Zeit
	3. Die Freilegung der Entzugsmomente von Subjektivität im Zuge der Kehre
	4. Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bei Emmanuel Levinas
	5. Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bei Jacques Derrida
	6. Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bei Michel Foucault
	7. Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bei Paul Ricoeur
	8. Die affirmative Wendung der heideggerschen Subjektkritik bei Charles Taylor
	9. Heteronome Subjektivität
	Danksagung
	Siglen- und Literaturverzeichnis

