
190 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

2.4 Marx in der  (deutschen)  Soziologie 

„Soziologie ohne Nationalökonomie ist ‚blind’, aber ebenso gewiss die 
Nationalökonomie ohne Soziologie ‚leer’.“ (Eisermann 1964, 127)  

„Modern Sociology arose in the course of a critical encounter, first with the
Enlightenment of the eighteenth century and then with its true heir in the nine-

teenth century, Karl Marx.” (Zeitlin 1981, V) 

Geschichte der Soziologie wird anders geschrieben, je nachdem, was man zu his-
torisieren gedenkt (Klingemann 2001). Ein Nachdenken über das Zusammenle-
ben von Menschen gibt es, seit es ein Zusammenleben von Menschen gibt – 
Zeugnis davon legt schon der sophistische Kontraktualismus ab. Die Soziologie 
als universitäre Disziplin ist jedoch kaum älter als hundert Jahre (Stölting 1986). 
Diese Datierungen markieren Grenzpfähle einer möglichen Historisierung.  

Plausibel ist noch immer die Datierung von F. Jonas (1968). Er nennt für das 
Zustandekommen der Soziologie zwei Bedingungen: zunächst muss sich die Ge-
sellschaft aus dem sozialen Gesamtkörper ausdifferenziert haben, der bis dato als 
„Staat“ begriffen wurde. Außerdem muss die Gesellschaft als ein Gegenstand sui 
generis betrachtet werden, also nicht mehr unter der Perspektive der Moral- oder 
Staatsphilosophie. Diese wird um 1750 geleistet.1 Nach Jonas unterscheidet sich 
diese originäre Soziologie darum von Anbeginn sowohl von der „Staatsphiloso-
phie“ (I 15, 27, 59), in deren Vorstellung „das Zusammenhandeln und Zusam-
menleben der Menschen einen Herrn voraussetzt, der diesem Handeln Gesetz 
und Ordnung gibt“ (244), sowie vom Moralismus einer bloßen „Kulturkritik“ 
(78).2 Erstere tauche im französischen Sozialismus wieder auf (178, 187), letztere 
im Deutschen Idealismus (143). Diese Diagnose lässt sich verlängern: Noch die 
deutsche Soziologie des 20. Jahrhunderts wurde von Staatsphilosophie und Kul-
turkritik beherrscht.3 Da beides schon Hauptkritikpunkte von Marx waren, der ja 
in der Gesellschaft seinen Gegenstand gesehen hatte (cf. 2.1.5), nimmt Marx bei 

1  „Die Geschichte der Soziologie beginnt mit der Trennung von Gesellschaft und 
Staat“ (F. Jonas 1968 I, 15). Das „Problem der gesellschaftlichen Integration [...] als 
soziologisches Problem“ stellt erstmals Montesquieu [1748]“ (24; so auch Aron 
1965, Kuczynski 1975, Althusser 1987). Rousseau 1762 theoretisierte noch moralis-
tisch; Smith 1759 war „der erste, der in einer ausgearbeiteten Theorie die Gesell-
schaft als einen sich selbst regulierenden und darum freien Handlungszusammenhang 
beschreibt“ (105; vgl. auch Quesnay 1759, Locke 1690).

2  Die „Motive und Ideale“ der Aufklärung seien solche „gebildeter, womöglich mäch-
tiger gesellschaftlicher Gruppen“, welche „Grundsätze [...] entwickeln, nach denen 
die Gesellschaft einzurichten sei (Jonas 1968 I, 22). „Das Problem der gesellschaftli-
chen Integration wird als moralisches diskutiert, weil, wie Taine bemerkt, niemand 
daran denkt, diese Gedanken in die Praxis umzusetzen“ (23 f.). Deutlich ist hier auch 
die Spitze gegen die Kritische Theorie. 

3  Rehberg 1986, 8 sieht in der Staatsfixierung von Politik und Kirche in Deutschland 
eine Ursache für die Frontstellung gegen die Soziologie, die die „bürgerliche Gesell-
schaft“ in den Mittelpunkt rückte. Allerdings unterlag auch die Soziologie bald dem 
theorieimmanenten „Primat der Politik“ (siehe dazu bereits 2.2).   

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 191

                                             

Jonas eine recht prominente Stelle ein (215 ff.).4 Doch eine solch tabufreie Ein-
ordnung von Marx in die Soziologiegeschichte findet sich eher selten.

In der Ökonomiegeschichte hatte Marx eine zentrale Position: Die moderne 
ökonomische Theorie ist in eine klassische bis zu Marx und eine nach-Marx’sche 
Neoklassik einzuteilen (2.3.1). Darum begriff Georg Lukács die Soziologie ins-
gesamt als Abspaltprodukt des Übergangs von der klassischen zur neoklassischen 
Ökonomie.5 Auch wenn dies die Bedeutung soziologischen Denkens vor Marx 
unter- und die des Marx’schen Oeuvres überschätzt, deutet es auf eine zwar nicht 
allumfassende, aber doch hohe Bedeutung von Marx und der Neoklassik für die 
Entwicklung der Soziologie hin. Wie wäre Marx’ Stellung in der Soziologiege-
schichte genauer zu kennzeichnen? Gemeinhin gelten Autoren wie August Com-
te, J.S. Mill, Herbert Spencer und Lorenz von Stein, die um 1850, also hundert 
Jahre nach den von Jonas angeführten Autoren wirkten, als „Gründerväter“; Au-
toren um 1900 wie Simmel, Max Weber, Durkheim und Pareto als „Klassiker“ 
der modernen Soziologie.6 Die Gründerväter wurden aufgerüttelt von wachsen-
den sozialen Missständen und politischen Gärungen seit der französischen Revo-
lution, vor allem aber von der durch die Industrialisierung aufgeworfenen „sozia-
len Frage“ (Quesel 1989). Ihre Einordnung und theoretische Verarbeitung dieser 
Phänomene geschah im Freistil, da weder eine konsistente Selbstartikulation auf-
begehrender Gruppen,7 noch eine hegemoniale und schlüssige Interpretation sei-
tens der etablierten Schichten vorlag. Daher waren Anlehnungen an andere Wis-
senschaften sowie Elemente von Gefühl, Meinung und Utopismus (kurz: „Wert-
urteile“) in ihren Werken stark vertreten.8 Die Klassiker hatten es hingegen mit 

4   „Marx erweitert den Kanon der soziologischen Theorie [...] in einer wichtigen und 
folgenreichen Art und Weise [...]: die zunehmende Industrialisierung [...] und die 
Entstehung des industriellen Proletariats, werden von Marx zuerst ausdrücklich ge-
würdigt“ (Jonas 240, cf. Krätke 1996). Das höchste Lob, das der Konservative Jonas 
Marx aussprechen kann, ist es, im Grunde auch konservativ gewesen zu sein (227). 
Im Vordergrund stehen bei Jonas nicht politische Ansichten, sondern wissenschaftli-
che Errungenschaften von Marx (217, 223). Eine „konservative Marxverwandt-
schaft“ (Kühne 1972, 62 ff.) lässt sich auch an Schumpeter, Hayek und Gehlen fest-
stellen (cf. Rehberg 2000). 

5   Lukács 1954, 461; ähnlich Schumpeter: „Soziologie ist [...] das mixtum compositum 
was übrig bleibt, wenn man die Ökonomie abzieht“ (1953, 9; Papcke 1986, 80). 

6   Lepenies 1985 zählt J.S. Mill, Riehl und Durkheim zu den „Vätern“; Käsler 1976 
und Münch 2002 deuten Marx, Simmel, Durkheim und Weber als „Klassiker“. Käs-
ler 1984, 446-476 unterscheidet Großväter bis Urenkel. Müller-Doohm (1991, 48 ff.) 
dreht die Terminologie um. 

7   Eine „subjektive Soziologie“ (1937 König). Der Frühsozialismus hatte zwar einen 
theoretischen Anspruch, doch hatte er nur eine begrenzte Breitenwirkung. 

8   Bei Jonas wird Comte als aprioristischer Geschichtsphilosoph (1968 I, 266) und Me-
taphysiker (271) deutlich, Spencer als Biologist, der die Sozialität verfehlt (257 ff.), 
und Riehl als bäuerlicher Barde (173). Lorenz von Stein wird als Vordenker des So-
zialstaats milder bewertet, aber auch er ist kein Soziologe, sondern Staatsphilosoph 
(301 f.). Der Einfluss Nietzsches auf die deutsche Soziologie ist zentral – seine „An-
ti-Soziologie“ (Lichtblau 1997, 82, 111) bewertete schon das theoretische Aufgreifen 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

einer international formierten Arbeiterbewegung zu tun, die sich nicht nur poli-
tisch, sondern auch theoretisch zu artikulieren wusste. An deren Spitze stand, 
zumindest theoretisch, auch Marx. Erneut also steht Marx genau zwischen ent-
scheidenden Gruppen von Theoretikern. Sein Einfluss war allerdings in Deutsch-
land sehr viel größer als etwa in England oder Frankreich – nicht weil er deutsch-
sprachig war, sondern weil es hier eine große, sich auf Marx berufende Arbeiter-
partei gab. Dieser politische Einfluss überkreuzt sich nun mit dem theoretischen 
Einfluss des neuen ökonomischen Paradigmas. 

Für Käsler ist der Sozialismus eine Wurzel der deutschen Soziologie.9 Marx 
wird noch wichtiger, nimmt man statt der milieuorientierten Perspektive eine 
diskursanalytische ein. Zwar nimmt Marx in der Selbstinterpretation der deut-
schen Soziologen um 1934, dem Endpunkt von Käslers Studie, nur noch eine 
marginale Stellung ein (und wen sollte das wundern).10 Doch ist unübersehbar, 
dass er für die Soziologie in Deutschland ein überragender Ideengeber war, und 
sei es nur als Negativfolie. Auch hier wirkte Marx ex negativo, als ein heimliches 
Zentrum.11 Und wieder sind es spezifische Lesarten von Marx, die wirken.

der sozialen Frage als „Kulturverfall“ (86, cf. G.Adler 1891, Breysig 1896, Tönnies 
1897, Hammacher 1909, Winterfeld 1909; s.u., Fn. 65; 2.5.2, Fn. 42). 

9   Käsler 1984 unterscheidet bei den frühen deutschen Soziologen einen „Kritischen 
Marxismus“ (400; Max Adler und Meusel, ein „Parteisoziologie“ aus Aachen, der 
bis 1960 in der DDR-Volkskammer saß); „konfuse“ Sozialisten (Michels oder Brey-
sig; Simmel neigte vor 1914 der SPD zu, A.Weber nach 1945, 432); einen liberalen 
„Sozialismus ohne Marx“ (Geiger, Oppenheimer, Goldscheidt, Tönnies, A.Weber. 
„Der ‚Kathedersozialismus’, ‚Universitätssozialismus’, Gelehrtensozialismus’ wollte 
unter keinen Umständen vermengt werden mit jener ‚Partei des Umsturzes’ in der 
Wilhelminischen Ära“, 442); und schließlich den „vehementen Antimarxismus“ 
(422), der die „Entthronung des historischen Materialismus“ wollte (417; siehe etwa 
Spann 1932 oder Sombart 1934; dazu vgl. auch Pollock 1926).  

10 Siehe Käslers Rekonstruktion der Deutschlandreise eines US-Soziologen (1985). 
1934 löste sich die Deutsche Gesellschaft für Soziologie unter Freyer selbst auf (cf. 
König 1987, 343 ff.; Rammstedt 1986, Klingemann 1996). 

11 Dies galt nach 1933 im Extrem: „Der Favorit Marxismus ist von dem faschistischen 
Renner längst überholt“, bekundete Rothacker (nach Lepenies 1985, 404). Plenge 
predigt 1933 „die unerbittliche, innere und grundsätzliche Überwindung des Mar-
xismus aus dem Geist des deutschen Idealismus [...] Ich habe Marx schon damals 
1911 in seiner letzten Eigenheit als ‚Juden’ gekennzeichnet“ (nach Käsler 1983, 411 
f.; zur Stellung des Nationalsozialismus zu Marx insgesamt statt Nolte 1983 Nolte 
1963). Marx war nicht nur im Dritten Reich eine Negativfolie. Unter psychoanalyti-
schen Anleihen könnte man Marx als apräsentes Objekt beschreiben, welches als 
verdrängtes „Trauma“ immer wieder auftaucht. „Die Geschichte soziologischer For-
schung kann zu einem Gutteil als Auseinandersetzung mit und als Zurückweisung 
der Marx’schen Klassentheorie beschrieben werden. Manchmal scheint es sogar so, 
als verdankte die Soziologie ihre Daseinsberechtigung an den Universitäten der Wi-
derlegung einer Theorie, die einmal die Stabilität der bürgerlichen Gesellschaft in 
Frage gestellt hat“ (Berger 1998, 29). „Antworten auf den marxistischen Klassenbeg-
riff durchziehen die Entwicklung der Soziologie als sichere Nebenerwerbsquelle“ 
(Krysmanski 1989, 155; cf. Schelsky 1961, 350). In der marxistischen These, die 
moderne Soziologie sei nichts anderes als eine „bürgerliche“ Antwort auf Marx (Sa-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 193

                                                                                                                                    

Im Folgenden wollen wir in einigen repräsentativen Grundzügen den Spuren 
folgen, die die Verbindung vom politischen Schreckbild des Marxismus und dem 
theoretischen Vorbild der Neoklassik in mehreren Paradigmen der Soziologie 
hinterließ (2.4.1). Mögliche Gründe für diese Entwicklung werden angedeutet 
(2.4.2). Zur Folge hatten sie eine zunehmend normative Aufladung der Theorie, 
bis hin zu ihrer umfassenden Ethisierung (2.4.3). Dankenswerterweise bezog 
man sich in spezifischen Marxdeutungen immer wieder auf diesen zurück, was 
zu einem Test unserer Thesen einlädt (2.4.4). Schließlich wird an zwei Beispie-
len, der Technik (2.4.5) und den Klassen (2.4.6), die Auswirkung dieser verfehl-
ten Grundorientierung in der Theorienentwicklung exemplarisch aufgezeigt. 

2.4.1 Die Aufteilung der Welt in normfreie Funktionen
         und normative Rahmen 

Die „Klassiker“ der Soziologie waren oft approbierte Nationalökonomen, um mit 
Max Weber, Werner Sombart, Franz Oppenheimer und Vilfredo Pareto nur eini-
ge zu nennen. Da das hegemoniale Bild nach-Marx’scher Ökonomie das der 
Neoklassik oder „Grenznutzenschule“ war, waren auch die Genannten seinem 
Einfluss ausgesetzt. So setzte sich die spezifische Marxinterpretation aus einer 
Disziplin in die andere fort.12 Und dies blieb nicht ohne Konsequenzen.

Das neoklassische Bild von der Wirtschaft (2.3.1) lässt sich in seiner Rele-
vanz für die Soziologie zuspitzen wie folgt: Der Markt reguliert sich selbst durch 
das inhärente und notwendig sich einstellende Gleichgewicht zwischen Angebot 
und Nachfrage. Unangenehme Begleiterscheinungen der kapitalistischen Moder-
ne sind folglich nicht auf diese Wirtschaftsweise selbst, sondern auf ihr unvoll-
ständiges Wirken zu schieben, also auf „externe“ Faktoren, die den Markt behin-
dern. Die realen Verhältnisse werden als unreine Manifestation des Modells in-
terpretiert: ging das Modell von einem perfekten Wettbewerb aus, so liege in der 
Wirklichkeit mit all ihren Widrigkeiten eine „imperfekte“ Form desselben vor, 
der „unvollständige Wettbewerb“. Die Soziologen waren gegenüber den sozialen 
Verhältnissen ihrer Zeit meist kritisch eingestellt. Doch in einer Interpretations-

lomon 1945, Lukács 1954, Krysmanski 1989), wird eine partiell berechtigte These 
über eine geschichtliche Abkunft in eine Aussage über den Inhalt des Abkünftigen 
zerdehnt. Diese durchsichtige Polemik konnte über den oft dürftigen Zustand mar-
xistisch-leninistischer Soziologie nicht hinwegtäuschen (Kiss 1971, Ludz 1971, 
Hahn 1974, Sparschuh 1997). Sie wurde allerdings von allen Flügeln vertreten, über 
die bürgerliche Mitte (König 1987) bis nach Rechtsaußen (Freyer 1930).  

12 Simmel 1900 repliziert klar die subjektive Wertlehre. Webers Orientierung an der 
Neoklassik diagnostiziert u.a. Stefan Kalber (in: Böckler 1987, 122 ff.). Pareto ist 
selbst ein Neoklassiker („Pareto-Optimum“, 3.2). Sombart war in seinem Historis-
mus (1903, 1930) zumindest kompatibel mit der Neoklassik (zur Komplementarität 
Historismus/Neoklassik – Begriffe ohne Anschauung hier, Anschauung ohne Begrif-
fe dort – cf. 2.3.1). Lukács benennt den neoklassischen Einschlag deutscher Soziolo-
gen deutlich (1954, 359, 467, 478; s.u., Fn. 28).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

lage, die die soziale Wirklichkeit als Mischform darstellte, war es offen, welcher 
Bestandteil der Mischung den Ausschlag zum Schlechten hin gab: war es die Lo-
gik des Systems, oder waren es die diese Logik behindernden Faktoren?  

Für Marx kam diese ganze Opposition nicht in Frage: was für die Neoklassi-
ker „markverzerrend“ war, war für ihn ein Bestandteil des Marktes. Die sozialen 
Ungleichheiten und sonstigen Krisenerscheinungen liegen in der Logik des Sys-
tems selbst. Es bedurfte keiner marktverzerrenden Faktoren. Der Kampf ver-
schiedener Interessengruppen um Marktvorteile mit unlauteren Mitteln gehörte 
für ihn unbedingt zum Konkurrenzsystem dazu. Auch etwaige Monopole unter-
liegen der Logik des Konkurrenzsystems, und es gibt keinen Anlass, aus ihrem 
Vorhandensein wie die Revisionisten eine neue Stufe des Kapitalismus abzulei-
ten, die nach anderen Gesetzen funktionierte (2.2.6), oder wie die Neoklassiker 
diese Elemente als Störfaktoren der Marktlogik zu interpretieren, die die Ergeb-
nisse des Allokationsprozesses verfälschten (2.3.2).13 Aus der Sicht von Marx 
sind beide Interpretationen nicht haltbar, da das Bild insgesamt nicht stimmt. Die 
Verzerrungen und die Folgen sind endogen und gehören mit in die Analyse.  

Doch das platonische Bild der ‚reinen Kräfte’ plus ihrer materiellen Verun-
reinigungen in der Empirie war das in der damaligen Ökonomie vorherrschende. 
Ihm schlossen sich viele Sozialisten an, und sogar Marx wurde aus ihm heraus 
interpretiert (2.3.3).14 Daher sind die Marx’schen Argumente von dem histori-
schen Marxismus unbedingt zu trennen. Innerhalb des Dualismus der reinen 
Kräfte und ihren Verzerrungen jedoch bleibt die Frage, welches von beiden Mo-
menten das Übel gebiert, theoretisch unableitbar – sie wird zur Dezision. Für 
welche Interpretation des Bildes man sich „entscheidet“, hängt auch von außer-
theoretischen Momenten wie der sozialen Herkunft und der politischen Selbst-
verortung ab. So werden sich Autoren aus agrarischem Hintergrund eher für eine 
negative Beurteilung der Marktgesetze „entscheiden“.15 Aus Sicht von Marx sind 
dahinter die Interessen einer bestimmbaren sozialen Schicht nicht zu übersehen 
(hier die Reste einer vergehenden Epoche). Ihre Negation der Gegenwart ist eine 
abstrakte, und daher können sie, unter Verdrehung der Vorzeichen, das beschrie-

13 Um 1900 brannten um die „Agrarfrage“ heftige Debatten, an denen Kautsky, Lenin 
und Weber teilnahmen (P. Anderson 1978, 23). Die durch die Industrialisierung der 
Landwirtschaft hervorgebrachte Landflucht, Preisverfall etc. sind mit den 
Marx’schen Gesetzen allerdings gut zu erklären. 

14 Aufgrund dieser Konstellation wurde Marx oft abgelehnt: etwa weil er nur die Logik 
der „reinen“ Wirtschaft betrachtet („Ökonomismus“) und die Macht der Marktver-
zerrungen übersehen hatte; weil er die Möglichkeiten eines Sozialstaates unterschätzt 
oder die Gefahren eines organisierten Kapitalismus übersehen hätte. Dabei haben 
nach Marx das eine wie das andere selbst wieder sozialökonomische Wurzeln und 
Grenzen, die im Prinzip erklärbar sind. 

15 Man denke an W.H.v. Riehl, Otmar Spann, Artur Damaschke, an „Reichsnährstands-
führer“ R. Walter Darré oder rechtslastige Bauernparteien wie heute in Polen. Die 
EU-Bauern sind dank horrender Subventionen und Schutzzölle noch heute nicht dem 
Markt ausgesetzt (MEW 4, 472; Fn. 55). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 195

                                             

bene abstrakt-theoretische Modell durchaus verwenden.16 Dagegen werden Men-
schen, die sich, um mit Max Weber zu sprechen, von ihrer „Marktlage“ gute 
„Erwerbschancen“ versprechen, eher der Perspektive zuneigen, die die Gesetze 
des Marktes bejaht und die verzerrenden Faktoren für etwaige Missstände haft-
bar macht. Aber ist das schon eine „Gesellschaftstheorie“? Der Glaube, dass ein 
dermaleinst hergestellter „reiner“ Markt eine gerechte Gesellschaft herstellen 
würde, war mindestens ebenso utopisch wie die Zukunftshoffnungen des volks-
tümlichen Sozialismus: man sprach in beiden Fällen von einem Utopos, einem 
nichtexistierenden Ort. Eine ideologiekritisch freizulegende „Klassenzurech-
nung“ gibt es nicht nur für die Stiftung der Theorie (2.3.1), sondern diese sticht 
auch am Ausgang der irreduziblen Entscheidung zwischen zwei Sichtweisen die-
ses vorausgesetzten Bildes heraus.17 Wie „entscheidet“ sich nun die Soziologie?

Betrachten wir als Beispiel Franz Oppenheimer, einen sozialkritischen Auto-
ren der frühen Soziologie, der zu den Gründern der Frankfurter Schule und den 
Vätern des „liberalen Sozialismus“, der zionistischen Kibbuzbewegung wie der 
„sozialen Marktwirtschaft“, zählt. Er meinte, „soziale Ungleichheit resultiere 
nicht aus ökonomischen Beziehungen, sondern aus deren Deformation durch po-
litische Gewalt“ (Vogt 1999, 247):

„Oppenheimer glaubte nicht an die Möglichkeit einer ‚interessenneutralen’ Politik und 
wendete sich strikt gegen den Mythos einer staatlichen Kompetenz zur optimalen Ges-
taltung des Wirtschaftslebens. Der freie Wettbewerb allein bedeute Freiheit, Wohlstand 
und Gerechtigkeit. Dies gelte jedoch nur dann, wenn die bestehenden ‚Störungen’ besei-
tigt würden. Oppenheimer unterschied zwischen der ‚reinen’ Marktwirtschaft, in der der 
Boden frei zugänglich sei,18 und der ‚politischen’ Wirtschaft, in der das Monopol der 
Großgrundbesitzer die Besiedlung versperre. Letzteres sei die Ursache für alle kapitalis-
tischen Missstände“ (Vogt 1999, 245).

Obwohl Oppenheimer neben Hans Freyer 1934 der einzige war, der Marx über-
haupt noch als soziologischen Autoren erwähnte, vertrat er offensiv die Ansicht 
der neoklassischen Autoren, dass Störungen nur „extern“ verursacht sein könn-
ten. Er vertritt damit eine neoklassisch gefärbte ökonomische Basistheorie mit 
einer „staatsphilosophischen“ Soziologie als theoretischem Überbau. Hierfür 
mögen ähnliche Faktoren eine Rolle gespielt haben wie bei Bernstein (2.1.2).  

16 Der Individualismus und Atomismus des neoklassischen Modells wird als korrekte 
Beschreibung der Gegenwart hingenommen und nur negativ bewertet; die „Markt-
verzerrungen“ dagegen, die in der anderen Lesart als „schlecht“ bewertet werden 
(etwa der Agrarfeudalismus oder Monopole), werden hier positiv bewertet. Der ka-
tholische, ständische oder völkische „Antikapitalismus“ teilte also das zugrunde lie-
gende Bild von den reinen Kräften und den empirischen Verunreinigungen, nur unter 
anderen Vorzeichen (cf. 3.3.5, Fn. 58). 

17 Lieber 1985 (37 f.) kolportiert, für Marx seien alle Phänomene des Überbaus per se 
„Ideologie“ und damit „falsches Bewusstsein“, ohne ein Beispiel zu bringen (cf. K. 
Lenk 1961, Ludz 1976). Treffender dagegen Eagleton 1993 (cf. 3.1.6). 

18 Dies unterschiebt Lockes Legitimationsmodell historische Realität (cf. Gesell 1916). 
Vogt zitiert hier übrigens Oppenheimer 1913 und 1938 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Der ostelbische Landadel etwa hatte im Kaiserreich wie noch auf den Weima-
rer Präsidenten Hindenburg einen großen politischen Einfluss; Großkonzerne wie 
AEG, der Stammkonzern Rathenaus, verfügten über immense wirtschaftliche 
Macht. Staatskonzerne und Bürokratien des Kaiserreiches schienen der reinen 
Marktwirtschaft enge Grenzen zu setzen. Neben den ideengeschichtlichen Ver-
wicklungen gab es also auch realgeschichtliche Anlässe für eine Vernachlässi-
gung der Marx’schen Theorie.19 Entgegen Oppenheimers Diagnose (so noch 
Dahrendorf 1968, 49) wirkten jedoch auch in diesen Institutionen die Gesetze des 
Kapitalismus: eine den Großmächten England und Frankreich vergleichbare Bin-
nenwirtschaft mit entsprechender Infrastruktur musste im Kaiserreich allererst-
erst aufgebaut werden. Weit entfernt, die Kräfte des Marktes zu beschneiden, ar-
beiteten diese Institutionen daran, diesen Markt zu schaffen. Um den sozialen 
Folgekosten und der erstarkenden Sozialdemokratie zu begegnen, stattete das 
Kaiserreich seine Untertanen mit rechts- und sozialstaatlichen Grundsicherheiten 
aus.20 Dies hat den Kapitalismus keineswegs sozialstaatlich „aufgehoben“.  

Die Veränderung von Oppenheimers Analyse gegenüber der von Marx grün-
det weniger in realen Veränderungen als vielmehr in der alternativ zugrundege-
legten Wirtschaftstheorie. Nur weil Oppenheimer den Kapitalismus nach dem 
Vorbild des neoklassischen Paradigmas zu eng fasste und darum aus dem Blick 
verlor, konnte er auf die Idee verfallen, ihn in Form agrarischer Kleingemein-
schaften neu stiften zu müssen.21

19 Siehe Rosenberg 1955, Wehler 1969, Hobsbawm 1987, B.Barth 1994. „Dass die 
deutsche Soziologie im ersten Drittel unseres Jahrhunderts sich gegen die Annahme 
von allgemeinen Geschichtsgesetzen wehrte, besitzt nicht allein innertheoretische,
sondern zugleich sozialgeschichtliche Ursachen“ (K. Lenk 1970, 177). Damit ist we-
der eine „Klassenanalyse der Intelligenz“ inauguriert (Kostede 1974), noch die The-
se, die Realität habe sich prinzipiell verändert, sondern der Umstand, dass aus der 
Perspektive selbst wohlmeinender Zeitgenossen wenig Anlass bestand, die aus der 
neoklassischen Schlagseite ökonomischer Vorannahmen der Soziologie resultierende 
Kapitalismusblindheit zu überwinden. Der Kapitalismus im Deutschland des 20. 
Jahrhunderts wurde in verschiedener Form politisch „gezügelt“. Dies gilt für das 
Kaiserreich wie für die Weimarer und Bonner Republik, aber auch für den National-
sozialismus: er zügelte den Kapitalismus im Doppelsinne von ‚Eindämmen’ und ‚für 
seine Zwecke nutzen’, indem er sich an die Spitze der kapitalistischen Dynamik setz-
te und die Arbeiter durch staatliche Arbeitsbeschaffungen und „Sozialpolitik“ pazifi-
zierte (cf. Fn. 163). Eine politische Gestaltung ist jedoch noch keine Überwindung 
(MEW 32, 553). Für Marx gehören die politischen Gestaltungen mit in den Kapita-
lismus hinein, sie bewegen sich in einer Logik, die dem Kapitalismus keineswegs 
„jenseitig“ (Beck 1983) ist. Bismarck war den Einsichten der klassischen Ökonomie 
näher als Oppenheimer, der in staatlichen Maßnahmen nur Marktverzerrungen sah. 

20 Die „Sozialgesetze zur Kranken-, Unfall-, Invaliditäts- und Alterssicherung [...] – 
begleitet von Arbeitsschutz und Fabrikinspektionsgesetzen“ (Baier 1988, 48) verbes-
serten die Lage der arbeitenden Klassen bedeutend, und zwar durchaus gegen die In-
teressen von Industrie und Handel. Vgl. Wehler 1972, 1979; Kocka 1986, 1990, 
Metzler 2003. Dies ist aber nicht als ein neues, „moralisches“ Stadium des Kapita-
lismus zu interpretieren.  

21 Die kritisierte Marx schon an Proudhon und den Linksricardianern (MEW 4, 63 ff., 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 197

                                                                                                                                    

Konkrete Beobachtungen der Gesellschaft geraten in direkte Konkurrenz zu 
Erklärungsmustern der Theorie, welche darum fallen gelassen wird. So etwas be-
gegnete schon bei Bernstein (2.1.1). Wie kommt es aber zu einer solch verfehlten 
Konkurrenz? Die Frage, wie Beobachtungen ins Verhältnis zur Theorie zu setzen 
sind, hängt davon ab, welche Theorie man zugrunde legt. Das Verhältnis von 
Oberfläche und „Wesen“, von Empirie und Theorie wird in der Neoklassik und 
bei Marx verschieden hergestellt. Im neoklassischen Paradigma werden nutzen-
maximierende Einzelinteressen zur Grundlage der Gesamtwirtschaft gemacht. 

Dieses theoretische Modell lässt sich allerdings zur vorgefundenen Wirklich-
keit nur schlecht in Beziehung bringen, denn diese besteht aus weitaus mehr als 
dem harmonischen Austausch subjektiver „Interessen“. Hier hat eine Oberflä-
chenanalyse mit der Modelltheorie wenig zu tun, der jeweilige Augenschein wird 
nur legitimiert.22 Die Marx’sche Theorie dagegen will den Augenschein erklären.
Daher bezieht sie sich auch auf nicht unmittelbar sichtbare Phänomene, auf Zu-
sammenhänge, Relationen, Abhängigkeiten, Bewegungen und deren Trends. 
Marx’ Theorie beansprucht, die vorgefundenen Phänomene durch die sukzessive 
Einschaltung vermittelnder Glieder zu deuten, bis hin zu einer schlüssigen Erklä-
rung der Bewegung des Ganzen, von Wesen und Schein (Bubner 1972, 71). Die 
Interpretation des unmittelbar Beobachteten kann sich dabei verändern. Erst 
durch diesen Bruch zwischen Beobachtung und Theorie lassen sie sich aufeinan-
der beziehen, das ist ihre Dialektik.23 In beiden ökonomischen Theorien also fal-
len Theorie und Empire auseinander, aber nur in der Neoklassik sind sie mitein-
ander gänzlich unverbunden. Wer meint, Marx’ Theorie mit einfachen Beobach-
tungen widerlegen zu können, unterschiebt auch ihm das neoklassische Modell.

Nun hat es an dieser „Vermittlung“ in der marxistischen Soziologie oft geha-
pert.24 In diesen Versuchen geht jedoch Marx’ theoretischer Ansatz, zur Fundie-
rung der Oberflächenanalyse einer Wirtschaftsgesellschaft zunächst eine unver-
kürzte Analyse der kapitalistischen Wirtschaft zu leisten, bevor man an die je-

105, 555; MEW 42, 174; MEW 26 III, 234 ff.; vgl. Rakowitz 2000, 53 ff.; s.u., 
3.3.4). Siehe das „Freiland“ bei Gesell 1916. Alexander Rüstow teilt solch agrarische 
Utopien noch 1957 (Jonas 1968 II, 216). 

22 So lässt sich vielmehr jede vorgefundene Konstellation rechtfertigen, indem sie ex 
post durch die „Nutzenerwägungen“ der Individuen ‚erklärt’ wird (3.2.2, 3.3.3). Die 
Situation erscheint als eine von den (homogenen) Individuen selbst gewollte, Be-
nachteiligungen werden auf Eigenverschulden der Betroffenen (Desinformation, In-
flexibilität, Immobilität etc.) oder auf externe Einflüsse zurückgeführt. Diese Theorie 
ist gegen Fakten weitgehend immun.   

23 Erscheinungen wie der „Fetischismus“ der Ware (MEW 23, 87) und des Geldes 
(MEW 25, 405) und Schein-Erklärungen wie die der Preissteigerungen durch Lohn-
steigerungen (MEW 16, 141) werden so erklärlich. Noch die Systemtheorie zehrt pa-
rasitär davon, dass dieser Bruch bei Marx einst fruchtbar war. 

24 Vgl. Masaryk 1899, Adler 1930; oder die „Klassenanalysen“ in Haug 1970, Ritsert 
1970, Tjaden 1973, PKA 1973 f., IMFS 1973 f., Bischoff 1976; kritisch Kostede 
1974 und Krämer 1983. Die Klassenbegriffe werden nicht aus dem statistischen Ma-
terial selbst herausgeholt, sondern diesem gleichsam übergestülpt (Fn. 114).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

weils besonderen Gestaltungen geht, längst nicht auf. Soziologie wäre für Marx 
weniger eine unverbundene Ergänzung als vielmehr ein Bestandteil der ausge-
führten politischen Ökonomie.25 Vertiefungen in soziologische Fragen wären 
kaum als Konkurrenzunternehmen, sondern als begrüßenswerte Konkretisierung 
der politischen Ökonomie angesehen worden. Erst diejenige Soziologie ist „bür-
gerlich“ im pejorativen Sinne, die negative Erscheinungen des modernen Kapita-
lismus in Faktoren sehen will, die nicht ökonomisch bedingt seien, sondern sich 
den ökonomischen Gesetzen entgegenstellen und unabhängig von ihnen zu be-
greifen seien. Anstelle der Analyse einer gesellschaftlichen Totalität, die neben 
vielen Vorzügen auch ungeheure Nachteile mit sich bringt, legt diese Soziologie 
einen radikalen Schnitt, der in idealtypischer Annäherung so zu formulieren ist: 
die guten Erscheinungen der Gegenwart gehen auf das Konto der Marktwirt-
schaft. Die ökonomischen Gesetze gehen die Soziologie nichts an und sind Ge-
genstand der Ökonomie, die ebenfalls bürgerlich, also neoklassisch ist. Die 
schlechten Erscheinungen hingegen entstammen etwas anderem als der Ökono-
mie und sind Gegenstand der Soziologie.  

Diese grundlegende Weichenstellung war dafür nötig, dass man Soziologie 
anstelle von Nationalökonomie treiben konnte.26 Bevorzugte Gegenstände der 
Soziologie waren nun Faktoren wie Moral und Religion, Macht und Herrschaft, 
Milieu, Lebensstil und Kultur, oder gar „die“ Rationalität. In Pathogenesen dieser 
Faktoren wurden die Ursachen von sozialen Missständen erblickt. So beschäftig-
ten sich Weber und Michels mit der Logik der nach ihrer Auffassung zu umfang-
reichen Bürokratie und der sich in ihr manifestierenden instrumentellen Rationa-
lität (cf. Foucault 1972).27 Comte (1830) und Durkheim (1893) untersuchten die 
bedrohten emotionalen Bindungskräfte der Gesellschaft, die sich „moralisch“ 
von der überkommenen mechanischen auf eine „organische Solidarität“ umstel-
len müssten (cf. Joas 1997). Ähnlich stilisierte Tönnies (1887) eine per Definiti-
on nichtökonomische „Gemeinschaft“ zum weltanschaulichen Gegenbild der kal-
ten „Gesellschaft“ (cf. Walzer 1983). Simmel untersuchte die Auswirkungen kul-
tureller Milieus auf die „Lebensführung“ moderner Menschen (1908, cf. Bour-
dieu 1982) und beklagte die „Tragödie der Kultur“, dass die Menschen ihren Er-
findungen „subjektiv“ kaum mehr nachkämen (1916, 99; cf. Anders 1956).28

25 Cf. MEW 25, 892 f.; auch 2.4.6. In 2.3.5 wurde die gesellschaftliche Relevanz ver-
schiedener Theorien etwa der Inflation oder der Profitrate deutlich. Bürgerliche The-
orien machen dafür unmittelbar die Löhne verantwortlich und übersetzen damit den 
Klassenkampf direkt in die Theorie; Marx bietet weit vermitteltere Erklärungen an. 

26 Comte begriff die Soziologie als „Stabilisierungswissenschaft“ (Lieber 1985, 52; 
Spaemann 1959). Er wollte seinen Lehrstuhl mit Mitteln der Politischen Ökonomie 
decken (Lepenies 1985, 19). 

27 Michels 1910, Weber 1920a, 3 f. Die Trennung von Staat und Gesellschaft (Kramm 
1979, Koslowski 1982), die Jonas als konstitutiv für die Soziologie ansah (Fn. 1), ist 
in dieser Staatsfixierung theoretisch stark zurückgenommen.

28 Lukács’ 1954, wegen seiner affirmativen Bezugnahme auf Stalin (688) von der Zunft 
geschmäht, ist bezüglich der Soziologie ein instruktives Werk, weil Lukács als Ken-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 199

                                                                                                                                    

Das „Teilsystem“ Wirtschaft ist dabei nur noch Gegenstand von Bindestrich-
soziologien (Luhmann 1988, 8; Ulrich 2000). Zwar konnten diese Soziologien 
recht kritisch gegenüber ihrer Umwelt sein – es entstanden Einsichten, die bis 
heute aktuell sind.29 Doch sie alle haben eine Stoßrichtung gemeinsam: sie kon-
zentrieren sich auf politische und kulturelle Einbettungen des ökonomischen Pro-
zesses – obwohl die Ökonomie die sozialen Aspekte des Wirtschaftens aus ihrem 
Themenfeld gestrichen hatte.30 Gelänge es, in diesen außerökonomischen Berei-
chen eine Besserung zu erzielen, so schien der ökonomische Prozess wie von al-
lein dafür sorgen zu können, dass die sozialen Zustände sich besserten. Unter-
gründig hat das neoklassische Paradigma derart von der Ökonomie in die Sozio-
logie ausgestrahlt, dass die dem Kapitalismus strukturimmanenten Nachteile aus-
geblendet wurden. Der Gegenstand „Kapitalismus“ fiel zwischen den Zuständig-
keitsbereichen von Ökonomie und Soziologie hindurch.31

ner der Szene nach seinem Frontwechsel keinerlei Rücksichten mehr nahm. In seiner 
treffsicheren Diktion beschreibt Lukács die oben Genannten wie folgt: Simmel gehe 
„radikal subjektivistisch vor. Ihn interessiert an der Ökonomie nur der subjektive Re-
flex von bestimmten ökonomisch bedingten Situationen“ (359, cf. Busch 2000). Bei 
Tönnies „werden die konkret historischen Gesellschaftsformationen zu überhistori-
schen ‚Wesenheiten’ verflüchtigt“, und „an die Stelle der objektiven ökonomischen 
Grundlage der Gesellschaftsstruktur“ trete „ein subjektives Prinzip: der Wille“ (468, 
cf. Rudolph 1991,). „Die Gedankengänge Max Webers führen stets dahin, dass er 
den ideologischen (den religiösen) Erscheinungen immer stärker eine aus ihnen 
selbst entspringende, ‚immanente’ Entwicklung zuschreibt, diese Tendenz schlägt 
[...] so um, dass sie die verursachende Priorität für den Gesamtprozess erhalten“ 
(477; cf. Böckler 1987 u.a., s.o., Fn. 128). 

29 Müller-Doohm stellt Horkheimer in diesen Kontext (1991, 50; Lichtblau 1997, 44; 
Schäfer 1994). Die Kritische Theorie ist ein Ableger der klassischen Soziologie, 
nicht des Marxismus. Sie verarbeitete Webers Rationalisierungsthese, Simmels 
„Tragödie der Kultur“, Spengler und Bergson, nicht aber Marx’ Ökonomie (2.6.1).

30 Zinn 1987, 115 spricht von einer „gesellschaftstheoretischen Ausdünnung der bür-
gerlichen Ökonomie durch die Neoklassik“; vgl. Bürgin 1993. Dies übersieht die 
Auffassung, eine Kenntnisnahme der zeitgenössischen Wirtschaftstheorie hätte Intel-
lektuelle gegen faschistische Tendenzen impfen können (so ein Tenor eines Jenaer 
Kongresses, jetzt Kodalle 2000). Selbst Autoren, die es getan haben, sind nicht we-
sentlich über ihre Gegenwart belehrt worden.

31 Besonders der deutschen Soziologie entschwand der Gegenstand (Jonas 1968 II, 167 
ff., 220, 239; Eickelpasch 1987, Schwinn 2001). Schelsky sah die Soziologie einer-
seits als „funktionsanalytische Erfahrungswissenschaft“ (1959, 19), die immer mehr 
über immer weniger wisse, andererseits als „Sozialphilosophie“, die einen „universa-
len Sinnzusammenhang“ (21) herzustellen trachte, dabei aber nur die „unbezweifel-
baren Restwerte der sogenannten abendländischen, genauer westeuropäisch-
amerikanischen Gesellschaft“ (23) aufbereite. Dieser Dualismus deute auf die dop-
pelte Herkunft der Soziologie aus „Ökonomie und Philosophie“ (12). Die herausfal-
lende Mitte soll bei Schelsky das Thema haben: „Die Subjektivität und die Instituti-
onen“ (105). Diese „staatsphilosophische“ Betrachtung lässt noch immer eine Lücke: 
sie umkreiste das leere Zentrum vom Befinden des Individuums und vom Staat aus. 
„Entweder erschöpft sich die soziologische Theorie in den gewiss wichtigen Klä-
rungsprozessen metatheoretischer Fragen bzw. der Konstruktion und Rekonstruktion 
allgemeiner Begriffssysteme oder sie zerfällt in den Partikularismus bindestrichso-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Den resultierenden „Gegenstandsverlust“ der Soziologie empfand diese sogar 
selbst, auch wenn sie ihn nicht recht zu deuten wusste. Dahrendorf begründete 
ihn damit, „dass es vielen deutschen Soziologen an einem sozialen Modell man-
gelt, weil sie als Bürger kein rechtes Gesellschaftsbild haben“ (1959, 144; cf. 
1968, 7). Schelsky und Adorno schoben die Ursachen für die theoretische Ver-
armung in die Realgeschichte.32 Arbeiten aus diesem Umfeld glauben noch heute, 
der „Gegenstandsverlust“ der Soziologie sei nicht in theoretischen Defiziten der 
eigenen Disziplin, sondern in Wandlungen der Realität zu suchen – ein Kurz-
schluss von der Theorie auf die Realität.33

Bevor gefragt wird, welche Konsequenzen sich aus diesem „Gegenstandsver-
lust“ einer ganzen Disziplin für dieselbe ergeben (2.4.3), seien Überlegungen 
darüber angestellt, wie es zu dieser antisoziologischen Übernahme in die Sozio-
logie kommen konnte (2.4.2). Sie ist den Soziologen derart in Fleisch und Blut 
übergegangen, dass diese Entwicklung der eigenen Theoriegeschichte nur selten 
problematisiert wird. Daher muss es hier bei Vermutungen bleiben.  

2.4.2  Woher die Vorherrschaft der Neoklassik in der Soziologie? 

„It is the Marxian system which has formed the central focus of the German dis-
cussion of capitalism” (Parsons 1937, 488). Allerdings ließ die Marxrezeption 
dabei vielfach zu wünschen übrig. Eine vollere Rezeption von Marx hätte wohl 
zu einer anderen Lage der soziologischen Theorie in Deutschland geführt.34

ziologischer Forschungsfelder und beschränkt sich auf die verengten Horizonte hete-
rogener Einzelprojekte der empirischen Verwendungsforschung“ (Müller-Doohm 
1991, 50). „Hier die Spielwiese des kulturkritischen Feuilletons mit Tagesaktualität – 
dort Datenproduktion für kurzfristige Planungszwecke“ (52; cf. 89).

32 „Die Irrationalität der gegenwärtigen Gesellschaftsstruktur verhindert ihre rationale 
Entfaltung in der Theorie. Parallel zur Rückbildung der Gesellschaft läuft eine der 
Gedanken über sie“ (Adorno 1969a, 359f.). Schelsky, der Wirklichkeitssucher (Üner 
1994) spricht vom „Realitätsverlust“ des Menschen (1979, 394 ff.). „In der neueren 
deutschen soziologischen Literatur ist kein Werk zu nennen, das das ‚Ganze’ unserer 
Gesellschaft darzustellen versucht“ (Schelsky 1959, 149). Die Klassiker hätten dies 
einst getan (Habermas 1981 I, 20). Müller-Doohm schwankt zwischen der Klage ü-
ber den Verlust (1991, 60) und seiner Vernotwendigung (56, cf. Giesen 1991). 

33 Er sei „durch die Beschaffenheit ihres Objektbereiches, die gesellschaftliche Realität 
selbst bzw. den allgemeinen Zustand der Epoche bedingt“ (Müller-Doohm 1991, 
71). Damit wird paradoxerweise ein Wissen über den Gegenstand beansprucht, über 
den nichts wissen zu können eigentlich bewiesen werden soll. Zugrunde liegt dieser 
Auffassung eine Ontologisierung der Theoriemodelle; reale und theoretische Ge-
genstände werden nicht unterschieden. So wird das Entgleiten des theoretischen Ge-
genstandes auf eine Entwicklung in der vorgefundenen Realität zurückgeführt. Die-
sen Kurzschluss zeigt Bude 1988 an: „Das Soziale wird hier als allgemeinste Be-
stimmung des Gegenstandes [?] der Soziologie aufgefasst“ (119). Symptomatisch 
dafür ist auch die inflationäre Bestimmung „der“ Gesellschaft aufgrund herausgegrif-
fener vereinzelter Beobachtungen (Schulze 1992, Kneer 1997, 2001, Ponks 1999 f.). 

34 König 1987, 343 ff. deutet eine solche Entwicklung ab 1928 an, induziert vor allem 
durch Karl Mannheim. Jonas 1968 II unterschlägt in seiner sonst kritischen Analyse 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 201

                                                                                                                                    

Besonders nötig wäre eine Klärung der zugrundeliegenden ökonomischen 
Hintergrundannahmen gewesen. Wie lässt sich begreiflich machen, dass in der 
formativen Phase der deutschen Soziologie, in der doch ausgiebig über Marx ge-
stritten wurde, etwas derartiges nicht geschah? Neben den theoretischen Filiatio-
nen, denen diese philosophische Arbeit nachgeht, ließen sich dafür auch sozial-
geschichtliche Gründe finden. Dirk Käsler nennt als soziale Hintergründe der 
frühen deutschen Soziologen die Milieus „Besitzbürgertum“, „Judentum“ und 
„Sozialismus“ (1984; 1999, 16). In einer wissenssoziologischer Selbstanwen-
dung35 wären für diese Gruppen jeweils Gründe aufzuspüren, warum zu einer 
volleren Marxrezeption nicht durchgestoßen wurde: mit einer „Entscheidung“ für 
Marx, die nicht eine innerhalb des neoklassischen Bildes, sondern die zu einem 
anderen Bild gewesen wäre, hätte man gravierende soziale Nachteile eingekauft. 
Worin also könnte man solche Vorbehalte gegen Marx vermuten?  

Das Besitzbürgertum ist gegenüber anderen Schichten durch seine wirtschaft-
liche Verfügungsgewalt klar im Vorteil.36 Da ärmere Gruppen nach der Marx’-
schen Wirtschaftstheorie nicht durch Faulheit oder Dummheit, sondern eben 
durch das, was die Besitzbürger reich macht, relativ arm bleiben, kann sie von 
Angehörigen des Besitzbürgertums nur unter Konflikten akzeptiert werden. Aus-
nahmen wie Horkheimer bestätigen diese Regel. Andere Söhne von Großindus-
triellen wie Simmel oder Rathenau nahmen Marx zwar zur Kenntnis, wiesen sei-
ne Theorien aber in die Schranken, indem sie ihnen ein geistiges Stockwerk un-
terbauten.37 Das um seine politische Gleichstellung kämpfende Judentum war aus 

der „Soziologie in Deutschland“ (1968 II, 160-254) die Rolle der Marxrezeption völ-
lig. Nach Käsler 1981 hat das „Gespann“ Tönnies/von Wiese solche Tendenzen jahr-
zehntelang torpediert. Dass die neue Entwicklung 1933 abbrach, lag somit nicht an 
einer inneren Ermüdung der Disziplin, wie Schelsky suggerierte („die Melodien wa-
ren durchgespielt, die Fronten im Erstarren“, 1959, 37; cf. F. Jonas 1968 II, 216; 
noch Hans Joas sparte in einer Vorlesung 1996 in New York die 1920er Jahre 
schlicht aus, vgl. Joas 1993), sondern an einer aktiven Beendigung marxistischer 
Theorien seitens nationalsozialistischer Soziologen (s.u., Fn. 10 f.). 

35 Davor haben Konservative oft gewarnt (Schelsky 1959, 5 ff., vgl. Meja 1982 II). Es 
bleibt hier bei Vermutungen. Müller-Doohm macht aus der soziologischen Not, 
ständig über sich selbst reden zu müssen, kurzerhand eine Tugend (1991, 56) – we-
nig überzeugend, da er diese Not wenig später selbst beklagt (60, cf. 51).

36 Zunächst verheißt die ökonomische Macht neben dem höheren Lebensstandard und 
der in der Regel durch Kapitalstreuung höheren Krisenresistenz auch eine Komman-
dogewalt über die Arbeitskraft anderer. Nach Bourdieu 1982 impliziert dies mehr 
soziales Kapital (Beziehungen, Einfluss) und kulturelles Kapital (Bildung, Treffsi-
cherheit in Geschmacksfragen und stilistischen Verhaltensweisen, was die Startchan-
cen auf dem Berufsmarkt erheblich verbessert, cf. Eder 1989, Gall 1989, Milner 
1999, Hartmann 2002). Auch Heilbronner reichert Marxens Analyse sozialphänome-
nologisch an: Reichtum verleihe neben Macht auch Sexappeal (1985, 33 ff.).

37 Simmel wollte „dem historischen Materialismus ein Stockwerk [...] unterbauen, der-
art, dass der Einbeziehung des wirtschaftlichen Lebens in die Ursachen der geistigen 
Kultur ihr Erklärungswert bewahrt wird, aber eben jene wirtschaftlichen Formen 
selbst als das Ergebnis tieferer [!] Wertungen und Strömungen psychologischer, ja 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

politischer Klugheit gehalten, die Tuchfühlung mit den ihrerseits randständigen 
und angefeindeten Sozialdemokraten zu vermeiden.38 Die Sozialisten hatten die 
theoretischen Wurzeln ihres Etatismus in der beschriebenen Marxrezeption (2.1-
2.3), die sich der ethischen Verurteilung in überraschendem Maße annäherte. 
Man „entschied“ sich nur für die andere Seite und kämpfte fortan an der Front 
des Staates (Lenin wie Bernstein); und wenn nicht mit ihm, dann wenigstens ge-
gen ihn, wie die Neue Linke, die ja Großkunde der Soziologie war. Selbst für 
parteigebundene Sozialisten war ein Marxbezug gefährlich: Sozialdemokraten 
mussten befürchten, als starrsinnige Orthodoxe, Kommunisten liefen Gefahr, als 
marxologische Revisionisten gebrandmarkt zu werden (Beyer 1968).  

Zwei Beispiele mögen die Brisanz einer ernsteren soziologischen Marxrezep-
tion illustrieren: Werner Sombart bekam lange keine Anstellung, da er anfangs in 
marxistischen Bahnen dachte (Sombart 1894 war von Engels persönlich gelobt 
worden, MEW 25, 903; cf. Appel 1992, 133 ff.).39 Und Karl Mannheim schaffte 
es, sich derart zwischen alle Stühle zu setzen, dass er von bürgerlichen und mar-
xistischen Soziologen zugleich attackiert wurde – scharf, aber mit fadenscheini-
gen Argumenten.40 Der Schluss liegt nahe, er habe an eine schmerzhafte Wunde 
gerührt – an das „Marxismusproblem“ (König 1987, 354). Die Bürgerlichen ver-
warfen Mannheim, weil er zu wenig idealistisch, weil er zu „marxistisch“ sei (so 
von Wiese und Tönnies, Curtius, Plessner, H. Arendt, H. Jonas; ein Panoptikum 
damaligen Denkens). Dabei hatte Mannheims Wissenssoziologie (1929) wenig 
mehr getan, als den Ideologieverdacht auf den Marxismus selbst anzuwenden – 
eine Operation, die der damalige Marxismus geradezu herausgefordert hatte.41

metaphysischer Voraussetzungen erkannt werden“ (1900, 8; ähnlich Rathenau und, 
obzwar weder Jude noch Besitzbürgersohn, Freyer. Zu Simmels „Tiefe“ Lukács 
1954, 359; Lenk 1970, 15; zu Schütz Jonas 1968 II, 215). Aufschlussreich sind auch 
folgende Bemerkungen von Nichtsoziologen: „Marx’ Leidenschaft scheint mir in der 
Wurzeln unrein, von vornherein selber ungerecht, aus dem Negativen lebend, ohne 
ein Bild vom Menschen, verkörperter Hass eines Pseudopropheten vom Stile Eze-
chiels. [...] Ich kann nicht anders als in ihm einen bösen Menschen sehen“ (Karl Jas-
pers am 7.1.1951, in: Arendt 1993, 199). „An die Stelle des Geistes ist ein [...] komi-
scher Wissenschaftsaberglauben getreten. [...] Marxismus – die Geistlosigkeit“ (Lan-
dauer 1911, 76, 93; s.u., Fn. 44).

38 Mosse 1985, 108; Berlin 1994, 38. Sie stießen auch auf wenig Gegenliebe (Silberner 
1983, Heid 1982). Seit 1933 mussten die deutschen Juden den Urheber der Repressi-
onen im Staat sehen (Schoenberner 1991, Karady 1999). 

39 Zu Sombart auch Pollock 1926, Lenger 1994, J.Backhaus 2000. Retrospektiv be-
merkt er über seine ersten Jahre als Beamter, in Verteidigung Mannheims: „ich war 
damals Marxist und brauchte die Werturteilsfreiheit, um weiter preuss. Beamter blei-
ben zu können“ (nach Käsler 1984, 390). Ähnlich wie Sombart erging es später auch 
dem Sozialdemokraten Robert Michels, was Max Weber zu großem Zorn veranlasste 
(Ringer 1969, 133).

40 Dazu Meja 1982 II; Lepenies 1985, 380 ff.; König 1987, 353 ff.; Hoeges 1994.
41 Einerseits waren viele Behauptungen und Handlungen der Kommunisten tatsächlich 

zweifelhaft (cf. 2.2.2), andererseits hatten u.a. Lenin und Gramsci den Marxismus 
selbst zur Ideologie erklärt (Eagleton 1993, 107, 139; Lenin Werke 5, 395; cf. 2.1.4, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 203

                                                                                                                                    

Natürlich kann eine Theorie, die selbst in Frage steht, nicht zur Beantwortung 
derselben herangezogen werden (1.4.1). Wollte Mannheim den üblichen Dogma-
tismus vermeiden, konnte er nicht anders, als sich der Thesen über ökonomische 
Hintergründe einer Klassenzurechnung skeptisch zu enthalten – er ging nur so 
weit, wie die vorliegende Soziologie eben reichte, nämlich bis zu Betrachtungen 
milieuspezifischer Lebensstile und Weltbilder (Barboza 2002). 

Der Vorwurf ging also ins Leere, verfehlte aber nicht seine Wirkung – etwas 
Schmutz bleibt bekanntlich immer haften. Mannheim hatte eine Plattform bereit-
gestellt, auf der die parteilichen Gegensätze abgelegt werden sollten, um eine 
theoretische Verständigung herbeizuführen. Statt die Gelegenheit zu nutzen, ihre 
„überlegene“ Theorie einmal als eine solche zu erweisen, fielen nun auch viele 
Marxisten über ihn her (Neurath, Lukács und Horkheimer, cf. 2.6.1), weil er so 
„idealistisch“ war, dem Marxismus nicht schon vorab rechtzugeben. Einzig Lew-
alter (1930) schien die Konstellation zu durchschauen – Mannheims Wissensso-
ziologie hätte sich, wären nur die rechten Argumente gekommen, in einen an-
spruchsvolleren Marxismus überführen lassen.42 Mannheims bloße Marxnähe hat
allerdings schon zu seiner kompletten Isolation hingereicht. 

2.4.3  Normativität als Lückenbüßer unvollständiger Weltbilder

Das neoklassische Ökonomie-Modell naturalisiert die Wirtschaft, als sei sie ein 
von uns toto coelo unterschiedener „Mechanismus“.43 Wird das residuale Soziale 
dann geisteswissenschaftlich als „normativer Rahmen“ aufgefasst, herrscht zwi-
schen beiden Ebenen eine nicht nur disziplinäre, sondern auch eine geltungstheo-

Fn. 66; 2.2.4, Fn. 59; 2.6.1, Fn. 20). „Der historische Materialismus kann und muss 
auf sich selbst angewendet werden“ (Lukács 1923, 235). Er konnte nicht mehr ein-
fach vorausgesetzt werden. 

42 Mannheims „Reservation gegenüber dem Marxismus ist letzthin eine rein skeptizis-
tische – nimmt man sie fort (und Mannheim selbst verneint explizite den Skeptizis-
mus), dann bleibt: eine um viele Details bereicherte, in ihrem Grundmotiv rein ‚mar-
xistische’ Position. Der Weg der deutschen Soziologie hat von Dilthey über Scheler 
endlich doch zu Marx geführt“ (Lewalter 1930, 579 f.) – nicht ganz, wie anzufügen 
ist, aber doch latent. Da Mannheim nicht primär eine Rehabilitation des Marxismus 
anstrebte und in der Emigration ganz andere Schwerpunkte setzte, hat sich in der 
Mannheimdeutung die übereinkommende Ablehnung erhalten: Stalinisten wie Lu-
kács 1954 (und ihm folgend K. Lenk 1970) und Konservative wie Jonas 1968 kom-
men in der Ablehnung überein. 

43 Zu kritisieren daran ist nicht die Suche nach „Gesetzen“ der Gesellschaft, sondern 
dass diese Gesetze den Gesetzen einer als determiniert verstandenen Natur gleichge-
setzt werden. „Die ‚natur’wissenschaftliche Interpretation der gesellschaftlichen 
Handlungen lässt, eben weil sie eine ‚natur’wissenschaftliche ist, das Problem der 
gesellschaftlichen Integration völlig offen“ (Jonas 1968 I, 249 zu Bentham; cf. 259 
zu Spencer; 264 zu Saint-Simon; 270 f. zu Comte: „Der Versuch, die Soziologie als 
Naturwissenschaft zu begründen, bedeutete hier ebenso wie beim Utilitarismus nicht, 
wie es Comte gemeint hatte, die Unterordnung der Einbildung unter die Beobach-
tung, sondern umgekehrt, die Unterordnung der Beobachtung unter die Einbildung“). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

retische Spaltung: eine Seite kann getrennt von der andern untersucht werden.44

Man kann sich hier verschieden positionieren, jeweils eine Seite für die wichtige-
re, „vorgängige“ oder gar die einzige halten, und angesichts verschiedener Fra-
gen zu verschiedenen Ergebnissen kommen (2.4.1). Das Gesamt dieser verschie-
denen Theorien mag man dann „Relativismus“ oder „Pluralismus“ nennen. Mit 
Marx ist beides zu kritisieren, nicht aus geheimnisvollen dialektischen („philoso-
phischen“) Gründen, sondern aufgrund der anderen normalwissenschaftlichen 
Analyse der Wirtschaft. Es gibt in der Sozialwissenschaft eine erstaunliche Kon-
tinuität der beredten Nichtbeachtung dieser alternativen Sozialtheorie.45 Aber ge-
rade weil eine umfassende Analyse fehlte, wurde zunehmend die „Ethik“ strapa-
ziert. Die frühen Soziologen sahen sich herausgefordert durch die bedrängende 
soziale Lage einerseits, eine stimmige, aber wirklichkeitsferne ökonomische 
Theorie andererseits. Nicht umsonst trugen solche Untersuchungen den Namen 
„Moralwissenschaft“ (bei Spencer, Durkheim, Simmel u.a.). Comte kritisierte 
den methodischen Individualismus und die „Kälte“ der politischen Ökonomie 
ähnlich wie die historische Schule der Wirtschaftstheorie.46

Mit dieser „normativen Kritik“ an der Ökonomie ging jedoch der Gegenstand 
„Wirtschaft“ verloren (2.3.4, 3.2.3). Eine Verbesserung der ökonomischen Ana-
lysen wurde selten erstrebt (außer bei Sismondi, cf. Jonas 1968, 218), stattdessen 
ging man zu anderen Gegenständen über, die in der Ökonomie nur unzureichend 
erfasst worden seien, und die die Wirtschaft notfalls würden „steuern“ können, 
wie etwa der sittliche Staat (Fn. 27, Fn. 55). Daran hat sich über die Jahrzehnte 
wenig geändert: Die Projektion anonymer Strukturgesetze auf möglichst greifba-
re Träger wie den Staat oder die Gesinnung der Einzelnen hat sich im Existentia-
lismus verdichtet. Die dagegen gerichtete strukturalistische Großthese vom „En-
de des Subjekts“ brach zwar diesen Personalismus auf, aber um den Preis des 
entgegengesetzten Extrems eines subjektlosen Prozessierens von Macht oder 
„Sinn“. Foucault konzentrierte sich auf die Sphäre der Macht, die ihr natürliches 
Zentrum im Staat hat, sowie auf Pathologien wie den Wahnsinn, die die Indivi-
duen bei übergroßer Machtfülle erleiden. Die soziologischen Kategorien blieben 
bei alledem so ethik- und politikzentriert wie vordem, und sogar die Wirtschaft 
selbst wurde in Herrschaftskategorien analysiert.47

44 „Das Gesellschaftliche als solches“ ist „die logische Tat des Verstandes“ (Spann 
1903, 589). „Alle Gesellschaft ist Geist und aller Geist ist Gesellschaft“ (Sombart 
1936, nach Käsler 1984, 425; cf. Freyer 1923, Lukács 1954, 277; auch Nörr 1994, 
Acham 1995; s.o., Fn. 37; zur Vergeistigung 2.5.2).  

45 Noch Lange wirft Marx seine vorgebliche „Einheitsidee“ vor (1980, 133). Das ver-
wirft den komplizierten Charakter der Marx’schen Analysen, ihr Begreifen der Ge-
sellschaft als komplexes Gebilde von Zusammenhängen, als bloße „Idee“. Die Öko-
nomie, ratio dieses Zusammenhangs, kommt in Langes Begriffsanalysen nicht vor.  

46 Dazu König 1958, 308 f.; Morel 1999, 14; kritisch Deppe 1971, 11 f., Fisching 1993. 
47 Weber 1922, 109 übernimmt Knapps „siegreiche“ Staatliche Theorie des Geldes von 

1905 (cf. Reichelt 2002, 188; 2.3.5, Fn. 140). Er nennt rationales Wirtschaften „plan-
voll“ (31, 35), spricht von „Verfügungsgewalt“ (33), „Marktregulierung“ (43), 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 205

                                                                                                                                    

Damit der politische Überbau als autochthon gefasst werden kann, muss al-
lerdings das neoklassische Paradigma für das Modell in Geltung bleiben. Vor-
ausgesetzt wird so ein Zweistufenmodell, in welchem ein automatisch fungieren-
des System die Basis darstellt für einen unverbunden darüber liegenden normati-
ven „Überbau“. (Die Rangordnung kann sich auch umkehren, so dass der „Geist“ 
als „tiefer“ gilt, Fn. 37). Nicht Marx hat ein solches Modell vertreten, sondern 
erst seine normativen Kritiker – etwa wenn Max Weber Gesellschaft mittels einer 
Analyse des „subjektiv gemeinten Sinnes“ der Beteiligten untersucht (2.4.6).48

Beide diametral von Weber ausgehenden Schulen übernahmen nun dieses dualis-
tische Modell. Parsons unterlegte der Soziologie ein der Neoklassik vergleichba-
res methodologisches Modell und übernahm dabei viele ihrer Charaktermerkma-
le. In seiner berühmten Arbeit von 1937 geht er neben Weber und Durkheim so-
gar direkt von den Ökonomen Marshall und Pareto aus. Zwischen der ethisch be-
griffenen „Freiheit“‚ des Individuums und der als „Ordnung“ gefassten Struktur, 
die auf eine der Neoklassik analoge Weise konstruiert wird, fällt die Wirtschaft 
hindurch – und mit ihr alles, was für Konflikte und institutionellen Wandel sor-
gen könnte.49 Die „soziale Integration“ der Individuen (Lockwood 1964) voll-
zieht sich über „Werte“ – natürlich „normative“, nicht wirtschaftliche.  

„Macht“ (60) und „Organisation“ (96; cf. Rehberg 1979). Sein Bruder Alfred trieb 
Staatssoziologie (1927). Wichtige Foren hießen Zeitschrift für die gesamte Staats-
wissenschaft oder Der Staat (das Magazin Hilferdings aber: Die Gesellschaft). 
Mannheim rief 1935 das „Zeitalter der Planung“ aus. Für Freyer war Klassenkampf 
eine „Herrschaftsspannung“ (1930, 234). Bei Dahrendorf 1957 ist der „Herrschafts-
konflikt“ zentral: in vollendeter Entökonomisierung bildet hier jede Interessengruppe 
eine Klasse, auch die der Kaninchenzüchter. Eine Politisierung der Ökonomie (cf. 
noch Habermas 1981b) betrieb komplementär auch die sog. „radikale“ Ökonomie, 
welche von einer „Herrschaft“ der Monopole, des Staates oder von „Akkumulations-
regimes“ sprach (Arestis 1994). Auch die Linke war also ökonomievergessen. Diese 
Sicht spiegelt sich in Filmen wie „Orden für die Wunderkinder“ oder Fassbinders 
„Welt am Draht“ sowie in der ultralinken Obsession, überall „Faschismus“ zu erbli-
cken. Ähnliches gilt für Frankreich: Die Abkunft des Poststrukturalismus aus einem 
speziellen Marxismus ist kaum zu übersehen (Milner 1999, 121 ff.; 1.4.2, Fn. 27). 
Schiwy 1969 und 1978 beleuchtet als aufschlussreiches Zwischenstadium zur Post-
moderne die offen antimarxistischen „Neuen Philosophen“; cf. Frank 1984, 1993; 
Ferry 1987; Taureck 1990. Aufschlussreich ist, dass es in diesem Kontext stets heißt: 
„the politics of ...“ (identity, difference etc.; Barett 1991, Taylor 1992). 

48 Habermas trennt auch Produktivkräfte und Produktionsverhältnisse hermetisch 
(3.1.3). Marxens heuristisches „Basis-Überbau“-Konzept ließ gerade keine Selbstän-
digkeit der Sphären zu (A. Maihofer 1992, cf. 3.2). Der „Rahmen“ ist hier nicht die 
„normative“, sondern die wirkliche Struktur, aus der sich Normen erst bilden.  

49 Das Modell eines „Systems“, das immer schon im Gleichgewicht ist, entstammt der 
Neoklassik. Parsons 1937 begreift das neoklassische Modell als Unterfall eines ü-
bergreifenden, aber ebenfalls nutzenkalkulierenden Modells von Handlungsrationali-
tät (Joas 1992, 225 f.; Esser 1999). Der Harmonismus wird in der späteren System-
theorie noch dominanter (Parsons 1951; Luhmann 1984, 488 ff.). Dass Coser 1956, 
Dahrendorf 1957 u.a. dagegen das Thema des „Konfliktes“ ins Feld führten, hat 
symptomatischen Charakter; gerade weil dies nicht mit „marxistischen“ Hinterge-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Selbst die Klassenschichtung, die aus der neoklassischen Betrachtungsweise 
herausgefallen war, erklärt Parsons ethisch: Das „Zentralkriterium für die in der 
sozialen Schichtung zum Ausdruck kommende Rangordnung“ sei die „morali-
sche Wertung der Individuen“.50 Das letzte in der Schichtungsanalyse verbliebe-
ne ökonomische Kriterium, die Einkommenshierarchie, wird nicht nur ex post 
ethisch legitimiert, sondern ex ante mit Ethik erklärt: sie entspreche „im großen 
und ganzen der direkten Wertung“ – die normativ „am höchsten eingestuften Ar-
beiter“ werden „auch am besten bezahlt“ (199). Dies stellt die Dinge auf den 
Kopf: außer Popstars ist niemand reich, weil er geachtet wird, sondern in der Re-
gel wird man geachtet, wenn und weil man reich ist.51

Diese quietistische Sicht auf die Wirtschaft hat sich nicht nur Niklas Luh-
mann, sondern seit den 1970er Jahren auch Jürgen Habermas angeeignet. In sei-
nen Schriften ist die Wirtschaft merkwürdig stillgestellt (3.1). Habermas kam aus 
der anderen von Weber ausgehenden Schule, der Kritischen Theorie (2.6). Diese 
hat den Dualismus insofern geerbt, als auch sie das hindurchgefallene Marx’sche 
Thema nicht aufgreift, auch wenn sie nun oft davon spricht. Sie behandelt kultu-
relle Aspekte wie Ästhetik, Autorität und Familie, Antisemitismus, die Domi-
nanz der „instrumentellen Rationalität“, kurz: Pathologien des Alltagslebens. 
Doch dabei geht auch sie von dem verkürzten Modell des Wirtschaftens aus, das 
mit der vorgefundenen Realität kaum in Zusammenhang steht. Obwohl sich die-
ses Modell nunmehr auf Marx berief, hatte es viele Charakterzüge der Neoklas-
sik integriert (2.6.2). Ralf Dahrendorf, Vorläufer der ethisierten Kritik an der 
Systemtheorie, war ebenfalls Ex-Mitarbeiter des Instituts für Sozialforschung. 
Auch die Konflikttheorie, die er gegen den Harmonismus der Systemtheorie 
stellte, war normativistisch: Sozialer Wandel vollziehe sich in Gruppenkonflik-
ten; soweit folgte er Marx (Dahrendorf 1957). Doch er bleibt bei der Beobach-
tung stehen, Gruppen seien primär normativ zusammengehalten, und gibt sie als 
Erklärung aus.52 Wie später Habermas wurde schon Dahrendorf im Zuge der 
Ausarbeitung seines Kontrastmodells zum Funktionalismus hinübergezogen.53

danken geschah (cf. Gouldner 1970, Krysmanski 1971). Parsons Versuch der Ver-
mittlung von Mikro- und Makroebene ist hegelianisch: Auch Hegel ging von einer 
letztlich harmonischen Analyse der Wirtschaft aus, deren externe Folgeerscheinun-
gen vom Staat schon aufgefangen würden. Ist es aber soziologisch verdienstvoll, den 
eigentlichen Gegenstand der Analysen durch Definitionen zu überspringen?  

50 Parsons 1940, 181; vgl. Heimann 1926. Parsons (cf. 1928) studierte in Deutschland. 
51 „Die Eigenschaften des Geldes sind meine – seines Besitzers – Eigenschaften und 

Wesenskräfte. Das, was ich bin und vermag, ist also keineswegs durch meine Indivi-
dualität bestimmt [...] Das Geld ist das höchste Gut, also ist sein Besitzer gut [...] ich 
werde also als ehrlich präsumiert“ (MEW 40, 564). Parson’s Marxkritik verwirft ex-
plizit die Arbeitswertlehre (1937, 107 ff.; vgl. schon Weber 1922, 31). „Parsons’ 
funktionalistische Schichtungstheorie rechtfertigt [...] offensichtlich bestehende Ver-
hältnisse. Das hat ideologischen Charakter, insofern die bestehenden Ungleichheiten 
der amerikanischen Gesellschaft zwar nicht geleugnet, aber [...] als funktionale Not-
wendigkeit wissenschaftlich abgestützt werden“ (Krämer 1983, 59; cf. 3.2.1). 

52 „Menschliche Gesellschaft heißt immer, dass das Verhalten von Menschen [...] durch 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 207

                                                                                                                                    

Auch wenn in gegenstrebigem Monismus die Systemtheorie die Mikroebene 
als bloßen Ausfluss des Systems behandelte, während die Kritische Theorie ihre 
Texte nur noch mit Andeutungen einer einstigen Wirtschaftstheorie würzte, ging 
man von demselben dualistischen Modell aus, von dem man je nur eine Seite be-
arbeitete.54 Wird der Dualismus von reinen Gesetzen und verunreinigenden Ne-
benerscheinungen vorausgesetzt, hat man sich in der wissenschaftlichen Klärung 
der Nöte der Gegenwart irgendwann zwischen den „streitenden Göttern“ (Max 
Weber) zu entscheiden. Meist hat man sich durch seine soziale Herkunft und La-
ge „immer schon“ entschieden und wird diese Entscheidung ethisch zu rechtfer-
tigen suchen. Wird Soziologie so als normative Theorie betrieben, ist der Über-
gang zu einer präskriptiven Ethik fließend.55 Die Ethik kommt auch dort soziolo-
gisch zu hohen Ehren, wo sie nicht eigens genannt wird. Diagnostik und Thera-

unüberhörbare, d.h. verfestigte, Erwartungen geregelt wird. Die Verbindlichkeit die-
ser [...] Normen beruht auf der Wirkung von Sanktionen“ (Dahrendorf 1967, 368, cf. 
Honneth 2003). Diese Beschreibung der Normen würden entschiedenere Normati-
visten sicherlich ablehnen – weil sie noch aus der „Beobachterperspektive“ vorge-
nommen sind, also „regularistisch“ sind (Brandom 1994, 26 ff). Ist die Frage nicht 
eher, woher diese ‚Normen’ kommen (vgl. Krämer 1983, 66)?  

53 Dahrendorf 1961 gibt eine „wesentliche Korrektur“ seiner Position an: er habe nun 
zwei Perspektiven (Herrschaft und Integration) in eine einzige überführt: Schichtung 
sei „nur eine Konsequenz der Herrschaftsstruktur, Integration ein Spezialfall des 
Zwangs“ (27, vgl. Schelsky 1979, 391; Krysmanski 1971, 137 ff.).  

54 Die empirischen Untersuchungen, die zeitgleich angestellt wurden (mit deutlichem 
Schwergewicht auf der Meinungsforschung), waren weit von den in der Prosa-
Soziologie behandelten Themen entfernt. René König sprach im Streit um den Sinn 
der Soziologie von einem empirischen „Fellachentum“, Schelsky 1959 von der „Ex-
aktheit eines Wissens von Banalitäten“. Beide führten natürlich auch empirische Ar-
beiten durch (wie sogar Adorno); das Problem war nur, dass Empirie und Theorie 
unverbunden waren. „Empirische Forschung und humanitäres Pathos sind [...] die 
beiden Pole, um die die deutsche Soziologie in der Nachkriegszeit kreist“, die sich 
„entfremdet gegenübertreten“ (Jonas 1968 II, 239, cf. 280). Die Systemtheorie trat in 
die Fußstapfen der „reinen“ oder „formalen“ Soziologie, die bei Simmel und Tönnies 
neben der empirischen Forschung stand (167, 171, 202). Jonas unterscheidet drei 
Bruchteile der Soziologie: „Empirie, Theorie und Kulturphilosophie“ (168). Empiri-
sche Forschung und Systemtheorie teilen einen soziologischen Habitus, das „Streben 
nach Sicherheit, das Suchen nach einem Terrain, auf dem man sich unangefochten 
bewegen und doch zugleich das Bewusstsein haben konnte, den Anschluss an die 
Entwicklung der Soziologie wiederzufinden“ (238).

55 Aus Max Webers Analyse des Normativen wird bei Carl Schmitt und Hans Freyer 
eine selbst präskriptive Theorie: „Die Wirtschaft ist widerspenstig und muss in feste-
re Hand genommen werden“ (Freyer 1925, 177; cf. 1931a; Schmitt 1922 und 1932). 
Der lebendige Staat solle die tote Wirtschaft aufheben („Überwindung der Klassen-
gegensätze“; 1930, 306). Es geht zurück von Marx zu Hegel (Lichtheim 1971), von 
der Gesellschaftstheorie zur Staatsphilosophie und Ethik. Ein jüngeres Beispiel dafür 
ist Foucault, der zuletzt eine Ethik des Selbst schrieb (1987). Ihm folgend konstatiert 
auch Bude das Münden der gegenstandslosen Soziologie in Ethik (1988, 113, vgl. 
Müller-Doohm 1991, 83 ff.). Noch Beck 1997 diagnostiziert eine Gegenstandslosig-
keit der Soziologie (da der Nationalstaat „verschwunden“ sei, 49 f., 268) und gibt zu-
letzt eigentlich nur normative Ratschläge.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

pie etwaiger sozialer Anomien sind in beiden Lesarten des Bildes letztlich e-
thisch.56 Konservative Anhänger der „haltenden Mächte“ neigen einer Ethik der 
„Sittlichkeit“ zu. Die Annahme dahinter ist, dass „die Moderne“, und das meint 
die moderne Gesellschaft, sich ihre eigenen Grundlagen nicht legen könne.57

Diese Position sah seit je in der bürgerlichen Gesellschaft und ihrer Fortschritts-
orientierung den auslösenden Faktor moderner Übelstände.  

Die mögliche Rettung vor einer sich verstärkenden Ökonomisierung wird in 
vorgeblich nichtökonomischen Mächten erblickt. Die Mächte, die nun positiv 
bewertet und „ethisiert“ werden, können durchaus verschiedene sein (2.4.1).58

Eine Untergruppe hiervon hält die neoklassische begriffene Wirtschaft nicht für 
stabil und befürchtet keinen nur kulturellen Verfall, sondern sieht die Stabilität 
der Wirtschaft selbst gefährdet. Dem will man durch außerökonomische Faktoren 
abhelfen, die die Wirtschaft wieder in Schwung bringen oder in Gang halten, wie 
es schließlich in der „sozialen Marktwirtschaft“ institutionalisiert wurde.59 Auch 
dieser deutsche Keynesianismus hat neoklassische Fundamente. Die hier vertre-
tene Sittlichkeit beschränkt sich darauf, die „Rahmenordnung“ und den „Unter-
nehmergeist“ politisch zu kultivieren und zu schützen (cf. 3.3.4).

56 Siehe Parsons Klassenethik, Fn. 50. Comtes sah die Soziologie als eine Art konflikt-
präventiver Herrschaftstechnik an: „voir pour savoir, savoir pour prévoir, prévoir 
pour prévenir“ (nach Müller-Doohm 1991, 48). 

57 So das schmittianische Paradox von Böckenförde 1991, 112 (2.6.6, Fn. 173). 
Schumpeter 1942 hatte es („im Gegensatz zu Marx“, Jonas 1968 II, 235) dahinge-
hend verlängert, dass der Kapitalismus sich nicht nur nicht selbst legitimieren könne, 
sondern sich seiner Grundlagen zunehmend beraube (Offe 1972, Habermas 1973b). 

58 Man könnte von einer „Ethik der Selbstaufgabe“ sprechen (Bude 1988, 114), die sich 
freilich nicht an die eigene Adresse, sondern an die anderen Mitglieder der Gesell-
schaft richtet. Zum soziologischen Konservatismus vgl. Jonas 1968 I, 117 ff., 283 ff.; 
Klages 1972 (s.o., Fn. 4); zum politischen Konservatismus Mannheim 1925, Greif-
fenhagen 1971, Schildt 1998. Dieses Denken begegnet schon bei den ständischen 
Gegnern der Französischen Revolution, welche entweder Adel und Königtum (Ed-
mund Burke und Malthus) oder den Bauerstand (Adam Müller und die Bodenre-
formbewegung) als die „bessere“ Seite aufbieten. Von Hegel, der in dem vermeint-
lich überökonomischen Staat die Sittlichkeit selbst verkörpert sieht, zieht sich diese 
Linie über Comte und seine Priesterschaft der Soziologen (Lieber 1985, 52), den Na-
tionalsozialisten Heidegger (1935), der in den tellurischen Gewalten der „Bewe-
gung“ die Chance sah, der „Führerlosigkeit“ der modernen Technik „Herr“ zu wer-
den, bis hin zu neuen Konservativen, welche auf die „haltenden Mächte“ (Freyer 
1955) des Staates (Forsthoff 1971), der Familie (Schelsky 1955a), der Kirche (Nell-
Breuning 1980), der Kultur (J. Ritter 1961) oder der Naturverbundenheit (Gruhl 
1978) setzen. Jüngste Erscheinungen dieser Tendenz sind theoretisch der Kommuni-
tarismus (3.2.3), auf den Strassen der neue Nationalismus und Fundamentalismus. 
Nominelle verbindet diese Gruppen ihr Externalismus. Sie kritisieren den Kapitalis-
mus verkürzt, weil die aufgebotenen Instanzen nur thetisch als über- oder „nichtöko-
nomisch“ gesetzt werden. Da auch die alten Mächte (Adel, Familie, Gemeinschaft, 
Kirche) einer wirtschaftlichen Grundlage bedurften, müsste es eigentlich heißen: 
„nichtkapitalistisch“ – was aber in den meisten Fällen kaum mehr berechtigt ist. 

59 ‚Revisionistische’ Sozialisten sahen die Marktverzerrungen bereits als begrüßens-
werte Überwindung des Kapitalismus an (zu Bernstein cf. 2.1.2, zu Hilferding 2.2.6).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 209

                                             

Beidem stehen die radikalen Aufklärer entgegen, welche in traditionellen Mi-
lieus und politischen Steuerungen nur Hindernisse der Vernunft oder des Wachs-
tums und damit Verursacher möglicher Missstände sehen. Sie vertreten eine Art 
Ethik der Selbstverantwortung, der wirtschaftlichen „Freiheit“ und Autonomie – 
die Idee der „Ich-AG“ („Jeder sein eigener Unternehmer“; 3.3.3, cf. Henning 
2005a).60 Diese Gegenethik kulminiert in Max Webers Forderung, die Gegenwart 
so auszuhalten, wie sie „ist“, das heißt: so wie das reine Modell sie sieht, ohne 
Träumereien an ein Gestern oder Morgen zu verfallen.61

Die „liberale“, neu-normativistische „Staatsphilosophie“ schließlich scheint 
die Hoffnung der alten normativen Staatsphilosophie, also von Naturrecht und 
Kontraktualismus zu teilen, dass Herrschaft Argumenten zugänglich sei, da sie 
schließlich irgendwo personifiziert sein muss, und versucht sie mit „guten Grün-
den“ zu einer normativeren Herrschaftspraxis zu überzeugen. Indem sie Herr-
schaft für überflüssig, ja schädlich halten, vertreten auch sie, wenn auch nur im-
plizit, das Paradigma der „reinen“ Marktgesetze (cf. 3.3.2).   

Bei aller Kritik der Idealisierung von Vergangenheit und Zukunft sehen die 
soziologiefreie Ökonomie und die ökonomiefreie Soziologie die wirkenden 
Mächte der Gegenwart denkbar unkritisch. Auf allen Seiten wird also eine Ethik 
formuliert; die Tätigkeit der Sozialwissenschaften besteht nun darin, diese Ethi-
ken auszuformulieren, zu „begründen“ und die Begründungen bis ins Detail aus-
zuloten. Solche „normativen Theorien“ haben allerdings zwei blinde Flecken: 
Erstens können sie durch den Dualismus notwendig je nur eine Seite kritisch be-
leuchten. Dabei macht die „Zerspaltung“ der Perspektiven (Jonas 1968 II, 168) 
schon die Erfassung dieser einen Perspektive fragwürdig. Zweitens stellt die 
Normativität nur einen Ersatz für konkretere Analysen dar. Es ist noch keines-
wegs eine soziologische Theorie, eine der politischen Ethiken, hinter denen kon-
krete Interessen stehen, soziologisch zu „übersetzen“, also in die Form einer 
„normativen Theorie“ zu bringen. In den zwei Seiten des Bildes sind jeweils 
Momente der Realität in den Blick gebracht, die man nicht dadurch aus der Welt 
schafft, dass man eine Seite für die bessere erklärt und ihr durch eine normative 

60 Diese „Ethik der Selbsterfindung“ (Bude 1988, 114), eine ästhetisch verkürzte 
„Selbstverwirklichung“, reicht von den Individualisten Simmel und Beck über Ha-
bermas und Luhmann, die „alteuropäische“ Restbestände wegrationalisieren, weil sie 
nur noch musealen Wert hätten, bis zu Privatisierern in Wirtschaft und Politik (Baier 
1988). Simmel wollte die „Dissonanzen des modernen Lebens“ durch ein Heben der 
„subjektiven Kultur“ bekämpfen, etwa durch Erziehung (1957, 97; verfasst 1908, cf. 
1916). Die „objektive Kultur“ scheint also in bester Ordnung zu sein.

61 „Der Prophet, nach dem sich so viele [...] sehnen, ist eben nicht da“ (Weber 1919, 
441). „‚Es kommt der Morgen, aber noch ist es Nacht!’“ (443 – man bemerke die 
Anklänge an Nietzsche sowie Webers Schüler Lukács und Bloch). Auch Kracauer 
wollte zwar soziologisch „in die neu-alten Bereiche der gotterfüllten Wirklichkeit“ 
führen (1922, 11), meinte aber, dies nur durch Abwarten erreichen zu können (cf. 
Wiggershaus 1988, 85 f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Theorie die Berechtigung zuspricht, die andere zu „kolonialisieren“.62 Beide
Wirklichkeiten sind da, und beide Ethiken sind reale Mächte in diesen.

Eine normative Theorie kann weder die Totalität der Wirklichkeit durchdrin-
gen, noch sie gar „transzendieren“, da stets eine Seite ausgeschlossen bliebe. Ha-
bermas (1981b) konnte, nach dem Vorbild von Parsons (1937), eine „gesell-
schaftstheoretische“ Synthese erarbeiten, weil beide Schulen die modellhaften 
Grundannahmen teilen und primär „normativ“ argumentieren, nur eben von der 
jeweils anderen Seite aus. Doch eine Synthese von Fehlentwicklungen bringt 
noch keinen Erkenntnisgewinn.63 Die zwischen Ökonomie und Soziologie ent-
standene Lücke und ihre Wiederkehr in der Scheidung zwischen Systemtheorie 
und Kulturalismus64 wird auch durch eine „Interdisziplinarität“ nicht gefüllt, die 
beide Perspektiven unverbunden nebeneinander stellt. Ein Themengebiet, was 
keine von zwei Wissenschaften und keine der beiden soziologischen Schulen be-
arbeitet, wird auch von beiden zusammen nicht besser erfasst. Polemisch gesagt: 
Statt einer Soziologie, die „nichts als Soziologie“ ist (König 1958, 7), ist diese 
Soziologie eher – und überspitzt gesagt – „nichts als Ethik“.65

62 Habermas 1981b gesteht System und Lebenswelt ihr jeweiliges Recht zu, moniert 
aber ein falsches Mischungsverhältnis. Der unzulässigen Kolonialisierung der Le-
benswelt durch systemische Imperative soll durch eine „Politisierung“ abgewehrt 
werden (siehe schon 1962). Offen bleibt, was der Inhalt dieser Politisierung sein soll. 
Die normfreien „Subsysteme“ (Staat und Wirtschaft) werden eher positiv beurteilt, 
zumindest solange sie in ihren Grenzen bleiben – die allerdings illusorisch sind. Die 
reale Lebenswelt ist Habermas 1992 unheimlich geworden: die hegemonialen Inhalte 
des Politischen (der vorherrschende Nationalstaatsgedanke und Patriotismus), wer-
den ersetzt durch eine rationalistische Konstruktion der „deliberativen Demokratie“ 
und des „Verfassungspatriotismus“, die sich allein durch formale Verfahrensregeln 
legitimieren. Die Unterscheidung von System und Lebenswelt ist eingezogen. So 
werden die vormals systemisch genannten Elemente Staat und Wirtschaft noch un-
kritischer gesehen. Die Lebenswelt wird nun nicht mehr nur rational „rekonstruiert“, 
sondern rationalistisch bevormundet (cf. 3.1.5). 

63 Um die „Synthese“ rangen Dilthey (2.5.2), Troeltsch (2.6.6), von Wiese 1954 (111, 
117), Mannheim 1924 sowie A.Weber 1927. Dieser kombinierte eine eklektische 
Soziologie, die sich der Zivilisation, der Gesellschaft und der Kultur je einzeln an-
nahm (von ferne ähnelt das den „drei Welten“ von Habermas 1981b I, 115 ff.). Da-
durch wird die theoretische Zerreißung des gesellschaftlichen Zusammenhangs der 
„Sphären“ nur verendgültigt. Naturalismus und Technizismus einer Ebene wird „er-
gänzt“ durch vollendeten Idealismus der anderen. 

64 Die Soziologie inkorporiert beide Perspektiven. Das könnte man mit Luhmann als 
eine „Re-entry“ der Differenz im Inneren des Systems.  

65 Lichtblau 1997 zeigt, wie besonders der Einfluss Nietzsches eine Ethisierung der So-
ziologie vorantrieb: Tönnies engagierte sich, inspiriert durch Nietzsche, in der „Ge-
sellschaft für ethische Kultur“ (92, cf. Tönnies 1893; König 1984, 403), Simmel 
pries Nietzsche als Verkünder eines neuen Ethos der Vornehmheit (100, cf. Simmel 
1907, Lichtblau 1984a), und Webers Protestantische Ethik (1904) ist als Fortsetzung 
der Genealogie der Moral zu lesen (129, zuvor wollte er die Deutschen zu einem 
„Herrenvolk“ durchformen, 135, cf. Weber 1895). Scheler und Sombart arbeiteten an 
einem neuen nietzscheanischen Ethos wider die Dekadenz des Bourgeois (159, cf. 
Sombart 1913a, Scheler 1999). Webers Reserve gegenüber „Werturteilen“ (cf. 2.4.6) 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 211

                                                                                                                                    

2.4.4  Die Projektion der Schwächen auf die Symbolfigur Marx  

Die durch das negative Kraftzentrum Marx stark veränderte ökonomische Wis-
senschaft wirkte sich entscheidend auf die Architektur der sich entwickelnden 
Soziologie aus. Diese hat dann Marx’sche Themen in durchaus eigener Form 
aufgegriffen und rezipiert, etwa die Frage der Entfremdung oder der Klassenbil-
dung. Die ökonomischen Vorverständnisse der Soziologie zeigen aber bereits an, 
dass diese Rezeption nicht voraussetzungslos ist. Hatte die Tendenz zum wech-
selseitigen disziplinären Ausschluss von Soziologie und Ökonomie ein bestimm-
tes ökonomisches Paradigma zur Voraussetzung, so überrascht es nicht, dass eine 
solche Perspektive auch bestimmte Marxdeutungen zur Folge haben wird. So 
lange wie der Name „Marx“ in Deutschland noch für reale Kräfte und Gruppen 
stand, für Gewerkschaften und Studenten im Lande sowie für das andere 
Deutschland, wurde Marx von der Soziologie immer wieder als Kritikpunkt an-
gepeilt, anhand deren Widerlegung man sich den Sinn des eigenen Tuns exem-
plarisch vergegenwärtigen konnte. (Daraus entstand bei Marxisten die perspekti-
vische Täuschung, die Soziologie sei nur eine Antwort auf Marx, Fn. 11.)

Die Literaturgattung der soziologischen Äußerungen über Marx ist darum be-
sonders signifikant. Zwar muss eine untergründige Wirkungsgeschichte von einer 
bewussten Rezeption unterschieden werden. Doch die stets große Resonanz sol-
cher Schriften zeigt, dass die Ausformulierungen in der Regel die in der soziolo-
gischen Praxis gemachten Voraussetzungen zum Vorschein bringen. Sie können 
daher als eine Probe auf die Überlegungen zum Gegenstandsverlust in der Sozio-
logie und ihrem Auseinanderfallen in miteinander unverbundene Theorien von 
einer sterilen technoiden Basis und einem rein normativen Überbau gewertet 
werden. Marx, der die Philosophie über sich hinausgetrieben hatte in Richtung 
Politik und Wissenschaft, wird in diesen soziologischen Schriften als Vertreter 
des jeweils gegnerischen sozialphilosophischen Paradigmas angesehen: als kru-
der Empirist oder als Phantast. Beide Seiten des beschriebenen Dualismus bzw. 
seiner „Bewertungen“ projizieren ihr jeweiliges Negativbild auf Marx – was sei-
ne Ursachen aber nur darin hat, dass die ökonomietheoretische Reaktion die
Hälften auseinander fallen ließ.

René König etwa wollte in der Marx’schen Theorie eine überflüssige „Ge-
schichts- und Sozialphilosophie“ sehen.66 Das ist ein alter Vorwurf, der sich 

sowie die eher anti-ethische Haltung Nietzsches ändern daran wenig: sie waren nur 
gegen eine bestimmte Ethik gerichtet. Jonas 1968 II stellt für die Zeit vor (173 ff.) 
und nach Max Weber (217 ff.) fest, dass neben einer „folgenlosen“ empirischen So-
zialforschung (169, 172, 239) eine ethisierte Kulturwissenschaft („Ethoswissen-
schaft“, 176) den Platz der Soziologie eingenommen hat. Mit Schelsky (1957, 19) 
sieht er noch in der Soziologie seiner Zeit „nur eine indirekte Morallehre“ (251). Jo-
nas stößt auch auf die Rolle, die Fichte dabei spielt (224, 251; vgl. 196, 214, 249 f. 
u.ö.; cf. 2.5.2, Fn. 28; 3.1.5, Fn. 125).

66 König wollte eine „nichts als Soziologie“ erreichen, indem er „insbesondere die Ge-
schichts- und Sozialphilosophie“ ausmerzte (1958, 7). Darunter figurieren Philoso-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

durch die ganze Soziologiegeschichte zieht.67 So sehr er auf viele seiner marxisti-
schen Zeitgenossen zutrifft (allen voran Bloch und Adorno), so wenig erfasst 
König den Charakter der Marx’schen Theorie, wenn er in ihr eine „Eschatologie“ 
erblickt.68 Erst die neoklassische Ökonomie grenzte das „Philosophische“ aus der 
ökonomischen Theorie aus. König übernimmt diese Ausgrenzung für die Sozio-
logie. Sonst ein progressiver Geist, steht er in diesem Punkt auf Seiten des von 
ihm bekämpften Szientismus.69 Für andere Autoren war Marx Romantiker 
(Woibl 1989, Frank 1992), Metaphysiker (Popper 1965) oder moralischer Rigo-
rist (Parsons 1937, 495; Dahrendorf 1953). Damit war meist seine politische Zu-
kunftshoffnung gemeint. Doch dies berechtigt kaum das Zurückweisen der Ge-
genwartsanalysen, die ja den Schwerpunkt des Marx’schen Opus ausmachen. Sie 
werden sogar dort zurückgewiesen, wo die „philosophischen“ Thesen von Marx, 
etwa der Entfremdung (Nolte 1952, Popitz 1953, Israel 1972, F. Becker 1972, 
Meszaros 1973, Schrey 1975), bejaht werden.70

phen wie Tönnies (91) und Adorno (336) sowie, wenn auch mit Bauchschmerzen, 
Marx: „Einerseits entwirft er ein metaphysisches System der ‚richtigen Gesellschaft’, 
[...] das allerdings [...] völlig inhaltsleer und bloße Verheißung bleibt“ (92; gerade 
deswegen ist es kein metaphysisches System). „Andererseits versucht er, die ‚Ana-
tomie’ der bürgerlichen Gesellschaft zu entwickeln, was beim ersten Ansehen genau 
im Sinne einer positiven Wissenschaft vom Sozialen verstanden werden könnte. Da 
aber sein Begriff der Gesellschaft [...] aus der Hegelschen Dialektik übernommen ist, 
bleibt er [...] in lauter Abstraktheiten naturrechtlicher Art stecken“ (93; cf. 1980, 101 
und 127). Hinter diesem Vorwurf steckt zugleich der umgekehrte, Hegel an Ethisie-
rung noch übertreffende, Hegels Denken über Gesellschaft sei zu sehr der Vertrags-
theorie und dem Utilitarismus verhaftet (König 1980, 101, 127; 1987, 64). König er-
hebt also beide Vorwürfe zugleich, wie Marx für Parsons 1937 zugleich Utilitarist 
(107) und Idealist war (495; Joas 1992, 36; vgl. Gouldner 1980). 

67 Man hört ihn bei Dilthey (GS I, 108), Simmel 1892 und P.Barth 1897. „Die Soziolo-
gie ist aus der Geschichtsphilosophie erwachsen“ (Freyer 1931, 294; cf. 1930, 125). 
„Soweit das, was damals entstand, Soziologie darstellte, war es Geschichtssoziolo-
gie, d.h. eine Soziologie, welche in empirischer Form die Aufgaben der bisherigen 
Soziologie übernahm“ (A. Weber 1931, 285). „Geschichtsphilosophie“ meinte primär 
den Marxismus: „die Möglichkeit solcher Soziologie wird heute weitgehend abge-
lehnt, obgleich in Gestalt der materialistischen Geschichtsauffassung eine dieser So-
ziologien in welthistorischer Weise grad selbst Geschichte machte“ (1931, 285; vgl. 
von Wiese 1954, 107). Über Popper und Löwith wanderte der Vorwurf zurück in 
Philosophie und Theologie (2.6.6). 

68 König 1987, 90 ff.; 1937. König (1980, 8) kannte Löwith, und Taubes’ Dissertation 
(1947) ging aus „meiner Vorlesung über Marx hervor“ (1980, 140; cf. 1987, 435). 

69 Die Verurteilung Königs bei Kruse 1999 unterschlägt allerdings die Errungenschaft 
von Soziologen König – die Untersuchung eines eigenen Gegenstandsgebietes mit 
eigenen Methoden –, indem er sie zwischen ‚harten’ Naturwissenschaften und ‚wei-
chen’ Geisteswissenschaften zerreibt. Den Szientismus hatte schon König kritisiert 
(1987, 350), aber nicht wie Kruse von der Lebensphilosophie aus, der sich affirmativ 
auf Dilthey und Rickert bezieht, sondern aus soziologischer Sicht (Fn. 43). Es „kann 
nicht als Empfehlung für die Psychologie des Verstehens gelten, wenn sie immer 
wieder im Verstehen des Rationalismus so kläglich versagt“ (König 1981, 36; 2.5.1).

70 Popitz unterstellt Marx eine „theoretisch nicht überwundene Gefolgschaft“ Hegels 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 213

                                                                                                                                    

Galt schon hier der „junge“ als der eigentliche Marx, von dem der spätere ei-
nen Abfall bedeute,71 so wollten die Sozialphilosophen, die sich der normativen 
Seite des Dualismus annahmen, in Marx nur noch einen Positivisten (Wellmer 
1969) oder Utilitaristen sehen (Parsons 1937, 107; Gouldner 1970, Alexander 
1982, Honneth 1987).72 Der Vorwurf, Marx habe Defizite in der „Begründung“ 
einer „normativen Theorie“, entstammt dieser Gemengelage.73 Ähnlich konträre 
Urteile wurden auch im positiven Sinne gefällt: So sahen die Technokraten im 
„technischen Humanismus“ einen Verdienst Marxens (Klages 1965, cf. 2.4.5). 
Tatsächlich war der geforderten Planung (Mannheim 1935, Willms 1969, Klages 
1971, Luhmann 1971) ihre marxistische Abkunft auf die Stirn geschrieben.74

Umgekehrt sahen feuerköpfige Neomarxisten gerade das nichttechnische, ver-
meintlich utopische Element als Marxens Stärke an (Bloch 1918, 2.5.4, 2.6.6).75

Marx ist jedoch weder das eine noch das andere, sondern er steht zu diesem Dua-

(1953, 58). Wo Marx’ Gedanken über Hegel „nicht hinausgehen“ (129), da wird um 
die Ökonomie schlicht gekürzt. Israel 1972 weist zwar den späten Marx nicht direkt 
zurück (da sich „humanistische Ideale [...] in allen seinen ‚Perioden’ finden lassen“, 
33), analysiert jedoch überwiegend Aussagen des jungen Marx (48 ff., 106 ff.; cf. 
Fromm 1963). F. Jonas bemerkt, dass Webers Rationalisierungsthese eine „Verall-
gemeinerung“ der Marx’schen Entfremdung ist (1968 II, 207, cf. 200 f.); allerdings 
unter der bei Staatsbeamten wenig überraschenden Voraussetzung eines „Primat des 
Politischen“ (225, cf. 2.2.6, 2.6.2). Weber habe Marx als einen „Ethiker“ gedeutet 
und vorrangig darin abgelehnt (190). 

71 Diese These, die zuletzt Göhler 1980 vortrug, wurde schon früh schlagend kritisiert, 
und zwar von Habermas: „Dass Marx Hegel nur unzureichend verstanden, und Hegel 
alles schon vorgedacht habe, was Marx späterhin in Auseinandersetzung mit ihm zu 
entdecken glaubte, ist die Tabuformel, die vor der spezifischen Problematik einer auf 
empirische Sicherung bedachten revolutionären Geschichtsphilosophie bewahrt“ 
(1957, 402). Abgesehen von der Leerformel der „revolutionären Geschichtsphiloso-
phie“ ist dem zuzustimmen. Die Marx’sche Theorie kann „allein wissenschaftlich 
widerlegt werden“ (413), nicht aber „philosophisch“. 

72 Oder schlicht einen Materialisten (Schwarz 1912; Heimann 1926; Ringer 1969, 159).  
73 Er spiegelt die Begründungsnöte einer die Wirklichkeit nie ganz erreichenden Theo-

rie und sagt über Marx wenig aus, der gar keine normative Theorie vertritt, die er be-
gründen müsste (womöglich wiederum „normativ“). Dennoch kritisieren Sozialphi-
losophen, dass Marx keine, eine schlecht begründete oder die falsche Ethik vertreten 
habe (3.1.4). Dieser Vorbehalt, eigentlich einer gegen den Sozialismus, konnte von 
Soziologen, die von Dilthey die Lebensverbundenheit der Sozialwissenschaft gelernt 
hatten, direkt auf die Wissenschaft übertragen werden, ohne noch recht zwischen 
Theorie und Wirklichkeit zu unterscheiden – ein Deutscher Idealismus (2.5.2).  

74 H. Klages ging „von der Auffassung aus, dass es möglich sein wird, die Wirtschaft 
in eine umfassende Gesellschaftspolitik zu integrieren, ohne sie erst von ihrer institu-
tionellen Basis her revolutionieren zu müssen“ (1971, 51; cf. 2.6.2 zu Pollock). 
Marx’ Ziel wird übernommen, die aufwendige Polemik gilt nur dem Weg dorthin.  

75 Freyer verbindet beide Bejahungen: in den 1950er Jahren Technokrat, hatte er Marx 
zuvor als Stifter der idealistischen „Wirklichkeitswissenschaft“ gefeiert (1930, 100). 
Nicht das Proletariat solle sich in der Partei, sondern das Volk sich im Staat „erken-
nen“. Nach Habermas 1957 resultiert die Theologisierung des utopischen Überschus-
ses der Marx’schen Theorie u.a. bei Bloch aus ihrer technischen Verkürzung.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

lismus insgesamt quer. Er ergründete die Wirkweise der Wirtschaft auf eine Wei-
se, die die negativen Erscheinungen aus diesen selbst begriff, nicht aus einer zu-
sätzlich angenommen Überwelt von „Werten“. Weder musste er daher sein Mo-
dell von der Soziologie befreien, die in der klassischen Lehre von den Wirt-
schaftsklassen angelegt war, noch musste er Überlegungen über kulturelle und 
politische Dinge und dort anzutreffende Missstände von Fragen der Wirtschaft 
trennen. War die Analyse streng genug durchgeführt, gab es keinen Anlass, nor-
mative Implikationen zu vermissen oder für sie noch zusätzliche Begründungen 
zu verlangen.76 In den soziologischen „Marxwiderlegungen“ wurde eigentlich 
nicht Marx behandelt, sondern hierin wurden innersoziologische Stellvertreter-
kämpfe geführt. Jede Seite meinte in Marx ihr jeweils anderes zu erblicken und 
kritisieren zu können, und jede ging darin fehl, da er beide Seiten inkorporiert – 
allerdings nicht in einer bloßen „Synthese“ vorgefundener Theorien wie dann bei 
Alfred Weber, Parsons und Habermas, sondern in einer ökonomischen Theorie, 
die dieser Trennung systematisch vorauslag.77

Die paradox spiegelbildlichen Interpretationen von Marx zeigen noch einmal 
die Lücke an, die in der deutschen Soziologie klaffte zwischen einem techni-
zistisch verkürzten „Unterbau“, der sich, so er explizit gemacht wurde, an der 
neoklassischen Ökonomie orientierte, und einem „ethisch“ konzipierten „Über-
bau“, der eher geisteswissenschaftlich ausgelegt wurde.78

76 In diesem Sinne forderte schon Fleischer gegen das „normative Gestikulieren“ der 
Philosophie, „mit schlicht-unaufdringlichem Benennen der Belange den Wirklich-
keitsmodus des Normativen in den Blick zu bringen, und das so, dass sich jenes gan-
ze Aufgebot der Imperative, Werte, Normen und Prinzipien erübrigt“ (1980, 422). 

77 Diese Soziologien sind schneller veraltet als Marx, daher sind solche Stellvertreter-
kämpfe nur von historischem Interesse. Zygmunt Baumann bemerkte 2001 in einem 
Dresdner Vortrag, die Systemtheorie gehe von einer Stabilität von Staat und Gesell-
schaft aus, die nach 1989 nicht mehr gegeben sei (nach dem 11. September um so 
weniger; cf. 2.5.6, Fn. 233). Ähnlich bezog Nancy Fraser auf der Frankfurter Fou-
cault-Konferenz 2001 dessen Machtkritik auf den paternalistischen Wohlfahrtsstaat, 
der aber kaum mehr gegeben sei (nun in: Honneth 2003a). Die Theoriemoden wech-
seln einander rasch ab. Die Frage ist, ob jede Theorie „mittlerer Reichweite“ eines 
neues Paradigmas bedarf. 

78 Diese „Entzweiung“ strahlt sogar bis in die „an Marx orientierte Diskussion“ aus: 
Der ‚Objektivist’ Althusser schließt Subjektivität und Intersubjektivität „aus dem 
Produktionsprozess aus“ (Hauck 1984 191; Althusser 1972, 148, 234, 242); der 
‚Subjektivist’ Habermas spricht der gesellschaftlichen Arbeit „jegliche Bedeutung 
für die gesellschaftliche Entwicklung“ ab (Hauck 1984, 205; vgl. ähnlich Gormann 
1982; siehe bereits 2.3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 215

                                             

2.4.5  Kritik der Technokratiethese und der Industriesoziologie

„Wir werden uns allmählich an den Gedanken gewöhnen müssen, dass der Unterschied 
zwischen einem stabilisierten und reglementierten Kapitalismus und einem technifizier-

ten und rationalisierten Sozialismus kein sehr großer ist.“ (Werner Sombart) 

„Allein die politische Ökonomie ist nicht Technologie.“ (MEW 13, 617) 

Die paradox spiegelbildliche Marxinterpretation kann ein Beispiel aufzeigen. Im 
Zuge der „Rephilosophisierung“ der Soziologie (2.5, Fn. 8) wurde die Kunst der 
Marxwiderlegung, in der sich zuvor Ökonomie und Soziologie geübt hatten, zu 
einem sozial-philosophischen Thema. Auch die sozialphilosophischen Marxwi-
derlegungen widersprachen einander offensichtlich.79 Von beiden Seiten aber 
wurde Marx als „Geschichtsphilosoph“ gedeutet (2.6.6). Marx hat zwar histori-
sche Betrachtungen angestellt, hat sich aber, wie im Prinzip auch Weber, mit 
Prognosen äußerst zurückgehalten (2.2.4, Fn. 44; 2.3.1, Fn. 6; 2.6.6, Exkurs). 
Keiner von beiden hätte den Versuch begrüßt, aus reinen Begriffen und einigen 
unkontrollierten Beobachtungen etwas Allgemeines über „den“ Begriff der Ge-
schichte herauszudestillieren. Doch die in ihrer Wirkungsgeschichte kaum zu un-
terschätzende Selbstfindungsdebatte der Geschichtswissenschaften gegen Ende 
des 19. Jahrhunderts hatte einen Methodenkanon bereitgestellt, der historische 
Fragen schnell zu philosophischen machte; schien man doch Fragen der Entwick-
lung des allgemeinen Weltzustandes, der letzten Ursachen desselben sowie mög-
licher Rettungen nicht anders als spekulativ angehen zu können. Auf diese Weise 
wurden Quasisubstanzen wie „die“ Geschichte, das Abendland, die Kultur, gar 
das Leben, das Sein, die Vernunft oder die Moderne zu Subjekten der Entwick-
lung. Sie bekamen in einer Rahmenerzählung je eine eigene „Geschichte“,80 de-
ren gegenwärtige Auswirkungen auf diese Weise als philosophisch erfasst galten. 
Philosophie wurde damit als Produzent von Orientierungswissen innerhalb einer 
krisenhaften Gesamtentwicklung verstanden, obwohl sie die zu erfassende Wirk-
lichkeit nur in vergeistigter Form, also ideologisch entstellt wahrnahm.81

79 Marx verfehle als Positivist und Utilitarist die conditio humana und lasse eine er-
kenntnistheoretische oder moralphilosophische „Begründung“ vermissen, meinten 
Arendt 1960, Habermas 1968, Wellmer 1969. Marx argumentiere mit dem Wesen 
des Menschen und einer besseren Zukunft metaphysisch, meinten dagegen Löwith, 
Popper und andere. In der Tat hatte sich der Marxismus im Laufe seiner politischen 
„Verwirklichung“ im Osten und seiner theoretischen Dogmatisierung als „Oppositi-
onswissenschaft“ (Brinkman) im Westen zunehmend als umfassende „Weltanschau-
ung“ verstanden (als Geschichts- und Naturphilosophie, historischer und dialekti-
scher Materialismus, cf. 2.2.4). 

80 Im Doppelsinn von Lyotards Narrativ wie der mythisierten Geschichte des Seins.
81 Charakteristisch für die Verbreitung dieser Sicht ist die Rezeptionsverengung vor-

wiegend auf die Marx’schen Frühschriften; wobei von diesen wiederum nur jene 
Aspekte aufgenommen wurden, die sich – wie die Thesen von der „Entfremdung“ 
und der Marx zugeschriebenen „Verdinglichung“ – in solche ‚geisteswissenschaftli-
chen’ Narrative integrieren ließen (2.5.4). Zur Rolle der Philosophie vgl. Horkheimer 
1928, Adorno 1962. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Einem dieser großen Narrative in der Soziologie ist an dieser Stelle näher 
nachzugehen, da es Folgen hinterließ. Es handelt sich um die Geschichte von 
‚der’ Technik. Bereits Lenin zeigte eine technokratische Verengung des Sozia-
lismus an, als er proklamierte, Kommunismus sei Elektrifizierung.82 Der Westen 
nahm diese Herausforderung an, und so wurde der technologische Fortschritt zu 
einem symbolischen Austragungsort des Systemwettstreits. Mit dem Sputnik-
schock machte die Sowjetunion sogar einige Punkte, und noch das Wettrüsten 
stand unter diesem Zeichen. Dieser reale Antagonismus spiegelte sich nun auch 
in die deutsche Sozialtheorie. In den 1950er Jahren etablierte sich eine Weltan-
schauung, die mit dem als Geschichtsphilosophie gedeuteten Marxismus konkur-
rierte: die These von der „Industriegesellschaft“. Sie hatte das Selbstverständnis, 
„post-ideologisch“ zu sein (Bell 1962), indem sie nur von Tatsachen und deren 
Zwängen sprach. Doch sie vertrat zugleich ein spekulatives Narrativ. Die Frei-
setzung der Naturwissenschaft habe einen Siegeszug der Technik eingeleitet,83

welcher wiederum die moderne Industrie geschaffen habe. Durch deren Auswei-
tung sei die Menschheit um 1800 in eine Wandlungsphase eingetreten, die nur 
mit der neolithischen Revolution zu vergleichen sei. Die „industrielle Gesell-
schaft“ verändere nach und nach alle Lebensbereiche, sogar die psychische 
Struktur des Menschen. Man stehe inmitten einer „Schwelle der Zeiten“ (Freyer 
1965a). Das war selbst eine Geschichtsphilosophie ersten Ranges.84

In der These der Industriegesellschaft überkreuzen sich also zwei disparate 
Ansichten, ein Pathos der Nüchternheit und eine tollkühne Geschichtsmetaphy-
sik. Sie war am ehesten eine Weltanschauung. Mit Marx war sie nur scheinbar 
verträglich – tatsächlich relativierte sie ihn bis zur Neutralisierung: zwar habe 
Marx einige Aspekte dieser geschichtlichen Bewegung gesehen, doch ihre ei-
gentliche Bedeutung, die Subjektrolle der Technik, habe er verkannt.85 Nach 
Marx hat die Technik im Kapitalismus die spezifische Funktion, die Produktion 
zu rationalisieren, um mehr und billiger produzieren zu können. Zu solchen 
Maßnahmen sind die Produzenten bei Strafe des Untergangs gezwungen, und 
zwar durch die Konkurrenz, welche bekanntlich nicht schläft.

82 „Kommunismus – das ist Sowjetmacht plus Elektrifizierung des ganzen Landes“ 
(LW 31, 513; Kesting 1959, 209). Stalin forderte 1928 zum Fünfjahresplan eine 
„Traktorisierung“ („Automobilisierung“, 214). „Die Technik entscheidet in der Re-
konstruktionsperiode alles“ (Stalin 1947, 401). 

83 Walter Gerlach datiert dies auf die Zeit um 1600 (in: Freyer 1965, 63 und 77). 
84 So etwa A.Weber 1935, 1946, Freyer 1955, 1965, Gehlen 1961, 129 und Schelsky 

1961a, 450, 461, 483 („totale Ablösung von der bisherigen Geschichte durch einen 
metaphysischen Identitätswechsel des Menschen“; s.u., Fn. 89). Die Abfolge von der 
Naturwissenschaft über die Technik zur Industriegesellschaft erscheint als logisch 
und notwendig. Als Geschichtsphilosophie ist dieses Denken aber unhistorisch; ge-
sellschaftliche Strukturen werden übersprungen. 

85 Spengler 1931; F. Jünger 1946, 208; Dessauer 1956, 15; Forsthoff 1971, 36; siehe 
noch Halfmann 1996 sowie neuere Aktor-Netzwerk-Theorien. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 217

                                             

Es ist somit nicht die Technik selbst, geschweige denn irgendein „faustischer 
Drang“ (Spengler), welcher ihre rasende Entwicklung und ihre zuweilen men-
schenfeindlichen Folgen hervorbringt, sondern die Notwendigkeit ihres perma-
nenten Einsatzes im Sinne der Intensivierung und Extensivierung der Produktion 
im Kapitalismus (2.1.6). Davon spricht die Industriegesellschaftsthese nicht 
mehr: die soziale Einbettung der Technik in die spezifische Gesellschaftsordnung 
des Kapitalismus fiel aus ihrem Blickfeld (und das wirft Schatten bis heute).86

 Ihre Vorläufer hatte die Industriegesellschaftsthese zwar in Utopisten wie 
Saint-Simon, doch diese hatten in der „Industriegesellschaft“ ein stationäres End-
stadium gesehen, zu dem die recht dynamische Gegenwart mitsamt ihrer sozialen 
Kämpfe erst auf dem Wege sei.87 Dieses Endstadium hielten die Autoren der 
1950er Jahre nun für erreicht. Man spekulierte über das „post-histoire“ (Gehlen 
1961, 134) und die „Vollendbarkeit der Geschichte“ (Freyer 1955, 62 ff.).88 Ob-
wohl man sich auf internationale Fachliteratur bezog, hatte man auf diese Weise 
den geschichtsphilosophisch gedeuteten Marxismus selbst noch geschichtsphilo-
sophisch überholt.89 Gab es nur die drei Phasen der primitiven, der agrarischen 

86 Forsthoff 1971, 164 wehrt diese Einbettung bewusst ab: „Der harte Kern des heuti-
gen sozialen Ganzen ist nicht mehr [!] der Staat, sondern die Industriegesellschaft“ 
(hier kommt er Marx’ Kritik an Hegel nahe), und der „ist durch die Stichworte Voll-
beschäftigung und Steigerung des Sozialprodukts bezeichnet. Vor diesen Stichwor-
ten werden Klassengegensätze [...] gegenstandslos“ (cf. Schelsky in 2.4.6). Ein 
merkwürdiger Schluss: der „Zwang“ zur Vollbeschäftigung war ja gerade der zum 
Sozialstaat geronnene Klassen- (und System-)Gegensatz (cf. Metzler 2003).

87 Walter Benjamins Passagenwerk (GS V) spürt der „Verheißung“ nach, die die Tech-
nik bei ihrem Siegeszug im 19. Jahrhundert mit sich führte: den Einsatz im Interesse 
aller (Aristoteles, Politik 1253 b 39; MEW 23, 430). Zu Saint-Simon Salomon 1919; 
Ramm 1955; Kesting 1959, 32 ff.; Buber 1967; Niederwemmer in H. Lenk 1973, 21 
ff.; Höppner 1975; Lepenies 1985; Euchner 1991. „Die Herrschaft von Menschen 
über Menschen wird, so hatte schon Saint-Simon gesagt, abgelöst werden durch eine 
Verwaltung von Sachen. Aber er hatte nicht hinzugefügt, dass die Sachen, die hier 
verwaltet werden sollten, eben die Menschen selbst sein würden“ (Jonas I, 271). 

88 Kojeve 1947; Gehlen 1963a; Freyer 1987, 85 ff.; Niethammer 1989, Fukojama 1991; 
Meyer 1993, Rohbeck 2000, 92 ff. Gemeint war jeweils etwas in der Geschichte, das 
als historische Triebkraft („Hauptwiderspruch“) interpretiert wurde: bei Hegel geht 
die Kunst zu Ende, bei Kojeve und Gehlen konvergenztheoretisch der Klassenkampf, 
bei Fukojama der Sozialismus – das sind jeweils ganz verschiedene Enden.    

89 Man bezog sich auf Veblen 1921, Burnham 1948, Fourastie 1949, Aron 1964 und 
Galbraith 1968. Obgleich all dies Geschichtsspekulationen waren, galt als „die 
Quintessenz, die Summe der bisherigen europäischen Geschichtsphilosophie“ der 
Marxismus (Kesting 1959, 77; Herrmann 2000). „Was zum Thema ‚Marx und die 
Technik’ sofort einfällt, ist die Geschichtstheorie des ‚Historischen Materialismus’“ 
(H.Klages, in: Freyer 1965, 137). Auf den geschichtsphilosophischen Charakter der 
Industriegesellschaftsthese deuten Überschriften wie Weltgeschichte Europas (Frey-
er 1948), Urmensch und Spätkultur (Gehlen 1956), Stellungnahmen zur geschichtli-
chen Situation (Freyer 1965), Schwelle der Zeiten (Freyer 1965a) oder Standorte im 
Zeitstrom (Forsthoff 1974). Rügemer, selbst dem DiaMat verhaftet, spricht von einer 
„historisierenden Negation der Geschichtlichkeit“ (1979, 117), der junge Habermas 
von einer „Gegenideologie“ (1960, 278). „Ein allumfassendes, ein für allemal ab-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

und der industriellen Gesellschaft (die zugleich Züge der Reprimitivisierung trug 
– ein Mal der Heroisierung des Agrarischen im Nationalsozialismus), war für 
„Utopien“ kein Raum mehr. Wie schon die Kulturphilosophie Simmels war dies 
ein geschichtsphilosophischer Gegenentwurf, der die Signaturen des Zeitalters 
(die Subjektrolle der Technik und die „Entfremdung“, Gehlen 1963, 232 ff.) als 
zwar historisch entstanden, aber nunmehr unaufhebbar festschrieb – eine ewige 
Wiederkehr des Gleichen. Die Geschichtsphilosophie wurde also nicht von der 
„reinen“ Anthropologie neutralisiert, wie Marquard (1973) wollte, sondern erst 
von der Industriegesellschaftsthese, die eine Anthropologie inkorporierte.90

Mit dem Bezug auf den Frühsozialismus, dessen Zukunftsverheißung pauli-
nisch als schon erfüllt ausgegeben wurde (wenn auch eher melancholisch als eu-
phorisch), wurde Marx erneut übersprungen. Dies konnte nur dank seiner prob-
lematischen theoretischen Wirkungsgeschichte ein wirkungsvoller Zug gegen 
den Marxismus sein. Viele Einzelheiten der These der Industriegesellschaft ent-
wuchsen ja dem Marxismus selbst. Es waren Autoren wie Hilferding und Lenin, 
die die Gültigkeit der Marx’schen Theorien zwar anerkannt, aber historisch auf 
das 19. Jahrhundert eingeschränkt hatten – in dem „neuen Stadium“ des Mono-
polkapitalismus seien ganz andere Prinzipien wirksam (2.1.2, 2.2.5, 2.3.3). Schon 
hier ist eine „geschichtsphilosophische“ Neutralisierung Marxens zu verzeich-
nen, auch wenn sie noch marxistisch auftrat. Prinzipiell war es nun auch für 
Nichtmarxisten möglich, Marx in dieser Weise zu deuten, und genau dies tat 
dann Hans Freyer. Seine Revolution von Rechts (1931) argumentierte, Marx’ A-
nalysen träfen zwar für das 19. Jahrhundert zu, nunmehr allerdings gehe es ge-
schichtlich um anderes – bei ihm war es das Völkische.91 Die Argumentations-
struktur blieb noch dieselbe, als nach 1945 das Völkische gegen die Industriege-
sellschaft getauscht wurde: einem wirtschaftlich bestimmten Jahrhundert (Freyer 
1921) sei nun ein technisches gefolgt (Freyer 1955, 38 ff.; cf. Remmers 1994).  

Diese Gegengeschichtsphilosophie, die für das 20. Jahrhundert recht willkür-
lich ein neues Stadium ausruft, findet sich in der „konservativen Revolution“ in 
verschiedensten Varianten. Alle aber gehen von einem „Universalwerden der 
Technik“ aus (Schelsky 1961a, 455).92 Dabei wird ‚die’ Technik nicht immer als 
solche glorifiziert. Doch sie galt als das transzendentale Merkmal der Epoche, 

schließendes System der Erkenntnis von Natur und Geschichte steht im Widerspruch 
mit den Grundgesetzen des dialektischen Denkens“ (Engels, MEW 20, 24). 

90 „Geschichtliche Veränderungen sozialer Systeme im ganzen sind nicht verstehbar als 
Folgen praktischer Orientierung“, sondern einzig als „Folge von Anpassungsleistun-
gen“ – der Systeme (H. Lübbe, in: H. Lenk 1973, 102). 

91 Üner 1981, kritischer Lange 1977, Saage 1983, Remmers 1994, Rehberg 1999.  
92 Vgl. Spengler 1931, E. Jünger 1932, F. Jünger 1946, Gehlen 1957, F. Jonas 1960, 

Deege 1996. Heidegger sah die Herrschaft der Technik als Konsequenz der abend-
ländischen „Seinsvergessenheit“, nach 1945 blieb „die Technik“ Subjekt der Ge-
schichte. Schmitt (1932a, 80, 84) weitete die Stufenfolge aus, indem er dem 16. Jahr-
hundert die Theologie, dem 17. die Metaphysik, dem 18. die Moralität, dem 19. die 
Ökonomie und dem 20. die Technik zuordnete.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 219

                                             

dem man wohl oder übel zu antworten hatte93 – sie, und nicht die konflikthafte 
Reproduktion, deren Mittel sie nach Marx ist (MEW 23, 405; Park 2001). Erst in 
der Bewertung dieser These unterschieden sich ihre Vertreter: Einige Technokra-
ten waren der Auffassung, die Technik sei selbst in der Lage, die von ihr ge-
schaffenen Probleme durch Planung zu lösen.94 Die konservative Kulturkritik 
meinte, dazu bedürfe es der „haltenden Mächte“ (Freyer), einer „geistig-
moralischen“ Einbettung oder der Stärkung der aus archaischen Zeiten herrüh-
renden Institutionen.95 Der futuristisch-faschistische Heroismus war aus dieser 
Perspektive als „Synthese“ von Sittlichkeit und Technik empfunden worden. 
Man meinte eine Zeitlang, den Gefahren der Technisierung mithilfe tellurischer 
Mächte wie Volk, Staat, Gemeinschaft, Boden und Blut begegnen zu können, in-
dem man sie für einen höheren Zweck anwandte, der dem reinen Mittel „Tech-
nik“, das man in den Gegenpolen Russland und Amerika verkörpert sah, an Wer-
tigkeit überlegen wäre.96 Als dies an der Übermacht der Gegenpole gescheitert 
war, übernahmen andere Kandidaten diese Position, etwa die Werte von Familie 
und Religion oder die bewährten Tugenden. Die Subjektrolle ‚der’ Technik aber 
wurde praktisch als eine Notwendigkeit und theoretisch als eine nicht hinterfrag-
te Letztgegebenheit behandelt. Ihr stellte man nach 1945 nur noch „kompensato-
risch“ die Kultur und die Geisteswissenschaft entgegen.97

93 Zur „transzendentalen“ Soziologie neben Schelsky 1959, 95: Nolte 1963, 521 ff. 
94 Veblen 1921, Popper 1957 („Sozialtechnik“), Klaus 1961, Schelsky 1961a, 465; 

H. Klages 1971, Luhmann 1971; kritisch Willms 1969, Glaser 1972, 67 ff.; cf. Mey-
naud 1964, Tenbruck 1967, Senghaas 1970, H. Lenk 1973.

95 1929 hatte Freyer die Technik „als Wirklichkeitsmacht von entscheidender Bedeu-
tung“ begriffen (Freyer 1987, 8 f.; Remmers 1994, 107). Wie Heidegger und Adorno 
rechnete er die Technik verüberallgemeinernd einem eigenen, neuzeitlichen Typus 
von Rationalität zu, den er „als Verkörperung eines geschichtlichen Wollens“ begriff 
(1987, 15; Remmers 1994, 111). Dieser Wille müsse im starken „Gefüge einer ge-
schichtlichen Zwecksetzung“ verkörpert werden, was allein der völkische Staat leis-
ten könne. Nach 1945 sollen die sinnleeren „sekundären Systeme“ von der allein 
sinnstiftenden Tradition gehalten werden: „Es gibt haltende Mächte, die den Fort-
schritt tragen, ohne sich aufzuzehren“ (Freyer 1987, 82; Remmers 1994, 183). Auch 
das spätere ‚funktionale Äquivalenz’ des Heldentums, der Neoaristotelismus (Schnä-
delbach 1986), stellte der beklagten Herrschaft der reinen Zweckrationalität etwas 
höheres entgegen, ohne sie auf ihrem Gebiet anzutasten. Die Institutionenanalyse ist 
inzwischen übrigens verfeinert worden.  

96 Heidegger sprach 1935 von der „inneren Wahrheit und Größe dieser Bewegung“, 
weil diese der Technik erstmals und in „planetarischem“ Maßstab begegnete (Hei-
degger 1953, 152/GA 40, 208). G. Wünsch, ebenfalls einst überzeugter Nationalso-
zialist, unterschied in dieser Linie noch 1962 „Wertstärke“ und „Werthöhe“ (17). 
Gehlen nannte die verlorenen Tugenden später „kriegerisch“ (1961, 136 f.; dort auch 
die Abgrenzung gegen Amerika und Russland). 

97 Zu dieser Rolle der Geisteswissenschaften in der „Ritterschule“ (Jochim Ritter, Man-
fred Riedel, Odo Marquard, Hermann Lübbe, Günter Rohrmoser u.a.) Ritter 1961, 
Seifert 2000. Die Wurzel liegt indes bei Freyer: sind die Werte die „haltenden“, weil 
kompensatorischen Mächte, sind sie vor destruktiver „Reflexion“ zu schützen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Im Zuge dieser Neuverteilung der Rollen interpretierte man nun auch Marx 
auf eine neue Weise. Marx hatte zwar schon in seiner Jugend solche „Entzwei-
ungen“ gebrandmarkt. Doch wurde er innerhalb dieser Rollenumverteilung allein 
einem Lager zugeschlagen: bei H. Klages, einem Verfechter der These der In-
dustriegesellschaft, wurde auch Marx zu ihrem Verkünder. Tatsächlich hatte 
Marx dem jeweiligen Stand der Reproduktionstechniken eine hohe Bedeutung 
zugemessen, da diese einer Gesellschaft allererst die Spielräume möglicher Ges-
taltung eröffnen. Doch Klages unterschlägt, dass die Technik für Marx keinen 
Selbstzweck darstellt, sondern eben ein Mittel. Als solches kann es der allseitigen 
Entwicklung der Individuen dienen: die technischen Mittel lassen es zu, mit mi-
nimalstem Aufwand an Arbeit mehr als genügend Lebensmittel für alle sicherzu-
stellen und ein Leben ohne Zwänge zu ermöglichen. Dass dies nicht geschieht, 
liegt für Marx keineswegs an der ungenügenden Entwicklung der Produktivkräf-
te, wie Klages suggeriert, sondern an den kapitalistischen Produktions- und An-
eignungsverhältnissen.98 Das Motiv dieser Wirtschaftweise ist nicht die Versor-
gung der Menschen, sondern die Erzielung von Profit. Dies, und nicht eine „Un-
fähigkeit zur Nutzung der weiteren Entfaltungsmöglichkeiten der Produktivkräf-
te“ (so Klages in Freyer 1965, 139), ist nach Marx der Skandal des Kapitalismus. 
Marx hoffte, die Produktivität werde sich nach einer möglichen „proletarischen 
Revolution“ (141) weiter erhöhen. Es ist offen, inwiefern sich eine demokrati-
sche Kontrolle der technischen Entwicklung zugunsten einer Bevölkerungsmehr-
heit auswirken würde. Im „Realsozialismus“ ist es anders gekommen, allerdings 
war dort von „demokratischer Kontrolle“ auch keine Spur. Marx sah wie nie-
mand vor ihm die Offenheit des menschlichen Wesens. Die Reproduktion war 
für ihn eine Notwendigkeit, deren Sinn erst in einem erfüllteren Leben besteht. 
Sie ist unverzichtbar, darf die Menschen aber nicht beherrschen. Nur dann kön-
nen sie sich auch anderen Dingen zuwenden. Darin steckt ein tiefer Humanis-
mus.99 Klages aber sieht hierin nur die Totalisierung der Technologie:

„Der arbeitende Mensch wird [...] in der nachrevolutionären Situation zunehmend nicht 
mehr als ‚bloßes Zubehör’ der Maschinerie angefordert wie im Kapitalismus, sondern 

98 In der Weltwirtschaftskrise von 1929 wurden Lebensmittel massenweise vernichtet, 
um den Preissturz aufzufangen, während die Bevölkerung gleich nebenan hungerte. 
Wird dieses strukturelle Argument repersonalisiert, kommt es in eine gefährliche 
Nähe zur Verschwörungstheorie – wie bei Marcuse: dass die technischen Möglich-
keiten nicht zum Guten eingesetzt würden, sei nach Marcuse „ausschließlich der to-
talen Mobilisierung der bestehenden Gesellschaft gegen ihre eigene Möglichkeit der 
Befreiung zuzuschreiben“ (1967, 14; nach Willms 1969, 55, 58). 

99 Erstrebenswert ist eine Ordnung, dies es „möglich macht, heute dies, morgen jenes 
zu tun, morgens zu jagen, nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach 
dem Essen zu kritisieren, wie ich gerade Lust habe“ (MEW 3, 33). Arbeit und Tech-
nik bleiben „immer ein Reich der Notwendigkeit. Jenseits desselben beginnt die 
menschliche Kraftentwicklung, das wahre Reich der Freiheit, das aber nur auf jenem 
Reich der Notwendigkeit als seiner Basis aufblühen kann. Die Verkürzung des Ar-
beitstags ist die Grundbedingung“ (MEW 25, 828). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 221

                                             

durch die von ökonomischen Schranken emanzipierte Logik in einen rapiden Prozess 
der Intellektualisierung und Verwissenschaftlichung der Arbeit schlechthin hineingeris-
sen. […] Der Arbeitsmensch, der sich als Produktivkraft der Produktivkraft Maschine in 
den wissenschaftlich-technologischen Raum hinein entwirft, konfrontiert sich somit not-
wendigerweise auf eine ‚allseitige’ Weise mit der Natur“ (Klages in Freyer, 141 f.). 

Klages suggeriert also, Marx wolle das Technologische der Industriegesellschaft 
noch radikalisieren. So wird er zu einem Feind der Kultur und der Menschlich-
keit, zum Propheten des „technischen Humanismus“ (Klages 1964), des „techni-
schen Eros“ (Hommes 1953).100 Das, was die Technik im Kapitalismus so dialek-
tisch macht, ihr trotz ihres Nutzens verdinglichender, entfremdender und men-
schenfeindlicher Charakter (MEW 23, 356 ff., 391 ff.); dies verwandelt Klages in 
den von Marx angestrebten Zustand, der sogar noch totalisiert werden solle. Die-
se Horrorvision traf die theoretische Substanz von Marx kaum.  

Sie nahm vielmehr im Gewand einer Marxkritik die polytechnische Erzie-
hung im Realsozialismus aufs Korn.101 Diese eher metaphorische Kritik ließ sich 
doppelt lesen: entweder hat sich die Jetztzeit bereits als das von Marx verkündete 
Paradies erwiesen – so wird Marx die Schuld an heutigen Missständen zugescho-
ben.102 Oder die Marx’sche Option für eine andere Zukunft wird schlicht als 
technoider Alptraum diskreditiert. In beiden Fällen wird die für die Marx’sche 
Theorie zentrale Frage der Besitzverhältnisse unterschlagen. Den technischen 
Fortschritt kennzeichnet Marx ja selbst als problematisch, und zwar aufgrund 
seiner Einbindung in den ökonomischen Antagonismus: Maschinen, die zur Ra-
tionalisierung der Produktion eingesetzt werden, bedeuten für die Arbeiter keine 
Arbeitserleichterung, sondern eine Gefahr: Arbeitsplätze werden bedroht (daher 
die Maschinenstürmerei), die Löhne sinken, die Arbeit wird stupide. Auch die 
Unternehmer sind gezwungen, ihre Ausrüstung ständig zu erneuern, um im Kon-
kurrenzkampf bestehen zu können. Selbst finanzielle Sektoren sind betroffen, da 
eine fallende Profitrate ein Sinken der Geldnachfrage nach sich zieht und damit 
die Renditen vermindert. Im Kapitalismus ist so die ganze Wirtschaftsgesell-
schaft nolens volens an den technischen Fortschritt (das „Wachstum“) gebunden, 
obwohl er doch zugleich so vielen schadet.103 Eine hochabstrakte, entökonomi-

100 Cf. Arendt 1960, Habermas 1968a. E. Lange arbeitete erst zu Freyer, dann zu Marx 
(Lange 1977; 1980, 122, 156). 

101 „Alle Bürger werden Angestellte und Arbeiter eines das gesamte Volk umfassenden 
Staats’syndikats’. [...] Die gesamte Gesellschaft wird ein Büro und eine Fabrik mit 
gleicher Arbeit und gleicher Entlohnung sein“ (Lenin 1917, 106 f.). Die Vorstel-
lung einer neuen Kultur des arbeitenden Menschen gab es nicht nur im russischen 
Proletkult, für den auch ein Gramsci stand, sondern auch im italienischen Futuris-
mus oder bei Ernst Jünger (1932). 

102 So in Becker 1972 („Rechtfertigung“, 140), Khella 1995, Negri 1997 (cf. Fn. 106). 
103 Cf. MEW 23, Kapitel 13 und 23; MEW 25, Kapitel 13. Science Fiction Filme zei-

chnen Maschinen oft bedrohlich: sie ersetzen den Menschen (vgl. Blade Runner,
Terminator, Star Treck: First Contact, Matrix; cf. 2.1.5, Fn. 105). Die Spekulation 
über mögliches Selbstbewusstsein von Computern geht an diesem entscheidenden 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

sierte und soziologisch blinde Erfassung der Technik führt dazu, dass philosophi-
sche Theorien die Lücke füllen. Kurzschlüssig wird von anthropologischen Ka-
tegorien (ein „seelisches Wollen“ in früheren, ein „Rationalitätstypus“ in späte-
ren Versionen) direkt auf die gesellschaftlichen Auswirkungen der Technik ge-
schlossen. Der hauptsächliche Gegenstand der Marx’schen Theorie, die kapitalis-
tische Gesellschaft und ihre Bewegungsgesetze, ist auch in der Sozialphilosophie 
der Technik entfallen. 

Angesichts der starken Bezüge auf Marx besonders in der Industriesoziologie 
mag diese Behauptung überspitzt erscheinen. Auch deren Marxrezeption (Her-
kommer 1979) ging jedoch durch entscheidende philosophische Filter, die den 
Gegenstand trotz des Rückbezuges auf Marx vernebelten; zuweilen war hier so-
gar wegen dieses „Marxismus“ die Sicht auf den „Kapitalismus“ verstellt. Das 
Thema der alten Industriesoziologie waren primär kulturelle Einbettungen des
ökonomischen Prozesses. Die Wirtschafts-, Industrie- und Betriebssoziologie 
(Briefs 1931, Schelsky 1955, Dahrendorf 1956, Fürstenberg 1961) importierte 
Theorien aus Chicago und andernorts, etwa über das Hawthorn-Experiment oder 
die Wildcat-strikes. In Hawthorn ging es bewusst darum, die Produktivität zu 
steigern, indem Arbeitsbedingungen geringfügig verbessert wurden. Eine Nähe 
zu Marx gab es kaum. Erst die Industriesoziologie nach 1968 war eng an die 
Marxrezeptionswellen der Studentenbewegung gekoppelt. Damals gab es viele 
Stellen an der Universität.104 Doch die „revolutionserwartenden und damit volun-
taristischen Vorzeichen“ (Diettrich 1999, 12) des studentischen Marxismus wur-
den schnell getrübt. Man konnte nun nicht sofort wieder von Marx abrücken, 
sondern tat dies subtil und zuweilen noch „marxistisch“:

„Als es an Klassenaktionen fehlte, wurde die Bewusstseinsanalyse zum bevorzugten 
Gegenstand; als es an Klassenbewusstsein mangelte, wurde es zum Destillat ideologie-
kritischer Ableitungen [...] Aus der klassentheoretischen Not wurde eine industriesozio-
logische Tugend“ (Hirsch 1986, 184).

Hirsch macht für diesen tripple-down-Effekt die „Vernachlässigung der realen 
ökonomischen Basis“ verantwortlich (184). Die wiederum geht auch auf die phi-
losophischen Verzerrungen der Marx’schen Theorie zurück. Es gab einflussrei-
che Dualismen wie den von Arbeit und Interaktion. In ihm wurde für das 20. 
Jahrhundert das krisenfreie Fungieren des Systems schlicht unterstellt, während 
der Fokus der Sozialtheorie nunmehr auf das Gebiet der „reinen“ Interaktion ver-
schoben wurde (3.1.1). Dieser „kritische Marxismus“ (Gouldner 1980) hatte die 

Problem vorbei. Auch an der Gentechnik ist das Problem nicht die Technik an sich, 
sondern ihre kommerzielle Nutzung und deren Folgeprobleme (cf. Enzensberger 
2001). Zur Wachstumskritik Meadows 1972, Harich 1975, Bahro 1991. 

104 W.D. Narr bemerkte mündlich, er sei selbst überrascht gewesen, wie einfach es für 
68er war, an Professuren zu kommen. „Die komplizierte und zeitraubende Analyse 
der Wirklichkeit wird durch am Schreibtisch zu entwickelnde Deduktionen über die 
‚Selbstbeschränkung des Kapitals’ ersetzt, um so der Schwierigkeit enthoben zu 
sein, sich dem Aufsteigerstress der Mittelklasse zu stellen“ (Bress 1975, 145).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 223

                                             

Verbindung zur Kritik der politischen Ökonomie gänzlich gekappt – er war ganz 
offen kein Marxismus mehr.

Eine andere Richtung umschrieb diesen Einschnitt noch mit Marx’schen Ka-
tegorien. Wer sich im Namen des Subsumtions- vom „Produktionsmodell“ des 
Marxismus abwandte (Arnason 1976, 200), hatte allerdings den gleichen Bruch 
vollzogen, der Marxens eigene Theorien außer Kraft setzte. Diese Unterschei-
dung war mehr als fragwürdig: Der Unterschied der reellen zur formellen Sub-
sumtion (MEW 23, 533) ist keine Theorie einer historischen Abfolge von Gesell-
schaftsformationen innerhalb des Kapitalismus („zwei Phasen des Kapitalis-
mus“, Brandt 1990, 181; cf. Aglietta 1976). Mit „relativer und absoluter“ Mehr-
werterzeugung unterschied Marx vielmehr eine auf Verlängerung des Arbeitsta-
ges beruhende Form der Ausbeutung, wie sie schon bei Sklavenhaltern und 
„Feudalbaronen“ gegeben ist, von der Erhöhung der Produktivität oder Intensität 
der Arbeit, die es nur im Kapitalismus gibt (MEW 23, 531 ff.). Wird mit Brandt 
dem 19. Jahrhundert ein vorkapitalistisches Modell unterschoben, während das 
Modell des 20. Jahrhundert schon nachkapitalistisch sei, so ist der Kapitalismus 
trotz marxistischen Vokabulars entfallen.

Man wandte sich gegen die „Arbeitsmetaphysik“ des Marxismus (Breuer 
1977, Sieferle 1979, Lange 1980, Honneth 1980b, Lange 1980, Gorz 1989, Kurz 
1994). Die neue Formation des „Taylorismus“ oder „Fordismus“ stehe gerade 
nicht mehr unter der Logik von Kapital und Arbeit, sondern unter der der „Zeit-
ökonomie“ (Sohn-Rethel 1972a) oder der jeweiligen Technik (Vahrenkamp 
1973, Brandt 1978, Oetzel 1978, 169 ff., Offe 1984, Hirsch 1986). War die reelle 
Subsumtion bei Marx ein Merkmal der kapitalistischen Produktionsweise (man-
gels Alternativen kann der Arbeiter nur für das Kapital arbeiten), wird sie hier als 
politischer Zwang, als intendierte „Regulation“ verstanden (Offe 1972, Mücken-
berger 1976, Steinert 1980). Auch die als soziologische Kategorie verstandene 
„abstrakte Arbeit“ schien eine disziplinäre Zwangsmaßnahme vorauszusetzen, in 
der die objektivistisch gelesene „konkrete“ in „abstrakte“ Arbeit allererst ver-
wandelt würde (Breuer 1977, Oetzel 1978, Altvater 1992).105 Hier wirkt der leni-
nistische Primat der Politik nach (2.2.6, 2.6.2): sofern der Marxismus des Sub-
sumtionsmodells kritisch war, richtete er sich gegen den Staat.106 Einer marxisti-

105 Die „Lehre Marxens ist von den meisten seiner Anhänger – vielleicht aus propa-
gandistischen Gründen, vielleicht auch, weil sie ihn nicht verstanden – aufgegeben 
worden, und eine vulgärmarxistische Verschwörungstheorie hat weithin ihre Stelle 
angenommen. Es ist ein trauriger intellektueller Abstieg“ (Popper 1944 II, 127). 

106 Funktional machte man sich so zum Fürsprecher des sich zeitgleich formierenden 
Neoliberalismus – in seltsamer Koalition mit der Kulturkritik, die für den Sozial-
staat ebenfalls wenig übrig hatte (Forsthoff 1968, Klages 1979). Wer „Widerspruch 
zur Wohlfahrtspatronage“ einlegte (Baier 1988), konnte sich auf Max Weber stüt-
zen, der ja ein Gewährsmann der Kritischen Theorie unter dem Primat der Politik 
war (2.6.1). „Auf jeden Fall sind die Neomarxisten, die sich mit aller Macht der 
Vermögensbildung in Arbeitnehmerkreisen [...] widersetzen, die wirksamsten Ver-
teidiger des Kapitalismus ‚wie gehabt’“ (Nell-Breuning 1974, 111; zur Vermö-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

schen Industriesoziologie blieb nur die Erfassung der jeweiligen technischen Än-
derungen des „Systems“ (Popitz 1957, Pollock 1964, cf. 2.3.3, Fn. 102) sowie 
deren psychologischer Auswirkungen auf das „Bewusstsein der Arbeiter“ (Kern 
1970, Deppe 1971, Schumann 1977; als Anschluss meiner Überlegungen an die 
gegenwärtige Diskussion siehe inzwischen Henning 2005a). Systemtheorie und 
Sozialpsychologie aber benötigten Marx kaum. Die marxistische Industriesozio-
logie blieb, wie andere hermetische Diskussionen der 1970er Jahre, eine Episode. 

2.4.6  Die soziologische Behandlungsart ökonomischer Klassen

„Gemessen an den Hoffnungen, die mit der Wiederaneignung der 
marxistischen Klassentheorie verbunden waren, fällt die Bilanz 

nach 15 Jahren enttäuschend aus.“ (Hirsch 1986, 183) 

Die Gretchenfrage der Soziologie ist die der Klassen. Für die klassische Ökono-
mie von Smith und Ricardo waren die Gesellschaftsklassen zentrale Kategorien. 
Gestritten wurde über den Beitrag der Klassen zum „Wohlstand der Nationen“. 
Für politische Fragen war das von höchstem Interesse: wie viel leisten die Bau-
ern, wie viel die Grundherren, worin besteht der Anteil der Unternehmer, worin 
der der Arbeiter? Wieviel politischer Einfluss gebührt daher jedem? Diese Unter-
scheidungen entstammten der basalen Logik des Wirtschaftens. Wir haben gese-
hen, dass in drängenden ökonomischen Fragen wie Arbeitslosigkeit, Inflation o-
der Stagnation die Klassen von großer theoretischer Relevanz sind (Fn. 25, cf. 
2.3.5). Bürgerliche Theorien machen für solche Erscheinungen in der Regel zu 
hohe Löhne verantwortlich. Die Behauptung, die Klassen spielten in der theoreti-
schen Ökonomie „heute“ keine Rolle mehr, trifft daher nicht zu – er tritt nur 
nicht offen nach außen. Der Klassenbegriff ist zunächst ein ökonomischer, und 
zwar ein irreduzibler, weil konstitutiv in der jeweiligen Wirtschaftsstruktur ver-
ankerter. Erst darüber vermittelt wird er politisch – wie es auch im Alltag zu be-
obachten ist, und zwar zunehmend.107

gensbildung Preiser 1967, 161 ff.; zur Verdrehung der Fronten Koenen 2001, 400). 
Aufschlussreich sind schon die bei Wahlplakate der 1930er Jahre (Hennig 1976, 
292). Breuer 1977, Oetzel 1978, Lange 1980 und Khella 1995 missdeuten den 
Marxismus als eine das „System“ nur beschreibende und dadurch stützende Theo-
rie (cf. Fn. 102). So wurde ihm noch in der Postmoderne, im Interesse einer unbe-
stimmten „Emanzipation“ (Laclau 1993), etwas entgegengesetzt – darin liegt ihr 
Konservativismus.  

107 Das Wahlrecht war schon in Athen und noch in Preußen an Grundbesitz gekoppelt. 
Um die Übersetzung ökonomischer Strukturen in die Politik stritten Hobbes, Lo-
cke, Montesquieu (Fenske 1997, 334: „wie müssen Steuergesetze aussehen, die ei-
ne Demokratie stabilisieren sollen?“), Rousseau und Smith (J. Ritter 1961, Euchner 
1969, MacPherson 1974, Rittstieg 1975, Finley 1980, Steinvorth 1981). Noch heute 
stellt sich die Frage der Besteuerung verschiedener Einkommen. Arbeitnehmer und 
Angestellte werden höher besteuert als Kapitalgesellschaften, weil die „Leistung“ 
der letzteren für die Volkswirtschaft höher eingeschätzt wird. Man befürchtet, 
durch eine Besteuerung sinkendes Wachstum oder Kapitalflucht zu induzieren. Als 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 225

                                                                                                                                    

Die Gründerväter der deutschen Soziologie, Marx und Lorenz von Stein, un-
tersuchten ausgehend von dieser Tatsache die sozialen und politischen Folgewir-
kungen, die die rapiden Veränderungen in der strukturellen ökonomischen Glie-
derung über die Zeit mit sich brachten, sowie deren zuweilen katastrophische 
Ausbrüche. Was ist aus dieser zentralen und sachhaltigen Frage, die am Anfang 
der Soziologie stand und wohl auch stehen muss, im Laufe der Soziologiege-
schichte geworden? Die Klassenfrage ist ein geeignetes Thema, um die bisher 
beschriebenen Veränderungen in der deutschen Soziologie nach Marx exempla-
risch aufzuzeigen. Dazu werden repräsentative Vertreter je einer Alterskohorte 
beleuchtet: Marx, Weber und Schelsky schrieben je im Abstand von etwa einem 
halben Jahrhundert. Den Abschluss bildet ein Blick auf Luhmann, der zuweilen 
als Gipfelpunkt der deutschen Soziologiegeschichte gehandelt wird, obwohl sei-
ne inhaltlichen Aussagen über die seiner Vorgänger selten hinausgehen. 

Systematische Kernpunkte V:  Klassen bei Marx 

„Was er [Ricardo] vergisst hervorzuheben, ist die beständige Vermeh-
rung der zwischen Arbeitern auf der einen Seite, Kapitalisten und Grund-
eigentümern auf der andern Seite, in der Mitte stehenden, großenteils von 

der Revenue direkt erhaltenen Mittelklassen.“ (Marx, MEW 26 II, 576)  

Der Klassentheorie widmete Marx keine systematische Darstellung, weil er sie 
als selbstverständlich voraussetzte.108 Dies sollte sich rächen, denn anders als in 
der Werttheorie waren Anknüpfungen hier wirklich auf „Rekonstruktionen“ sei-
ner Schriften angewiesen. Es finden sich Äußerungen verschiedener Abstrakti-
onsstufen, die auf den ersten Blick nicht zueinander passen. Deutlich ist etwa der 
Kontrast des dualen Schemas der Kampfschriften (Arbeit gegen Kapital) mit den 
historischen Schriften, die bis zu acht Klassen kennen.109 Die einflussreichsten 
Äußerungen entstammen dem Kommunistischen Manifest. Doch auch wenn die 
politische Rhetorik dieses frühen Werkes zu Überspitzungen neigte,110 fand sich 

„Klassenkampf“ wird medial allerdings nur der Versuch der Gewerkschaften ange-
prangert, diesen Konsens der Parteien von unten zu hinterfragen.

108 Das Klassen-Manuskript bricht ab (MEW 25, 892 f.). Marx hatte „weder die Exis-
tenz der Klassen in der modernen Gesellschaft noch ihren Kampf unter sich ent-
deckt [...] Bürgerliche Geschichtsschreiber hatten längst vor mir die historische 
Entwicklung dieses Kampfes der Klassen, und bürgerliche Ökonomen die ökono-
mische Anatomie derselben dargestellt“ (MEW 28, 507). Siehe hierzu vor allem 
Gubbay 1997, Ritsert 1998, Diettrich 1999, Milner 1999.

109 Marx reicherte für den deskriptiven Zweck der historischen „Frankreichschriften“ 
sein Instrumentarium an: Er unterscheidet Großgrundbesitzer und Bauernklasse, 
Finanz-, industrielle und kleine Bourgeoisie, Proletariat und Lumpenproletariat so-
wie Intellektuelle (MEW 7, 12 ff.; MEW 8, 115 ff.; MEW 17, 3 ff.). Diese bezie-
hen in politischen Kämpfen bestimmte ‚idealtypische’ Positionen; dazu kommen 
Machtgruppen wie die jeweilige Staatsverwaltung, Armee und Klerus. Noch Bader 
lässt sich von der „Unübersichtlichkeit“ etwas verwirren (1998, Vorrede). 

110 Cf. 2.1.4, Fn. 72. „Die ganze Gesellschaft spaltet sich mehr und mehr [!] in zwei 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

selbst in dieser extremen Formulierung schon das, was in der Folge oft gegen 
Marx gewandt wurde: das Vorhandensein von Mittelständen, Zwischenschichten 
und Fraktionierungen innerhalb der Klassen, die Überlagerung durch andere Un-
terscheidungen wie Nationalität oder Geschlecht sowie die grundsätzliche Offen-
heit der politischen Auswirkungen der Klassengliederung.111 Sie führt keines-
wegs deterministisch zum „Klassenbewusstsein“.112

Was also unterscheidet die Marx’sche Klassenanalyse von neueren, nach ei-
gener Vorstellung „pluralistischeren“ Analysen der „sozialen Schichtung“?113

Bei dieser Frage begegnet eine Merkwürdigkeit: Obwohl Marx’ Klassentheorie 
einhellig für soziologiegeschichtlich zentral angesehen wird (Fn. 11), finden sich 
kaum nüchterne Darstellungen. Thematisierungen der Marx’schen „Klassentheo-
rie“ sind oft vorschnell engagiert, entweder mit einer Widerlegung oder mit der 
Behauptung ihrer gegenwärtigen Gültigkeit.114 Dabei ist der Grundgedanke, der 

große feindliche Lager, in zwei große, einander direkt gegenüberstehende Klassen: 
Bourgeoisie und Proletariat“ (MEW 4, 463). „Die bisherigen kleinen Mittelstände, 
die kleinen Industriellen, Kaufleute und Rentiers, die Handwerker und Bauern, [...] 
fallen ins Proletariat hinab (469). Marx war keine 30 Jahre alt und hatte sein Le-
benswerk noch vor sich. Empirische Forschungen mit einem zeitlich und räumlich 
weiteren Fokus bestätigen diesen Trend (Sassen 1988, 136; Sassen 1996, 135 ff.).

111 So gibt es neben den alten Mittelständen („der kleine Industrielle, der kleine Kauf-
mann, der Handwerker, der Bauer“, MEW 4, 472) eine „neue Kleinbürgerschaft“ 
(484) und das Lumpenproletariat („diese passive Verfaulung der untersten Schich-
ten der alten Gesellschaft“, 472). Dies ist keine Residualkategorie, vielmehr wird 
oft gerade diese Schicht als ‚Mob’ wirkmächtig: man denke an die „Mobilgarden“ 
von 1848 (MEW 7, 26), die Freikorps um 1919 oder die Skinheads: es waren in 
stets Umbruchswirren heimatlos gewordene Schichten. Zur Geschlechtsfrage: „Der 
Bourgeois sieht in seiner Frau ein bloßes Produktionsinstrument. [...] Er ahnt nicht, 
dass es sich eben darum handelt, die Stellung der Weiber als bloßer Produktionsin-
strumente aufzuheben“ (MEW 4, 478 f.; cf. MEW 2, 207; MEW 40, 534; Bebel 
1879). „Die nationalen Absonderungen und Gegensätze der Völker verschwinden 
mehr und mehr [!] schon mit der Entwicklung der Bourgeoisie, mit der Handels-
freiheit, dem Weltmarkt, der Gleichförmigkeit der industriellen Produktion und der 
ihr entsprechenden Lebensverhältnisse“ (479). 

112 „Von Zeit zu Zeit siegen die Arbeiter, aber nur vorübergehend. Das eigentliche Re-
sultat ihrer Kämpfe ist nicht der unmittelbare Erfolg, sondern die immer weiter um 
sich greifende Vereinigung der Arbeiter. [...] Diese Organisation der Proletarier zur 
Klasse, und damit zur politischen Partei, wird jeden Augenblick wieder gesprengt 
durch die Konkurrenz unter den Arbeitern selbst“ (MEW 4, 471). „Die ökonomi-
schen Verhältnisse haben zuerst die Masse der Bevölkerung in Arbeiter verwandelt. 
Die Herrschaft des Kapitals hat für diese Masse eine gemeinsame Situation, ge-
meinsame Interessen geschaffen. So ist diese Masse bereits eine Klasse gegenüber 
dem Kapital, aber noch nicht für sich selbst. In dem Kampf [...] findet sich diese 
Masse zusammen, konstituiert sie sich als Klasse für sich selbst. Die Interessen [...] 
werden Klasseninteressen“ (MEW 4, 180f., cf. Tugan 1905). 

113 Goldthorpe 1980, 1985, Beck 1983, Hradil 2001; Krämer 1983, Diettrich 1999. 
114 Voreilig contra Marx Dahrendorf 1957, Parkin 1979, Schelsky (s.u.), Berger 1998, 

Schroer 2001. Distanzlos pro Marx etwa Jung 1968, Poulantzas 1975, Krysmanski 
1989 sowie Ansätze der 1970er (Haug 1970, Meschkat 1973, Tjaden 1973, IMSF 
1973 f., PKA 1973 f., Bischoff 1976 und 1980; kritisch Kostede 1976, Krämer 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 227

                                                                                                                                    

Marx von der folgenden Soziologie unterscheidet, einfach: ausgehend von dem 
Grundverständnis, dass die Menschen von irgendetwas leben müssen,115 ergibt 
sich eine zentrale Gliederung menschlichen Zusammenlebens aus der jeweiligen 
und historisch spezifischen wirtschaftlichen Arbeitsteilung. Sie muss den Indivi-
duen keineswegs „bewusst“ sein, doch der Wissenschaft ist sie zugänglich.116 Im 
Kapitalismus, der die materielle Reproduktion aus ihren vormaligen kulturellen 
Verankerungen gelöst hat und nun selbstzweckhaft betreibt (Polanyi 1944), über-
lagern die ‚reinen’ Formen kapitalistischer Arbeitsteilung die älteren, noch 
„buntscheckig“ überformten Varianten (MEW 4, 465). Darum wäre zu erwarten, 
dass die Arbeitsteilung nun deutlich in einer Klassengliederung hervortritt. So-
fern sich entlang dieser Front Gewerkschaften und Arbeitgeberverbände sowie 
Volksparteien bilden, tut sie das auch. Marx erläutert aber zugleich, dass und wa-
rum sich der Reproduktionsprozess für die Beteiligten verkehrt darstellt. Die 
Klassengliederung wird gleichzeitig verdeckt: Schon vor allem intendierten Ver-
decken hinter Allgemeinaussagen117 ist die Klassengliederung selbst versteckt.118

1983). Nach Kostede 1976 verfielen marxistische Klassentheorien in einen „rigiden 
Schematismus“, indem sie die „kategorialen Ausgangspunkte der Marx’schen Klas-
sentheorie unmittelbar den empirischen Klassenverhältnissen der BRD aufpressen“ 
(126). Sie beschränkten sich auf eine kommentierte Wiedergabe „sozialstatistischer 
Aspekte“ (129), und so wurde „die historische Analyse zum Bestätigungsfeld der 
jeweiligen Marx-Interpretation“ (119). Man kam über Programmatisches nicht hin-
aus (125). Immerhin war ein Anfang gemacht; einige neuere Werke stammen ja 
von Veteranen (vgl. Ritsert 1970 und 1998, oder Bischoff/Herkommer 2002 mit 
Bischoff 1976 und Herkommer 1979). 

115 „Man kann die Menschen durch das Bewusstsein, durch die Religion, durch was 
man sonst will, von den Tieren unterscheiden. Sie selbst fangen an, sich von den 
Tieren zu unterscheiden, sobald sie anfangen, ihre Lebensmittel zu produzieren“  
(MEW 3, 21; cf. MEW 13, 8 f., MEW 23, 96).  

116 Rousseau 1754, Smith 1776, Durkheim 1893. „In der gesellschaftlichen Produktion 
ihres Lebens gehen die Menschen bestimmte, notwendige, von ihrem Willen unab-
hängige Verhältnisse ein, Produktionsverhältnisse, die einer bestimmten Entwick-
lungsstufe ihrer materiellen Produktivkräfte entsprechen“ (MEW 13, 8; Fn. 133).

117 „Jede neue Klasse [...], die sich an die Stelle einer vor ihr herrschenden setzt, ist 
genötigt, [...] ihr Interesse als das gemeinschaftliche Interesse aller [...] darzustel-
len, d.h. ideell ausgedrückt: ihren Gedanken die Form der Allgemeinheit zu geben, 
sie als die einzig vernünftigen, allgemein gültigen darzustellen“ (MEW 3, 47). Kai-
ser Wilhelm fasste das 1914 in die berühmten Worte: „Ich kenne keine Parteien 
mehr, ich kenne nur noch Deutsche.“ 

118 Sennett 1972. Der Waren- und Geldfetischismus (MEW 23, 85 ff.; MEW 25, 405) 
bewirkt, dass sich „in den Köpfen“ eine andere Wahrnehmung davon findet als in 
der Theorie (MEW 3, 358; MEW 25, 324; MEW 26 II, 162). Soziale Verhältnisse 
erscheinen als Eigenschaften von Dingen – es scheint die „natürliche“ Eigenschaft 
des Geldes zu sein, mehr Geld abzuwerfen. Ist schon die Struktur der Revenuen 
nicht unmittelbar durchschaubar, wie soll es dann die endgültige Verteilung des 
Sozialproduktes sein, die sich durch vielfache Transfers und Verästelungen hin-
durchbewegt? Im „Verdecktheitscharakter“ nahm Heidegger (1927, 36) die formale 
Struktur dieses Arguments auf (Lichtung und Verdeckung), löste sie aber vom In-
halt ab und verallgemeinerte und subjektivierte sie (2.5.5, siehe Henning 2004). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Daneben ist diese ökonomische Basis stets in einem bestimmten kulturellen 
Überbau gegeben, der die ökonomischen Strukturen zwar nicht umwirft, doch ih-
re manifeste Erscheinungsweise gestaltet.119 Aber die Wissenschaft wäre über-
flüssig, „wenn die Erscheinungsform und das Wesen der Dinge unmittelbar zu-
sammenfielen“ (MEW 25, 825; MEW 31, 312). Die für die „Anatomie der bür-
gerlichen Gesellschaft“ (MEW 13, 8) zentralen ökonomischen Klassen gehören 
also nicht unmittelbar zur „Erscheinungsform“.120 Klassifizierungen der in Ge-
sellschaft lebenden Menschen gibt es unzählige, und zwar nominelle, von außen 
vorgenommene, wie reelle Selbstzuschreibungen: von lokalen Identitäten (Ost-
friese, Schwabe) über Hobbys (Fußballfan, Weinkenner) bis zu Religion und 
Hautfarbe. Selbst die ökonomischen Unterschiede zwischen Menschen sind viel-
fältig: Lohnarbeiter in Autofabriken haben mit Bankangestellten so wenig ge-
meinsam wie mit kellnernden Studenten oder Hotelbesitzern. Es ist eine Frage 
der lokalen Kultur, wie mit solchen Unterschieden umgegangen wird. Sie können 
kulturell ausgefeilt, eingeübt und symbolisch ausgelebt werden wie in Frankreich 
(Bourdieu 1982), in Synergie mit ethnischen Unterschieden eine Gesellschaft 
auseinander reißen wie in Brasilien (Altvater 1986) oder geschäftig überspielt 
werden wie im Nachkriegsdeutschland, wo man über Geld nicht sprach (Huster 
1993, U. Neumann 1999; siehe zu diesem Ansatz Thompson 1968, Vester 2004). 

Im Normalfall zeigt sich die soziale Wirtschaftsstruktur nur der ökonomi-
schen Theorie – und nur der klassischen. An die Oberfläche tritt diese „Anato-
mie“ nur in Krisen- und Umbruchszeiten.121 Diese Gemeinsamkeit ist nach Marx 
sehr basal: sie bezieht sich auf die Art der „Revenue“, des Einkommens. In der 
Logik der ökonomischen Sphäre des Kapitalismus gibt es für diese nur vier typo-
logische Möglichkeiten: ich kann und muss entweder von meiner Grundrente als 
Vermögensbesitzer, von meinem Gewinn als Unternehmer oder Händler, von 

119 „Es ist jedesmal das unmittelbare Verhältnis der Eigentümer der Produktionsbedin-
gungen zu den unmittelbaren Produzenten [...] worin wir das innerste Geheimnis, 
die verborgne [!] Grundlage der ganzen gesellschaftlichen Konstruktion [...] finden. 
Dies hindert nicht, dass dieselbe ökonomische Basis – dieselbe den Hauptbedin-
gungen nach – durch zahllos verschiedne empirische Umstände, Naturbedingun-
gen, Racenverhältnisse, von außen wirkende geschichtliche Einflüsse usw., unend-
liche Variationen […] in der Erscheinung zeigen kann, die nur durch Analyse die-
ser empirisch gegebnen Umstände zu begreifen sind“ (MEW 25, 799 f.). 

120 Wie schon das Wort „Anatomie“ andeutet (cf. „Physiologie“, MEW 26 II, 162): das 
Knochengerüst eines Menschen ist nur schemenhaft zu sehen, die Innereien gar 
nicht – außer bei einer „Krise“, also einer Verletzung. Es dauerte lange, bis dieser 
Blick nach innen selbstverständlich wurde. Foucault 1966 datierte den Übergang 
von sichtbaren Ähnlichkeiten zu begrifflichen Zusammenhängen auf das 17. Jahr-
hundert. Ein ähnlicher Übergang spielt sich auch in der Biologie ab: der Trend geht 
von der Morphologie zur Analyse „unsichtbarer“ genetischer Codes.

121 Erst eine Störung des normalen Ablaufs, etwa ein Knochenbruch, lässt die „Anato-
mie“ ins Bewusstsein treten (3.3). Der US-Soziologe Richard Hofstadter vermutete, 
dass Klassenfragen eher in Krisenzeiten, Statusfragen in Phasen der Prosperität her-
vortreten (nach Bottomore 1967, 112; es erinnert an Kautskys Reaktion auf Bern-
stein, 2.1.2). Zur „Klasse an sich“, die noch immer gestaltet werden kann, Fn. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 229

                                             

meinem Lohn als Arbeiter und Angestellter oder von Umverteilungen leben. Aus 
ökonomischer Sicht gibt es nichts anderes. Wer nicht Produktionsmittel oder 
sonstige Vermögen (Land, Immobilien, Aktien etc.) besitzt, ist irgendwann ge-
zwungen, seine Arbeitskraft zu verkaufen. Aus diesen drei Revenuen bestreiten 
die gesellschaftlichen Hauptklassen ihr Einkommen (Profit, Rente, Arbeitslohn; 
MEW 25, 822 ff.). Was nicht selbst die Form eines solchen Einkommens hat, 
stellt zumindest eine Umverteilung desselben dar: Staatsbeamte etwa (Lehrer, 
Polizisten, Professoren etc.) werden aus Steuern bezahlt, die aus den drei Ein-
kommen abgeschöpft werden; ‚nichtproduktive’ Kapitale und Arbeiter (Banken, 
Dienstleistungen, Künstler etc.) werden aus dem Mehrwert bezahlt, den die pro-
duktiven Sektoren einfahren. Das ändern auch Lebensstile und Milieus nicht.  

Damit sind die Typen von Einkunftsquellen grob erfasst.122 In prosperitären, 
ruhigen Zeiten mögen diese Schichten sich untereinander befreunden oder befeh-
den, sich abspalten oder neue Gruppierungen bilden, das sind Fragen der Kultur.
Dennoch können sie in Krisenzeiten, die aufgrund des zyklischen Wachstums mit 
hoher Wahrscheinlichkeit kommen, schnell auf sich zurückgeworfen werden, 
wenn ihre materielle Reproduktion in Frage steht.123 Marx’ Theorie will keine 
Momentanbeschreibung einer gegebenen Gesellschaft geben (2.1.2). Besondere 
kulturelle Ausformungen der Klassen können daher schlecht gegen seine Klas-
sentheorie in Stellung gebracht werden. Sie ist nicht „objektivistisch“; sie liefert 
ein Grundgerüst, um politische Umbruchsphänomene in einer Krisenzeit verste-
hend nachzeichnen und möglichst auch erklären zu können. Dabei ist die konkre-
te „Erscheinung [...] nur durch Analyse dieser empirisch gegebnen Umstände zu 
begreifen“ (MEW 25, 800). Dahinter stand zweifellos das Erkenntnisinteresse, 
besonders den arbeitenden Klassen zu einem Verständnis ihrer eigenen Lage zu 
verhelfen, um in künftigen Krisen politisch eine bessere Figur machen zu können 
als noch 1848 und 1871. Solange Theorie und Praxis unterschieden werden, ver-
mag dieses Interesse den Wert einer solchen Erkenntnis nicht zu schmälern.124

122 Zu einer Analyse solcher Werttransfers in der (US-)Volkswirtschaft vgl. Shaikh 
1996. „Unproduktiv“ heißt nicht, dass individuell nichts geleistet wird, sondern 
dass kein Mehrwert geschaffen, sondern aufgebraucht wird. Verfügt beispielsweise 
Person A über ein hohes Einkommen, kann sie eine Reinigungskraft (B) einstellen. 
B erarbeitet sich so zwar individuell ein Einkommen, fügt aber gesellschaftlich 
nichts hinzu, da sie von einem Teil des Einkommens von A lebt. Ähnlich verhält es 
sich mit der Rüstung oder repräsentativen Staatsausgaben (cf. 2.1.6, Fn. 133). 

123 Als die Ersparnisse des kleinen Mittelstandes, der oft gegen die Klassentheorie auf-
geboten wird, 1929 plötzlich zerrannen, setzte eine politische Radikalisierung die-
ser Schichten ein; ihre „Konstitution als Klasse“ vollzog sich faschistisch. 

124 Auch bei Max Weber hat Wissenschaft „Voraussetzungen“ (1919, 440), die ihre 
Inhalte nicht beeinflussen. Dass Marx Erkenntnisse formulierte und keine Hassor-
gien des sozial Deklassierten, wie Topitsch und Löw suggerieren (2.6.6, Exkurs), 
wird daran deutlich, dass neuere Lexika die Frankreichschriften noch immer als 
Standardliteratur über diese Zeit angeben (so M. Krätke in Berlin im April 2002, 
vgl. Vollgraf 2003). Auch von Objektivismus ist hier keine Spur. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Es ist daran zu erinnern, dass die andere große Soziologie, die damals ent-
stand, die positivistische, ebenfalls im Rahmen der politischen Wirren in Frank-
reich entworfen wurde (Käsler 1976, 19 ff.). Ihre Theorien hatten ebenfalls be-
stimmte politische Implikationen – nämlich das Ideal eines technokratischen und 
quietiven Korporatismus –, die in einer bestimmten, auch ökonomischen Ein-
schätzung dieser Wirren gründete.125 Das Schwergewicht lag hier auf dem Staat, 
der damit aber weniger analysiert als vielmehr zum Adressaten politischer 
Wunschbilder wurde. Jonas nannte so etwas „Staatsphilosophie“ (Fn. 2). Im Ge-
gensatz zu dieser herrschaftszentrischen und etatistischen Soziologie wollte Marx 
zeigen, dass der Staat in diesem Spiel der Kräfte keineswegs die Oberhand hat, 
sondern selbst nur eine Beute für die verschiedenen Parteien darstellt. Es ging 
ihm daher auf das Verständnis der Interessen von diesen.126

Klassen (und mehr) bei Max Weber 
Der andere große Klassentheoretiker, Max Weber, hinterließ in dieser Frage 

ebenfalls nur Fragmente (Edgell 1993, 11). Seine Schichtungsanalyse scheint die 
Klassentheorie der ökonomischen Klassik in soziologischer Hinsicht zu ergän-
zen, denn er fügt der Beschreibung der Wirtschaft eine solche der politischen 
Sphäre hinzu – streng genommen bereitet er es lediglich vor, indem er die „Kate-
gorien“ bereitstellt.127 Zu bemängeln wäre höchstens, dass hierin noch keine Er-
klärung des Zusammenhangs dieser Bereiche liegt; doch das ist nicht die Aufga-
be einer Beschreibung, geschweige denn eines „kategorialen Rahmens“. Diese 
Aussagen widersprechen denen von Marx nur insofern, als Webers abstrakte Be-
schreibung der sozialen Realität von dem im Manifest vorgegebenen Klassen-
schema abweicht. Doch das tat, wie wir sahen, auch Marx selbst. Eine Beschrei-
bung der sozialen Realität hat einen anderen thematischen Fokus als eine öko-
nomische Analyse der im Produktions- und Distributionsprozess beteiligten 
Gruppen und ihres politischen Verhaltens in Krisenzeiten. Auf der deskriptiven 
Ebene lassen sich die Unterschiede zwischen Weber und Marx noch glätten.128

Weber wollte nicht wie Marx das „Bewegungsgesetz der modernen Gesellschaft 

125 Alle Soziologen machen bestimmte Vorannahmen (Kittsteiner 1977, 160). „Die ei-
gentliche Parallele zu Comte ist Fichte mit seinen totalitären Neigungen, worauf 
schon Windelband hinwies“ (Jonas 1968 I, 267; Windelband 1905).  

126 Gegenüber Hegel versuchte Marx dies philosophisch (MEW 1, 203 ff., 378 ff.). In 
den Frankreichschriften bemühte er sich um historiographische Nachweise, dass 
der Staat in diesen Kämpfen keineswegs über den Parteien stand, wie es Begriffs-
philosophie und Positivismus wollten (MEW 7, 9 ff; MEW 8, 111 ff., MEW 16, 1 
ff.). Zum autoritären Korporatismus des Positivismus Spaemann 1959, Negt 1963, 
Jonas 1968 I, 264 ff., II, 31 ff.; Lepenies 1985, 16 ff.

127 „Klassen, Stände und Parteien“, in: Weber 1922, 531-540; „Stände und Klassen“, 
177-180.

128 Vgl. Löwith 1932, Roth 1964, Kocka 1972, 1977, Bader 1976, Mommsen 1974, 
144-181, Löwenstein 1976, Zander 1978, Weiß 1981, Münch 1984, Antonio 1985, 
Böckler 1987, Lauermann 1989, Diarra 1990, Gubbay 1997.   

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 231

                                             

[...] enthüllen“ (MEW 23, 16). Er wollte eher „die unübersehbare historische 
Mannigfaltigkeit unter dem Gesichtspunkt ihres idealtypischen Zusammenhangs 
übersehbar“ machen (Jonas 1968 II, 204). Daraus ist eine Konkurrenz noch nicht 
notwendig abzulesen. Auch Weber benutzte wirtschaftliche Indikatoren; auch er 
untersuchte die Lage der Arbeiter (in: Weber 1924), und an der Basis seiner The-
orie der „Klassenlage“ lag ein ähnliches Kriterium, nämlich das Eigentum der 
„Besitzklasse“ gegenüber der eigentumslosen „Erwerbsklasse“ (1922, 177).  

Der fundamentale Unterschied zu Marx findet sich erst jenseits der Oberflä-
chenbeschreibung. Weber ging, wie viele seiner Generation, ökonomisch vom 
Marginalismus aus (Böckler 1987, 122 ff.). Die Neoklassik hat die ökonomische 
Differenzierung in soziale Klassen fallengelassen. Es gibt bei ihr nur Käufer und 
Verkäufer (wobei angenommen wird, dass jeder Einzelne abwechselnd beides 
ist) sowie deren Aggregate, Firmen und Haushalte. Diese Weichenstellung hat 
Auswirkungen auf Webers Soziologie. Klassen unterscheiden sich nun nicht 
mehr durch ihre Stellung in der Produktionssphäre, sondern über ihre „Chancen“ 
(1922, 177) in der Distribution, auf dem Güter- oder Arbeitsmarkt (531).129

Schon Bernstein (1905) hatte Marxens Klassenbegriff phänomenalistisch als O-
berflächen-Momentanbeschreibung missdeutet und abgelehnt (2.1.2). Diese ka-
tegoriale Transformation des Klassenbegriffs übernahm die Soziologie. Der Phä-
nomenalismus dieser Wirtschaftssoziologie läuft dem Marx’schen „Essentialis-
mus“ zuwider.130 Selbst wenn der Begriff der „Wirtschaftsklasse“ von Soziolo-
gen als ökonomischer verstanden wurde wie bei Weber, Ökonomie aber als neo-
klassische betrieben wurde, blieb so die sozialstrukturelle Analyse der klassi-
schen Ökonomen – und damit die Klassenthematik – unberücksichtigt.  

Neben dieser kategorialen Transformation in der Wirtschaftssoziologie führt 
Weber im Statusbegriff das soziale „Prestige“ ein (1922, 578). Dieser Begriff ist 
ein funktionales Äquivalent des ständischen Merkmals der Ehre, über den sich 
der historische Vorgänger der Klasse, der „Stand“, definierte (149). Hierin spie-
geln sich die restfeudalen Strukturen des Wilhelminismus (Milner 1999, 69). Da 
das durch Krieggewinn und Gründerzeit reichgewordene Kaiserreich sich gegen-
über der Sozialdemokratie antizyklische politische Akzente leistete, durch die der 
Hauch eines Staatssozialismus wehte, entfernten sich Webers deskriptive Kate-
gorien noch weiter von den Marx’schen (etwa bei der Rolle der Bürokratie, 1922, 

129 Vgl. Zlozlower in Böckler/Weiß 1987, 60. Die Tauschfixierung teilte noch der 
„Weber-Marxist“ Adorno. Gegenüber dem „totalen Staat“ idealisierte ihn Hork-
heimer sogar (cf. 2.6.1). In Fragen zum Englands des 17. Jahrhunderts konsultierte 
Max Weber Bernstein (K. Lenk 1970, 220; cf. Weber 1894, 80 f.: „Ethisierung des 
Klassenkampfes“).

130 „Essentialismus“ und „Objektivismus“ gelten als entlarvende Vorwürfe (Habermas 
1968, 306; Negt in Euchner 1972, 44). Die Entlarvung beruht aber nur darauf, dass 
seine Position quer zum fachlichen Konsens steht (Ritsert 1998). Die Soziologie 
kann sich ihre Kategorien nicht von einer „Konsensustheorie der Wahrheit“ vorge-
ben lassen. Der soziologische Begriff des Konsenses stammt von Comte (1974, 83; 
cf. Fenske 1997, 662) und meint den Zeitgeist.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

125 ff., 551 ff.; 1921, 26). Nachdem schon die wirtschaftssoziologischen Katego-
rien neoklassisch verkürzt wurden, wird Webers Schichtungsanalyse in diesen 
ungleichzeitigen Anreicherungen außerökonomisch. Eben dies machte sie bei 
späteren „pluralistischen“ Theoretikern so beliebt (Diettrich 1999, 27 ff). Der 
Einfluss der Neoklassik auf Weber beschränkt sich nicht auf die Eliminierung der 
Klassen. Er kann auch an den Grundbegriffen „verstehende Soziologie“ (1), 
„Werturteilsfreiheit“ (2), „Geist des Kapitalismus“ (3), „Rationalität“ (4) und 
„Entzauberung“ (5) kurz skizziert werden. 

(1) Schon in Webers Methodik ist ein neoklassischer Einschlag zu verzeich-
nen: Der Ausgangspunkt beim „Handeln“ ist zwar gegenüber organizistischen 
Modellen innovativ, etwa weil er in empirische Untersuchungen überführbar ist. 
Doch weil er strikt individualistisch ist, ist er für eine soziologische Analyse nur 
von begrenzter Reichweite. Mehr noch, er ist auch subjektivistisch, denn Weber 
geht es nicht um die Individuen als solche, sondern nur um ihre Vorstellungen, 
um den von ihnen im Handeln „subjektiv gemeinten Sinn“, denn nur dieser lasse 
sich „verstehen“.131 Das ist ein Vorläufer der „rational choice“-Theorien. Am 
Subjektivismus ändert auch die Abschattung von klarer Bewusstheit beim zweck-
rationalen Handeln bis hin zur Vorbewusstheit bei mechanisch ablaufendem 
Verhalten nichts.132 Die Parallele zur atomistischen Neoklassik ist unübersehbar. 
Für Marx steht „das Soziale“ zwar der wissenschaftlichen Untersuchung offen, 
dem Alltagsbewusstsein der beteiligten Individuen aber ist es in der Regel gerade 
verschlossen. Eine Analyse ihrer subjektiven Intentionen kann über soziale Pro-

131 „Soziologie [...] soll heißen: eine Wissenschaft, welche soziales Handeln deutend 
verstehen und dadurch [! ...] ursächlich erklären will. ‚Handeln’ soll dabei ein 
menschliches Verhalten [...] heißen, wenn [...] die Handelnden mit ihm einen sub-
jektiven Sinn verbinden. [...] ‚Sinn’ ist hier [...] der subjektiv gemeinte Sinn. Nicht 
etwa irgendein objektiv richtiger oder metaphysisch ergründeter ‚wahrer’ Sinn“ 
(Weber 1922, 1). Einen „objektiven Sinn“ findet Weber nur in „Jurisprudenz, Lo-
gik, Ethik, Ästhetik“ (2) – politische Ökonomie hingegen kommt hier nicht vor. Für 
Sklair ist auch die von Weber ausgehende „Modernisierungstheorie“ im Ansatz 
noch subjektivistisch (1991, 34). 

132 Zur Industriesoziologie bei Weber 1924 Jonas 1968 II, 201; vgl. Webers Typologie 
der Handlungsrationalitäten (1922, 12: zweck-, wertrational, affektuell, traditional). 
Da „subjektiv gemeinter Sinn“ empirisch nur selten anzutreffen ist, ersetzte Weber 
sie durch die vom Forscher zu konstruierenden Idealtypen: „Das reale Handeln ver-
läuft in der großen Masse seiner Fälle in dumpfer Halbbewusstheit oder Unbe-
wusstheit seines ‚gemeinten Sinns’ [...] Aber das darf nicht hindern, dass die Sozio-
logie ihre Begriffe durch Klassifikation des möglichen ‚gemeinten Sinnes’ bildet, 
also so, als ob [!] das Handeln tatsächlich bewusst sinnorientiert verliefe“ (1922, 
10). Sinn wird zugerechnet. Die „rational choice“-Theorie isolierte Webers Zweck-
(bzw. Mittel-)Rationalität (3.2.1, Fn. 11). Die Chimäre eines zwar subjektiven, aber 
doch unbewussten Sinnes könnte nun auch eine Funktion meinen. Eine solche lässt 
sich allerdings nicht mehr jenseits einer Betrachtung objektiver Strukturen ermit-
teln. Daher geht Webers Kritik, Marx ontologisiere seine „Idealtypen“, fehl (1922a, 
205; so noch Münch 1984, 533, 567, 575). Marx geht nicht wie er vom Subjekt aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 233

                                             

zesse und Institutionen nur wenig herausbringen – auch wenn die Ergebnisse der 
Wissenschaft ihnen nahegebracht werden können.133

(2) Auch die Forderung nach einer Werturteilsfreiheit ist ein Gewinn, etwa 
gegenüber dem offenen Moralismus der historischen Schule.134 Doch Weber be-
ansprucht sie für die eigene Position etwas voreilig. Die Unterstellung des Juris-
ten Weber, die allein verstehbaren Gründe für die Handlungen von Individuen 
seien in deren Willen zu suchen, ist eine juristische Denkfigur – es ist eine Recht-
fertigung des bürgerlichen Eigentumsbegriffs seit Locke (Hegel 1821, §§ 34 ff). 
Sie ist trotz aller Kontrafaktizität im Recht legitim. Ihre Übertragung aus der 
Sprache des bürgerlichen Rechts in die der Soziologie allerdings ist nicht wertur-
teilsfrei, sondern dezidiert „bürgerlich“. Aus der individualistischen Methodolo-
gie könnte man mit einigem hermeneutischen Gespür gar eine Spitze gegen das 
„Gemeinschaftshandeln“ (1922, 531) der Arbeiterschaft herauslesen.135 Der 
Werturteilsstreit ist keine letzte Frage, sondern hat seinerseits Voraussetzungen.  

133 Marx löst das Soziale weder ins Individuelle auf, noch trennt er das Individuum von 
ihm ab. Er vertritt die Auffassung einer rationalen, aber nicht unmittelbaren Ein-
sichtigkeit des Sozialen. Die sozialen Verhältnisse sind zumeist „von ihrem Willen 
unabhängige“ (MEW 13, 8; s.o., Fn. 116; 2.1.5, Fn. 105). „Sie wissen das nicht, 
aber sie tun es“ (MEW 23, 88, vgl. 74; MEW 8, 115). „Wie kommt es, dass die 
persönlichen Interessen sich den Personen zum Trotz immer zu Klasseninteressen 
fortentwickeln, zu gemeinschaftlichen Interessen, welche sich den einzelnen Perso-
nen gegenüber verselbständigen, in der Verselbständigung die Gestalt allgemeiner 
Interessen annehmen, als solche mit den wirklichen Individuen in Gegensatz treten 
und in diesem Gegensatz, wonach sie als allgemeine Interessen bestimmt sind, von 
dem Bewusstsein als ideale [!], selbst religiöse, heilige Interessen vorgestellt wer-
den können?“ (MEW 3, 227). „Es sind also unzählige einander durchkreuzende 
Kräfte, eine unendliche Gruppe von Kräfteparallelogrammen, daraus eine Resultan-
te – das geschichtliche Ergebnis – hervorgeht [...]. Das was jeder einzelne will, 
wird von jedem andren verhindert, und was herauskommt, ist etwas, was keines 
gewollt hat“ (Engels, MEW 37, 463).  

134 Der Streit drehte sich um die umstrittene, aber „an sich höchst triviale Forderung, 
dass der Forscher und Darsteller die Feststellung und empirischer Tatsachen [...] 
und seine [...] praktisch wertende [...] Stellungnahme unbedingt auseinanderhalten 
solle“ (Weber 1922a, 486; cf. Jonas 1968 II, 189 f., I 290 ff.; Ringer 1969, 134 ff.). 
Den Terminus „Werturteil“ kennt schon Nietzsche (1888, 139; siehe 2.6.3, Motto). 

135 Dies wäre der Vorwurf, die Sozialdemokratie sei „ideologisch“, da sie mit Grup-
peninteressen argumentiere, der Wirtschaftsliberalismus dagegen „werturteilsfrei“, 
da er nur das Individuum betrachte. Nach Rehberg 1979 sind Webers subjektivisti-
sche Grundbegriffen (Regel, Chance etc., vgl. Lukács 1954, 483 f.; Baier 1988) an 
bestimmten, nämlich „großbürgerlichen“ Individuen gewonnen. „Ich bin ein Mit-
glied der bürgerlichen Klassen, fühle mich als solches und bin erzogen in ihren An-
schauungen und Idealen“ (Weber 1895, 26). Der Schwerpunkt auf den „Wertun-
gen“ der Individuen machte es den Zeitgenossen unverständlich, warum man auf 
eigene „Werturteile“ verzichten solle (Jonas 1968 II, 185, 201, 213 ff., 239). Man 
braucht diese allerdings nicht, wenn sie schon in der Theorie selbst stecken. Auch 
Jonas nimmt für Webers Ansatz den Dualismus von „blinden technisch-
ökonomischen Triebkräften“ und allein verstehbaren „Motiven“ in Anspruch (204), 
der sonst eher von der Marxkritik benutzt wird (cf. 2.4.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Erst in einem Bild, in dem mehrere „Interpretationen“ möglich sind und sich 
theoretisch nicht weiter bestimmen lässt, welche zu „wählen“ ist, entsteht We-
bers Problem. Weit entfernt davon, theoretischen Pluralismus zu fördern, basiert 
es auf einer Einheitstheorie von reinen Marktkräften und empirischen Verunrei-
nigungen (2.4.1). Erst dieses Bild ruft nach einer ethischen Bewertung. Bei Marx 
bedarf es keines Werturteils darüber, welches der zwei Momente das Übel her-
vorbringt, da beides Momente desselben sind. Die historistische und die neoklas-
sische Ökonomie etwa sind darin eins, dass sie von demselben Modell ausgehen, 
das sie nur verschieden bewerten.136 Marx muss gute und schlechte Faktoren 
nicht dualistisch aufspalten, sondern beschreibt einen Mechanismus, der beides
hervorbringt. Sein Modell berührt Zusammenhänge, die das dualistische Modell 
nicht erfasst – und erst daher Werturteile braucht. Er kann die Forderung nach 
unbedingter Wissenschaftlichkeit wie Weber bejahen, muss dafür aber seine Par-
teinähe nicht verneinen. Der Unterschied zu Weber besteht am ehesten darin, 
dass Marx über seine Parteinahme theoretisch Rechenschaft ablegt, während sie 
bei Weber in seinen Grundbegriffen verdeckt ist.137

(3) Beschränkt Weber seine Analyse schon im methodischen Ansatz auf Vor-
stellungen der Individuen, so verwundert es nicht, dass in einer Genealogie des 
Geistes des Kapitalismus auch nur solche auftauchen. Wenn von vornherein et-
was spirituelles gesucht wird, kann das Gesuchte nur etwas „im Kopf“ sein, wie 
eben die „protestantische Ethik“.138 Über den Kapitalismus ist damit jedoch we-

136 Nach Kittsteiner 1977, 160 wollte Weber zwischen diesen beiden vermitteln. Marx 
steht vor beiden. Der Marxismus konnte den Werturteilsstreit nicht auflösen, weil 
auch er die ökonomische Theorie vernachlässigt hatte, von der aus eine solche Ar-
gumentation zu führen gewesen wäre. Er trat in voluntaristischer „Parteilichkeit“ 
auf, und „bewertete“ diese höher als die Wissenschaft (2.2.4). Im Vergleich damit 
war Webers Forderung nach Zurückhaltung berechtigt. 

137 Auf Marxens „intellektuelle Redlichkeit“ verweist W.Blumenberg 1962, 49. Wer 
etwas kritisiere, dürfe dies „nicht durch oberflächliche Einfälle des Augenblicks, 
sondern nur nach lang anhaltendem und tief eingehendem Studium“ tun (MEW 1, 
108). Weber hatte bei den Werturteilen Marx vor Augen: „Von der Scholastik an 
bis an die Marx’sche Theorie hinein verquickt sich [...] der Gedanke von etwas ‚ob-
jektiv’ Geltenden, d.h. also: Seinsollendem, mit einer Abstraktion aus dem empiri-
schen Verlauf“ (1989, 100/1922a, 196). „Eine bestimmte Wertung als die allein 
‚wissenschaftlich’ zulässige uns zu oktroyieren, vermag sie [eine Interpretation, 
CH] nur, wo, wie etwa bei [...] Marx’ Kapital, Normen (in diesem Falle des Den-
kens) in Betracht kommen. Aber auch hier ist eine objektiv gültige ‚Wertung’ des 
Objekts ( [...] die logische ‚Richtigkeit’ Marx’scher Denkformen) nicht etwas, was 
notwendig im Zweck einer ‚Interpretation’ läge“ (Weber 1989, 153/1922a, 246). 
Heißt das entklausuliert nicht in Husserlscher Epoché, dass weder Marx noch je-
mand anderes seine Gedanken als zutreffend hätte bewerten dürfen?  

138 Marx sprach ironisch von „Geist des Kapitals“ (MEW 23, 295) und „Askese“ (640; 
MEW 42, 549; cf. 2.3.5, Fn. 155; 2.6.6, Fn. 171), hatte dafür aber materiale Be-
stimmungsgründe. Weber will weder „das Phänomen des Kapitalismus [...] kausal 
erklären, noch [...] das Zusammenwirken zweier Bereiche [...] illustrieren“ (Jonas 
1968 II, 203), er „sucht nach dem Drehpunkt, von dem her die Durchsetzung des 
Kapitalismus verständlich wird“, und findet ihn im „disziplinierten Wollen“ (205). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 235

                                                                                                                                    

niger gesagt als über die Webersche Methodik. Angesichts dieses Spiritualismus 
ist Marx’ Religionskritik, die weniger die Religion als vielmehr die spezifisch 
Deutsche Ideologie treffen wollte, erstaunlich aktuell (2.6.4, cf. E. Wood 1986). 
Die „theologischen Mucken“ der Sozialphilosophie haben sich bei Webers Nach-
folgern ja noch verstärkt (cf. Bolz 1989, 2.6.3). 

(4) Obwohl Weber keine Geschichtsphilosophie zu vertreten meinte, verlän-
gerte er seine methodischen Grundentscheidungen dennoch zu einer solchen: zur 
These der Entzauberung.139 Hier lässt sich ein klassischer Dreisatz freilegen: 
Weber hat sich die methodische Askese auferlegt, nur über die Aktorinnenwelt 
Aussagen zu treffen (a). Er stellt jedoch des weiteren Veränderungen in der sozi-
alen Welt fest, die immer sachlicher geworden sei (b). Daraus schloss er nun (c), 
zumindest an einigen wichtigen Stellen, dass a b verursacht habe (c: a  b). Die 
subjektiv-innerliche Instanz des „rationalen Erkennens“ wird solcherart zu dem 
entscheidenden historischen Faktor, sie wird zum „Subjekt der Geschichte“: „Wo 
immer [...] rational empirisches Erkennen die Entzauberung der Welt [...] konse-
quent vollzogen hat [!], tritt die Spannung gegen die Ansprüche des ethischen 
Postulats, dass die Welt ein [...] ethisch sinnvoll orientierter Kosmos sei, endgül-
tig hervor“ (Max Weber 1920, 564). Diese idealistische Geschichtsphilosophie, 
nach der die Veränderungen der Moderne primär durch das Erkennen entstanden 
seien, und – mehr noch – das eigentlich Missliche an ihnen erst sei, dass sie sich 
nicht mehr mit der überkommenen Ethik vertrügen, hat deutlich nietzscheanische 
Wurzeln. Sie zog sich von Weber weiter bis zu Heidegger und Adorno.140

(5) Das Hauptmerkmal der Entzauberung, die Rationalisierung (Weber 1922, 
920), schließt den Bogen zur Neoklassik. Zugrunde liegt diesem „Typus“ keine 
ökonomisch-kapitalistische, sondern eine bürokratisch-administrative bzw. sogar 
„großbürgerlich“-herrschaftliche Perspektive (Rehberg 1979). Weber vertritt eine 
staatszentrierte „Container-Theorie der Gesellschaft“.141 Diese Perspektive er-

Sombart (1911) konnte dann gleichermaßen die Juden verantwortlich machen, 
Groeythusen (1927) den Katholizismus. Fraglich ist eben, ob man alles auf diese 
Weise „verstehen“ kann. 

139 Weber 1922, 308; 1920, 236, 1 ff., 536 ff. Zur dieser Deutung Webers vgl. 
Tenbruck 1975. Schon Hegel und Marx sprachen von einer „Entgeistigung“ durch 
das Christentum (MEW 3, 137). 

140 „Das rationale Erkennen [...] gestaltete autonom [...] einen Kosmos von Wahrhei-
ten“ (Weber 1920, 569). Das vermengt Theorie und Wirklichkeit. Oder wollte er 
sagen, die Theorie sei nüchterner geworden? Das verkürzte die Entzauberungsthese 
arg. Zum Nietzschebezug Jonas 1968 II, 188; Bendix 1964, Hennis 1987, D.Kim 
1999. Für Lichtblau 1997, 77 ff. ist Nietzsche der Referenzautor für die Kulturso-
ziologie (2.5.2, Fn. 32). Nur ein Idealismus kann für die „Lebensnot“ (Husserl 
1936, § 2) Erkenntnistheoretiker wie Descartes und Kant verantwortlich machen. 
Jaspers wies Heidegger auf Weber hin. Husserl, Heidegger 1927 und Adorno 1944 
feilten diese Geschichtsphilosophie aus. 

141 Beck 1997, 49 ff. „Jenseits aller ihrer Differenzierungen teilen die Klassiker der 
modernen Sozialwissenschaft [...] eine territoriale Definition der modernen Gesell-
schaft, also des nationalstaatlichen Gesellschaftsmodells“ (52). Sie betrieben eine 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

fasst das Konstituens des Kapitalismus, das blind-anarchische Wüten der Markt-
kräfte, gerade nicht mehr.142 Wissenssoziologisch gleicht der unter den Gelehrten 
des Wilhelminismus verbreitete Glaube an den „Primat des Politischen“ (Jonas 
1968 II, 225) mehr einer professoralen Selbstüberredung als einer reliablen De-
skription.143 In der Entökonomisierung der soziologischen Grundvorstellungen 
könnte man einen Einfluss des Leninismus entdecken (Weber lernte 1905 be-
kanntlich russisch). Mit dem Marx’schen Ansatz hat sie nur wenig zu tun. Die 
Politik tritt der Wirtschaft erst im neoklassischen Paradigma von außen entgegen. 
Erst in einem Denken, welches beide Sphären kategorial – also apriorisch – 
trennt, müssen politische Kategorien nicht mehr an die Ökonomie zurückgebun-
den werden. Webers „Rationalisierung“ ist als Verüberallgemeinerung der 
Marx’schen „Entfremdung“ bezeichnet worden (Hughes 1958, 317; Jonas 1968 
II, 207). Es kürzt um die politische Ökonomie, wo die Rationalisierung einen 
konkreten Ort hatte,144 und macht sie zu einem „geistigen“ Signum der ganzen 
Epoche, welche diese sogar verursacht haben soll – wenn auch nur, indem sie ihr 
in Form der Religion historisch vorangeht.  

Das Motiv von Webers Forschungen wird hiermit als ein sozialphilosophi-
sches deutlich: die unübersichtliche Moderne soll wieder in das Subjekt inkorpo-
riert („verstanden“) werden können.145 Das Subjekt wird jedoch nicht nur als Ad-
ressat, sondern auch noch als Kriterium des „Wissens“ unterlegt. (In der Nach-
folge wird es dann zum alleinigen Inhalt der Theorie; 2.5.2). Eine Klassentheorie 
lässt sich so jedenfalls nicht aufstellen. Unübersichtlich geworden ist „die Mo-
derne“ nicht nur realgeschichtlich, sondern auch ideengeschichtlich; nicht zuletzt 
dadurch, dass die Soziologie – auch bei Weber – ihren entscheidenden Gegens-
tand angemessen zu theoretisieren verabsäumt hat: den Kapitalismus und seine 
Anatomie, die eben auch Klassen beinhaltet. 

„Gleichsetzung von Nationalstaat und Gesellschaft“. Beck hat für die Zeit danach 
keine theoretischen Mittel mehr, vielleicht weil er diesem Denken selbst zu sehr 
verhaftet war. Marxens seit je anders denkende Gesellschaftsanalyse streift Beck 
auffällig oft (20, 48, 253), schreckt aber vor ihr zurück (49, 91, 203). 

142 Kalkulierbarkeit gehört nicht zu den Merkmalen des Kapitalismus; auf dem Markt 
geht es anarchisch und kriegerisch zu. Bei Weber wird „das Wesen des Kapitalis-
mus ent-ökonomisiert und ‚vergeistigt’. Als Wesen des Kapitalismus erscheint die 
Rationalisierung des ökonomisch-sozialen Lebens, die rationale Kalkulierbarkeit 
aller Phänomene“ (Lukács 1954, 478 – das gilt noch für Horkheimer). Damit übt 
Lukács auch subtile Selbstkritik.

143 „Das Wirtschaftsleben wird politisiert, die Politik ökonomisiert“. Weber 1922, 176. 
144 Nämlich in Form der Mechanisierung der Produktion (cf. 2.1.6), wie das Wort „Ra-

tionalisierung“ ja noch heute gebraucht wird (MEW 23, 391 ff., 650 ff.). Marx be-
nutzt das Wort an einer Stelle sogar selbst (MEW 25, 631). 

145 Kittsteiner 1977, 161 sieht bei Weber „Chaos-Metaphern“. Zur „Unübersichtlich-
keit“ Fn. 110, Habermas 1985a. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 237

                                             

Klassen bei Helmut Schelsky   

„Dieser verhältnismäßig einheitliche Lebensstil der nivellierten Mittelstandsgesellschaft 
[...] erfüllt sich darin, einheitlich an den materiellen und geistigen Gütern  

des Zivilisationskomforts teilzunehmen.“ (Schelsky 1953)  

In der bundesdeutschen Nachkriegszeit, als nicht nur die Grauen des Dritten Rei-
ches in vollem Maße bekannt geworden waren, sondern auch ehemalige Täter 
und Opfer wieder in einem Lande zu leben versuchten, hat Helmut Schelsky als 
das Bedürfnis der Epoche das „nach einer neutralistischen Hintergrundideologie 
unantagonistischen Charakters“ bestimmt.146 Eine solche vertrat die neoklassi-
sche Ökonomie seit jeher. Daher lag sie für die bundesrepublikanische Soziologie 
der Nachkriegszeit als Hintergrundparadigma besonders nahe – umso mehr, als 
bereits die soziologischen Klassiker dieses Modell bevorzugt hatten. Dazu mö-
gen auch „Westbindungen“ ihren Teil beigetragen haben, denn die Neoklassik er-
lebte in dieser Zeit ihre finale Kodifizierung.147 Die Methoden der Soziologie gli-
chen sich darum nach 1945 auch in Deutschland weiter denen der Neoklassik an. 
Ein subjektivistischer Einschlag zeigte sich darin, dass die empirische Forschung 
vor allem Umfragen, Interviews und Sympathieskalen benutzte, die zwar exakte 
Messdaten zu erheben erlaubt, damit jedoch lediglich Stimmungen erfasste.148

Das Vermächtnis der Marx’schen Soziologie, speziell der Klassentheorie, lag 
jedoch weiter in der Luft. Angesichts des heraufziehenden kalten Krieges harrte 
sie der soziologischen Behandlung. Doch auch in den soziologischen Klassen-
theorien nach 1945 wurde die Wirtschaft entweder ganz ausgeblendet, oder wie-
der nur nach neoklassischem Muster begriffen. Mit dieser Basistheorie im Hin-
tergrund macht der Klassenbegriff die bereits an Weber beschriebenen Wandlun-
gen durch: er wird von einem primär ökonomisch-funktionalen zu einem subjek-
tiv-phänomenalen Begriff. Die Untersuchung der Gesellschaft auf eine klassen-
spezifische Gliederung hin sucht nun in anderen als ökonomischen Kategorien 
nach Anhaltspunkten, in denen sie Faktoren wie Bildung, Wohnlage, Freizeitges-
taltung, Gefühlslagen, den „Habitus“ oder ähnliches untersucht. Es ist daher kei-
neswegs überraschend, dass die Marx’schen Aussagen sich aus einer solchen 
Perspektive nicht bestätigen ließen – nicht einmal für seine eigene Zeit. Gerade 

146 Schelsky 1959, 22; vgl. 1961, 375. Mit der Theorie der „nivellierten Mittelstands-
gesellschaft“ hat er genau dieses Bedürfnis bedient. Für die „Grabesstille“ in der 
Soziologie (1959, 32; ein Zitat Dahrendorfs) gibt er indes folgende Begründung: 
Neben den kollegialen Ängsten um das Profil einer noch immer nicht anerkannten 
Wissenschaft sei es vor allem das Wissen darum, dass man gar zu schnell zu „ideo-
logisch-biographischen Verdächtigungen“ der Person des jeweils anderen kommen 
würde, der so – wie zu ergänzen ist – entweder als Nationalsozialist oder als Emig-
rant je einem Teil der Bevölkerung unbeliebt gemacht werden könne (cf. Fn. 159).     

147 Im Bestseller Samuelson 1948 ff.; Henderson 1958, Debreu 1959 (Zinn 1987). 
148 So eine Kritik Adornos (1957a, s.o., Fn. 53) an der empirischen Sozialforschung. 

Schon Webers Industriesoziologie untersuchte die „Stimmungslage“ der Arbeiter 
(Jonas 1968 II, 201). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

darin, dass die Strukturen des Wirtschaftsprozesses den Beteiligten nicht unmit-
telbar einsichtig sind, liegt ja die Berechtigung für eine eigenständige Wissen-
schaft der politischen Ökonomie. Wird die beschriebene Erweiterung der sozio-
logischen Fragestellung nicht als Ergänzung, sondern als Ersetzung einer öko-
nomischen Analyse begriffen und zugleich die Marx’sche Klassentheorie als eine 
„Beschreibung“ des akuten Gesellschaftszustandes missdeutet, sieht es so aus, als 
habe sich Marx in seinen Einschätzungen geirrt. Angeführt wurden für diese Be-
hauptung für gewöhnlich die Entwicklung eines breiten kulturell gefassten „Mit-
telstandes“ (es ging um Konsum, den „Lebensstil“, Schelsky 1956, 336), die Ent-
stehung oder Ausdehnung der „neuen“ Mittelklasse der „Angestellten“,149 die 
gewachsene „Mobilität“ in der Gesellschaft (nicht räumlich, sondern auf einer 
Skala sozialen Ranges) sowie die zurückgehende Selbstverortung der Betreffen-
den in einer der traditionellen Klassen.150

Solche Perspektiven wurden von vielen Theoretikern nicht nur als empirische 
Beobachtungen, sondern eo ipso schon als Widerlegungen der Marx’schen Theo-
rie gewertet, ohne den entscheidenden Unterschied im thematischen Fokus und in 
der Analyseebene zu bemerken (s.o. zu Oppenheimer, 2.4.1). Die Arbeiten 
Schelskys über den „Klassenbegriff“ aus den 1950er Jahren sind für eine solche 
Vorgehensweise repräsentativ. Sie haben zudem den Vorteil, dass sie sich expli-
zit auf Marx zurückbeziehen. Darum seien sie einer Analyse unterzogen.  

Weil die Frage: „Haben wir heute noch eine Klassengesellschaft?“ (Schelsky 
1956, 333) nach Schelsky „eine der wenigen theoretischen Diskussionen“ auslös-
te, „die in der deutschen Sozialwissenschaft nach 1945 überhaupt durchgeführt 
wurden“ (1961, 350), stellte er sich diese Frage auch selbst, und zwar mehrmals 
und über Jahre hinweg. Schelsky definiert als Aufgabe der Soziologie das „de-
skriptive Begreifen der Gesellschaft“ (1961, 368, cf. Kneer 1997 und 2001). Die-
se deskriptive Absicht unterschiebt er nun auch Marx. Dieser habe mit der „dua-
listischen“ Klassenlehre eine „totale, alles umfassende Struktur“ darstellen wol-
len, die sich in „allen [! ...] sozialen Lebenserscheinungen“ der Klassenangehöri-
gen dokumentiere (1961, 358). Marx’ Aussagen über ökonomische Klassen wer-

149 Cf. Kracauer 1929, Grünberg 1932, Croner 1954, Bell 1975, Laclau 1977, Speier 
1977, Haupt 1998. Heute ist eher der Begriff „Dienstleistung“ gebräuchlich, was 
Ähnliches meint. Spekulieren ließe sich, ob die Quote der Bediensteten (Dienstbo-
ten oder -leister) Index einer hohen Ausbeutungsrate sein könnte (das Kapital hat 
Geld übrig und bezahlt auch unproduktive Arbeit, Arbeitslose hingegen müssen 
solch niedere Dienste annehmen): 1861 gab es recht viele (MEW 23, 469; cf. 207), 
1951 nur wenige (Bottomore 1967, 45 f.), Mitte der 1990er Jahre sprach man wie-
der von der „Dienstleistungsgesellschaft“ (Kneer 1997; cf. Ringer 1969, 204). 

150 Stationen des theoretischen Abschieds von der „Klasse“ waren Geiger 1949, Dah-
rendorf 1957, Schelsky 1961, Bergmann 1969, Offe 1972a, Beck 1983, Hradil 
1987, 2001; cf. Ritsert 1998, 88 ff. („Die fünffache Abschaffung der Klassen durch 
die deutsche Soziologie der Nachkriegszeit“), Diettrich 1999, 21 ff. („Vom Ver-
schwinden der Klassen- und Schichtanalyse in der deutschen Soziologie“). Für den 
englischen Sprachraum Gubbay 1997, Milner 1999.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 239

                                             

tet Schelsky als soziologische Beschreibung eines konkreten Gesellschaftszu-
standes. So unterschiebt er Marx das Ziel der zeitgenössischen Soziologie (was 
die marxistische Soziologie vielleicht nahe legte, Fn. 24, 114). Dies treibt die 
Phänomenalisierung der Marx’schen Theorie, die schon bei Bernstein und Weber 
begegnete, auf die Spitze. Dabei hatte Schelsky es einmal besser gewusst: fünf 
Jahre zuvor schrieb er noch, Marx habe auch andere Klassen gekannt und gerade 
keine „diagnostische Feststellung“, sondern ein „Entwicklungsgesetz“ liefern 
wollen (1956, 334). Doch auch ein „Entwicklungsgesetz“ muss für Schelsky ir-
gendwann vollständig realisiert sein; er kann sich Marx’ Denken in wirkenden 
Wesenkräften und einem irreduzibel anarchischen Tumult auf der „Oberfläche“ 
nicht anders vorstellen als eine Darstellung auf Raten. Selbst dieses Zugeständnis 
schien ihm 1961 aber zu weit zu gehen – hier bleibt es bei der wissentlich zu-
rechtgestellten Unterschiebung einer Deskriptionsabsicht, gerade bei den offen-
sichtlich polemischen Stellen aus dem Kommunistischen Manifest (Fn. 110).  

Diese vorgebliche „Beschreibung“ von Marx wird nun radikal historisiert, 
ganz wie es schon Schelskys Lehrer Freyer tat: Marx wird zu einem „Denker des 
19. Jahrhunderts“.151 Er habe in diesem zwar recht gehabt,152 aber eben nur in
diesem. Aufgrund fundamentaler sozialer Strukturveränderungen gelte seine 
Theorie „heute nicht mehr“ (diese seit Freyer in der Soziologie beliebte Figur hat 
Wurzeln bei Hilferding und Lenin; 2.2.6). Unterstellt wird, „dass die Klassenleh-
re eine geschichtlich eindeutige soziale Wirklichkeit bezeichnet“ (1961, 360):

„Diese industrielle Klassengesellschaft gab es einmal, und es besteht kein Zweifel, dass 
auch unsere deutsche Gesellschaft im Verlauf des 19. Jahrhunderts immer mehr diesen 
Klassencharakter annahm“ (Schelsky 1956, 334; Hvg. CH). „Dass ‚die ganze Gesell-
schaft sich [...] in zwei feindliche .. Klassen spaltet’ (Marx) hat es einmal [...] gegeben“
(Schelsky 1961, 360; Hvg. CH). 

Diese Unterstellung ist verfehlt: einen solchen Zustand, eine „allumfassende“ 
Klassenzweiteilung hat es auch zu Marxens Zeiten nicht gegeben, und es war 
nicht Marxens Absicht, eine solche „Beschreibung“ zu liefern. Der Marx’schen 
„Klassentheorie“ lässt sich nur dies entnehmen (s.o.): die kapitalistische Produk-
tionsweise breitet sich weltweit immer weiter aus. Ihr ist eine starke Öko-
nomisierung aller Lebensbereiche immanent. Innerhalb ihrer Logik gibt es nur 
zwei Möglichkeiten: wer nicht Eigentümer an Produktionsmitteln oder von Ver-
mögen ist, ist irgendwann gezwungen, seine Arbeitskraft zu verkaufen. Immer 
weitere Bevölkerungsgruppen erfahren dies am eigenen Leibe. Beschrieb Marx 

151 Freyer 1930, 306 ff.; 1931a, cf. Remmers 1994, 72 ff.; zu Schelskys Verhältnis zu 
Freyer vgl. G. Schäfer 1999, Rehberg 1999. Die Historisierung könnte ein Grund 
sein, warum Schelsky das Zugeständnis an Marx fallen ließ: eine als Erwartung ge-
deutete Theorie lässt sich weniger elegant historisieren als eine Beschreibung. 
Schon der sprachliche Ausdruck versagt dabei (‚es war real, dass Marx meinte, es 
würde demnächst geschehen’). 

152 Schelsky nennt die Analyse von Marx implizit „richtig“ (1961, 390), obwohl er 
Marx zugleich Idealismus, Theologismus und Reduktionismus vorwirft (359). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

nun bestimmte Abschnitte einer gesellschaftlichen Entwicklung, so ging er zwar 
heuristisch von diesem basalen ökonomischen Strukturprinzip aus, ohne aber je 
zu behaupten, dass es nur diese zwei Klassen gibt, die sich noch dazu als „in sich 
homogene“ gegenüberstehen.153 Die grundlegende ökonomische Schicht der 
Marx’schen Theorie, ihr Herzstück, bleibt auch bei Schelsky außen vor.154

Die Unterstellung, an der bei Schelsky alles hängt, ist die, dass die Gesell-
schaftsstrukturen sich inzwischen von Grund auf verändert haben, und daher die 
Marx’sche Theorie heute „nicht mehr“ (355) zutreffe („Überwindung der Klas-
senstruktur“, 326, 337 – eine Wendung von Freyer 1930, 306). Dafür gibt 
Schelsky allerlei an: die Verbesserung der Lage der Arbeiter und gegenläufig die 
Deklassierung der Heimatvertriebenen (327), den „universalen Konsum“ (328) 
und „einheitlichen Lebensstil“ (336), die Sozial- und Steuerpolitik (336) sowie 
die „Konvergenz der Sozialwissenschaften“ (337), nicht mehr davon zu reden – 
bei den „besten Leuten“ aus Forschung und Politik sei sie schon lange diskredi-
tiert, wie Schelsky mit Schumpeter sagt (352).155 All dies sind zunächst Beobach-
tungen, die damals zutreffend gewesen sein mögen. Als Argumente gegen die 
Klassentheorie taugen sie jedoch nicht. Sie haben den Status dessen, was Marx 
„unendliche Variationen und Abstufungen in der Erscheinung“ nannte (MEW 25, 
800). Um die Klassentheorie zu „überwinden“ ist mehr zu tun als nur Meinungen 
aufzuzählen. Auf die Ebene der Theorie begibt sich Schelsky jedoch nicht. Wenn 
er sagt, „der Soziologe“ könne soziale Veränderungen nur „auf der Bewusst-
seinsebene der unmittelbar Handelnden analysieren“ (370), so gibt das die Me-
thodik Max Webers wieder, der er sich bedient. Für die Klassentheorie heißt das, 
dass über sie primär in Kategorien des Gefühls („das Gefühl, nicht mehr ganz un-
ten zu sein“, 328, 337; 343) und des „Bewusstseins“ (329, 336, 354) befunden 
wird. Diese liegen allerdings auf einer anderen Ebene als der von Marx.

Für die Behauptung, es liege eine „ganz andere“ Wirklichkeit (338) vor, lie-
fert Schelsky keine materialen Argumente. Er kommt aber auch mit der moder-
nen subjektivistischen Soziologie ins Gehege, auf die er sich eigentlich stützen 

153 „‚Klasse’ ist für Marx eine sozial homogene Gesellschaftsverfassung in sich“ 
(Schelsky 1961, 359). Dagegen Marx 1850: „der Kampf des industriellen Lohnar-
beiters gegen den industriellen Bourgeois ist in Frankreich ein partielles Faktum, 
das [...] um so weniger den nationalen Inhalt der Revolution abgeben konnte, als 
der Kampf gegen die untergeordneten Exploitationsweisen des Kapitals, des Bau-
ern gegen den Wucher und die Hypotheke, des Kleinbürgers gegen den Großhänd-
ler, Bankier und Fabrikanten, mit einem Worte, gegen den Bankerott, noch einge-
hüllt war in die allgemeine Erhebung gegen die Finanzaristokratie“ (MEW 7, 20). 

154 Schelsky selbst meint, sogar „bewusst“ (1961, 350).
155 Cf. Weber 1922a, 167; cf. Fn. 130. Ein magisches Denken: die theoretische Rede 

über einen Gegenstand wird zum Indikator des Zustands des Gegenstandes selber. 
Das „Klassenbewusstsein“ sei erst durch die Theorie erzeugt worden (370) und 
werde, vor allem von Großorganisationen („Massenorganisationen der Daseinsfür-
sorge“) und den eigentlich funktionslosen Intellektuellen, wider den Augenschein 
aufrechterhalten (398 f., 414 – man bemerke die implizite Dämonisierung theoreti-
scher Gegner). Schelsky hält diese Position allerdings nicht durch (cf. Fn. 168). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 241

                                             

will: damalige soziologische Umfragen zeigten nämlich, dass viele Arbeiter noch 
immer Klassenbegriffe gebrauchten (338, 357; nach Popitz 1957a u.a.). Daher 
muss Schelsky das „Sozialbewusstsein“ (354), mit welchem er die Klassenge-
sellschaft als überwunden aufzeigen wollte, selbst noch überwinden. Er tut dies, 
indem er es zur Altlast erklärt, die noch aus den überwundenen Zeiten der Klas-
senherrschaft komme, und nur von zweifelhaften Institutionen und Personen 
noch aufrechterhalten werde. Die These des totalen Wandels wird dadurch nicht 
materialhaltiger. Vielmehr muss sich Schelsky von der subjektivistischen Sozio-
logie, die ja immerhin reale Stimmungen und Meinungen aufzeigt (wofür er das 
Wort „Meinungsideologie“ kreiert, 369, 390), zurückziehen auf eine spekulative 
Sozialpsychologie. Der Gegenstand liegt somit weder im Objekt noch im Sub-
jekt, sondern im sozialen Unterbewusstsein. Das ist eine recht beliebige soziolo-
gische Behauptungsebenen (cf. Jameson 1993; Assmann 1999). Schelsky führt 
verschiedene Gründe an, warum „neue soziale Wirklichkeiten noch unter alten 
sozialen Begriffen verstanden“ werden (338), etwa eine „Zeremonialisierung“ 
(340, 367), oder weil „tiefverwurzelte menschliche Grundantriebe“ (330) auch in 
einer dynamischen Gesellschaft noch dazu zwängen, sich „statischen Rangord-
nungen“ zu unterwerfen (343, 329). Material belegt hat er seine These damit 
noch immer nicht. Um ihrer willen hat er nur eine gewagte sozialpsychologische 
Konstruktion erdacht und sich zudem in Inkonsistenzen verwickelt.156

Eine reale Nivellierung gab es zu keinem Zeitpunkt.157 Doch selbst wenn der 
Momentanzustand einer „nivellierten Mittelstandsgesellschaft“ (328) einmal 
vorgelegen hätte, hätte dies über die Klassentheorie wenig ausgesagt – in einer 
ökonomischen Analyse wären möglicherweise noch immer dahinter wirkende 
Kräfte freizulegen gewesen. Über diese aber lassen sich mit einer Analyse, die 
nur einen Momentanzustand oder einen kleinen Zeitraum erfasst, die sich dabei 
vorwiegend auf subjektive Einschätzungen stützt und nur die Sphäre des Mark-
tes, nicht aber die der Produktion betrachtet oder sich gar völlig auf außeröko-
nomische Faktoren beschränkt, nur sehr begrenzt Aussagen treffen.

156 Schelskys Behauptungen schwanken: Er sagt, es gab einmal eine Klassengesell-
schaft (1979, 334, 360), zugleich aber ist ‚Klasse’ „sowieso nur eine geistige Syn-
these“ (360). Die Klassendiskussion sei eine „rein akademische Angelegenheit“ 
(352), doch zugleich ist in der Gesellschaft ein „Klassenbewusstsein weitgehend 
vorhanden“ (361). Erneut wird zwischen Theorie und Wirklichkeit nicht unter-
schieden. Die Marxwiderlegung wird zur Obsession. Eine solche führt zu über-
schießenden Ketten von Beteuerungen, die sich gegenseitig neutralisieren (etwa: 
‚ich habe nie einen Kuchen gesehen’, ‚ich habe den Schokoladenkuchen nicht ge-
gessen’, ‚ich habe ihn nicht allein gegessen’). 

157 „Angesichts der erheblichen Differenzierungen der Einkommens- und noch stärker 
der Vermögensverteilung, von Unterschieden in der Lebenshaltung, Wohnsituation 
und Erwerbslage erscheint inzwischen die von H. Schelsky 1950 formulierte These 
von der Tendenz zur Nivellierung [...] historisch überholt“. Vielmehr „gliedert ob-
jektiv die Verteilung des Produktivvermögens die Gesellschaft in die kleine Gruppe 
der Besitzenden und die große Zahl der Nichtbesitzenden“ (Rytlewski 1979, 115, 
cf. Greffrath 1976). Andere Sozialstatistiken sprechen ähnlich (Fn. 184). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die Behauptung einer „Überwindung der Klassengegensätze in einer sozialen 
Nivellierung“ (Schelsky 1956, 337) schließt Oberfläche und Wesen, Beobach-
tung und Theorie unzulässig miteinander kurz. Eine Analyse, die sich ökonomi-
scher Untersuchungen enthält, kann ökonomische Aussagen schlecht widerlegen. 
Es stellt sich daher die Frage, was Schelskys Kampf gegen die Klassentheorie 
und seine immer neu ansetzende Behauptung einer neuen, übergegensätzlichen 
Wirklichkeit eigentlich motiviert hat. Es hat etwas mit dem speziellen deutschen 
„Schmelztiegel der Klassengesellschaft“ (Geiger 1949) zu tun – mit dem Natio-
nalsozialismus. Diesen nennt Schelsky stets nur am Rande, er thematisiert und 
theoretisiert ihn nicht, obwohl er gerade ihm eine große Erklärungsmacht zubil-
ligt: In einer biographischen Einleitung behauptet Schelsky, dass dieser die große 
Wandlung von der klassengespaltenen zur nivellierten Gesellschaft vollzogen 
habe. Er meint näherhin, „dass die sozialen Wandlungen, die der Nationalsozia-
lismus, der Krieg und die Kriegsfolgen in unserer Gesellschaft hervorgerufen ha-
ben, so umwälzend waren, dass sie sowieso ganze soziologische Bibliotheken 
hatten zur Makulatur werden lassen“ (Schelsky 1979, 12).

1953 und 1956 nennt er nur von fern die Deklassierungen der „Heimatver-
triebenen“ (327, 336), die durch den „Zusammenbruch“ bedingt sei (400), sowie 
den „Aufstieg der technischen, kaufmännischen und Verwaltungs-Angestellten“
(336), ohne zu fragen, wie diese so plötzlich haben aufsteigen können. 1961 be-
wertet er die „‚Idee der Volksgemeinschaft’“ deutlicher als „unverkennbar egali-
tär“ (375).158 Die alte Bewunderung eines langjährigen Mitkämpfers (11) ver-
mischt sich mit einer versteckten Apologie des öffentlich angeklagten Täters.159

Doch was er persönlich dem Nationalsozialismus nebst seiner Folgeschäden zu-
gesteht, stellt er soziologisch in einen größeren Zusammenhang. Das entlastet 
den Nationalsozialismus (und so ihn selbst) moralisch:

„Das Aufkommen [...] nationalistischer Ideen [...] entspringt [...] Veränderungen der 
Sozialstruktur, insbesondere der wachsenden Bedeutung eines ‚neuen Mittelstandes’ 
[...] Diese soziale Entwicklung muss eher als Voraussetzung der Herrschaft des natio-
nalsozialistischen Systems verstanden werden denn als deren Folge“ (Schelsky, 352).    

Hier dreht er sich im Kreis. Die soziale Wandlung, die der Nationalsozialismus 
verursacht haben soll, bildet nun wieder seine Voraussetzung. Das nimmt ihm 

158 1955 sagt Schelsky unverhohlener, dass „der Nationalsozialismus, der Krieg, der 
Zusammenbruch und die Politik der Besatzungsmächte in immer stärkerer Gewalt 
und Radikalität das Sozialgefüge veränderten, umschichteten und auf die Gleise 
neuer, unumkehrbarer [?] [...] Entwicklungen stießen“ (1979, 412, vgl. 12, 399). 

159 „Jede ‚Bewegung’ wird in sich selber konservativ, und selbst [!] Kommunismus 
oder Nationalsozialismus wären in unserer Gesellschaft nur noch als Restaurations-
bemühungen denkbar“ (417). Schelsky beklagte das „dem Soziologen unterstellte, 
oft im gleichen Atemzug als ‚Engagement’ zugemutete politische Wollen“ (370, 
s.o., Fn. 146). Obwohl er sonst die Ideen ontologisch vorordnet (Fn. 155), lehnt er 
in diesem Fall die Verantwortung der Ideengeber für eine solche Entwicklung ab. 
Das verübelte ihm König (1980, 189; 1987, 345).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 243

                                             

zwar die Ehre, die große Wandlung allein vollbracht zu haben, verleiht ihm aber 
retrospektiv eine demokratische Legitimation.160 Einerlei, ob der Nationalsozia-
lismus die Veränderung oder jene ihn hervorgebracht haben soll – dass die Klas-
sen im Dritten Reich verschwunden wären, lässt sich so oder so nicht behaup-
ten.161 Feststellen lässt sich nur, dass darüber nicht mehr gesprochen wurde. 
Auch wenn Schelsky (252) es abstreitet: Das akademische „Verschwinden der 
Klassenanalyse“ hat auch reale Hintergründe, nur dass diese weniger die Gegens-
tände der Theorie, sondern eher ihre Subjekte, die Sozialwissenschaftler selbst 
betreffen.162 Noch die nachträgliche Kritik an den sozialpolitischen Maßnahmen 
des Dritten Reiches geht daran vorbei, dass eine „Volksgemeinschaft“ weder so-
zial noch ökonomisch, sondern nur symbolisch erreicht wurde.163 Eine „Gemein-
schaft des Volkes“ (Heidegger 1927, 284) wurde nicht durch „Volkswohlstand“ 
(Schelsky 1956, 346) oder Volkswagen erreicht (der kam nicht dem Volk, son-
dern der Front zugute), sondern am ehesten durch Heinz Rühmann.  

Sie wurde inszeniert (Ehalt 1996). Der sich ideologisch antimodern gebende 
Nationalsozialismus war ästhetisch durchaus modern. Er setzte erstmals massiv 
moderne Massenmedien ein: Ob bei der Rolle der Parteizeitungen und des Me-
dienzars Hugenberg für die „Machtergreifung”, der Stabilisierung der Herrschaft 
durch Volksempfänger und Wochenschau, Riefenstahls Inszenierungen der Par-
teitage für das Kino oder bei Durchhalteprojekten wie dem Film „Kolberg”: man 
ging so souverän mit den neuen Medien um, dass sogar das Ausland fasziniert 
war.164 Nicht nur durch Terror, auch mittels seiner Ästhetik erfasste der National-
sozialismus breite Bevölkerungsschichten – durchaus nicht immer in der rück-

160 „Die Verwaltung totalitärer Staaten, die unzeitgemäße Volksteile der Ausrottung 
zuführt, ist bloß der Nachrichter längst gefällter ökonomischer Verdikte“ (Hork-
heimer 1947, 230/GS 5, 237). 

161 Zwar gab es eine „Sozialpolitik“ (DAF, KDF etc.), die sich um eine Einbindung der 
Arbeiter bemühte (Mason 1977, Recker 1985, Lauermann 1998). Doch sie hat die 
Klassengegensätze keineswegs aufgehoben. Als erste Maßnahmen wurden 1933 die 
Gewerkschaften zerschlagen und die Löhne gesenkt. Dass einige Menschen schnell 
„aufsteigen“ konnten, lag an der Hierarchie in Partei und Armee und den Arisie-
rungen jüdischen Besitzes (cf. Neumann 1942, Hennig 1976, Caplan 1995). Von 
Kriegsverlusten abgesehen, kamen Kapital und Arbeit wenig verändert aus dem 
Krieg; die „Restauration“ kam sehr bald (Huster 1972, cf. Schelsky 1979, 410 ff.). 

162 „Diese Sonderentwicklung der Soziologie in Deutschland hat eine politische Ge-
schichte: [...] Klassentheorie, schon in der Weimarer Republik von einer Mehrheit 
der Soziologen abgelehnt, wurde im Dritten Reich aus dem Sprachgebrauch ver-
bannt. Wirtschaftswunder und Sozialpartnerschaft lösten die Volksgemeinschaft 
der Nationalsozialisten ab. Im kalten Krieg war jede Nähe zum Marxismus ver-
dächtig“ (Diettrich 1999, 11).

163 Die Nationalsozialisten herrschten nicht wegen ihrer Sozialpolitik (Fn. 19, Fn. 161; 
siehe allerdings Aly 2005). Das für alle spürbarste Herrschaftselement war wohl 
die sanft erzwungene Partizipation durch die Partei (Neumann 1942, Reibel 2002). 

164 Nicht nur über die Olympiade (H. Schäfer 1981, 121; Fest 1973, 513, 700, zum 
Einsatz der Medien Hofmann 1988, Donner 1995, Dröge 1995, Welzer 1995, Han-
na-Daoud 1996, Ohr 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

wärtigen Variante von Alfred Rosenberg und den Fackelaufmärschen. Es ist eine 
solch ästhetische Synthesis, auf die Schelsky in der frühen Bundesrepublik noch 
immer abzielt – symptomatisch ist das Wort „Uniformierung“ im Zusammen-
hang mit dem Massenkonsum (328, 337). Nach dieser ästhetischen Synthesis 
„sehnt“ er sich zurück.165 Die konstatierte „Überwindung der Klassenstruktur“ 
war allerdings vor wie nach 1945 nur ein „schöner Schein“ (Reichel 1991).166

Schelsky aber nimmt sie für bare Münze. Dass man sich von einem solchen 
blenden lassen wollte, hatte Schelsky in dem eingangs zitierten Satz über das 
„Bedürfnis der Epoche“ (1959, 22) bereits zu erkennen gegeben.  

Über die „Anti-Klassentheorien“ (354) dieses „Anti-Soziologen“ (Schelsky 
1981) ist damit alles gesagt; der eigentliche Gegenstand der Marx’schen Klas-
sentheorien wird an keiner Stelle berührt.167 Doch ist diese Marxvermeidung 
auch systematisch interessant, denn sie hat symptomatischen Charakter. Sie ent-
hält nicht nur einen Standpunkt zum Verhältnis von Theorie und Praxis, von 
Wissenschaft und Politik in der Sozialwissenschaft, sondern sie versteht sich ge-
genüber Webers versteckter Werthaltung seiner Wissenschaft wieder offen als 
normative Theorie – als „indirekte Morallehre“.168 Denn obwohl Schelsky am 

165 „Vergessen wir nicht, dass auch die Weimarer Republik an [...] zu schroff betonten 
Klassenkonflikten gelitten hat und dass sich eine totalitäre Bewegung [...] in den 
Steigbügeln einer weitverbreiteten Sehnsucht zur Überwindung des Klassenkon-
fliktes in den Sattel [...] geschwungen hat“ (Schelsky 1961, 348, Hvg. CH). Diese 
„Sehnsucht“ teilt er noch immer (cf. 326, 337, 361 etc.); ihm fehlt 1956 ein „Ge-
fühl der Ordnung“ (343). 

166 Wie jeder Schein, hat auch dieser ein fundamentum in re – etwa in den staatlichen 
Medienanstalten, die in den 1950er Jahren die einzigen Anbieter der neuen Mas-
senmedien waren. Für das Fernsehprogramm hat Schelsky also recht – alle sahen 
dasselbe. Dass dies nicht selbstverständlich ist, wird erst nachträglich klar. Die 
Medienlandschaft bildet heute deutlich Klassendifferenzen ab, vom sog. „Unter-
schichtenfernsehen“ (Harald Schmidt) bis zu anspruchsvollen Theaterverfilmungen 
für die gehobeneren Schichten. Wird „König Fußball“ nicht darum so hoch gehan-
delt, weil er als das einzig verbliebene klassenübergreifende Fernsehereignis gilt? 

167 Dies gilt auch für Dahrendorf 1957, der die Klassentheorie als eine Theorie der 
„Herrschaft“ deutet und damit dem zeitgemäßen „Primat der Politik“ aufsitzt, für 
Popitz 1957, der „Klasse“ als eine Unterscheidung zwischen geistiger und körperli-
cher Arbeit deutet (vgl. Sohn Rethel 1972) etc. Einige „Anti-Klassentheorien“ kri-
tisiert Schelsky selbst, etwa die „bei Dahrendorf zuweilen deutlich werdende Ent-
täuschung, dass keine der neueren Theorien der Sozialstruktur die Klassentheorie 
als ganze widerlegt habe“ (Schelsky 1961, 359).

168 Das Klassenbewusstsein der Arbeiter wird auf eine unerwartete Langlebigkeit der 
sozialistischen Ideologie (365f.), auf das Orientierungsbedürfnis nachwachsender 
Soziologen (354 f.) und auf den Einfluss „großer Organisationen“ (414) zurückge-
führt. Obwohl es also ‚nur’ ein Überbleibsel und eine Einflüsterung der Intellektu-
ellen sein soll, wird an anderer Stelle gesagt, es sei immer so, dass „wissenschaft-
lich-analytische Erkenntnisse in unmittelbares Sozialbewusstsein“ absänken (369 
f.). Wenn die Klasse, die es nach eigenen Angaben einmal gab (334, 360), dennoch 
„nur eine geistige Synthese war“ (360), dann scheint es in der Macht des Sozial-
wissenschaftlers zu stehen, seine soziale Umwelt via „self-fullfilling-prophecy“ 
(390) nach Belieben zu beeinflussen (dahinter steht – bei Freyer – ein veritabler 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 245

                                                                                                                                    

Ende zur selben Fragestellung kommt wie die klassische Ökonomie,169 blockt er 
ökonomische Fragestellungen mit der Unterstellung ab, alles sei nun ganz anders. 
Stattdessen gipfeln seine Aufsätze regelmäßig in moralischen Appellen: „Darum 
geht es hier nicht. Sondern es geht um den moralischen Appell“ (1956, 348).  

Des Soziologen „Aufgabe, unser wahres Bildungsbemühen sollte [!] in der Mitwirkung 
an den Vorgängen und Versuchen gesehen werden, in denen der einzelne heute seine 
eigene einmalige und unverwechselbare soziale Wirklichkeit als Person170 sich wieder-
herzustellen bemüht; sollte [!] in der Teilnahme an der Sorge um den Bestand und die 
Lauterkeit der kleinen Gruppe, der persönlichen menschlichen Beziehungen in Ehe, 
Familie, Freundschaft, Kollegialität, Berufsgemeinschaft usw. bestehen“ (1979, 409).  

Dies sind keine Schulungen für angehende Pädagogen, sondern theoretische Ab-
handlungen. Hier liegt eine veritable Ethisierung sowie Ästhetisierung der sozio-
logischen Theorie vor.171 Ethik dient hier nicht mehr als nachträglicher Ersatz
für eine verlorengegangene Ökonomie wie bei Bernstein, sondern als eine aktive
Ersetzung derselben. Damit hat sich die Beobachtung, die marxophobe deutsche 
Soziologie tendiere in Richtung eines Dualismus, der einen technoiden Unterbau 
(Schelsky 1979, 99 ff.; 449 ff.) durch eine „Ethik“ ergänze und im Extremfall er-
setze, am ausgewählten Material bestätigen lassen. Diese Ethisierung des Den-
kens über Gesellschaft ist bis in die Gegenwart weiter zu verfolgen (Kapitel 3).

Klassen bei Luhmann
Niklas Luhmann, der als einer der bedeutendsten deutschsprachigen Soziolo-

gen gehandelt wird, hat zur Frage der Klassengesellschaft so gut wie nichts mehr 
zu sagen. Er begnügte sich zuletzt damit, die umlaufenden Theoreme zu erfassen 
(Luhmann 1998, 1055 ff.). Diese „Semantik“ – mehr ist es für ihn nicht – gehöre 

Nihilismus, 2.5.1). Nur kann man dies falsch oder richtig machen. Dies wird von 
Schelsky politisch bewertet (die Klassentheoretiker machen es für ihn offensicht-
lich falsch). Über diese Bewertung kommt nun ex machina die Ethik ins Spiel. 
Schelsky schrieb im Vorwort zu Riesmann 1957: „das Höchste, was die Soziologie 
[...] zu erreichen vermag, ist nur eine indirekte Morallehre“ (19). Jonas 1968 II, 251 
bemerkt nicht, dass Schelsky das durchaus affirmativ meint – er wiederholt es 1965 
emphatisch (Schelsky 1979, 16). Man muss nur unterscheiden lernen zwischen dem 
falschen „Moralismus“ (Schelsky 1959, 108; 1975) und der richtigen Morallehre, 
wie sie Schelsky vertritt (cf. 4.4, Fn. 41). 

169 „Unsere Gesellschaftsverfassung ist bestimmt durch die Verteilung des Wohlstan-
des“ (Schelsky 1956, 346 – the Wealth of Nations, Smith 1776). Er stellt sogar fest, 
dass „ökonomische Verteilungskonflikte dominieren“ (1961, 384). 

170 Schelsky spricht bereits als Anti-Soziologe. Die als realitätsarm gezeichnete soziale 
Welt wird entwertet. Schon Scheler hatte in der Soziologie Max Webers die „Tie-
fe“ der „Person“ vermisste (Jonas 1968 II, 215).  

171 Den ästhetizistischen Wunsch, in der Wissenschaft „Erfahrungen erster Hand“ 
(Gehlen) zu provozieren (Schelsky 1979, 408, cf. Üner 1994), hätte der postmoder-
ne Theoriepop nicht besser formulieren können, geht es doch auch ihm um Ästhetik 
der Existenz und (Selbst-)Inszenierungen. Von einer „Ethisierung des Klassen-
kampfes“ sprach bereits Max Weber (1894, 80 f.; s.u., Fn. 129). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

nach „Alteuropa“, was bedeuten soll, dass sie nur noch musealen Wert habe. Er 
verweist stattdessen auf die gängige „Ungleichheitsforschung“, die bestehende 
Ungleichverteilungen statistisch erfasst.172 Wichtig an Luhmann ist daher nicht 
das wenige, was er über die Klassen sagt, sondern die Begründung dafür, warum
er so wenig zu sagen hat. Luhmann hat ein derzeit für gültig erachtetes Metanar-
rativ verfasst, mit dem die Rede von Klassen in der Soziologie weiterhin als 
„heute nicht mehr“ zeitgemäß bezeichnet werden kann. Allerdings ist dieses Nar-
rativ keine soziologische Theorie. In Luhmann kulminiert die deutsche Philoso-
phisierung der Soziologie.173 Luhmann hat im doppelten Sinne eine Systemphilo-
sophie hinterlassen, die an Seitenzahl, Hermetik der Sprache und vom Strickmus-
ter her nur mit derjenigen Hegels zu vergleichen ist. Die Behandlung dieses Sys-
tems ist darum erst im nächsten Kapitel sinnvoll (2.5.6).

Die Frage ist allerdings, ob mit der Neuformulierung auf allerhöchster Abs-
traktionsebene174 auch schon etwas inhaltliches zu Einzelproblemen ausgesagt 
ist. Luhmann schien dies vorauszusetzen, wie sonst wollte er über Wirtschaft, 
Recht, Kunst und Religion ganze Bücher schreiben, ohne eigene Erhebungen zu 
machen? Die abstrakten Neuformulierungen beanspruchen kurzschlüssig, zu-
gleich auch reale Prozesse wie die „Ausdifferenzierung von Systemen“ zu erfas-
sen (1984, 25). Erneut wird idealistisch vorausgesetzt, dass die Form ihren Inhalt 
selbst erzeugt, oder diesem zumindest per se entspricht.175 Mit Marx kann man 
dem allerdings nicht blindlings folgen, sondern muss auf die Suche nach Argu-
menten gehen, mit denen Luhmann belegt, warum man „die Semantik von Kapi-
tal und Arbeit verabschieden muss“ (1986, 170) – und damit auch die der „sozia-
len Klassen“ (1985). Es gibt hier kaum neue Gehalte. Inhaltlich wiederholt Luh-
mann vielmehr Punkt für Punkt seinen Bielefelder Lehrstuhlvorgänger Schelsky, 
allerdings ohne ihn zu nennen.  

172 Vgl. Goldthorpe 1985, Kreckel 1983, 1992, Hradil 1987, 2001, zur Kritik Diettrich 
1999. „Niemand wird fortbestehende Verteilungsprobleme bestreiten. Niemand 
wird bestreiten, dass Arbeiter eine organisierte Vertretung ihrer Interessen benöti-
gen“ (Luhmann 1986, 171). Warum dann noch die Marx’sche Theorie ausblenden? 
Luhmann diagnostiziert sogar einen Fall der Profitrate: „Das Verhältnis von Um-
satz und Eigenkapital wird immer riskanter“ (167). Die Unterscheidung von 
„Kampfsemantik“ und Theorie ist als Selbstbeschreibung zu deuten (hier wird sei-
ne eigene Theorie selbstreferentiell). Er selbst führt einen „semantischen“ Kampf 
um eine politische Neucodierung.   

173 Eine „Verweltanschaulichung“ (K. Müller 1996, 41; Schwinn 2001; 2.5.6, Fn. 254).
174 „Diese Darstellung erzwingt eine Darstellung in ungewöhnlicher Abstraktionslage. 

Der Flug muss über den Wolken stattfinden“ (Luhmann 1984, 12 f.; vgl. 2.5.7).  
175 Grimm 1974, Sens 1979 und andere werten die soziologische Systemtheorie als 

Fortsetzung der apriorischen und „formalen Soziologie“ Simmels. Allerdings war 
Simmel noch klar, dass dies nur ‚rein’ formal möglich ist, dass damit also über In-
halte nichts gesagt ist: „Sowohl Geometrie wie Soziologie überlassen die Erfor-
schung der Inhalte, die sich in ihren Formen darstellen, [...] anderen Wissenschaf-
ten“ (Simmel 1908, 12; cf. Sens 1979, 21). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 247

                                             

Wie Schelsky verkürzt Luhmann die Klassentheorie auf eine Deskription ei-
nes Momentanzustandes, den es einmal gegeben habe.176 Der Modus von Theo-
rie, den er der Klassentheorie dabei unterschiebt, repliziert die lebensphilosophi-
sche Reduktion von Theorie als Ausdruck einer Praxis (2.5.4). Es handele es sich 
um eine „Kampfsemantik“ (1986, 165), die „Sympathien organisieren“ (158) und 
„Veränderungserwartungen [...] stimulieren“ solle (161; 1985, 123). Heute müsse 
man den Klassenbegriff jedoch „konsequent historisieren“ (1985, 152) und so re-
lativieren.177 Der Grund dafür ist auch bei Luhmann die spekulative Geschichts-
philosophie der totalen Wandlung, die wie bei Schelsky nur vorausgesetzt und 
mit einigen Ausflügen in die Lebenswelt plausibilisiert wird („man frage die 
Hausfrauen“, 1986, 165).178 Begründet wird weder sie selbst, noch die These, 
dass sie die „Semantik“ von Kapital und Arbeit sowie der Klassen erübrige. Es 
bleibt beim Hinweis darauf, dass auch andere Theoretiker davon nicht mehr re-
den (1986, 152). Damit schließt er wie Schelsky idealistisch aus dem vorgefun-
denen Denken auf die soziale Realität.179

176 Luhmann meint wie Freyer, dass der Klassenbegriff „bestimmten Gesellschaften“ 
entsprach (1985, 150; eine „relative historische Übereinstimmung von Idee und 
Realität“, 1986, 163).

177 Die lebensphilosophische Identitätssetzung von Theorie und Praxis verwickelt 
Luhmann in denselben Widerspruch wie Schelsky: zwar „werden Ideen zur gesell-
schaftlichen Realität“ (1986, 170). Insofern haben sie eine konstruktive Macht, die 
dazu führte, dass die Klassentheorie einmal stimmte (163). Dass sie aber „heute 
nicht mehr“ stimmen soll (171), kann Luhmann nur suggerieren – unter Anleihen 
an Aussagen über die Gesellschaft und ihre „Großprobleme“ (171). Diese setzen 
eine Gesellschaftstheorie voraus, die er aber selbst nicht gibt, und die er für obsolet 
oder nicht vorhanden ausgibt („Die folgenden Untersuchungen [...] bieten [...] keine 
Gesellschaftstheorie“, 1984, 18. „Wir kennen diese Gesellschaft nicht“, 1987, 134. 
„Es fehlt uns eine Theorie der Gesellschaft, selbst die Konturen sind nicht sicht-
bar“, 1989, 435. „Die Soziologie hat [...] keine auch nur einigermaßen zureichende 
Gesellschaftstheorie vorlegen können“, 1998, 17; vgl. dazu auch Schwinn 2001).

178 „Nun ist diese Situation aber nicht mehr unsere“ (1985, 152), denn: „Das Gesell-
schaftssystem hat sich [...] inzwischen auf funktionale Differenzierung umgestellt“ 
(149). „Diese Situation hat sich entscheidend gewandelt“, und zwar – wie bei Ha-
bermas – durch „Staatsintervention“ (1986, 163). Obwohl Luhmann Ungleichhei-
ten nicht wegleugnen will, tut er am Ende genau dies: sein Theoriemodell der 
„funktionalen Differenzierung“, das er hier keineswegs begründet, werde durch die 
Schichtung „konterkariert“ (119). Ob eine Terminologie wie die der Klassen „an-
gemessen“ ist (1986, 170), kann nur eine herkömmliche Theorie entscheiden, nicht 
eine politische Dezision oder ein Werturteil. Das hängt die Bedeutung der System-
theorie tiefer – sie verhält sich parasitär zu anderen Theorien, deren Ergebnisse sie 
lediglich aufbereitet; alteuropäisch gesagt: deren Inhalten sie eine neue „Form“ 
gibt. Im Falle der Wirtschaft ist diese Wirtstheorie klar die Neoklassik. Deren klas-
senloses, preisgesteuertes System, das keine Produktion kennt und keine Steuerung 
verträgt, kleidet Luhmann 1988 in das Gewand seiner technoiden „Supertheorie“. 

179 Dabei schließen die anderen Theoretiker ihn selbst (1985) ein. Seine Theorie er-
laubt schließlich Selbstreferenzen. Er suggeriert, erst der Theoretiker Marx habe 
den Klassenkampf erzeugt, indem er ein Dreierschema zu einem Zweierschema 
transformiert habe: „Je nachdem also, ob man ein Zweier- oder ein Dreierschema 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Zugrunde liegt aber nur eine bestimmte Theorie: die ideologische Aufteilung 
der Welt in normfreie Funktionen und funktionslose Normen aus der Neoklas-
sik.180 Auf die Marx’sche Theorie geht Luhmann nicht ein. Dies führt, wie bei so 
vielen anderen auch, zur Übernahme höchst konventioneller Marxkritiken.181

Auch die „neue“ Epoche kennzeichnet Luhmann ähnlich wie Schelsky: aus-
schlaggebend für soziale Differenzierungen sei „heute“ der Konsum (165). So 
richtig das ist, wenn man die unmittelbare Oberfläche der Gesellschaft beschrei-
ben will („ob man in einem ererbten Haus wohnt oder mieten muss“, 165), so un-
terschlägt der Differenztheoretiker Luhmann damit doch die grundlegende Diffe-
renz innerhalb des Konsums, nämlich die Frage, woraus ich ihn bestreite: aus 
dem Lohn, aus einer „Kapitalrente“ (Profit, Zins und Rente), oder aus Umvertei-
lungen. Diese überaus handgreifliche und für die Gesellschaftstheorie sehr weit-
reichende Unterscheidung bleibt für den sonst für Unterscheidungen so offenen 

zu Grunde legt“ (1985, 124), ergeben sich andere Konstellationen. Und nach Marx 
sah es so aus: „Die Einheit, auf die hin das Individuum seine Individualität als All-
gemeines projizieren kann, ist dann nur noch [durch diese theoretische Operation, 
CH] seine Klasse [...] im Konflikt mit der anderen Klasse“ (127). Luhmann geht 
über die sozialen Realitäten jener Zeit hinweg und missversteht Begriffsgeschichte 
als reale Geschichte. Dies ist noch dieselbe Reduktion von Theorie auf „Selbstaus-
legung einer Praxis“ wie bei Freyer, Korsch und Gramsci (2.5.1, 2.5.4). 

180 ‚Die’ Wirtschaft sei nur „an der abstrakten Differenz von Eigentum und Nichtei-
gentum [...] interessiert“ (1998, 367). Das trifft nur die neoklassische Theorie von 
der Wirtschaft. Für die reale Wirtschaft zählen viele andere Faktoren: etwa der 
Zinssatz und vor allem die Höhe der Löhne. Luhmann wiederholt das Bild der rei-
nen Kräfte des Marktes und der politischen Verunreinigungen: „Die Differenz von 
Reich und Arm wird [...] der Politik überlassen“ (1998, 367). Er will „den Faktor 
Arbeit [...] durch den Begriff der Codierung von Kommunikation ersetzen“ (1988, 
46). Sogar das Geld wird zum „Kommunikationsmedium“. Luhmann weiß zwar 
schon nach einigen Seiten, wie „die Wirtschaft“ sich „reproduziert“ (58). Doch der 
Leser erfährt darüber nichts – die „Selbstreproduktion von Zahlungen durch Zah-
lungen“ (71) lässt unklar, woher das Geld kommt. Luhmann belässt es auch hier bei 
Umdefinitionen. 

181 Übernommen wird die Unterstellung der Absicht, die Gesellschaft mit der Klassen-
theorie zu „beschreiben“ (1986, 157), die „Reduktion auf nur zwei Klassen“ (161 – 
trotz Selbstdementi, 163) und sogar die vermeintliche Verelendungstheorie (166). 
Es trifft nicht zu, dass nach Marx „der Kapitalist kein existentielles Risiko eingeht“ 
(166) – die Konkurrenz unter den Kapitalen wird von Marx vielmehr als regelrech-
ter „Krieg“ beschrieben (MEW 6, 421 u.ö.). Auch die Ansicht, „die Rolle des Ar-
beiters als Konsument fügt sich diesem Schema nicht“, trifft nicht zu: In den Re-
produktionsschemen behandelt Marx ausführlich die effektive Nachfrage, die sich 
aus Investition und Konsum (der Kapitalisten und der Arbeiter, aus dem Mehrwert 
und dem Lohn) zusammensetzt. Luhmann 1985 kritisiert Marx anhand der „Konfu-
sion“ bei seinen Nachfolgern (119, 144) und fällt darauf zurück, die Klassenseman-
tik auf die Verteilung zu beziehen – wie die Neoklassik (128). Beim Geld entgeht 
Luhmann, dass Marx darüber eine ausgefeilte Theorie vorgelegt hat (Luhmann 
1986, 171; 1988, 230-271; siehe dagegen 2.3.5). Die Liste ließe sich fortführen. 
Auch Luhmann ersetzt Marx’ Ökonomie durch eine andere Theorie, beurteilt diese 
als Beleg für eine veränderte Realität, und begründet damit dann nachträglich den 
Abschied von Marx – ein idealistischer Zirkel (siehe 2.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SOZIOLOGIE | 249

                                             

Luhmann unter einer dicken „Wolkendecke“ von Abstraktionen verborgen (cf. 
1984, 13). Auch die anhaltende Rede von „Klassen“, die doch durch „Aufwärts- 
und Abwärtsbewegungen“ (1986, 163; Schelskys „Mobilität“) heute obsolet ge-
worden sei, erklärt Luhmann wie einst Schelsky mit der Trägheit der „Legitima-
tionsschemata der Organisationen“ (164, der „Gewerkschaften“, 165), die die 
„Ungerechtigkeit der Verteilung“ (1985, 152) immer noch klassentheoretisch 
fehlinterpretierten. Politische Orientierungen werden also nicht verhohlen, son-
dern treten offen als thetische Setzungen in die Theorie hinein.182

Luhmanns Theorie gerät damit in den performativen Widerspruch, dass sie 
selbst in dem „Klassenkampf“ steckt, den sie mit der Zauberformel „heute [...] 
nicht mehr“ (1986, 164) als erledigt ausgeben will. All dies geschieht auf einer 
argumentativ und empirisch dünnen Grundlage. Ihre Plausibilität gründet die 
Systemtheorie in diesem wie in anderen Punkten nicht auf eine inhaltlich-
konkrete Beweisführung, sondern auf das erdrückende Meta-Narrativ, auf die 
„Supertheorie“ (1984, 19; siehe dazu in 2.5.6). Die Marxvermeidung ist hier wie 
andernorts zu einem fachlichen Konsens kristallisiert, ohne dass es dafür eine 
hinreichende Beweisführung gäbe, noch je gegeben hätte.  

Kommen wir zu einem Zwischenfazit. Am Beispiel der Klassentheorie ließ 
sich in der deutschen Soziologie von Max Weber bis Luhmann eine Animosität 
gegenüber dem Gehalt der Marx’schen Theorie aufweisen.183 Gleichwohl zeigt 
das vortheoretische Alltagsbewusstsein deutlich an, und zwar in zunehmendem 
Maße, dass wir sehr wohl in einer Klassengesellschaft leben.184

182 „Die historische Analyse des Konzepts der sozialen Klasse impliziert auch eine 
Stellungnahme zu diesen Fragen“ (1985, 151). Nämlich: „Die Gewerkschaften kön-
nen mit einem Kampf um Pauschalverbesserungen die wirtschaftliche Situation des 
Arbeiters nicht wirklich ändern“ (1986, 165). Warum? Luhmann bleibt die Antwort 
schuldig. Dies entspricht der radikalsozialistischen Kritik an den Gewerkschaften 
(cf. 168) und könnte den Klassenbegriff auch stärker machen. Diese Deutungsof-
fenheit („Kontingenz“) wird nicht problematisiert, sondern durch Dezision „redu-
ziert“. Die Parteinahme steckt schon darin, dass im Klassenbegriff selbst nur eine 
Parteinahme der ‚anderen’ gesehen wird: „Der Klassenbegriff wird über die Duali-
sierung zum Kampfbegriff, und die theoretische Konstruktion dafür findet sich im 
Kapital“ (1985, 124; Marx „transformiert die Ordnungssemantik in eine Kampfse-
mantik, die Ständeordnung in einen Klassengegensatz“) – es sieht aus, als habe 
Marx die Realität aus seiner Theorie erzeugt. Der Vorwurf einer „Übersetzung the-
oretischer Unsicherheit in politische Opposition“ (1971a, 399) ist selbstreferentiell. 

183 Dahrendorf berichtet, er sei von Horkheimer und Adorno, als er über Marx’ Klas-
senbegriff promovieren wollte, mit der Bemerkung abgewiesen worden, dies sei 
politisch nicht opportun (Interview im Spiegel vom 2.6.2001). Er promovierte dann 
doch über Marx, und zwar über dessen Ethik (Dahrendorf 1953, vgl. noch 1999).

184 „Die Zahl der Armen wächst, und das Vermögen der Reichen auch“ (so die Frank-
furter Rundschau vom 27.02.01 zum Armutsbericht der Bundesregierung). Ein an-
derer Artikel fordert „mehr Klassenbewusstsein“ („Unsere Klassengesellschaft“, 
ZEIT vom 04.01.01). Nach einer Studie des Prognos-Institut ist das Vermögen zwi-
schen oben und unten, Ost und West sehr ungleich verteilt (Berliner Zeitung vom 
03.09.02). Auf Reiseumschlägen der Deutschen Bahn stand zeitweilig in großen ro-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

In Sprachräumen, die dem kalten Krieg weniger direkt ausgesetzt waren, ist 
diese vortheoretische Wahrnehmung auch für die Sozialtheorie kein Geheim-
nis.185 Gemessen an diesen beiden Korrekturinstanzen ist die Rezeption der Klas-
sentheorie in Deutschland als stark verkürzt zu bezeichnen.  

Dieses Kapitel zur Soziologie zeigte, dass auch die „Gesellschaftstheorie“ den 
Verlust des Gegenstandes der Marx’schen Theorie, der bürgerlichen Gesell-
schaft, nicht rückgängig machen konnte. Dieser Verlust, der erstmals im sozial-
demokratischen Dualismus von Technik und Ethik begegnete (2.1), und der sich 
in der entökonomisierten Politiktheorie des Leninismus (2.2) und der entsoziolo-
gisierten Ökonomie der Neoklassik (2.3) vertiefte, wurde in der ethisierten deut-
schen Soziologie eher bekräftigt. Außer in einigen sozialhistorischen Vermutun-
gen wurden dafür primär ideengeschichtliche, also theorieimmanente Ursachen 
gesucht. Diese fanden sich in den Auswirkungen der ökonomietheoretischen 
Umstrukturierungen, die das vorige Kapitel freigelegt hat (2.3). Werden neoklas-
sisch-technisierte Vorstellungen der wirtschaftlichen Basis zugrundegelegt, wie 
es trotz Marx auch im deutschsprachigen Bereich der Fall ist, lassen sich kaum 
noch theoretische Verbindungen zu kulturellen Phänomenen herstellen. Da sich 
die Soziologie aber arbeitsteilig gerade mit solchen Phänomenen befasste, hatte 
diese Fundamentalumstellung für die Soziologie gravierende Folgen – sie entö-
konomisierte sich. Sie konnte zwar Einzelphänomene gut beschreiben, aber sie 
kaum noch aus dem Zusammenhang mit der übrigen Gesellschaft erklären. Den-
noch gibt es im deutschen Denken eine starke Orientierung auf die Schließung 
von Weltbildern (2.5.2). An die Stelle von ökonomietheoretischen Fundierungen 
der Sozialität traten nun im immer stärkeren Maße ethische Fundierungsversu-
che. Dies war die Stelle, an der die normative Philosophie, aus welcher sich die 
Soziologie in Deutschland allererst hatte emanzipieren müssen, wieder in die So-
zialtheorie einrückte. Die Betrachtung derselben im nächsten Kapitel will erläu-
tern, weshalb in Deutschland theoriegeschichtliche Prozesse oft als reale Prozes-
se missdeutet werden, und umgekehrt reale Prozesse zu geistigen gemacht wer-
den, die in den Köpfen der Menschen und Theoretiker verorten werden. Auch 
hierfür gibt es noch theorieimmanente Faktoren.  

ten Lettern: „Mehrwert: Reisen Sie 1. Klasse“ (ein Ausdruck der Politik, den Nah-
verkehr zu kappen und teure ICEs auszubauen; siehe auch den Klassenbegriff in 
der Medizin). Die Systemtheorie hat sich gerade gegen solche Alltagswahrneh-
mungen immunisiert (Halfmann 1996a, 13 f., 44 f.; cf. 2.5.7, Fn. 260).

185 „Social Class is part of capitalist society” (Scase 1992, 99). Daher diskutieren 
nichtdeutsche Publikationen Klassenfragen selbstverständlicher (Bottomore 1967, 
Poulantzas 1975, Carchedi 1977, Wright 1979, Giddens 1979, Anderson 1980, 
Bourdieu 1982, Kaye 1984, Goldthorpe 1992, 1996, Edgel 1993, Crompton 1993, 
2000, Sitton 1996, Marshall 1997, Milner 1999, Sklair 2001). Zur Historisierung 
der Bonner Republik Huster 1972, Berghahn 1985, Rammstedt 1992, zur Klassen-
theorie seit 1989 Bader 1998, Ritsert 1998, Diettrich 1999, Kößler 2001, Bischoff 
2002, Vester 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004 - am 14.02.2026, 16:59:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

