
Gerechter Friede für Afrika?

Der kirchliche Friedensbeitrag heute

Dorothee Godel

Das Thema des heutigen Abends möchte ich, in Absprache mit den an-

deren heute hier Sprechenden, die Reihenfolge betreffend gerne um-

kehren: Um dann an zweiter Stelle einen Blick auf die spezifischere

Frage »Gerechter Friede für Afrika?« werfen zu können, soll zunächst

einmal »der kirchliche Friedensbeitrag heute« sowie das,was unter dem

Begriff des »gerechten Friedens« verstanden werden kann, in den Blick

genommen werden, zunächst für die Evangelische Kirche in Deutsch-

land (EKD) von mir und danach von Pfarrerin Sabine Müller-Langsdorf

für die Evangelische Kirche in Hessen und Nassau.1

Zum kirchlichen Friedensbeitrag heute:
Gerechter Friede im Rahmen des Auf-dem-Weg-Seins
zu einer Kirche der Gerechtigkeit und des Friedens

Die Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland

(EKD) mit dem Titel: »Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frie-

den sorgen« von 2007 verwendet als friedensethischen Leitbegriff den

Begriff des »gerechten Friedens«. Dieser Leitbegriff wird auch in der

1 Der Beitrag von FrauMüller-Langsdorf liegt leider nicht in schriftlicher Form vor

und kann deshalb in diesem Band nicht dokumentiert werden. [Anmerkung des

Herausgebers]

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Dorothee Godel

Kundgebung der EKD-Synode 2019, die sich mit dem Themenschwer-

punkt »Frieden« beschäftigt hat, bekräftigt.

Der Sozialethiker Hans-Richard Reuter wirft einen informativen

Blick auf die Verwendung dieses friedensethischen Leitbegriffes im

ökumenischen Kontext:

Als »programmatische[r] Leitbegriff« verwendet wurde der »›ge-

rechte Friede‹« seit der »›Ökumenischen Versammlung für Gerech-

tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung‹, die 1988/89 in der

damaligen DDR stattfand«.2

»Die im ›konziliaren Prozess‹ entwickelte Grundorientierung am ›ge-

rechten Frieden‹ zielte darauf ab, das während des Ost-West-Konflikts

und unter den Bedingungen des nuklearen Abschreckungssystems

in der nördlichen Hemisphäre vielfach vorherrschende Verständnis

von Friedenspolitik als lediglich abrüstungsorientierter Kriegsverhü-

tung zu korrigieren, indem sie einerseits die Forderung der Entwick-

lungsländer nach globaler Verteilungsgerechtigkeit, andererseits den

Schutz der Menschenrechte mit der Friedensaufgabe verband. Das

Wort der deutschen katholischen Bischöfe aus dem Jahr 2000 steht

als Ganzes unter dem Titel »Gerechter Friede« und profiliert ihn als

Leitbild der Kirche. […] Auch die Evangelische Kirche in Deutschland

hat in ihren friedensethischen Stellungnahmen seit 1994 diesen Be-

griff aufgenommen […].«3

So weit Reuter. Diese Darstellung macht deutlich, dass der Leitbe-

griff des »gerechten Friedens« den Begriff des Friedens substanziell

erweitert. Bereits 1975 hatte Johan Galtung den Begriff des Friedens

bedeutungsmäßig geöffnet, indem er zwischen negativem und positi-

vem Frieden unterschied.4 Die Politikwissenschaftlerin und Friedens-

2 Vgl. Reuter, Hans-Richard, Was ist ein gerechter Frieden? Die Sicht der christli-

chen Ethik, in: Strub, Jean-Daniel u. Grotefeld, Stefan (Hg.), Der gerechte Friede

zwischen Pazifismus und gerechtem Krieg. Paradigmen der Friedensethik im

Diskurs, Stuttgart 2007, S. 175.

3 Reuter, Hans-Richard, a.a.O., S. 175.

4 Vgl. Galtung, Johan, Strukturelle Gewalt. Beiträge zur Friedens- und Konflikt-

forschung, Reinbek bei Hamburg 1975.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechter Friede für Afrika? 87

und Konfliktforscherin Ines-Jacqueline Werkner erläutert diesen Un-

terschied zwischen negativem und positivem Frieden folgendermaßen:

Galtung

»leitet den Friedensbegriff vom Gewaltbegriff ab. Ausgangspunkt ist

der ›Doppelaspekt‹ der Gewalt, […] bei dem Galtung zwischen per-

sonaler (direkter) und struktureller (indirekter) Gewalt differenziert.

Die personale Gewalt zielt unmittelbar auf die Schädigung, Verlet-

zung und in extremer Form auf die Tötung von Personen. Sie ist per-

sonal und direkt, insofern es einen Akteur gibt, der die Folgen der

Gewalt beabsichtigt. Strukturelle Gewalt umfasst dagegen all jene

Arten von Gewalt, die aus systemischen Strukturen resultieren. Dazu

zählen insbesondere Repression und Ausbeutung. Beide sind nicht

notwendigerweise beabsichtigt und auch nicht mehr individuell zu-

rechenbar, können aber ebenso töten: durch Verelendung, Hunger

und Krankheit. […] Für Galtung greift der eng gefasste personale be-

ziehungsweise direkte Gewaltbegriff zu kurz. Auf diese Weise bliebe

die von inakzeptablen Gesellschaftsordnungen ausgehende Gewalt

weitgehend außen vor. Vor diesem Hintergrund plädiert er für den

erweiterten strukturellen Gewaltbegriff. […] Ende der 1990er Jahre

ergänzte Galtung seine Unterscheidung zwischen direkter und struk-

tureller Gewalt [noch] um eine dritte Komponente: die kulturelle Ge-

walt.[…] Unter kultureller Gewalt werden all jene Aspekte einer Kul-

tur verstanden, die dazu dienen, direkte oder strukturelle Gewalt zu

rechtfertigen beziehungsweise zu legitimieren.«5

»Frieden« aber fasst Galtung – auf dem Hintergrund dieser weiten Ge-

waltdefinition –

»als Negation von Gewalt.[…] So findet sich der Doppelaspekt der Ge-

walt auch im Friedensbegriff wieder: Frieden als Abwesenheit perso-

naler Gewalt (negativer Frieden) und Frieden als Abwesenheit struk-

5 Werkner, Ines-Jacqueline, Debatten um den Friedensbegriff, in: »Auf demWeg

zu einer Kirche der Gerechtigkeit und des Friedens. Ein friedenstheologisches

Lesebuch«, im Auftrag des Präsidiums der Synode der Evangelischen Kirche in

Deutschland hg. durch das Kirchenamt der EKD, Leipzig 2019, S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Dorothee Godel

tureller Gewalt (positiver Frieden). So korrespondiert der negative

Frieden mit der Abwesenheit von Krieg. Die primäre Friedensaufgabe

im Sinne dieses eng gefassten Friedensbegriffes stellt dann die Ver-

hinderung oder zumindest Eindämmung bewaffneter Konflikte dar.

Anders beim positiven Frieden: Er hat seine Entgegensetzung nicht

im Krieg, sondern im Unfrieden. Als Abwesenheit struktureller Ge-

walt drückt der positive Frieden einen Zustand aus, in dem die Ver-

wirklichung des Menschen ohne Repression und Ausbeutung mög-

lich wird. Dabei steht der positive Frieden insbesondere für soziale

Gerechtigkeit.«6

In der Folge wurde Galtungs erweiterter Friedensbegriff vielfach rezi-

piert, meist mit der Formulierung: »Frieden ist mehr als die Abwesen-

heit von Krieg und/oder Gewalt«, zu der dann entsprechende positive

Bestimmungen hinzugefügt wurden bzw. werden. Galtungs erweiter-

ter Friedensbegriff wurde aber auch kontrovers diskutiert u.a. in dem

Sinne, dass, wenn man den Friedensbegriff zu weit fasse und auch alle

möglichen strukturellen sowie kulturellen Faktoren in den Begriff selbst

integriere, am Ende nicht mehr wirklich deutlich sei, was Frieden ei-

gentlich bedeute.

Der Leitbegriff des »gerechten Friedens« muss auf diesem Hinter-

grund als eine Definition verstanden werden, die einem erweiterten

Friedensbegriff folgt. Dass damit auch die Notwendigkeit gegeben ist,

diesen erweiterten Friedensbegriff nach Möglichkeit zu präzisieren,

wurde bereits in der Friedensdenkschrift der EKD von 2007 erkannt.

Dort werden deshalb vier Dimensionen des Leitbegriffs des »gerechten

Friedens« benannt: Gerechter Friede umfasst demzufolge:

• Den »Schutz vor Gewalt«, also den »Schutz vor willkürlicher, rechts-

widriger Gewalt«,

• die aus dem »Konzept der Menschenwürde« abgeleitete Dimension

der »Förderung der Freiheit«,

• den »Abbau von Not«, also insbesondere materieller Not sowie

6 Werkner, Ines-Jacqueline, a.a.O., S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechter Friede für Afrika? 89

• die Dimension der »Anerkennung kultureller Verschiedenheit«.7

Diese vier Dimensionen präzisieren den Leitbegriff des gerechten Frie-

dens und stehen mit dieser Ausdifferenzierung der »überkommenen

Lehrbildung vom ›gerechten Krieg‹ gegenüber«.8

Problematisch bleibt, dass die beiden Grundelemente des Leitbe-

griffs des gerechten Friedens: Frieden und Gerechtigkeit sowie natür-

lich auch die einzelnenDimensionen des präzisierten, erweiterten Frie-

densbegriffes miteinander in Konflikt geraten können. Da können die

Güter der (individuellen) Freiheit und der Gerechtigkeit (für die vielen)

gegeneinander abgewogen werden müssen. Und da kann Gerechtigkeit

bzw. Verteilungsgerechtigkeit einem friedlichen Miteinander erst ein-

mal im Wege stehen usw.

Die Ausdifferenzierung und Präzisierung des Friedensbegriffes

macht daher im Grund in besonderer Weise deutlich, dass umfassen-

der gerechter Friede ein sicher anzustrebendes Ideal ist, dass solcher

Friede in dieser unserer Welt aber nur schrittweise und begrenzt ver-

wirklicht werden kann und in seiner Gänze Ziel göttlicher Verheißung

bleibt.

Die Kundgebung der EKD-Synode von 2019 greift diesen Sachver-

halt auf, indem sie zwischen dem Frieden Gottes, der umfassend ist,

und unseren menschlichen Umsetzungen dieses Friedens, die immer

partikular sind, unterscheidet. Aber auch schon der Titel der Kundge-

bung, der auch über dem im Vorfeld der Synode erschienenen friedens-

theologischen Lesebuch steht, spricht diese Erkenntnis aus: »Auf dem

Weg zu einer Kirche der Gerechtigkeit und des Friedens« lautet dieser

Titel und spricht damit von dem Weg, auf dem sich die Kirche befin-

det: nicht so, als hätten wir schon hier und jetzt in Gänze eine Kirche

7 Zitiert nach Härle, Wilfried, Ethik, Berlin/New York 2011, S. 422-424.

8 Vgl. Anselm, Reiner, Gerechtigkeit und Frieden. GegenwärtigeHerausforderun-

gen für eine am Leitbild des gerechten Friedens orientierte evangelische Frie-

densethik, in: »Auf dem Weg zu einer Kirche der Gerechtigkeit und des Frie-

dens. Ein friedenstheologisches Lesebuch«, im Auftrag des Präsidiums der Syn-

ode der Evangelischen Kirche in Deutschland hg. durch das Kirchenamt der

EKD, Leipzig 2019, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Dorothee Godel

der Gerechtigkeit und des Friedens. Aber doch so, dass unser Weg als

Kirche ausgerichtet ist auf Gerechtigkeit und Frieden.

Gleich der auf die einleitenden Bemerkungen folgende erste Ab-

schnitt der Kundgebung qualifiziert diesen Weg als »Weg der Gewalt-

freiheit«. Damit wird an den bereits in der Denkschrift von 2007 for-

mulierten »Vorrang ziviler Konfliktbearbeitung«9 bzw. an die dort for-

mulierte »vorrangige[…] Option für die Gewaltfreiheit«10 angeknüpft.

Die Kundgebung von 2019 spitzt diesen »Weg der Gewaltfreiheit« frei-

lich noch etwas zu. Da ist in etwas konsequenterer Weise davon die

Rede, vom gerechten Frieden her zu denken, dem Grundsatz zu folgen:

»Wenn du den Friedenwillst, bereite den Frieden vor« und sichmit gan-

zer Kraft für die »Vorbeugung und Eindämmung von Gewalt« einzuset-

zen. Eingeleitet wird der erste Abschnitt zur Gewaltfreiheit mit der –

Zitat: »Erfahrung […], dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten in

der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen gesellschaft-

lichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie Weise

zu bearbeiten.«

Angesichts der grundlegenden Argumentation mit dieser Erfah-

rung wird nun natürlich andererseits auch ein Auf- und Ernstnehmen

der gegenteiligen Erfahrung angemahnt: dass es, wie es der Züri-

cher Theologe und Ethiker Johannes Fischer in einem Artikel in den

Zeitzeichen vom Januar 2020 formuliert: »das abgrundtief Böse in

der Welt« gibt, über das sich auch »der christliche Pazifist keinerlei

Illusionen« machen dürfe.11 Dieser Einwand ist sicher berechtigt.

Der Friedensbeauftragte des Rates der EKD, Direktor Renke Brahms,

spricht in seiner Replik auf Fischer in den Zeitzeichen vom Februar

2020 deshalb von einem »Pluralismus der Meinungen«, der »kein Defi-

zit, sondern […] Ausdruck einer Kirche [ist], die auf demWeg ist.« Und

9 Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen. Eine Denkschrift des

Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gütersloh 2007, S. 9, im Inter-

net unter: https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm, zuletzt abgerufen am

23.09.2020.

10 A.a.O., Zif. 99, S. 66.

11 Fischer, Johannes, Gegen die Realitätsverleugnung. Die Friedenskundgebung

der EKD-Synode vonDresden redet dieWelt schön, in: Zeitzeichen 1/2020, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm


Gerechter Friede für Afrika? 91

dann formuliert Brahms explizit: »Dazu gehört auch die Frage, ob es

besondere Situationen gibt, die bei notwendigen Zwangsmaßnahmen

auch eine militärische Option beinhalten, die in zivile und politische

Maßnahmen eingebettet ist, zum Beispiel bei Genozid oder schwersten

Verbrechen gegen die Menschlichkeit.«12

Angesichts solcher Überlegungen, angesichts der dauerhaften

Erfahrung des faktischen Vorhandenseins von Gewalt in unserer Welt

und auch angesichts der Einsicht der theologischen Anthropologie

in die bleibend vorhandene Sündhaftigkeit des Menschen erscheint

der Einwand Johannes Fischers durchaus berechtigt. Andererseits

stellt sich die Frage, ob Fischers Lösung einer »sachgemäßen Unter-

scheidung zwischen dem Frieden Gottes und dem Frieden der Welt«,

welcher letzterer »in bestimmten gesellschaftlichen und politischen

Zuständen [besteht], die im menschlichen Handeln angestrebt und

verwirklicht werden«, ob diese Lösung, die den Frieden Gottes und den

Frieden der Welt letztlich als zwei kategorial zu unterscheidende Grö-

ßen denkt, wirklich trägt. Den Frieden Gottes kann Fischer lediglich

als punktuell und vor allem individuell durch Einzelne, die einen strikt

religiösen bzw. geistlichen, christlichen Pazifismus praktizieren, in der

grundsätzlich friedlosen Welt vergegenwärtigt sehen, soweit ich sehe,

ohne dass daraus signifikante Auswirkungen auf gesellschaftliche oder

politische Zustände folgen.

Ganz so ordentlich getrennt scheinen mir nun allerdings die Wirk-

lichkeit Gottes und die Wirklichkeit unserer Welt nicht zu sein. Das

Ausweisen zweier Einflussbereiche, die sich vielleicht punktuell begeg-

nen, aber sonst nichts miteinander zu tun haben, scheint mir da nicht

weiterführend zu sein.13 Sicher ist es so, dass die christliche Escha-

tologie, der Zustand oder das Sein der letzten Dinge, das end- oder

12 Brahms, Renke, Klares Bekenntnis zur Gewaltfreiheit. Warum Frieden kein

Randthema ist, sondern in der Mitte christlichen Glaubens steht, in: Zeitzei-

chen 2/2020, S. 20.

13 Und hier gilt es m.E. nicht nur nach der Unterscheidung zwischen Gesetz und

Evangelium zu fragen, sondern noch grundlegender: nach demVerständnis der

Wirklichkeit, in der wir leben; mithin: auch nach so etwas wie den Kriterien für

die Anwendung von Gesetz und Evangelium.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Dorothee Godel

nachzeitliche, ewige Reich Gottes, nicht durch menschliche Leistung

hergestellt oder herbeigezwungen werden kann. Aber die eschatologi-

schen, ewigen Verheißungen, auf die der christliche Glaube voll Zu-

versicht hofft, haben doch schon einen zumindest orientierenden und

immer wieder auch antizipatorischen, vorwegnehmenden und unse-

re Wirklichkeit potentiell verändernden Einfluss auf die gegenwärtige

Welt und damit nicht nur auf die einzelnen geisterfüllten Gläubigen,

sondern – gerade durch diese oder wie auch immer sonst vermittelt –

auch auf die gesellschaftlichen und politischen Zustände dieser Welt.

Die Kundgebung der EKD-Synode spricht in diesem Zusammen-

hang gemäß einer Formulierung des badischen Landesbischofs Jochen

Cornelius-Bundschuh von der »Friedensbewegung Gottes in diese Welt

hinein«, an der wir Menschen – immer nur partikular – in dieser Be-

schränkung aber schon Anteil haben. Im gleichen Duktus wird im ein-

leitenden Teil der Kundgebung formuliert:

»Der neue Himmel und die neue Erde, in der sich Gerechtigkeit und

Friede küssen, liegen uns noch voraus. Aber wir gestalten schon im

Hier und Jetzt mit Hoffnung und Ausdauer, mit Klarheit undMut eine

Friedensordnung. Christus ist unser Friede (Eph 2,14). Christus rich-

tet uns durch seine Gerechtigkeit auf und nimmt uns mit auf seinen

Weg. Wir sind gerufen, uns aufrecht und mündig mit unseren Kom-

petenzen und Ressourcen, auch mit unseren Schwächen, an Christi

gewaltfreiem Friedenshandeln auszurichten und Verantwortung für

einen gerechten Frieden zu übernehmen.«

Als weiterewichtige Inhalte der Kundgebung von 2019will ich der Kürze

halber nun nur holzschnittartig benennen:

• die unmittelbar nach der grundlegenden Orientierung am Weg

der Gewaltfreiheit im 2. Abschnitt der Kundgebung formulierte

Einsicht, dass Frieden und Gerechtigkeit heute nicht mehr ohne

den Gedanken der nachhaltigen Entwicklung und des Klimaschut-

zes bzw. der Bewahrung der Schöpfung gedacht werden können.

Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schöpfung gehören

zusammen, wie das schon im konziliaren Prozess vertreten wurde

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechter Friede für Afrika? 93

und wie es auch im Kontext der weltweiten Ökumene prakti-

ziert wird, wo zum Ökumenischen Pilgerweg der Gerechtigkeit

und des Friedens und ebenso zum Ökumenischen Pilgerweg für

Klimagerechtigkeit aufgerufen wird.

• Der 3. Abschnitt der Kundgebung zum gesellschaftlichen Frieden

ist der Einsicht in die Bedeutung der Bildungszusammenhänge für

den Frieden geschuldet, aber natürlich auch einer gesamtgesell-

schaftlichen Situation, die zunehmend von verbaler und physischer

Verrohung und Gewalt geprägt ist.

• Wichtig bleiben der Kundgebung die europäische Friedensverant-

wortung und die Bedeutung, die internationalen bzw. transnatio-

nalen und nationalen Rechtsordnungen zukommt. Trotz bzw. gera-

de angesichts zunehmender Aufkündigung und Auflösung interna-

tionaler Abkommen und Verträge ist daran festzuhalten, dass Recht

und Rechtsordnungen mit die wichtigsten Faktoren eines friedli-

chen menschlichen Miteinanders sind und bleiben. Zu ergänzen

ist, dass diese Rechtsordnungen immer auch einen entsprechenden

Verhaltenscodex der Menschen voraussetzen, für die diese gelten:

einen Verhaltenscodex, demzufolge Recht ernst genommen und be-

folgt wird, auch wenn es den ein oder anderen persönlichen Vorteil

geben könnte, wenn man das nicht tun würde.

• Im Blick auf die Herausforderungen, die neue oder von Neuem

zu bewertende Waffensysteme bergen, findet sich schließlich eine

deutliche Positionierung zur Frage der Atomwaffen, die man-

chen natürlich noch nicht weit genug geht. Hier wird in der

Kundgebung einerseits deutlich festgehalten: »Atomwaffen sind

Massenvernichtungswaffen und eine existentielle Bedrohung des

gesamten menschlichen Lebensraums. Schon die Friedensdenk-

schrift von 2007 betont, dass die ›Drohung mit Nuklearwaffen

nicht mehr als Mittel legitimer Selbstverteidigung‹ betrachtet

werden kann. Politisches Ziel bleibt deshalb ein Global Zero: eine

Welt ohne Atomwaffen. Während dieses Ziel breiter Konsens ist,

ist der Weg dorthin umstritten. Dennoch erscheint uns heute

angesichts einer mangelnden Abrüstung, der Modernisierung und

der Verbreitung der Atomwaffen die Einsicht unausweichlich, dass

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Dorothee Godel

nur die völkerrechtliche Ächtung und das Verbot von Atomwaffen

den notwendigen Druck aufbaut, diese Waffen gänzlich aus der

Welt zu verbannen.«

Andererseits wird mit politischem Realismus von der Bundesregie-

rung nicht direkt gefordert, den Atomwaffenverbotsvertrag zu un-

terzeichnen, sondern lediglich »konkrete Schritte« auf demWeg zu

diesem Ziel einzuleiten.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006 - am 12.02.2026, 23:05:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

