Gerechter Friede fiir Afrika?
Der kirchliche Friedensbeitrag heute

Dorothee Godel

Das Thema des heutigen Abends mochte ich, in Absprache mit den an-
deren heute hier Sprechenden, die Reihenfolge betreffend gerne um-
kehren: Um dann an zweiter Stelle einen Blick auf die spezifischere
Frage »Gerechter Friede fiur Afrika?« werfen zu konnen, soll zunichst
einmal »der kirchliche Friedensbeitrag heute« sowie das, was unter dem
Begrift des »gerechten Friedens« verstanden werden kann, in den Blick
genommen werden, zunichst fiir die Evangelische Kirche in Deutsch-
land (EKD) von mir und danach von Pfarrerin Sabine Miiller-Langsdorf
fir die Evangelische Kirche in Hessen und Nassau.'

Zum kirchlichen Friedensbeitrag heute:
Gerechter Friede im Rahmen des Auf-dem-Weg-Seins
zu einer Kirche der Gerechtigkeit und des Friedens

Die Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland
(EKD) mit dem Titel: »Aus Gottes Frieden leben - fiir gerechten Frie-
den sorgen« von 2007 verwendet als friedensethischen Leitbegriff den
Begriff des »gerechten Friedens«. Dieser Leitbegriff wird auch in der

1 Der Beitrag von Frau Miiller-Langsdorf liegt leider nicht in schriftlicher Form vor
und kann deshalb in diesem Band nicht dokumentiert werden. [Anmerkung des
Herausgebers]

am 12.02.2028, 23:05:48.


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Dorothee Godel

Kundgebung der EKD-Synode 2019, die sich mit dem Themenschwer-
punkt »Frieden« beschiftigt hat, bekriftigt.

Der Sozialethiker Hans-Richard Reuter wirft einen informativen
Blick auf die Verwendung dieses friedensethischen Leitbegriffes im
okumenischen Kontext:

Als »programmatische[r] Leitbegriff« verwendet wurde der »ge-
rechte Friede« seit der »Okumenischen Versammlung fiir Gerech-
tigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung:, die 1988/89 in der
damaligen DDR stattfand«.”

»Die im >konziliaren Prozess< entwickelte Grundorientierung am »ge-
rechten Frieden«zielte darauf ab, das wiahrend des Ost-West-Konflikts
und unter den Bedingungen des nuklearen Abschreckungssystems
in der nordlichen Hemisphére vielfach vorherrschende Verstiandnis
von Friedenspolitik als lediglich abriistungsorientierter Kriegsverhii-
tung zu korrigieren, indem sie einerseits die Forderung der Entwick-
lungslander nach globaler Verteilungsgerechtigkeit, andererseits den
Schutz der Menschenrechte mit der Friedensaufgabe verband. Das
Wort der deutschen katholischen Bischéfe aus dem Jahr 2000 steht
als Ganzes unter dem Titel »Gerechter Friede« und profiliert ihn als
Leitbild der Kirche. [..] Auch die Evangelische Kirche in Deutschland
hat in ihren friedensethischen Stellungnahmen seit 1994 diesen Be-
griff aufgenommen [..].&

So weit Reuter. Diese Darstellung macht deutlich, dass der Leitbe-
griff des »gerechten Friedens« den Begriff des Friedens substanziell
erweitert. Bereits 1975 hatte Johan Galtung den Begrift des Friedens
bedeutungsmiRig geodffnet, indem er zwischen negativem und positi-
vem Frieden unterschied.* Die Politikwissenschaftlerin und Friedens-

2 Vgl. Reuter, Hans-Richard, Was ist ein gerechter Frieden? Die Sicht der christli-
chen Ethik, in: Strub, Jean-Daniel u. Grotefeld, Stefan (Hg.), Der gerechte Friede
zwischen Pazifismus und gerechtem Krieg. Paradigmen der Friedensethik im

Diskurs, Stuttgart 2007, S. 175.

3 Reuter, Hans-Richard, a.a.0., S.175.
Vgl. Galtung, Johan, Strukturelle Cewalt. Beitrage zur Friedens- und Konflikt-
forschung, Reinbek bei Hamburg 1975.

am 12.02.2028, 23:05:48.


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechter Friede fiir Afrika?

und Konfliktforscherin Ines-Jacqueline Werkner erliutert diesen Un-
terschied zwischen negativem und positivem Frieden folgendermafien:
Galtung

»leitet den Friedensbegriff vom Gewaltbegriff ab. Ausgangspunkt ist
der sDoppelaspekt« der Gewalt, [..] bei dem Galtung zwischen per-
sonaler (direkter) und struktureller (indirekter) Gewalt differenziert.
Die personale Gewalt zielt unmittelbar auf die Schadigung, Verlet-
zung und in extremer Form auf die Tétung von Personen. Sie ist per-
sonal und direkt, insofern es einen Akteur gibt, der die Folgen der
Gewalt beabsichtigt. Strukturelle Gewalt umfasst dagegen all jene
Arten von Cewalt, die aus systemischen Strukturen resultieren. Dazu
zdhlen insbesondere Repression und Ausbeutung. Beide sind nicht
notwendigerweise beabsichtigt und auch nicht mehr individuell zu-
rechenbar, kdnnen aber ebenso téten: durch Verelendung, Hunger
und Krankheit. [...] Fiir Galtung greift der eng gefasste personale be-
ziehungsweise direkte Gewaltbegriff zu kurz. Auf diese Weise bliebe
die von inakzeptablen GCesellschaftsordnungen ausgehende Gewalt
weitgehend aufien vor. Vor diesem Hintergrund pladiert er fir den
erweiterten strukturellen Gewaltbegriff. [..] Ende der 1990er Jahre
erginzte Galtung seine Unterscheidung zwischen direkter und struk-
tureller Gewalt [noch] um eine dritte Komponente: die kulturelle Ge-
walt.[...] Unter kultureller Gewalt werden all jene Aspekte einer Kul-
tur verstanden, die dazu dienen, direkte oder strukturelle Gewalt zu
rechtfertigen beziehungsweise zu legitimieren.«’

»Frieden« aber fasst Galtung — auf dem Hintergrund dieser weiten Ge-
waltdefinition —

»als Negation von Gewalt.[..] So findet sich der Doppelaspekt der Ge-
walt auch im Friedensbegriff wieder: Frieden als Abwesenheit perso-
naler Cewalt (negativer Frieden) und Frieden als Abwesenheit struk-

5 Werkner, Ines-Jacqueline, Debatten um den Friedensbegriff, in: »Auf dem Weg
zu einer Kirche der Cerechtigkeit und des Friedens. Ein friedenstheologisches
Lesebuch«, im Auftrag des Prasidiums der Synode der Evangelischen Kirche in
Deutschland hg. durch das Kirchenamt der EKD, Leipzig 2019, S. 184.

am 12.02.2028, 23:05:48.


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Dorothee Godel

tureller Gewalt (positiver Frieden). So korrespondiert der negative
Frieden mit der Abwesenheit von Krieg. Die priméare Friedensaufgabe
im Sinne dieses eng gefassten Friedensbegriffes stellt dann die Ver-
hinderung oder zumindest Eindimmung bewaffneter Konflikte dar.
Anders beim positiven Frieden: Er hat seine Entgegensetzung nicht
im Krieg, sondern im Unfrieden. Als Abwesenheit struktureller Ge-
walt driickt der positive Frieden einen Zustand aus, in dem die Ver-
wirklichung des Menschen ohne Repression und Ausbeutung mog-
lich wird. Dabei steht der positive Frieden insbesondere fiir soziale
Gerechtigkeit.<®

In der Folge wurde Galtungs erweiterter Friedensbegriff vielfach rezi-
piert, meist mit der Formulierung: »Frieden ist mehr als die Abwesen-
heit von Krieg und/oder Gewalt«, zu der dann entsprechende positive
Bestimmungen hinzugefiigt wurden bzw. werden. Galtungs erweiter-
ter Friedensbegriff wurde aber auch kontrovers diskutiert u.a. in dem
Sinne, dass, wenn man den Friedensbegriff zu weit fasse und auch alle
moglichen strukturellen sowie kulturellen Faktoren in den Begriff selbst
integriere, am Ende nicht mehr wirklich deutlich sei, was Frieden ei-
gentlich bedeute.

Der Leitbegriff des »gerechten Friedens« muss auf diesem Hinter-
grund als eine Definition verstanden werden, die einem erweiterten
Friedensbegriff folgt. Dass damit auch die Notwendigkeit gegeben ist,
diesen erweiterten Friedensbegriff nach Moglichkeit zu prizisieren,
wurde bereits in der Friedensdenkschrift der EKD von 2007 erkannt.
Dort werden deshalb vier Dimensionen des Leitbegriffs des »gerechten
Friedens« benannt: Gerechter Friede umfasst demzufolge:

«  Den»Schutz vor Gewalt, also den »Schutz vor willkiirlicher, rechts-
widriger Gewalt,

« die aus dem »Konzept der Menschenwiirde« abgeleitete Dimension
der »Forderung der Freiheit,

. den »Abbau von Not, also insbesondere materieller Not sowie

6 Werkner, Ines-Jacqueline, a.a.0., S.184.

am 12.02.2028, 23:05:48.


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechter Friede fiir Afrika?

. die Dimension der »Anerkennung kultureller Verschiedenheit«.”

Diese vier Dimensionen prazisieren den Leitbegriff des gerechten Frie-
dens und stehen mit dieser Ausdifferenzierung der »iitberkommenen
Lehrbildung vom >gerechten Krieg« gegeniiber«.®

Problematisch bleibt, dass die beiden Grundelemente des Leitbe-
griffs des gerechten Friedens: Frieden und Gerechtigkeit sowie natiir-
lich auch die einzelnen Dimensionen des prizisierten, erweiterten Frie-
densbegriffes miteinander in Konflikt geraten konnen. Da kénnen die
Giiter der (individuellen) Freiheit und der Gerechtigkeit (fiir die vielen)
gegeneinander abgewogen werden miissen. Und da kann Gerechtigkeit
bzw. Verteilungsgerechtigkeit einem friedlichen Miteinander erst ein-
mal im Wege stehen usw.

Die Ausdifferenzierung und Prizisierung des Friedensbegriffes
macht daher im Grund in besonderer Weise deutlich, dass umfassen-
der gerechter Friede ein sicher anzustrebendes Ideal ist, dass solcher
Friede in dieser unserer Welt aber nur schrittweise und begrenzt ver-
wirklicht werden kann und in seiner Ginze Ziel gottlicher Verheifung
bleibt.

Die Kundgebung der EKD-Synode von 2019 greift diesen Sachver-
halt auf, indem sie zwischen dem Frieden Gottes, der umfassend ist,
und unseren menschlichen Umsetzungen dieses Friedens, die immer
partikular sind, unterscheidet. Aber auch schon der Titel der Kundge-
bung, der auch iiber dem im Vorfeld der Synode erschienenen friedens-
theologischen Lesebuch steht, spricht diese Erkenntnis aus: »Auf dem
Weg zu einer Kirche der Gerechtigkeit und des Friedens« lautet dieser
Titel und spricht damit von dem Weg, auf dem sich die Kirche befin-
det: nicht so, als hitten wir schon hier und jetzt in Ginze eine Kirche

7 Zitiert nach Harle, Wilfried, Ethik, Berlin/New York 2011, S. 422-424.

8 Vgl. Anselm, Reiner, Gerechtigkeit und Frieden. Gegenwartige Herausforderun-
gen fiir eine am Leitbild des gerechten Friedens orientierte evangelische Frie-
densethik, in: »Auf dem Weg zu einer Kirche der Gerechtigkeit und des Frie-
dens. Ein friedenstheologisches Lesebuch«, im Auftrag des Prasidiums der Syn-
ode der Evangelischen Kirche in Deutschland hg. durch das Kirchenamt der
EKD, Leipzig 2019, S. 215.

am 12.02.2028, 23:05:48.

89


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Dorothee Godel

der Gerechtigkeit und des Friedens. Aber doch so, dass unser Weg als
Kirche ausgerichtet ist auf Gerechtigkeit und Frieden.

Gleich der auf die einleitenden Bemerkungen folgende erste Ab-
schnitt der Kundgebung qualifiziert diesen Weg als »Weg der Gewalt-
freiheit«. Damit wird an den bereits in der Denkschrift von 2007 for-
mulierten »Vorrang ziviler Konfliktbearbeitung«® bzw. an die dort for-
mulierte »vorrangige[...] Option fiir die Gewaltfreiheit«’® angekniipft.
Die Kundgebung von 2019 spitzt diesen »Weg der Gewaltfreiheit« frei-
lich noch etwas zu. Da ist in etwas konsequenterer Weise davon die
Rede, vom gerechten Frieden her zu denken, dem Grundsatz zu folgen:
»Wenn du den Frieden willst, bereite den Frieden vor« und sich mit gan-
zer Kraft fiir die »Vorbeugung und Eindimmung von Gewalt« einzuset-
zen. Eingeleitet wird der erste Abschnitt zur Gewaltfreiheit mit der —
Zitat: »Erfahrung [...], dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten in
der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen gesellschaft-
lichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie Weise
zu bearbeiten.«

Angesichts der grundlegenden Argumentation mit dieser Erfah-
rung wird nun natiirlich andererseits auch ein Auf- und Ernstnehmen
der gegenteiligen Erfahrung angemahnt: dass es, wie es der Ziiri-
cher Theologe und Ethiker Johannes Fischer in einem Artikel in den
Zeitzeichen vom Januar 2020 formuliert: »das abgrundtief Bése in
der Welt« gibt, iiber das sich auch »der christliche Pazifist keinerlei

Illusionen« machen diirfe.”

Dieser Einwand ist sicher berechtigt.
Der Friedensbeauftragte des Rates der EKD, Direktor Renke Brahms,
spricht in seiner Replik auf Fischer in den Zeitzeichen vom Februar
2020 deshalb von einem »Pluralismus der Meinungenc, der »kein Defi-

zit, sondern [...] Ausdruck einer Kirche [ist], die auf dem Weg ist.« Und

9 Aus Gottes Frieden leben — fiir gerechten Frieden sorgen. Eine Denkschrift des
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Giitersloh 2007, S. 9, im Inter-
net unter: https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm, zuletzt abgerufen am
23.09.2020.

10  A.a.0,Zif 99, S. 66.

b8 Fischer, Johannes, Gegen die Realitdtsverleugnung. Die Friedenskundgebung
der EKD-Synode von Dresden redet die Welt schon, in: Zeitzeichen1/2020, S. 53.

am 12.02.2028, 23:05:48.


https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm
https://www.ekd.de/friedensdenkschrift.htm

Gerechter Friede fiir Afrika?

dann formuliert Brahms explizit: »Dazu gehort auch die Frage, ob es
besondere Situationen gibt, die bei notwendigen Zwangsmafinahmen
auch eine militirische Option beinhalten, die in zivile und politische
Mafinahmen eingebettet ist, zum Beispiel bei Genozid oder schwersten
Verbrechen gegen die Menschlichkeit.«"*

Angesichts solcher Uberlegungen, angesichts der dauerhaften
Erfahrung des faktischen Vorhandenseins von Gewalt in unserer Welt
und auch angesichts der Einsicht der theologischen Anthropologie
in die bleibend vorhandene Siindhaftigkeit des Menschen erscheint
der Einwand Johannes Fischers durchaus berechtigt. Andererseits
stellt sich die Frage, ob Fischers Losung einer »sachgemiflen Unter-
scheidung zwischen dem Frieden Gottes und dem Frieden der Welt,
welcher letzterer »in bestimmten gesellschaftlichen und politischen
Zustinden [besteht], die im menschlichen Handeln angestrebt und
verwirklicht werdenc, ob diese Losung, die den Frieden Gottes und den
Frieden der Welt letztlich als zwei kategorial zu unterscheidende Gro-
8en denkt, wirklich tragt. Den Frieden Gottes kann Fischer lediglich
als punktuell und vor allem individuell durch Einzelne, die einen strikt
religiésen bzw. geistlichen, christlichen Pazifismus praktizieren, in der
grundsitzlich friedlosen Welt vergegenwirtigt sehen, soweit ich sehe,
ohne dass daraus signifikante Auswirkungen auf gesellschaftliche oder
politische Zustinde folgen.

Ganz so ordentlich getrennt scheinen mir nun allerdings die Wirk-
lichkeit Gottes und die Wirklichkeit unserer Welt nicht zu sein. Das
Ausweisen zweier Einflussbereiche, die sich vielleicht punktuell begeg-
nen, aber sonst nichts miteinander zu tun haben, scheint mir da nicht
weiterfithrend zu sein.” Sicher ist es so, dass die christliche Escha-
tologie, der Zustand oder das Sein der letzten Dinge, das end- oder

12 Brahms, Renke, Klares Bekenntnis zur Gewaltfreiheit. Warum Frieden kein
Randthema ist, sondern in der Mitte christlichen Glaubens steht, in: Zeitzei-
chen 2/2020, S. 20.

13 Und hier gilt es m.E. nicht nur nach der Unterscheidung zwischen Gesetz und
Evangelium zu fragen, sondern noch grundlegender: nach dem Verstandnis der
Wirklichkeit, in der wir leben; mithin: auch nach so etwas wie den Kriterien fiir
die Anwendung von Gesetz und Evangelium.

am 12.02.2028, 23:05:48.

9


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Dorothee Godel

nachzeitliche, ewige Reich Gottes, nicht durch menschliche Leistung
hergestellt oder herbeigezwungen werden kann. Aber die eschatologi-
schen, ewigen Verheiflungen, auf die der christliche Glaube voll Zu-
versicht hofft, haben doch schon einen zumindest orientierenden und
immer wieder auch antizipatorischen, vorwegnehmenden und unse-
re Wirklichkeit potentiell verindernden Einfluss auf die gegenwirtige
Welt und damit nicht nur auf die einzelnen geisterfiillten Gliubigen,
sondern — gerade durch diese oder wie auch immer sonst vermittelt —
auch auf die gesellschaftlichen und politischen Zustinde dieser Welt.

Die Kundgebung der EKD-Synode spricht in diesem Zusammen-
hang gemif? einer Formulierung des badischen Landesbischofs Jochen
Cornelius-Bundschuh von der »Friedensbewegung Gottes in diese Welt
hinein«, an der wir Menschen — immer nur partikular — in dieser Be-
schrankung aber schon Anteil haben. Im gleichen Duktus wird im ein-
leitenden Teil der Kundgebung formuliert:

»Der neue Himmel und die neue Erde, in der sich Gerechtigkeit und
Friede kiissen, liegen uns noch voraus. Aber wir gestalten schon im
Hier und Jetzt mit Hoffnung und Ausdauer, mit Klarheit und Mut eine
Friedensordnung. Christus ist unser Friede (Eph 2,14). Christus rich-
tet uns durch seine Gerechtigkeit auf und nimmt uns mit auf seinen
Weg. Wir sind gerufen, uns aufrecht und miindig mit unseren Kom-
petenzen und Ressourcen, auch mit unseren Schwichen, an Christi
gewaltfreiem Friedenshandeln auszurichten und Verantwortung fiir
einen gerechten Frieden zu itbernehmen.«

Als weitere wichtige Inhalte der Kundgebung von 2019 will ich der Kiirze
halber nun nur holzschnittartig benennen:

« die unmittelbar nach der grundlegenden Orientierung am Weg
der Gewaltfreiheit im 2. Abschnitt der Kundgebung formulierte
Einsicht, dass Frieden und Gerechtigkeit heute nicht mehr ohne
den Gedanken der nachhaltigen Entwicklung und des Klimaschut-
zes bzw. der Bewahrung der Schopfung gedacht werden konnen.
Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schopfung gehéren
zusammen, wie das schon im konziliaren Prozess vertreten wurde

am 12.02.2028, 23:05:48.


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechter Friede fiir Afrika?

und wie es auch im Kontext der weltweiten Okumene prakti-
ziert wird, wo zum Okumenischen Pilgerweg der Gerechtigkeit
und des Friedens und ebenso zum Okumenischen Pilgerweg fiir
Klimagerechtigkeit aufgerufen wird.

Der 3. Abschnitt der Kundgebung zum gesellschaftlichen Frieden
ist der Einsicht in die Bedeutung der Bildungszusammenhinge fur
den Frieden geschuldet, aber natiirlich auch einer gesamtgesell-
schaftlichen Situation, die zunehmend von verbaler und physischer
Verrohung und Gewalt geprigt ist.

Wichtig bleiben der Kundgebung die europiische Friedensverant-
wortung und die Bedeutung, die internationalen bzw. transnatio-
nalen und nationalen Rechtsordnungen zukommt. Trotz bzw. gera-
de angesichts zunehmender Aufkiindigung und Auflgsung interna-
tionaler Abkommen und Vertrige ist daran festzuhalten, dass Recht
und Rechtsordnungen mit die wichtigsten Faktoren eines friedli-
chen menschlichen Miteinanders sind und bleiben. Zu erginzen
ist, dass diese Rechtsordnungen immer auch einen entsprechenden
Verhaltenscodex der Menschen voraussetzen, fur die diese gelten:
einen Verhaltenscodex, demzufolge Recht ernst genommen und be-
folgt wird, auch wenn es den ein oder anderen personlichen Vorteil
geben konnte, wenn man das nicht tun witrde.

Im Blick auf die Herausforderungen, die neue oder von Neuem
zu bewertende Waffensysteme bergen, findet sich schliefilich eine
deutliche Positionierung zur Frage der Atomwaffen, die man-
chen natiirlich noch nicht weit genug geht. Hier wird in der
Kundgebung einerseits deutlich festgehalten: »Atomwaffen sind
Massenvernichtungswaffen und eine existentielle Bedrohung des
gesamten menschlichen Lebensraums. Schon die Friedensdenk-
schrift von 2007 betont, dass die >Drohung mit Nuklearwaffen
nicht mehr als Mittel legitimer Selbstverteidigung« betrachtet
werden kann. Politisches Ziel bleibt deshalb ein Global Zero: eine
Welt ohne Atomwaffen. Wihrend dieses Ziel breiter Konsens ist,
ist der Weg dorthin umstritten. Dennoch erscheint uns heute
angesichts einer mangelnden Abriistung, der Modernisierung und
der Verbreitung der Atomwaffen die Einsicht unausweichlich, dass

am 12.02.2028, 23:05:48.

93


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Dorothee Godel

nur die vélkerrechtliche Achtung und das Verbot von Atomwaffen
den notwendigen Druck aufbaut, diese Waffen ginzlich aus der
Welt zu verbannen.«

Andererseits wird mit politischem Realismus von der Bundesregie-
rung nicht direkt gefordert, den Atomwaffenverbotsvertrag zu un-
terzeichnen, sondern lediglich »konkrete Schritte« auf dem Weg zu
diesem Ziel einzuleiten.

am 12.02.2028, 23:05:48.


https://doi.org/10.14361/9783839457191-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

