ANTHROPOS

100.2005: 507-519

Las paradojas de la modernizacion

La transformacion de una fiesta religiosa en Atacama (Chile)

José-Luis Anta Félez

Abstract. — San Pedro de Atacama, Chile, in the last 30 years
experienced a rapid economic and cultural process of change.
In spite of this, the local population maintained its traditional
religious and social festivals, which have continued to give
them a distinctive identity. Among the religious festivals are
Christmas, Holy Week, All Saints, various Marian feasts, for
example, Candlemass Day, and other Saints’ feast days. Among
the social celebrations are the Minga celebrations (which extol
community labor), like the cleaning of the irrigation ditches,
taking a bath in antiseptic water, the flower festivals, and
the ritual meals. Religious and social elements are mixed
together when the villages celebrate the feast of their patron
saint and at carnival time. This syncretism and mixture of
traditional Christian (Catholic) Andean religious and modern
secular elements is characteristic of all of the festivals that are
celebrated. Out of this emerges a very specific worldview, in
which social, economic, and religious elements are in a constant
process of blending. [Chile, Atacama, festivals, rites, culture
change, social identity]

José-Luis Anta Félez, doctor en Antropologia Social, profesor
titular en la Universidad de Jaén (Andalucia, Espafia). Ha sido
profesor visitante en Universidades de Chile, Bolivia, México.
EE. UU. y Argentina. — Entre sus tltimos libros se encuentra:
El sexo de los angeles (2002); Epistemologia mas alld de las
redes (2003). — Véase también Bibliografia.

San Pedro de Atacama (oasis a 2.400 m. sobre el
nivel del mar, cabeza del municipio del mismo
nombre, que integra a otras 15 comunidades dis-
persas al Este del Salar de Atacama y en torno al
rio Loa, II Regién, Chile) ha vivido un proceso
acelerado de transformacion en los, mas o menos,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

dltimos 30 afos, aunque atin se conservan muchas
de las fiestas tradicionales de cardcter religioso re-
lacionadas con el calendario de la Iglesia Catélica.
Por el contrario, han desaparecido gran parte de
aquellas que eran producto de la minga, trabajos
rituales de tipo comunitario y socializador carac-
teristicos del mundo andino (Albé etal. 1992: 55—
57), aunque se realizan en muchos de los oasis
circundantes, entre los que se encuentran la limpia
de canales (para el riego), los bafios antisépticos, la
fiesta del floreo etc. Este hecho seria consecuencia
de varios factores interrelacionados. Por un lado,
que San Pedro es la cabeza del municipio y de
la parroquia y los diferentes sacerdotes que por
alli han pasado se han centrado, sobre todo, en la
iglesia de San Pedro, dejando de lado al resto de
los oasis, que soOlo visitan de tarde en tarde. Por
otro lado, ha dispuesto de recursos administrativos
(regionales y nacionales) que no llegaban por igual
a otros pueblos. El turismo se ha centralizado
casi exclusivamente en San Pedro y, asi, un largo
etcétera. En definitiva, como primera explicacién
se puede observar que el control social-religioso
ha sido mayor en San Pedro que en los “alejados”
oasis del entorno, lo que ha propiciado las ausen-
cias y permanencias de diferentes fiestas segin los
lugares. La coexistencia de tradicién y modernidad
en San Pedro ha permitido una mayor capacidad de
adaptacion a procesos e ideas provenientes de una
l6gica externa, frente a otros sectores atacamefios,
maés apegados a un “pasado tradicional”.

Asi, pues, se pueden observar dos tipos bésicos
de fiestas en Atacama: uno, con predominio

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

508

catdlico, relacionado con el afio litiurgico y que
se concreta en la Navidad, la Semana Santa, la
fiesta de Todos los Santos y las advocaciones ma-
rianas, entre las que estd La Candelaria, y otros
diferentes Santos,! y un segundo tipo de fiestas
que conjugan el trabajo comunal (las mingas) con
el culto sincrético entre la visién andina de la tierra
(la Pachamama, los cerros y el agua) y algunos
de los elementos que son caracteristicos del culto
mariano catdlico. A este segundo grupo pertenecen
la limpia de canales, los bafos antisépticos, el
enfloramiento e, incluso, las mesas rituales. Exis-
ten, por otro lado, fiestas que funden lo religioso
y lo social, por lo que se encuentran a caballo
entre los dos grupos anteriores, a saber: las fiestas
patronales de cada uno de los oasis existentes en
Atacama y el carnaval. El principal elemento que
estd siempre presente en “todas” las fiestas es el
culto sincrético.2 De hecho, éste se concentra en
una especial y “diferente” manera de mirar el cos-
mos, donde los universos simboélicos se expanden
en multiples esferas de la vida social. En Atacama
el sincretismo religioso, producto de la unién del
catolicismo y las religiones andinas prehispénicas,
da paso a una cosmologia donde lo social, lo
econdmico y lo religioso se conjugan en un conti-
nuado proceso de hibridacién, dando lugar a una
cristalizacion entre la tradicidn, su interpretacion y
la modernidad. En si mismas todas las fiestas que
se realizan en Atacama concentran una polisemia
simbdlica que permite diferentes e, incluso, contra-
puestos niveles de entendimiento y actuacién. Asi,
pues, en toda fiesta hay un importante proceso de
socializacién (entendido como parte del modelo
de transmisién y adquisicién cultural), de rituali-
dad prehispanica, de sacramentalidad catdlica, de
anticlericalismo, de piedad, de donacion, de diver-
sién, de exhibicion, de reciprocidad econdmica e
intercambio comercial y de creacién de redes de
identidad.

Por lo tanto, toda fiesta concentra un mundo
simbdlico que se entiende a la luz del contexto
polisémico que le da su propio cardcter y remarca
el ethos del grupo que la promueve, recreando
referencias cosmoldgicas para la comunidad. Las
fiestas atacamefias tienen un referente andino que
les confiere un tono vital propio y definido. Este
referente es el entendimiento continuo de una so-
ciedad multiétnica y una naturaleza pluriecoldgi-
ca (Grillo y Rengifo 1990: 143—145), donde el

1 De forma general véase Gutiérrez 1990: 189 ss.; Moltmann
1992: 63 ss. Para un quehacer dialéctico entre cultura par-
ticular y religién universal véase Boff 1991: 67 ss.

2 Para una primera apreciacién de los diferentes puntos de
vista se puede consultar Maurer Avalos 1993: 156 s.

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

José-Luis Anta Félez

hombre vive en relaciéon econémico-religiosa con
la tierra, la Pachamama, y donde la fiesta cumple
un papel simbdlico al recrear e interpretar un
mundo cosmoldgico andino-atacamefio, que se en-
tiende desde procesos simbdlicos-funcionales.? Es-
ta polisemia simbodlica que mantiene la fiesta ataca-
mefia se expande en un proceso (frente a la praxis
festiva que incluye) que abarca al propio contexto,
utilizando espacios y tiempos miticos que podrian
entenderse como ajenos. Asi puede observarse en
el espacio concreto de la iglesia parroquial, que to-
ma varios significados a un mismo tiempo, ademds
de su funcién originaria — como la Casa del Dios
de los catdlicos — y su sentido practico-funcional
— concentrado en el sacramento de la misa —, a lo
que se le ha de sumar que se trata de un espacio
que “sirve” como contenedor de los diferentes me-
canismos simbdlicos presentes en la fiesta (como
es la unién entre la Pachamama y la Virgen),
permitiendo un sentido de finalidad al espacio de-
finido de la parroquia, que da cabida tanto a otros
rituales, fundamentalmente creadores de identidad
simbdlica, como a los rituales particulares de la
Iglesia Catdlica. Este sincretismo (que a un ni-
vel socio-artistico se resuelve como un “hecho
hibrido”, ver Garcia Canclini 1991) se entiende
como la combinacién y articulacién de una serie
de elementos que se funden en una suerte de in-
terpretaciones a la luz de una polisemia simbdlica
y un proceso de retroalimentacién constante, to-
do lo cual enmarca el hecho sincrético en unas
coordenadas espacio-temporales que permiten una
articulacion mds alld de lo que en un momento
dado pueda interpretarse en un contexto tnico.

II

La fiesta de La Candelaria tal cual se realiza en
San Pedro de Atacama no es una “simple” fiesta
del calendario litirgico catdlico, centralizada en
su correspondiente oficio (la misa), sino que se
resuelve como una fiesta de caracter sincrético,
seglin los pardmetros que antes he sefialado (véase,
también, Anta Félez 1997). Cinco son los tipos
basicos de actores que concurren a este hecho festi-
vo: (1) el sacerdote y su ayudante, (2) las imagenes
de la Virgen (en San Pedro hay cuatro tallas de La
Candelaria), (3) los bailarines (conocidos de forma
genérica como “bailes gitanos™) y sus musicos (las

3 La cosmovision de los atacamefios ha sido tratada en Greve
and Hidalgo 1991 y, en general, para el drea andina es qtil
Aguirre Palma 1986.

Anthropos 100.2005

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

Las paradojas de la modernizacion

agrupaciones de bronce, por el color de los ins-
trumentos de viento), (4) los participantes activos
de la advocacién a estas Virgenes (las llamadas
“esclavas”, junto con las demds porteadoras de las
imdgenes y las mujeres del coro) y (5) los partici-
pantes pasivos o espectadores ocasionales (turistas,
hombres varios y curiosos ocasionales). Todos los
actores activos de la fiesta parecen concretar un
mundo simbdlico de “tono” femenino, a excep-
cién del sacerdote, algunos de los bailarines, los
musicos, que son todos hombres, y algunos de los
espectadores. Todos los participantes — actores —
son mujeres. Tanto los espectadores pasivos como
los bailarines son un elemento de reciente incorpo-
racion, por lo que hace tan sélo un par de décadas
el tono femenino era atin mds patente. Existe, por
otro lado, una contraposicidn clara entre esta fiesta
y las de cardcter comunal (las mingas), que no sélo
obligan a la participacién de toda la comunidad —
frente a la fiesta religiosa, que es de participacién
voluntaria, y, como ocurre con la fiesta de La Can-
delaria, no tiene por qué paralizar otras actividades
laborales —, sino que, ademds, al estar general-
mente dirigidas por hombres tienen otro “tono”,
mds masculino. Hay que afiadir, ademds, que, en
lineas generales, el hombre adulto (aquél que estd
en edad laboral) parece no estar presente en el
mundo atacamefio (Io que se puede hacer extensivo
a lo andino en general) y s6lo aparece cuando alli
se le necesita: para la siembra, las mingas, algunas
fiestas, para procrear y atender las necesidades mds
apremiantes de su familia. Por lo cual, a excepcion
de que la fiesta religiosa le atafia directamente:
porque se dé el caso que sea “esclavo” de alguna
advocacién en particular y se encuentre compro-
metido con una “mesa de boda”, es decir, servir
al Santo, y, por extensién, a la comunidad de feli-
greses participantes, de por vida, y todo ello estd
unido a dos instituciones de fuerte arraigo andino,
el compadrazgo y el priostrazgo (Montes del Cas-
tillo 1989), es muy dificil que se distraiga de sus
ocupaciones habituales: atender el ganado, realizar
trabajos agricolas y/o beber con los amigos.

Este sentido femenino de la fiesta de La Cande-
laria le confiere, ademds, un cardcter muy centrado
en lo doméstico e intimo (lo que no quiere decir
privado, como aquello que ocurre de puertas de la
casa para adentro y que no tiene un reflejo en la
calle: lo exterior y publico), la iglesia la limpian y
decoran las mujeres participantes y se toma como
un espacio simbdlico propio del que son respon-
sables. Se recrea asi una religiosidad de cardcter
catdlico como parte de la condicién femenina, lo
que se encuentra directamente relacionado con el
resto de los actores que concurren al hecho: el

Anthropos 100.2005

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

509

sacerdote y su condicién de hombre no reproductor
(cosa que no deja de ser una paradoja, en la medida
que el sacerdote es también el modelo de hombre
por antonomasia, lo que recuerda que el nivel
de poder y status se ve marcando por patrones
masculinizados, afirmdndose desde formas muy
cercanas al sistema de valores catdlico-andino),
el transformismo, por no decir travestismo, de los
bailarines y, ante todo, las Virgenes como simbolo
de una feminidad (mistica) superior. E, incluso, los
musicos, todos ellos hombres, juegan un papel im-
portante en la fiesta al marcar una ritualizacién di-
ferente y contrapuesta: son ruidosos, cadticos, be-
ben constantemente alcohol, no asisten al oficio re-
ligioso, ya que se quedan en la plaza bebiendo, fu-
mando y riéndose de todo con un tono desenfadado
y sexuado. A la vez que durante la presentacion de
respetos a las imdgenes de la Virgen se encuentran
en el lugar contrario a las Virgenes y las mujeres
asistentes. El ritmo de su misica no responde a
aquello que expresan las mujeres en sus canticos y
comportamientos (como también ocurre, en cierta
medida, con el grupo de baile al que acompaiian),
tanto en el interior de la iglesia, como durante
la procesiéon. En cierta medida no deja de ser
todo ello la confluencia de un buen nimero de
elementos simbolicos diferentes que recrean una
imagen cosmoldgica determinada, a la vez que se
estd realizando una nueva forma ritual, que sirve
como la resefia del Atacama tradicional inmerso en
un momento de modernidad y dindmica interna.
El tono femenino de la fiesta se fundamenta,
sobre todo, en que la advocacién se concentra
en un simbolo femenino, plasmado en la imagen
de La Candelaria y la rememoracién biblica de
la presentacion de la familia formada por Jesus,
Maria y José; todo ello, por lo tanto, se realiza de
forma contraria a una Iglesia Catdlica universal
con una fundamentacién masculina: el culto a
Cristo hombre. Por otro lado, el representante
de esa Iglesia, el sacerdote, se resuelve en si
mismo como un hombre que niega su capacidad de
procreacién — por el celibato — como parte de un
sacrificio a Dios y a la comunidad, asexudndose en
pos de una indeterminacién simbdlica de su género
y dando a entender su capacidad de adaptarse a
todos los contextos, lo que no deja de ser una
muestra mds de la supuesta “supremacia” de lo
masculino, aunque el contexto sea el contrario.*
Aunque el tono de la fiesta sea femenino, también
hay que expresar que la fiesta de La Candelaria
en si misma admite otras interpretaciones y, de

4 Todas estas ideas no le son ajenas a la religiosidad popular
a un nivel mas general; ver al respecto Delgado 1992.

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

510

hecho, son varios los simbolos y rituales que alli
concurren, uniéndose entre si hasta formar una
unidad de caricter polisimbdlico que cristaliza en
multiples niveles de adscripcion y entendimiento.

Esta fiesta mantiene dos partes bien diferencia-
das, que manejan sendos mundos simbdlicos vy,
en algunos casos, con elementos contrapuestos,
dando lugar a una serie constante de paradojas
culturales. Asi, pues, tenemos, por un lado, la fiesta
de La Candelaria propiamente dicha, consistente
en un oficio religioso en la iglesia y una procesién
por la plaza adyacente, todo segiin los cénones
béasicos de la Iglesia Catélica. Y, por otro lado,
encontramos a los bailarines, con sus respectivos
grupos de misica, donde cristalizan una forma de
comportamiento y actuacién ajena a lo que es la
cultura basica tradicional de San Pedro, no sélo
porque son forasteros, ya que son de Calama, hijos
y familiares de emigrantes de la zona, sino porque,
ademads, establecen una ritualizacién exdgena a
Atacama, que esta relacionada directamente con el
Sur de Bolivia (la zona de Oruro), todo lo cual se
verd mas adelante. Estas dos diferentes partes de
la misma fiesta confluyen y se aunan en la propia
advocacion a la Virgen de La Candelaria. A pesar
de que sean dos maneras bien diferentes de mos-
trar, en principio, lo mismo, lo que incorpora a la
fiesta una mayor riqueza (complejidad) que la que
tiene desde una visién exclusivamente eclesidstica.

En San Pedro todas las misas que se realizan
van precedidas de sus respectivos toques de cam-
pana, que varian segin sea el tipo de liturgia que
en ese momento se realiza, lo que no sélo sirve
de “aviso” a la comunidad, sino que, ademads, crea
un espacio sonoro que simboliza un proceso ritual
que tiende a la totalizacién de la vida comunitaria.
Durante la fiesta de La Candelaria, el cura-parroco
realiza tres avisos, consistentes en un repique al-
ternativo y rdpido de las dos campanas existentes:
empieza con un toque alternativo de cada cam-
pana cada segundo y medio, para terminar a los
dos minutos con dos a dos y medio toques por
segundo, ritmo que mantiene por espacio de un
minuto. Realiza uno aproximadamente media hora
antes, otro al cuarto de hora y otro poco antes de
empezar el oficio. Nada mds terminar el primer
toque, poco antes de las 10:00 A. M., aparece el
primer grupo de bailarines (de los dos existentes),
que viene realizando sus diferentes evoluciones
al ritmo de su banda de musica, entrando en la
iglesia por la puerta opuesta al atrio. Poco después
aparece el segundo grupo, que realiza lo mismo
que el anterior. Ambos grupos marchan bailando
en su formacién al ritmo de la musica hasta que
dentro de la iglesia se encuentran con las imdgenes

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

José-Luis Anta Félez

de La Candelaria (debidamente dispuestas ante
el altar) ante las que acaban sus evoluciones y
le rinden los tributos cldsicos catélicos (la genu-
flexion y la realizacién de la sefial de la cruz).
Acto seguido toman posiciones en los primeros
bancos y alrededor de las imagenes. Entre tanto
se toca el segundo toque de aviso y la iglesia
se va llenando de feligreses, los cuales acceden
al recinto por la puerta lateral, como se hace de
forma normal en los oficios diarios y de domingo,
ya que la puerta principal s6lo se abre para los
oficios especiales.

La realizacion del oficio religioso se lleva a
cabo segun los cdnones de la Iglesia, donde se
hace patente tanto el sentido familiar, maternal
y femenino de la fiesta de La Candelaria, como
el propio objeto del oficio: crear una comunidad
de fieles entorno a Cristo, su mensaje y su resur-
reccion (base del catolicismo). A continuacion se
lleva a cabo la procesion, la cual se establece con
las imdgenes a la cabeza de la formacién, luego el
sacerdote, su ayudante y las mujeres del coro. En
tercer lugar los grupos de bailarines evolucionando
a su ritmo y, por dltimo, cerrando el festejo, los
feligreses. A su vez, mdltiples curiosos siguen
la procesién desde que salen las imagenes de la
iglesia hasta su entrada de nuevo. Este grupo de
curiosos se organiza desde los aledafios, aunque no
formando parte de la linea ritual de la procesion,
ya que la siguen de forma paralela a una de las
imdgenes, o un grupo de baile o a cualquier cosa
inscrita en el ritual, conformando un importante
papel ya que cierra el sentido festivo propuesto (el
performance) en el ritual religioso.

III

Vistas las cosas de esta manera, la fiesta de La
Candelaria puede descomponerse (analiticamente)
en cuatro momentos bien diferenciados, los cuales
no se entienden de forma lineal, sino en un proceso
circular, donde el principio (primer momento) y el
final (cuarto) se establecen de forma estructural de
la misma manera. Como primer momento observo
aquél que sirve como inicio a la propia fiesta y
que se lleva a cabo por parte de los grupos de bai-
larines desde la tarde/noche del dia anterior (1 de
Febrero), donde bailan, beben y pasean por el pue-
blo haciendo evidente su presencia, a la vez que la
iglesia es limpiada y arreglada por las mujeres que
mantienen la advocacion a las diferentes imédgenes
de La Candelaria. Este momento termina con la
entrada de los bailarines y feligreses a la iglesia el
dia de la fiesta. El segundo momento es el que se

Anthropos 100.2005

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

Las paradojas de la modernizacion

produce en el tiempo y espacio de la iglesia, con
el oficio religioso. El tercer momento, al que ya
he hecho amplia referencia anteriormente, donde
se hace confluir en él todo el apogeo festivo, es
la procesiéon. Y, por ultimo, el cuarto momen-
to seria aquél en el que, tras la incorporacién
de las imdgenes de la Virgen a su lugar en la
iglesia, los feligreses se retiran y los grupos de
baile siguen “la fiesta” en el lugar donde el dia
anterior la comenzaron, lo que hacen hasta que se
pone el sol.

La tendencia a la circularidad que mantiene la
fiesta, tal cual hacia referencia, se sitia en dos
planos bien diferenciados: por un lado, el del ciclo
litdrgico, donde el calendario con las diferentes
celebraciones se repite afo tras afio (con las consi-
guientes variaciones que segin la administracién
institucional que en ese momento actie cambia o
se reforma), y que para los feligreses, incluso para
las mujeres que mantienen el culto a la Virgen,
la fiesta es parte de un continuo ciclo festivo
tradicional. Por otro lado, hay un segundo nivel,
el marcado por el sistema festivo de los bailarines,
el cual no sélo se adscribe al anterior nivel, sino
que se conforma al empezar y terminar la fiesta en
si misma con una estructura muy parecida, hasta
el punto de que los propios grupos danzan al son
del mismo ritmo (que no tiene por qué responder a
la misma melodia), repitiendo unos pasos prefija-
dos de antemano y guardando una jerarquia en la
evolucién de los propios bailes. Estos dos niveles
estdn marcando en su circularidad que recrean dos
espacios simboélicos diferentes: la iglesia y el exte-
rior, pero estos elementos no son contraposiciones
en la medida que la iglesia y el exterior se re-
suelven en una diferente polisemia, construyendo
un nimero limitado (en la medida que es repetido
y estructurado y, consecuentemente, apreciable y
entendible) de significados simbolicos segun el
preciso contexto, que se ve marcado por la fiesta
religiosa. Asi, el espacio exterior a la iglesia no
es el vacio que deja la arquitectura sampedrina,
llenado por los transedntes que lo utilizan como
espacio fronterizo y transitorio, sino que toma
sentido como espacio ritual y actda en la creacién
de una amalgama identificativa por la que discurre
el cortejo en procesién. Cada grupo de actores
estructura el espacio en simbolos autoconforma-
dos: como espacio expresivo de las danzas en
ofrenda a la Virgen o como extension del espacio
religioso en un espacio social, la calle y la plaza
ptblica por donde se realiza la procesion. Asi,
recrean usos diferentes que de una u otra manera
tienden a ser parte de la apropiacion simbdlica de
lo social por parte de los diferentes grupos que

Anthropos 100.2005

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

511

conforman la compleja sociedad de San Pedro: esa
plaza, que poco antes de la procesion estd llena
de turistas, que aprovechan el frescor producido
por los érboles y el pasto para hablar, beber,
leer, y, consecuentemente, disfrutar de otro lugar
“diferente”, se interpreta durante la fiesta como
un espacio ritual (sacramental) por parte de los
diferentes grupos asistentes.

Si para la iglesia el espacio publico adyacente,
la plaza, es parte de aquello que permite su exten-
sién y, en este sentido, la procesion es una re-
creacion de las posibilidades expansivo-sociales,
como efecto-demostracién que el hecho religioso
tiene, muy por el contrario ocurre con los grupos
de bailarines, los cuales utilizan el interior de la
iglesia en su propio beneficio: tocar su musica
y bailar en formacién. Todo lo cual se lleva a
cabo mientras no exista un enfrentamiento con el
hecho religioso en si mismo, asi, ellos bailan antes,
durante y después del oficio, donde se muestran
diferenciados de cualquier otro feligrés asistente
a la ceremonia. Sin embargo, el propio sentido
de los bailarines en la concatenacién del hecho
social permite que el exterior, la plaza y la calle,
se convierta en su espacio resolutivo, el medio en
el que mantienen su comportamiento especial y
diferenciado. En la plaza publica de San Pedro la
diferencia entre espacio publico y espacio privado
no tiene la misma conceptualizacién que entre es-
pacio intimo y espacio social, en la medida que la
iglesia, que en principio seria un espacio publico,
tiene aqui, por su contraposicién al espacio de la
plaza, un caracter de espacio privado, en la medida
que es de aquellos usuarios considerados como
catdlicos. Lo mismo ocurre con otros espacios
presentes en torno a la plaza, entre los que se
encuentran la municipalidad, la casa parroquial, el
ambulatorio, el cuartel de carabineros, un bar vy,
un poco mads alld, el museo, la oficina de correos,
la central telefénica, lo que convierte a la plaza
en el espacio publico-social por excelencia en el
pueblo debido a su gran capacidad de entenderse
y combinarse de forma polisémica, simbolizando
el lugar central desde el que marcar los hechos en
su criterio de centro/periferia. Por esto mismo los
grupos de baile utilizan este espacio como propio,
de hecho ellos se transforman para adaptarse a un
planteamiento publico-social, su propio sentido de
ser, es una mezcla de diversion, advocacion marina
y exhibicién social. En cualquier caso, sea cual sea
el punto que predomine, todo ello se resuelve en
su sentido publico-social.

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

512
v

Vistos los niveles simbdlico-espaciales de la fiesta
me voy a centrar ahora en el momento de la
procesion, que es el punto algido de toda la fiesta y
donde se concentran el mayor niimero de elemen-
tos simbdlicos, cristalizacién de lo tradicional y
la modernidad, dando lugar a que la universalidad
de la fiesta religiosa de La Candelaria se estipule
como algo particular. En este sentido, los grupos
de bailarines son los principales concentradores
simbdlicos, ya que, primero, son los que ponen
el color — y mucho ruido — a la fiesta y, segundo,
porque son ademds un elemento relativamente nue-
vo, producto de la especial dindmica de esta zona
en los ultimos 150 afios, aunque también hay que
tener presentes que las materializaciones culturales
son tan s6lo de hace 15-20 afios atras.

Los conjuntos de bailarines son agrupaciones
folklodrico-religiosos adscritas a la advocacién par-
ticular a una determinada virgen, aunque su ‘“‘ori-
gen” se basa fundamentalmente en el baile de la
Diablada del Suroeste boliviano (zona de Oruro),
prototipico en todo el drea cultural Surandina. En
el Norte de Chile encontramos advocaciones con
este tipo de cofradias desde la ciudad de Antofa-
gasta (el 12 de Diciembre), con mas de medio cen-
tenar de agrupaciones diferentes, hasta la conocida
Fiesta de la Tirana (el 26 de Junio), con cientos
de agrupaciones y miles de asistentes, pasando
por la Fiesta de Ayquina y otras muchas que sélo
mantienen entre 2 y 10 conjuntos, caso concreto
en el que se encuentra la fiesta que aqui estoy
mostrando.’ Estas agrupaciones folkléricas, con su
enorme colorido, sus ritmos y musicas, sus exhibi-
cionismos y enormes alegrias, aunque también con
un profundo sentido de la religiosidad y el culto a
la Virgen, son, en gran medida, ajenas a la cultura
atacamefia. De hecho son incorporaciones, tal cual
las podemos ver en la fiesta de La Candelaria, de
fines de los afios 70 y “rompen” con el esquema
prefijado de antemano en las fiestas atacameiias,
las cuales tienen un sentido donde toda la comu-
nidad participa y, a su vez, los protagonistas se
mantienen bajo sistemas de cargos (elegidos-com-
prados), en ningin caso se da este sentido de agru-
pacién cerrada que “compite” con otras muchas.
Lo que se fundamenta en la idea de cofradia como
elemento hispdnico, donde se aina lo jerarquico,
la separacién radical de los géneros, los roles es-
tablecidos, el voto religioso, el sacrificio en pos

5 Para un acercamiento profundo y concienzudo al tema, ver
van Kessel 1989. Hay que tener presente, también, algunas
de las ideas de Nuiiez 1988.

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

José-Luis Anta Félez

de un fin y la ritualizacién como contexto. Todo
ello supone la creacién de un corpus simbdlico de
cardcter urbano que permite la unién de personas
en grupos esquemadticos de competitividad, frente
a una ruralidad andina basada en la reciprocidad
social de bienes y, sobre todo, servicios.

Asi, pues, las agrupaciones de bailes se fun-
damentan en simbolos urbanos, pero el contexto
ritual al que se adscriben es rural y, por lo tanto,
para pueblos como el de San Pedro y su cultura
atacamefia existe un problema paraddjico. Para
entenderlo y poder resolverlo hay que observar qué
ha pasado con San Pedro en los dltimos 70 afios,
no tanto porque “la historia” tenga la llave, sino
mads bien porque ayuda a la consiguiente interpre-
tacion de los hechos y simbolos atacamefios que
se han visto transformados con la incorporacién
de elementos exdgenos. Desde hace unos cientos
de afios (por no decir un milenio) San Pedro man-
tuvo una cierta hegemonia dentro del hinterland
atacamefio, aunque compartido con otros pueblos
dentro del esquema andino. Una serie de familias
con cierto prestigio y poder se establecieron como
los puntos desde los que emanaban las referencias
simbdlicas de la comunidad, gracias a su gran
capacidad para mantenerse junto a los poderes es-
tablecidos, lo que les permitia seguir en esos pues-
tos. Esto no significa que fueran econémicamente
mads fuertes, sino que la manutencién del prestigio
comunitario se basaba en su capacidad de aunar
los simbolos comunes de los atacamefios. Pero
en la década de los 30 esta cultura basada en el
prestigio de una serie de familias, segin referentes
andinos y modelos catdlicos, donde se adminis-
tran los simbolos nacidos de la contraposicién de
lo himedo y lo seco — no segiin un modelo de
contraposiciones binarias, si no segin un esque-
ma de simbolos jerarquicos donde se forma una
composiciéon donde todo fluye, los opuestos se
hacen complementarios resolviendo un tinku, un
taypi, una k’isa de equilibrio y simetria —, empie-
za a perder su hegemonia, primero, porque en la
pampa los campamentos salitreros mantienen una
gran demanda de carne que es traida de Argentina
(en gran parte), via Atacama, por familias que se
establecen en San Pedro, las cuales comienzan a
mantener una légica monetaria, y que se adnan
con las familias tradicionales. Asi, una vez que
éstas se readaptan al cambio de perspectiva, toda
la comunidad parece cambiar.

Por otro lado, la cultura atacamefia — e, incluso,
hoy los resquicios son patentes — habia basado su
estructura social en una divisién muy fuerte entre
los atacamefios de las comunidades mds andinas
(llamados coyas, por su sentido bolivianizado, es

Anthropos 100.2005

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

Las paradojas de la modernizacion

decir, los otros, los extranjeros), situados en las
faldas de cerros y volcanes, y los sampedrinos.
A este respecto un hombre de San Pedro me decia:

Actualmente una parte muy fuerte que yo diria que es
la de la descendencia de los antiguos sampedrinos y
no de atacamefios. Yo hablaria mds de sampedrinos y
no de atacamefios, porque incluso se habla de pueblos
atacamefios, pero Ayquina y todos esos pueblos hacia
arriba son Aymaras.

Independientemente del hecho de que lo aymara
es considerado como extranjero (es boliviano y
no atacamefio), aun cuando los pueblos a los que
hace referencia son (cultural y étnicamente) ata-
cameios, como lo son los sampedrinos, la diferen-
cia viene dada fundamentalmente por otra razén:

la esencia del atacamefio es comerciante, comerciante
por necesidad, porque no se habian todas las cosas que
se necesitaban para vivir.

Esta apreciacién hecha por el informante es
muy significativa, ya que muestra tres puntos cla-
ros en relacion con lo que aqui muestro, a saber:
primero, que ‘“atacamefio” es considerado aquél
que pertenece a una familia de poder tradicional,
a las que antes hacia referencia. Segundo, que si
“la esencia del atacamefio es comerciante”, el “ata-
camefio” de “Atacama” no existe, no s6lo porque
no hay nada con lo que crear riqueza, ya que
la economia es bdsicamente de subsistencia, sino
que, ademds, el comercio lo han hecho personas
con la nacionalidad argentina, las cuales termina-
ron por asociarse con los atacamefos (ya sea por
matrimonio o porque se compartia cotas de po-
der/prestigio). Y, tercero, que “la necesidad de ser
comerciantes” incluye al atacamefio en un circuito
donde el valor del dinero tiene un simbolismo aso-
ciado al poder/prestigio. De esta manera, durante
un largo proceso, el “dinero” ha empezado a tomar
una posicion relevante en la cultura atacamefia, lo
que dio paso a que ciertas familias consideradas
jerdrquicamente inferiores — ya que eran coyas
— empezaran a tomar una cierta relevancia en la
medida que manejaban el dinero como parte de
los simbolos de status. Asi, un pueblo como To-
conao se convirti6 en el centro socio/comercial de
aquellos que estaban mds alejados (de San Pedro),
convirtiéndose en el intermediario de sus “nuevas”
necesidades econdmicas y consiguientemente em-
pezaron a considerarse atacamefios, frente a los
coyas de Talabre, Socaire y Peine. Un informante
sampedrino me decia: “ellos (los de Toconao) se
creen los verdaderos atacamefios”.

Dejando de lado este interesante tema de la
“identidad” atacameifia, continuaré viendo el tercer

Anthropos 100.2005

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

513

elemento de la “modernizacién” de Atacama. Una
vez que la l6gica monetaria se empez6 a hacer evi-
dente en toda Atacama, la nueva fuente de donde
habian de emanar los simbolos era aquel pequefio
pueblo del rio Loa: Calama, que, gracias a las
minas de plata, luego al salitre y después al cobre,
donde se encuentra la mina de Chuquicamata — una
de las minas a cielo abierto mas grande del mundo
y que ha representado el modelo de progreso-mo-
dernizacién de Chile —, se terminé por convertir en
la enorme ciudad que es hoy en dia. Aunque se dio
un desplazamiento efectivo del poder desde San
Pedro a Calama, éste, durante afios, se absorbid
en la medida que San Pedro seguia emanando un
status tradicional que, indudablemente, Calama no
poseia. Asi, pues, ocurrid lo que parecia inevitable,
muchos coyas — con relacién a la poblacién to-
tal de Atacama, que no en nimero totales — se
marcharon a trabajar a Chuquicamata, donde la
administracion llevada por la compaiiia estadouni-
dense no entendia de jerarquias étnico-culturales,
sino de efectividad y eficacia en el trabajo, lo que
permitié a los trabajadores nativos la acumulacién
de un pequeiio capital. Fue en ese momento en que
pusieron sus ojos en el sitio que les vio nacer: San
Pedro.

Aunque la légica del emigrante es buscar el
prestigio ante “toda” la comunidad, el primer pa-
so es hacerlo a los ojos de aquellos que, en su
dia, eran parte de su “clase” socioeconémica: los
coyas. Pero llegados a este punto habia dos pro-
blemas que en cualquier caso tendrian de resol-
verse, primero, que los coyas habfan cambiado,
adaptdndose a la modernidad y, segundo, que la
manera de “ganar” prestigio no era tan facil —
ni tan sencillo como en un primer momento se
plantea — como venir con un automévil. De hecho
éste era un segundo paso, tras demostrar tanto el
“amor” a su comunidad de origen, como el de
haber ganado un cierto prestigio.

El tema de la modernizacion de la comunidad
sampedrina y la inmersiéon del mundo coya en
aquellos estados sociales hasta entonces negados
para ellos es particularmente interesante, pues per-
mitié la entrada de las “nuevas” ideas que habian
de traer los que habian emigrado. Como ya he
expresado con anterioridad, se denominaban coyas
a los habitantes de los pueblos del interior, situados
en las faldas de los volcanes y que era sinénimo
de extranjero (boliviano): salvaje y cadtico:

Son diferentes . .. en la manera de pensar, sus fiestas, en
todo, no hay orden, no hay nada, ellos terminan votados
en el suelo (de tanto beber). Bueno, los atacamefios
también, pero siempre hay una estructura en lo que se
hace.

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

514

De hecho, el coya es conceptuado como un ser
dependiente de otras estructuras, ya sea en lo eco-
némico, ya sea en lo social, lo que les conceptia
como la negacién de una constante renovacion que
era prototipica de las familias con el “derecho” a
llamarse atacamefos:

El tipo de gente que es ndémada [los coyas] no es
propietario de ninguna tierra, siempre estdn cambiando
de posicién, dependen de los buenos pastos, de las
buenas aguas . .. El problema es que ellos se mezclaron
siempre entre las mismas familias, tu vas a ver Likes-
Colque, Colque-Likes, Tintes-Colque, etc., siempre se
dio vuelta ese pueblo [hace referencia a Machuca] entre
3 6 4 familias; por eso mismo que son cerrados.

El coya representa, por lo tanto, la raza més an-
dina de los atacamefios, el pastoreo y su constante
movilizaciéon son parte de este mismo esquema,
frente a las familias tradicionales que no sélo eran
propietarias de la tierra en San Pedro y sus ayllus,
sino que estaban relacionados con los poderes
catolico-coloniales durante la época de dominio
espafiol y catdlico-nacional durante los gobiernos
boliviano y chileno (a partir de 1879). El coya,
seglin este rigido esquema social, era siempre aje-
no al mundo interior atacameio:

Era terrible antes tener un coya en una casa ... claro,
podian dormir fuera. En casa de mi abuelo tenfan como
cinco coyas, que cuidaban caballos, ovejas, pero ellos
dormian en los corrales, dormian afuera.

La representacion entre el interior del hogar
y un “afuera” dominado y dependiente, tal cual
pueden simbolizar las cuadras, se hacia extensiva
al propio territorio sampedrino, donde lo propio e
interior era contrastado con el exterior a éste, el
pueblo no sélo tiene “buenos pastos” y agua en
abundancia, sino que fuera, el lugar donde vivian
los coyas, es parte del esquema desértico, parte de
los extremos donde la vida (civilizada) no puede
darse. Llegados a este punto la ruptura con este
esquema jerarquico de apreciacion de lo social se
dio cuando los coyas empezaron a tomar impor-
tancia en las estructuras de San Pedro. Un primer
momento es aquél ya explicado del cambio de una
estructura de simbolos en la toma de status social a
otra de cardcter monetario, pero el punto radical es
cuando se observa que existe una desarticulacién
de aquellas familias que servian como constante
referente y que se habian apropiado del titulo
de “atacamefios”, frente al resto de la poblacién
enmarcados y homogeneizados bajo el rubro de
coyas. En la siguiente cita, un informante da una
primera explicacién de qué habia ocurrido en San
Pedro en los dltimos afios:

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

José-Luis Anta Félez

Los atacameifios salieron de acd porque tuvieron la opor-
tunidad de optar a nuevos horizontes, con Chuquicamata
y todo eso [la mineria en general]. Atacamefos no hay
en San Pedro, asi que siempre en cualquier fiesta y
conversacion, cuando se llega a lo intimo del coloquio,
siempre todos se lamentan y llegan a llorar que por qué
tuvimos que dejar el pueblo a merced de los coyas.

En cualquier caso, emigraron més “coyas” que
“atacamefios”, el problema que muestra este infor-
mantes es el de la ruptura de las familias con més
poder/status, dando por hecho que el pueblo fue
tomado por los otros. Pero el proceso de como se
llega a esta “nueva” suplantacion y la consiguiente
modernizacién del pueblo durante la década de los
60 vino dado por una serie de elementos exdgenos,
los cuales no podian ser directamente atacados: el
cura-parroco y los maestros.

v

La modernidad, en cuanto forma de vivir en la van-
guardia, frente a la tradicién formal, habia de ser
instaurada en Atacama por un parroco-misionero
belga que, venido del Congo (Africa), perpetuaria
su vida a la comunidad atacamefia: el padre Au-
gusto Le Paige (la biografia mis completa es de
Nuiiez 1995). Tres hechos — con referencia a lo que
aqui trato — le caracterizarian: primero, que fue el
primer pérroco, como simbolo del poder de la Igle-
sia y muy respetado en esta zona, que se enfrentd
a las “grandes” familias atacameiias, realizando la
misa a primera hora de la mafiana (7:00 A. M.),
frente a las mujeres atacamefias, acostumbradas a
un horario més social (9:00-10:00 A. M.), y que
permitia dejarse ver, el padre hacia misa solo, lo
que no sélo era una provocacién para la comunidad
— de hecho el padre con su comportamiento era
un provocador —, sino que, ademads, le imponia un
sentido del deber que daba sentido pleno a su vida
como vanguardista. El segundo hecho es comple-
mentario del primero, el padre Le Paige le dio una
importancia muy grande a los propios coyas, con
un sentido paternalista empez0 a usar a coyas para
que le ayudasen en sus trabajos arqueoldgicos, asi
como empezé a crear en algunos de ellos una
nueva forma de apreciar el mundo, menos andina
y mds sedentaria. A la par que este acercamien-
to rompid la jerarquizacién entre “atacamefios” y
coyas, dando un sentido de homogeneizacién que
habia de confluir en una pérdida de perspectiva
cultural y una ganancia para la modernizacion, en
el sentido de que no era tolerante con la diversidad
cultural. La tercera caracteristica de Le Paige es la
que mds relevancia le habria de dar en el 4ambito

Anthropos 100.2005

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

Las paradojas de la modernizacion

mundial: la arqueologia. No es este el lugar para
hacer una critica a su trabajo en esta disciplina,
si observar, por el contrario, como se articula su
quehacer arqueoldgico como discurso de moderni-
zacion en Atacama; €l se dedic en cuerpo y alma a
esta disciplina, hasta el punto que se puede afirmar
que él fue el descubridor de esta rica cultura para
el mundo de la arqueologia. Si bien sus métodos
y conclusiones no eran de lo mds ortodoxo, si es
verdad que dio paso a que la disciplina pusiera sus
ojos en esta zona del mundo. Pero lo realmente
paraddjico es que él “folkloriz6” lo atacamefio,
negando que existiera una conexién entre esas
culturas y los atacamefios actuales, el padre, de
hecho, cristaliz6 un discurso en el que rescaté el
pasado atacamefio, pero, también, incluyé a los
actuales atacamefios en un “mundo moderno”. El
museo que él fundé intenta educar al atacamefio
y, sobre todo, mostrar al mundo (que viene en
forma de turista-curioso-aventurero) que esta zona
del mundo no era un “simple” desierto, sino un
marco ecolégico-cultural. Asi, pues, el museo —
con su arquitectura proeuropea al puro estilo De-
lacroix — se apropia de los atacamefios dando un
nuevo sentido modernizante a la vida cotidiana del
Atacama actual y més cuando es el “expositor”
de los que llamamos cultura atacamefia. El negd,
pues, que existiera una actual forma de hacer cul-
tura, homogeneizando los simbolos presentes en
fiestas y rituales bajo una cierta aseptia catdlica y
modernizante. De hecho, él daba la misa que le
correspondia y desaparecia.

Gustavo Le Paige establecié desde su mision
terrenal un proyecto de expansiéon de la moderni-
dad y no sélo consiguié consolidar su discurso,
haciendo que la Universidad del Norte (Antofa-
gasta) se hiciera cargo del museo — a cambio ésta
le dio un doctorado honoris causa —, creando un
proyecto de vida a todos los rituales y saberes
(inicidticos) de la institucién educativa superior,
sino que proyectd la vida de los atacamefios hacia
la modernidad. Lo hizo a todos los niveles: a todos
aquellos que realizaban objetos de uso cotidiano
los convirtié en artesanos, y, como en esta zona
los trabajos hechos en telar (ya sea a nivel de
tierra, de cintura o con telar tradicional) son muy
ricos y variados (debido a la combinacién de las
diferentes técnicas con la lana de llama y cordero,
aunque no tiene el colorido de los trabajos boli-
vianos), radpidamente se adaptaron a las exigencias
del mercado, readaptando la idea de utilidad (co-
tidiana) por la de decoracién, con lo que se perdia
el simbolismo tradicional y se “ganaban” los de
un mundo exdgeno y diferente, el mundo de las
pricticas comerciales. A otros niveles, Le Paige

Anthropos 100.2005

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

515

introdujo una cierta racionalidad en la comunidad
atacamefia como encargado de la distribucién de
nuevos terrenos para aquellos que se casaban, no
seglin el canon tradicional, donde la mujer ya tiene
2 6 3 hijos cuando se casa, sino adaptado a la leyes
de la Iglesia de Roma. También trajo un motor y
empez0 a dar luz en San Pedro durante unas ciertas
horas, rompiendo la binariedad entre la noche y el
dia. No menos importante es su preocupacién por
desvincular a Talabre de Toconao, lo que consi-
guid, lo que significé la creacion de supeditar a
los atacamefios a un poder central y no seguir
recreando una jerarquia de cardcter tradicional. El
inculcé la modernidad en el pueblo atacameiio,
para lo cual, tal cual he mostrado, desvinculé a
la poblacién de su acerbo tradicional y, “folklori-
zando” (su vida cotidiana), segmentarizé la reali-
dad, imponiendo maneras simbolicas diferenciadas
entre los multiples hechos sociales. Pero, también,
ayudé a incluir a los atacamefios en el “mundo”
moderno: primero, atrayendo turistas e investiga-
dores de la “realidad” social, segundo, reclamando
una ayuda efectiva, por medio de Céritas Chile y
otras instituciones proeuropeas parecidas, para el
pueblo atacameiio, lo que les puso en el esquema
de un centro/periferia, pasando de una economia
y sociedad propia a unos criterios simbdlicos de
supervivencia y marginalidad.

Pero Gustavo Le Paige no era el tnico que
trabajé durante los afios 60 en la modernizacién
de Atacama, los maestros de cada uno de los
pueblos de esta zona se asociaron con la firme
decision de adecuar su ideologia, socialista, como
revulsivo para un cambio hacia una modernizacién
progresiva. Fueron ellos los que con su pedagogia
cientifica sobrepasaron el hasta entonces comun
papel del maestro tradicional (que intenta ensefiar
a leer, escribir y “algo de nimeros”), para empezar
a inculcar la idea (tan moderna y prototipica de
los socialismos del cambio del siglo XIX al siglo
XX) de que sélo un “pueblo” culturizado puede
ser libre. Lo que no deja de ser una paradoja: un
“pueblo” (cultura) que no tiene nada que leer, ni
escribir, sino que se basa en un sistema de aprecia-
ciones visuales y transmite su saber por tradicién
oral, consecuentemente todo aquello que se puede
leer es venido, siempre, de fuera. Como hace notar
el antrop6logo Adolfo Colombres (1991:23), el
marxismo es un “proyecto” tan homogeneizador
como su tedrico rival, el capitalismo. En este sen-
tido nadie puede — y yo el que menos — discutir las
intenciones de estos “nuevos” maestros, lo que se
pone en tela de juicio es su capacidad de respetar
la diversidad cultural y, cémo no, intentar explicar
como ha entrado la modernidad en este lugar, lo

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

516

que resulta evidente es que gracias a ellos y a una
suerte de elementos de la cultura cotidiana que
influyeron en esta década (los 60) el discurso vital
de los propios atacamefios cambié de una situa-
cién dada a una toma de conciencia (en muchos
casos de caricter politico) de una cierta identidad
como minoria étnica, lo que supuso adecuar el
clasico discurso sobre el agua, donde se vivia
una situaciéon de absoluta cotidianeidad, con los
conflictos comunitarios normales y sus trabajos
comunales (donde la limpia de canales es el mds
representativo), que pasard a un segundo plano
frente a la universalizacion del problema frente a
las compafiias mineras.

Para aquellos atacamefios que toman la decisién
de dejar su pequefia comunidad, este paso se torna
especialmente dificil. La l6gica de la emigracién
ha terminado por convertirse en uno de los rituales
mas caracteristicos del mundo capitalista, conse-
cuentemente, los emigrantes atacamefios se han
visto inmersos en dicha 16gica. Marcharse a buscar
trabajo a Calama (de donde algunos han ido para
Antofagasta o Iquique) supone que el emigrante
deja un medio (el atacamefio) para incorporarse
a otro, lo que hace, generalmente, por razones
econdmicas y de supervivencia, ain asf este hecho
supone tres cosas. Primero, que aquellos que emi-
gran y consiguen un cierto grado de éxito (medible
por la escala monetaria) son aquellos que en su
grupo de origen pertenecian a una “clase socio-
economica” intermedia, es decir, no se marchan
bajo una situacion desesperada. Segundo, que los
valores propios de su grupo de origen se recon-
vierten a un sentido urbano-capitalista (el flujo es
de lo rural a lo urbano), por lo que si encuentran
suficiente apoyo en el entorno de llegada supone la
creacion de una serie de redes de identidad (“los
de Atacama”, “los de San Pedro”, “los bolivia-
nos” ...) y si no la readaptacién a alguno de los
grupos ya existente o en formacion. Y, tercero, la
creaciéon de un mundo simbdlico paraddjico, por
un lado, el mundo rural de origen se supervalora
y, por otro, se desprecia el “bajo” nivel socioeco-
némico (lo que es la raiz de la diferencia entre
“andinismo afirmativo” y “andinismo negativo”;
véase, Starn 1992: 126; Fox 1989). En este senti-
do es evidente que para aquellos que se quedan
los emigrantes se “desatacamizan”, en la medida
que se pierde algo — nunca todo — de aquellos
elementos culturales que definian la identidad del
atacameiio.

Existe, asi pues, un sentimiento de desataca-
mizacién, de pérdida del mundo simbdlico ata-
camefio, el cual viven aquellos que se marchan
y que son negados como atacamefios por los que

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

José-Luis Anta Félez

quedan (véase Anta Félez 1998a). Pero Atacama
histéricamente — y, consecuentemente, hoy en dia
también — mantiene una poblacién estable en torno
a las 3.000 personas, esto significa que el proceso
emigratorio es mucho menor de lo que se supone,
el problema de base es que cuando en un pequefio
pueblo, pongamos por caso Talabre, que tiene 14
familias y algo més de 30 habitantes, si se marchan
tres o cuatro chicas jovenes que acceden a trabajar
en Calama (como empleadas de hogar — “asesoras
del hogar”, que dicen — o en algin fop-less), el
pueblo se resiente. No es un problema de cifras
absolutas, sino de la particularidad que muestra la
comunidad, de hecho la movilidad dentro de los
pueblos es muy grande, fundamentalmente porque
la mayoria de los pueblos del interior se mueven en
funcién del pastoreo de las llamas que mantienen
en la cordillera (por encima de los 3.500 m. de al-
tura sobre el nivel del mar), a la par que la movili-
dad es parte identificativa del referente andino. En
definitiva, seguir pensando que la emigracion es
parte definitoria del actual sentimiento atacamefio
es un error. Muy por el contrario, es la creacion de
un mundo simbdlico diferenciado entre los que se
encuentran emigrados y los que se quedaron, am-
bos grupos mantienen acusaciones mutuas, aunque
el hecho concreto es que el atacamefo lleva en
su maleta su propia cultura, que ejecuta siempre
que tiene oportunidad, atin cuando ha habido un
nuevo establecimiento simbdlico hacia elementos
basicos de la cultura urbana chilena-occidental, tal
cual observa este atacamefio:

Ahora tltimo esta la idea de que celebran su carnaval
[hace referencia a los atacamefios en las comunas
(barriadas) del “23 de Marzo” y la “Le Paige”, en
la ciudad de Calama], tal como en el carnaval los
bolivianos celebran aparte en Calama. El problema es
que el atacamefio que estd en Calama quiere ser chileno,
quiere ser blanco, no quiere ser atacameiio, dice: “Estoy
a un pasito [de San Pedro], tenemos casa, tenemos un
televisor, soy universitario [la segunda generacién de
emigrantes], tengo [por lo tanto] que desatacamizarme”.

El emigrante atacamefio mantiene una cultura
muy cercana a los bolivianos y se encuentra en
un proceso de urbanizacién muy penetrante, hecho
que es ya patente en las segundas generaciones.
Este sentido de la individualidad es lo que el
atacamefio que no emigré muestra como la de-
satacamizacién, en la medida que todo cambio en
el mundo “tradicional” atacamefo es producido y
revierte a una comunidad dada, mientras que la
modernidad puede imponer una movilidad asocia-
da a individuos, unidades familiares y, a lo mas,
un pequefio grupo.

Anthropos 100.2005

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

Las paradojas de la modernizacion

Obviamente existen un buen nimero de diferen-
cias entre la vida en San Pedro, cualquier otro oasis
del interior y la ciudad de Calama, pero para lo que
aqui trato hay dos puntos que parecen sobresalir.
Por un lado, tenemos la fuerte divisién del trabajo
asalariado que se da en Calama, mientras que en
San Pedro un hombre dado trabaja en la agricul-
tura, cuidando ganado o realizando trabajos de al-
baiiileria, sin que exista una diferencia significativa
entre dichas labores. Por el contrario, en Calama
el mismo hombre s6lo mantiene un rol laboral, el
cual puede cambiar, pero dificilmente simultanea
trabajos diferenciados (lo mismo ocurre, en otro
plano, con la mujer). La importancia de este hecho
radica en que sirve de muestra de la nueva volun-
tad urbana alcanzada por aquellos que emigraron,
que, consecuentemente, se convierten en parte de
los tipos que impone una cierta lgica de la emi-
gracidn, lo que da por hecho que mientras que en
el interior de Atacama los individuos viven en un
proceso de integracion, donde no existe diferencia
entre las esferas social, laboral y familiar, por el
contrario, en la ciudad de Calama se da un proceso
de estructuracion diferenciada, donde cada una de
las esferas se encuentran divididas, diferenciadas
y separadas.

Por otro lado, tenemos otra diferencia entre
San Pedro y Calama cuando observamos como se
produce la adscripcion grupal de los individuos,
con la apropiacién de elementos simbdlicos pro-
venientes de grupos y hechos diferenciados entre
ambas comunidades. En efecto, la apropiacion de
ciertos simbolos exdgenos al grupo se dio, en el
caso de los atacamefios emigrados a Calama, con
su adscripcién al grupo mayor de los emigrantes
bolivianos, los cuales no sélo eran — y siguen sien-
do — muchos mds, sino que siguen manteniendo y
divulgando su propia cultura, en cierta medida mu-
cho més vistosa, policroma y social que la de los
atacamefios. No es extrafio, pues, la gran influencia
del mundo boliviano en los emigrantes atacamefios
en Calama. Por otro lado, hay que tener en cuenta
que la ciudad de Calama es “relativamente” nueva,
ademds de que la violencia estructural producida
por clases sociales y roles definidos e invariables,
la contextualizacién de un mundo neoliberal y la
gran proliferacién de comunidades muy diferentes
en un espacio reducido plantea que la adscripcién
grupal y la identificacién de los elementos propios,
terminan por tomar aquellos elementos, hechos y
simbolos del grupo mayoritario. Algo de esto les
pasé a los atacamefios que alli vivian, los cuales
empezaron a tomar como propias muchas de las
fiestas que el grupo mayoritario de bolivianos se-
guian manteniendo. Tal cual ocurrié con los bailes

Anthropos 100.2005

untersagt,

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

517

carnavalescos, donde la Diablada era lo mas carac-
teristico, y que pronto empezaron a ser imitados
por el grupo de atacamefios. A ello se sumaba
la posibilidad de empezar a recrear una tradicién
que antafio también se habia dado en la zona de
Atacama y que estaba relativamente dormida tras
la imposicion de una nueva tradicion chilenizante
tras la guerra del pacifico, y que, sin embargo,
se habia mantenido bdsicamente intacta en lugares
como la fiesta de La Tirana o Ayquina.

Era normal que, tras todos estos elementos
convergiendo en un solo punto, se dieran unos
bailes gitanos en honor de la Virgen de la Can-
delaria, tal cual se pueden ver hoy en dia en
San Pedro de Atacama, donde se funden tanto
elementos ideoldgicos, como religiosos, y los no
menos importantes de promocién social, que han
supuesto que una “clase social” desfavorecida cul-
turalmente empezara a tomar una cierta relevancia
social y donde el factor econémico no es valido si
no va acompaiado del consiguiente status social.
Todo lo que hasta ahora he tratado nos indica que
podemos empezar a ver la fiesta de La Candelaria
desde otros puntos de vista (lo he intentado hacer
por igual en Anta Félez 1998b), los grupos de
bailarines no so6lo vulgarizan la fiesta, ya que la
hacen accesible a un gran ndmero de personas
ajenas al sentido originario del ritual, sino que,
ante todo, realizan una apropiacién simbdlica de
multiples elementos que son particulares de un
contexto ritual diferente, como es la fiesta reli-
giosa, haciendo que en la actualidad exista una
circulacién e, incluso, una venta de los bienes
simbdlicos de la comunidad atacamefia. De esta
manera, la fiesta de La Candelaria ya no es la
misma de antafio (la de hace 30 afios), porque
si de forma tradicional la fiesta se habia resuelto
como algo que socialmente aprobada una rituali-
dad de la colectividad socialmente aceptada, con
la introduccién de los bailes gitanos, se constituye
un elemento nuevo paraddjico culturalmente, al
entenderse como un sistema separado, antagénico
y contradictorio.

La fiesta de La Candelaria se interpretaba aten-
diendo a la creacién de una fiesta basicamente
catdlica, que se habia ido configurado en el tiempo,
basada en el cardcter de las procesiones renacen-
tistas europeas,® que se exportaron a América con
muy pocas variaciones, ajustindose a los canones
preestablecidos socialmente y donde el sincretismo
religioso estaba presente, tanto en la actuacién

6 Para comprender el apasionante mundo de las procesiones
y su configuracion en el tiempo puede verse Muir 1981.

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

518

a priori, como a posteriori, de la propia fiesta.”
En este sentido, la fiesta mostraba tres puntos esta-
blecidos tradicionalmente: por un lado, sacralizaba
los elementos que desbordaban la explicacién y
comprensién del hombre y que éste no contaba
con la capacidad para cambiarlos (concentrado en
el mds alld). Por otro lado, la fiesta mostraba una
serie de pautas culturales que servian como comtun
identificador de la comunidad. Y, por ultimo, la
fiesta ritualizaba a todos aquellos que, al no quedar
incluidos en el sistema de identidad colectiva, eran
marginados y excluidos comunitariamente. En po-
cas palabras, la fiesta de La Candelaria ritualizaba
y sacramentalizaba las opciones culturales de los
atacamenos, recreando un cosmos cultural deter-
minado y diferenciado.

Con la introduccién de las sociedades de bai-
larines se incorporaba un elemento desmitificado
de la tradicién atacameiia, lo que da un sentido
folklorizante a todo lo existente, en la medida
que la cultura atacamefia existe porque se ajus-
ta a un contexto diferente de aquel otro que le
daba su sentido originario: un referente andino,
que ha dado lugar a un modelo macroandino. De
esta manera, los bailes gitanos no refuerzan el
orden atacamefio que han de guardar los diferentes
elementos culturales, sino que impone una nueva
forma, que descentraliza aquellos elementos tra-
dicionales a una periferia marcada por su propio
centro, el de ser el “alma” de la fiesta. Los bailes
gitanos imponen que la fiesta no sea parte de la
universalidad catdlica, donde Jesds es modelo y
continuado referente, sino que trasladan ese sentir
a la advocacién mariana. Asi, pues, tampoco es la
Virgen el centro de la fiesta, sino que ésta es tras-
ladada para admitir como festiva su advocacion.
De esta manera es traslada la fe, como elemento
aglutinante de la comunidad, a la creencia, como
nueva forma de comprender la fiesta de La Cande-
laria como sistema de identidad. Asi, pues, la fiesta
toma un sentido de ritualidad que convierte estos
nuevos elementos en el centro de la interpretacién
de Ia religion catdlica, proponiendo una nueva y
diferente manera de ver las cosas, una religiosidad
popular que se fundamenta en la sacramentalidad
de los objetos y las actuaciones rituales, como
son los propios bailes, la musica y la decoracién
de la ropa, recreando una religiosidad nueva. Los
porqués de esta cuestion son el tema de otros
trabajos, las claves para comprenderlos se alojan
en la cultura atacamefia. Por todo lo cual no se
puede seguir hablando de una cultura en vias de

7 Para una vision historicista de este tema en San Pedro de
Atacama, Nuafez 1992: 157-173.

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

José-Luis Anta Félez

extincion, sino que, por el contrario, estamos ante
una cultura viva y muy dindmica que no podemos,
en ningin caso, negar.

Este trabajo se ha realizado con la ayuda econdémica y
el soporte académico de la Universidad Complutense
de Madrid (Espaifia), la Universidad de Antofagasta,
la Universidad del Norte (ambas de Chile) y la Junta
de Andalucia (Espafna). Las sugerencias, comentarios
e ideas de Francisco Rivera, Patricio Nuiiez, Cristina
Garrido y Branco Marinov han sido muy importantes
por lo que, de alguna manera, estoy en deuda con ellos.
Tengo que agradecer a la Universidad José Santos Ossa
de Antofagasta la organizacién de un seminario donde
pude discutir con la comunidad cientifica chilena los
temas que aqui he tratado.

Bibliografia

Aguirre Palma, Boris
1986 Cosmovisién Andina. Quito: Ediciones Abya-Yala.

Albé, Xavier, etal.
1992  Para comprender las culturas rurales en Bolivia. La Paz:
MEC, CIPCA, UNICEF.

Anta Félez, José-Luis

1997 La fiesta de La Candelaria. Tradicién y modernidad
en Atacama (Chile). Quaderns de [’Institut Catald
d’Antropologia 10: 71-92.

1998a Atacama fin de siglo. Tres historias de vida y una
bibliografia. Jaén: Universidad de Jaén.

1998b El contacto con el Otro. Antropologia y sincretismo en
Atacama (Chile). Gazeta de Antropologia 13: 73-79.

Boff, Leonardo
1991 Nueva evangelizacién. Santiago de Chile: Ediciones
Paulinas.

Colombres, Adolfo
1991 La hora del “barbaro”. Buenos Aires: Ediciones del Sol.

Delgado, Manuel
1992 La ira sagrada. Barcelona: Humanidades.

Fox, Richard
1989 Gandhian Utopia. Experiments with Culture. Boston:
Beacon Press.

Garcia Canclini, Néstor
1991 Culturas hibridas. México: Grijalbo.

Greve, M. Ester, y Blas Hidalgo

1991 Simbolismo atacamefio. Un aporte etnoldgico a la com-
prension de significados culturales. In: Actas del IX
Congreso Nacional de Arqueologia Chilena. Vol. I;
pp-43-51. Santiago de Chile: Museo de Historia Na-
cional.

Grillo, Eduardo, y Grimaldo Rengifo
1990 Agricultura y cultura en los Andes. La Paz: Hisbol.

Gutiérrez, Gustavo
1990 Teologia de la liberacién. Perspectivas. Salamanca:
Sigueme.

Anthropos 100.2005

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

Las paradojas de la modernizacion

Kessel, Juan van

1989 El desierto canta a Maria. Santiago de Chile: Ediciones
Marianas.

Maurer Avalos, Eugenio

1993 La sintesis religiosa de los Tzeltales. In: G. H. Gossen,
J.J. Klor de Alva, M. Gutiérrez Estévez, M. Leén-
Portillo (eds.), De palabra y obra en el Nuevo Mundo.
Vol. 3; pp. 153—180. Madrid: Siglo XXI.

Moltmann, Jiirgen

1992 (Qué es teologia hoy? Salamanca: Sigueme.

Montes del Castillo, Angel
1989 Simbolismo y poder. Barcelona: Anthropos.

Anthropos 100.2005

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03:27:15. @
m

519

Muir, Edward

1981 Civic Ritual in Renaissance Venice. Princeton: Prince-
ton University Press.

Nuiez, Lautaro

1988 La Tirana. Antofagasta: Universidad Catdlica del Norte.
1992 Cultura y conflicto en los oasis de San Pedro de
Atacama. Santiago de Chile: Editorial Universitaria.
Gustavo Le Paige S.J. Cronologia de una misién. An-
tofagasta: Universidad Catélica del Norte.

1995

Starn, Orin
1992 Palabras finales. Allpanchis 39: 123-129.

geschitzter Inhalt.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

1P 216.73.216:111, am 12.01.2026, 03: geschlitzter Inhalt.
m

5.0
untersagt, mit, ftir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodelen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-507

