Mozi wie in der westlichen Tradition des Gerechten Krieges. Das Verbot des An-
griffskrieges findet sich im Westen traditionell nicht.

3.4.5 Militéirliteratur
Textsammlung:

The Seven Military Classics of Ancient China / translation and commentary by
Ralph D. Sawyer. — Boulder 1993

Enthélt die sieben Werke, die seit dem 11. Jahrhundert den Kanon der Militarlitera-
tur bildeten: Sunzi (um 500 v. Chr., der dlteste und beriihmteste der Militértraktate,
siche unten), Wuzi (als Verfasser gilt Wu Qi, einer der beriithmtesten Administrato-
ren und Generile der frithen Geschichte Chinas, das Buch wiirde dann in das frithe
4. Jh. v. Chr. gehoren), Sima Fa (ein schwerdatierbarer Text, der manchmal klingt
als komme er noch aus Zeiten der feudalen Ritterkdmpfe vor 500 v. Chr., was aber
vielleicht nur konfuzianische Nostalgie ist), Wei Liaozi (4. oder 3. Jh. v. Chr., aus
der Spitzeit der kdmpfenden Staaten, ein stark legalistisch geprigter Text), Tai
Gong (gibt sich als ein Text des 11. Jh. v. Chr., gehort aber ins spéte 3. Jh. v. Chr.,,
also ein Text aus der spiten Zeit der kimpfenden Staaten oder aus dem frithen
Reich), Huang Shigong (2. oder 1. Jh. v. Chr., also ein Text aus dem frithen Reich),
Li Weigong (gibt vor ein Gespriach zwischen einem Kaiser und einem General des 7.
Jh. n. Chr. zu sein, der Text ist aber bis ins 11. Jh. n. Chr., nicht belegt und ist viel-
leicht nicht viel élter als die Zusammenstellung des Kanons).

Eine gute philologische Untersuchung (die zeigt, wieviel philologisch noch unklar
ist):

Robin D. S. Yates, New Light on Ancient Chinese Military Texts : Notes on their
Nature and Evolution, and the Development of Military Spezialization in Warring
States China, in: T oung pao 74 (1988) 211-248 (besonders zu Sunzi, Wei Liaozi
und zu mohistischen Traktaten).

Vgl. dazu die Einfiihrungen von Sawyer und den Uberblick von Johnson S. 39-45

Rand, Christopher C.

Chinese Military Thought and Philosophical Taoism, in: Monumenta Serica 34
(1979-1980) 171-218

Gegenstand sind nicht Sunzi und andere militdrischen Klassiker, sondern weniger
bekannte spétere Traktate, an denen Rand exemplarisch studiert, wie in daoistisch
geprigten Texten das Weisheitsideal und der von einem Militirtraktat erwartete
Realismus verbunden werden. Die Warnungen des Laozi vor Krieg und vor Sieg
und das daoistische Motiv des Gegensatzes von wen (zivilisiert) und wu (martia-
lisch) verschwinden nicht, aber es geht deutlich nicht um eine Theorie des Krieges,
sondern um Anwendung auf die Kriegsfiihrung. Zuweilen wird der Feldherr stark an

127

https://dol.org/10.5771/9783845222097-127 - am 22.01.2026, 03:46:22. Op



https://doi.org/10.5771/9783845222097-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Weisen angeglichen, zuweilen bleibt nur eine Warnung vor iiberfliissigem Blut-
vergieflen.

Gawlikowski, Krzysztof

The School of Strategy (bing jia) in the Context of Chinese Civilization, in: East
and West NS 35 (1985) 167-210

Gawlikowski gibt einen Uberblick iiber die Militirliteratur und versucht ihre Rolle
in der chinesischen Kultur zu bestimmen. Die praktischen Konsequenzen der konfu-
zianischen und der strategischen Schule sind dieselben. Auch die strategische Schule
ist an einem Ideal der Vermeidung von Kampf orientiert, auch die Konfuzianer
legitimieren den Krieg. Theoretisch scheint die Kampfliteratur aber ein Widerspruch
zur konfuzianischen Betonung der Harmonie zu sein. Fiir die Chinesen waren es
komplementére Erscheinungen. Der konfuzianische rechte Weg (zheng dao) muf3
durch den Weg der Verstellung (gui dao) ergénzt werden. Die konfuzianischen Wer-
te werden flir die jeweilige Wir-Gruppe reserviert, dic Werte der Strategischen
Schule fiir die jeweiligen Fremden. Konfuzianisches Verhalten ist Rollenverhalten
nach auflen, strategisches Verhalten das tatséchliche Verhalten in Konflikten. Die
Verbreitung der meisten Werke der Strategischen Schule war privat bis geheim.
Aber diese Werte waren populir iiber Spiele, Romane und Theater, die dazu anleite-
ten, wie Moral durch Tricks ergénzt werden kann. (Die Tendenz, die Militérliteratur
zu einer allgemeinen Handlungstheorie — kommerziell und erotisch — auszuweiten,
gibt es schon in der chinesischen Geschichte; fiir die Gegenwart weist Gawlikowski
auf die umfingliche Ratgeberliteratur ,,Sunzi und die Kunst des ...“ hin, damals
noch ausschlielich aus Hongkong.)

Lewis, Mark E.

Sanctioned Violence in Early China. — Albany, NY : Univ. of New York Pr.,
1990 (SUNY Series in Chinese Philosophy and Culture) S. 97-135 The Art of
Command

Das Aufkommen militérischer Spezialisierung in China im 6. Jahrhundert v. Chr. ist
mit dem Aufkommen der Gattung der Militértraktate verbunden. An die Stelle des
Heroismus des (adeligen) Einzelkdmpfers tritt die Kunst des Feldherrn. Die tatséch-
lichen Kampfer spielen keine Rolle, sie diirfen keinen eigenen Willen haben und
miissen wie ein einziger Korper handeln. Diese Einheit ist die erste der 5 Grundre-
geln im Sunzi. Dieses Buch, das so stark die Rolle der Information fiir den Feldherrn
betont, verlangt, daB3 die Truppen nichts sehen und nichts horen. Das Ideal des Sie-
ges ohne Kampf ist Teil dieses Kriegsbildes: Kampf war eine niedrige Form der
Kriegsfiihrung und ein Zeichen des Versagens. Die Aufgabe des Feldherrn ist im
Durcheinander der Schlacht die Ordnung in der Dynamik zu erkennen. Das ist genau
das neue Ideal des Weisen. Die Kunst des Feldherrn besteht in der Irreleitung der
Wahrnehmung des Gegners, wihrend er sich selber nicht verwirren 146t.

Die Konfuzianer und Legalisten sind gegen die Trennung der Sphiren von Herr-
scher und Feldherrn: Ein gut regierter Staat ist unbesiegbar und wird nicht angegrif-
fen. Fiir den Konfuzianer Mengzi, den pazifistischsten der altchinesischen Autoren,

128

https://dol.org/10.5771/9783845222097-127 - am 22.01.2026, 03:46:22. Op



https://doi.org/10.5771/9783845222097-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind Militdrexperten Kriminelle und die Unterstiitzung durch das Volk die wichtigs-
te Waffe. Das Wuzi-Buch, der Militirtraktat, der dem konfuzianischen Ansatz am
nédchsten steht, stuft die Kriegsfithrung der Militdrexperten als die niedrigste Form
ein. Das legalistische Han Fei-Buch will statt professioneller Truppen ein zufriedenes
Volk, das dem Herrscher bis in den Tod folgen wird (die Abneigung gegen eine pro-
fessionelle Armee ist keine pazifistische Idee, sondern die Verbindung von Ackerbau
und Kampffahigkeit). Konfuzianer und Legalisten haben mehr Probleme mit der von
den Militértraktaten empfohlenen Verstellung als mit der Gewalt, weil Verstellung das
soziale Vertrauen zerstort.

Johnston, Alastair Iain

Cultural Realism : Strategic Culture and Grand Strategy in Chinese History. —
Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1995. — 307 S. (Princeton Studies in Inter-
national History and Politics)

Johnston versucht zu ermitteln, was in den sieben militidrischen Klassikern tatsdch-
lich die Vorstellung eines Sieges ohne Gewalt bedeutet. Er unterscheidet zwei Stra-
tegietraditionen, die in keinem der sieben Biicher fehlen, wenn auch die Anteile an
den einzelnen Biichern verschieden sind. Die konfuzianisch-menzianischen Strate-
gie, welche die gute Regierung fiir das Entscheidende hilt und statt Krieg Akkom-
modation empfiehlt, hat legitimierende Bedeutung fiir die kriegsfithrenden Staaten.
Einen Sieg ohne Kampf kennen die sieben Biicher nur fiir die ideale Urzeit; diese
Idee hat keinerlei Einflu als Einhegung des realen Krieges. Die Parabellum-
Strategie (nach dem bekannten westlichen Diktum Si vis pacem, para bellum, das
durchaus direkte chinesische Entsprechungen hat) bestimmt dagegen die konkreten
strategischen Ratschldge. Die sieben Biicher sind alle von militirischem Einsatz der
Truppen gepragt, iiberwiegend auch von Vernichtungsstrategie. Das was man irr-
tiimlich fiir eine Strategie der Gewaltfreiheit hilt, ist tatsdchlich nur eine Einsicht,
daBl der massive Angriff nicht alles ist, was fiir den Kriegserfolg ndtig ist.

Johnston ist ein Sinologe, der zeitgendssische chinesische Auflen- und Sicherheits-
politik analysierte und zunehmend am Realitdtsgehalt der Idee einer spezifischen
chinesischen Strategiekultur zweifelte. Er iiberpriift die Bedeutung der klassischen
Strategietradition fiir die Kriege der Ming-Dynastie (1368-1644). Die Kriege gegen
die Mongolen werden als Strafkriege wahrgenommen und das strategische Ziel ist
ein militdrischer Sieg iiber die Barbaren. Eine grundsitzliche Ankniipfung an die
konfuzianisch-menzianische Argumentation fehlt bei den Ming-Beamten vollig,
Akkommodationsstrategien werden nur im Notfall erwogen. Die Idee einer an
Kampflosigkeit orientierten chinesischen Strategietradition ist eine dogmatische
neokonfuzianische Konstruktion. In der Volksrepublik China wurde das als idealisti-
sche Fehldeutung verworfen, ist aber auch dort aber seit den 1980er Jahren immer
mehr herrschende Lehre. Entsprechend kann Johnston in der maoistischen Strategie
keine Fortsetzung einer Tradition der Kampflosigkeit erkennen.

Fiir einen aktuellen Versuch, diese Deutung zu retten, vgl. William H. Mott IV und
Kim Jae Chang, The Philosophy of Chinese Military Culture : Chi vs. Li. — New

129

https://dol.org/10.5771/9783845222097-127 - am 22.01.2026, 03:46:22. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

York 2006 (besprechen die Kriege am Anfang und am Ende des Han-Reiches, ma-
chen dann aber einen Sprung von fast 2000 Jahren zu den vier groBBeren Kriegen der
Volksrepublik China; die Interpretation leidet vor allem an einer zu mechanischen
Charakterisierung clausewitzianischer Strategie, die als Folie fiir die Charakterisie-
rung chinesischer Strategie dienen soll).

3.4.5.1 Sunzi

Der Autor des beriihmtesten Militdrtraktats soll General Sun Wu, angeblich ein
Zeitgenosse des Kongzi, gewesen sein (um 500 v. Chr.). Die uns vorliegende Text-
gestalt des Sunzi-Buches ist jiinger, stammt aber noch aus der Zeit vor der Reichsei-
nigung. Der chinesische Strategieklassiker ist in letzter Zeit einer der am héufigsten
tibersetzten der klassischen chinesischen Biicher. Es wird weltweit an Militdrhoch-
schulen studiert, aber die Literatur zum Sunzi-Buch ist diirftig. Das Sunzi-Buch steht
an Militdrhochschulen im Ruf, den Test der Zeit besser als Clausewitz bestanden zu
haben. Man sucht bei ihm Bestitigung fiir die Utopie eines Sieges mit minimaler
Gewaltanwendung. Letztlich sind es nur zwei Sétze, die immer zitiert werden: daf}
es das Beste ist, den Willen des Gegners ohne dessen Vernichtung zu brechen, und
daB Informationen iiber den Gegner ein entscheidender Vorteil sind. Die Arbeiten
aus dem Umfeld der Militirschulen machen sich Gedanken iiber das 21. Jahrhun-
dert, lassen sich aber nur selten wirklich auf Sunzi ein. Vgl. die skeptische Beurtei-
lung der Anfange der militdrischen Beschéftigung mit Sunzi seit der Aufnahme in
das Curriculum amerikanischer Militdrhochschulen 1984: Alastair Iain Johnston,
Sun Zi Studies in the United States. — 1999, unter http://www.people.fas. har-
vard.edu/~johnston/SunZi.pdf (zuletzt gesehen 29. Mérz 2009). Inzwischen ist eini-
ges publiziert worden, vor allem iiber die Rolle der Information, aber die Skepsis ist
weiter angebracht.

Der andere Weg Sunzi aktuell zu halten (von der umfangreichen Literatur ,,Sun Tzu
fiir Geschéftsleute* soll geschwiegen werden), ist die Einordnung in chinesische,
speziell daoistische Denkformen. Manchmal klingt das, als habe General Sun Wu
nicht andere Staaten besiegen, sondern eine Handlungstheorie schreiben wollen.
Aber wir konnen einen Autor aus einem Zeitalter des Streitwagenkampfes nur durch
Abstrahierung aktuell halten; die Abstraktionen der Sinologen sind fiir den Kriegs-
begriff spannender als die Abstraktionen der Militirhochschulen. Am vertrauens-
wiirdigsten sieht die geduldige Rekonstruktion der Strategie Sunzis aus.

The Seven Military Classics of Ancient China / translation and commentary by
Ralph D. Sawyer. — Boulder (u.a.) Westview Pr., 1993 (History and Warfare) S.
145-186 Sun-tzu’s Art of War

130

https://dol.org/10.5771/9783845222097-127 - am 22.01.2026, 03:46:22. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The Art of Warfare / translated, with an introduction and commentary by
Roger T. Ames. — New York : Ballentine Books, 1993. — 321 S. (Classics of An-
cient China)

The Art of War : Sun Zi’s Military Methods / translated by Victor H. Mair. —
New York : Columbia Univ. Pr., 2007. — 321 S. (Translations from the Asian
Classics)

Die Ubersetzungen unterscheiden sich in einigen wesentlichen Punkten voneinan-
der, legen aber in Vorwort oder Anmerkungen Rechenschaft iiber ihr Vorgehen ab.
Ein Problem ist z.B. das Wort ski, das mit Situation, Umstdnde, Form, Gewalt,
EinfluB3, Autoritit, strategischer Vorteil iibersetzt wurde, um nur die weniger mon-
strésen Versuche zu nennen. Vergleiche zu den Ubersetzungsproblemen noch: D. C.
Lau, Some Notes on the Sun-tzu, in: Bulletin of the School of Oriental and African
Studies 28 (1965) 318-335.

Keine der deutschen Sunzi Ubersetzungen (meist nach Ubersetzungen in anderen
europdischen Sprachen angefertigt) legt vergleichbare Rechenschaft ab.

Lan Yongwei

On the Epochal Significance of Sun Zi’s Art of War, in: Social Sciences in
China 9 (1988) 162-179

Lan versucht zu zeigen, dafl das 13-Kapitel-Sunzi tatsdchlich in die traditionell an-
gegebene Entstehungszeit um 500 v. Chr. gehdrt. Das Buch spiegelt die Zeit des
Ubergangs von ritterlichen Kémpfern zu disziplinierten FuBtruppen wieder. Sunzi
hat eine klare Benennung des strategischen Ziels: das Land bewahren. Dazu dienen
Politik und Diplomatie. Krieg ist ein Mittel, auf das erst zuriickgegriffen wird, wenn
es notig ist. Dann aber ist ein rascher Angriff geboten, schon wegen der Kosten
eines langdauernden Krieges. Wegen dieser Priaferenz fiir die Geschwindigkeit soll
auch die Belagerungen von Stidten vermieden werden. Konzentration der Krifte
und Bewahren der Initiative (d.h. selber das Schlachtfeld wihlen zu kénnen) sind
Sunzis wichtigste Regeln fiir den Kampf.

Johnston, Alastair Iain

Cultural Realism : Strategic Culture and Grand Strategy in Chinese History. —
Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1995 (Princeton Studies in International
History and Politics) S. 93-105

Von den sieben klassischen Militdrautoren ist Sunzi am stirksten auf rein militari-
sche Themen spezialisiert; politische Theorien der guten Regierung interessieren ihn
nicht. Kampflosigkeit ist bei Sunzi kein konfuzianisch-menzianisches Argument.
Sunzi ist ein Lehrer des klugen Gebrauchs des Militérs, der weil3, da3 der volle Ein-
satz der Truppen nicht den Sieg garantiert. Wenn er sagt ,,nicht kimpfen und den
Feind {iberwinden meint er ,,erst den Feind schwéchen und dann kdmpfen.* Mogli-
cherweise wollte er eine feste Reihenfolge lehren: Angriff auf die Strategie des
Gegners, Angriff auf die Allianzen des Gegners, Angriff auf die Militdrmacht des

131

https://dol.org/10.5771/9783845222097-127 - am 22.01.2026, 03:46:22. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegners, Angriff auf die Stidte des Gegners. Die Kommentatoren haben freilich die
Vereitelung der Strategie des Gegners als Praventivkrieg gelesen, den Angriff auf
die Biindnisse als Angriff auf potentielle Verbiindete des Feindes oder als Verhinde-
rung der Vereinigung der Truppen der Gegner. Sunzi gibt selber einen Hinwesis,
indem er betont, dal zum Angriff auf Allianzen eine eigene starke Macht notig ist.
Vielleicht ist damit die Abschreckungswirkung von Militirmacht gemeint. Auf je-
den Fall ist Sunzi das Muster filir die Parabellum-Strategie. (Zu diesem Begriff und
zum Kontext von Johnstons Interpretation iiberhaupt vergleiche oben S. 129 das
Referat seines ganzen Buches).

Jullien, Francois

Uber die Wirksamkeit. — Berlin : Merve Verl., 1999. — 270 S.

Franzésisch 1996 u.d.T.: Traité de I’efficacité

Bei den chinesischen Strategieautoren gibt es die europdische Unterscheidung von
Zweck und Mitteln nicht. Der Grundbegriff ist ,,Situationspotential®. Die beste
Handlung ist, eine Situation so weiter zu entwickeln, da}3 sie von selber die er-
wiinschte Wirkung erzielt. Eher als eine Theorie des Handelns also eine Theorie des
Nichthandelns (wenn man Nichthandeln nicht mit Weltflucht assoziiert). Jullien
vergleicht den Kriegsautor Sunzi dann doch nicht mit dem eigentlich naheliegenden
Tolstoi sondern mit Machiavelli (dessen Kriegskunst die am wenigsten machiavel-
listische seiner Schriften ist, der freilich auch nicht bis zum Begriff eines Situations-
potential kommt) und mit Clausewitz (dessen Vorstellung einer Ermiidung des Geg-
ners am chesten zu Sunzi palit, der aber zu sehr der Idee eines vernichtenden Ge-
fechtes verhaftet ist, als daB er sich fiir ,,echte Wirksamkeit™ interessieren konnte).

Handel, Michael I.

Masters of War : Classical Strategic Thought. — 3" ed. — London (u.a.) : Cass,
2001.—482 S.

Présentiert Sunzi im Vergleich mit Jomini und Clausewitz und stellt fest, daf} die
grundlegenden Annahmen iiber Strategie einander sehr dhnlich sind. Eine strategie-
historische Arbeit, die nicht sinologisiert und nicht zu stark modernisiert.

Vgl. dazu Thomas M. Kane, Ancient China on Postmodern War : Enduring Ideas
from the Chinese Strategic Tradition. — London 2007: Wahrend Handel bereit ist,
Sunzi vorzuwerfen, daf3 er zu selten so genau wird, dafl er uns unmittelbar etwas
lehren kann, verteidigt Kane gegen Handel gerade diese Ungenauigkeit als da-
oistisch geprigte Offenheit fiir die Situation (mehr Postmoderne ist da nicht drin).

3.5 Dialog der Religionen
Die Idee, dall der Weltfrieden auf einen Frieden zwischen den Religionen angewie-

sen ist, ist nach einer langen Vorgeschichte der Irenik in den Friedensbewegungen
des 19. und 20. Jahrhunderts wieder aufgenommen worden. Die kantianische und

132

https://dol.org/10.5771/9783845222097-127 - am 22.01.2026, 03:46:22. Op



https://doi.org/10.5771/9783845222097-127
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

