8 Zur Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs

8.1 Das Judentum als locus theologicus

8.1.1 Dialog und veranderte Plausibilitaten. Oder: Warum eine Erkenntnistheorie
des jidisch-christlichen Dialogs?

In einem Video von 2017 berichtete Papst Franziskus von seinen personlichen Erfah-
rungen aus der langjihrigen Freundschaft mit dem argentinischen Rabbiner Abraham
Skorka.

»There was a basis of total trust, and because we knew in our conversations—and | want
to highlight that— neither of us negotiated our own identity. I1f we had, we would not have
been able to talk. It would have been a sham [...]. And the friendship grew, always main-
taining our respective identities. [..] It is very important because my religious life became
richer with his explanations, so much richer. [..] And | began to further understand the
[scriptural] revelation, and he further understood the Christian stance. It developed
from our own identities and that's really nice. [..] And neither of us attempted to convert the
other.<

Der personliche Erfahrungsbericht des Papstes macht deutlich, dass sowohl er selbst als
auch Rabbiner Skorka von ihren freundschaftlichen Begegnungen gerade aufgrund ihrer
religiésen Differenzen lernend voneinander profitierten und an Erkenntnis gewannen.
Das trifft nicht nur auf persénlicher Ebene zu, sondern ist ebenso relevant fiir die Refle-
xionsebene der Theologie.

Mit und seit dem Zweiten Vatikanum vollzieht sich eine Verschiebung in den Bestim-
mungsmustern der Beziehungen des Christentums zum Judentum: weg vom historisch
und theologisch belasteten Begriff der Mission im Sinne von Konversionsabsichten (Ka-

1 Video Make friends produziert vom Elijah Interfaith Institute mit englischem Untertitel: https://www
.youtube.com/watch?v=N1HDWKksDhg (10.02.2025). Zitiert nach Cunningham: Maxims for Mu-
tuality, 34.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg
https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg
https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg
https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg

328

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

pitel 7.1) hin zum Begriff des Dialogs.” Innerhalb einer prikonziliaren, Ersetzungstheo-
logie, die die Fiille der gottlichen Wahrheit (DI 6) fast ausschlief3lich in der eigenen Tra-
dition wahrzunehmen vermag und Jiid*innen vornehmlich als potenzielle Bekehrungs-
kandidat*innen in den Blick nimmyt, gibt es erkenntnistheoretisch keinen Grund, nach
der positiven Bedeutung des Judentums zu fragen. Seit dem Zweiten Vatikanum und
der sich herausbildenden und zunehmend sich dynamisierenden Tradition des jidisch-
christlichen Dialogs sechzig Jahre nach NA, haben sich die Plausibilititen deutlich verla-
gert (Kapitel 2 und 6): Aufgrund externer Faktoren, wie globaler Pluralisierungsprozes-
se, und interner Faktoren, wie der theologischen Aufarbeitung antijudaistischer christli-
cher Traditionsbestinde, aber auch des Missbrauchskomplexes und dessen systemische
Ursachen, die gerade in den letzten Jahrzehnten an die Offentlichkeit drangen und die zu
einem noch nicht absehbaren Glaubwiirdigkeits- und Relevanzverlust der Kirche fithren,
kann Kirche nicht linger die Fiille der Wahrheit fiir sich beanspruchen. Das zunehmend
bewusste Wahrnehmen von Fremdeintrigen innerhalb der christlichen Tradition und
von Momenten schwerer Schuld verpflichtet Kirche dazu, »in theologischer Demut die
Grenzen unseres Verstehens anzuerkennen,«® so die Deutsche Bischofskonferenz 2019.

Die dialogische Wende der Kirche und mit ihr die verinderten Plausibilititen wirken
also auch in Prozessen der Generierung theologischen Wissens. Der jiidisch-christliche
Dialog erweist sich im Kontext dieser Gegebenheiten als wirkmichtige erkenntnistheo-
logische Kategorie (Theologizitit, Kapitel 2). Er transformiert theologische Erkenntnis-
theorie insofern, als sich im und durch den Dialog die Formen, wie und woraus theolo-
gisches Wissen abgeleitet werden kann, wandeln. Durch permanente Positionswechsel
und das stetige Einspielen jiidischer Perspektiven und Einspriiche wird im und durch
den Dialog theologisches Verstehen und Wahrnehmen neu strukturiert (Kapitel 7.3). So
wurde die kirchliche Selbstwahrnehmung einerseits verindert, weil zusehends bewusst

2 Die Verschiebung der Bestimmungskategorien von Mission hin zu Dialog ist es auch, die ei-
nen theologischen Dialog zwischen Judentum und Christentum tiberhaupt erst ermoglicht (Ka-
pitel 7.1.2) und vollzieht sich zugleich nicht jenseits theologischer Dialogprozesse. Zwar wird in
NA noch nicht explizit von »Dialog« gesprochen, dafir aber in vielen anderen Konzilsdokumen-
ten des Zweiten Vatikanums. Die Metapher des Dialogs wird zum Ausdruck und Anspruch der Be-
ziehungsgestaltung der Kirche und ihrer vielfaltigen AuRenbeziige, vgl. dazu ausfiihrlich Walter,
Peter: Aufrichtiger und geduldiger Dialog. In: Mariano Delgado/Michael Sievernich (Hg.): Die gro-
Ren Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils. Freiburg i.Br.: Herder 2013, 81-100. Fir Hans
Hermann Henrix ist entgegen dem Paradigma der Mission jenes des Dialogs »Ausdruck der Iden-
titdt einer Kirche«, die dem Judentum gegentber »Wertschitzung und Liebe« hegt und nicht die
Notwendigkeit vergisst, um Verzeihung zu bitten. Vgl. ders.: Weichenstellungen in katholischen
Positionen, 35. Henrix verweist auf eine dhnliche Au@erung Papst Benedikts XVI. bei seinem Be-
such in derjidischen Gemeinde in Rom am 17. Januar 2010, welchen Henrix als wichtiges Zeichen
vor allem auch wegen der Ambivalenzen und Irritationen wahrend des Pontifikats Benedikts XVI.
deutet, vgl. Kapitel 1 FN 275.

3 Deutsche Bischofskonferenz: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«, 202. Weiter: »Der
Cott, der sich offenbart, bleibt der Gott, den wir zugleich nur in seiner Verborgenheit, als bleiben-
des Geheimnis erfahren: Dazu gehért, mitden Propheten Israels, mitdem Juden Paulus als Apostel
Jesu Christi, also in grundlegender Verbundenheit mit der Tradition Israels sowie mit den jiidischen
Glaubensgeschwistern heute den Tag zu erwarten, >der nur Gott bekannt ist, an dem alle Volker mit
einer Stimme den Herrn anrufen und ihm Schulter an Schulter dienen< (NA).« Ebd. Hervorhebung
AS.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

und wertgeschitzt wird, wie sehr Jidisches in die christliche Identitit eingeschrieben
ist,* aber auch die Wahrmehmunyg jiidischer Dialogpartner*innen andererseits, weil zuse-
hends die bleibende Bundesbeziehung des Gottes Israels zum jiidischen Volk und das
weiterhin sich vollziehende Offenbarungshandeln Gottes im jiidischen Volk anerkannt
werden.® Auf beiden Ebenen ist die Bedeutung des Judentums als eigenstindige, fiir die
Kirche relevante erkenntniskonstitutive Gréfle angezeigt.®

In der Theologie katholisch-zentraleuropiischer Prigung werden solche Quellen,
aus denen sich theologisches Wissen speist, traditionell als loci theologici bezeichnet.”
Das Judentum und auch andere nicht-christliche Religionen im Anschluss an das Zweite
Vatikanum als loci theologici zu bestimmen und damit in ihrer erkenntnistheologi-
schen Qualitit zu wiirdigen, wurde bereits in den 1990er Jahren angeregt.® Fiir Peter
Hiinermann wird der »Dialog mit dem Judentum [...] als locus theologicus sowohl in
offiziellen Dokumenten wie in der Theologie bejaht«’. Die Performance des Dialogs der

4 Vgl. EG 247, wonach das Judentum »eine heilige Wurzel der eigenen christlichen Identitat«ist. Vigl.
dazuauch die Erklarung der Deutschen Bischofskonferenz: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten
Bundes, 195f. Ausfiihrlich dazu s. Kapitel 2.

5 Vgl. NA 4: Weil Jiid*innen »immer noch von Gott geliebt [sind] um der Viter willen«, weil der Bund
Cottes mit Israel »nie gekiindigt« (Papst Johannes Paul I1.) ist und weil Gott »weiterhin im Volk des
alten Bundes wirkt« (EG 249). Ausfiihrlich dazu s. Kapitel 2.2.

6 Im Gesprach mitjidischen Dialogpartner*innen erkennt die Kirche die Bedeutung des Judentums
fiir die ErschlieRung ihres Bekenntnisses zum Gott Israels und fiir ihr Bezeugen des Ostermysteri-
ums. Fur die Theologie bedeutet das, dass sie ihrer Aufgabe, namlich der Reflexion auf »Sinnge-
halte, die sich mit dem Zeichen >Gott<und im Glauben an ihn erschlieRen« (Hoff: Glaubensraume,
28, FN 19) ohne den stindigen Bezug auf die Tradition des jidischen Volkes nicht nachkommen
kann.

7 Vgl. Hoff: Glaubensraume, 28 (FN 19): »Theologie reflektiert die Sinngehalte, die sich mit dem Zei-
chensGottcund im Glauben an ihn erschliefRen. In ihrem topologischen Zuschnitt geht sie von den
Orten aus, an denen sich Glaubensrealititen vermitteln. Sie liefern das Material, aus dem Theo-
logie als eine geschichtliche Darstellungsform des Glaubens an >Gott< ihr Wissen generiert. Sie
bezieht sich auf die Referenzorte, die im Zuge von Glaubensperformanzen Quellen des Glaubens
entwickelt haben —im klassischen Sinn die loci theologici.«

8 Vgl. Hiinermann, Prinzipienlehre, 236: »Die Religionen als Weisen, wie Menschen in der Begeg-
nung mit Transzendenz, im Raum des Heiligen, des gottlichen Geheimnisses leben, sind ihrerseits
ein alle Lebensbereiche beriihrender Topos. Heutige Theologie kommt ihrer Aufgabe nicht nach,
wennsie nichtinallenihren Disziplinen stindig die anderen Religionen mitim Blick hat und durch
die Offenheit fiir sie und den Vergleich mitihnen die eigenen theologischen und kirchlichen Posi-
tionen klart und vertieft.« Und weiter: »Die Religionen sind als >soziale Ausdrucksformen der Be-
ziehung der Menschen auf Gott< und als >Samenkérner der Wahrheit und Giite< ein bedeutender
locus theologicus christlicher Theologie, dies umso mehr als die Kirche zwar auf Christus als Fille
der Wahrheit bezogen ist, dies aber in gebrochener Weise und durch die eigenen Siinden beein-
trachtigt. Der interreligiose Dialog kann so zu einer Selbstreinigung fithren und die Hinwendung
zu Gott als letzter Wahrheit anstoRen.« Ebd. Auch Paul Petzel und Thomas Freyer haben bereits
in den 1990er Jahren das Judentum als locus theologicus vorgeschlagen. Vgl. Petzel, Paul: Was uns
an Cott fehlt, wenn uns die Juden fehlen. Eine erkenntnistheologische Studie. Mainz: Matthias
Criinewald 1994; Freyer, Thomas: »Israel« als Locus theologicus? In: ThQ 179 (1999) 1, 73—74.

9 Hiinermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 204. »Aus der so aufzudeckenden Selbigkeit in der
Claubensbezeugung ergibt sich ein theologisches Verstindnis der Gemeinschaft derer, die an Je-
sus Christus als den Offenbarer des Vaters glauben, und der Gemeinschaft der jiidischen Glau-
benden. Dieses theologische Verstindnis beinhaltet die Anerkennung des jidischen Gegeniibers

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

329


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

vergangenen Jahrzehnte und insbesondere seit der Verdffentlichung der orthodoxen
Dialogdokumente von 2015 und 2017 verdichtet diese Einschitzung und erzeugt neue
Plausibilititen fiir eine topologische Einfassung.

»Itis now clear that the contemporary Catholic rapport with Jews has created a new lo-
cus theologicus, a newsplace where theology is constructed and understood in the light
of divine reality.< The spiritual power of this interreligious >sacred space« is particularly
felt when the elusive presence of the Holy One, the divine Reality, is discerned in the lives,
texts, and traditions of the religious other through dialogue, study, and encounter. [...]
It expresses the recognition that Christianity and Judaism are intertwined theologi-
cally and historically, that both Jews and Christians are covenanting with God, and that
they covenant with the Holy One in distinctive yet resonating ways.«'°

8.1.2 Melchior Cano (1506/1509-1560): De locis theologicis

Die Frage, woraus sich theologische Erkenntnis speist und woher theologische Argu-
mente ihre Autoritit beanspruchen konnen, stellt sich fir Theologie unter jeweils an-
deren zeitgeschichtlichen Voraussetzungen immer wieder neu. Auch im 16. Jahrhundert
wird diese Frage dringend: im Ringen zwischen reformatorischen und gegenreforma-
torischen Kriften. Denn in dieser Zeit wird die Kirche selbst als Ort, an dem Wissen iiber
Gott generiert wird, zum theologisch prekiren Ort. Vor allem angesichts von Luthers sola
scriptura-Prinzip sowie im Entstehen begriffener alternativer Ekklesiologien l6st sich die
Selbstverstindlichkeit einer romischen Vorstellung von Kirche als autoritativer Ort fiir
die Produktion theologischen Wissens auf." Diese Autoritit und Legitimitit gilt es re-
flexiv-diskursiv wieder herzustellen: »An understanding of God could no longer be con-
ceived as the sole possession of the one church. Rather, the struggle for it moved to the
very core of the conflict between churches: the fragmentation of ecclesial space makes
explicit epistemologies and methodologies necessary.«*

In diesen ekklesiologischen Formierungsprozessen wird sowohl auf reformatori-
scher als auch auf gegenreformatorischer Seite unter Riickgriff auf die scholastische
Rezeption der aristotelischen Topik und unter Einfluss der sich herausbildenden huma-
nistischen Rhetorialdialektik nach sogenannten loci theologici gesucht: nach autoritativen
Fundorten fir theologische Erkenntnis.” Das verindert bisherige kirchliche Praktiken
der Wissensproduktion insofern, als es zu einer Fragmentierung und Pluralisierung

und die theologische Bedeutung des christlich-jidischen Dialogs.« Ebd. 241. Der Dialog kann »den
Zugang zu den anderen Loci theologici vertiefen, besonders in der Auslegung der Schrift; [er kann]
aber auch zu kritischen Riickfragen des Christentums gegeniiber dem Judentum fiihren, etwa in
Bezug auf einen ungeschichtlichen Umgang mit traditionellen Topoi.« Ebd. 243.

10 Cunningham: Maxims for Mutuality, xi. Hervorhebung AS.

11 Vgl. Gruber: The Maps and Tours of Theological Knowledge, 57: »With the emergence of divergent
ecclesiologies, the church could no longer be considered the self-explanatory locus of Christian
God-talk.«

12 Ebd.s58.

13 Vgl. Franz: Melchior Cano, 73.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

kommt und zum Entstehen konfessionsspezifischer Wissensformen fithrt."* Auf kir-
chenpolitischer Ebene sind diese neuen Wissensformen vor allem Ausdruck macht- und
identititspolitischer Interessen.”

Melchior Cano (1506/1509-1560), der zu dieser Zeit in Spanien als Dominikaner
wirke, wird auf katholischer Seite zu einem der Hauptakteure in diesen Prozessen.
Sein Hauptwerk De locis theologicis libri duodecim (1563) bildet bis heute fiir katholische
Dogmatik die entscheidende, wissenschaftstheoretische Referenz. Es sind spanische
Reformtheologen wie Cano, die mit ihrem Wirken die durschlagenden Reformen auf
dem Konzil von Trient (1545-1563) vorbereiten. Im formierenden Zeitalter der Recon-
quista wurden in Spanien bereits zuvor grofd angelegte Christianisierungsmafinahmen
durchgefiihrt, die unter anderem zur Griindung neuer Universititen als intellektuel-
le Zentren des Christentums gefithrt haben.’® Im Zeitalter der katholischen Reform
schlielich ist es die theologische Schule von Salamanca, die die konfessionelle Prigung
katholischer Theologie mafgeblich vorantreibt.”” Cano nimmt dort im Jahr 1521 seine
Studien auf und tritt in das dortige Dominikanerkonvent San Esteban ein. Der Begriin-
der der Schule von Salamanca, der Thomist Francisco de Vitoria, iibt als Lehrer grofRen
Einfluss auf Cano aus. Ab 1546 wird Cano schlieflich dessen Nachfolger. Wihrend der
zweiten Periode des Konzils von Trient von 1551-1552 wird Cano zum Konzilsberater
ernannt.’®

Dieses Konzil kann deshalb so wirkmichtig werden, weil es mit dem Ziel der Stir-
kung der Einheit der katholischen Kirche als wahrer Kirche in der authentischen Tradi-
tio Christi auf vielfiltige Formen ekklesiologischer Disziplinierung und Funktionalisie-
rung setzt: Die Autorisierung und Zentralisierung kirchlicher Macht auf Papst und Rom
gepaart mit zunehmender Biirokratisierung, verbesserter Verwaltungs- und Kommu-
nikationsméglichkeiten sowie dem Einsatz neuer Kontrollinstanzen, um die Beschliisse
aus Rom flichenwirksam in den Ortskirchen umzusetzen. Durchschlagend wirken ins-
besondere der Vorgang der Approbation einheitlicher Bibelausgaben und Messbiicher
sowie der Einsatz der romischen Inquisition ab 1542.” Auch Cano wird 1558 fiir die In-
quisition titig, als er mit einem Gutachten gegen einen Ordensbruder beauftragt wird,

14 Vgl. Hoff, Gregor Maria: Zdsur: Gegenreformation, Katholische Reform und Konfessionalisierung.
In: ders./Ulrich H. ). Kértner (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse, Akteure, Wissens-
formen. Bd. 2. 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer, 54—66, 55. Dieser wis-
senschaftstheoretische Shiftist Teil gesamtgesellschaftlicher Fragmentierungen, die sich in dieser
Zeit vollziehen, und die insgesamt zu Entwicklungstreibern werden. Hans-Ulrich Wehler spricht
von »Fragmentierung als Charakteristikum neuzeitlicher deutscher Geschichte.« Wehler, Hans-Ul-
rich: Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Bd. 1: Vom Feudalismus des Alten Reiches bis zur Defen-
siven Modernisierung der Reformira 1700-1815. Miinchen: Verlag C. H. Beck 2008 (1987), 48-51.

15 Fur eine Begriffsklarung: »Die katholische Reform ist die Selbstbestimmung der Kirche auf das ka-
tholische Lebensideal durch innere Erneuerung, die Gegenreformation ist die Selbstbehauptung der
Kirche im Kampf gegen den Protestantismus.« Jedin, Hubert: Katholische Reformation oder Ge-
genreformation? Ein Versuch zur Kldrung der Begriffe nebst einer Jubilaumsbetrachtung tiber das
Trienter Konzil. Luzern: Stocker 1946, 80.

16  Vgl. Hoff: Zasur, 57.

17 Vgl. Franz: Melchior Cano, 67.

18 Vgl. ebd. 68—70.

19 Vgl. Hoff: Zasur, 58—61.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

331


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

der darauthin in Haft kommt.*® Wenige Jahre spiter verstirbt Cano 1560 iiberraschend
wihrend eines Aufenthalts in Toledo. Sein Werk De locis theologicis libri duodecim bleibt
unvollendet und erscheint posthum 1563.*

In De locis theologicis fithrt Melchior Cano die konziliaren Strategien von Disziplinie-
rung und Funktionalisierung auf einer theologisch-wissenschaftstheoretischen Ebene
weiter. Sein Werk wird ein Grundlagentext der katholischen Theologie des 16. Jahrhun-
derts, dessen Programmatik »den ersten systematischen Versuch und zugleich Jahrhun-
derte uniiberbotenen Héhepunkt theologischer Erkenntnislehre und Methodologie«**
darstellt. Cano entwickelt eine Erkenntnislehre in »katholischer Form«*?, eine Methodo-
logie im Sinne einer Argumentationslehre, in der »Sachthemen behandelt [werden], um
zu einer richtigen, argumentativ nachvollziehbaren Glaubenslehre zu kommen«**. Doch
Cano geht es nicht nur um eine Form der Wissensorganisation wie bei Melanchthon,
sondern er macht die loci »als eine eigene theologische Wissensform produktiv«?.

Cano differenziert zwischen zwei Formen von loci. Er definiert sieben Erkenntnis-
fundorte aus dem Inneren der Kirche, die sogenannten loci theologici proprii: die Heilige
Schrift, die Tradition Christi und der Apostel, die katholische Universalkirche, die Kon-
zilien, die réomische Kirche, der Kirchenviter sowie (scholastische) Theolog*innen. Die-
sen werden drei Erkenntnisfundorte zugeordnet, die vom Glauben unabhingig, aber fiir
Theologie notwendig sind. Sie legen die loci proprii auf eine ErschliefSung durch profane
Ressourcen fest, die sogenannten loci theologici alieni: die Vernunft, die Philosophie und
die Geschichte.?® Trotz dieser Verpflichtung auf von Theologie unabhingige Orte blei-
ben die loci eine ekklesiologische Wissensform insofern, als die katholische Kirche der dis-
kursbestimmende Ort ist, als »die loci theologici proprii kirchlich generiert und letztlich in
Machtentscheiden des kirchlichen Lehramtes ausgelegt werden«*”. Und dennoch findet
sich in diesem »Ensemble [...] bereits ein grundlegender Alterititsvermerk aller Theolo-
gie: das unabweisbare Einspruchsrecht anderer Orte und befremdender Positionen«*.

20  Vgl. Franz: Melchior Cano, 69.

21 Die Entstehungszeit ist bis heute nicht abschlieRend geklart, vgl. dazu ebd.

22 Lang, Albert: Melchior Cano. In: LThK 2 (Barontus bis Célestiner). Freiburg u.a.: Herder1958, Sp. 918.

23 Franz: Melchior Cano, 69.

24  Ebd.74.

25  Hoff: Performative Theologie, 96f. Dazu nimmt Cano zeitgendssische, vor allem humanistische
Ideen auf und fiihrt sie einer »diskursiven Transformation« (Franz: Melchior Cano, 73) zu, indem er
eine enge Verbindung zwischen locus und auctoritas herbeifiihrt. Vgl. ebd. 72. Franz weiter: »Sein
[Canos—AS] Anliegen ist ein methodisches Vorgehen im Finden von Argumenten fiir den Glauben.
Dafiir braucht es eine methodisch nachvollziehbare Erérterung der Instanzen, in denen solche Ar-
gumente gefunden werden kénnen. Der Anspruch von De locis theologicis ist es, eine ars disserendi
zu sein, eine Argumentationslehre, in der es um das Finden und Darstellen von Argumenten in
der Auseinandersetzung um Glaubensfragen geht. Canos Intention ist also nicht die Zusammen-
stellung von Glaubensthemen, eine Topik des Claubens, sondern eine Topologie der Glaubens-
erkenntnis, eine Lehre, wo und wie Argumente fiir den Glauben aufgewiesen werden konnen.«
Ebd. 73.

26  Vgl.ebd. 75-80.

27  Hoff: Performative Theologie, 97.

28  Ebd.167.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21147748990003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Clexikon%20f%C3%BCr%20theologie%20und%20kirche&offset=10
https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21147748990003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Clexikon%20f%C3%BCr%20theologie%20und%20kirche&offset=10

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs
8.1.3 Das Judentum als verschwiegener locus theologicus

Nicht nur zu Canos Zeiten ist die Kirche und ihre epistemisch bestimmende Position
angefragt. Sie ist es in einer ganz neuen Weise nach der Schoah. Denn nicht nur die »in-
nerchristlichen Trennungen«, sondern auch »die Geschichte der Gewalt gegen das Ju-
dentum« beschidigt »das Zeugnis der Kirche«**. Im Zeichen der anhaltenden Aufarbei-
tung der kirchlichen Schuldgeschichte und mit dem Fortschreiten religionshistorischer
Forschungen zur Genese des Christentums aus dem Judentum werden Anfragen an die
Kirche als epistemischer Ort erneut virulent, zeigt sich die Ambiguitit der Kirche ein
weiteres Mal: »Sie steht in ihrer geschichtlichen Bestimmungsform unter dem Vorzei-
chen einer zerrissenen Identitit — wihrend sie zugleich in ihrer sakramentalen Gestalt
den Raum der Selbstvergegenwirtigung Jesu Christi darstellt,«*° so Gregor Maria Hoff.
Diese neue kirchliche Identititswahrnehmung verbindet sich seit dem Zweiten Vatika-
num mit dem Paradigma des Dialogs, das seither die Beziehungsgestaltungen der Kir-
che ad extra positiv bestimmt.* Beide Dimensionen des Judentums, das als Gegeniiber
in die kirchliche Selbstbestimmung gehort und das als Gegeniiber im Dialog der Kirche
entgegentritt, haben »epistemisch grundlegende Bedeutung«**.

Warum nahm nicht bereits Melchior Cano das Judentum oder andere religiése Tra-
ditionen in den Kanon der loci auf, obwohl er mit der Differenzierung zwischen loci pro-
prii und alieni bereits durchaus Zuordnungen von Eigenem und Anderem im Erkennt-
nisraum der Kirche vornimmt (Kapitel 8.1.2)? Mit Michel Foucault ist nach dem Dispo-
sitiv der loci zu fragen, nach den Bedingungen, unter denen Ein- und AusschlieRungen
in Wissensproduktionen wirksam werden: nach der performativen Wirksamkeit epis-

29  Ebd.160.

30 Ebd. Die grofite Anfrage an Kirche und ihre Position in Erkenntnisprozessen ist derzeit die Schuld
der Kirche angesichts des vielfiltigen Missbrauchskomplexes, unter dessen Eindruck auch diese
Studie entstanden ist. Es ist absehbar, dass in den kommenden Jahren sich als erkenntnistheolo-
gischer Ort fiir theologische Erkenntnistheorie die Autoritat der Kirche aufgrund des Missbrauchs-
komplexes weiter auflésen wird sowie die Frage der Stellung von Theologie im Kanon der Wissen-
schaften sich weiter verschirfen und nach Antworten verlangen wird. Auch wenn der Zusammen-
hang zunéchst nicht eindeutig ersichtlich ist: Eine Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dia-
logs kann Anregung sein fiir das Offenlegen und Uberwinden nicht nur substitutionstheologisch
belasteter, sondern auch anderer toxischer theologischer Wissens- und Arbeitsformen.

31 Vgl. dazu Rettenbacher: Auerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 334f.: »Die Ver-
handlung religi6ser Pluralitit ist also Teil eines Identitdtsdiskurses, in dem Eigenes und Fremdes
einander zugeordnet werden. Da die Ekklesiologie der Ort der christlichen Diskursgemeinschaft
ist,an dem der eigene Glauben bezeugt und weitergegeben wird, und da in dieser Bezeugung und
Weitergabe die christliche Identitét erst konstruiert wird [...].«

32 Hoff: Performative Theologie, 162.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

333


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

temischer Macht.® Diese greift bei Cano auf mehreren Ebenen disziplinierend auf die

Ordnung theologischen Wissens ein:

Religionshistorisch und -politisch: Canos Lebzeiten stehen noch im Zeichen der hispa-
nischen Reconquista. Seit 1492 ist es den katholischen Konigen gelungen, mit dem
Untergang des letzten maurischen Kénigreichs Granada die staatliche wie religiése
Einheit Spaniens wiederherzustellen. »Fiir letzte sorgt nicht zuletzt der zunehmen-
de Einfluss der von ihnen geférderten Inquisition. Juden wie Muslimen bleibt un-
ter den katholischen Konigen nur die Vertreibung oder die argw6hnisch betrachtete
Konversion.«** Das Verhiltnis der Kirche zu Judentum und Islam wird vor allem iiber
die Kategorie der notfalls gewaltsamen Missionierung bestimmt.

Kirchenpolitisch: Canos loci sind Teil eines Selbstversicherungsdiskurses der Kirche im
Zeichen der katholischen Reform, in dem es um die Bewahrung und Verteidigung der
Reinheit katholischer Identitit geht. Eine Identitdtspolitik, die die katholische Kir-
che als wahre Kirche Jesu Christi und als Ort der authentischen Traditio Christi prokla-
miert, kann den Protestantismus und andere Religionen lediglich als Hiresien den-
ken.

Theologisch: Substitutionstheologische Narrative haben sich seit der Antike zu nicht
mehr hinterfragten Erwartungsnormen verselbststindigt: Entsprechend substitu-
tionstheologischer Ersetzungs- und Enteignungslogiken hat das Judentum keine
theologische Bedeutung, die es zu reflektieren gibe.*

Die performative epistemische Wirksamkeit dieses zeitpolitischen Hintergrundes und
der diskursiven Praktiken wihrend der Reconquista und Konfessionalisierung zeigt sich

bei Melchior Cano dort, wo das Judentum ebenso wenig wie andere Religionen und Kon-
fessionen als loci zu plausibilisieren sind. Aber nicht nur: Canos Werk ist sogar im Sinne
einer argumentativen Abwehr des Judentums angelegt. Denn obschon Cano sein Werk

33

34
35

Vgl. dazu ebd. 26 und ausfiihrlicher das Kapitel »2.2. Performative Diskurse: Wissensproduktion
(Michel Foucault)«ebd. 24—28. Vgl. auch Thomas, Tanja: Michel Foucault: Diskurs, Macht und Sub-
jekt. In: Andreas Hepp/Friedrich Krotz/Tanja Thomas (Hg.): Schliisselwerke der Cultural Studies
(Medien — Kultur — Kommunikation). Wiesbaden VS Verlag fir Sozialwissenschaften 2009, 5871,
62: »Das bedeutet, dass davon ausgegangen wird, dass alles, was wir wahrnehmen, erfahren und
spiiren, iber sozial konstruiertes, typisiertes, in unterschiedlichen Graden als legitim anerkann-
tes und objektiviertes Wissen, das heifit ilber Bedeutungen und Bedeutungsschemata vermittelt
wird. Wissen ist nicht auf ein angeborenes kognitives Kategoriensystem rickfihrbar, sondern auf
ein gesellschaftlich hergestelltes symbolisches System, eine symbolische Ordnung. Diese gesellschaftli-
che Ordnung wird wiederum durch Diskurse gesellschaftlich produziert, also tber Sprache, die damit
nicht als Zeichensystem, das wir benutzen, um der Welt Ausdruck zu verleihen, untersucht wird,
sondern als Zeichensystem, mit dem wir Bedeutung produzieren.« Hervorhebung AS.

Franz: Melchior Cano, 70.

Vgl. Gruber, Judith: Wider die Entinnerung. Zur postkolonialen Kritik hegemonialer Wissenspo-
litiken in der Theologie. In: Andreas Nehring/Simon Wiesgickl (Hg.): Postkoloniale Theologien 2.
Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum. Stuttgart: Kohlhammer 2018, 23-37, 25:»Wenn es
um die jiidische Perspektive auf den christlichen Glauben geht, dann hilt diese Marginalisierung
und Kolonisierung bereits so lange an, dass der Ausschluss dieser Perspektive zu einer Selbstver-
standlichkeit geworden ist.« Ahnlich auch Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 89.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

nie zu Ende schreiben konnte, kiindigt er doch im Prodmium an, in Buch XIV darlegen
zu wollen, welchen Nutzen die loci in der Auseinandersetzung mit Hiresien, »mit Ju-
den und Mauren wie mit den Heiden«*® hitten. Canos loci-Modell ist damit Ausdruck
substitutionstheologischer Selbstverstindlichkeiten, ist Ausdruck kirchlicher Diszipli-
nierungsgeschichten und Verschweigenspolitiken in theologischen Wissensproduktio-

nen.>’

8.1.4 Einspriiche gegen das Judentum als locus theologicus

Canos Modell auf den jidisch-christlichen Dialog hin anzuwenden, bedeutet, es gegen
Canos urspriingliche Intention zu lesen. Ist es unter diesen Voraussetzungen itberhaupt
moglich und legitim, das Judentum unter Riickgriff auf Cano als locus theologicus zu be-
stimmen? Tatsdchlich gewinnt Canos Model vor allem seit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil erneut an Aufmerksambkeit. Ohne sich ausdriicklich auf Cano zu beziehen, geht
das Zweite Vatikanum von den verschiedenen loci aus, insofern es diverse Zuordnungen
ad intra und ad extra vornimmt.*® Die loci theologici sind deshalb gerade fiir den jiidisch-
christlichen Dialog, fiir den das Konzilsdokument NA die entscheidende Referenz dar-
stellt, ein Modell, die bleibende und grundlegende Bedeutung des Judentums fiir das
Christentum theologisch zu witrdigen. Sie er6ffnen einen konzeptionellen Rahmen, das

36  Franz: Melchior Cano, 75. Die apologetische Intention und Anlage schldgt sich bei Cano—wie schon
bei den Anathema der Kanones des Konzils von Trient — in einem apologetischen Sprachduktus
nieder.

37  Vgl. Gruber: Wider die Entinnerung, 24.

38  Vgl. Hoff: Performative Theologie, 167: »Das 2. Vatikanische Konzil hat ihnen [den loci theologici]
unter mehrfachem Gesichtspunkt Raum gegeben, auch wenn es sich nicht ausdriicklich auf Cano
bezog. So hatessich [..] dem menschenrechtsbasierten Diskurs moderner Religionsfreiheit ge6ff-
net (DH) und den relativen Wahrheitswert sowohl anderer christlicher Konfessionen (UR) als auch
fremder Religionen (NA) anerkannt.« Vgl. die Rede von den»Zeichen der Zeit« (GS 4) und ihre epis-
temisch-offenbarungstheologische Funktion. Dazu Hoff, Gregor Maria: Synodaler Weg. Offenba-
rung in den Zeichen der Zeit. In: HK 11 (2022), 49-51, 50: »Dieses Konzept [dynamisches Offenba-
rungsverstandnis des Konzils] lasst sich mit der kirchlichen Lehrform der loci theologici reformulie-
ren. In der Aufnahme der aristotelischen Topologie entwickelte der Dominikaner Melchior Cano im
16. Jahrhundert ein Programm, um theologische Aussagen auf ihren Auskunftswert und ihre Be-
lastbarkeit zu priifen. Canos Theorievorschlag musste sich angesichts der reformatorischen Her-
ausforderungen vor allem an einem Punkt bewdhren: in Auseinandersetzung mit dem Anspruch
des sola scriptura-Prinzips und der Selbstauslegungsmacht der Heiligen Schrift als entscheidender
Offenbarungsquelle. Ohne den Vorrang der Schrift preiszugeben, brachte Cano ihren Zusammen-
hang mit der Tradition zur Geltung, in der sie sich vermittelt. Diese beiden Ursprungsquellen der
Theologie sind mit Referenzorten verbunden, durch die sie erschlossen werden. Als Auslegungsin-
stanzen fithrt Cano unter anderem die Kirche von Rom und den Papst, Konzilien, aber auch die Au-
toritdtvon patristischen und scholastischen Theologen an. Sie sind mit dem Auskunftswert der Re-
algeschichte zu verbinden und nurim Modus eines rationalen Nehmens und Gebens von Griinden
zu erreichen. Genau das praktiziert der Diskurs der loci theologici. Wenn also die Heilige Schrift als
grundlegender locus theologicus gemeinsam mit Tradition und ihrer Auslegung (DV 10) festgelegt
wird, bildet sich in der Koordination der innere Zusammenhang von Offenbarung und ihrer zei-
chengebundenen Auslegung ab.« Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 119 sowie ebd. 125-130
oder Hogenmiiller, Boris: Melchioris Cani De Locis Theologicis Libri Duodecim. Studien zu Autor und
Werk (Theologie 9). Baden-Baden: Tectum 2018, 1.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

335


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Verhiltnis zwischen Judentum und Christentum fundamentaltheologisch reflektieren
und bestimmen zu kénnen.

Mit Blick auf den Dialog und einen performativen Dialogbegriff (Dialog als konkre-
te kommunikative Praxis und als diskursives Leitkonzept, Kapitel 1) hat Canos Modell
einen zusitzlichen Reiz: Canos topologische Argumentationslehre geht auf die Aristo-
telische Rhetorik zuriick. Rhetorik und Dialog sind miteinander verbundene Aspekte
von Kommunikation. Kommunikative Handlungen in Dialogen miissen, damit sie ge-
lingen kénnen, spezifische Anforderungen erfiillen und sozusagen einer eigenen rhe-
torischen Logik folgen:* Verstindigung herstellen (bspw. iiber die aus den Dokumen-
ten analysierten Raum-Narrative/Topoi, Kapitel 5 und 6), Glaubwiirdigkeit signalisieren
und Vertrauen aufbauen (bspw. indem der Verzicht auf Judenmission erklirt und theo-
logisch begriindet wird), die Zustimmung der Dialogpartner*innen gewinnen (bspw. fiir
die Moglichkeit eines theologischen Dialogs, Kapitel 2, 4 und 8) und angesichts von Re-
aktionen und Einwiirfen der Dialogpartner*innen kollaborativ Argumente prizisieren
oder neue Argumente entwickeln (erkenntnistheoretische Dimension von Rhetorik und
Dialog, Kapitel 2 und 8).

Aber kommt eine Konstruktion des Judentums als locus theologicus nicht trotz allem
einer erneuten hermeneutischen Instrumentalisierung des Judentums fiir die Zwecke
christlicher Theologie gleich? Tatsichlich bleiben in (interreligiésen) Dialogen wechsel-
seitige Konstituierungen, also Konstruktionen »Anderer« mit eigenen Kategorien, nicht
aus. Menschliches Verstehen funktioniert nicht anders, als Andere zunichst mit den ei-
genen Kategorien zu erfassen. Diese Verstehensprozesse im Sinne von Aneignungen las-
sen das Selbstverstindnis Anderer nicht unberiihrt. »[I]f the relation between reality and
representation of reality is dialectical the representation is both constituted by and con-
stitutes reality. [On this] premise one can argue that in interreligious relations believers
not only >discover« but also >constitute« the other.«** Der Vorwurf einer illegitimen Ver-
zweckung ist deshalb eine anhaltende Mahnung an eine christliche Erkenntnistheorie,
die Andersheit jiidischer Anderer (wenn auch in der gutwilligen Absicht, sie verstehen
und theologisch witrdigen zu wollen) nicht aufzulésen.

Wegen der anti-reformatorischen Absicht, in der Cano seine loci-Lehre konzipierte,
ist nicht nur in interreligiésen, sondern ebenso in 6kumenischen Kontexten damit zu
rechnen, dass die Konstruktion des Judentums als locus theologicus nicht unhinterfragt
rezipiert wird. Hier braucht es ebenso ein hohes Maf an Vermittlungsfihigkeit fir eine
Erkenntnistheorie des Dialogs, die mit einem genuin katholischen Modell arbeitet.

Wie also umgehen mit diesen Einspriichen? Wie umgehen mit den Reaktionen auf
die katholischen Bemithungen einer Wiirdigung der offenbarungstheologischen und

39  Theorieentwiirfe im Umfeld des Performative Turn machen unter anderem auf »die handlungs-
bezogene Unterfassung von Kommunikation« (Hoff: Performative Theologie, 12) aufmerksam, die
sich nicht mehr »entlang von bindren wahr/falsch-Unterscheidungen erfassen« (ebd.) lassen. »lhre
Bedeutung ist vielmehr in der Form zu suchen, mit der sie Wirklichkeit erschliefien. [...] Der Wahr-
heitswert von performativen Handlungen bemisst sich daran, ob sie gelingen, d.h. inwiefern sie
leisten, was sie beanspruchen und worauf sie zielen.« Ebd.

40  Wijsen, Franz: Religious Discourse, Social Cohesion and Conflict. Studying Muslim-Christian Rela-
tions (Religions and Discourse 55). Bern: Peter Lang 2013, 124. Vgl. auch Hoff: Performative Theo-
logie, 164.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

epistemologischen Bedeutung des Judentums fiir das Christentum als locus theologicus,
die von (jidischem) Desinteresse bis aktiven Widerspruch reichen? Mit Gregor Maria
Hoff stellen sich weitere Fragen: »Wer qualifiziert hier? Wem kommt das Recht einer
solchen Zuschreibung zu? Kann der jidische Gesprichspartner noch vor dem konkre-
ten Dialog als ein solcher locus theologicus qualifiziert werden? Darf das Christentum
umgekehrt darauf verzichten?«*

M. E. darf christliche Theologie weder das eine noch das andere: Weder darf sie
Jud*innen das dialogische Einspruchsrecht absprechen oder es erkenntnistheoretisch
aushebeln noch darf sie auf eine methodologisch-epistemische Beanspruchung verzich-
ten. Vielmehr sind die Einspriiche in ihrer epistemischen Qualitit wahrzunehmen. Sie
regen Erkenntnisprozesse insofern an, als sie die bleibende Kritikwiirdigkeit und den
Optimierungsbedarf des epistemologischen »Zugriffs« auf den locus Judentum bewusst
halten und prizise Argumentationen abverlangen.** In der Konstruktion des Judentums
als locus theologicus bleibt deshalb immer — und muss immer bleiben — ein Unbehagen,
das sich nicht auflosen lisst. Wichtig in der Rede vom Judentum als locus theologicus ist
allemal, sie nicht ontologisch misszuverstehen, sondern als das zu begreifen, was sie
tatsdchlich ist: eine christliche Bezeichnung, die nur so lange Berechtigung hat, solan-
ge sie gelingt. Das heif3t: solange sie die theologische Bedeutung des Judentums fir
das Christentum zu erschliefRen vermag. Der im folgenden dargestellte Ansatz, das
Judentum als locus theologicus nicht losgeldst vom Dialog als Glaubensraum in between zu
verstehen, ist dazu ein Vorschlag.

8.2 Die performative Theologizitat des Glaubensraums Dialog

8.2.1 Erkenntnistheologische Transformationen im Zeichen des Judentums
als locus theologicus

8.2.1.1 Epistemische Performativitat des Judentums als locus theologicus

Wenn das Judentum als locus theologicus bestimmt wird, ist es insbesondere Aufgabe der
Fundamentaltheologie, diesen locus zwar in seiner unverzichtbaren hermeneutischen
Bedeutung fiir die Erschlieffung der eigenen theologischen Traktate zu wiirdigen, ihn
dabei aber niemals auf diese reine »Funktionalitit« zu reduzieren. Denn dann wire dem
vorgebrachten Einspruch einer illegitimen hermeneutischen Verzweckung wenig entge-
genzusetzen. Dazu ist es zunichst entscheidend, die performative epistemische Eigen-
maichtigkeit des Judentums als locus theologicus nicht linger zu disziplinieren. Diese epis-

41 Hoff: Performative Theologie, 170.

42 Auch Christian Wiese anerkennt den erkenntnistheologischen Wert des Einspruchs jidischer Ge-
sprachspartner*innen, »insofern er dazu nétigt, die eigene Position zu klaren, der Korrektur zu
unterziehen und immer neu dialogischer Kritik auszusetzen«. Ders.: Unterwegs zu einer historisch
fundierten, theologisch achtsamen Dialogizitat, 10. Wiese bezieht sich hier auf den israelischen
Philosophen Menachem Fisch und seinen Forschungen zum dialogischen Potential rabbinischer
Literatur (bspw. in Fisch, Menachem: A Modes Proposal: Towards a Religious Politics of Epistemic
Humility. In: ders.: The Rationality of Religious Dispute. Library of Contemporary Jewish Philoso-
phers 18. Hg. v. Hava Tirosh-Samuelson/Aaron W. Hughes. Boston: Brill 2016, 49—71).

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

337


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

temische Eigenmichtigkeit des locus Judentum zeigt sich beispielsweise angesichts des-
sen, dass sich das Judentum gerade entgegen Canos urspriinglicher Intention im Zeichen
eines zunehmend sich realisierenden theologischen Dialogs als locus theologicus fo6rm-
lich aufdringt — und zu weitreichenden Transformationen katholischer Wissensformen
fihrt.

So erinnert das Judentum als locus theologicus (1.) an eine inhidrente Schwiche topo-
logischer Modelle, derer sich Fundamentaltheologien, die mit Cano arbeiten, bewusst
sein miissen: Topologien wie Canos tendieren »im Modus eines Ausschlusses« generell
dazu, Fremdeintrige in der eigenen Gottesrede unsichtbar zu machen, so Gregor Ma-
ria Hoff: »Indem man einschlie3t, was die eigene Gottesrede trigt, es aber zugleich als
selbstverstindlich itbernimmt, kann ausgeschlossen werden, was an fremdem Anspruch
der eigenen Gottesrede gegeniibertritt — genauer: was sie relativiert, weil sich der eigene
Offenbarungsanspruch als eine fremde Herkunftsgrofle erweist.«*

Eine Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs darf nicht blind werden fir
den erkenntnistheologischen Wert weiterer fremder Anspriiche, beispielsweise anderer
Religionsdialoge. Das Judentum als locus macht (2.) auf die Notwendigkeit einer Dees-
sentialisierung des Verstindnisses der loci selbst aufmerksam, insbesondere der loci pro-
prii. So zeigt beispielsweise das im jiidisch-christlichen Dialog gewachsene Bewusstsein
dafiir, dass sowohl das Alte Testament, aber ebenso auch die Texte des Neuen Testaments
textkritisch als jiidische Texte zu lesen sind (Kapitel 1.4.1 und 5.2.2), dass der Bezeich-

nung proprii eine Homogenisierungsgefahr innewohnt.*

Ebenso wenig wie es »reine
Identititen gibt, kann es »reine« loci proprii geben. Auch sie — und dafiir sensibilisiert der
locus theologicus Judentum — sind Hybride und immer schon durchzogen von Alteritats-
eintrigen. Das Judentum als locus deckt (3.) die bereits erwihnte Ambiguitit der Kirche
aufgrund ihrer Schuldhaftigkeit und fragmentierten Identitit als Ort theologischer Wis-
sensproduktion auf. Damitist auch das Wissen, das ekklesiologische Wissensformen ge-

nerieren, nie absolut oder universal, sondern immer kontextabhingig und kontingent.

»[KInowledge is not the neutral enunciation of an abstract truth but results from pow-
erful negotiations of plausibilities that take place in specific contexts and in concrete
locations. The spatial turn, therefore, calls for a critical rereading of traditional episte-
mologies that reveals their — more often than not concealed — particular location and
unburies the hidden ties between the representation of knowledge and the conditions
of its production enmeshed in contingent constellations.«*

Wie fiir Epistemologien generell, so gilt auch fir Canos ekklesiologische Wissensform,
dass sie geschichtlich konkret in machtférmigen Diskursen um die Verhandlung von
Plausibilititen und Definitionsmacht verortet ist. Eine Erkenntnistheorie des jidisch-

43 Hoff: Systematische Politik des Verschweigens, 90.

44 Vor dem Hintergrund kulturwissenschaftlicher Forschung und der Infragestellung bzw. Falsifizie-
rung homogener Kultur- und Religionskonzepte ist es die bleibende Aufgabe der Fundamental-
theologie, auf vielfaltige Fremdeintrage in der Erschliefdung aller loci proprii und christlicher Theo-
logumena aufmerksam zu machen, wie in dieser Studie exemplarisch in den Kapiteln 6.1 und 7.2
versucht wurde.

45  Gruber: The Maps and Tours of Theological Knowledge, 57.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

christlichen Dialogs kann diese kontingenten Bedingungen nicht linger verschweigen,
sondern hat sie offenzulegen und muss damit umgehen.

In all diesen Punkten erweist sich die epistemische Performativitit des Dialogs und
des Judentums, insofern dieser locus nicht nur neues Wissen produziert, sondern Wis-
sensformen an sich verindert. Um diese Wirkung auch tatsichlich entfalten zu kénnen
und theologisch fruchtbar zu machen, miissen die erkenntnistheoretischen Rahmenbe-
dingungen entsprechend gestaltet werden.

8.2.1.2 Judentum: locus theologicus »proprius« und/oder »alienus«?

Wie lisst sich diese epistemische Macht des Judentums im Moment eines kirchlich
unbeherrschbaren Diskurses im Modell einer ekklesiologisch verfassten Erkenntnis-
lehre verzeichnen — und zwar jenseits erneuter Disziplinierungsversuche? Canos loci-
Lehre ist Teil der schuldhaften Disziplinierungsgeschichten der Kirche gegeniiber dem
Judentum. Dennoch sind es auch vor allem zwei Faktoren in der Disposition der loci,
die es ermoglichen, die epistemische Performativitit des Judentums formulierbar und
fiir Prozesse theologischer Wissensgenerierung wirksam werden zu lassen — ohne sie
epistemologisch gewaltférmig einzudimmen.

Cano verstand seine loci theologici in erster Linie regulativ als »methodisch kon-
trolliertes Auslegungsprogramme«*®. Tatsichlich aber entwickelten die loci wegen des
»geschichtlich-diskursive[n] Format[s] der Generierung und Evaluierung theologischen
Wissens«*” eine performative epistemologische Eigendynamik. Die Geschichtlichkeit
und Diskursivitit der loci unterlaufen bereits die alleinige, lehramtlich verfasste Deu-
tungsmacht der Kirche.*® Das eigentiimliche Gefiige der loci trigt ihr Ubriges dazu bei:
Schon bei Cano werden die loci theologici eben nicht nur in einem kirchlichen Evaluati-
onsrahmen entfaltet. Denn Cano beschrinkt seine Auflistung von Erkenntnisfundorten
nicht aufjene, die fiir den Glauben spezifisch sind, sondern verschaltet diese loci proprii

46  Hoff: Performative Theologie, 97.

47  Ebd.Sielegt Theologie konsequent auf geschichtliches Denken fest. »Eine Fundamentaltheologie,
die als theologische Erkenntnislehre konzipiert wird, muss nicht zuletzt damit ernst machen, dass
derGlaube immer konkretverorteter Glaube ist. Das Leben und das Denken des Glaubens ereignen
sich immer konkret.« Kérner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 26.

48  Indem Cano das Judentum nicht als locus qualifiziert, nimmt er im Grunde die Geschichte als lo-
cus in aller Konsequenz selbst nicht ernst. Es ist wohl diese potenzielle Relativierungsmacht ins-
besondere der loci alieni und vor allem jenem der Ceschichte, die »als wesentliches Strukturmo-
ment moderner Wissensformation [..] bis in die Gegenwart hinein ein prekarer Ort fiir Theologie
und Kirche« (Franz: Melchior Cano, 82) ist. Darin liegt vermutlich auch der Grund, weshalb »Ca-
nos Werk Ende des 16. Jahrhunderts selbst in die Mithlen der Inquisition geraten [ist]. Aus diesem
Grund ist nach der editio princeps erst 1760 wieder eine Ausgabe in Spanien erschienen.« Ebd. 70.
Wahrend in der neuzeitlichen Rezeption insbesondere die loci proprii zum Strukturierungsmodell
fir katholische Dogmatiken wurden, hatten die loci alieni lange Zeit keine eigenstdndige Relevanz.
In der Rezeption durch Elmar Klinger werden die loci alieni und allen voran die Geschichte als fiir
die Moderne spezifische loci herausgearbeitet, denn gerade in der Geschichte muss die Autoritat
des Glaubens diskursiv-argumentativ plausibilisiert werden. Vgl. dazu ebd. 82. Ausfiihrlicher zur
Rezeptionsgeschichte Canos s. ebd. 80-83 oder Gruber: The Maps and Tours of Theological Know-
ledge.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

339


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

unauflsbar mit Orten,* die nicht glaubensspezifisch, aber fiir theologische Erkenntnis
dennoch unverzichtbar sind: die Philosophie, die Profangeschichte und die menschliche
Vernunft. Fir Hans-Joachim Sander reprisentieren diese loci alieni im gegenwirtigen
Diskurs in einer grundsitzlichen Weise das »Auflen« der Kirche, in dem sich Glaube
und Theologie in einem komplexen Zusammenspiel von Innen- und Aufienbeziigen
bewihren miissen.”® Uber die Differenzierung zwischen proprii und alieni werden die
Pole von innen und aufSen aufgespannt. Das ermoglicht zum einen die Koordinierung
von Zugehorigkeiten in komplexen und dynamischen Mustern. Zum anderen macht sie
diese komplexen Koordinierungen als fiir Wissensproduktionen geradezu konstitutiv
produktiv.

Welcher Kategorie von locus aber ist das Judentum zuzurechnen? Wird das Juden-
tum wie andere Religionen als locus alienus konstruiert, bringt das zwar die generelle er-
kenntnistheologische Bedeutung von Religionsdialogen zur Geltung und beriicksichtigt
die Eigenstindigkeit des Judentums als unabhingige, kulturelle und religiése Grofle.™*
Die bleibende Verwurzelung der Kirche im Judentum und die offenbarungstheologische
Dimension wird dann allerdings nicht geniigend zum Ausdruck gebracht. Das Judentum
aber als locus proprius zu konstruieren ist insofern ausgeschlossen, als dadurch die Eigen-
stindigkeit und Andersheit des Judentums aufgeldst wiirde (vgl. Kapitel 8.1.4). Weder
das eine noch das andere vermag die Einzigkeit der jiidisch-christlichen Beziehungen,
die Sonderstellung des Judentums im Christentum und fiir das Christentum (Theologi-
zitit) angemessen zu beschreiben.

Peter Hitnermann schligt vor, vom Judentum als locus theologicus »semi-proprius« zu
sprechen. Hilnermann setzt »semi-proprius« bewusst in Anfithrungszeichen, weil seine
Kategorisierung »ein Problem bezeichnen soll, nicht eine schon fertige Antwort: Handelt

49  Vgl. Franz: Melchior Cano, 71. Canos loci-Lehre ist nicht einfach nur eine Auflistung voneinander
unabhiangiger Orte, sondern zeugt vor allem vom komplexen Ineinander der loci: »Es wird deut-
lich [in Canos Schreiben] wie sehr die einzelnen loci theologici miteinander verzahnt und verwoben
sind, ohne dass die jeweilige Eigenstindigkeit aufgegeben wird.« Ebd. 79.

50  Vgl.dazuausfiihrlicher Sander, Hans-Joachim: Das Aufien des Glaubens—eine Autoritdt der Theo-
logie. Das Differenzproblem in den Loci Theologici des Melchior Cano. In: Hildegund Keul/ders.
(Hg.): Das Volk Gottes — ein Ort der Befreiung. Wirzburg: Echter 1998, 240—258. Das macht ge-
genwiartig und auch in Zukunft weitere Differenzierungen der loci notwendig. Vgl. Kérner: Welche
Rolle spielen die loci theologici, 29. Zudem halt Cano in Abgrenzung zum protestantischen sola
scriptura an einer (zwar kirchlich zentrierten) Pluralitit von Autoritdten fest. Textpragmatisch ist
in Canos Systematik aufRerdem die Moglichkeit einer Erweiterung um weitere loci angelegt —und
zwar sowohl um Instanzen, die den loci proprii als auch von loci alieni zugerechnet werden kénnen.
Vgl. dazu Franz: Melchior Cano, 75; Kérner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 26 und 28.

51 Die Wertschidtzung anderer Religionen mit NA hat theologisch-erkenntnistheoretische Konse-
quenzen, vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 161: »Der Bezug auf Gott als letztes sGeheimnis
unserer Existenz<[NA 1] wird auf dieser Linie [der Verbundenheit aller Menschen in ihrem Suchen
und Fragen] mit einem Moment negativer Theologie (unsagbar<) verbunden und eschatologisch
ausgerichtet. Religionsdialoge haben hierihren Ort: Sie teilen Erfahrungen, die das eigene religio-
se Leben und Bekenntnis bestimmen, indem sie darum wissen, dass Gott Geheimnis bleibt und
dass seine >letzte« Wirklichkeit uns im >Tods, im >Gericht< und mit der>Vergeltung nach dem Tod«
erst noch entgegentritt. Diese epistemische Haltung gibt Religionsdialogen eine eigene perfor-
mative Dynamik: Sie handeln von >Gott¢, indem sie vor Gott die Bedeutung des Zeichens >Gott«
gemeinsam bestimmen.«

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

es sich doch um einen theologischen Ort, der >gemeinsam« und zugleich konfliktiv ist,
der konstitutiv fiir das Christentum und zugleich >fremd« ist«*>. Das verdichtet sich im
Vorschlag Gregor Maria Hoffs, das Judentum als locus theologicus proprius et alienus zu be-
zeichnen, weil im locus Judentum beide Dimensionen unaufhebbar ineinander verschal-
tet sind: »Er [das Judentum als locus theologicus proprius et alienus — AS] gehort zur Kirche
und kommt in ihr konstitutiv (ndmlich tiber Schriftverweise) zum Klingen. Er steht der
Kirche aber auch gegeniiber: als eigener religionsgemeinschaftlicher Standpunkt, nim-
lich als heilsgeschichtliche GrofRe Israel sowie in seiner Tradition als lebendiges Juden-
tum.«*

Fiir Hoff ist sie Ausdruck eines »double bind, einer »ausschliefSenden Einschlie-
Bung«**. Der christliche Kanon gibt dariiber Auskunft. Er sichert einerseits bspw. gegen
Marcion den grundlegenden Bezug auf die Heiligen Schriften Israels ab, andererseits
zeugt er aber auch von der bleibenden christologischen Deutungsdifferenz.>® Diese Deu-
tungsdifferenz verfestigte sich teilweise in christlichen Antijudaismen (bspw. bei Justin
dem Mirtyrer), teilweise lassen sich literarisch aber auch Uberginge nachweisen (bspw.
in der Textform von Mirtyrer-Biografien, was Daniel Boyarin dazu veranlasst, von einer
»twin birth of Christianity and rabbinic Judaism as two forms of Judaism«*® zu spre-
chen).””

Die Verbindung von proprius et alienus ist also formaler Ausdruck der Einzigkeit der
judisch-christlichen Beziehung und der Theologizitit des Dialogs. Aber wie lisst sich
verhindern, dass es am Ende schliefSlich doch wieder an einer kirchlichen Evaluation
hingt, die tiber die Anerkennung des Judentums als locus entscheidet? Wie kann ge-
wihrleistet werden, dass Jiild“innen als handlungsfihige, eigenstindige Akteur*innen
im Rahmen katholischer Wissensformen aktiv eingreifen kénnen?

Uber die Anerkennung des Judentums als locus theologicus darf nicht mehr die Kirche
allein bestimmen. Sie entscheidet sich nicht anders als im Dialog. Es reicht also nicht aus,
lediglich eine neue Kategorie von loci einzufithren - sei es »semi-proprius« oder proprius et
alienus. Erkenntnistheoretisch von Bedeutung sind die performativen Umstellungen im
Gefuige der loci insgesamt. Das Judentum als locus theologicus proprius et alienus verindert
nicht nur die Disposition der loci. Im permanenten Bezug auf das Judentum, der aus der
Perspektive einer christlichen Erkenntnistheorie notwendig ist, verschiebt sich der er-
kenntnistheologische Ort: weg von der Kirche hinein in den Zwischenraum des Dialogs.
Die loci-Lehre transformiert sich im Zeichen des Judentums als locus und seiner perfor-
mativen epistemischen Eigendynamik von einer katholisch eingefassten, lehramtlich re-
gulierten Erkenntnistheorie zu einer dialogisch verfassten Erkenntnistheorie.

52 Hinermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 237 (FN 451).

53  Hoff: Performative Theologie, 168.

54  Ebd.169.

55 Vgl ebd.

56  Boyarin: Dying for God, 2. Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 169.
57  Vgl. dazu ausfihrlicher Hoff: Performative Theologie, 168f.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

341


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog
8.2.2 Epistemische Qualitat des Zwischenraums Dialog

Das Judentum als locus theologicus proprius et alienus bringt aus einer christlichen, spezi-
fisch katholischen Perspektive den Anspruch aus dem jiidisch-christlichen Dialog zum
Ausdruck, dass das Judentum ein Gegeniiber zum Christentum von sich her und ein Ge-
geniiber zum Christentum von diesem her bleiben muss. Denn das Judentum, so Hoff,
stellt »in jeder Gegenwart eine Realitit dar, auf die sich die Kirche beziehen muss, wenn
sie von Gott spricht«®®. Fiir Fundamentaltheologie als »Zugangswissenschaft«, insofern
sie danach fragt, wie Theologie zu ihrem Wissen gelangen kann, stellt sich im Anschluss
daran die Frage nach den Zugangsbedingungen zu diesem locus proprius et alienus, nach
den Moglichkeiten seiner ErschliefSung. Denn:»Die loci theologici haben als fundamental-
theologische Referenzorte Anwendungssinn. Sie setzen nurin ihrem Gebrauch Argumente
mit theologischer Autoritit frei.«*®* Das Judentum erweist sich erst im tastenden Betre-
ten und suchenden sich Bewegen in geteilten Begegnungsriumen, also in der »raumli-
chen Realisierung des Ortes«®° als Erkenntnisort. Wie also kann fiir christliche Theologie
ein Zugang, ein Uber-gang zu diesem konstitutiven und zugleich anderen Ort gelingen —
angesichts der Gefahr einer unrechtmifigen Enteignung des Judentums?

Mit Michel de Certeau und Homi Bhabha wird die Aufmerksambkeit auf Strukturen
und Bedeutungen solcher Phinomene des Ubergangs gelenkt.®* De Certeau beispiels-
weise beschreibt das Gehen als eine Praktik des Ubergangs. So erlebe beispielsweise der
FuRginger, der sich nicht an einzelnen Orten aufhilt, sondern von einem Ort zum ande-
ren geht, diese Ortsverinderung in einem relationalen Raum zwischen zwei Orten. In Die
Kunst des Handelns unterscheidet de Certeau zwischen Orten und Riumen.®* Ein Ort wird
bestimmt durch eine »momentane Konstellation von festen Punkten, die einen »Hin-
weis auf mogliche Stabilitit« enthilt.®> Im Gegensatz dazu weisen Ridume »weder eine
Eindeutigkeit noch eine Stabilitit von etwas >Eigenemc« auf«®:

»Ein Raum entsteht, wenn man Richtungsvektoren, Geschwindigkeitsgréfien und die
Variabilitdt der Zeitin Verbindung bringt. Der Raum ist ein Geflecht von beweglichen Ele-
menten. Er ist gewissermafien von der Gesamtheit der Bewegungen erfiillt, die sich in ihm
entfalten. Erist also ein Resultat von Aktivitdten, die ihm eine Richtung geben, ihn ver-
zeitlichen und ihn dahin bringen, als eine mehrdeutige Einheit von Konfliktprogram-
men und vertraglichen Ubereinkiinften zu funktionieren. Im Verhaltnis zum Ort wire
der Raum ein Wort, das ausgesprochen wird, das heif’t, von der Ambiguitit einer Rea-
lisierung ergriffen wird, der sich auf viele verschiedene Konventionen bezieht; er wird
als Akt einer Prisenz (oder einer Zeit) gesetzt und durch die Transformationen verindert, die
sich aus den aufeinanderfolgenden Kontexten ergeben. Im Gegensatz zum Ort gibt es

58  Ebd.167. Hoff verweist an dieser Stelle auf das Dialogdokument G&C von 2015 (Kapitel 6.1.3).

59  Hoff: Glaubensraume, 60.

60 De Certeau: Die Kunst des Handelns, 189.

61  Furdie folgenden Ausfihrungen zum Dialog als Glaubensraum in between auch die Kapitel 1.3 und
2.3.

62 Michel de Certeau beschreibt in Die Kunst des Handelns menschliche Praktiken und wie sie alterna-
tives Wissen, das hegemonialen Epistemologien entgegenliuft, erzeugen.

63  De Certeau: Die Kunst des Handelns, 218.

64  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

also weder eine Eindeutigkeit noch die Stabilitat von etwas »Eigenem«. Insgesamt ist
der Raum ein Ort, mit dem man etwas macht.<*®

Riume entstehen also durch performative, raumschaffende Praktiken. Ein Raum ist ent-
weder ein Ort, mit dem man etwas macht oder er ist der relationale Raum zwischen Orten,
zwischen denen sich Akteur*innen bewegen und die dadurch »in transformativen Prozessen
Verbindungen herstellen«®® zwischen diesen Orten. Die Differenzierung zwischen Ort
und Raum, wie de Certeau sie vornimmt, bedeutet also nicht, dass Riume und Orte ge-
trennt voneinander existierten. Das Gegenteil ist der Fall: Indem de Certeau »Handlung
und Raum als unhintergehbar aufeinander bezogen begreift und [Akteur*innen] das Ge-
staltungspotential zuspricht«, wird es moglich, »die Grenzziehung zwischen Ort und
Raum immer wieder neu zu setzen und umzukehren«*’. Raum und Ort iiberlagern ein-
ander in dynamischen Wechselbeziehungen und konstituieren sich gegenseitig. Die ein-
deutige und stabile Position von Orten ist deshalb auch keine ontologische Eigenschaft.
Orte erlangen ihre stabile Position nicht anders als iiber Praktiken der Verriumlichung:
Raumschaffende Handlungen produzieren und reprisentieren eine (Zu-/An-)Ordnung
von Orten und weisen ihnen eine eindeutige Definition zu. Sie bestimmen iiber die Lo-
giken, iiber die Ordnungen eines Raums, indem Verbindungen hergestellt, Grenzen ge-
zogen oder Uberginge markiert werden. Orte sind abhingig vom Raum, in dem sie sich
befinden und dessen Voraussetzungen sie sind.*® »Their absolute position is relative to
the space in which they emerge. Different spaces make for different definitions,«* so
Judith Gruber im Anschluss an de Certeau.

Riume und Praktiken der Verriumlichung besitzen also »eine performative Kraft«”.
Nicht nur Riume sind beweglich und permanenten Veranderungen unterworfen in Ab-
hingigkeit zu den jeweiligen Akteur*innen, die sich in ihnen bewegen, und deren Prak-
tiken. Nachdem Orte iiber solche raumschaffenden Praktiken definiert werden, ist auch
die Raumbedeutung eines Ortes, also die Bedeutung, die Akteur*innen ihm zuschrei-
ben, in permanenter Bewegung und nie eindeutig: »Die Differenz, die einen jeden Ort
definiert, gehort nicht zur Ordnung von Nebeneinandergestelltem, sondern sie hat die
Form von ineinander geschachtelten Schichten. [..] Der Ort ist ein Palimpsest.«”

Wiahrend de Certeau vor allem an den sozialen, kulturellen und religiésen Hand-
lungsformen interessiert ist, die raumschaffend wirken insofern sie »Vorstellungs-
riume, Lebensriume, Glaubensriume« schaffen, »die sich tiberlagern, indem sie Welt
strukturieren«”, fokussiert sich Homi Bhabha auf die spezifische Beschaffenheit je-

65  Ebd.179. Hervorhebung AS.

66  Hoff: Performative Theologie, 35.

67  Bernardy, Jorg/Klimpe, Hanna: Michel de Certeau: Kunst des Handelns. In: Franke Eckardt: Schliis-
selwerke der Stadtforschung. Wiesbaden: Springer Fachmedien 2017, 173-186, 178.

68  Vgl. Gruber: Maps and Tours, 59.

69  Ebd.

70  Certeau: Kunst des Handelns, 228. Karten beispielsweise nehmen eine Ordnung von Orten vor, in-
dem sie die raumschaffenden Praktiken einerseits sichtbar machen, andererseits aber auch ver-
schweigen (Kapitel 5).

71 Ebd. 353 und 355.

72 Hoff: Performative Theologie, 35.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

343


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

ner Riume, die durch diese Praktiken der Verriumlichung entstehen. Wie bereits im
ersten Teil dieser Studie erliutert (Kapitel 1.3.2 und 2.3.1), iibertrigt Bhabha die Ka-
tegorie des Raums metaphorisch auf Formen kulturell codierter Ortsverinderungen.
Er beschreibt interkulturelle Begegnungen als Riume, die durch Praktiken der Passage
oder des Transits (»activities of displacement«’) entstehen. In einer Art Uberblendung
zweier Orte entsteht ein neuer Raum, ein Zwischenraum (in-between-space) oder Dritter
Raum (thirdspace).” Fiir Bhabha sind diese Zwischenriume zugleich reale, konkrete Orte
der Begegnung und abstrakte Riume »als Sphire der Uberblendung von verschiedenen
kulturell kodierten Lebensweisen und Weltanschauungen«”. Diese Zwischenriume
sind der »Erméglichungsgrund fiir interkulturelle Begegnung aller Art — sie [sind die]
Zone, in der kulturelle Differenzen und Machtasymmetrien thematisiert, aber auch
gemeinsame Interessen ausgehandelt werden kénnen.«’®

Solche Sphiren kultureller und religiéser Uberblendung besitzen epistemologische
Qualitit. Wie bereits in Kapitel 2.3.1.2 mit Bernhard Dotzler und Henning Schmidgen
beschrieben, sind sie »jene Schnittstellen, Intervalle und Abstinde, in denen sich ele-
mentare Prozesse der Wissensproduktion ansiedeln«”’, insofern nicht nur unterschied-
lich codierte Lebensvollziige und Weltdeutungen miteinander in Kontakt gebracht wer-
den, sondern damit auch verschiedene Wissenskulturen in einen Austausch treten.

Fiir eine Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs bedeuten de Certeaus
und Bhabhas performative Raumtheorien eine Dynamisierung der loci-Lehre. In tradi-
tionellen katholischen Epistemologien werden die loci oft im Sinne stabiler, eindeutiger
Orte behandelt, aus denen sicheres Wissen iiber Gott abgeleitet werden kann — unab-
hingig von den diskursiven, raum-zeitlichen Kontextfaktoren einerseits und von den
diskursiven, verraumlichenden Praktiken, die sie produzieren und die sie itberhaupt erst
als Erkenntnisorte codieren, andererseits. Eine Erkenntnistheorie des Dialogs als Glau-
bensraum in between muss auch Transformationen mitdenken, denn die Bedeutung von
Orten und Riumen wird im Gebrauch stets verindert und permanent verschoben. Die
loci theologici haben fiir Theologie also eher eine Leerstellenqualitit, entlang derer der
christliche Glaube und der christliche Bezug auf Gott sich jeweils neu bewihren miis-

73 Bhabha: The Location of Culture, 5. »It is in the emergence of the interstices — the overlap and
displacement of domains of difference — that the intersubjective and collective experiences of na-
tionness, community interest, or cultural value are negotiated.« Ebd. 2.

74 Vgl. dazu Bachmann-Medick: Dritter Raum. Anniherungen an ein Medium kultureller Uberset-
zung und Kartierung. In: Claudie Breger/Tobias Déring: Figuren der/des Dritten. Erkundungen kul-
tureller Zwischenraume. Amsterdam: Rudopi 1998, 1938, 21f.

75  Wirth: Zwischenrdumliche Bewegungspraktiken, 12.

76  Ebd.

77  Bernhard Dotzler und Henning Schmidgen skizzieren in Parasiten und Sirenen. Zwischenriume als
Orte der materiellen Wissensproduktion Grundziige einer Epistemologie der Zwischenriaume: Dotz-
ler/Schmidgen: Parasiten und Sirenen, 7.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

sen.”® Die loci stehen nicht iiberzeitlich fest, sondern sie sind diskursiv. Ihre Qualitit als
locus theologicus muss immer neu ausverhandelt werden.”

Die raum-zeitliche Disposition der loci und die raum-zeitlichen Verschiebungen, in
denen die loci ihre Position und ihre Bedeutung zugeschrieben bekommen, sind deshalb
offenzulegen. Philip A. Cunningham deutet das an, wenn er davon spricht, dass das Ju-
dentum nicht schon immer ein locus theologicus christlicher Theologie war. Erst mit »Be-
ginn« des Dialogs nach dem Zweiten Weltkrieg (Kapitel 1.1.2) und im Laufe der Entwick-
lungen der vergangenen Jahrzehnte scheint die theologische Dimension des Dialogs zu-
nehmend auf. Erst die Performance des Dialogs erzeugt also die nétigen Plausibilititen,
um das Judentums als neuen locus theologicus wahrnehmen und bestimmen zu kénnen.
Erst der Glaubensraum Dialog und seine theologische Performativitit schafft den locus
theologicus Judentum: »It is now clear that the contemporary Catholic rapport with Jews
has created a new locus theologicus [...].«*

Eine Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs hat diese performative
Theologizitit des Glaubensraums Dialog zu betonen, die exemplarisch fiir die generelle
epistemische und theologische Bedeutung solcher Glaubensriumen in between steht.
So wire etwa denkbar, auf Basis des methodischen Zugangs dieser Studie (Dialog und
translational, spatial und performative turn, Teil 1) andere solcher Riume zu identifizieren,
bspw. Begegnungen mit Akteur*innen anderer Religionen oder Weltanschauungen (wie
Atheist*innen, Agnostiker*innen usw.), Begegnungen mit unterschiedlichen Grup-
pierungen innerhalb des Christentums oder auch innerhalb der katholischen Kirche,
Begegnungen zwischen Vertreter*innen der Kirche und aus den Bereichen Politik,
Gesellschaft etc. Auch wenn sich die Beschaffenheit solcher Begegnungen von jenen
des jidisch-christlichen Dialogs unterscheidet und jeweils neu zu bestimmen wire,
macht der Glaubensraum Dialog dennoch in ganz grundlegender Weise auf die er-
kenntnistheologische Bedeutung dieser Zwischenrdume aufmerksam: Denn die loci
sind unhintergehbar bezogen auf die Handlungen und Riume, durch die sie erschlos-
sen werden und durch die sie ihre Bedeutung erlangen.® Die Bedeutung der loci steht
nicht isoliert fiir sich,®* sondern ihre Bedeutung erschlieit sich und wird wirksam nur

78  Das Zweite Vatikanische Konzil spricht von den »Zeichen der Zeit«, die es wahrzunehmen und im
Licht des Evangeliums« (GS 4 und 11) zu deuten gilt. Solche »Zeichen der Zeit« wéren etwa die Mi-
gration, der Missbrauch im Raum der Kirche und seine strukturellen Griinde etc. Vgl. dazu den
Sammelband von Hiinermann, Peter/Hilberath, Bernd Jochen/Boeve, Lieven (Hg.): Das Zweite Va-
tikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2006.

79  Vgl. dazu Gruber: Maps and Tours, 61 f: Space allows »to uncover the deconstructivist, subversive
impact of the spatial on the epistemological: [..] he stresses that spatial practices always have the
potential to produce spaces other than the ones represented in and formed by the dominant epis-
temology.«

80  Cunningham: Maxims for Mutuality, xf. Hervorhebung AS.

81  Marie-Dominique Chenu unterscheidet beispielsweise zwischen »theologischen Orten« (her-
kommlich loci) und »Orten der Theologie«, den Kontexten, in denen die loci wirksam werden. Und
er bemerkt, dass solche Raume und ihre Bedeutung fiir die Epistemologie zunehmend an Auf-
merksamkeit gewinnen. Vgl. dazu Chenu, Marie-Dominique: Les lieux théologiques chez Melchior
Cano. In: Institut Catholique de Paris (Hg.): Le déplacement de |a théologie. Actes du colloque mé-
thodologique de février 1977, 45-50.

82  Vgl. Kérner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 35.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

345


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

in stindigen Beziigen zu anderen, also in den Riumen, die sich zwischen den Orten
auftun, indem sie erhandelt werden.® Zu diskutieren bleibt, ob im Umkehrschluss nicht
die prinzipielle Moglichkeit mitgedacht werden muss, dass einmal als loci anerkannte Er-
kenntnisorte, die sich nicht mehr als solche erweisen, ihren Status als loci theologici auch
wieder verlieren konnten. Ob ein Ort ein locus theologicus ist, wird damit keineswegs be-
liebig, sondern bleibt noch klar benennbar entlang der Grundunterscheidung zwischen
Leben und Tod, die mit dem Zeichen »Gott« eingefiihrt ist und die sich performativ an
diesen Orten erweist — oder nicht (Kapitel 2.3).

8.2.3 Theologische Qualitat des Glaubensraums Dialog

Wir bleiben bei Michel de Certeaus Raumtheorie, die von einer wechselseitigen Kon-
stituierung von komplexen Uberlagerungen und dynamischen Wechselbeziehungen
von Ort und Raum ausgeht. Ubertrigt man de Certeaus Uberlegungen metaphorisch
auf den jiidisch-christlichen Dialog, entsprechen Judentum und Christentum eher der
Kategorie von Orten, insofern sie Identititen markieren. Das ist keineswegs essentia-
listisch misszuverstehen, als wiren »das Judentum« und »das Christentum« statische,
homogene und isolierte Religionen. Es ist vielmehr im Sinne von Orts- oder Positions-
bestimmungen zu verstehen: Orte oder Positionen, an denen sich Menschen befinden
und von denen aus sie als Akteur*innen in den Dialog eintreten. Wenn Akteur*in-
nen jidischer und christlicher Zugehorigkeit miteinander in Kontakt treten, bringen
sie durch eine Vielzahl korperlicher und sprachlicher Praktiken der Verstindigung,
durch Perspektivitbernahmen und Positionswechsel die beiden »Orte« Judentum und
Christentum in Verbindung: dadurch entsteht ein relationaler Zwischenraum zwischen
Judentum und Christentum. Dieser Zwischenraum der Begegnung, also der Dialog, ist
nun entscheidend. Denn ein Zugang zum locus theologicus Judentum, nach dem dieses
Kapitel fragt, ist fiir Christ*innen nicht anders moglich als im und durch den Zwischen-
raum des judisch-christlichen Dialogs. Im Dialog verschalten sich die Dimensionen
von innen (proprius) und auflen (alienus), von Kontinuitit und Differenz unaufhebbar
miteinander und treten in eine Wechselbeziehung.

Wie in Kapitel 2 grundgelegt und im Verlauf dieser Studie immer wieder begriindet,
hat fir Christ*innen der jiidisch-christliche Dialog vor allem in seiner erkenntnistheo-
retischen Bedeutung als interreligidser Zwischenraum auch eine genuin theologische Di-
mension: als Glaubensraum in between. Aus christlicher Perspektive unterscheidet sich
der jiidisch-christliche Dialog in seiner Theologizitit, die in der Einzigkeit der jidisch-
christlichen Beziehungen begriindet ist, von allen anderen Religionsdialogen (ausfiihr-
lich zur Theologizitit des Dialogs s. Kapitel 2, insbesondere 2.3). Der jiidisch-christliche
Dialog als qualitative Form der Beziehungsgestaltungen der Kirche (Dialog als »Leitmo-
tiv«, Kapitel 1.1.2) ist ad extra die Realisierung dessen, was fiir die Kirche ad intra in ihre
Selbstbestimmung gehort: Sie kann nicht vergessen, dass sie mit dem jitdischen Volk in den
Bund mit Gott eingeschlossen ist:* »Deshalb kann die Kirche nicht vergessen, dass sie durch

83  Das konstatiert auch Korner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 31f.
84  Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 162.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Zur Erkenntnistheorie des jidisch-christlichen Dialogs

jenes Volk, mit dem den Alten Bund zu schliefRen Gott aufgrund seiner unaussprechli-
chen Barmbherzigkeit geruht hat, die Offenbarung des Alten Testaments empfangen hat
und genihrt wird von der Wurzel des guten Olbaums, in den die Zweige des wilden Ol-
baums der Heiden eingepfropft sind.« (NA 4)

Der Dialog ist Antwort auf das Offenbarungshandeln Gottes am Volk Israel, das in
Judentum und Christentum gemeinsam-unterschieden bezeugt wird. Er vollzieht sich
»als Performance jener Offenbarung [...], die von Juden und Christen in den Schriften
Israels grundgelegt ist«®* (Kapitel 2.2). Er ist die Performance der Bundespartnerschaft
von Jid*innen und Christ*innen und damit Wesen, Ausdruck und Realisierung des Bun-
des Gottes mit seinem auserwihlten Volk, insofern im Dialog »gemeinsam und zugleich
unterschieden die Rede von >Gott« auf dieser Grundlage gefiihrt wird.«*® Wenn Gott im
Dialog gemeinsam zur Sprache gebracht wird, hat diese gemeinsame Interpretationsar-
beit am Zeichen »Gott« eine performative Dynamik: »Wer von >Gott« theologisch spricht,
muss mit Seiner Gegenwart rechnen, d.h. mit der Eigenwirklichkeit Gottes als Handeln-
dem.«*” In dieser Weise schafft die Performance des Dialogs und seine theologische Per-
formativitit einen Glaubensraum in between, der neue Méglichkeiten eroffnet, die Wirk-
lichkeit des Zeichens »Gott« erfahren zu kénnen.®

Erwin Dirscherl versucht in Rezeption von Emmanuel Levinas eine relational-theologi-
sche Reformulierung des Glaubensraums Dialog zwischen Jild*innen und Christ*innen.

»Die Geschichte zwischen Gott und den Menschen geschieht in einzigartigen Lebens-
geschichten und in vielfiltigen Beziehungen. [..] Das, was in den Beziehungen zwi-
schen mir und dem Anderen geschieht, ist nicht eindeutig, weil das »Zwischen«einen
Raum erdffnet, in dem Bedeutungen gesucht werden miissen und der Ursprung nicht ein-
deutig zu finden ist. Das Phanomen des Anderen fordert, mehr zu denken und zu sa-
gen, als man denken und sagen kann. Von einem Ursprung her, der mir entzogen ist,
ist Entscheidendes geschehen. [...] Das Phdnomen der Einzigkeit ernst zu nehmen, be-
deutet, auf das zu achten, was zwischen uns passiert. Das Geschehen ist nicht eindeutig,
weil es in Beziehungen geschieht und weil es nicht fixierbar und feststellbar ist. Es ist
offen, was zwischen mir und einem Anderen geschieht. Im Sprechen kénnen sich Ein-
zige einander offenbaren, einander mitteilen. In der Sprache geschieht Nahe und ich
muss warten, ob ich den Worten des Anderen trauen kann, ob sie verlasslich sind. Das
wird sich in der Zeit zeigen. Juden und Christen vertrauen und hoffen auf die Verlass-
lichkeit und Treue Gottes, auch angesichts von Schuld und Versagen. Gott wird durch
Judentum und Christentum je einzigartig in der Zeit vertreten. Er findet eine Stimme
in derjiidischen und christlichen Uberlieferung, die beide auf die Stimme des bediirf-
tigen Menschen zuriickzufithren sind. Die menschliche Bediirftigkeit angesichts der

85  Ebd.174.

86 Ebd.162.

87  Ebd.172.Vgl. Kapitel 2.

88  Auch fiir Philip A. Cunningham ist Cott im Dialog prasent: »We can experience the presence of
Cod in the dialogue, in becoming friends with each other. When we engage in dialogue, we partic-
ipate in holy work. Jews believe in the Shekhina when studying Torah. It is also present when Jews
study Torah with Christians. Dialogue is a sacred space where God is encountered, where we learn
more about the God with whom we are in covenant.« So Cunningham in einem unveréffentlichten
Vortrag an der Universitit Salzburg im Januar 2022.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—

347


https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Not und des Leidens kommt hier zur Sprache [...] und das fithrt in ein Handeln fiir jene
hinein, dieinradikaler Weise bediirftigund notleidend sind. Es ist der Zusammenhang
von Gottes- und Nachstenliebe, derim Zentrum steht. Der Andere wird zum Ausgangs-
punkt der Gottrede. Jesus lebt eine Gottrede, die die Sorge angesichts des Anderen im
Blick hat und auf ihn hin alle Frommigkeit relativiert, d.h. in Beziehung setzt.«®

Fiir eine katholische Erkenntnistheorie und ihren traditionellen Anspruch, aus géttlich
geoffenbarten Glaubenssitzen (loci) eine eindeutig definierbare Summe von Wahrheiten
logisch abzuleiten,’ liegt in diesem Dispositiv, in den Uneindeutigkeiten, Fluidititen,
Offenheiten und Unberechenbarkeiten des Beziehungsgeschehens Dialog eine Heraus-
forderung.

In einer Erkenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs verlagert sich der
erkenntnistheoretische Ort: hinein in den Zwischenraum Dialog; hinein in die Unsi-
cherheit und Kontingenz eines dynamischen Beziehungsgeschehens, um von dort aus
zu erschliefRen, »an welchen geschichtlichen Orten und in welchen kulturellen Praktiken
[...] das Zeichen >Gott« theologisch relevant«’ ist. Die Kirche zieht sich als diskursbe-
stimmende Macht zuriick und lisst Raum fiir die Bundespartner*innen, fir jidische
Akteur*innen. Sie bleibt aber insofern erkenntnistheoretischer Ort der loci, als die
Kirche eingebunden ist in die jiidisch-christliche Diskursgemeinschaft des Dialogs (vgl.
dazu auch die Uberlegungen zu »Volk Gottes«, Kapitel 6.1.3.2 und 7.2.2). Damit verfiigt
sie nicht linger iiber das Wissen, welches im und aus dem Dialog heraus generiert
wird. Und: Sie macht sich verletzlich. Denn ob auch von Jid*innen die Theologizitit
desjiidisch-christlichen Dialogs, also ein Wirken Gottes in diesem Dialog angenommen
wird, muss sich im Dialog erst noch erweisen. Doch schon jetzt sind erste Zeichen der
performativen Theologizitit des Dialogs innerhalb dieses Glaubensraums in between
wahrnehmbar:

»[I]n the aftermath of the abomination that was the Shoah, Catholic theology had to
begin to reform itself in order to begin to speak meaningfully with Jews. Traumatized
Jews had to struggle with whether to risk speaking with any Christians at all. Was a
new relationship even possible, let alone desirable? Decades later, we have encountered
holiness in each other and are starting to learn much from each other. [...] It appears that it
is the new relationship itself that is assuming a primary value. It is becoming the very
within which both Jews and Catholics can theologize, where they can seek to deepen
their understanding of relationship with God.<**

89  Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes und seine Priasenz in der Zeit, 34. Und Dirscherl weiter:
»Daflr steht der Text der HI. Schrift ein, ohne den wir nicht iber diese Bedeutung der Beziehung
zu Gott und zum Anderen sprechen kénnten und der uns als Gottes Wort im Menschenwort den
Raum der Deutung offen hilt.« Ebd. 35.

90  Vgl. Gruber: Maps and Tours, 63: »In other words, is his [Cano’s] epistemology read to frame the-
ological knowledge scholastically as a clear definable sum of truths logically deduced from a set
of divinely revealed articles of faith (Thomas Aquinas, Summa Theologica) [..]?« Unter diesen Be-
dingungen, so Gruber weiter, Canos loci-Lehre »seems to provide reliable access to divine truth as
revealed by God and stored as propositions in the loci«. Ebd. 66.

91  Hoff: Glaubensrdume, 27.

92 Cunningham: Seeking Shalom, 304. Hervorhebung AS.

https://dol.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45, - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

