
8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 

8.1 Das Judentum als locus theologicus 

8.1.1 Dialog und veränderte Plausibilitäten. Oder: Warum eine Erkenntnistheorie 
des jüdisch-christlichen Dialogs? 

In einem Video von 2017 berichtete Papst Franziskus von seinen persönlichen Erfah
rungen aus der langjährigen Freundschaft mit dem argentinischen Rabbiner Abraham 
Skorka. 

»There was a basis of total trust, and because we knew in our conversations – and I want 
to highlight that – neither of us negotiated our own identity. If we had, we would not have 
been able to talk. It would have been a sham […]. And the friendship grew, always main
taining our respective identities. […] It is very important because my religious life became 
richer with his explanations, so much richer. […] And I began to further understand the 
[scriptural] revelation, and he further understood the Christian stance. It developed 
from our own identities and that’s really nice. […] And neither of us attempted to convert the 
other.«1 

Der persönliche Erfahrungsbericht des Papstes macht deutlich, dass sowohl er selbst als 
auch Rabbiner Skorka von ihren freundschaftlichen Begegnungen gerade aufgrund ihrer 
religiösen Differenzen lernend voneinander profitierten und an Erkenntnis gewannen. 
Das trifft nicht nur auf persönlicher Ebene zu, sondern ist ebenso relevant für die Refle
xionsebene der Theologie. 

Mit und seit dem Zweiten Vatikanum vollzieht sich eine Verschiebung in den Bestim
mungsmustern der Beziehungen des Christentums zum Judentum: weg vom historisch 
und theologisch belasteten Begriff der Mission im Sinne von Konversionsabsichten (Ka

1 Video Make friends produziert vom Elijah Interfaith Institute mit englischem Untertitel: https://www 
.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg (10.02.2025). Zitiert nach Cunningham: Maxims for Mu

tuality, 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg
https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg
https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg
https://www.youtube.com/watch?v=N1HDWKk5Dhg


328 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

pitel 7.1) hin zum Begriff des Dialogs.2 Innerhalb einer präkonziliaren, Ersetzungstheo
logie, die die Fülle der göttlichen Wahrheit (DI 6) fast ausschließlich in der eigenen Tra
dition wahrzunehmen vermag und Jüd*innen vornehmlich als potenzielle Bekehrungs
kandidat*innen in den Blick nimmt, gibt es erkenntnistheoretisch keinen Grund, nach 
der positiven Bedeutung des Judentums zu fragen. Seit dem Zweiten Vatikanum und 
der sich herausbildenden und zunehmend sich dynamisierenden Tradition des jüdisch- 
christlichen Dialogs sechzig Jahre nach NA, haben sich die Plausibilitäten deutlich verla
gert (Kapitel 2 und 6): Aufgrund externer Faktoren, wie globaler Pluralisierungsprozes
se, und interner Faktoren, wie der theologischen Aufarbeitung antijudaistischer christli
cher Traditionsbestände, aber auch des Missbrauchskomplexes und dessen systemische 
Ursachen, die gerade in den letzten Jahrzehnten an die Öffentlichkeit drangen und die zu 
einem noch nicht absehbaren Glaubwürdigkeits- und Relevanzverlust der Kirche führen, 
kann Kirche nicht länger die Fülle der Wahrheit für sich beanspruchen. Das zunehmend 
bewusste Wahrnehmen von Fremdeinträgen innerhalb der christlichen Tradition und 
von Momenten schwerer Schuld verpflichtet Kirche dazu, »in theologischer Demut die 
Grenzen unseres Verstehens anzuerkennen,«3 so die Deutsche Bischofskonferenz 2019. 

Die dialogische Wende der Kirche und mit ihr die veränderten Plausibilitäten wirken 
also auch in Prozessen der Generierung theologischen Wissens. Der jüdisch-christliche 
Dialog erweist sich im Kontext dieser Gegebenheiten als wirkmächtige erkenntnistheo
logische Kategorie (Theologizität, Kapitel 2). Er transformiert theologische Erkenntnis
theorie insofern, als sich im und durch den Dialog die Formen, wie und woraus theolo
gisches Wissen abgeleitet werden kann, wandeln. Durch permanente Positionswechsel 
und das stetige Einspielen jüdischer Perspektiven und Einsprüche wird im und durch 
den Dialog theologisches Verstehen und Wahrnehmen neu strukturiert (Kapitel 7.3). So 
wurde die kirchliche Selbstwahrnehmung einerseits verändert, weil zusehends bewusst 

2 Die Verschiebung der Bestimmungskategorien von Mission hin zu Dialog ist es auch, die ei
nen theologischen Dialog zwischen Judentum und Christentum überhaupt erst ermöglicht (Ka
pitel 7.1.2) und vollzieht sich zugleich nicht jenseits theologischer Dialogprozesse. Zwar wird in 
NA noch nicht explizit von »Dialog« gesprochen, dafür aber in vielen anderen Konzilsdokumen

ten des Zweiten Vatikanums. Die Metapher des Dialogs wird zum Ausdruck und Anspruch der Be
ziehungsgestaltung der Kirche und ihrer vielfältigen Außenbezüge, vgl. dazu ausführlich Walter, 
Peter: Aufrichtiger und geduldiger Dialog. In: Mariano Delgado/Michael Sievernich (Hg.): Die gro
ßen Metaphern des Zweiten Vatikanischen Konzils. Freiburg i.Br.: Herder 2013, 81–100. Für Hans 
Hermann Henrix ist entgegen dem Paradigma der Mission jenes des Dialogs »Ausdruck der Iden
tität einer Kirche«, die dem Judentum gegenüber »Wertschätzung und Liebe« hegt und nicht die 
Notwendigkeit vergisst, um Verzeihung zu bitten. Vgl. ders.: Weichenstellungen in katholischen 
Positionen, 35. Henrix verweist auf eine ähnliche Äußerung Papst Benedikts XVI. bei seinem Be
such in der jüdischen Gemeinde in Rom am 17. Januar 2010, welchen Henrix als wichtiges Zeichen 
vor allem auch wegen der Ambivalenzen und Irritationen während des Pontifikats Benedikts XVI. 
deutet, vgl. Kapitel 1 FN 275. 

3 Deutsche Bischofskonferenz: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«, 202. Weiter: »Der 
Gott, der sich offenbart, bleibt der Gott, den wir zugleich nur in seiner Verborgenheit, als bleiben
des Geheimnis erfahren: Dazu gehört, mit den Propheten Israels, mit dem Juden Paulus als Apostel 
Jesu Christi, also in grundlegender Verbundenheit mit der Tradition Israels sowie mit den jüdischen 
Glaubensgeschwistern heute den Tag zu erwarten, ›der nur Gott bekannt ist, an dem alle Völker mit 
einer Stimme den Herrn anrufen und ihm Schulter an Schulter dienen‹ (NA).« Ebd. Hervorhebung 
AS. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 329 

und wertgeschätzt wird, wie sehr Jüdisches in die christliche Identität eingeschrieben 
ist,4 aber auch die Wahrnehmung jüdischer Dialogpartner*innen andererseits, weil zuse
hends die bleibende Bundesbeziehung des Gottes Israels zum jüdischen Volk und das 
weiterhin sich vollziehende Offenbarungshandeln Gottes im jüdischen Volk anerkannt 
werden.5 Auf beiden Ebenen ist die Bedeutung des Judentums als eigenständige, für die 
Kirche relevante erkenntniskonstitutive Größe angezeigt.6 

In der Theologie katholisch-zentraleuropäischer Prägung werden solche Quellen, 
aus denen sich theologisches Wissen speist, traditionell als loci theologici bezeichnet.7 
Das Judentum und auch andere nicht-christliche Religionen im Anschluss an das Zweite 
Vatikanum als loci theologici zu bestimmen und damit in ihrer erkenntnistheologi
schen Qualität zu würdigen, wurde bereits in den 1990er Jahren angeregt.8 Für Peter 
Hünermann wird der »Dialog mit dem Judentum […] als locus theologicus sowohl in 
offiziellen Dokumenten wie in der Theologie bejaht«9. Die Performance des Dialogs der 

4 Vgl. EG 247, wonach das Judentum »eine heilige Wurzel der eigenen christlichen Identität« ist. Vgl. 
dazu auch die Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten 
Bundes«, 195f. Ausführlich dazu s. Kapitel 2. 

5 Vgl. NA 4: Weil Jüd*innen »immer noch von Gott geliebt [sind] um der Väter willen«, weil der Bund 
Gottes mit Israel »nie gekündigt« (Papst Johannes Paul II.) ist und weil Gott »weiterhin im Volk des 
alten Bundes wirkt« (EG 249). Ausführlich dazu s. Kapitel 2.2. 

6 Im Gespräch mit jüdischen Dialogpartner*innen erkennt die Kirche die Bedeutung des Judentums 
für die Erschließung ihres Bekenntnisses zum Gott Israels und für ihr Bezeugen des Ostermysteri

ums. Für die Theologie bedeutet das, dass sie ihrer Aufgabe, nämlich der Reflexion auf »Sinnge
halte, die sich mit dem Zeichen ›Gott‹ und im Glauben an ihn erschließen« (Hoff: Glaubensräume, 
28, FN 19) ohne den ständigen Bezug auf die Tradition des jüdischen Volkes nicht nachkommen 
kann. 

7 Vgl. Hoff: Glaubensräume, 28 (FN 19): »Theologie reflektiert die Sinngehalte, die sich mit dem Zei
chen ›Gott‹ und im Glauben an ihn erschließen. In ihrem topologischen Zuschnitt geht sie von den 
Orten aus, an denen sich Glaubensrealitäten vermitteln. Sie liefern das Material, aus dem Theo
logie als eine geschichtliche Darstellungsform des Glaubens an ›Gott‹ ihr Wissen generiert. Sie 
bezieht sich auf die Referenzorte, die im Zuge von Glaubensperformanzen Quellen des Glaubens 
entwickelt haben – im klassischen Sinn die loci theologici.« 

8 Vgl. Hünermann, Prinzipienlehre, 236: »Die Religionen als Weisen, wie Menschen in der Begeg
nung mit Transzendenz, im Raum des Heiligen, des göttlichen Geheimnisses leben, sind ihrerseits 
ein alle Lebensbereiche berührender Topos. Heutige Theologie kommt ihrer Aufgabe nicht nach, 
wenn sie nicht in allen ihren Disziplinen ständig die anderen Religionen mit im Blick hat und durch 
die Offenheit für sie und den Vergleich mit ihnen die eigenen theologischen und kirchlichen Posi
tionen klärt und vertieft.« Und weiter: »Die Religionen sind als ›soziale Ausdrucksformen der Be
ziehung der Menschen auf Gott‹ und als ›Samenkörner der Wahrheit und Güte‹ ein bedeutender 
locus theologicus christlicher Theologie, dies umso mehr als die Kirche zwar auf Christus als Fülle 
der Wahrheit bezogen ist, dies aber in gebrochener Weise und durch die eigenen Sünden beein
trächtigt. Der interreligiöse Dialog kann so zu einer Selbstreinigung führen und die Hinwendung 
zu Gott als letzter Wahrheit anstoßen.« Ebd. Auch Paul Petzel und Thomas Freyer haben bereits 
in den 1990er Jahren das Judentum als locus theologicus vorgeschlagen. Vgl. Petzel, Paul: Was uns 
an Gott fehlt, wenn uns die Juden fehlen. Eine erkenntnistheologische Studie. Mainz: Matthias 
Grünewald 1994; Freyer, Thomas: »Israel« als Locus theologicus? In: ThQ 179 (1999) 1, 73–74. 

9 Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 204. »Aus der so aufzudeckenden Selbigkeit in der 
Glaubensbezeugung ergibt sich ein theologisches Verständnis der Gemeinschaft derer, die an Je
sus Christus als den Offenbarer des Vaters glauben, und der Gemeinschaft der jüdischen Glau
benden. Dieses theologische Verständnis beinhaltet die Anerkennung des jüdischen Gegenübers 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

vergangenen Jahrzehnte und insbesondere seit der Veröffentlichung der orthodoxen 
Dialogdokumente von 2015 und 2017 verdichtet diese Einschätzung und erzeugt neue 
Plausibilitäten für eine topologische Einfassung. 

»It is now clear that the contemporary Catholic rapport with Jews has created a new lo
cus theologicus, a new ›place where theology is constructed and understood in the light 
of divine reality.‹ The spiritual power of this interreligious ›sacred space‹ is particularly 
felt when the elusive presence of the Holy One, the divine Reality, is discerned in the lives, 
texts, and traditions of the religious other through dialogue, study, and encounter. […] 
It expresses the recognition that Christianity and Judaism are intertwined theologi
cally and historically, that both Jews and Christians are covenanting with God, and that 
they covenant with the Holy One in distinctive yet resonating ways.«10 

8.1.2 Melchior Cano (1506/1509-1560): De locis theologicis 

Die Frage, woraus sich theologische Erkenntnis speist und woher theologische Argu
mente ihre Autorität beanspruchen können, stellt sich für Theologie unter jeweils an
deren zeitgeschichtlichen Voraussetzungen immer wieder neu. Auch im 16. Jahrhundert 
wird diese Frage drängend: im Ringen zwischen reformatorischen und gegenreforma
torischen Kräften. Denn in dieser Zeit wird die Kirche selbst als Ort, an dem Wissen über 
Gott generiert wird, zum theologisch prekären Ort. Vor allem angesichts von Luthers sola 
scriptura-Prinzip sowie im Entstehen begriffener alternativer Ekklesiologien löst sich die 
Selbstverständlichkeit einer römischen Vorstellung von Kirche als autoritativer Ort für 
die Produktion theologischen Wissens auf.11 Diese Autorität und Legitimität gilt es re
flexiv-diskursiv wieder herzustellen: »An understanding of God could no longer be con
ceived as the sole possession of the one church. Rather, the struggle for it moved to the 
very core of the conflict between churches: the fragmentation of ecclesial space makes 
explicit epistemologies and methodologies necessary.«12 

In diesen ekklesiologischen Formierungsprozessen wird sowohl auf reformatori
scher als auch auf gegenreformatorischer Seite unter Rückgriff auf die scholastische 
Rezeption der aristotelischen Topik und unter Einfluss der sich herausbildenden huma
nistischen Rhetorialdialektik nach sogenannten loci theologici gesucht: nach autoritativen 
Fundorten für theologische Erkenntnis.13 Das verändert bisherige kirchliche Praktiken 
der Wissensproduktion insofern, als es zu einer Fragmentierung und Pluralisierung 

und die theologische Bedeutung des christlich-jüdischen Dialogs.« Ebd. 241. Der Dialog kann »den 
Zugang zu den anderen Loci theologici vertiefen, besonders in der Auslegung der Schrift; [er kann] 
aber auch zu kritischen Rückfragen des Christentums gegenüber dem Judentum führen, etwa in 
Bezug auf einen ungeschichtlichen Umgang mit traditionellen Topoi.« Ebd. 243. 

10 Cunningham: Maxims for Mutuality, xi. Hervorhebung AS. 
11 Vgl. Gruber: The Maps and Tours of Theological Knowledge, 57: »With the emergence of divergent 

ecclesiologies, the church could no longer be considered the self-explanatory locus of Christian 
God-talk.« 

12 Ebd. 58. 
13 Vgl. Franz: Melchior Cano, 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 331 

kommt und zum Entstehen konfessionsspezifischer Wissensformen führt.14 Auf kir
chenpolitischer Ebene sind diese neuen Wissensformen vor allem Ausdruck macht- und 
identitätspolitischer Interessen.15 

Melchior Cano (1506/1509-1560), der zu dieser Zeit in Spanien als Dominikaner 
wirkt, wird auf katholischer Seite zu einem der Hauptakteure in diesen Prozessen. 
Sein Hauptwerk De locis theologicis libri duodecim (1563) bildet bis heute für katholische 
Dogmatik die entscheidende, wissenschaftstheoretische Referenz. Es sind spanische 
Reformtheologen wie Cano, die mit ihrem Wirken die durschlagenden Reformen auf 
dem Konzil von Trient (1545–1563) vorbereiten. Im formierenden Zeitalter der Recon
quista wurden in Spanien bereits zuvor groß angelegte Christianisierungsmaßnahmen 
durchgeführt, die unter anderem zur Gründung neuer Universitäten als intellektuel
le Zentren des Christentums geführt haben.16 Im Zeitalter der katholischen Reform 
schließlich ist es die theologische Schule von Salamanca, die die konfessionelle Prägung 
katholischer Theologie maßgeblich vorantreibt.17 Cano nimmt dort im Jahr 1521 seine 
Studien auf und tritt in das dortige Dominikanerkonvent San Esteban ein. Der Begrün
der der Schule von Salamanca, der Thomist Francisco de Vitoria, übt als Lehrer großen 
Einfluss auf Cano aus. Ab 1546 wird Cano schließlich dessen Nachfolger. Während der 
zweiten Periode des Konzils von Trient von 1551–1552 wird Cano zum Konzilsberater 
ernannt.18 

Dieses Konzil kann deshalb so wirkmächtig werden, weil es mit dem Ziel der Stär
kung der Einheit der katholischen Kirche als wahrer Kirche in der authentischen Tradi
tio Christi auf vielfältige Formen ekklesiologischer Disziplinierung und Funktionalisie
rung setzt: Die Autorisierung und Zentralisierung kirchlicher Macht auf Papst und Rom 
gepaart mit zunehmender Bürokratisierung, verbesserter Verwaltungs- und Kommu
nikationsmöglichkeiten sowie dem Einsatz neuer Kontrollinstanzen, um die Beschlüsse 
aus Rom flächenwirksam in den Ortskirchen umzusetzen. Durchschlagend wirken ins
besondere der Vorgang der Approbation einheitlicher Bibelausgaben und Messbücher 
sowie der Einsatz der römischen Inquisition ab 1542.19 Auch Cano wird 1558 für die In
quisition tätig, als er mit einem Gutachten gegen einen Ordensbruder beauftragt wird, 

14 Vgl. Hoff, Gregor Maria: Zäsur: Gegenreformation, Katholische Reform und Konfessionalisierung. 
In: ders./Ulrich H. J. Körtner (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse, Akteure, Wissens

formen. Bd. 2. 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer, 54–66, 55. Dieser wis
senschaftstheoretische Shift ist Teil gesamtgesellschaftlicher Fragmentierungen, die sich in dieser 
Zeit vollziehen, und die insgesamt zu Entwicklungstreibern werden. Hans-Ulrich Wehler spricht 
von »Fragmentierung als Charakteristikum neuzeitlicher deutscher Geschichte.« Wehler, Hans-Ul
rich: Deutsche Gesellschaftsgeschichte. Bd. 1: Vom Feudalismus des Alten Reiches bis zur Defen
siven Modernisierung der Reformära 1700–1815. München: Verlag C. H. Beck 2008 (1987), 48–51. 

15 Für eine Begriffsklärung: »Die katholische Reform ist die Selbstbestimmung der Kirche auf das ka
tholische Lebensideal durch innere Erneuerung, die Gegenreformation ist die Selbstbehauptung der 
Kirche im Kampf gegen den Protestantismus.« Jedin, Hubert: Katholische Reformation oder Ge
genreformation? Ein Versuch zur Klärung der Begriffe nebst einer Jubiläumsbetrachtung über das 
Trienter Konzil. Luzern: Stocker 1946, 80. 

16 Vgl. Hoff: Zäsur, 57. 
17 Vgl. Franz: Melchior Cano, 67. 
18 Vgl. ebd. 68–70. 
19 Vgl. Hoff: Zäsur, 58–61. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

der daraufhin in Haft kommt.20 Wenige Jahre später verstirbt Cano 1560 überraschend 
während eines Aufenthalts in Toledo. Sein Werk De locis theologicis libri duodecim bleibt 
unvollendet und erscheint posthum 1563.21 

In De locis theologicis führt Melchior Cano die konziliaren Strategien von Disziplinie
rung und Funktionalisierung auf einer theologisch-wissenschaftstheoretischen Ebene 
weiter. Sein Werk wird ein Grundlagentext der katholischen Theologie des 16. Jahrhun
derts, dessen Programmatik »den ersten systematischen Versuch und zugleich Jahrhun
derte unüberbotenen Höhepunkt theologischer Erkenntnislehre und Methodologie«22 
darstellt. Cano entwickelt eine Erkenntnislehre in »katholischer Form«23, eine Methodo
logie im Sinne einer Argumentationslehre, in der »Sachthemen behandelt [werden], um 
zu einer richtigen, argumentativ nachvollziehbaren Glaubenslehre zu kommen«24. Doch 
Cano geht es nicht nur um eine Form der Wissensorganisation wie bei Melanchthon, 
sondern er macht die loci »als eine eigene theologische Wissensform produktiv«25. 

Cano differenziert zwischen zwei Formen von loci. Er definiert sieben Erkenntnis
fundorte aus dem Inneren der Kirche, die sogenannten loci theologici proprii: die Heilige 
Schrift, die Tradition Christi und der Apostel, die katholische Universalkirche, die Kon
zilien, die römische Kirche, der Kirchenväter sowie (scholastische) Theolog*innen. Die
sen werden drei Erkenntnisfundorte zugeordnet, die vom Glauben unabhängig, aber für 
Theologie notwendig sind. Sie legen die loci proprii auf eine Erschließung durch profane 
Ressourcen fest, die sogenannten loci theologici alieni: die Vernunft, die Philosophie und 
die Geschichte.26 Trotz dieser Verpflichtung auf von Theologie unabhängige Orte blei
ben die loci eine ekklesiologische Wissensform insofern, als die katholische Kirche der dis
kursbestimmende Ort ist, als »die loci theologici proprii kirchlich generiert und letztlich in 
Machtentscheiden des kirchlichen Lehramtes ausgelegt werden«27. Und dennoch findet 
sich in diesem »Ensemble […] bereits ein grundlegender Alteritätsvermerk aller Theolo

gie: das unabweisbare Einspruchsrecht anderer Orte und befremdender Positionen«28. 

20 Vgl. Franz: Melchior Cano, 69. 
21 Die Entstehungszeit ist bis heute nicht abschließend geklärt, vgl. dazu ebd. 
22 Lang, Albert: Melchior Cano. In: LThK 2 (Barontus bis Cölestiner). Freiburg u.a.: Herder 1958, Sp. 918. 
23 Franz: Melchior Cano, 69. 
24 Ebd. 74. 
25 Hoff: Performative Theologie, 96f. Dazu nimmt Cano zeitgenössische, vor allem humanistische 

Ideen auf und führt sie einer »diskursiven Transformation« (Franz: Melchior Cano, 73) zu, indem er 
eine enge Verbindung zwischen locus und auctoritas herbeiführt. Vgl. ebd. 72. Franz weiter: »Sein 
[Canos – AS] Anliegen ist ein methodisches Vorgehen im Finden von Argumenten für den Glauben. 
Dafür braucht es eine methodisch nachvollziehbare Erörterung der Instanzen, in denen solche Ar
gumente gefunden werden können. Der Anspruch von De locis theologicis ist es, eine ars disserendi 
zu sein, eine Argumentationslehre, in der es um das Finden und Darstellen von Argumenten in 
der Auseinandersetzung um Glaubensfragen geht. Canos Intention ist also nicht die Zusammen

stellung von Glaubensthemen, eine Topik des Glaubens, sondern eine Topologie der Glaubens
erkenntnis, eine Lehre, wo und wie Argumente für den Glauben aufgewiesen werden können.« 
Ebd. 73. 

26 Vgl. ebd. 75–80. 
27 Hoff: Performative Theologie, 97. 
28 Ebd. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21147748990003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Clexikon%20f%C3%BCr%20theologie%20und%20kirche&offset=10
https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ubsearch.sbg.ac.at/primo-explore/fulldisplay?docid=USB_alma21147748990003341&context=L&vid=USB&lang=de_DE&search_scope=USB_local_data&adaptor=Local%20Search%20Engine&isFrbr=true&tab=default_tab&query=any%2Ccontains%2Clexikon%20f%C3%BCr%20theologie%20und%20kirche&offset=10


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 333 

8.1.3 Das Judentum als verschwiegener locus theologicus 

Nicht nur zu Canos Zeiten ist die Kirche und ihre epistemisch bestimmende Position 
angefragt. Sie ist es in einer ganz neuen Weise nach der Schoah. Denn nicht nur die »in
nerchristlichen Trennungen«, sondern auch »die Geschichte der Gewalt gegen das Ju
dentum« beschädigt »das Zeugnis der Kirche«29. Im Zeichen der anhaltenden Aufarbei
tung der kirchlichen Schuldgeschichte und mit dem Fortschreiten religionshistorischer 
Forschungen zur Genese des Christentums aus dem Judentum werden Anfragen an die 
Kirche als epistemischer Ort erneut virulent, zeigt sich die Ambiguität der Kirche ein 
weiteres Mal: »Sie steht in ihrer geschichtlichen Bestimmungsform unter dem Vorzei
chen einer zerrissenen Identität – während sie zugleich in ihrer sakramentalen Gestalt 
den Raum der Selbstvergegenwärtigung Jesu Christi darstellt,«30 so Gregor Maria Hoff. 
Diese neue kirchliche Identitätswahrnehmung verbindet sich seit dem Zweiten Vatika
num mit dem Paradigma des Dialogs, das seither die Beziehungsgestaltungen der Kir
che ad extra positiv bestimmt.31 Beide Dimensionen des Judentums, das als Gegenüber 
in die kirchliche Selbstbestimmung gehört und das als Gegenüber im Dialog der Kirche 
entgegentritt, haben »epistemisch grundlegende Bedeutung«32. 

Warum nahm nicht bereits Melchior Cano das Judentum oder andere religiöse Tra
ditionen in den Kanon der loci auf, obwohl er mit der Differenzierung zwischen loci pro
prii und alieni bereits durchaus Zuordnungen von Eigenem und Anderem im Erkennt
nisraum der Kirche vornimmt (Kapitel 8.1.2)? Mit Michel Foucault ist nach dem Dispo
sitiv der loci zu fragen, nach den Bedingungen, unter denen Ein- und Ausschließungen 
in Wissensproduktionen wirksam werden: nach der performativen Wirksamkeit epis

29 Ebd. 160. 
30 Ebd. Die größte Anfrage an Kirche und ihre Position in Erkenntnisprozessen ist derzeit die Schuld 

der Kirche angesichts des vielfältigen Missbrauchskomplexes, unter dessen Eindruck auch diese 
Studie entstanden ist. Es ist absehbar, dass in den kommenden Jahren sich als erkenntnistheolo
gischer Ort für theologische Erkenntnistheorie die Autorität der Kirche aufgrund des Missbrauchs

komplexes weiter auflösen wird sowie die Frage der Stellung von Theologie im Kanon der Wissen

schaften sich weiter verschärfen und nach Antworten verlangen wird. Auch wenn der Zusammen

hang zunächst nicht eindeutig ersichtlich ist: Eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dia
logs kann Anregung sein für das Offenlegen und Überwinden nicht nur substitutionstheologisch 
belasteter, sondern auch anderer toxischer theologischer Wissens- und Arbeitsformen. 

31 Vgl. dazu Rettenbacher: Außerhalb der Ekklesiologie keine Religionstheologie, 334f.: »Die Ver
handlung religiöser Pluralität ist also Teil eines Identitätsdiskurses, in dem Eigenes und Fremdes 
einander zugeordnet werden. Da die Ekklesiologie der Ort der christlichen Diskursgemeinschaft 
ist, an dem der eigene Glauben bezeugt und weitergegeben wird, und da in dieser Bezeugung und 
Weitergabe die christliche Identität erst konstruiert wird […].« 

32 Hoff: Performative Theologie, 162. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

temischer Macht.33 Diese greift bei Cano auf mehreren Ebenen disziplinierend auf die 
Ordnung theologischen Wissens ein: 

• Religionshistorisch und -politisch: Canos Lebzeiten stehen noch im Zeichen der hispa
nischen Reconquista. Seit 1492 ist es den katholischen Königen gelungen, mit dem 
Untergang des letzten maurischen Königreichs Granada die staatliche wie religiöse 
Einheit Spaniens wiederherzustellen. »Für letzte sorgt nicht zuletzt der zunehmen
de Einfluss der von ihnen geförderten Inquisition. Juden wie Muslimen bleibt un
ter den katholischen Königen nur die Vertreibung oder die argwöhnisch betrachtete 
Konversion.«34 Das Verhältnis der Kirche zu Judentum und Islam wird vor allem über 
die Kategorie der notfalls gewaltsamen Missionierung bestimmt. 

• Kirchenpolitisch: Canos loci sind Teil eines Selbstversicherungsdiskurses der Kirche im 
Zeichen der katholischen Reform, in dem es um die Bewahrung und Verteidigung der 
Reinheit katholischer Identität geht. Eine Identitätspolitik, die die katholische Kir
che als wahre Kirche Jesu Christi und als Ort der authentischen Traditio Christi prokla
miert, kann den Protestantismus und andere Religionen lediglich als Häresien den
ken. 

• Theologisch: Substitutionstheologische Narrative haben sich seit der Antike zu nicht 
mehr hinterfragten Erwartungsnormen verselbstständigt: Entsprechend substitu
tionstheologischer Ersetzungs- und Enteignungslogiken hat das Judentum keine 
theologische Bedeutung, die es zu reflektieren gäbe.35 

Die performative epistemische Wirksamkeit dieses zeitpolitischen Hintergrundes und 
der diskursiven Praktiken während der Reconquista und Konfessionalisierung zeigt sich 
bei Melchior Cano dort, wo das Judentum ebenso wenig wie andere Religionen und Kon
fessionen als loci zu plausibilisieren sind. Aber nicht nur: Canos Werk ist sogar im Sinne 
einer argumentativen Abwehr des Judentums angelegt. Denn obschon Cano sein Werk 

33 Vgl. dazu ebd. 26 und ausführlicher das Kapitel »2.2. Performative Diskurse: Wissensproduktion 
(Michel Foucault)« ebd. 24–28. Vgl. auch Thomas, Tanja: Michel Foucault: Diskurs, Macht und Sub
jekt. In: Andreas Hepp/Friedrich Krotz/Tanja Thomas (Hg.): Schlüsselwerke der Cultural Studies 
(Medien – Kultur – Kommunikation). Wiesbaden VS Verlag für Sozialwissenschaften 2009, 58–71, 
62: »Das bedeutet, dass davon ausgegangen wird, dass alles, was wir wahrnehmen, erfahren und 
spüren, über sozial konstruiertes, typisiertes, in unterschiedlichen Graden als legitim anerkann
tes und objektiviertes Wissen, das heißt über Bedeutungen und Bedeutungsschemata vermittelt 
wird. Wissen ist nicht auf ein angeborenes kognitives Kategoriensystem rückführbar, sondern auf 
ein gesellschaftlich hergestelltes symbolisches System, eine symbolische Ordnung. Diese gesellschaftli
che Ordnung wird wiederum durch Diskurse gesellschaftlich produziert, also über Sprache, die damit 
nicht als Zeichensystem, das wir benutzen, um der Welt Ausdruck zu verleihen, untersucht wird, 
sondern als Zeichensystem, mit dem wir Bedeutung produzieren.« Hervorhebung AS. 

34 Franz: Melchior Cano, 70. 
35 Vgl. Gruber, Judith: Wider die Entinnerung. Zur postkolonialen Kritik hegemonialer Wissenspo

litiken in der Theologie. In: Andreas Nehring/Simon Wiesgickl (Hg.): Postkoloniale Theologien 2. 
Perspektiven aus dem deutschsprachigen Raum. Stuttgart: Kohlhammer 2018, 23–37, 25: »Wenn es 
um die jüdische Perspektive auf den christlichen Glauben geht, dann hält diese Marginalisierung 
und Kolonisierung bereits so lange an, dass der Ausschluss dieser Perspektive zu einer Selbstver
ständlichkeit geworden ist.« Ähnlich auch Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 335 

nie zu Ende schreiben konnte, kündigt er doch im Proömium an, in Buch XIV darlegen 
zu wollen, welchen Nutzen die loci in der Auseinandersetzung mit Häresien, »mit Ju
den und Mauren wie mit den Heiden«36 hätten. Canos loci-Modell ist damit Ausdruck 
substitutionstheologischer Selbstverständlichkeiten, ist Ausdruck kirchlicher Diszipli
nierungsgeschichten und Verschweigenspolitiken in theologischen Wissensproduktio
nen.37 

8.1.4 Einsprüche gegen das Judentum als locus theologicus 

Canos Modell auf den jüdisch-christlichen Dialog hin anzuwenden, bedeutet, es gegen 
Canos ursprüngliche Intention zu lesen. Ist es unter diesen Voraussetzungen überhaupt 
möglich und legitim, das Judentum unter Rückgriff auf Cano als locus theologicus zu be
stimmen? Tatsächlich gewinnt Canos Model vor allem seit dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil erneut an Aufmerksamkeit. Ohne sich ausdrücklich auf Cano zu beziehen, geht 
das Zweite Vatikanum von den verschiedenen loci aus, insofern es diverse Zuordnungen 
ad intra und ad extra vornimmt.38 Die loci theologici sind deshalb gerade für den jüdisch- 
christlichen Dialog, für den das Konzilsdokument NA die entscheidende Referenz dar
stellt, ein Modell, die bleibende und grundlegende Bedeutung des Judentums für das 
Christentum theologisch zu würdigen. Sie eröffnen einen konzeptionellen Rahmen, das 

36 Franz: Melchior Cano, 75. Die apologetische Intention und Anlage schlägt sich bei Cano – wie schon 
bei den Anathema der Kanones des Konzils von Trient – in einem apologetischen Sprachduktus 
nieder. 

37 Vgl. Gruber: Wider die Entinnerung, 24. 
38 Vgl. Hoff: Performative Theologie, 167: »Das 2. Vatikanische Konzil hat ihnen [den loci theologici] 

unter mehrfachem Gesichtspunkt Raum gegeben, auch wenn es sich nicht ausdrücklich auf Cano 
bezog. So hat es sich […] dem menschenrechtsbasierten Diskurs moderner Religionsfreiheit geöff
net (DH) und den relativen Wahrheitswert sowohl anderer christlicher Konfessionen (UR) als auch 
fremder Religionen (NA) anerkannt.« Vgl. die Rede von den »Zeichen der Zeit« (GS 4) und ihre epis
temisch-offenbarungstheologische Funktion. Dazu Hoff, Gregor Maria: Synodaler Weg. Offenba
rung in den Zeichen der Zeit. In: HK 11 (2022), 49–51, 50: »Dieses Konzept [dynamisches Offenba
rungsverständnis des Konzils] lässt sich mit der kirchlichen Lehrform der loci theologici reformulie

ren. In der Aufnahme der aristotelischen Topologie entwickelte der Dominikaner Melchior Cano im 
16. Jahrhundert ein Programm, um theologische Aussagen auf ihren Auskunftswert und ihre Be
lastbarkeit zu prüfen. Canos Theorievorschlag musste sich angesichts der reformatorischen Her
ausforderungen vor allem an einem Punkt bewähren: in Auseinandersetzung mit dem Anspruch 
des sola scriptura-Prinzips und der Selbstauslegungsmacht der Heiligen Schrift als entscheidender 
Offenbarungsquelle. Ohne den Vorrang der Schrift preiszugeben, brachte Cano ihren Zusammen

hang mit der Tradition zur Geltung, in der sie sich vermittelt. Diese beiden Ursprungsquellen der 
Theologie sind mit Referenzorten verbunden, durch die sie erschlossen werden. Als Auslegungsin
stanzen führt Cano unter anderem die Kirche von Rom und den Papst, Konzilien, aber auch die Au
torität von patristischen und scholastischen Theologen an. Sie sind mit dem Auskunftswert der Re
algeschichte zu verbinden und nur im Modus eines rationalen Nehmens und Gebens von Gründen 
zu erreichen. Genau das praktiziert der Diskurs der loci theologici. Wenn also die Heilige Schrift als 
grundlegender locus theologicus gemeinsam mit Tradition und ihrer Auslegung (DV 10) festgelegt 
wird, bildet sich in der Koordination der innere Zusammenhang von Offenbarung und ihrer zei
chengebundenen Auslegung ab.« Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 119 sowie ebd. 125–130 
oder Hogenmüller, Boris: Melchioris Cani De Locis Theologicis Libri Duodecim. Studien zu Autor und 
Werk (Theologie 9). Baden-Baden: Tectum 2018, 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Verhältnis zwischen Judentum und Christentum fundamentaltheologisch reflektieren 
und bestimmen zu können. 

Mit Blick auf den Dialog und einen performativen Dialogbegriff (Dialog als konkre
te kommunikative Praxis und als diskursives Leitkonzept, Kapitel 1) hat Canos Modell 
einen zusätzlichen Reiz: Canos topologische Argumentationslehre geht auf die Aristo
telische Rhetorik zurück. Rhetorik und Dialog sind miteinander verbundene Aspekte 
von Kommunikation. Kommunikative Handlungen in Dialogen müssen, damit sie ge
lingen können, spezifische Anforderungen erfüllen und sozusagen einer eigenen rhe
torischen Logik folgen:39 Verständigung herstellen (bspw. über die aus den Dokumen
ten analysierten Raum-Narrative/Topoi, Kapitel 5 und 6), Glaubwürdigkeit signalisieren 
und Vertrauen aufbauen (bspw. indem der Verzicht auf Judenmission erklärt und theo
logisch begründet wird), die Zustimmung der Dialogpartner*innen gewinnen (bspw. für 
die Möglichkeit eines theologischen Dialogs, Kapitel 2, 4 und 8) und angesichts von Re
aktionen und Einwürfen der Dialogpartner*innen kollaborativ Argumente präzisieren 
oder neue Argumente entwickeln (erkenntnistheoretische Dimension von Rhetorik und 
Dialog, Kapitel 2 und 8). 

Aber kommt eine Konstruktion des Judentums als locus theologicus nicht trotz allem 
einer erneuten hermeneutischen Instrumentalisierung des Judentums für die Zwecke 
christlicher Theologie gleich? Tatsächlich bleiben in (interreligiösen) Dialogen wechsel
seitige Konstituierungen, also Konstruktionen »Anderer« mit eigenen Kategorien, nicht 
aus. Menschliches Verstehen funktioniert nicht anders, als Andere zunächst mit den ei
genen Kategorien zu erfassen. Diese Verstehensprozesse im Sinne von Aneignungen las
sen das Selbstverständnis Anderer nicht unberührt. »[I]f the relation between reality and 
representation of reality is dialectical the representation is both constituted by and con
stitutes reality. [On this] premise one can argue that in interreligious relations believers 
not only ›discover‹ but also ›constitute‹ the other.«40 Der Vorwurf einer illegitimen Ver
zweckung ist deshalb eine anhaltende Mahnung an eine christliche Erkenntnistheorie, 
die Andersheit jüdischer Anderer (wenn auch in der gutwilligen Absicht, sie verstehen 
und theologisch würdigen zu wollen) nicht aufzulösen. 

Wegen der anti-reformatorischen Absicht, in der Cano seine loci-Lehre konzipierte, 
ist nicht nur in interreligiösen, sondern ebenso in ökumenischen Kontexten damit zu 
rechnen, dass die Konstruktion des Judentums als locus theologicus nicht unhinterfragt 
rezipiert wird. Hier braucht es ebenso ein hohes Maß an Vermittlungsfähigkeit für eine 
Erkenntnistheorie des Dialogs, die mit einem genuin katholischen Modell arbeitet. 

Wie also umgehen mit diesen Einsprüchen? Wie umgehen mit den Reaktionen auf 
die katholischen Bemühungen einer Würdigung der offenbarungstheologischen und 

39 Theorieentwürfe im Umfeld des Performative Turn machen unter anderem auf »die handlungs
bezogene Unterfassung von Kommunikation« (Hoff: Performative Theologie, 12) aufmerksam, die 
sich nicht mehr »entlang von binären wahr/falsch-Unterscheidungen erfassen« (ebd.) lassen. »Ihre 
Bedeutung ist vielmehr in der Form zu suchen, mit der sie Wirklichkeit erschließen. […] Der Wahr

heitswert von performativen Handlungen bemisst sich daran, ob sie gelingen, d.h. inwiefern sie 
leisten, was sie beanspruchen und worauf sie zielen.« Ebd. 

40 Wijsen, Franz: Religious Discourse, Social Cohesion and Conflict. Studying Muslim-Christian Rela
tions (Religions and Discourse 55). Bern: Peter Lang 2013, 124. Vgl. auch Hoff: Performative Theo
logie, 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 337 

epistemologischen Bedeutung des Judentums für das Christentum als locus theologicus, 
die von (jüdischem) Desinteresse bis aktiven Widerspruch reichen? Mit Gregor Maria 
Hoff stellen sich weitere Fragen: »Wer qualifiziert hier? Wem kommt das Recht einer 
solchen Zuschreibung zu? Kann der jüdische Gesprächspartner noch vor dem konkre
ten Dialog als ein solcher locus theologicus qualifiziert werden? Darf das Christentum 
umgekehrt darauf verzichten?«41 

M. E. darf christliche Theologie weder das eine noch das andere: Weder darf sie 
Jüd*innen das dialogische Einspruchsrecht absprechen oder es erkenntnistheoretisch 
aushebeln noch darf sie auf eine methodologisch-epistemische Beanspruchung verzich
ten. Vielmehr sind die Einsprüche in ihrer epistemischen Qualität wahrzunehmen. Sie 
regen Erkenntnisprozesse insofern an, als sie die bleibende Kritikwürdigkeit und den 
Optimierungsbedarf des epistemologischen »Zugriffs« auf den locus Judentum bewusst 
halten und präzise Argumentationen abverlangen.42 In der Konstruktion des Judentums 
als locus theologicus bleibt deshalb immer – und muss immer bleiben – ein Unbehagen, 
das sich nicht auflösen lässt. Wichtig in der Rede vom Judentum als locus theologicus ist 
allemal, sie nicht ontologisch misszuverstehen, sondern als das zu begreifen, was sie 
tatsächlich ist: eine christliche Bezeichnung, die nur so lange Berechtigung hat, solan
ge sie gelingt. Das heißt: solange sie die theologische Bedeutung des Judentums für 
das Christentum zu erschließen vermag. Der im folgenden dargestellte Ansatz, das 
Judentum als locus theologicus nicht losgelöst vom Dialog als Glaubensraum in between zu 
verstehen, ist dazu ein Vorschlag. 

8.2 Die performative Theologizität des Glaubensraums Dialog 

8.2.1 Erkenntnistheologische Transformationen im Zeichen des Judentums 
als locus theologicus 

8.2.1.1 Epistemische Performativität des Judentums als locus theologicus 
Wenn das Judentum als locus theologicus bestimmt wird, ist es insbesondere Aufgabe der 
Fundamentaltheologie, diesen locus zwar in seiner unverzichtbaren hermeneutischen 
Bedeutung für die Erschließung der eigenen theologischen Traktate zu würdigen, ihn 
dabei aber niemals auf diese reine »Funktionalität« zu reduzieren. Denn dann wäre dem 
vorgebrachten Einspruch einer illegitimen hermeneutischen Verzweckung wenig entge
genzusetzen. Dazu ist es zunächst entscheidend, die performative epistemische Eigen
mächtigkeit des Judentums als locus theologicus nicht länger zu disziplinieren. Diese epis

41 Hoff: Performative Theologie, 170. 
42 Auch Christian Wiese anerkennt den erkenntnistheologischen Wert des Einspruchs jüdischer Ge

sprächspartner*innen, »insofern er dazu nötigt, die eigene Position zu klären, der Korrektur zu 
unterziehen und immer neu dialogischer Kritik auszusetzen«. Ders.: Unterwegs zu einer historisch 
fundierten, theologisch achtsamen Dialogizität, 10. Wiese bezieht sich hier auf den israelischen 
Philosophen Menachem Fisch und seinen Forschungen zum dialogischen Potential rabbinischer 
Literatur (bspw. in Fisch, Menachem: A Modes Proposal: Towards a Religious Politics of Epistemic 
Humility. In: ders.: The Rationality of Religious Dispute. Library of Contemporary Jewish Philoso
phers 18. Hg. v. Hava Tirosh-Samuelson/Aaron W. Hughes. Boston: Brill 2016, 49–71). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

temische Eigenmächtigkeit des locus Judentum zeigt sich beispielsweise angesichts des
sen, dass sich das Judentum gerade entgegen Canos ursprünglicher Intention im Zeichen 
eines zunehmend sich realisierenden theologischen Dialogs als locus theologicus förm
lich aufdrängt – und zu weitreichenden Transformationen katholischer Wissensformen 
führt. 

So erinnert das Judentum als locus theologicus (1.) an eine inhärente Schwäche topo
logischer Modelle, derer sich Fundamentaltheologien, die mit Cano arbeiten, bewusst 
sein müssen: Topologien wie Canos tendieren »im Modus eines Ausschlusses« generell 
dazu, Fremdeinträge in der eigenen Gottesrede unsichtbar zu machen, so Gregor Ma
ria Hoff: »Indem man einschließt, was die eigene Gottesrede trägt, es aber zugleich als 
selbstverständlich übernimmt, kann ausgeschlossen werden, was an fremdem Anspruch 
der eigenen Gottesrede gegenübertritt – genauer: was sie relativiert, weil sich der eigene 
Offenbarungsanspruch als eine fremde Herkunftsgröße erweist.«43 

Eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs darf nicht blind werden für 
den erkenntnistheologischen Wert weiterer fremder Ansprüche, beispielsweise anderer 
Religionsdialoge. Das Judentum als locus macht (2.) auf die Notwendigkeit einer Dees
sentialisierung des Verständnisses der loci selbst aufmerksam, insbesondere der loci pro
prii. So zeigt beispielsweise das im jüdisch-christlichen Dialog gewachsene Bewusstsein 
dafür, dass sowohl das Alte Testament, aber ebenso auch die Texte des Neuen Testaments 
textkritisch als jüdische Texte zu lesen sind (Kapitel 1.4.1 und 5.2.2), dass der Bezeich
nung proprii eine Homogenisierungsgefahr innewohnt.44 Ebenso wenig wie es »reine« 
Identitäten gibt, kann es »reine« loci proprii geben. Auch sie – und dafür sensibilisiert der 
locus theologicus Judentum – sind Hybride und immer schon durchzogen von Alteritäts
einträgen. Das Judentum als locus deckt (3.) die bereits erwähnte Ambiguität der Kirche 
aufgrund ihrer Schuldhaftigkeit und fragmentierten Identität als Ort theologischer Wis
sensproduktion auf. Damit ist auch das Wissen, das ekklesiologische Wissensformen ge
nerieren, nie absolut oder universal, sondern immer kontextabhängig und kontingent. 

»[K]nowledge is not the neutral enunciation of an abstract truth but results from pow
erful negotiations of plausibilities that take place in specific contexts and in concrete 
locations. The spatial turn, therefore, calls for a critical rereading of traditional episte
mologies that reveals their – more often than not concealed – particular location and 
unburies the hidden ties between the representation of knowledge and the conditions 
of its production enmeshed in contingent constellations.«45 

Wie für Epistemologien generell, so gilt auch für Canos ekklesiologische Wissensform, 
dass sie geschichtlich konkret in machtförmigen Diskursen um die Verhandlung von 
Plausibilitäten und Definitionsmacht verortet ist. Eine Erkenntnistheorie des jüdisch- 

43 Hoff: Systematische Politik des Verschweigens, 90. 
44 Vor dem Hintergrund kulturwissenschaftlicher Forschung und der Infragestellung bzw. Falsifizie

rung homogener Kultur- und Religionskonzepte ist es die bleibende Aufgabe der Fundamental

theologie, auf vielfältige Fremdeinträge in der Erschließung aller loci proprii und christlicher Theo
logumena aufmerksam zu machen, wie in dieser Studie exemplarisch in den Kapiteln 6.1 und 7.2 
versucht wurde. 

45 Gruber: The Maps and Tours of Theological Knowledge, 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 339 

christlichen Dialogs kann diese kontingenten Bedingungen nicht länger verschweigen, 
sondern hat sie offenzulegen und muss damit umgehen. 

In all diesen Punkten erweist sich die epistemische Performativität des Dialogs und 
des Judentums, insofern dieser locus nicht nur neues Wissen produziert, sondern Wis
sensformen an sich verändert. Um diese Wirkung auch tatsächlich entfalten zu können 
und theologisch fruchtbar zu machen, müssen die erkenntnistheoretischen Rahmenbe
dingungen entsprechend gestaltet werden. 

8.2.1.2 Judentum: locus theologicus »proprius« und/oder »alienus«? 
Wie lässt sich diese epistemische Macht des Judentums im Moment eines kirchlich 
unbeherrschbaren Diskurses im Modell einer ekklesiologisch verfassten Erkenntnis
lehre verzeichnen – und zwar jenseits erneuter Disziplinierungsversuche? Canos loci- 
Lehre ist Teil der schuldhaften Disziplinierungsgeschichten der Kirche gegenüber dem 
Judentum. Dennoch sind es auch vor allem zwei Faktoren in der Disposition der loci, 
die es ermöglichen, die epistemische Performativität des Judentums formulierbar und 
für Prozesse theologischer Wissensgenerierung wirksam werden zu lassen – ohne sie 
epistemologisch gewaltförmig einzudämmen. 

Cano verstand seine loci theologici in erster Linie regulativ als »methodisch kon
trolliertes Auslegungsprogramm«46. Tatsächlich aber entwickelten die loci wegen des 
»geschichtlich-diskursive[n] Format[s] der Generierung und Evaluierung theologischen 
Wissens«47 eine performative epistemologische Eigendynamik. Die Geschichtlichkeit 
und Diskursivität der loci unterlaufen bereits die alleinige, lehramtlich verfasste Deu
tungsmacht der Kirche.48 Das eigentümliche Gefüge der loci trägt ihr Übriges dazu bei: 
Schon bei Cano werden die loci theologici eben nicht nur in einem kirchlichen Evaluati
onsrahmen entfaltet. Denn Cano beschränkt seine Auflistung von Erkenntnisfundorten 
nicht auf jene, die für den Glauben spezifisch sind, sondern verschaltet diese loci proprii 

46 Hoff: Performative Theologie, 97. 
47 Ebd. Sie legt Theologie konsequent auf geschichtliches Denken fest. »Eine Fundamentaltheologie, 

die als theologische Erkenntnislehre konzipiert wird, muss nicht zuletzt damit ernst machen, dass 
der Glaube immer konkret verorteter Glaube ist. Das Leben und das Denken des Glaubens ereignen 
sich immer konkret.« Körner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 26. 

48 Indem Cano das Judentum nicht als locus qualifiziert, nimmt er im Grunde die Geschichte als lo
cus in aller Konsequenz selbst nicht ernst. Es ist wohl diese potenzielle Relativierungsmacht ins
besondere der loci alieni und vor allem jenem der Geschichte, die »als wesentliches Strukturmo

ment moderner Wissensformation […] bis in die Gegenwart hinein ein prekärer Ort für Theologie 
und Kirche« (Franz: Melchior Cano, 82) ist. Darin liegt vermutlich auch der Grund, weshalb »Ca
nos Werk Ende des 16. Jahrhunderts selbst in die Mühlen der Inquisition geraten [ist]. Aus diesem 
Grund ist nach der editio princeps erst 1760 wieder eine Ausgabe in Spanien erschienen.« Ebd. 70. 
Während in der neuzeitlichen Rezeption insbesondere die loci proprii zum Strukturierungsmodell 
für katholische Dogmatiken wurden, hatten die loci alieni lange Zeit keine eigenständige Relevanz. 
In der Rezeption durch Elmar Klinger werden die loci alieni und allen voran die Geschichte als für 
die Moderne spezifische loci herausgearbeitet, denn gerade in der Geschichte muss die Autorität 
des Glaubens diskursiv-argumentativ plausibilisiert werden. Vgl. dazu ebd. 82. Ausführlicher zur 
Rezeptionsgeschichte Canos s. ebd. 80–83 oder Gruber: The Maps and Tours of Theological Know
ledge. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

unauflösbar mit Orten,49 die nicht glaubensspezifisch, aber für theologische Erkenntnis 
dennoch unverzichtbar sind: die Philosophie, die Profangeschichte und die menschliche 
Vernunft. Für Hans-Joachim Sander repräsentieren diese loci alieni im gegenwärtigen 
Diskurs in einer grundsätzlichen Weise das »Außen« der Kirche, in dem sich Glaube 
und Theologie in einem komplexen Zusammenspiel von Innen- und Außenbezügen 
bewähren müssen.50 Über die Differenzierung zwischen proprii und alieni werden die 
Pole von innen und außen aufgespannt. Das ermöglicht zum einen die Koordinierung 
von Zugehörigkeiten in komplexen und dynamischen Mustern. Zum anderen macht sie 
diese komplexen Koordinierungen als für Wissensproduktionen geradezu konstitutiv 
produktiv. 

Welcher Kategorie von locus aber ist das Judentum zuzurechnen? Wird das Juden
tum wie andere Religionen als locus alienus konstruiert, bringt das zwar die generelle er
kenntnistheologische Bedeutung von Religionsdialogen zur Geltung und berücksichtigt 
die Eigenständigkeit des Judentums als unabhängige, kulturelle und religiöse Größe.51 
Die bleibende Verwurzelung der Kirche im Judentum und die offenbarungstheologische 
Dimension wird dann allerdings nicht genügend zum Ausdruck gebracht. Das Judentum 
aber als locus proprius zu konstruieren ist insofern ausgeschlossen, als dadurch die Eigen
ständigkeit und Andersheit des Judentums aufgelöst würde (vgl. Kapitel 8.1.4). Weder 
das eine noch das andere vermag die Einzigkeit der jüdisch-christlichen Beziehungen, 
die Sonderstellung des Judentums im Christentum und für das Christentum (Theologi

zität) angemessen zu beschreiben. 
Peter Hünermann schlägt vor, vom Judentum als locus theologicus »semi-proprius« zu 

sprechen. Hünermann setzt »semi-proprius« bewusst in Anführungszeichen, weil seine 
Kategorisierung »ein Problem bezeichnen soll, nicht eine schon fertige Antwort: Handelt 

49 Vgl. Franz: Melchior Cano, 71. Canos loci-Lehre ist nicht einfach nur eine Auflistung voneinander 
unabhängiger Orte, sondern zeugt vor allem vom komplexen Ineinander der loci: »Es wird deut
lich [in Canos Schreiben] wie sehr die einzelnen loci theologici miteinander verzahnt und verwoben 
sind, ohne dass die jeweilige Eigenständigkeit aufgegeben wird.« Ebd. 79. 

50 Vgl. dazu ausführlicher Sander, Hans-Joachim: Das Außen des Glaubens – eine Autorität der Theo
logie. Das Differenzproblem in den Loci Theologici des Melchior Cano. In: Hildegund Keul/ders. 
(Hg.): Das Volk Gottes – ein Ort der Befreiung. Würzburg: Echter 1998, 240–258. Das macht ge
genwärtig und auch in Zukunft weitere Differenzierungen der loci notwendig. Vgl. Körner: Welche 
Rolle spielen die loci theologici, 29. Zudem hält Cano in Abgrenzung zum protestantischen sola 
scriptura an einer (zwar kirchlich zentrierten) Pluralität von Autoritäten fest. Textpragmatisch ist 
in Canos Systematik außerdem die Möglichkeit einer Erweiterung um weitere loci angelegt – und 
zwar sowohl um Instanzen, die den loci proprii als auch von loci alieni zugerechnet werden können. 
Vgl. dazu Franz: Melchior Cano, 75; Körner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 26 und 28. 

51 Die Wertschätzung anderer Religionen mit NA hat theologisch-erkenntnistheoretische Konse
quenzen, vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 161: »Der Bezug auf Gott als letztes ›Geheimnis 
unserer Existenz‹ [NA 1] wird auf dieser Linie [der Verbundenheit aller Menschen in ihrem Suchen 
und Fragen] mit einem Moment negativer Theologie (›unsagbar‹) verbunden und eschatologisch 
ausgerichtet. Religionsdialoge haben hier ihren Ort: Sie teilen Erfahrungen, die das eigene religiö
se Leben und Bekenntnis bestimmen, indem sie darum wissen, dass Gott Geheimnis bleibt und 
dass seine ›letzte‹ Wirklichkeit uns im ›Tod‹, im ›Gericht‹ und mit der ›Vergeltung nach dem Tod‹ 
erst noch entgegentritt. Diese epistemische Haltung gibt Religionsdialogen eine eigene perfor
mative Dynamik: Sie handeln von ›Gott‹, indem sie vor Gott die Bedeutung des Zeichens ›Gott‹ 
gemeinsam bestimmen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 341 

es sich doch um einen theologischen Ort, der ›gemeinsam‹ und zugleich konfliktiv ist, 
der konstitutiv für das Christentum und zugleich ›fremd‹ ist«52. Das verdichtet sich im 
Vorschlag Gregor Maria Hoffs, das Judentum als locus theologicus proprius et alienus zu be
zeichnen, weil im locus Judentum beide Dimensionen unaufhebbar ineinander verschal
tet sind: »Er [das Judentum als locus theologicus proprius et alienus – AS] gehört zur Kirche 
und kommt in ihr konstitutiv (nämlich über Schriftverweise) zum Klingen. Er steht der 
Kirche aber auch gegenüber: als eigener religionsgemeinschaftlicher Standpunkt, näm
lich als heilsgeschichtliche Größe Israel sowie in seiner Tradition als lebendiges Juden
tum.«53 

Für Hoff ist sie Ausdruck eines »double bind«, einer »ausschließenden Einschlie
ßung«54. Der christliche Kanon gibt darüber Auskunft. Er sichert einerseits bspw. gegen 
Marcion den grundlegenden Bezug auf die Heiligen Schriften Israels ab, andererseits 
zeugt er aber auch von der bleibenden christologischen Deutungsdifferenz.55 Diese Deu
tungsdifferenz verfestigte sich teilweise in christlichen Antijudaismen (bspw. bei Justin 
dem Märtyrer), teilweise lassen sich literarisch aber auch Übergänge nachweisen (bspw. 
in der Textform von Märtyrer-Biografien, was Daniel Boyarin dazu veranlasst, von einer 
»twin birth of Christianity and rabbinic Judaism as two forms of Judaism«56 zu spre
chen).57 

Die Verbindung von proprius et alienus ist also formaler Ausdruck der Einzigkeit der 
jüdisch-christlichen Beziehung und der Theologizität des Dialogs. Aber wie lässt sich 
verhindern, dass es am Ende schließlich doch wieder an einer kirchlichen Evaluation 
hängt, die über die Anerkennung des Judentums als locus entscheidet? Wie kann ge
währleistet werden, dass Jüd*innen als handlungsfähige, eigenständige Akteur*innen 
im Rahmen katholischer Wissensformen aktiv eingreifen können? 

Über die Anerkennung des Judentums als locus theologicus darf nicht mehr die Kirche 
allein bestimmen. Sie entscheidet sich nicht anders als im Dialog. Es reicht also nicht aus, 
lediglich eine neue Kategorie von loci einzuführen – sei es »semi-proprius« oder proprius et 
alienus. Erkenntnistheoretisch von Bedeutung sind die performativen Umstellungen im 
Gefüge der loci insgesamt. Das Judentum als locus theologicus proprius et alienus verändert 
nicht nur die Disposition der loci. Im permanenten Bezug auf das Judentum, der aus der 
Perspektive einer christlichen Erkenntnistheorie notwendig ist, verschiebt sich der er
kenntnistheologische Ort: weg von der Kirche hinein in den Zwischenraum des Dialogs. 
Die loci-Lehre transformiert sich im Zeichen des Judentums als locus und seiner perfor
mativen epistemischen Eigendynamik von einer katholisch eingefassten, lehramtlich re
gulierten Erkenntnistheorie zu einer dialogisch verfassten Erkenntnistheorie. 

52 Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 237 (FN 451). 
53 Hoff: Performative Theologie, 168. 
54 Ebd. 169. 
55 Vgl. ebd. 
56 Boyarin: Dying for God, 2. Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 169. 
57 Vgl. dazu ausführlicher Hoff: Performative Theologie, 168f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

8.2.2 Epistemische Qualität des Zwischenraums Dialog 

Das Judentum als locus theologicus proprius et alienus bringt aus einer christlichen, spezi
fisch katholischen Perspektive den Anspruch aus dem jüdisch-christlichen Dialog zum 
Ausdruck, dass das Judentum ein Gegenüber zum Christentum von sich her und ein Ge
genüber zum Christentum von diesem her bleiben muss. Denn das Judentum, so Hoff, 
stellt »in jeder Gegenwart eine Realität dar, auf die sich die Kirche beziehen muss, wenn 
sie von Gott spricht«58. Für Fundamentaltheologie als »Zugangswissenschaft«, insofern 
sie danach fragt, wie Theologie zu ihrem Wissen gelangen kann, stellt sich im Anschluss 
daran die Frage nach den Zugangsbedingungen zu diesem locus proprius et alienus, nach 
den Möglichkeiten seiner Erschließung. Denn: »Die loci theologici haben als fundamental
theologische Referenzorte Anwendungssinn. Sie setzen nur in ihrem Gebrauch Argumente 
mit theologischer Autorität frei.«59 Das Judentum erweist sich erst im tastenden Betre
ten und suchenden sich Bewegen in geteilten Begegnungsräumen, also in der »räumli
chen Realisierung des Ortes«60 als Erkenntnisort. Wie also kann für christliche Theologie 
ein Zugang, ein Über-gang zu diesem konstitutiven und zugleich anderen Ort gelingen – 
angesichts der Gefahr einer unrechtmäßigen Enteignung des Judentums? 

Mit Michel de Certeau und Homi Bhabha wird die Aufmerksamkeit auf Strukturen 
und Bedeutungen solcher Phänomene des Übergangs gelenkt.61 De Certeau beispiels
weise beschreibt das Gehen als eine Praktik des Übergangs. So erlebe beispielsweise der 
Fußgänger, der sich nicht an einzelnen Orten aufhält, sondern von einem Ort zum ande
ren geht, diese Ortsveränderung in einem relationalen Raum zwischen zwei Orten. In Die 
Kunst des Handelns unterscheidet de Certeau zwischen Orten und Räumen.62 Ein Ort wird 
bestimmt durch eine »momentane Konstellation von festen Punkten«, die einen »Hin
weis auf mögliche Stabilität« enthält.63 Im Gegensatz dazu weisen Räume »weder eine 
Eindeutigkeit noch eine Stabilität von etwas ›Eigenem‹ auf«64: 

»Ein Raum entsteht, wenn man Richtungsvektoren, Geschwindigkeitsgrößen und die 
Variabilität der Zeit in Verbindung bringt. Der Raum ist ein Geflecht von beweglichen Ele
menten. Er ist gewissermaßen von der Gesamtheit der Bewegungen erfüllt, die sich in ihm 
entfalten. Er ist also ein Resultat von Aktivitäten, die ihm eine Richtung geben, ihn ver
zeitlichen und ihn dahin bringen, als eine mehrdeutige Einheit von Konfliktprogram

men und vertraglichen Übereinkünften zu funktionieren. Im Verhältnis zum Ort wäre 
der Raum ein Wort, das ausgesprochen wird, das heißt, von der Ambiguität einer Rea
lisierung ergriffen wird, der sich auf viele verschiedene Konventionen bezieht; er wird 
als Akt einer Präsenz (oder einer Zeit) gesetzt und durch die Transformationen verändert, die 
sich aus den aufeinanderfolgenden Kontexten ergeben. Im Gegensatz zum Ort gibt es 

58 Ebd. 167. Hoff verweist an dieser Stelle auf das Dialogdokument G&C von 2015 (Kapitel 6.1.3). 
59 Hoff: Glaubensräume, 60. 
60 De Certeau: Die Kunst des Handelns, 189. 
61 Für die folgenden Ausführungen zum Dialog als Glaubensraum in between auch die Kapitel 1.3 und 

2.3. 
62 Michel de Certeau beschreibt in Die Kunst des Handelns menschliche Praktiken und wie sie alterna

tives Wissen, das hegemonialen Epistemologien entgegenläuft, erzeugen. 
63 De Certeau: Die Kunst des Handelns, 218. 
64 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 343 

also weder eine Eindeutigkeit noch die Stabilität von etwas »Eigenem«. Insgesamt ist 
der Raum ein Ort, mit dem man etwas macht.«65 

Räume entstehen also durch performative, raumschaffende Praktiken. Ein Raum ist ent
weder ein Ort, mit dem man etwas macht oder er ist der relationale Raum zwischen Orten, 
zwischen denen sich Akteur*innen bewegen und die dadurch »in transformativen Prozessen 
Verbindungen herstellen«66 zwischen diesen Orten. Die Differenzierung zwischen Ort 
und Raum, wie de Certeau sie vornimmt, bedeutet also nicht, dass Räume und Orte ge
trennt voneinander existierten. Das Gegenteil ist der Fall: Indem de Certeau »Handlung 
und Raum als unhintergehbar aufeinander bezogen begreift und [Akteur*innen] das Ge
staltungspotential zuspricht«, wird es möglich, »die Grenzziehung zwischen Ort und 
Raum immer wieder neu zu setzen und umzukehren«67. Raum und Ort überlagern ein
ander in dynamischen Wechselbeziehungen und konstituieren sich gegenseitig. Die ein
deutige und stabile Position von Orten ist deshalb auch keine ontologische Eigenschaft. 
Orte erlangen ihre stabile Position nicht anders als über Praktiken der Verräumlichung: 
Raumschaffende Handlungen produzieren und repräsentieren eine (Zu-/An-)Ordnung 
von Orten und weisen ihnen eine eindeutige Definition zu. Sie bestimmen über die Lo
giken, über die Ordnungen eines Raums, indem Verbindungen hergestellt, Grenzen ge
zogen oder Übergänge markiert werden. Orte sind abhängig vom Raum, in dem sie sich 
befinden und dessen Voraussetzungen sie sind.68 »Their absolute position is relative to 
the space in which they emerge. Different spaces make for different definitions,«69 so 
Judith Gruber im Anschluss an de Certeau. 

Räume und Praktiken der Verräumlichung besitzen also »eine performative Kraft«70. 
Nicht nur Räume sind beweglich und permanenten Veränderungen unterworfen in Ab
hängigkeit zu den jeweiligen Akteur*innen, die sich in ihnen bewegen, und deren Prak
tiken. Nachdem Orte über solche raumschaffenden Praktiken definiert werden, ist auch 
die Raumbedeutung eines Ortes, also die Bedeutung, die Akteur*innen ihm zuschrei
ben, in permanenter Bewegung und nie eindeutig: »Die Differenz, die einen jeden Ort 
definiert, gehört nicht zur Ordnung von Nebeneinandergestelltem, sondern sie hat die 
Form von ineinander geschachtelten Schichten. […] Der Ort ist ein Palimpsest.«71 

Während de Certeau vor allem an den sozialen, kulturellen und religiösen Hand
lungsformen interessiert ist, die raumschaffend wirken insofern sie »Vorstellungs
räume, Lebensräume, Glaubensräume« schaffen, »die sich überlagern, indem sie Welt 
strukturieren«72, fokussiert sich Homi Bhabha auf die spezifische Beschaffenheit je

65 Ebd. 179. Hervorhebung AS. 
66 Hoff: Performative Theologie, 35. 
67 Bernardy, Jörg/Klimpe, Hanna: Michel de Certeau: Kunst des Handelns. In: Franke Eckardt: Schlüs

selwerke der Stadtforschung. Wiesbaden: Springer Fachmedien 2017, 173–186, 178. 
68 Vgl. Gruber: Maps and Tours, 59. 
69 Ebd. 
70 Certeau: Kunst des Handelns, 228. Karten beispielsweise nehmen eine Ordnung von Orten vor, in

dem sie die raumschaffenden Praktiken einerseits sichtbar machen, andererseits aber auch ver
schweigen (Kapitel 5). 

71 Ebd. 353 und 355. 
72 Hoff: Performative Theologie, 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

ner Räume, die durch diese Praktiken der Verräumlichung entstehen. Wie bereits im 
ersten Teil dieser Studie erläutert (Kapitel 1.3.2 und 2.3.1), überträgt Bhabha die Ka
tegorie des Raums metaphorisch auf Formen kulturell codierter Ortsveränderungen. 
Er beschreibt interkulturelle Begegnungen als Räume, die durch Praktiken der Passage 
oder des Transits (»activities of displacement«73) entstehen. In einer Art Überblendung 
zweier Orte entsteht ein neuer Raum, ein Zwischenraum (in-between-space) oder Dritter 
Raum (thirdspace).74 Für Bhabha sind diese Zwischenräume zugleich reale, konkrete Orte 
der Begegnung und abstrakte Räume »als Sphäre der Überblendung von verschiedenen 
kulturell kodierten Lebensweisen und Weltanschauungen«75. Diese Zwischenräume 
sind der »Ermöglichungsgrund für interkulturelle Begegnung aller Art – sie [sind die] 
Zone, in der kulturelle Differenzen und Machtasymmetrien thematisiert, aber auch 
gemeinsame Interessen ausgehandelt werden können.«76 

Solche Sphären kultureller und religiöser Überblendung besitzen epistemologische 
Qualität. Wie bereits in Kapitel 2.3.1.2 mit Bernhard Dotzler und Henning Schmidgen 
beschrieben, sind sie »jene Schnittstellen, Intervalle und Abstände, in denen sich ele
mentare Prozesse der Wissensproduktion ansiedeln«77, insofern nicht nur unterschied
lich codierte Lebensvollzüge und Weltdeutungen miteinander in Kontakt gebracht wer
den, sondern damit auch verschiedene Wissenskulturen in einen Austausch treten. 

Für eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs bedeuten de Certeaus 
und Bhabhas performative Raumtheorien eine Dynamisierung der loci-Lehre. In tradi
tionellen katholischen Epistemologien werden die loci oft im Sinne stabiler, eindeutiger 
Orte behandelt, aus denen sicheres Wissen über Gott abgeleitet werden kann – unab
hängig von den diskursiven, raum-zeitlichen Kontextfaktoren einerseits und von den 
diskursiven, verräumlichenden Praktiken, die sie produzieren und die sie überhaupt erst 
als Erkenntnisorte codieren, andererseits. Eine Erkenntnistheorie des Dialogs als Glau
bensraum in between muss auch Transformationen mitdenken, denn die Bedeutung von 
Orten und Räumen wird im Gebrauch stets verändert und permanent verschoben. Die 
loci theologici haben für Theologie also eher eine Leerstellenqualität, entlang derer der 
christliche Glaube und der christliche Bezug auf Gott sich jeweils neu bewähren müs

73 Bhabha: The Location of Culture, 5. »It is in the emergence of the interstices – the overlap and 
displacement of domains of difference – that the intersubjective and collective experiences of na
tionness, community interest, or cultural value are negotiated.« Ebd. 2. 

74 Vgl. dazu Bachmann-Medick: Dritter Raum. Annäherungen an ein Medium kultureller Überset
zung und Kartierung. In: Claudie Breger/Tobias Döring: Figuren der/des Dritten. Erkundungen kul
tureller Zwischenräume. Amsterdam: Rudopi 1998, 19–38, 21f. 

75 Wirth: Zwischenräumliche Bewegungspraktiken, 12. 
76 Ebd. 
77 Bernhard Dotzler und Henning Schmidgen skizzieren in Parasiten und Sirenen. Zwischenräume als 

Orte der materiellen Wissensproduktion Grundzüge einer Epistemologie der Zwischenräume: Dotz
ler/Schmidgen: Parasiten und Sirenen, 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 345 

sen.78 Die loci stehen nicht überzeitlich fest, sondern sie sind diskursiv. Ihre Qualität als 
locus theologicus muss immer neu ausverhandelt werden.79 

Die raum-zeitliche Disposition der loci und die raum-zeitlichen Verschiebungen, in 
denen die loci ihre Position und ihre Bedeutung zugeschrieben bekommen, sind deshalb 
offenzulegen. Philip A. Cunningham deutet das an, wenn er davon spricht, dass das Ju
dentum nicht schon immer ein locus theologicus christlicher Theologie war. Erst mit »Be
ginn« des Dialogs nach dem Zweiten Weltkrieg (Kapitel 1.1.2) und im Laufe der Entwick
lungen der vergangenen Jahrzehnte scheint die theologische Dimension des Dialogs zu
nehmend auf. Erst die Performance des Dialogs erzeugt also die nötigen Plausibilitäten, 
um das Judentums als neuen locus theologicus wahrnehmen und bestimmen zu können. 
Erst der Glaubensraum Dialog und seine theologische Performativität schafft den locus 
theologicus Judentum: »It is now clear that the contemporary Catholic rapport with Jews 
has created a new locus theologicus […].«80 

Eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs hat diese performative 
Theologizität des Glaubensraums Dialog zu betonen, die exemplarisch für die generelle 
epistemische und theologische Bedeutung solcher Glaubensräumen in between steht. 
So wäre etwa denkbar, auf Basis des methodischen Zugangs dieser Studie (Dialog und 
translational, spatial und performative turn, Teil 1) andere solcher Räume zu identifizieren, 
bspw. Begegnungen mit Akteur*innen anderer Religionen oder Weltanschauungen (wie 
Atheist*innen, Agnostiker*innen usw.), Begegnungen mit unterschiedlichen Grup
pierungen innerhalb des Christentums oder auch innerhalb der katholischen Kirche, 
Begegnungen zwischen Vertreter*innen der Kirche und aus den Bereichen Politik, 
Gesellschaft etc. Auch wenn sich die Beschaffenheit solcher Begegnungen von jenen 
des jüdisch-christlichen Dialogs unterscheidet und jeweils neu zu bestimmen wäre, 
macht der Glaubensraum Dialog dennoch in ganz grundlegender Weise auf die er
kenntnistheologische Bedeutung dieser Zwischenräume aufmerksam: Denn die loci 
sind unhintergehbar bezogen auf die Handlungen und Räume, durch die sie erschlos
sen werden und durch die sie ihre Bedeutung erlangen.81 Die Bedeutung der loci steht 
nicht isoliert für sich,82 sondern ihre Bedeutung erschließt sich und wird wirksam nur 

78 Das Zweite Vatikanische Konzil spricht von den »Zeichen der Zeit«, die es wahrzunehmen und im 
Licht des Evangeliums« (GS 4 und 11) zu deuten gilt. Solche »Zeichen der Zeit« wären etwa die Mi

gration, der Missbrauch im Raum der Kirche und seine strukturellen Gründe etc. Vgl. dazu den 
Sammelband von Hünermann, Peter/Hilberath, Bernd Jochen/Boeve, Lieven (Hg.): Das Zweite Va
tikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2006. 

79 Vgl. dazu Gruber: Maps and Tours, 61 f: Space allows »to uncover the deconstructivist, subversive 
impact of the spatial on the epistemological: […] he stresses that spatial practices always have the 
potential to produce spaces other than the ones represented in and formed by the dominant epis
temology.« 

80 Cunningham: Maxims for Mutuality, xf. Hervorhebung AS. 
81 Marie-Dominique Chenu unterscheidet beispielsweise zwischen »theologischen Orten« (her

kömmlich loci) und »Orten der Theologie«, den Kontexten, in denen die loci wirksam werden. Und 
er bemerkt, dass solche Räume und ihre Bedeutung für die Epistemologie zunehmend an Auf
merksamkeit gewinnen. Vgl. dazu Chenu, Marie-Dominique: Les lieux théologiques chez Melchior 
Cano. In: Institut Catholique de Paris (Hg.): Le déplacement de la théologie. Actes du colloque mé

thodologique de février 1977, 45–50. 
82 Vgl. Körner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

in ständigen Bezügen zu anderen, also in den Räumen, die sich zwischen den Orten 
auftun, indem sie erhandelt werden.83 Zu diskutieren bleibt, ob im Umkehrschluss nicht 
die prinzipielle Möglichkeit mitgedacht werden muss, dass einmal als loci anerkannte Er
kenntnisorte, die sich nicht mehr als solche erweisen, ihren Status als loci theologici auch 
wieder verlieren könnten. Ob ein Ort ein locus theologicus ist, wird damit keineswegs be
liebig, sondern bleibt noch klar benennbar entlang der Grundunterscheidung zwischen 
Leben und Tod, die mit dem Zeichen »Gott« eingeführt ist und die sich performativ an 
diesen Orten erweist – oder nicht (Kapitel 2.3). 

8.2.3 Theologische Qualität des Glaubensraums Dialog 

Wir bleiben bei Michel de Certeaus Raumtheorie, die von einer wechselseitigen Kon
stituierung von komplexen Überlagerungen und dynamischen Wechselbeziehungen 
von Ort und Raum ausgeht. Überträgt man de Certeaus Überlegungen metaphorisch 
auf den jüdisch-christlichen Dialog, entsprechen Judentum und Christentum eher der 
Kategorie von Orten, insofern sie Identitäten markieren. Das ist keineswegs essentia
listisch misszuverstehen, als wären »das Judentum« und »das Christentum« statische, 
homogene und isolierte Religionen. Es ist vielmehr im Sinne von Orts- oder Positions
bestimmungen zu verstehen: Orte oder Positionen, an denen sich Menschen befinden 
und von denen aus sie als Akteur*innen in den Dialog eintreten. Wenn Akteur*in
nen jüdischer und christlicher Zugehörigkeit miteinander in Kontakt treten, bringen 
sie durch eine Vielzahl körperlicher und sprachlicher Praktiken der Verständigung, 
durch Perspektivübernahmen und Positionswechsel die beiden »Orte« Judentum und 
Christentum in Verbindung: dadurch entsteht ein relationaler Zwischenraum zwischen 
Judentum und Christentum. Dieser Zwischenraum der Begegnung, also der Dialog, ist 
nun entscheidend. Denn ein Zugang zum locus theologicus Judentum, nach dem dieses 
Kapitel fragt, ist für Christ*innen nicht anders möglich als im und durch den Zwischen
raum des jüdisch-christlichen Dialogs. Im Dialog verschalten sich die Dimensionen 
von innen (proprius) und außen (alienus), von Kontinuität und Differenz unaufhebbar 
miteinander und treten in eine Wechselbeziehung. 

Wie in Kapitel 2 grundgelegt und im Verlauf dieser Studie immer wieder begründet, 
hat für Christ*innen der jüdisch-christliche Dialog vor allem in seiner erkenntnistheo
retischen Bedeutung als interreligiöser Zwischenraum auch eine genuin theologische Di
mension: als Glaubensraum in between. Aus christlicher Perspektive unterscheidet sich 
der jüdisch-christliche Dialog in seiner Theologizität, die in der Einzigkeit der jüdisch- 
christlichen Beziehungen begründet ist, von allen anderen Religionsdialogen (ausführ
lich zur Theologizität des Dialogs s. Kapitel 2, insbesondere 2.3). Der jüdisch-christliche 
Dialog als qualitative Form der Beziehungsgestaltungen der Kirche (Dialog als »Leitmo
tiv«, Kapitel 1.1.2) ist ad extra die Realisierung dessen, was für die Kirche ad intra in ihre 
Selbstbestimmung gehört: Sie kann nicht vergessen, dass sie mit dem jüdischen Volk in den 
Bund mit Gott eingeschlossen ist:84 »Deshalb kann die Kirche nicht vergessen, dass sie durch 

83 Das konstatiert auch Körner: Welche Rolle spielen die loci theologici, 31f. 
84 Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 162. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs 347 

jenes Volk, mit dem den Alten Bund zu schließen Gott aufgrund seiner unaussprechli
chen Barmherzigkeit geruht hat, die Offenbarung des Alten Testaments empfangen hat 
und genährt wird von der Wurzel des guten Ölbaums, in den die Zweige des wilden Öl
baums der Heiden eingepfropft sind.« (NA 4) 

Der Dialog ist Antwort auf das Offenbarungshandeln Gottes am Volk Israel, das in 
Judentum und Christentum gemeinsam-unterschieden bezeugt wird. Er vollzieht sich 
»als Performance jener Offenbarung […], die von Juden und Christen in den Schriften 
Israels grundgelegt ist«85 (Kapitel 2.2). Er ist die Performance der Bundespartnerschaft 
von Jüd*innen und Christ*innen und damit Wesen, Ausdruck und Realisierung des Bun
des Gottes mit seinem auserwählten Volk, insofern im Dialog »gemeinsam und zugleich 
unterschieden die Rede von ›Gott‹ auf dieser Grundlage geführt wird.«86 Wenn Gott im 
Dialog gemeinsam zur Sprache gebracht wird, hat diese gemeinsame Interpretationsar
beit am Zeichen »Gott« eine performative Dynamik: »Wer von ›Gott‹ theologisch spricht, 
muss mit Seiner Gegenwart rechnen, d.h. mit der Eigenwirklichkeit Gottes als Handeln
dem.«87 In dieser Weise schafft die Performance des Dialogs und seine theologische Per
formativität einen Glaubensraum in between, der neue Möglichkeiten eröffnet, die Wirk
lichkeit des Zeichens »Gott« erfahren zu können.88 

Erwin Dirscherl versucht in Rezeption von Emmanuel Levinas eine relational-theologi
sche Reformulierung des Glaubensraums Dialog zwischen Jüd*innen und Christ*innen. 

»Die Geschichte zwischen Gott und den Menschen geschieht in einzigartigen Lebens
geschichten und in vielfältigen Beziehungen. […] Das, was in den Beziehungen zwi
schen mir und dem Anderen geschieht, ist nicht eindeutig, weil das »Zwischen« einen 
Raum eröffnet, in dem Bedeutungen gesucht werden müssen und der Ursprung nicht ein
deutig zu finden ist. Das Phänomen des Anderen fordert, mehr zu denken und zu sa
gen, als man denken und sagen kann. Von einem Ursprung her, der mir entzogen ist, 
ist Entscheidendes geschehen. […] Das Phänomen der Einzigkeit ernst zu nehmen, be
deutet, auf das zu achten, was zwischen uns passiert. Das Geschehen ist nicht eindeutig, 
weil es in Beziehungen geschieht und weil es nicht fixierbar und feststellbar ist. Es ist 
offen, was zwischen mir und einem Anderen geschieht. Im Sprechen können sich Ein
zige einander offenbaren, einander mitteilen. In der Sprache geschieht Nähe und ich 
muss warten, ob ich den Worten des Anderen trauen kann, ob sie verlässlich sind. Das 
wird sich in der Zeit zeigen. Juden und Christen vertrauen und hoffen auf die Verläss
lichkeit und Treue Gottes, auch angesichts von Schuld und Versagen. Gott wird durch 
Judentum und Christentum je einzigartig in der Zeit vertreten. Er findet eine Stimme 
in der jüdischen und christlichen Überlieferung, die beide auf die Stimme des bedürf
tigen Menschen zurückzuführen sind. Die menschliche Bedürftigkeit angesichts der 

85 Ebd. 174. 
86 Ebd. 162. 
87 Ebd. 172. Vgl. Kapitel 2. 
88 Auch für Philip A. Cunningham ist Gott im Dialog präsent: »We can experience the presence of 

God in the dialogue, in becoming friends with each other. When we engage in dialogue, we partic
ipate in holy work. Jews believe in the Shekhina when studying Torah. It is also present when Jews 
study Torah with Christians. Dialogue is a sacred space where God is encountered, where we learn 
more about the God with whom we are in covenant.« So Cunningham in einem unveröffentlichten 
Vortrag an der Universität Salzburg im Januar 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Not und des Leidens kommt hier zur Sprache […] und das führt in ein Handeln für jene 
hinein, die in radikaler Weise bedürftig und notleidend sind. Es ist der Zusammenhang 
von Gottes- und Nächstenliebe, der im Zentrum steht. Der Andere wird zum Ausgangs
punkt der Gottrede. Jesus lebt eine Gottrede, die die Sorge angesichts des Anderen im 
Blick hat und auf ihn hin alle Frömmigkeit relativiert, d.h. in Beziehung setzt.«89 

Für eine katholische Erkenntnistheorie und ihren traditionellen Anspruch, aus göttlich 
geoffenbarten Glaubenssätzen (loci) eine eindeutig definierbare Summe von Wahrheiten 
logisch abzuleiten,90 liegt in diesem Dispositiv, in den Uneindeutigkeiten, Fluiditäten, 
Offenheiten und Unberechenbarkeiten des Beziehungsgeschehens Dialog eine Heraus
forderung. 

In einer Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs verlagert sich der 
erkenntnistheoretische Ort: hinein in den Zwischenraum Dialog; hinein in die Unsi
cherheit und Kontingenz eines dynamischen Beziehungsgeschehens, um von dort aus 
zu erschließen, »an welchen geschichtlichen Orten und in welchen kulturellen Praktiken 
[…] das Zeichen ›Gott‹ theologisch relevant«91 ist. Die Kirche zieht sich als diskursbe
stimmende Macht zurück und lässt Raum für die Bundespartner*innen, für jüdische 
Akteur*innen. Sie bleibt aber insofern erkenntnistheoretischer Ort der loci, als die 
Kirche eingebunden ist in die jüdisch-christliche Diskursgemeinschaft des Dialogs (vgl. 
dazu auch die Überlegungen zu »Volk Gottes«, Kapitel 6.1.3.2 und 7.2.2). Damit verfügt 
sie nicht länger über das Wissen, welches im und aus dem Dialog heraus generiert 
wird. Und: Sie macht sich verletzlich. Denn ob auch von Jüd*innen die Theologizität 
des jüdisch-christlichen Dialogs, also ein Wirken Gottes in diesem Dialog angenommen 
wird, muss sich im Dialog erst noch erweisen. Doch schon jetzt sind erste Zeichen der 
performativen Theologizität des Dialogs innerhalb dieses Glaubensraums in between 
wahrnehmbar: 

»[I]n the aftermath of the abomination that was the Shoah, Catholic theology had to 
begin to reform itself in order to begin to speak meaningfully with Jews. Traumatized 
Jews had to struggle with whether to risk speaking with any Christians at all. Was a 
new relationship even possible, let alone desirable? Decades later, we have encountered 
holiness in each other and are starting to learn much from each other. […] It appears that it 
is the new relationship itself that is assuming a primary value. It is becoming the very 
within which both Jews and Catholics can theologize, where they can seek to deepen 
their understanding of relationship with God.«92 

89 Dirscherl: Das menschliche Wort Gottes und seine Präsenz in der Zeit, 34. Und Dirscherl weiter: 
»Dafür steht der Text der Hl. Schrift ein, ohne den wir nicht über diese Bedeutung der Beziehung 
zu Gott und zum Anderen sprechen könnten und der uns als Gottes Wort im Menschenwort den 
Raum der Deutung offen hält.« Ebd. 35. 

90 Vgl. Gruber: Maps and Tours, 63: »In other words, is his [Cano’s] epistemology read to frame the
ological knowledge scholastically as a clear definable sum of truths logically deduced from a set 
of divinely revealed articles of faith (Thomas Aquinas, Summa Theologica) […]?« Unter diesen Be
dingungen, so Gruber weiter, Canos loci-Lehre »seems to provide reliable access to divine truth as 
revealed by God and stored as propositions in the loci«. Ebd. 66. 

91 Hoff: Glaubensräume, 27. 
92 Cunningham: Seeking Shalom, 304. Hervorhebung AS. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013 - am 14.02.2026, 06:41:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

