6.4.5 Vitoria

Francisco de Vitoria, 1483-1546, geboren in Burgos. Dominikaner. Lehrte Theolo-
gie in Paris, Valladolid, Salamanca. Einflulreich fiir die Erneuerung des Thomis-
mus. Vitoria lebte zuriickgezogen, doch seine Schiiler haben eine grole Bedeutung
iiber Gutachtertitigkeit in spanischen politischen Entscheidungsprozef3 und fiir die
Theologie des Konzils von Trient.

Vergleiche zur Einfithrung in Leben und Werk:

Carlos G. Norefia, Studies in Spanish Renaissance Thought. — The Hague 1975. — S.
36-149 Vitoria, Salamanca and the American Indians

Ramon Hernandez, Francisco de Vitoria : vida y pensamiento internacionalista. —
Madrid 1995

Ulrich Horst, Leben und Werke Francisco de Vitorias, in: Francisco de Vitoria,
Vorlesungen I. — Stuttgart 1995. — S. 13-99.

Vitoria ist Theologe, ein spezialisierter Moraltheologe, die Zuriickhaltung von spe-
kulativeren Bereichen der Theologie ist deutlich. Sein Kommentar der Summa Theo-
logica des Thomas von Aquin gilt allein der Moraltheologie. Seine 6ffentlichen
Vortrage behandeln aktuelle moraltheologische Probleme der spanischen Politik, vor
allem der Eroberung und Kolonialbildung in Amerika. Er war kein Jurist und seine
Quellen sind keine juristischen, aber seine moraltheologische Methode folgt in vol-
kerrechtlichen Fragen doch sehr stark einem quasijuridischen ProzeB. Bei Vitoria
wird der Krieg anders als bei Thomas nicht im Zusammenhang der Liebe behandelt,
sondern im Zusammenhang der Gerechtigkeit. Er ist deshalb in Versuchen des 20.
und beginnenden 21. Jahrhunderts, die Gerechtigkeit einzelner Kriege zu beurteilen,
ein bevorzugter Autor. Aber es wird zu wenig gefragt, wie Vitorias Volkerrecht mit
seiner Theologie zusammenhéngt; die Nachschriften seiner Vorlesungen iiber die
Summa Theologica sind viel weniger beachtet worden, als seine Vorlesungen zu
einzelnen moraltheologischen Fragen. Wie fiir Thomas von Aquin ist das Ziel das
ewige Heil. Weil der Mensch als Ebenbild Gottes geschaffen ist, muf3 er auf Gott hin
ausgerichtet sein. Viktoria braucht das Volkerrecht nicht, um das Zusammenleben
der Staaten und den Verkehr der Menschen aus verschiedenen Staaten zu regulieren.
Der Aufbau eines gemeinsamen Rechts der Menschheit wird die Menschen zu sittli-
chen Wesen machen.

Vergleiche zur politischen Theologie Vitorias:

Daniel Deckers, Gerechtigkeit und Recht : eine historisch-kritische Untersuchung
der Gerechtigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546). — Freiburg (Schweiz)
1991 (siehe unten S. 272).

Seit seiner Wiederentdeckung fiir die internationale Volkerrechtswissenschaft im 19.
Jahrhundert ist Vitoria immer wieder zum Vater des modernen Volkerrechts erklart
worden. Vitoria verdnderte die klassische romische Definition des ius gentium als
ratio inter omnes homines zur ratio inter omnes gentes. Internationalistische Volker-

267

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtler des spdten 19. und frithen 20. Jahrhunderts priesen ihn dafiir als Vater des
modernen internationalen Rechtes als eines Rechtes zwischen Staaten. Spatere Auto-
ren priesen ihn gerade dafiir, daB er weiterhin das Recht bei allen Volkern meint.
James Brown Scott, der die Carnegie Endowment-Edition der Volkerrechtsklassiker
geleitet hat, hat ihn gefeiert wie keinen anderen dieser Klassiker (The Spanish Ori-
gin of International Law, vol. 1, Francisco de Vitoria and his Law of Nations. —
Oxford 1934). Carl Schmitt hat im Gegenzug Vitoria in seiner Volkerrechtsge-
schichte als einzigem viel Platz gegeben und doch diesen Platz nur genutzt, um sein
Erstaunen zu dokumentieren, da8 Schmitts eigene Themen der Landnahme und der
Eingrenzung des Gerechten Krieges Vitoria iiberhaupt nicht interessieren; Schmitt
hat Vitoria deshalb als vormodern und als irrelevant fiir das moderne zwischenstaat-
liche Volkerrecht angesehen (Der Nomos der Erde im Volkerrecht des Jus Publicum
Europaeum. — Koln 1950. — S. 69-96; erstmals anonym publiziert in: Die neue Ord-
nung 3(1949) 289-313). Solche Reifizierungen der Epochenschwelle sind auch nach
Scott und Schmitt nicht aus der Vitoria-Literatur verschwunden. Scott interessierten
an Vitoria zwei Ziige, die Schmitt nicht vertragen konnte: daf} er Jurist und Moralist
zugleich gewesen sei und daf er an die Schwelle des Internationalismus getreten sei.
Weil der Jurist allein nicht kompetent sei, in Fragen mit moralischen Aspekten zu
urteilen, sollte ein Theologe Rollenmuster fiir Juristen werden. Fiir Scott war Vitori-
as urspriingliche Einsicht, da8 die spanischen Konige und die indianischen Herr-
scher gleiches Recht haben. Jede Gesellschaft ist nur ein Teil der ganzen Welt, die
Angelegenheiten der Staaten miissen nach universalen Standards beurteilt werden.
Ein Fiirst, der einen Gerechten Krieg fiihrt, ist deshalb nicht Partei sondern Richter.
Ein Krieg, der nur einem Staat nutzt, aber der Staatengemeinschaft schadet, kann
nicht gerecht sein. Auch wenn Vitoria nirgends einen internationalen Gerichtshof
nennt, so habe er mit dieser Denkfigur doch bereits den Punkt erreicht, an dem ein
internationaler Gerichtshof nétig wird. Scotts Vitoria-Lob ist teleologisch, ein
Riickblick vom vermeintlich kurz vor der Vollendung stehenden Volkerrecht auf
dessen Anfang. Im Gegensatz zu den post-Schmittianischen Karrikaturen der Positi-
on Scotts wulite Scott selber, was Vitoria vom Internationalismus im 20. Jahrhundert
trennt, hielt aber mit Vitoria daran fest, dal es einen Unterschied macht, ob das
Eigeninteresse oder die gemeinsamen Normen der Volker das Urteil der Fiirsten
priagen. Letztlich ist das Vitoriabild der beiden Antagonisten des frithen 20. Jahr-
hunderts nicht weit von einander entfernt; beide haben begriffen, da3 das Urteil des
einzelnen Staates im Namen der Welt juristisch nicht verldBlich ist. Scott hélt am
gerechten Grund fiir einen Krieg fest und verlangt zum Internationalismus des 20.
Jahrhunderts fortzuschreiten, Schmitt will an Internationale Organisation nicht den-
ken und verlangt jede Spur einer moralischen Beurteilung von Staaten zu tilgen.
Gegen den Moraltheologen Vitoria befordert Schmitt den Militdroberrichter Ayala
zum Juristen fiir Juristen.

Scotts Vitoriabild hat sich in der modernen Forschung als weitgehend haltbar erwie-

sen. Der Vater des Volkerrechts ist Vitoria vielleicht nicht, schon weil er als Moral-
theologe viel mehr an Zweifelsfragen interessiert ist als an der Erlduterung seiner

268

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - [Er—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffe. Aber Vitoria gilt weiter als der Klassiker der Volkerrechtsgemeinschaft.
Doch wie er sich die internationale Gemeinschaft konkret vorgestellt hat, wissen wir
kaum. Er hat keinen Platz fiir einen Vorrang des Kaisers, obwohl sein eigener Konig
damals Kaiser war. Mit einer Christenheit unter der Fiihrung des Papstes hat er auch
nichts zu tun. Klar ist, daf} er die bleibende Gemeinschaft aller Menschen betont, die
Einrichtung von Staaten hat den Verkehr nicht aufgehoben. Vor allem hat er begrif-
fen, dafl die Heiden den groBten Teil des orbis bewohnen. Dennoch bleibt eine
Spannung zwischen dem egalitdren Universalismus, der Christen und Heiden von
Natur und Vélkerbrauch her gleiches Recht gibt, und einem Vorrang des Gottlichen
Gesetzes, das Christen die Pflicht der Mission und damit das Recht zum bewaffne-
ten Schutz der Mission gibt. So sehr Vitoria das Besuchsrecht untheologisch zu
fundieren versucht, eine islamische Mission in Europa hétte ihn denn doch iiberfor-
dert (darin hat Carl Schmitt natiirlich recht).

Texte

Vorlesungen : Voilkerrecht, Politik, Kirche, — Stuttgart : Kohlhammer, 1995-
1997. — 2 Bde. (Theologie und Frieden ; 7-8)

Enthilt alle Vorlesungen in lateinischer und deutscher Sprache; vdlkerrechtlich
relevant sind auBer De Indis und De jure belli auch De potestate civili und De potes-
tate Ecclesiae.

De Indis recenter inventis (1532)

Priifung der Griinde, die einen Krieg der Spanier gegen die Indianer und eine an-
schlieBende Herrschaft iiber sie rechtfertigen konnten. Es gibt weder ein Recht des
Kaisers noch des Papstes auf die ganze Welt. Auch eine Weigerung der Indianer, das
Christentum anzunehmen, begriindet keinen Krieg. Spanische Gewalt ist nur dann
rechtmiBig, wenn die Indianer Niederlassung von Spaniern und christliche Mission
gewaltsam verhindern wollen. Am Beginn der Vorlesung leugnet Vitoria, da3 die
Indianer aristotelische Sklaven von Natur seien (das konnen nur Menschen sein, die
sich kaum von Tieren unterscheiden). Am Ende der Vorlesung 148t er offen, ob sie
genug Vernunft haben, einen legitimen Staat zu griinden und verwalten; deshalb ist
eine spanische Schutzherrschaft zum Nutzen der Indianer denkbar.

De jure belli Hispanorum in barbaros (1532)

Weil die Besitznahme dieser Provinzen weniger aus deren Barbarenstatus als aus
Kriegsrecht begriindet werden muf3, behandelt Vitoria das Kriegsrecht. Auch Chris-
ten ist Krieg erlaubt. Sich verteidigen darf jeder Privatmann, angreifen diirfen nur
Staaten. Der Gerechte Krieg ist Strafe fiir ein Unrecht, das gentigend bedeutend sein
mul, um Krieg zu rechtfertigen. Theoretisch kann der Krieg nicht auf beiden Seiten
gerecht sein, praktisch konnen in zweifelhafter Lage beide Seiten glauben Recht zu
haben. Unschuldige diirfen nicht absichtlich getdtet werden (auch Tiirken nicht), ihr
Tod darf aber im Zusammenhang mit Kriegshandlungen (Belagerung von Stidten)

269

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - [Er—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in Kauf genommen werden. Wegen dieser Gefahrdung Unschuldiger sind solche
Kriegshandlungen aber nur rechtméfig, wenn sie unbedingt nétig sind.

Literatur

Hoffner, Josef

Kolonialismus und Evangelium : spanische Kolonialethik im Goldenen Zeital-
ter. — 2., verbesserte Aufl. — Trier : Paulinus-Verl., 1969. — 455 S.

Erste Auflage 1947 u.d.T.: Christentum und Menschenwiirde

Hoffner gibt eine Gesamtdarstellung der theologischen und juristische Diskussion
um die Spanische Eroberungs- und Kolonialpolitik in Amerika, aber die systemati-
sche Darstellung der Kolonialethik folgt Vitoria und seinen Schiilern Soto und Cano.
Im Zentrum steht das Fremdenrecht, vor allem als Einwanderungs- und Siedlungs-
recht. Aus dem Volkerrecht der Menschengemeinschaft steht den Spaniern das
Recht einzuwandern und Handel zu treiben zu, sie diirfen aber den Eingeborenen
nicht schaden. Genauso zentral ist fiir Vitoria aber das Missionsrecht der Kirche.
Der Rechtsbereich der Kirche wird auf die ganze Welt, auch auf die heidnische
ausgedehnt. Es gibt zwar keine weltliche Herrschaft des Papstes iiber die Welt, aber
wenn es um geistliche Belange geht, hat die Kirche weltweit weltliche Gewalt. In
der Frage der Kriegsethik stehen die Kolonialtheoretiker solide auf dem Fundament
der Theorie des Gerechten Krieges. Ihr Problem war, dafl es mit dem gerechten
Kriegsgrund in Amerika nicht weit her war. Vitoria kann nur auf Widerstand gegen
Missionare zuriickgreifen (ein Argument, dal Autoren mit Missionserfahrung nicht
beeindruckte) und auf Verteidigung Unschuldiger. Siinden wider die Natur (Kanni-
balismus, Menschenopfer) sind an sich noch kein Kriegsgrund, wohl aber die Ver-
teidigung unschuldiger Opfer dieser Praktiken (auch das beeindruckte Praktiker
nicht, da in den Kriegen mehr Leute abgeschlachtet wurden als vor Opferung be-
wabhrt).

Soder, Josef

Die Idee der Volkergemeinschaft : Francisco de Vitoria und die philosophi-
schen Grundlagen des Vilkerrechts. — Frankfurt am Main (u.a.) : Metzner,
1955. — 143 S. (Volkerrecht und Politik ; 4)

Die Menschen- oder Volkergemeinschaft (orbis), die die gesamte Menschheit um-
faft, hat bei Vitoria staatliche Ziige (quodammodo una respublica), aber keine Insti-
tutionen. Sie gibt den normativen Rahmen fiir Staatenverhalten ab, vor allem bei der
Entscheidung iiber Krieg oder Intervention. Wenn der Krieg nicht der Menschenge-
meinschaft/Volkergemeinschaft dient, soll er unterlassen werden. Humanitére Inter-
ventionen gegen Briuche, die auBerhalb der Menschengemeinschaft stellen (Men-
schenopfer, Kannibalismus u.4.), sind nicht per se erlaubt, sondern erst als Schutz
von unschuldigen Opfern. Wenn ein Staat beim Schutz der eigenen Untertanen ver-
sagt, diirfen andere Staaten einspringen. Die Quellen dieses gemeinsamen Rechtes

270

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Menschheit — Naturrecht oder positives Recht — werden bei Vitoria nicht thema-
tisiert. Das Volkerrecht ist von totius orbis autorisiert, aber wir erfahren nicht wie.

Fernandez Santamaria, José A.

The State, War and Peace : Spanish Political Thought in the Renaissance 1516-
1559. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1977 (Cambridge Studies in
Early Modern History) S. 58-119

Vitoria hat das Problem erkannt, da3 Staaten gegriindet werden, um Frieden zu
schaffen, dal aber die Staaten dann eine Ursache von Krieg werden. Gegen das
moralische Chaos der Staatenwelt braucht er erstens die libergeordnete Autoritét des
ius gentium und zweitens eine Sanktion des ius gentium. Dafiir hat er aber nur die
Staaten selber als Richter und Exekutor. Der Fiirst mufl den gerechten Krieg dem
ungerechten Frieden vorziehen.

Vitoria erklart die amerikanischen Indianer-Staaten zu ,perfekten’ Staaten. Damit
miissen sie aber auch die Pflichten von Staaten iibernehmen und sind fiir das Ver-
sdumen dieser Pflichten strafbar. Vor allem miissen die indianischen Staaten das
Gastrecht fur Héandler, Gesandte, Missionare achten; wenn ein wesentlicher Teil
ihrer Bevolkerung getauft ist, kann der Papst diesen Staaten einen christlichen Herr-
scher geben. Wegen der unschuldigen Opfer von Menschenopfern und dhnlichen
Verletzungen des Menschheitsbraucht ist jederzeit eine Humanitdre Intervention
rechtens. Selbst eine Treuhandregierung wegen mangelnden Denkvermdgens der
Indianer schlieft Vitoria nicht aus.

Justenhoven, Heinz-Gerhard

Francisco de Vitoria zu Krieg und Frieden. — Koln : Bachem, 1991. — 213 S.
(Theologie und Frieden ; S)

Wihrend Thomas von Aquin nur den Krieg zur Strafe kennt, unterscheidet Vitoria
zwischen dem Defensivkrieg (der von Natur her immer gerechtfertigt ist) und dem
Offensivkrieg (der nicht der Vollzug der Strafe ist, sondern nur zur Ergreifung der
Ubeltiter dient). Der Unterschied zu Thomas ist, daB Vitoria nicht mehr selbstver-
stindlich davon ausgeht, daf3 der Feind die Strafe verdient. Vitoria unterscheidet die
Vollmacht des Fiirsten zur Kriegsfithrung als Haupt seines Staates und die Voll-
macht als Beauftragter der Volkergemeinschaft. Tatséchlich ist der Unterschied aber
gering; weil es keine internationalen Institutionen gibt, muf jeder Fiirst selber im
Namen der Weltgemeinschaft entscheiden. Damit ist es moglich, dafl der Krieg auf
beiden Seiten gerecht sein kann, weil beide Seiten ihr eigenes Urteil bilden miissen.
Deshalb verlangt Vitoria strenge formale Regeln des innerstaatlichen Beratungs-
und Entscheidungsprozesses und ein Gerichtsverfahren nach der Entwaffnung des
Gegners. Das Recht im Krieg ist abhéngig von der Aufgabe, Schuldige einem Pro-
zeB zuzufiihren; freilich kann die Schidigung Unschuldiger nicht v6llig vermieden
werden. Die Vernichtung eines anderen Volkes ist aber kein gerechtes Mittel.

Die ganze Lehre ist eine moraltheologische Lehre. Die Einheit der Volkergemein-
schaft kommt daher, dafl alle Menschen aufs Heil hin angelegt sind. Alle anderen

271

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ziele sind diesem Ziel untergeordnet. Die Missionsproblematik ist deshalb der Kern
von Vitorias Uberlegungen.

Justenhoven behandelt auch die klassischen Themen der Vitoriadarstellung noch
einmal — Vdlkergemeinschaft, freien Verkehr, Missionsrecht —, aber alles etwas
uniibersichtlich in eine Gliederung nach den drei klassischen Bedingungen des Ge-
rechten Krieges gepreft.

Deckers, Daniel

Gerechtigkeit und Recht : eine historisch-kritische Untersuchung der Gerech-
tigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546). — Freiburg (Schweiz) : U-
niv.-Verl. ; (u.a.), 1991 (Studien zur theologischen Ethik ; 35). — S. 323-329 Die
andere Grenze der koniglichen Gewalt : das bonum der Christianitas und das
bonum des orbis; S. 342-394 Volkerrechtslehre und Gerechtigkeit

Vitoria {ibt scharfe Kritik an den dauernden Kriegen mit Frankreich, die die christia-
nitas schédigen, die nach auflen einig auftreten sollte. Selbst bei gerechten Kriegen
sollte das Wohl der christianitas entscheidend sein. ,,Christianitas* mag mittelalter-
lich klingen, aber mit universalistischen Anspriichen von Papst oder Kaiser hat Vito-
ria nichts mehr zu tun. Er hélt an Anspriichen christlicher Fiirsten in Nordafrika,
Vorderasien und Siidosteuropa fest, aber iiber diese Wiederholung alter Rechtsposi-
tionen hinaus denkt er die Christenheit defensiv. Die christiana provincia ist nur Teil
des orbis. Ein Krieg darf nicht zum Nutzen der christiana provincia sein, wenn sie
zum Schaden des orbis ist. Der orbis wird in Analogie zu einer Republik gesehen,
weil er ein Recht hat.

Deckers bietet die genaueste Diskussion des Volkerrechts bei Vitoria, vor allem weil
er aufler der iiblichen Beriicksichtigung der Vorlesungen De Indis und De jure belli
auch den Kommentar zu Summa Theologica 11-11 q. 57 a 3 einbezieht, zur einzigen
Stelle bei Thomas von Aquin, an der jus gentium erwédhnt wird. Vitoria unterschei-
det scharf zwischen Naturrecht und menschlicher Satzung, aber wenn alle Stellen
beriicksichtigt werden, verschwimmen die scharfen Konturen wieder. Vitoria hat
von Konrad Summenhart die Identifizierung von Natur mit dem Stadium vor dem
Eigentum iibernommen. Das ius gentium ist so die universale Ordnung unter Vor-
aussetzung von Eigentum, ein menschlicher Konsens, der fast den ganzen orbis
umfalit. Vitorias Ziel ist die Verbindlichkeit auch dieses Brauches zu zeigen. Die
Basis des Volkerrechts ist der Willen der Gesamtheit. Thomas von Aquin, Summen-
hart, Cajetan sind ohne dieses Volkerrecht ausgekommen. Vitoria braucht es fiir
verbindliche Regeln der Kriegsfilhrung und des Verkehrs zwischen Staaten. Er
braucht diese Regeln aus theologischen Griinden. Ohne sie wiirde der orbis nicht
zugrundegehen, doch die Menschen wiirden ihrer Bestimmung als sittlicher Wesen
nicht mehr gerecht.

Ortega, Martin C.

Vitoria and the Universalist Conception of International Relations, in: Classical
Theories of International Relations / ed. by Ian Clark and Iver B. Neumann. —
Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 1996. — S. 99-119

272

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vitoria muf} unbedingt als ein moderner Autor anerkannt werden, weil er das spani-
sche Kolonialreich, eine klar moderne Erscheinung, reflektiert. Damit ergeben sich
zwei Wege der Moderne: Einerseits Vitorias Universalismus, in dem auch die neu-
entdeckten Volker als verniinftige Wesen anerkannt werden und die Mission als ein
Dialog angesehen wird. Andererseits der Etatismus, der in der Regel mit einer pes-
simistischen Anthropologie verbunden ist. Als Anfang dieses etatistischen Weges
kann Machiavelli gesehen werden, aber es wird bald der vorherrschende Weg der
europdischen internationalen Bezichungen in Praxis und Theorie.

Anghie, Antony

Francisco de Vitoria and the Colonial Origins of International Law, in: Social
and Legal Studies 5 (1996) 321-336

Neudruck in: Antony Anghie, Imperialism, Sovereignty and the Making of
International Law. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2004. — S. 13-31

In der Forschung wurde als Vitorias Leistung angesehen, daB3 er auch den Indianer-
staaten den Status europiischer Staaten zuschreibt und damit eine Universalisierung
des Volkerrechts geleistet hat. Anghie betont dagegen, da3 Vitorias Ausgangspunkt
kulturelle Verschiedenheit ist. Eine Souveranititstheorie gab es noch nicht und Vito-
ria muf} die Ausiibung von Autoritdt vielschichtiger bestimmen. Vitoria ersetzt das
Gottliche Recht und seine Anwendung durch den Papst durch natiirliches Recht und
seine Anwendung durch den Herrscher. Er rehabilitiert die Indianer als vollgiiltige
Menschen (deren Staaten zu iiberfallen kein gerechter Krieg ist), dadurch werden sie
aber Subjekte des Volkerrechts (die die friedliche Anwesenheit von Spaniern zu
Mission und Handel dulden miissen). Trotzdem gesteht Vitoria den Indianern und
ihren Staaten nicht volle Gleichwertigkeit mit den Europdern zu. Das Problem ist
nicht, daf} ihnen christliche Religion fehlt, sondern daB sie an unmenschlichen Bréu-
chen hiangen. Was Vitoria als auf gottlichem Recht basierend zuriickgewiesen hatte,
kehrt als Naturrecht wieder. Der Krieg gegen die Indianer ist kein gerechter Krieg,
damit miissen aber auch die beschrinkenden Regeln des Gerechten Krieges nicht
beachtet werden. Vitorias Thema ist nicht die Ordnung zwischen souverdnen Staa-
ten, sondern das Problem der Ordnung zwischen Staaten, die zu zwei verschiedenen
und ungleichwertigen Kulturen gehdren.

Zur Theorie des gerechten Krieges bei Vitorias Schiilern und Nachfolgern in Sala-
manca, Domingo de Soto (1495-1560) und Melchor Cano (1509-1560), und aus-
serdem zu Luis de Molina (1536-1600) vergleiche: Suche nach Frieden : politische
Ethik in der Friihen Neuzeit I / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer.
— Stuttgart 2000.

273

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.4.6 Suarez

Francisco Sudrez, 1548-1617, aus Granada. Jesuit. Lehrte als Theologieprofessor
u.a. in Rom, Salamanca und Coimbra. Er war als Gutachter am Entscheidungspro-
zef3 der spanischen Kolonial- und Aufenpolitik beteiligt, aber in seinen umfangrei-
chen Werken machen moraltheologische oder gar rechtsphilosophische Schriften nur
einen geringen Teil aus, in seinem rechtsphilosophischen Werk volkerrechtliche
Diskussionen wiederum nur einen kleinen Teil. Suarez war der unbezweifelte Meister
der Spétscholastik, von einem europaweiten Einfluf3 auf Katholiken wie Protestanten.

Vgl. zur Biographie:
Joseph H. Fichter, Man of Spain : Francis Suarez SJ. — New York 1940.

Sudrez ist (gemeinsam mit anderen spanischen jesuitischen Theologen seiner Zeit)
der Begriinder der modernen politischen Philosophie, er griindet die Staatslehre
allein auf natiirliche menschliche Ziele (noch ohne die hobbesianischen Einengun-
gen auf Stolz und Eigeninteresse). Das Naturrecht kann nur allgemeine Regeln ge-
ben, das Zusammenleben in einer Gesellschaft bendtigt spezifischere Gesetze. Diese
miissen auf einen Willen gegriindet werden, Suarez 14t die Staatsgewalt deshalb aus
einem Vertrag hervorgehen.

Zur Einfithrung in die Staats- und Rechtstheorie vergleiche:

Reijo Wilenius, The Social and Political Theory of Francisco Suarez. — Helsinki
1963

Carlos G. Norefa, Francisco Sudrez on Democracy and International Law, in: His-
panic Philosophy in the Age of Discovery / ed. by Kevin White. — Washington, DC
1997. - 8S.257-271

Jean-Francois Courtine, Nature et empire de la loi : études suaréziennes. — Paris
1999.

Suérez hat ein gutes Anrecht, Vater des modernen Volkerrechts genannt zu werden.
Er hat als erster methodisch das gemeinsame Recht der Menschheit vom zwischen-
staatlichen Recht geschieden und er hat als erster methodisch das Naturrecht und das
gewillkiirte Volkerrecht unterschieden. Da3 die Gesellschafts-, Staats- und Rechts-
bildung in getrennten Gruppen geschieht, nimmt Suarez als selbstverstdndlich hin.
Das ius gentium als das gemeinsame Recht der Menschheit wird in diesen Einheiten
ohne Abstimmung mit anderen Staaten fortentwickelt. Freilich kennt er genauso
selbstverstindlich eine internationale Gesellschaft aller Menschen, die ist quasi
politicam et moralem. Der Staat ist notig, weil die Familien keine perfekten, selbst-
geniigsamen Einheiten sind. Aber auch die Staaten sind nicht so perfekt, dal} sie
keinen Verkehr mit den anderen nétig hitten. Suarez erwartet keine internationalen
Institutionen, aber er behélt das Volkerrecht als Recht des Verkehrs zwischen den
einzelnen Staaten, das nur einvernehmlich geéndert werden kann. Suarez bemiiht
sich, den gerechten Krieg von der Intervention zu scheiden, hat aber die iiblichen

274

https://dol.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. - [Er—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

