
 267 

6.4.5 Vitoria 

Francisco de Vitoria, 1483-1546, geboren in Burgos. Dominikaner. Lehrte Theolo-
gie in Paris, Valladolid, Salamanca. Einflußreich für die Erneuerung des Thomis-
mus. Vitoria lebte zurückgezogen, doch seine Schüler haben eine große Bedeutung 
über Gutachtertätigkeit in spanischen politischen Entscheidungsprozeß und für die 
Theologie des Konzils von Trient. 

 
Vergleiche zur Einführung in Leben und Werk: 
Carlos G. Noreña, Studies in Spanish Renaissance Thought. – The Hague 1975. – S. 
36-149 Vitoria, Salamanca and the American Indians 
Ramon Hernandez, Francisco de Vitoria : vida y pensamiento internacionalista. – 
Madrid 1995 
Ulrich Horst, Leben und Werke Francisco de Vitorias, in: Francisco de Vitoria, 
Vorlesungen I. – Stuttgart 1995. – S. 13-99. 

 
Vitoria ist Theologe, ein spezialisierter Moraltheologe, die Zurückhaltung von spe-
kulativeren Bereichen der Theologie ist deutlich. Sein Kommentar der Summa Theo-

logica des Thomas von Aquin gilt allein der Moraltheologie. Seine öffentlichen 
Vorträge behandeln aktuelle moraltheologische Probleme der spanischen Politik, vor 
allem der Eroberung und Kolonialbildung in Amerika. Er war kein Jurist und seine 
Quellen sind keine juristischen, aber seine moraltheologische Methode folgt in völ-
kerrechtlichen Fragen doch sehr stark einem quasijuridischen Prozeß. Bei Vitoria 
wird der Krieg anders als bei Thomas nicht im Zusammenhang der Liebe behandelt, 
sondern im Zusammenhang der Gerechtigkeit. Er ist deshalb in Versuchen des 20. 
und beginnenden 21. Jahrhunderts, die Gerechtigkeit einzelner Kriege zu beurteilen, 
ein bevorzugter Autor. Aber es wird zu wenig gefragt, wie Vitorias Völkerrecht mit 
seiner Theologie zusammenhängt; die Nachschriften seiner Vorlesungen über die 
Summa Theologica sind viel weniger beachtet worden, als seine Vorlesungen zu 
einzelnen moraltheologischen Fragen. Wie für Thomas von Aquin ist das Ziel das 
ewige Heil. Weil der Mensch als Ebenbild Gottes geschaffen ist, muß er auf Gott hin 
ausgerichtet sein. Viktoria braucht das Völkerrecht nicht, um das Zusammenleben 
der Staaten und den Verkehr der Menschen aus verschiedenen Staaten zu regulieren. 
Der Aufbau eines gemeinsamen Rechts der Menschheit wird die Menschen zu sittli-
chen Wesen machen. 
Vergleiche zur politischen Theologie Vitorias: 
Daniel Deckers, Gerechtigkeit und Recht : eine historisch-kritische Untersuchung 
der Gerechtigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546). – Freiburg (Schweiz) 
1991 (siehe unten S. 272). 

 
Seit seiner Wiederentdeckung für die internationale Völkerrechtswissenschaft im 19. 
Jahrhundert ist Vitoria immer wieder zum Vater des modernen Völkerrechts erklärt 
worden. Vitoria veränderte die klassische römische Definition des ius gentium als 
ratio inter omnes homines zur ratio inter omnes gentes. Internationalistische Völker-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 268

rechtler des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts priesen ihn dafür als Vater des 
modernen internationalen Rechtes als eines Rechtes zwischen Staaten. Spätere Auto-
ren priesen ihn gerade dafür, daß er weiterhin das Recht bei allen Völkern meint. 
James Brown Scott, der die Carnegie Endowment-Edition der Völkerrechtsklassiker 
geleitet hat, hat ihn gefeiert wie keinen anderen dieser Klassiker (The Spanish Ori-

gin of International Law, vol. 1, Francisco de Vitoria and his Law of Nations. – 
Oxford 1934). Carl Schmitt hat im Gegenzug Vitoria in seiner Völkerrechtsge-
schichte als einzigem viel Platz gegeben und doch diesen Platz nur genutzt, um sein 
Erstaunen zu dokumentieren, daß Schmitts eigene Themen der Landnahme und der 
Eingrenzung des Gerechten Krieges Vitoria überhaupt nicht interessieren; Schmitt 
hat Vitoria deshalb als vormodern und als irrelevant für das moderne zwischenstaat-
liche Völkerrecht angesehen (Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum 

Europaeum. – Köln 1950. – S. 69-96; erstmals anonym publiziert in: Die neue Ord-
nung 3(1949) 289-313). Solche Reifizierungen der Epochenschwelle sind auch nach 
Scott und Schmitt nicht aus der Vitoria-Literatur verschwunden. Scott interessierten 
an Vitoria zwei Züge, die Schmitt nicht vertragen konnte: daß er Jurist und Moralist 
zugleich gewesen sei und daß er an die Schwelle des Internationalismus getreten sei. 
Weil der Jurist allein nicht kompetent sei, in Fragen mit moralischen Aspekten zu 
urteilen, sollte ein Theologe Rollenmuster für Juristen werden. Für Scott war Vitori-
as ursprüngliche Einsicht, daß die spanischen Könige und die indianischen Herr-
scher gleiches Recht haben. Jede Gesellschaft ist nur ein Teil der ganzen Welt, die 
Angelegenheiten der Staaten müssen nach universalen Standards beurteilt werden. 
Ein Fürst, der einen Gerechten Krieg führt, ist deshalb nicht Partei sondern Richter. 
Ein Krieg, der nur einem Staat nutzt, aber der Staatengemeinschaft schadet, kann 
nicht gerecht sein. Auch wenn Vitoria nirgends einen internationalen Gerichtshof 
nennt, so habe er mit dieser Denkfigur doch bereits den Punkt erreicht, an dem ein 
internationaler Gerichtshof nötig wird. Scotts Vitoria-Lob ist teleologisch, ein 
Rückblick vom vermeintlich kurz vor der Vollendung stehenden Völkerrecht auf 
dessen Anfang. Im Gegensatz zu den post-Schmittianischen Karrikaturen der Positi-
on Scotts wußte Scott selber, was Vitoria vom Internationalismus im 20. Jahrhundert 
trennt, hielt aber mit Vitoria daran fest, daß es einen Unterschied macht, ob das 
Eigeninteresse oder die gemeinsamen Normen der Völker das Urteil der Fürsten 
prägen. Letztlich ist das Vitoriabild der beiden Antagonisten des frühen 20. Jahr-
hunderts nicht weit von einander entfernt; beide haben begriffen, daß das Urteil des 
einzelnen Staates im Namen der Welt juristisch nicht verläßlich ist. Scott hält am 
gerechten Grund für einen Krieg fest und verlangt zum Internationalismus des 20. 
Jahrhunderts fortzuschreiten, Schmitt will an Internationale Organisation nicht den-
ken und verlangt jede Spur einer moralischen Beurteilung von Staaten zu tilgen. 
Gegen den Moraltheologen Vitoria befördert Schmitt den Militäroberrichter Ayala 
zum Juristen für Juristen. 

 
Scotts Vitoriabild hat sich in der modernen Forschung als weitgehend haltbar erwie-
sen. Der Vater des Völkerrechts ist Vitoria vielleicht nicht, schon weil er als Moral-
theologe viel mehr an Zweifelsfragen interessiert ist als an der Erläuterung seiner 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 269 

Begriffe. Aber Vitoria gilt weiter als der Klassiker der Völkerrechtsgemeinschaft. 
Doch wie er sich die internationale Gemeinschaft konkret vorgestellt hat, wissen wir 
kaum. Er hat keinen Platz für einen Vorrang des Kaisers, obwohl sein eigener König 
damals Kaiser war. Mit einer Christenheit unter der Führung des Papstes hat er auch 
nichts zu tun. Klar ist, daß er die bleibende Gemeinschaft aller Menschen betont, die 
Einrichtung von Staaten hat den Verkehr nicht aufgehoben. Vor allem hat er begrif-
fen, daß die Heiden den größten Teil des orbis bewohnen. Dennoch bleibt eine 
Spannung zwischen dem egalitären Universalismus, der Christen und Heiden von 
Natur und Völkerbrauch her gleiches Recht gibt, und einem Vorrang des Göttlichen 
Gesetzes, das Christen die Pflicht der Mission und damit das Recht zum bewaffne-
ten Schutz der Mission gibt. So sehr Vitoria das Besuchsrecht untheologisch zu 
fundieren versucht, eine islamische Mission in Europa hätte ihn denn doch überfor-
dert (darin hat Carl Schmitt natürlich recht). 
 
 
Texte 

 
Vorlesungen : Völkerrecht, Politik, Kirche, – Stuttgart : Kohlhammer, 1995-

1997. – 2 Bde. (Theologie und Frieden ; 7-8) 

Enthält alle Vorlesungen in lateinischer und deutscher Sprache; völkerrechtlich 
relevant sind außer De Indis und De jure belli auch De potestate civili und De potes-

tate Ecclesiae. 
 

De Indis recenter inventis (1532) 

Prüfung der Gründe, die einen Krieg der Spanier gegen die Indianer und eine an-
schließende Herrschaft über sie rechtfertigen könnten. Es gibt weder ein Recht des 
Kaisers noch des Papstes auf die ganze Welt. Auch eine Weigerung der Indianer, das 
Christentum anzunehmen, begründet keinen Krieg. Spanische Gewalt ist nur dann 
rechtmäßig, wenn die Indianer Niederlassung von Spaniern und christliche Mission 
gewaltsam verhindern wollen. Am Beginn der Vorlesung leugnet Vitoria, daß die 
Indianer aristotelische Sklaven von Natur seien (das können nur Menschen sein, die 
sich kaum von Tieren unterscheiden). Am Ende der Vorlesung läßt er offen, ob sie 
genug Vernunft haben, einen legitimen Staat zu gründen und verwalten; deshalb ist 
eine spanische Schutzherrschaft zum Nutzen der Indianer denkbar. 

 
De jure belli Hispanorum in barbaros (1532) 

Weil die Besitznahme dieser Provinzen weniger aus deren Barbarenstatus als aus 
Kriegsrecht begründet werden muß, behandelt Vitoria das Kriegsrecht. Auch Chris-
ten ist Krieg erlaubt. Sich verteidigen darf jeder Privatmann, angreifen dürfen nur 
Staaten. Der Gerechte Krieg ist Strafe für ein Unrecht, das genügend bedeutend sein 
muß, um Krieg zu rechtfertigen. Theoretisch kann der Krieg nicht auf beiden Seiten 
gerecht sein, praktisch können in zweifelhafter Lage beide Seiten glauben Recht zu 
haben. Unschuldige dürfen nicht absichtlich getötet werden (auch Türken nicht), ihr 
Tod darf aber im Zusammenhang mit Kriegshandlungen (Belagerung von Städten) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 270

in Kauf genommen werden. Wegen dieser Gefährdung Unschuldiger sind solche 
Kriegshandlungen aber nur rechtmäßig, wenn sie unbedingt nötig sind. 

 
 

Literatur 

 
Höffner, Josef 

Kolonialismus und Evangelium : spanische Kolonialethik im Goldenen Zeital-

ter. – 2., verbesserte Aufl. – Trier : Paulinus-Verl., 1969. – 455 S. 

Erste Auflage 1947 u.d.T.: Christentum und Menschenwürde 

Höffner gibt eine Gesamtdarstellung der theologischen und juristische Diskussion 
um die Spanische Eroberungs- und Kolonialpolitik in Amerika, aber die systemati-
sche Darstellung der Kolonialethik folgt Vitoria und seinen Schülern Soto und Cano. 
Im Zentrum steht das Fremdenrecht, vor allem als Einwanderungs- und Siedlungs-
recht. Aus dem Völkerrecht der Menschengemeinschaft steht den Spaniern das 
Recht einzuwandern und Handel zu treiben zu, sie dürfen aber den Eingeborenen 
nicht schaden. Genauso zentral ist für Vitoria aber das Missionsrecht der Kirche. 
Der Rechtsbereich der Kirche wird auf die ganze Welt, auch auf die heidnische 
ausgedehnt. Es gibt zwar keine weltliche Herrschaft des Papstes über die Welt, aber 
wenn es um geistliche Belange geht, hat die Kirche weltweit weltliche Gewalt. In 
der Frage der Kriegsethik stehen die Kolonialtheoretiker solide auf dem Fundament 
der Theorie des Gerechten Krieges. Ihr Problem war, daß es mit dem gerechten 
Kriegsgrund in Amerika nicht weit her war. Vitoria kann nur auf Widerstand gegen 
Missionare zurückgreifen (ein Argument, daß Autoren mit Missionserfahrung nicht 
beeindruckte) und auf Verteidigung Unschuldiger. Sünden wider die Natur (Kanni-
balismus, Menschenopfer) sind an sich noch kein Kriegsgrund, wohl aber die Ver-
teidigung unschuldiger Opfer dieser Praktiken (auch das beeindruckte Praktiker 
nicht, da in den Kriegen mehr Leute abgeschlachtet wurden als vor Opferung be-
wahrt). 

 
Soder, Josef 

Die Idee der Völkergemeinschaft : Francisco de Vitoria und die philosophi-

schen Grundlagen des Völkerrechts. – Frankfurt am Main (u.a.) : Metzner, 

1955. – 143 S. (Völkerrecht und Politik ; 4) 

Die Menschen- oder Völkergemeinschaft (orbis), die die gesamte Menschheit um-
faßt, hat bei Vitoria staatliche Züge (quodammodo una respublica), aber keine Insti-
tutionen. Sie gibt den normativen Rahmen für Staatenverhalten ab, vor allem bei der 
Entscheidung über Krieg oder Intervention. Wenn der Krieg nicht der Menschenge-
meinschaft/Völkergemeinschaft dient, soll er unterlassen werden. Humanitäre Inter-
ventionen gegen Bräuche, die außerhalb der Menschengemeinschaft stellen (Men-
schenopfer, Kannibalismus u.ä.), sind nicht per se erlaubt, sondern erst als Schutz 
von unschuldigen Opfern. Wenn ein Staat beim Schutz der eigenen Untertanen ver-
sagt, dürfen andere Staaten einspringen. Die Quellen dieses gemeinsamen Rechtes 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 271 

der Menschheit – Naturrecht oder positives Recht – werden bei Vitoria nicht thema-
tisiert. Das Völkerrecht ist von totius orbis autorisiert, aber wir erfahren nicht wie. 

 
Fernández Santamaria, José A. 

The State, War and Peace : Spanish Political Thought in the Renaissance 1516-

1559. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 1977 (Cambridge Studies in 

Early Modern History) S. 58-119 

Vitoria hat das Problem erkannt, daß Staaten gegründet werden, um Frieden zu 
schaffen, daß aber die Staaten dann eine Ursache von Krieg werden. Gegen das 
moralische Chaos der Staatenwelt braucht er erstens die übergeordnete Autorität des 
ius gentium und zweitens eine Sanktion des ius gentium. Dafür hat er aber nur die 
Staaten selber als Richter und Exekutor. Der Fürst muß den gerechten Krieg dem 
ungerechten Frieden vorziehen. 
Vitoria erklärt die amerikanischen Indianer-Staaten zu ‚perfekten’ Staaten. Damit 
müssen sie aber auch die Pflichten von Staaten übernehmen und sind für das Ver-
säumen dieser Pflichten strafbar. Vor allem müssen die indianischen Staaten das 
Gastrecht für Händler, Gesandte, Missionare achten; wenn ein wesentlicher Teil 
ihrer Bevölkerung getauft ist, kann der Papst diesen Staaten einen christlichen Herr-
scher geben. Wegen der unschuldigen Opfer von Menschenopfern und ähnlichen 
Verletzungen des Menschheitsbraucht ist jederzeit eine Humanitäre Intervention 
rechtens. Selbst eine Treuhandregierung wegen mangelnden Denkvermögens der 
Indianer schließt Vitoria nicht aus. 

 
Justenhoven, Heinz-Gerhard 

Francisco de Vitoria zu Krieg und Frieden. – Köln : Bachem, 1991. – 213 S. 

(Theologie und Frieden ; 5) 

Während Thomas von Aquin nur den Krieg zur Strafe kennt, unterscheidet Vitoria 
zwischen dem Defensivkrieg (der von Natur her immer gerechtfertigt ist) und dem 
Offensivkrieg (der nicht der Vollzug der Strafe ist, sondern nur zur Ergreifung der 
Übeltäter dient). Der Unterschied zu Thomas ist, daß Vitoria nicht mehr selbstver-
ständlich davon ausgeht, daß der Feind die Strafe verdient. Vitoria unterscheidet die 
Vollmacht des Fürsten zur Kriegsführung als Haupt seines Staates und die Voll-
macht als Beauftragter der Völkergemeinschaft. Tatsächlich ist der Unterschied aber 
gering; weil es keine internationalen Institutionen gibt, muß jeder Fürst selber im 
Namen der Weltgemeinschaft entscheiden. Damit ist es möglich, daß der Krieg auf 
beiden Seiten gerecht sein kann, weil beide Seiten ihr eigenes Urteil bilden müssen. 
Deshalb verlangt Vitoria strenge formale Regeln des innerstaatlichen Beratungs- 
und Entscheidungsprozesses und ein Gerichtsverfahren nach der Entwaffnung des 
Gegners. Das Recht im Krieg ist abhängig von der Aufgabe, Schuldige einem Pro-
zeß zuzuführen; freilich kann die Schädigung Unschuldiger nicht völlig vermieden 
werden. Die Vernichtung eines anderen Volkes ist aber kein gerechtes Mittel. 
Die ganze Lehre ist eine moraltheologische Lehre. Die Einheit der Völkergemein-
schaft kommt daher, daß alle Menschen aufs Heil hin angelegt sind. Alle anderen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 272

Ziele sind diesem Ziel untergeordnet. Die Missionsproblematik ist deshalb der Kern 
von Vitorias Überlegungen. 
Justenhoven behandelt auch die klassischen Themen der Vitoriadarstellung noch 
einmal – Völkergemeinschaft, freien Verkehr, Missionsrecht –, aber alles etwas 
unübersichtlich in eine Gliederung nach den drei klassischen Bedingungen des Ge-
rechten Krieges gepreßt. 

 
Deckers, Daniel 

Gerechtigkeit und Recht : eine historisch-kritische Untersuchung der Gerech-

tigkeitslehre des Francisco de Vitoria (1483-1546). – Freiburg (Schweiz) :  U-

niv.-Verl. ; (u.a.), 1991 (Studien zur theologischen Ethik ; 35). – S. 323-329 Die 

andere Grenze der königlichen Gewalt : das bonum der Christianitas und das 

bonum des orbis; S. 342-394 Völkerrechtslehre und Gerechtigkeit 

Vitoria übt scharfe Kritik an den dauernden Kriegen mit Frankreich, die die christia-
nitas schädigen, die nach außen einig auftreten sollte. Selbst bei gerechten Kriegen 
sollte das Wohl der christianitas entscheidend sein. „Christianitas“ mag mittelalter-
lich klingen, aber mit universalistischen Ansprüchen von Papst oder Kaiser hat Vito-
ria nichts mehr zu tun. Er hält an Ansprüchen christlicher Fürsten in Nordafrika, 
Vorderasien und Südosteuropa fest, aber über diese Wiederholung alter Rechtsposi-
tionen hinaus denkt er die Christenheit defensiv. Die christiana provincia ist nur Teil 
des orbis. Ein Krieg darf nicht zum Nutzen der christiana provincia sein, wenn sie 
zum Schaden des orbis ist. Der orbis wird in Analogie zu einer Republik gesehen, 
weil er ein Recht hat. 
Deckers bietet die genaueste Diskussion des Völkerrechts bei Vitoria, vor allem weil 
er außer der üblichen Berücksichtigung der Vorlesungen De Indis und De jure belli 
auch den Kommentar zu Summa Theologica II-II q. 57 a 3 einbezieht, zur einzigen 
Stelle bei Thomas von Aquin, an der jus gentium erwähnt wird. Vitoria unterschei-
det scharf zwischen Naturrecht und menschlicher Satzung, aber wenn alle Stellen 
berücksichtigt werden, verschwimmen die scharfen Konturen wieder. Vitoria hat 
von Konrad Summenhart die Identifizierung von Natur mit dem Stadium vor dem 
Eigentum übernommen. Das ius gentium ist so die universale Ordnung unter Vor-
aussetzung von Eigentum, ein menschlicher Konsens, der fast den ganzen orbis 
umfaßt. Vitorias Ziel ist die Verbindlichkeit auch dieses Brauches zu zeigen. Die 
Basis des Völkerrechts ist der Willen der Gesamtheit. Thomas von Aquin, Summen-
hart, Cajetan sind ohne dieses Völkerrecht ausgekommen. Vitoria braucht es für 
verbindliche Regeln der Kriegsführung und des Verkehrs zwischen Staaten. Er 
braucht diese Regeln aus theologischen Gründen. Ohne sie würde der orbis nicht 
zugrundegehen, doch die Menschen würden ihrer Bestimmung als sittlicher Wesen 
nicht mehr gerecht. 
 
Ortega, Martin C. 

Vitoria and the Universalist Conception of International Relations, in: Classical 

Theories of International Relations / ed. by Ian Clark and Iver B. Neumann. – 

Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 1996. – S. 99–119 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 273 

Vitoria muß unbedingt als ein moderner Autor anerkannt werden, weil er das spani-
sche Kolonialreich, eine klar moderne Erscheinung, reflektiert. Damit ergeben sich 
zwei Wege der Moderne: Einerseits Vitorias Universalismus, in dem auch die neu-
entdeckten Völker als vernünftige Wesen anerkannt werden und die Mission als ein 
Dialog angesehen wird. Andererseits der Etatismus, der in der Regel mit einer pes-
simistischen Anthropologie verbunden ist. Als Anfang dieses etatistischen Weges 
kann Machiavelli gesehen werden, aber es wird bald der vorherrschende Weg der 
europäischen internationalen Beziehungen in Praxis und Theorie. 

 
Anghie, Antony 

Francisco de Vitoria and the Colonial Origins of International Law, in: Social 

and Legal Studies 5 (1996) 321-336 

Neudruck in: Antony Anghie, Imperialism, Sovereignty and the Making of 

International Law. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2004. – S. 13-31 

In der Forschung wurde als Vitorias Leistung angesehen, daß er auch den Indianer-
staaten den Status europäischer Staaten zuschreibt und damit eine Universalisierung 
des Völkerrechts geleistet hat. Anghie betont dagegen, daß Vitorias Ausgangspunkt 
kulturelle Verschiedenheit ist. Eine Souveränitätstheorie gab es noch nicht und Vito-
ria muß die Ausübung von Autorität vielschichtiger bestimmen. Vitoria ersetzt das 
Göttliche Recht und seine Anwendung durch den Papst durch natürliches Recht und 
seine Anwendung durch den Herrscher. Er rehabilitiert die Indianer als vollgültige 
Menschen (deren Staaten zu überfallen kein gerechter Krieg ist), dadurch werden sie 
aber Subjekte des Völkerrechts (die die friedliche Anwesenheit von Spaniern zu 
Mission und Handel dulden müssen). Trotzdem gesteht Vitoria den Indianern und 
ihren Staaten nicht volle Gleichwertigkeit mit den Europäern zu. Das Problem ist 
nicht, daß ihnen christliche Religion fehlt, sondern daß sie an unmenschlichen Bräu-
chen hängen. Was Vitoria als auf göttlichem Recht basierend zurückgewiesen hatte, 
kehrt als Naturrecht wieder. Der Krieg gegen die Indianer ist kein gerechter Krieg, 
damit müssen aber auch die beschränkenden Regeln des Gerechten Krieges nicht 
beachtet werden. Vitorias Thema ist nicht die Ordnung zwischen souveränen Staa-
ten, sondern das Problem der Ordnung zwischen Staaten, die zu zwei verschiedenen 
und ungleichwertigen Kulturen gehören. 

 
 

Zur Theorie des gerechten Krieges bei Vitorias Schülern und Nachfolgern in Sala-
manca, Domingo de Soto (1495-1560) und Melchor Cano (1509-1560), und aus-
serdem zu Luis de Molina (1536-1600) vergleiche: Suche nach Frieden : politische 
Ethik in der Frühen Neuzeit I / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riedenauer. 
– Stuttgart 2000. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 274

6.4.6 Suárez 

Francisco Suárez, 1548-1617, aus Granada. Jesuit. Lehrte als Theologieprofessor 
u.a. in Rom, Salamanca und Coimbra. Er war als Gutachter am Entscheidungspro-
zeß der spanischen Kolonial- und Außenpolitik beteiligt, aber in seinen umfangrei-
chen Werken machen moraltheologische oder gar rechtsphilosophische Schriften nur 
einen geringen Teil aus, in seinem rechtsphilosophischen Werk völkerrechtliche 
Diskussionen wiederum nur einen kleinen Teil. Suárez war der unbezweifelte Meister 
der Spätscholastik, von einem europaweiten Einfluß auf Katholiken wie Protestanten. 

 
Vgl. zur Biographie: 
Joseph H. Fichter, Man of Spain : Francis Suarez SJ. – New York 1940. 

 
Suárez ist (gemeinsam mit anderen spanischen jesuitischen Theologen seiner Zeit) 
der Begründer der modernen politischen Philosophie, er gründet die Staatslehre 
allein auf natürliche menschliche Ziele (noch ohne die hobbesianischen Einengun-
gen auf Stolz und Eigeninteresse). Das Naturrecht kann nur allgemeine Regeln ge-
ben, das Zusammenleben in einer Gesellschaft benötigt spezifischere Gesetze. Diese 
müssen auf einen Willen gegründet werden, Suárez läßt die Staatsgewalt deshalb aus 
einem Vertrag hervorgehen. 
Zur Einführung in die Staats- und Rechtstheorie vergleiche: 
Reijo Wilenius, The Social and Political Theory of Francisco Suárez. – Helsinki 
1963 
Carlos G. Noreña, Francisco Suárez on Democracy and International Law, in: His-
panic Philosophy in the Age of Discovery / ed. by Kevin White. – Washington, DC 
1997. – S. 257-271 
Jean-François Courtine, Nature et empire de la loi : études suaréziennes. – Paris 
1999. 

 
Suárez hat ein gutes Anrecht, Vater des modernen Völkerrechts genannt zu werden. 
Er hat als erster methodisch das gemeinsame Recht der Menschheit vom zwischen-
staatlichen Recht geschieden und er hat als erster methodisch das Naturrecht und das 
gewillkürte Völkerrecht unterschieden. Daß die Gesellschafts-, Staats- und Rechts-
bildung in getrennten Gruppen geschieht, nimmt Suárez als selbstverständlich hin. 
Das ius gentium als das gemeinsame Recht der Menschheit wird in diesen Einheiten 
ohne Abstimmung mit anderen Staaten fortentwickelt. Freilich kennt er genauso 
selbstverständlich eine internationale Gesellschaft aller Menschen, die ist quasi 
politicam et moralem. Der Staat ist nötig, weil die Familien keine perfekten, selbst-
genügsamen Einheiten sind. Aber auch die Staaten sind nicht so perfekt, daß sie 
keinen Verkehr mit den anderen nötig hätten. Suárez erwartet keine internationalen 
Institutionen, aber er behält das Völkerrecht als Recht des Verkehrs zwischen den 
einzelnen Staaten, das nur einvernehmlich geändert werden kann. Suárez bemüht 
sich, den gerechten Krieg von der Intervention zu scheiden, hat aber die üblichen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

