
Philosophische Grundbegriffe 
Sozialer Arbeit

Johannes Nathschläger

Studienkurs
Soziale Arbeit

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


STUDIENKURS SOZIALE ARBEIT

Lehrbuchreihe für Studierende der Sozialen Arbeit  
an Hochschulen und Universitäten

Praxisnah und in verständlicher Sprache führen die Bände der Reihe  
in die zentralen Anwendungsfelder und Bezugswissenschaften 
der Sozialen Arbeit ein und vermitteln die für angehende Sozialar-
beiter:innen und Sozialpädagog:innen grundlegenden Studien- 
inhalte. Die konsequente Problemorientierung und die didaktische 
Aufbereitung der einzelnen Kapitel erleichtern den Zugriff auf die  
fachlichen Inhalte. Bestens geeignet zur Prüfungsvorbereitung u.a. 
durch Zusammenfassungen, Wissens- und Verständnisfragen  
sowie Schaubilder und thematische Querverweise.

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Grundbegriffe 
Sozialer Arbeit

Johannes Nathschläger

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Veröffentlichung wurde gefördert aus dem Open-Access-Publikationsfonds der  
Katholischen Hochschule Nordrhein-Westfalen.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2025

© Johannes Nathschläger

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-3376-8 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-6339-4

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748963394

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://www.nomos.de
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://www.nomos.de
https://doi.org/10.5771/9783748963394


Vorwort

Während ihres Studiums der Sozialen Arbeit setzen sich Studierende mit ver­
schiedenen Bezugswissenschaften wie Soziologie, Politikwissenschaft, Medizin 
oder Psychologie auseinander. Im Sinne der Interdisziplinarität liefern diese 
Disziplinen wichtiges Grundlagenwissen für (angehende) Fachkräfte. Bei der 
Auseinandersetzung mit ethischen Fragen begegnet man im Studium schließ­
lich auch der Philosophie. Doch wo soll man ansetzen, wenn man sich – auch 
jenseits konkreter ethischer Fragen – mit Philosophie beschäftigen möchte? 
Welche Themen und Fragestellungen sind hier relevant – und welche nicht? 
Welche Bedeutung haben philosophische Diskurse und Diskussionen für die 
Soziale Arbeit überhaupt?

Das vorliegende Buch bietet einen philosophischen Grundkurs für Studieren­
de und Fachkräfte der Sozialen Arbeit. Es behandelt elf philosophische The­
men und Grundbegriffe systematisch und versucht, den philosophischen Dis­
kurs zu diesen zentralen Begriffen verständlich und anschaulich zu vermitteln. 
Dazu wurde für jeden dieser Begriffe ein zentraler Protagonist ausgewählt, der 
in diesem Kontext besonders wirksam geworden ist. Natürlich ist eine solche 
Auswahl selektiv. Angesichts der Vielzahl bedeutender Denker in zweieinhalb 
Jahrtausenden abendländischer Philosophiegeschichte ist eine solche Auswahl 
jedoch unumgänglich. Zudem wird zu jedem Begriff zunächst eine allgemeine 
Darstellung des philosophischen Diskurses gegeben, in deren Rahmen auch 
andere philosophische Positionen – von der Antike über das Mittelalter und 
die Neuzeit bis zur Gegenwart – aufgegriffen werden. Vor diesem Hintergrund 
wird dann das Denken der ausgewählten Philosophen diskursiv entfaltet.

Dieses (Lehr)buch soll also Orientierung bieten. Es soll dabei helfen, sich in 
zentralen Begriffen zurechtzufinden, die unseren Alltag als Fachkräfte prägen. 
Dazu gehören grundlegende und teilweise sogar identitätsstiftende Schlagwör­
ter wie soziale Gerechtigkeit, Autonomie oder Gemeinschaft, die unter ande­
rem auch in der Internationalen Definition Sozialer Arbeit eine zentrale Rolle 
spielen. Doch was genau meinen wir eigentlich, wenn wir von diesen Begriffen 
sprechen? Begriffe zu erörtern, zu reflektieren sowie gängige Begriffserklärun­
gen zu kritisieren und zu diskutieren, ist eine der wesentlichen Aufgaben der 
Philosophie.

Durch eine systematische und leicht verständliche Einführung in die genann­
ten und weitere zentrale philosophische Themen soll das Verständnis und die 
Anwendung abstrakter philosophischer Begriffe in der Sozialen Arbeit vertieft 

5

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die kritische Reflexionsfähigkeit der Leserschaft gestärkt werden. Denn 
darum geht es in der Philosophie seit jeher: zu staunen und zu zweifeln, 
grundlegende Fragen aufzuwerfen und begründete Antworten zu finden. Die 
Philosophie fordert uns heraus, über offensichtliche und oft oberflächliche 
Erklärungen hinauszugehen und tiefer liegende Zweifel, Widersprüche und 
Ambivalenzen zu thematisieren.

Die vorgestellten philosophischen Konzepte sollen den Leserinnen und Lesern 
dabei helfen, ihre berufliche Praxis in der Sozialen Arbeit kritisch weiterzuent­
wickeln. Es geht darum, die Fähigkeit zu bewahren und zu fördern, eingefah­
rene Überzeugungen infrage zu stellen und alternative Sichtweisen zuzulassen. 
Im besten Fall werden verkrustete Denkstrukturen aufgebrochen und ein flexi­
blerer, kreativerer Umgang mit komplexen Situationen in der hochkomplexen 
Profession der Sozialen Arbeit entwickelt. Mit anderen Worten: ein Denken 
„out of the box”.

Abschließend erlaube ich mir noch einige Bemerkungen allgemeiner Art.

Aus Gründen der besseren Lesbarkeit habe ich mich im Fließtext auf ein 
Mindestmaß an Literaturverweisen beschränkt. In der Regel werden bei den 
Hauptwerken der jeweiligen Philosophen die Originalausgaben genannt, es sei 
denn, es erfolgen Verweise auf konkrete Textstellen. Am Ende jedes Kapitels 
werden die Quellen sowie geeignete weiterführende Literatur aufgeführt.

Die Frage geschlechtergerechter Schreibweise wurde so entschieden, dass 
munter zwischen weiblicher, männlicher und geschlechtsneutralen Varianten 
hin- und hergewechselt wird.

Die einzelnen Kapitel sind so aufgebaut, dass sie nicht zwingend hinterein­
ander gelesen werden müssen, da jedes Thema für sich steht. Dadurch soll 
einerseits selektives, interessensgeleitetes Lesen ermöglicht und andererseits 
ein flexibler Einsatz des Grundkurses in der Lehre ermöglicht werden. Im 
Umkehrschluss waren dadurch an manchen Stellen Redundanzen nicht ganz 
zu vermeiden, da bestimmte Positionen und Denker – insbesondere Aristote­
les, Platon und Kant – ebenso wie bestimmte ethische Fragen innerhalb der 
einzelnen Kapitel immer wieder „auftauchen“.

Vorwort

6

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zudem sei angemerkt, dass bei der Überprüfung des Manuskripts Künstliche 
Intelligenz unterstützend verwendet wurde, insbesondere für stilistische Ver­
besserungen, aber auch bei der Verfeinerung argumentativer Details.

   

Münster, im Juni 2025 
Johannes Nathschläger

Vorwort

7

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie 13

1.1. Zum Aufbau des Buches 13

1.2. Was ist Philosophie? Eine persönliche Perspektive zum 
Einstieg 18

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen 21

1.4. Vorläufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und 
ihrer Disziplinen für die Soziale Arbeit 35

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre 39

2.1. Freiheit als Thema der Philosophie 39

2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext 42

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen 44

2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 52

2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 57

3. Gemeinschaft: Aristoteles 59

3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie 60

3.2. Aristoteles: Biografie und historischer Kontext 64

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen 66

3.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 72

3.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 76

4. Autonomie: Immanuel Kant 78

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie 79

4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext 82

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen 85

4.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 89

4.5. Anregungen zum Weiterdenken 92

9

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Macht und Wissen: Michel Foucault 95

5.1. Die Dualität von Wissen und Macht in der 
Philosophiegeschichte 96

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext 99

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen 102

5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 110

5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 118

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum 120

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie 120

6.2. Martha Nussbaum: Biografie und historischer Kontext 130

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen 131

6.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 138

6.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 140

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir 143

7.1. Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie 143

7.2. Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext 146

7.3. Zentrale Begriffe und Ideen 148

7.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 152

7.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 155

8. Helfen: Albert Schweitzer 157

8.1. Helfen als Thema der Philosophie 157

8.2. Albert Schweitzer: Biografie und historischer Kontext 160

8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte 161

8.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 165

8.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 168

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas 170

9.1. Verantwortung für Andere als Thema in der Philosophie 171

Inhaltsverzeichnis

10

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9.2. Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext 174

9.3. Zentrale Begriffe und Konzepte 176

9.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 179

9.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 181

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas 183

10.1. Kommunikation als Thema in der Philosophie 183

10.2. Jürgen Habermas: Biografie und historischer Kontext 187

10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte 189

10.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 193

10.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 198

11. Sinn: Viktor Frankl 200

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie 200

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext 205

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte 208

11.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 212

11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 215

12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin 217

12.1. Nächstenliebe als Thema in der Philosophie 218

12.2. Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext 222

12.3. Zentrale Begriffe und Ideen 224

12.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit 226

12.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken 228

Epilog 230

Register 233

Inhaltsverzeichnis

11

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

„Was Philosophie sei und was sie wert sei, ist umstritten. Man erwartet von ihr 
außerordentliche Aufschlüsse oder läßt sie als gegenstandsloses Denken gleichgültig 

beiseite. Man sieht sie mit Scheu als das bedeutende Bemühen ungewöhnlicher 
Menschen oder verachtet sie als überflüssiges Grübeln von Träumern. Man hält sie 

für eine Sache, die jedermann angeht und daher im Grunde einfach und verstehbar 
sein müsse, oder man hält sie für so schwierig, daß es hoffnungslos sei, sich mit ihr zu 

beschäftigen.“ 
Karl Jaspers1

1.1. Zum Aufbau des Buches

Die Ambivalenz, die sich aus dem Zitat von Karl Jaspers (1883–1969) ergibt, 
hat mich ebenfalls geleitet, als ich den Entschluss fasste, dieses Buch zu schrei­
ben. Mit dem deutschen Existenzphilosophen teile ich die Auffassung, dass 
Philosophie alle angeht. Wenn das so ist, dann haben Philosophen auch die 
Pflicht, ihre Gedanken so klar und verständlich auszudrücken, dass möglichst 
jeder sie nachvollziehen kann. Wo das in der Vergangenheit nicht gelungen 
ist – man denke nur an die kryptischen, mitunter seitenlangen Schachtelsätze 
eines Immanuel Kant (1724–1804) oder eines Georg Wilhelm Friedrich Hegel
(1770–1831) –, braucht es Vermittler, die sich bemühen, klar und verständlich 
auszudrücken, was die jeweiligen Denker gemeint haben könnten. Als ein 
solcher Vermittler verstehe auch ich mich.

Als Sozialpädagoge und Philosoph ist es mir ein Anliegen, aus dem für Fach­
fremde kaum zu überblickenden Terrain der Philosophie jene Themen heraus­
zugreifen, die an der Schnittstelle zwischen Philosophie und Sozialer Arbeit 
liegen. Es sind Themen, die uns tagtäglich in unserer Arbeit betreffen und 
über die wir alle in der Praxis früher oder später ins Nachdenken – und viel­
leicht auch ins Philosophieren – kommen. Es sind philosophische Themen, an 
denen man einfach nicht vorbeikommt: Gerechtigkeit, Autonomie, Freiheit, 
Verantwortung, Gemeinschaft, Helfen, Sinn.

Das Buch ist so aufgebaut, dass jedes Kapitel einem Philosophen gewidmet ist, 
dessen Denken in besonderer Weise das Interesse von Fachkräften und Studie­
renden der Sozialen Arbeit wecken sollte. Zu Beginn jedes Kapitels benutze 
ich entweder ein Gedankenspiel oder ein konkretes Gedankenexperiment

1 Jaspers, Karl (2008), Einführung in die Philosophie, 27. Aufl., München, S. 9

13

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(in der Philosophie sehr beliebt), um die Leserinnen herauszufordern, sich 
gedanklich auf das jeweilige Thema einzulassen und ihre eigenen Perspektiven 
zu reflektieren. Anschließend wird der jeweilige philosophische Begriff als 
Thema der Philosophiegeschichte vorgestellt und exemplarisch (und zugege­
benermaßen selektiv) gezeigt, wie sich die begriffliche Diskussion in verschie­
denen Epochen verändert hat. Dabei habe ich versucht, zu allen zentralen 
Begriffen Positionen aus verschiedenen Epochen (Antike, Mittelalter, Neuzeit, 
Gegenwart) zu berücksichtigen.

Diese Darstellung muss zwar notgedrungen etwas oberflächlich bleiben, ist 
aber notwendig, um den Lesern einen Eindruck von der Breite und Heteroge­
nität des Diskurses zu vermitteln. In der Philosophie geht es schließlich nie 
darum, ein für alle Mal eindeutige Wahrheiten zu postulieren (auch wenn dies 
immer wieder versucht wurde). Hinzu kommt, dass es in der Philosophie – 
anders als etwa in den Naturwissenschaften – keinen linearen Erkenntnisfort­
schritt gibt. Was Aristoteles oder Platon vor rund 2400 Jahren zur Frage des 
guten Lebens oder der gerechten Gesellschaft zu sagen hatten, ist heute inspi­
rierend und aktuell wie eh und je – im Gegensatz zum medizinischen oder 
physikalischen Wissen von damals, das in vielen Bereichen längst überholt 
ist. Philosophische Fragen hingegen behalten ihre Relevanz, da sie sich in der 
Regel nicht einfach durch neue empirische Erkenntnisse erledigen, sondern 
immer wieder neu gestellt und diskutiert werden müssen.

Am Ende des jeweiligen ersten Kapitelabschnitts werde ich noch einmal auf 
das Gedankenspiel bzw. Gedankenexperiment vom Kapitelanfang zurückkom­
men.

Es folgen knapp gehaltene biografische Hinweise zu den jeweiligen Philoso­
phen und ein Blick auf den historischen Kontext. Anschließend werden die 
zentralen Begriffe und Ideen erläutert und die Relevanz dieser Positionen, 
Ideen und Konzepte für die Soziale Arbeit diskutiert. Jedes Kapitel schließt mit 
drei Anregungen zum Weiterdenken.

Die Auswahl der philosophischen Grundbegriffe basiert auf der Überzeugung, 
dass die Soziale Arbeit eine Disziplin ist, die tief in den Grundfragen des 
Menschseins verwurzelt ist. Jeder dieser Begriffe repräsentiert eine Schlüssel­
perspektive, die sowohl für das Verständnis individueller Lebenslagen als auch 
für die Analyse gesellschaftlicher Strukturen unverzichtbar ist. Zugleich sind 
die Begriffe durch einen inneren Zusammenhang miteinander verbunden, da 
sie unterschiedliche Aspekte menschlicher Existenz und sozialer Interaktion 
beleuchten, die sich gegenseitig bedingen und ergänzen.

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

14

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Begriffe Freiheit (Sartre) und Autonomie (Kant) stehen für die individuel­
len Grundlagen des Menschseins: die Fähigkeit, selbstbestimmt zu handeln, 
Entscheidungen zu treffen und Verantwortung für das eigene Leben zu über­
nehmen. Sie werfen die Frage auf, inwieweit der Mensch in einer Welt, die 
zugleich von äußeren Zwängen und inneren Begrenzungen geprägt ist, hand­
lungsfrei ist. Ergänzt wird diese Dimension durch die Begriffe Macht und 
Wissen (Foucault) sowie Gemeinschaft (Aristoteles). Sie verdeutlichen, dass 
individuelles Handeln immer in soziale und kulturelle Strukturen eingebettet 
ist.

Die Themen Geschlechtergerechtigkeit (de Beauvoir) und soziale Gerechtig­
keit (Nussbaum) erweitern diese Perspektive, indem sie auf spezifische Un­
gleichheiten und strukturelle Barrieren hinweisen, die individuelle Freiheit
und soziale Teilhabe einschränken können. Hier wird der Bezug zur Praxis 
der Sozialen Arbeit besonders deutlich, da diese Begriffe sowohl die Reflexion
über die individuellen Bedingungen eines guten Lebens als auch die Verän­
derung gesellschaftlicher Verhältnisse fördern, um Chancengerechtigkeit und 
Würde für alle Menschen zu ermöglichen.

Die ethischen Grundbegriffe des Helfens (Schweitzer), der Nächstenliebe
(Thomas von Aquin) und der Verantwortungsethik (Levinas) zeigen, dass 
Soziale Arbeit nicht nur eine Frage der individuellen Kompetenz oder Metho­
dik ist, sondern tief durch ethische Fragen und Ansprüche geprägt ist. Sie 
fordern uns auf, uns mit der moralischen Verpflichtung gegenüber dem Ande­
ren auseinanderzusetzen und das Spannungsfeld zwischen Hilfe, Kontrolle 
und Verantwortung zu reflektieren. Schließlich verweisen Kommunikation
und Diskurs (Habermas) auf die Notwendigkeit, gesellschaftliche Prozesse 
durch Verständigung und Partizipation zu gestalten, während der Sinnbegriff 
(Frankl) die wohl tiefste Frage nach der menschlichen Existenz aufwirft. Wie 
können Menschen – insbesondere in schwierigen Lebenssituationen – eine 
Perspektive finden, die ihnen Sinn, Orientierung und Halt gibt?

Zusammen bilden diese Begriffe eine Art philosophisches Begriffsnetz, das die 
Grundlagen der Sozialen Arbeit aus verschiedenen Perspektiven beleuchtet: 
vom individuellen Handeln über die Reflexion gesellschaftlicher Strukturen 
bis hin zur ethischen Verantwortung. Sie sind keine isolierten Begriffe, son­
dern greifen ineinander, indem sie die Verbindung zwischen Individuum, 
Gesellschaft und Ethik herstellen. Aus diesem Grund ließen sich thematische 
und begriffliche Überschneidungen nicht ganz vermeiden. Die Auswahl der 
Themen in diesem Buch spiegelt somit auch mein Selbstverständnis der 

1.1. Zum Aufbau des Buches

15

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialen Arbeit wider: eine Profession, die sich im Spannungsfeld zwischen 
individueller Hilfe und gesellschaftlichem Wandel bewegt und dabei auf ein 
reflektiertes Verständnis der menschlichen Existenz angewiesen ist. Das Buch 
widmet sich diesen Grundbegriffen mit dem Ziel, den Leser nicht nur theo­
retisches Wissen zu vermitteln, sondern sie auch anzuregen, ihre praktische 
Arbeit philosophisch fundiert und reflektiert zu gestalten.

Unser philosophischer Grundkurs beginnt mit dem Thema Freiheit – ein 
Begriff, der im Zentrum des existenzialistischen Denkens von Jean-Paul Sartre
(1905–1980) steht. Freiheit ist für Sartre nicht nur die Abwesenheit von Zwän­
gen, sondern die Grundlage der menschlichen Existenz überhaupt. Gerade 
hier finden sich wertvolle Anknüpfungspunkte für die Soziale Arbeit, wie wir 
sehen werden, insbesondere wenn es darum geht, Menschen zu ermutigen, 
eigene Entscheidungen zu treffen und Verantwortung für ihr Leben zu über­
nehmen, aber auch, um die Ambivalenzen und Widersprüche zu erkennen 
und zu benennen, die ein undifferenziertes Verständnis von Freiheit mit sich 
brächte.

Von der Freiheit führt der Weg zur Bedeutung von Gemeinschaft – ein Thema, 
mit dem sich bereits Aristoteles (384–322 v. Chr.) in der Antike intensiv aus­
einandergesetzt hat und dessen Ideen bis heute fortwirken. Seine Vorstellung 
vom Menschen als „zoon politikon”, also als soziales und politisches Wesen, 
macht deutlich, wie eng unser individuelles Wohl mit dem der Gemeinschaft
verbunden ist. Gerade in einer Profession wie der Sozialen Arbeit, die da­
rauf abzielt, Gemeinschaften zu stärken und Menschen und gesellschaftliche 
Ressourcen miteinander zu vernetzen, zeigt sich die mögliche Relevanz des 
aristotelischen Denkens.

Das nächste Kapitel ist der Autonomie gewidmet, wie sie Immanuel Kant
in seinen ebenso imposanten wie schwer verständlichen Hauptwerken im 18. 
Jahrhundert entwickelt hat. Kants Verständnis von Autonomie als Grundlage 
moralischen Handelns bietet einen sehr plausiblen Anknüpfungspunkt für die 
Soziale Arbeit, die sich tagtäglich darum bemüht, die Autonomie und Würde
ihrer Klientinnen zu achten und zu fördern. Am Beispiel des Kategorischen 
Imperativs wird sich den aufmerksamen Lesern zeigen, wie philosophische 
Ideen unmittelbar handlungsleitend werden können.

Keine philosophische Einführung, die sich speziell an (angehende) Fachkräfte
der Sozialen Arbeit richtet, kommt ohne Michel Foucault (1926–1984) aus. 
Seine Analysen zeigen, wie eng Macht und Wissen miteinander verwoben sind 
– ein Aspekt, der nicht nur dann relevant wird, wenn wir gesellschaftliche 

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

16

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Macht-)Verhältnisse aus der Sozialen Arbeit heraus kritisieren, sondern auch, 
wenn es darum geht, die von der Sozialen Arbeit selbst ausgeübte Macht
kritisch zu reflektieren.

Martha Nussbaum (* 1947) und ihr Fähigkeitenansatz (Capabilities Approach) 
führen uns weiter zu der Frage, wie soziale Gerechtigkeit hergestellt werden 
kann und wie diese unmittelbar mit der Frage nach dem guten Leben zusam­
menhängt. Mit ihrer Auflistung zentraler menschlicher Fähigkeiten lieferte 
sie einen viel diskutierten Maßstab, um diesem zentralen Ziel der Sozialen 
Arbeit (wie es auch in der internationalen Definition der Sozialen Arbeit 
niedergeschrieben ist) nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch gerecht 
zu werden. Besonders spannend ist hier auch, wie es ihr als Ethikerin gelingt, 
ihren Ansatz philosophisch von anderen Ansätzen wie dem klassischen Utili­
tarismus oder der Verfahrensgerechtigkeit liberaler Prägung abzugrenzen.

Nicht wegzudenken in einem philosophischen Grundkurs ist heute natürlich 
auch die Auseinandersetzung mit Fragen der Geschlechtergerechtigkeit und 
hier insbesondere die feministische Perspektive auf konstruierte Geschlech­
terstereotype. Klassisch geworden ist das Werk der französischen Existentia­
listin Simone de Beauvoir (1908-1986). Die Auseinandersetzung mit ihren 
Gedanken fordert die Profession Sozialer Arbeit zu emanzipatorischem Han­
deln und zur kritischen Thematisierung gesellschaftlich vorstrukturierter und 
konstruierter Erwartungshaltungen auf.

Emmanuel Levinas (1906-1995) konfrontiert uns anschließend mit seiner 
Ethik der Verantwortung und zeigt auf, was es heißt, den Anderen in seiner 
Einzigartigkeit ernst zu nehmen. Für Levinas ist die Begegnung mit diesem 
Anderen immer auch eine ethische Herausforderung, die zum Überdenken 
der eigenen Haltung auffordert. Für die Soziale Arbeit bedeutet dies unter 
anderem, jeden Menschen in seiner Einzigartigkeit sehen und wahrnehmen zu 
lernen.

Jürgen Habermas (*1929) steht wie kein anderer Philosoph der Gegenwart für 
die Bedeutung des Dialoges. Seine Theorie des kommunikativen Handelns, die 
auf Verständigung und rationalen Diskurs zielt, bietet der Sozialen Arbeit ein 
tragfähiges Modell, um sozialen Zusammenhalt und Teilhabe dialogisch zu 
fördern. Beispielhaft zeigt sich im lebensweltorientierten Paradigma Sozialer 
Arbeit die Bedeutung Habermas’ für Disziplin und Profession.

Als Nächstes machen wir Halt bei Viktor Frankl (1905–1997). Er führt uns 
die existenzielle Bedeutung der Sinnsuche vor Augen, die er als die zentrale 

1.1. Zum Aufbau des Buches

17

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handlungsmotivation des Menschen ansieht. Seine Gedanken sind besonders 
wertvoll, wenn es darum geht, Menschen in existenziellen Sinnkrisen zu be­
gleiten, die überall auf dem Lebensweg auftreten können. Er zeigt, wie auch 
in Zeiten größter Not – selbst in Situationen unabänderlichen Leides – ein 
tieferer Sinn gefunden werden kann.

Abschließend widmen wir uns dem mittelalterlichen Benediktinermönch 
Thomas von Aquin (1225–1274), der das Thema des Helfens im Rahmen der 
Tugend der Nächstenliebe beleuchtet hatte. Helfen ist für ihn eine Einheit 
aus Haltung und Handlung, die einem ethischen Selbstverständnis entspringt. 
Dieses ist freilich tief in seinem christlichen Gottes- und Weltbild verwurzelt. 
Gleichwohl bietet sein Denken auch aus einer Perspektive, die die Religion
transzendiert, eine fruchtbare Grundlage zur philosophischen Reflexion.

Zum Schluss folgt noch ein kurzer Epilog.

Wie jedes philosophische Buch will auch dieses keine endgültigen Antworten 
liefern, sondern dazu einladen, philosophische Begriffe und Ideen als Werk­
zeuge zu nutzen, um die eigene Praxis zu reflektieren und den Blick vielleicht 
auch einmal über den Tellerrand hinauszurichten – jenseits eingeschliffener 
Denkmuster und Routinen. Das Buch soll Raum öffnen für neue Perspektiven, 
frische Impulse und – hoffentlich – eine anhaltende Neugier auf die großen 
Fragen des Lebens innerhalb und außerhalb der Sozialen Arbeit.

1.2. Was ist Philosophie? Eine persönliche Perspektive zum 
Einstieg

Im Jahr 2009, zu diesem Zeitpunkt war ich bereits seit vier Jahren als Sozi­
alarbeiter berufstätig, beschloss ich, ein Studium der Philosophie aufzuneh­
men. Diese Entscheidung war kein spontaner Impuls, sondern das Ergebnis 
einer jahrelangen inneren Auseinandersetzung, die mich seit meiner Jugend 
beschäftigt hatte. Vor allem die Frage nach dem Sinn des Lebens ließ mich 
einfach nicht los. Spätestens mit dem Übergang von der Jugend ins Erwachse­
nenalter um die Jahrtausendwende hatte ich existenziell damit zu kämpfen: 
Was ist der Sinn des Lebens, ja des Universums – und gibt es ihn überhaupt? 
Wofür lohnt es sich, morgens aufzustehen, wenn man einmal angefangen hat, 
alles infrage zu stellen? Diese Fragen waren existenziell, da sie in mir einen 
stetig wachsenden Leidensdruck auslösten, hinter dem andere Lebensinhalte 
zeitweise völlig verblassten.

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

18

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da sich offensichtlich schon viele Menschen vor mir mit diesen Fragen ausein­
andergesetzt und ihr geistiges Ringen unter anderem in Form von Büchern 
dokumentiert haben, habe ich mich auf eine ausgedehnte literarische Reise 
begeben. Ich las und las und las – zeitweise bis zu einem Dutzend Bücher pa­
rallel. Diese intensive Beschäftigung führte mich Ende 2007 zu Viktor Frankl. 
Der Arzt und Psychologe sollte sowohl meinen philosophischen Weg als auch 
mein berufspraktisches Handeln als Sozialpädagoge wie kein anderer prägen. 
Frankls Überzeugung, dass der Mensch auch unter widrigsten Umständen 
einen Sinn im Leben finden kann, fasziniert mich bis heute. Seine Feststellung, 
dass wir als Menschen immer schon auf der Suche nach Sinn sind, ja von 
einem Willen zum Sinn geprägt sind, hat mich sehr erleichtert. Zu lesen, dass 
Zweifel am Sinn des Lebens kein Zeichen einer Depression sein müssen, son­
dern etwas zutiefst Menschliches sind, war für mich wie eine Befreiung. Nicht 
zuletzt deshalb habe ich Viktor Frankl in diesem Buch ein eigenes Kapitel 
gewidmet, denn sein Denken bietet viele Anknüpfungspunkte für die Professi­
on der Sozialen Arbeit, von denen Professionelle und Klienten gleichermaßen 
profitieren können.

Frankl und seine Logotherapie waren der Anfang. Durch ihn bekam ich auch 
einen tieferen Zugang zu anderen philosophischen Themen jenseits der Sinn­
frage. Meine existentielle Verzweiflung an der Sinnfrage wich mehr und mehr 
einer ungeahnten Neugier auf die ganze Bandbreite philosophischer Themen. 
Was ist die Welt? Wie entsteht Wissen? Kann man Gott beweisen? Was ist das 
Wesen des Menschen? Gibt es einen freien Willen? Warum gibt es etwas und 
nicht nichts?

Je tiefer ich in die Welt dieser Fragen eintauchte, desto mehr spürte ich, 
wie sich meine Sicht auf die Welt veränderte. Das geistige Dickicht begann 
sich langsam zu lichten. Nicht, dass ich konkrete, endgültig überzeugende 
Antworten auf meine Fragen gefunden hätte! Allein die Erkenntnis, dass man 
sich diesen Fragen überhaupt sinnvoll und systematisch stellen kann – und 
dass man dabei auf eine Fülle von großartigen und spannenden Vorarbeiten 
zurückgreifen kann, die die Philosophie in ihrer Geschichte hervorgebracht 
hat – ließ mich innerlich aufhorchen und gab mir – ohne jede Übertreibung – 
neuen Lebensmut.

Im Grunde war es ein Staunen, das in mir wuchs. Ein Staunen, das, wie uns 
schon Aristoteles gelehrt hat, am Anfang jeder Philosophie steht. Es ist der 
Moment, in dem man erkennt, dass vieles, was man für selbstverständlich 
gehalten hat, es bei genauerem Hinsehen gar nicht ist. Philosophie beginnt 

1.2. Was ist Philosophie? Eine persönliche Perspektive zum Einstieg

19

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genau hier: mit dem Mut, vermeintlich Gegebenes infrage zu stellen und sich 
für andere Perspektiven zu öffnen. Dann erkennen wir möglicherweise, dass 
das, was wir lange für selbstverständlich gehalten haben, in Wirklichkeit voller 
Rätsel, Ambivalenzen und Widersprüche ist. Dieses Staunen ist die eigentliche 
Triebfeder des philosophischen Nachdenkens.

Philosophieren als praktische Tätigkeit: Zwischen Denken lernen und Leben 
lernen

Die philosophische Ausbildung, die ich an der Hochschule für Philosophie der 
Jesuiten in München erhalten habe, hat mir sehr dabei geholfen, mein Staunen 
einerseits zu vertiefen und andererseits zu ordnen sowie mein Nachdenken 
in systematischere Bahnen zu lenken. „Denken lernen“ – so lautete das Motto 
und Ziel des Jesuitenordens mit seiner Hochschule. Doch die Hochschule war 
für mich nicht nur ein Ort des Denkens, sondern auch des Zweifelns. Ein 
fruchtbarer Zweifel, der erhellend wirkte. Denn die Philosophie fordert uns 
auf, vermeintliche Wahrheiten zu hinterfragen und uns stets zu fragen: Stimmt 
das wirklich? Muss es so sein? Gibt es andere, vielleicht stringentere Wege, die 
Wirklichkeit zu erfassen und zu beschreiben?

Dieser Zweifel richtet sich nicht nur auf die Antworten auf die großen meta­
physischen Fragen der Philosophie, sondern auch auf die Selbstverständlich­
keiten des Alltags, auf die kleinen, oft unbemerkten Annahmen, die unser 
durch Routinen und Regeln geprägtes Denken und Handeln leiten. Warum 
folgen wir bestimmten gesellschaftlichen Normen, ohne sie je zu hinterfragen? 
Warum gehen wir oft unbewusst davon aus, dass unsere Vorstellung von Glück
die einzig richtige ist? Warum glauben wir oft, unser Weltbild oder unsere 
Identität sei in Stein gemeißelt? Und was passiert, wenn wir die Sicherheit des 
Vertrauten aufgeben und uns die Freiheit nehmen, anders über die Welt oder 
uns selbst zu denken und zu handeln?

Luc Ferry, ein zeitgenössischer französischer Philosoph, hat diesen Weg des 
Denkens in seinem gleichnamigen Werk als „Leben lernen” beschrieben (Fer­
ry 2009) – und ich kann ihm nur zustimmen. Philosophie ist nicht nur eine 
intellektuelle Übung, sondern eine Art, das Leben durch Vorleistung von Den­
ken und Reflektieren bewusst zu gestalten. Dieser Prozess des Lebenslernens 
ist nie abgeschlossen. Aber gerade das macht die Philosophie so faszinierend 
und zugleich so unendlich wertvoll. Sie ist ein ständiges Ringen um Klarheit 
in einer alles andere als klaren Welt und zugleich ein Weg, das eigene Leben 
bewusster und vielleicht auch weiser zu führen. Im stressigen Alltag mag es 

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

20

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manchen als reiner Luxus erscheinen, sich die Zeit und Muße zu nehmen, 
um zu philosophieren, aber wer es wagt, wird womöglich mit wertvollen 
Einsichten belohnt.

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Philosophie ist jedoch nicht nur eine Form des Nachdenkens oder eine Art, 
sein Leben zu führen, sondern auch eine Wissenschaft, die systematisch ge­
lehrt, gelernt und erforscht werden kann. Sie arbeitet mit klar benennbaren 
Methoden – beispielsweise der logischen Analyse, der Phänomenologie oder 
der Hermeneutik – um die grundlegendsten Fragen des Seins zu erörtern. Um 
diesem Anspruch in seiner Breite und Tiefe gerecht zu werden, hat sie sich 
im Laufe der Zeit in verschiedene Teilgebiete aufgespalten, die heute einen 
Wissenskanon bilden. Jede dieser Teilgebiete untersucht unterschiedliche Di­
mensionen und Objekte unseres Denkens, Handelns und Seins. In dieser 
Arbeit werden wir immer wieder auf diese verschiedenen Bereiche stoßen, 
weshalb die wichtigsten hier kurz skizziert werden sollen.

1.3.1 Metaphysik: Die Frage nach dem Sein

Der Begriff Metaphysik hat seinen Ursprung bei Aristoteles, erhielt jedoch 
erst nachträglich seine heute gebräuchliche Bezeichnung. Aristoteles selbst 
verwendete den Ausdruck „erste Philosophie” (prṓtē philosophía), die sich mit 
den grundlegenden Prinzipien und Ursachen des Seins auseinandersetzt. Die 
Bezeichnung Metaphysik etablierte sich, da die entsprechenden Abhandlungen 
in der antiken Edition hinter den physikalischen Schriften (tà metaphysika – 
das, was nach der Physik kommt) angeordnet waren. Inhaltlich richtet sich der 
Blick in der aristotelischen Metaphysik auf das Sein in seiner umfassendsten 
Form (to on hêi on), also auf die elementarsten Strukturen der Wirklichkeit, 
die sich den spezialisierten Zugängen einzelner Disziplinen wie Physik oder 
Ethik entziehen.

Die Metaphysik zählt insofern zu den ältesten und grundlegendsten Diszipli­
nen der Philosophie (einführend siehe Rapp 2016). Seit der Antike beschäftigt 
sie sich mit den fundamentalsten Fragen unserer Wirklichkeit und unseres 
Seins. Sie stellt die Frage: Was bedeutet es, dass etwas existiert? Und welche 
Strukturen und Prinzipien liegen der Welt zugrunde, die wir tagtäglich erle­
ben? Anders als die Naturwissenschaften, die sich auf das Messbare und Beob­
achtbare konzentrieren, wagt die Metaphysik den Blick hinter alles Sinnliche.

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

21

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was meinen wir, wenn wir sagen: „Ich bin ich“? Bedeutet dieses Ich lediglich 
die Summe unserer körperlichen Bestandteile – Organe und Zellen, die sich 
unaufhörlich erneuern? Oder umfasst es vielmehr das Bewusstsein von uns 
selbst und all die damit einhergehenden Erinnerungen? Oder gibt es womög­
lich etwas, das weder rein körperlich noch rein geistig ist – ein unveränderli­
ches Selbst oder gar eine unsterbliche Seele? Während sich die Biologie mit 
dem Leben in all seinen Formen und Einheiten – von der Zelle bis zum 
Ökosystem – beschäftigt, fragt die Metaphysik u. a., was die Identität des Men­
schen trotz ständiger Veränderung konstant hält. Sie sucht nach den tieferen 
Zusammenhängen, nach dem, was unser Dasein jenseits naturwissenschaftlich 
fassbarer Phänomene ausmacht.

Ein anschauliches Beispiel ist die Frage nach Ursache und Wirkung. Im Alltag 
nehmen wir es als selbstverständlich hin, dass jedem Ereignis eine Ursache 
zugrunde liegt. Wenn ein Stein fällt, erklären wir dies mit der Schwerkraft. 
Doch die Metaphysik gräbt tiefer: Warum verhält es sich so? Gibt es eine 
Realität jenseits der bekannten Naturgesetze? Was beschreiben Naturgesetze 
überhaupt – und was nicht? Gibt es ein universelles Prinzip, das alle Kausalzu­
sammenhänge umfasst – oder ist die Vorstellung von Ursache und Wirkung 
eine grundlegende Gegebenheit, die sich unserem vollständigen Verständnis 
entzieht?

Diese Überlegungen münden zwangsläufig in die Frage nach dem Anfang 
allen Seins: Was liegt allem zugrunde? Oder, um es mit den Worten von 
Aristoteles zu sagen: Wer oder was war der erste Beweger?

Die Metaphysik unterteilt sich in mehrere Bereiche. Die Ontologie fragt nach 
dem Wesen des Seins: Was bedeutet es, dass etwas ist? Ist Sein eine Eigen­
schaft wie Farbe oder Größe – oder etwas Grundsätzlicheres? Die Kosmologie 
richtet den Blick auf das Ganze: Hat das Universum einen Anfang? Ist es 
endlich oder unendlich? Besteht es aus Zufall oder folgt es einer Ordnung, die 
wir vielleicht nie ganz begreifen werden?

Wichtig dabei ist: Metaphysik ist keine Naturwissenschaft. Sie misst nicht und 
experimentiert nicht. Aber sie denkt über das nach, worauf die Naturwissen­
schaft aufbaut. Sie ist gewissermaßen das Nachdenken über das Denken, über 
das, was wir zu wissen glauben. Ein philosophischer Blick hinter die Kulissen 
der Wirklichkeit.

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

22

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.3.2. Erkenntnistheorie: Die Frage nach dem Wissen

Die Erkenntnistheorie (einführend z. B. Schnädelbach 2013), auch Epistemo­
logie genannt, beschäftigt sich mit der Frage, was Wissen ausmacht und wie 
wir es erlangen. Was heißt es überhaupt, etwas zu wissen? Welche Wege 
führen zu verlässlichen Einsichten – unsere Sinne, unser Verstand oder unser 
Gedächtnis? Zentral ist die Suche nach dem Maßstab für Gewissheit: Wann 
dürfen wir sagen, dass wir etwas wirklich wissen? Und wo verlaufen die 
Grenzen unseres Verstehens?

Ein einfaches Beispiel veranschaulicht dies: Stell dir vor, du siehst einen Löffel, 
der in einem Glas Wasser steckt. Für dein Auge wirkt der Löffel plötzlich ver­
bogen, als hätte er einen Knick bekommen. Doch sobald du ihn herausziehst, 
ist er wieder gerade. Was ist hier los? Täuscht dich dein Auge – oder zeigt es 
dir eine andere Wahrheit? Die Erkenntnistheorie befasst sich genau mit dieser 
Frage: Können wir unseren Sinnen trauen? Und wenn nicht, worauf sollen wir 
uns stützen, um zu erfahren, wie die Welt wirklich ist?

Die Erkenntnistheorie soll uns dabei helfen, zwischen dem, was wir erleben, 
und der Wirklichkeit zu unterscheiden. Sie bringt uns dazu, zu prüfen, ob 
unsere Wahrnehmung die Welt so zeigt, wie sie an sich ist (Kant), oder ob 
wir es mit einer durch unsere Sinne geprägten und durch die Struktur unseres 
Denkens geformten Deutung zu tun haben.

Überlegungen wie diese haben immer wieder zu spannenden Grundsatzde­
batten geführt, etwa zwischen den Rationalisten und den Empiristen. Die 
Rationalisten – wie René Descartes (1596–1650) – behaupten, dass wahres 
Wissen vor allem durch den Gebrauch der Vernunft entsteht, unabhängig 
von den Sinnen. Descartes’ berühmter Satz Cogito ergo sum (Ich denke, also 
bin ich) ist ein Paradebeispiel: Er zeigt, dass es Dinge gibt, die wir allein 
durch das Denken erkennen können, ohne auf unsere Sinneswahrnehmungen 
angewiesen zu sein. Dazu zählen mathematische Wahrheiten wie die, dass eine 
gerade Linie die kürzeste Verbindung zwischen zwei Punkten ist, oder logische 
Schlüsse wie der, dass, wenn alle Menschen sterblich sind und Sokrates ein 
Mensch ist, auch Sokrates sterblich sein muss.

Im Gegensatz dazu stehen die Empiristen wie John Locke (1632–1704). Sie 
argumentieren, dass alles Wissen letztlich aus sinnlicher Erfahrung stammt. 
Erst durch das, was wir sehen, hören und fühlen, entwickeln wir ein Verständ­
nis der Welt. Der Konflikt zwischen Rationalisten und Empiristen hält in der 
philosophischen Debatte bis heute an.

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

23

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Laufe der Zeit sind weitere erkenntnistheoretische Denkrichtungen ent­
standen, wie etwa der Konstruktivismus in seinen unterschiedlichen Ausprä­
gungen. Kurz gefasst besagt dieser, dass Wissen nicht einfach entdeckt, son­
dern vom erkennenden Subjekt aktiv konstruiert wird. Demnach entsteht 
Wissen nicht nur durch passives Beobachten, sondern ist eine kreative geistige 
Leistung, die das denkende Ich von der restlichen Natur unterscheidet.

Warum ist das nun relevant? Weil die Erkenntnistheorie uns dazu anleitet, 
unsere Wissensquellen kritisch zu hinterfragen. Sie schärft unser Bewusstsein
dafür, dass das, was wir für Wissen halten, nicht immer so sicher und klar 
ist, wie es uns bisweilen erscheint. Und genau dieses kritische Denken hilft 
uns, fundiertere Entscheidungen zu treffen – gerade in einer komplexen und 
oft unübersichtlichen Welt. Dies gilt nicht nur für die Philosophie, sondern 
auch für praktische Bereiche wie die Soziale Arbeit. Denn wer besser versteht, 
wie Wissen entsteht, kann besser auf die Herausforderungen reagieren, die 
sich aus den vielfältigen Perspektiven und Lebensrealitäten anderer Menschen 
ergeben.

1.3.3. Wissenschaftstheorie

Unmittelbar an die Erkenntnistheorie schließt sich mit der Wissenschaftstheo­
rie eine weitere philosophische Disziplin an, die, ebenso wie die philosophi­
sche Anthropologie, zu den jüngeren Disziplinen gezählt werden kann (vgl. 
Chalmers 2006). Während in den Natur- und Geisteswissenschaften jeweils 
konkrete Phänomene untersucht werden, versucht die Wissenschaftstheorie, 
die Methoden, Strukturen und Begriffe dieser Disziplinen kritisch zu hinter­
fragen. Sie bietet einen Reflexionsraum, in dem Wissenschaft über sich selbst 
nachdenkt – darüber, was sie tut, wie sie es tut und welche Geltungsansprüche 
sie mit dem von ihr geschaffenen Wissen erheben kann.

In ihrer Geschichte hat die Wissenschaftstheorie verschiedene Strömungen 
hervorgebracht, die jeweils eigene Vorstellungen vom Verlauf des wissenschaft­
lichen Fortschritts haben. Eine frühe, einflussreiche Richtung war der Positi­
vismus, der vor allem in der sogenannten Wiener Schule – beispielsweise 
durch Rudolf Carnap (1891–1970) und Moritz Schlick (1882–1936) – Gestalt 
annahm. Hier galt lange Zeit die Vorstellung, dass Wissenschaft ausschließlich 
streng empirisch zu arbeiten habe und sich an überprüfbaren Tatsachen orien­
tieren müsse. Eine Theorie gilt dann als wissenschaftlich, wenn ihre Aussagen 
durch Experimente oder Beobachtungen bestätigt bzw. verifiziert werden kön­

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

24

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen. Ein Beispiel hierfür ist die klassische Newtonsche Mechanik, die durch 
empirische Messungen bestätigt wurde und lange Zeit als unumstößlich galt.

Karl Popper (1902–1994), der nicht unmittelbar zum Wiener Kreis gehörte, 
entwickelte mit seinem Falsifikationismus einen Gegenentwurf: Er hielt Verifi­
kation für problematisch, da eine Theorie durch noch so viele bestätigende 
Beobachtungen nicht endgültig bewiesen werden kann. Stattdessen sollte Wis­
senschaft darauf abzielen, Theorien aktiv zu widerlegen – also zu falsifizieren. 
Eine Theorie gilt demnach nur so lange als gültig, bis sie durch ein Gegenbei­
spiel oder widersprechende Daten widerlegt wird. Ein Beispiel hierfür ist die 
klassische Physik, die durch die Quantenmechanik und die Relativitätstheorie 
herausgefordert wurde. Beide Theorien haben gezeigt, dass die Newtonschen 
Gesetze nicht in allen Bereichen der Physik gelten. Dies verdeutlicht, dass 
wissenschaftliche Erkenntnisse stets der Möglichkeit einer Widerlegung ausge­
setzt sein müssen, da sie sonst ihre Wissenschaftlichkeit verlieren. In diesem 
Sinne kritisierte Popper auch Denksysteme wie den Marxismus und die Psy­
choanalyse, da sie sich gegen Falsifikation immunisierten. Der sogenannte 
wissenschaftliche Marxismus erklärte gesellschaftliche Entwicklungen so, dass 
sie stets mit seiner Theorie übereinstimmten, anstatt mögliche Widerlegungen 
oder Infragestellungen zuzulassen. Widersprüche wurden durch zusätzliche 
Annahmen ausgeglichen, anstatt sie als Anomalien zu erkennen. Ähnlich ver­
fuhr die Psychoanalyse Freuds, die jedes Verhalten ihrer Patientinnen als 
Bestätigung ihrer Theorie interpretierte – sei es als direkte Manifestation eines 
unbewussten Konflikts oder als Widerstand dagegen. Da solche Systeme keine 
eindeutige Falsifikationsmöglichkeit bieten, erfüllen sie nach Popper nicht die 
Kriterien wissenschaftlicher Theorien.

Eine zentrale Wende in der Wissenschaftstheorie wurde von Thomas S. Kuhn
(1922–1996) mit seinem 1962 erschienenen Buch The Structure of Scientific 
Revolutions eingeleitet. Kuhn prägte den Begriff des Paradigmas, das heißt 
eines grundlegenden Denkmusters, das von einer wissenschaftlichen Gemein­
schaft geteilt wird. Innerhalb eines solchen Paradigmas bewegen sich die For­
schenden in der Regel so lange, bis es zu sogenannten Anomalien kommt 
– Beobachtungen, die nicht mehr sinnvoll innerhalb des Paradigmas erklärt 
werden können. Häufen sich diese Anomalien, gerät das Paradigma als Ganzes 
in eine Krise und es kann zu einer wissenschaftlichen Revolution kommen, bei 
der ein neues Paradigma das alte ablöst. Aus Kuhns Sicht verläuft Forschung 
also nicht gleichmäßig kumulativ, sondern durchläuft stabile Phasen und zeit­
weise revolutionäre Umbrüche, in denen sich die Grundlagen der Disziplin
verschieben.

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

25

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein modernes Beispiel für Kuhns Paradigmenwechsel ist der Übergang von 
der klassischen zur Quantenmechanik in der Physik. Anfang des 20. Jahrhun­
derts stießen Wissenschaftler auf Phänomene wie den Fotoeffekt oder das 
Doppelspaltexperiment, die sich mit der klassischen Mechanik nicht erklären 
ließen. Diese Anomalien führten zur Entwicklung eines völlig neuen theoreti­
schen Rahmens: der Quantenmechanik. Während die klassische Physik von 
deterministischen Gesetzmäßigkeiten ausging, stellte die Quantenmechanik 
Wahrscheinlichkeiten und Unschärfen ins Zentrum. Dieser Wechsel markierte 
eine wissenschaftliche Revolution. Anfangs waren jedoch nicht alle in der 
Scientific Community bereit, diesen Paradigmenwechsel mitzugehen. Doch 
mit der Zeit starben die Verfechter des alten Paradigmas aus und irgendwann 
war der Punkt erreicht, an dem alle in der Community den Kern der Quan­
tenmechanik anerkannten. Zumindest solange, bis wir wieder auf Anomalien 
stoßen und sich das wissenschaftliche Paradigma erneut wandelt.

Auf Kuhn aufbauend ist Imre Lakatos (1922–1974) ein weiterer bedeutender 
Wissenschaftstheoretiker. Mit seinem Modell von Forschungsprogrammen 
(Lakatos 1978) geht er davon aus, dass Theorien nicht an einem einzigen 
Gegenbeispiel scheitern, sondern dass es einen harten Kern von Annahmen 
gibt, der geschützt wird, solange die Forschenden fruchtbare Erweiterungen 
und Hilfsthesen formulieren können. Für Lakatos ist eine Theorie dann ein 
progressives Forschungsprogramm, wenn sie neue Vorhersagen und kreative 
Problemlösungen ermöglicht. Wenn ein Forschungsprogramm an seine Gren­
zen stößt, kann es durch ein anderes ersetzt werden – doch dieser Übergang 
ist oft kompliziert und wird von persönlichen Eitelkeiten sowie anderen sozia­
len und politischen Faktoren begleitet.

Ganz anders Paul Feyerabend (1924–1994): In Against Method (Feyerabend 
1975) entwickelte er eine radikale Kritik an allen Versuchen, die Wissenschaft
als einheitlich und rational geordnet darzustellen. Sein bekanntestes Schlag­
wort lautet: „Anything goes!” – eine Zuspitzung, die besagt, dass es in der rea­
len Geschichte der Wissenschaft nie die eine Methode gegeben hat, sondern 
dass auch verschiedene Strategien, Überzeugungen und Irrtümer zum Erfolg 
führen können. Feyerabend plädiert für eine methodologische Anarchie, da 
seiner Meinung nach zu strenge Regeln Innovationen eher behindern als zu 
neuen Erkenntnissen führen.

Die Wissenschaftstheorie ist also ein ziemlich vielfältiges Unterfangen und die 
Bezeichnung „Theorie” irreführend. Ob man eher in der Tradition des Positi­
vismus steht, Poppers kritischem Rationalismus folgt, Kuhns revolutionärem 

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

26

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsverständnis den Vorzug gibt, Lakatos‘ Forschungsprogramme im 
Blick hat oder sich von Feyerabends radikaler methodologischer Offenheit 
inspirieren lässt – immer geht es darum, die Prozesse, in denen neues Wissen
entsteht, besser zu verstehen und kritisch zu hinterfragen.

Diese Reflexion ist heute wichtiger denn je. Angesichts hochspezialisierter For­
schung, globaler Herausforderungen und gesellschaftlicher Kontroversen über 
die Interpretation wissenschaftlicher Ergebnisse stehen nicht nur die Glaub­
würdigkeit, sondern auch die Leistungsfähigkeit des Wissenschaftsbetriebs auf 
dem Prüfstand. Es greift eine spürbare Wissenschaftsskepsis um sich, weil 
vielfach nicht klar ist, was Wissenschaft kann und was nicht, was ihr Anspruch 
ist und wo ihre Grenzen liegen.

Damit wird auch deutlich, warum die häufig von Politikern erhobene For­
derung, der Wissenschaft zu folgen (besonders während der Corona-Pande­
mie eine allzu beliebte Floskel), problematisch sein kann. Wissenschaft ist 
kein monolithisches Gebilde mit einer einzigen Wahrheit, sondern ein dyna­
mischer Prozess, in dem sich unterschiedliche Theorien, Paradigmen und 
methodische Ansätze gegenüberstehen. Die Vorstellung, Wissenschaft könne 
eindeutige und unumstößliche Handlungsanleitungen für politische Entschei­
dungen liefern, ignoriert ihre inhärente Unsicherheit und den ständigen Wan­
del wissenschaftlicher Erkenntnisse. Gerade bei komplexen gesellschaftlichen 
Fragen – wie etwa der Abwägung der medizinischen und sozialen Folgen einer 
Pandemie – existieren häufig konkurrierende wissenschaftliche Modelle, die 
unterschiedliche Lösungsansätze nahelegen. Wissenschaftliche Erkenntnisse 
sind daher eine wichtige Grundlage für politische Entscheidungen, ersetzen 
aber nicht den gesellschaftlichen und ethischen Diskurs, der über ihre Anwen­
dung geführt werden muss.

1.3.4. Logik: Die Kunst des richtigen Denkens

Die Logik ist eine formale Disziplin der Philosophie, die sich damit befasst, 
wie wir klar und nachvollziehbar denken und argumentieren. (zur Einfüh­
rung z. B. Ender 2023) Ihr Fokus liegt auf den Strukturen und Regeln, die 
sicherstellen, dass Schlussfolgerungen tatsächlich aus den zugrunde liegenden 
Annahmen hervorgehen und nicht das Ergebnis fehlerhafter Überlegungen 
sind.

Im Gefüge der philosophischen Disziplinen nimmt die Logik eine besondere 
Stellung ein. Während sich andere Bereiche inhaltlichen Fragestellungen wid­
men, befasst sich die Logik mit dem Denken selbst, genauer gesagt mit den 

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

27

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regeln des folgerichtigen Schließens. Ohne diese Grundlagen verfehlt jede 
philosophische Überlegung ihr Ziel. Denn wer die Prinzipien logischen Den­
kens missachtet, bleibt – unabhängig davon, worüber er nachdenkt – bereits 
im Ansatz stecken.

Während uns die anderen philosophischen Teildisziplinen im weiteren Verlauf 
des Buches noch öfter begegnen werden, ist das bei der Logik nicht der Fall. 
Gleichwohl bleibt sie durch ihre Regeln des richtigen Schließens immer prä­
sent. Aus diesem Grund widme ich mich im Folgenden den Grundprinzipien 
der Logik etwas ausführlicher, da sie das Handwerkszeug darstellen, auf das 
wir anschließend stets zurückgreifen können, wenn wir mit dem Philosophie­
ren beginnen.

Deduktive, induktive und abduktive Logik

Die deduktive Logik beschreibt eine Art des Schließens, bei der eine Konklusi­
on zwangsläufig aus den vorgegebenen Prämissen hervorgeht – vorausgesetzt, 
die logische Struktur ist fehlerfrei. Aristoteles verdeutlicht dieses Prinzip in 
seinem Werk „Analytica Priora” mit einem bekannten Beispiel (Aristoteles 
2007, 71a1 ff.). Aus den Aussagen „Alle Menschen sind sterblich” und „Sokrates 
ist ein Mensch” folgt notwendig: Sokrates ist sterblich.

Diese Form des Denkens nennt man deduktiv: Sie nimmt allgemeine Annah­
men als Ausgangspunkt und leitet daraus eine zwingende Schlussfolgerung für 
den Einzelfall ab. Dabei sind zwei Dinge entscheidend: Zum einen müssen die 
Prämissen zutreffen und zum anderen muss die Struktur des Arguments stim­
mig sein. Die logische Form eines Schlusses beschreibt das abstrakte Muster, 
das die Beziehung zwischen Prämissen und Ergebnis ordnet – losgelöst von 
konkreten Inhalten.

Denn auch wenn die Prämissen zutreffen, kann eine Schlussfolgerung fehler­
haft sein, wenn die Struktur des Arguments mangelhaft ist. Ein Beispiel für 
einen fehlerhaften Schluss: Alle Säugetiere haben ein Herz, ein Hund hat ein 
Herz, also ist ein Hund ein Säugetier. Daraus fälschlich abzuleiten: „Ein Hund 
ist ein Säugetier, weil er ein Herz hat”, ist jedoch ein Trugschluss.

Das Problem liegt in der Struktur des Arguments: Die Prämissen liefern keine 
ausreichende Grundlage, um die Zugehörigkeit zur Klasse der Säugetiere zu 
beweisen. Schließlich besitzen auch Vögel oder Fische ein Herz. Hier zeigt 
sich der Fehlschluss darin, dass aus zutreffenden Annahmen eine Folgerung 
gezogen wird, die aus der Struktur des Arguments nicht zwingend hervorgeht. 

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

28

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine korrekte logische Form muss garantieren: Wenn die Prämissen stimmen, 
folgt daraus die Konklusion unausweichlich.

Die induktive Logik verfolgt einen anderen Weg des Schließens. Hierbei geht 
es darum, aus einzelnen Beobachtungen allgemeine Gesetzmäßigkeiten abzu­
leiten. Wer etwa wiederholt erlebt, dass die Sonne jeden Morgen aufgeht, 
könnte daraus den Schluss ziehen: „Die Sonne wird auch morgen aufgehen.” 
Im Unterschied zur Deduktion bietet eine solche Folgerung jedoch keine 
absolute Sicherheit. Sie bleibt unsicher, da sie auf Erfahrungen und Wahr­
scheinlichkeiten beruht. Selbst eine lange Reihe gleichartiger Beobachtungen 
garantiert nicht, dass sich das Muster immer fortsetzt. Theoretisch könnte ein 
unvorhergesehenes Ereignis – etwa ein Kometeneinschlag – verhindern, dass 
wir den nächsten Sonnenaufgang erleben. Die Induktion eröffnet zwar neue 
Erkenntnisse, bleibt jedoch stets dem Risiko des Irrtums ausgesetzt.

Die abduktive Logik stellt einen dritten großen Weg des Schlussfolgerns dar, 
insbesondere bei der Entwicklung von Hypothesen. Sie zielt darauf ab, die 
plausibelste Erklärung für beobachtbare Phänomene zu finden. Ein bekann­
tes Beispiel ist die medizinische Diagnostik: Eine Ärztin bemerkt bei einem 
Patienten Symptome wie Fieber, Husten und Atembeschwerden. Daraus lei­
tet sie die Hypothese ab: „Der Patient könnte an einer Lungenentzündung 
leiden, da diese typischerweise solche Anzeichen hervorruft.” Hier zeigt sich 
das abduktive Denken: Aus den Befunden (Symptome a, b und c) wird die 
wahrscheinlichste Erklärung (Lungenentzündung) abgeleitet. Im Unterschied 
zur Deduktion folgt die Schlussfolgerung hier jedoch nicht zwangsläufig aus 
den Prämissen. Es handelt sich vielmehr um eine Vermutung, die zwar na­
heliegend ist, aber offenlässt, dass auch andere Ursachen denkbar sind. Die 
Stärke der Abduktion liegt darin, eine Hypothese zu formulieren, die sich 
anschließend überprüfen lässt.

Gerade in der Sozialen Arbeit spielt die abduktive Logik eine entscheidende 
Rolle, etwa beim Verstehen komplexer Fallkonstellationen. So wie eine Ärztin 
Symptome deutet, analysiert die Fachkraft in der Sozialen Arbeit Anzeichen 
in Biografien, Verhaltensweisen oder sozialen Kontexten, um eine tragfähige 
Hypothese zur gegenwärtigen Lebenslage eines Menschen zu entwickeln.

Das zentrale Anliegen der Logik ist das Aufdecken von Fehlschlüssen, also 
Denkfehlern, die Schlussfolgerungen ungültig machen, obwohl sie zunächst 
plausibel erscheinen. Man unterscheidet zwischen formalen Fehlschlüssen, die 
auf logischen Strukturfehlern beruhen, und informellen Fehlschlüssen, die 
aus inhaltlichen Fehlern oder rhetorischen Tricks resultieren. Ein Beispiel für 

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

29

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen formalen Fehlschluss ist der Fehlschluss der Bejahung des Konsequens. 
Beispiel: „Wenn es regnet, wird die Straße nass.” Die Straße ist nass, also hat 
es geregnet. Dies klingt logisch, dabei werden aber andere Erklärungen (z. B. 
ein Wasserrohrbruch) außer Acht gelassen. Ein Beispiel für einen informellen 
Fehlschluss ist der Strohmann-Fehlschluss, bei dem die Position eines anderen 
absichtlich verzerrt wird, um sie leichter angreifen zu können. Wer dafür 
Beispiele sucht, wird in jeder politischen Talkshow fündig.

Logik hilft uns also aufzudecken, wann wir möglicherweise von falschen An­
nahmen ausgehen oder wann unsere Argumente nicht so stichhaltig sind, 
wie wir denken. Das kann der Fall sein, wenn sie weder den Regeln der 
deduktiven noch der induktiven Logik folgen oder nicht einmal als taugliche 
Hypothesen im Sinne der abduktiven Logik gelten können. Logik hilft uns 
also, uns nicht von Gefühlen, Vorurteilen oder scheinbaren Zusammenhängen 
leiten zu lassen, sondern nachvollziehbare und überzeugende Argumente zu 
formulieren. Deren Stringenz kann dann mit anderen diskutiert und hinter­
fragt werden. So entsteht Wissen, das nicht auf tönernen Füßen steht.

1.3.5. Ethik

Die Ethik zählt seit ihren Ursprüngen in der Antike zu den Kernbereichen 
philosophischer Reflexion. Sie stellt grundlegende Fragen danach, was unser 
Leben gelingen lässt und wie wir verantwortungsvoll handeln können (vgl. 
Pieper 2017; Hübner 2024). In ihrer sozialethischen Ausprägung nimmt sie 
darüber hinaus besonders das Anliegen sozialer Gerechtigkeit in den Blick.

Im Mittelpunkt stehen dabei Vorstellungen davon, was Menschen als gut und 
erstrebenswert empfinden, sowie die Werte und Normen, an denen sie sich in 
ihrem alltäglichen Handeln orientieren. Dabei erschöpft sich die Ethik nicht 
in der bloßen Beschreibung menschlichen Verhaltens. Vielmehr richtet sie 
ihren Blick tiefer und hinterfragt Beweggründe: Was veranlasst uns zu einer 
Handlung, was treibt uns innerlich an? Und wodurch gewinnt ein Leben an 
Tiefe, Sinn und Erfüllung?

Wer ethisch reflektiert, setzt sich bewusst mit den eigenen Prinzipien und 
Wertvorstellungen auseinander, die das persönliche Handeln prägen. Gerade 
in der Sozialen Arbeit, in der Entscheidungen oftmals umfangreiche Folgen 
für das Leben anderer Menschen haben können, bildet ethische Reflexion eine 
unverzichtbare Grundlage und Orientierung.

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

30

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dabei lässt sich die Ethik in drei zentrale Bereiche gliedern:

1. Die Metaethik fragt nach der Bedeutung moralischer Begriffe wie „gut” oder 
„richtig” und untersucht, ob moralische Urteile einen objektiven Wahrheits­
anspruch besitzen oder vielmehr persönliche Einstellungen und kulturelle 
Prägungen widerspiegeln.

2. Die normative Ethik beschäftigt sich konkret damit, wie Menschen handeln 
sollten. Sie entwickelt Prinzipien und Kriterien, anhand derer wir beurteilen 
können, ob eine Handlung moralisch richtig oder falsch ist.

3. Die angewandte Ethik schließlich überträgt diese moralischen Prinzipien in 
konkrete Lebens- und Berufsfelder. Sie widmet sich ethischen Herausforde­
rungen in Praxisbereichen wie Medizin, Wirtschaft und insbesondere der 
Sozialen Arbeit, um in komplexen Entscheidungssituationen eine hilfreiche 
Orientierung zu bieten.

Drei normative Ethiken: Deontologie, Utilitarismus und Tugendethik

Die wichtigsten ethischen Ansätze lassen sich in drei große Richtungen glie­
dern: die deontologische Ethik, den Utilitarismus und die Tugendethik. Je­
der dieser Ansätze beleuchtet die Frage, was gutes und richtiges Handeln 
ausmacht, auf seine Weise und bietet wertvolle Impulse, um ethische Heraus­
forderungen in der Sozialen Arbeit besser zu verstehen und in der Praxis 
umzusetzen.

Die deontologische Ethik setzt klar definierte Prinzipien und moralische Re­
geln in den Mittelpunkt. Ihr bekanntester Vertreter, Immanuel Kant, vertrat 
die Auffassung, dass bestimmte Handlungen unabhängig von ihren Konse­
quenzen entweder richtig oder falsch sind. Zentral ist hier die Idee der inneren 
Pflicht: Moralisches Handeln gründet auf Vernunft und Achtung ethischer 
Grundsätze – selbst wenn dies persönliche Nachteile mit sich bringen könnte.

Der Utilitarismus, geprägt von Denkern wie Jeremy Bentham und John Stuart 
Mill, bewertet Handlungen danach, welche Folgen sie haben. Eine Handlung 
gilt dabei als moralisch richtig, wenn sie möglichst viel Glück und möglichst 
wenig Leid für möglichst viele Menschen hervorbringt. Entscheidend ist der 
Gedanke, dass moralisches Handeln das Wohl der Gemeinschaft fördert und 
aktiv Leid reduziert.

Die Tugendethik, die maßgeblich auf Aristoteles zurückgeht, legt den Schwer­
punkt weniger auf einzelne Handlungen als vielmehr auf die Entwicklung 
eines guten Charakters. Sie fragt danach, was es bedeutet, ein guter Mensch 

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

31

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sein. Dabei stehen Eigenschaften wie Gerechtigkeit, Mut und Mitgefühl 
im Vordergrund. Ziel der Tugendethik ist es, Menschen dazu zu befähigen, 
in verschiedensten Lebenssituationen besonnen und im Einklang mit diesen 
Charaktereigenschaften zu handeln.

1.3.6. Anthropologie: Die Lehre vom Wesen des Menschen

Immanuel Kant fasste den Kern menschlicher Erkenntnis und Reflexion in 
drei grundlegenden Fragen zusammen. Was kann ich wissen? Was soll ich 
tun? Was darf ich hoffen?” Hinter diesen Fragen verbirgt sich bei Kant eine 
vierte, umfassendere Frage: „Was ist der Mensch?” An diesem Punkt setzt die 
philosophische Anthropologie an, eine Disziplin, die das Wesen des Menschen 
ergründet.

Sie geht über einfache Definitionen des Menschen hinaus. Es genügt ihr nicht, 
ihn lediglich von Tieren oder Pflanzen abzugrenzen. Stattdessen betrachtet 
sie den Menschen im Spannungsverhältnis von Natur und Kultur, Freiheit
und Bestimmung sowie Individualität und Gemeinschaft. Sie versucht, ihn 
als komplexes, widersprüchliches und vielschichtiges Wesen zu verstehen, das 
gleichermaßen von biologischen, kulturellen und sozialen Faktoren geprägt 
wird.

Als eigenständige philosophische Disziplin entstand die philosophische An­
thropologie erst im 20. Jahrhundert. In der deutschen Tradition haben vor al­
lem Max Scheler (1874–1928) und Helmuth Plessner (1892–1985) entscheidend 
zu ihrer Entwicklung beigetragen.

Max Scheler hebt in seiner Anthropologie (Scheler 1916) besonders die geistige 
Dimension des Menschen hervor. Im Mittelpunkt steht dabei dessen einzigar­
tige Fähigkeit, Werte zu erkennen und zu lieben, wodurch er in eine besondere 
Beziehung zur Welt tritt. Während Tiere laut Scheler vor allem von Instinkten 
und Trieben geleitet werden, besitzt der Mensch die Fähigkeit zur inneren 
Distanzierung von unmittelbaren Bedürfnissen. Er unterscheidet nicht nur 
zwischen Angenehmem und Unangenehmem, sondern auch zwischen objekti­
ven Werten wie Schönheit, Güte oder Heiligkeit. Gerade diese Fähigkeit sieht 
Scheler als Ausdruck des menschlichen Geistes, der den Menschen wesentlich 
von anderen Lebewesen unterscheidet. Scheler versteht den Menschen deshalb 
als geistiges Wesen, dessen Existenz über rein biologische Aspekte hinausgeht. 
Besonders hervorzuheben ist die Rolle der Liebe: Sie ermöglicht dem Men­
schen, über sich hinauszugehen und dem anderen offen zu begegnen. Scheler 
positioniert den Menschen in einer Zwischenstellung: Er ist weder rein in­

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

32

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stinktbestimmt noch ausschließlich geistig, sondern verbindet beide Aspekte 
in sich. Diese Doppelnatur prägt sein Leben und stellt ihn immer wieder vor 
ethische Herausforderungen.

Einen anderen Ansatz verfolgt Helmut Plessner in seiner Anthropologie
(Plessner 1928). Er entwickelt den Begriff der exzentrischen Positionalität, um 
die Sonderstellung des Menschen zu erklären. Während Tiere eine zentrische 
Positionalität haben – sie stehen in direkter Beziehung zu ihrer Umwelt und 
ihrem Körper, ohne sich selbst reflexiv zu betrachten –, besitzt der Mensch die 
Fähigkeit, sich selbst von außen zu betrachten. Er kann sich als handelndes 
Subjekt begreifen und gleichzeitig aus der Perspektive eines Außenstehenden 
über sich nachdenken. Diese exzentrische Positionalität führt zu einer grund­
legenden Ambivalenz: Der Mensch ist einerseits in seinem Körper verankert 
und andererseits in der Lage, sich von ihm zu distanzieren. Dies drückt sich 
unter anderem in der Sprache, in kulturellen Ausdrucksformen und in der 
Fähigkeit zur Selbstkritik aus. Plessner betont, dass diese besondere Form der 
Selbstwahrnehmung dem Menschen zwar eine große Freiheit gibt, aber auch 
eine existentielle Unsicherheit mit sich bringt. Der Mensch muss sich selbst 
definieren, ist aber zugleich nie ganz mit sich identisch.

Ein zentrales Element in Plessners Anthropologie ist die künstliche Gestaltung 
der Umwelt. Während Tiere instinktiv reagieren, schafft der Mensch Kultur
und Technik, wodurch sich seine Exzentrizität zeigt. Das gibt ihm große 
Freiheit, bringt aber auch jede Menge Unsicherheiten mit sich.

Sowohl Scheler als auch Plessner beschäftigten sich daher intensiv mit den 
Grenzen der menschlichen Freiheit. Scheler untersucht, inwieweit die Er­
kenntnis von Werten den Menschen von biologischen Zwängen befreit. Pless­
ner betrachtet die exzentrische Positionalität dagegen als Quelle von Unsicher­
heit und Gestaltungskraft. Beide zeigen, dass der Mensch zwischen Natur und 
Kultur, Trieb und Geist sowie Determination und Freiheit existiert.

1.3.7. Ästhetik: Die Frage nach dem Schönen

Abschließend werfen wir einen kurzen Blick auf die Ästhetik als philosophi­
sche Disziplin (einführend Reicher 2005). Sie nimmt zwar innerhalb des phi­
losophischen Kanons eher eine randständige Position ein, aus der Perspektive 
der Sozialen Arbeit ist sie jedoch nicht unbedeutend. Die Ästhetik beschäftigt 
sich mit Fragen des Schönen und Kunstvollen sowie deren Erleben. Sie un­
tersucht, was uns beispielsweise an Kunstwerken, Naturerscheinungen oder 
Alltagsgegenständen fasziniert und nach welchen Kriterien wir etwas als schön 

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

33

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder ästhetisch ansprechend beurteilen – und damit unsere Umwelt einer 
normativen Bewertung unterziehen.

Ästhetik ist nicht nur eine Frage des subjektiven Geschmacks oder individuel­
ler Vorlieben, die in den Bereich des Privaten gehören, sondern auch eine 
Frage nach den tieferen Strukturen, die unser ästhetisches Empfinden prägen. 
Zentral ist dabei die Unterscheidung zwischen subjektiven und objektiven 
Zugängen zur Ästhetik. Während einige Theorien – etwa die von Platon
oder Immanuel Kant – Schönheit als inhärente Eigenschaft von Gegenstän­
den begreifen, sehen andere, wie Friedrich Nietzsche oder Theodor Adorno, 
Schönheit als Ergebnis individueller Wahrnehmung und Interpretation im 
kulturellen und gesellschaftlichen Kontext. Für die ästhetische Erfahrung ist 
die Rolle der sinnlichen Wahrnehmung und der Emotionen entscheidend. Ein 
ästhetisches Urteil erfordert, dass wir uns auf etwas einlassen, es aufmerksam 
betrachten und seine Form, Struktur und Bedeutung in einer ganzheitlichen 
Erfahrung erfassen.

Mit der Entwicklung der modernen Gesellschaft hat sich die ästhetische Phi­
losophie auf neue Bereiche ausgedehnt. Nicht nur klassische Kunstwerke, son­
dern auch Alltagsgegenstände, digitale Medien und Phänomene der Popkultur 
rücken in den Fokus. Moderne Theorien, wie die Ästhetik der Postmoderne
– etwa bei Jean-François Lyotard oder Jacques Derrida – beschäftigen sich 
mit der Auflösung traditioneller Schönheitsvorstellungen und der Pluralität 
von Stilen und Ausdrucksformen. Interkulturelle Ansätze untersuchen, wie un­
terschiedliche Kulturen das Schöne definieren und erfahren. Pierre Bourdieus 
Theorie des Habitus (vgl. Bourdieu 1979) zeigt, dass ästhetische Vorlieben und 
Bewertungen sozial geprägt sind und mit gesellschaftlichen Machtverhältnis­
sen zusammenhängen.

In der heutigen digitalen Welt spielt die ästhetische Wahrnehmung eine noch 
größere Rolle. Soziale Medien wie Instagram oder TikTok leben von visuellen 
Inszenierungen und beeinflussen unser Verständnis von Schönheit und Kunst. 
In virtuellen Realitäten und Videospielen nutzen Designerinnen und Entwick­
lerinnen ästhetische Prinzipien, um immersive Erlebnisse zu schaffen.

Diese Erweiterung des ästhetischen Horizonts zeigt, dass ästhetische Erfah­
rungen ein wichtiger Teil unseres Lebens sind und uns in den unterschied­
lichsten Bereichen – von Architektur und Mode bis hin zu Musikvideos und 
Street Art – begegnen, auch wenn wir sie nicht immer bewusst wahrnehmen.

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

34

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.4. Vorläufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und ihrer 
Disziplinen für die Soziale Arbeit

Nach diesem Schnelldurchlauf durch unterschiedliche Teildisziplinen der Phi­
losophie sollte nun schon ein gewisses Gefühl dafür entstanden sein, wie 
vielfältige Bezugspunkte zur Sozialen Arbeit (un)mittelbar sicht- und spürbar 
werden.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du bist Sozialarbeiterin und stehst vor der Herausforde­
rung, einem Jugendlichen zu helfen, der aufgrund seiner sozialen 
Herkunft keine Chancen auf dem Arbeitsmarkt sieht und u.a. deshalb 
am Sinn seines Daseins zweifelt. Gleichzeitig arbeitest du mit einer 
Bürgerinitiative in einem Stadtteilprojekt, um die lokalen Anwohner 
in ihrer Autonomie zu stärken und mehr soziale Gerechtigkeit her­
zustellen. Was verbindet diese scheinbar so unterschiedlichen Aufga­
ben? Es sind die grundlegenden – und doch so unterschiedlichen – 
philosophischen Fragen nach sozialer Gerechtigkeit, Autonomie und 
dem Sinn des Lebens, die sich durch die tägliche Arbeit ziehen. Zu­
gleich sind es drei philosophische Grundfragen, über die die Mensch­
heit seit Jahrtausenden nachdenkt: Was bedeutet soziale Gerechtig­
keit? Was ist ein selbstbestimmtes und authentisches Leben? Was ist 
der Sinn des Lebens?

Diese alltäglichen Herausforderungen und Verstrickungen von Sozialarbeiten­
den in originär philosophische Fragestellungen zeigen exemplarisch, wie latent 
und unabweisbar die Soziale Arbeit mit der Philosophie konfrontiert ist. Um 
diesen Punkt noch konkreter herauszuarbeiten, ist es hilfreich, einen Blick da­
rauf zu werfen, wie sich Soziale Arbeit selbst versteht. Welcher Ausgangspunkt 
könnte dafür besser geeignet sein, als die internationale Definition Sozialer 
Arbeit? Dort heißt es (DBSH 2025):

Soziale Arbeit fördert als praxisorientierte Profession und wissenschaftliche Diszi­
plin gesellschaftliche Veränderungen, soziale Entwicklungen und den sozialen Zu­
sammenhalt sowie die Stärkung der Autonomie und Selbstbestimmung von Men­
schen. Die Prinzipien sozialer Gerechtigkeit, die Menschenrechte, die gemeinsame 
Verantwortung und die Achtung der Vielfalt bilden die Grundlage der Sozialen 
Arbeit. Dabei stützt sie sich auf Theorien der Sozialen Arbeit, der Human- und 
Sozialwissenschaften und auf indigenes Wissen. Soziale Arbeit befähigt und ermu­
tigt Menschen so, dass sie die Herausforderungen des Lebens bewältigen und das 
Wohlergehen verbessern, dabei bindet sie Strukturen ein.

1.4. Vorläufiges Fazit

35

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Definition wird betont, dass die Soziale Arbeit sozialen Wandel, soziale 
Entwicklung und sozialen Zusammenhalt fördert sowie die Autonomie und 
Selbstbestimmung von Menschen stärkt. Diese Begriffe bilden die zentralen 
Eckpfeiler der fachlichen Grundlage und Legitimation der Sozialen Arbeit. 
Soziale Gerechtigkeit, Menschenrechte und die Achtung der Vielfalt stellen 
dabei die ethische Orientierung dar.

Obwohl wir alle Vorstellungen von grundlegenden philosophischen Begriffen 
wie Gerechtigkeit, Sinn, Autonomie, Gemeinschaft, Vernunft, Macht oder dem 
guten Leben haben, bleiben diese oft intuitiv und wenig reflektiert. Das Philo­
sophieren eröffnet die Möglichkeit, vom bloßen Bauchgefühl zu bewussten, 
begründeten Positionen zu gelangen, die sowohl theoretisch fundiert als auch 
praktisch handlungsleitend sein können. Philosophisches Nachdenken hilft, 
die komplexen und oft widersprüchlichen Realitäten der Sozialen Arbeit klarer 
zu erkennen und reflektierter damit umzugehen.

Die Metaphysik beschäftigt sich mit grundlegenden Fragen nach dem Wesen 
und der Identität des Menschen: Handelt er eigenständig oder wird er durch 
äußere Einflüsse bestimmt? Für die Soziale Arbeit ist das besonders relevant, 
wenn es darum geht, ob Menschen ihr Leben selbstbestimmt gestalten können 
oder durch gesellschaftliche Bedingungen eingeschränkt werden. Hier wird 
deutlich, dass Handlungsfähigkeit nicht allein eine individuelle Angelegenheit 
ist, sondern stark von den sozialen Umständen abhängt.

Die Erkenntnistheorie befasst sich damit, wie Wissen über soziale Probleme 
entsteht und wer darüber entscheidet, was überhaupt als problematisch gilt. 
Vorstellungen davon, was als abweichend oder hilfebedürftig gilt, entstehen 
selten aus neutralen Beobachtungen. Sie spiegeln vielmehr gesellschaftliche 
Machtstrukturen wider. Deshalb ist ein kritisches Bewusstsein für die Soziale 
Arbeit wichtig, um nicht ungewollt autoritäre oder bevormundende Denk­
muster zu verstärken.

Die Wissenschaftstheorie analysiert, welche Erkenntnismodelle in der Sozia­
len Arbeit dominieren und wie wissenschaftliche Aussagen entstehen. Zwar ist 
evidenzbasierte Praxis ein wichtiges Konzept, doch sollte es nicht unkritisch 
übernommen werden. Entscheidender als die reine Wirksamkeit ist die Frage, 
wer darüber bestimmt, welche Ziele verfolgt werden und was als erfolgreich 
gilt. Wissenschaftliche Standards spiegeln also immer auch Werturteile und 
gesellschaftliche Interessen wider.

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

36

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Logik hilft dabei, überzeugend zu argumentieren und Denkfehler zu ver­
meiden. Dies ist besonders wichtig, wenn Fachkräfte der Sozialen Arbeit ihre 
Positionen in politischen Diskussionen oder öffentlichen Debatten vertreten 
wollen. Klare und nachvollziehbare Argumente verleihen Glaubwürdigkeit 
und schützen davor, in populistische Vereinfachungen oder logische Trug­
schlüsse zu geraten.

Die Ethik bietet Orientierung bei moralisch anspruchsvollen Entscheidungen 
und hilft, das Spannungsverhältnis zwischen Hilfe und Kontrolle auszubalan­
cieren. Gerade in der Sozialen Arbeit sehen sich Fachkräfte täglich mit Situa­
tionen ohne einfache Antworten konfrontiert: Wie weit darf Hilfe gegen den 
erklärten Willen einer Person gehen? Und wie rechtfertigt man kurzfristiges 
Leiden, wenn langfristig Verbesserungen zu erwarten sind? Eine reflektierte 
ethische Haltung verlangt, sowohl die Rechte der Betroffenen als auch die 
Folgen des eigenen Handelns sorgfältig abzuwägen.

Die philosophische Anthropologie fragt, was den Menschen ausmacht und 
unter welchen Bedingungen ein erfülltes Leben möglich ist. Diese Überlegun­
gen treffen den Kern der Sozialen Arbeit, deren Ziel es ist, Menschen in 
ihrer Entwicklung zu begleiten und zu fördern. Zentrale Fragen sind hierbei, 
wie individuelle Stärken unterstützt werden können und welche Rahmenbe­
dingungen nötig sind, damit Menschen ihre Fähigkeiten entfalten können. 
Fachliches Handeln in der Sozialen Arbeit basiert somit immer auch auf einem 
bestimmten Menschenbild.

Schließlich prägt auch die Ästhetik die soziale Wirklichkeit – oft stärker, als 
zunächst sichtbar ist. Die Gestaltung sozialer Räume beeinflusst maßgeblich, 
wie Menschen sich fühlen, ob sie Vertrauen entwickeln und sich willkommen 
fühlen. Ein Raum, der Offenheit, Wärme und Gemeinschaft vermittelt, trägt 
wesentlich zum Gelingen sozialer Angebote bei. Im Gegensatz dazu vermittelt 
ein unfreundlich gestaltetes Jugendzentrum etwa eine andere, möglicherweise 
entmutigende Botschaft. Ästhetik ist also nicht nur ein schmückendes Ele­
ment, sondern beeinflusst das soziale Erleben unmittelbar.

Literatur 

Aristoteles (2007): Analytica priora. Buch I. Übers. und komm. von T. Ebert 
und U. Nortmann. Berlin: Akademie Verlag (Aristoteles Werke, Bd. 1).

Bourdieu, P. (1979): La distinction: Critique sociale du jugement. Paris: Les 
Éditions de Minuit.

1.4. Vorläufiges Fazit

37

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chalmers, A. F. (2006): Wege der Wissenschaft: Einführung in die Wis­
senschaftstheorie. Hrsg. von N. Bergemann. 6., verb. Aufl. Heidelberg: 
Springer.

DBSH (2025): Deutschsprachige Definition Sozialer Arbeit. Online: https:/
/www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fa
ssung.html (abgerufen am 12.02.2025)

Ender, S. (2023): Logik: Eine Einführung für das Philosophiestudium. 
Stuttgart: UTB GmbH.

Ferry, L. (2007): Leben lernen: Eine philosophische Gebrauchsanweisung. 
Übers. von L. Künzli. 5. Aufl. München: Kunstmann, A.

Feyerabend, P. (1975): Against Method: Outline of an Anarchistic Theory 
of Knowledge. London: New Left Books.

Hübner, D. (2024): Einführung in die philosophische Ethik. 4., durchges. u. 
korr. Aufl. Stuttgart: UTB.

Kuhn, T. S. (1962): The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Univer­
sity of Chicago Press.

Lakatos, I. (1978): The Methodology of Scientific Research Programmes: 
Philosophical Papers. Volume 1. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Pieper, A. (2017): Einführung in die Ethik. 7., aktual. Aufl. Stuttgart: UTB 
GmbH.

Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch: Einlei­
tung in die philosophische Anthropologie. Berlin: Walter de Gruyter.

Rapp, C. (2016): Metaphysik: Eine Einführung. München: C. H. Beck.
Reicher, M. E. (2005): Einführung in die philosophische Ästhetik. Darm­

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (wbg).
Scheler, M. (1916): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werte­

thik: Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus. 
Halle an der Saale: Max Niemeyer.

Schnädelbach, H. (2013): Erkenntnistheorie zur Einführung. 4., unveränd. 
Aufl. Hamburg: Junius Verlag.

1. Einleitung &Einführung in die Philosophie

38

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fassung.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fassung.html


2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

Der Mensch ist dazu verurteilt, frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst 
erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, einmal in die Welt geworfen, für all das 

verantwortlich ist, was er tut.
Jean-Paul Sartre2

Ein Gedankenexperiment (frei nach Robert Nozick3) 
Stell dir vor, es gäbe eine Maschine, die dich vollkommen glücklich 
machen könnte. Eine Technologie, so weit fortgeschritten, dass sie 
jede Erfahrung, jeden Moment, jedes Gefühl exakt so erzeugt, wie du 
es dir wünschst. Kein Unterschied zur Realität – außer, dass du nie 
versagst, nie leidest, nie enttäuscht wirst.

Du schließt die Augen, legst dich auf eine bequeme Liege. Elektro­
den werden an dein Gehirn angeschlossen, kaum spürbar. Einmal 
angeschlossen wird es für dich nur noch diese Realität geben, ohne 
dass du diesen Fakt merkst. Du kannst nun frei auswählen, was du 
erleben möchtest. Ein Leben voller Abenteuer? Unendliche Liebe? 
Rauschhaftes Glück? Der Erfolg, nach dem du dich immer gesehnt 
hast? Die Maschine sorgt dafür, dass alles genau so passiert – nicht 
in einer fernen Zukunft, sondern sofort. Und wenn du erst einmal 
eingetaucht bist, wirst du nicht mehr wissen, dass es eine Maschine 
ist.

Alles fühlt sich echt an. Jeder Moment ist perfekt. Kein Schmerz, 
keine Langeweile, keine Unsicherheit.

Du hast nur eine einzige Entscheidung zu treffen, bevor der Prozess 
beginnt:

Möchtest du dich anschließen?

2.1. Freiheit als Thema der Philosophie

Freiheit ist ein großer Begriff – nicht nur in philosophischer, sondern auch in 
politischer Hinsicht. Er ist so groß, dass Theodor Fontane wahrscheinlich von 
einem „weiten Feld“ sprechen würde. Freiheit ist ein Ideal auf individueller 
wie auf kollektiver Ebene. Auf individueller Ebene könnte man argumentie­

2 Sartre, J.-P. (1994) Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Sartre, J.-P., Philosophische Schriften I. 
Übersetzt von Traugott König. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 125.

3 Vgl. Nozick 1974

39

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren, dass Freiheit die Vorstufe oder Grundbedingung jeglicher Bestrebung 
nach Autonomie und Selbstbestimmung ist. Auf gesellschaftlicher Ebene ist 
sie beispielsweise die Vorstufe zur Unabhängigkeit von anderen Staaten oder 
internationalen Institutionen.

Als philosophisches Thema begleitet Freiheit das Denken seit der Antike und 
wurde in den unterschiedlichsten Epochen auf vielfältige Weise durchdacht.

So verstand Aristoteles (384–322 v. Chr.) Freiheit nicht nur als Abwesenheit 
von Zwang, sondern auch als die Fähigkeit, vernunftgeleitet und im Einklang 
mit dem Guten zu handeln. Für ihn war Freiheit untrennbar mit der Tugen­
dethik verbunden. Sie ist kein spontaner Akt, sondern das Ergebnis einer 
gefestigten Charakterhaltung (hexis), die sich durch Übung und Erziehung 
entwickelt. Ein wahrhaft freier Mensch, so Aristoteles, handelt aus innerer 
Überzeugung tugendhaft – nicht aus Zwang, sondern aus Einsicht in das 
Gute. Diese innere Ausrichtung ist Ausdruck moralischer Reife und steht nicht 
im Widerspruch zur Freiheit, sondern stellt ihre Verwirklichung dar. In der 
Nikomachischen Ethik beschreibt Aristoteles, dass Freiheit durch charakterli­
che Bildung und besonnenes Handeln wächst: Wer tugendhaft lebt, erfährt 
Freiheit als Ausdruck sittlicher Reife.

Einen grundlegend anderen Freiheitsbegriff entwickelte Immanuel Kant
(1724–1804). Für ihn ist Freiheit nicht das Ergebnis einer tugendhaften Le­
bensführung, sondern die Voraussetzung der Sittlichkeit selbst. Freiheit be­
deutet für Kant die Fähigkeit, sich selbst Gesetze zu geben – unabhängig von 
äußeren Zwängen oder inneren Neigungen. Ein Mensch ist frei, wenn er sich 
aus eigener Überzeugung dafür entscheidet, nach sittlichen Grundsätzen zu 
handeln, die für alle vernünftigen Wesen gelten könnten, wie es der katego­
rische Imperativ fordert. Hier zeigt sich der zentrale Unterschied: Während 
Aristoteles Freiheit als Ergebnis einer durch Übung und Bildung entwickelten 
Tugendhaftigkeit versteht, liegt bei Kant der Fokus auf der Autonomie des 
Willens. Freiheit ist bei ihm kein Zustand, der erst durch Tugend erarbeitet 
wird, sondern der Ausgangspunkt moralischen Handelns.

Beide Ansätze werfen bedeutende Fragen für die Soziale Arbeit auf: Soll der 
Fokus darauf liegen, Menschen durch Bildung und Praxis zu Tugenden zu 
führen, wie es Aristoteles fordern würde, oder darauf, ihre Autonomie und 
Selbstverantwortung zu stärken, wie Kant es betont? Beide Perspektiven bieten 
wichtige Impulse, um den Prozess der Befähigung zur Freiheit – sei es durch 
charakterliche Reifung oder durch die Förderung unabhängigen Denkens – zu 
gestalten.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

40

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Isaiah Berlin (1909–1997) bietet mit seiner Unterscheidung zwischen negativer 
und positiver Freiheit (vgl. Berlin 1969) einen weiteren differenzierten Zugang. 
Negative Freiheit beschreibt das Frei-Sein von äußeren Zwängen und Ein­
schränkungen, während positive Freiheit das Frei-Sein zu einer selbstbestimm­
ten Lebensführung meint. Die Bedeutung dieser Dualität ist in der Sozialen 
Arbeit augenfällig: Einerseits geht es darum, Menschen von sozialen und 
strukturellen Zwängen zu befreien (negative Freiheit), andererseits darum, sie 
zu befähigen, ihre eigenen Potenziale zu entfalten und selbstbestimmt zu leben 
(positive Freiheit). Berlin macht deutlich, dass beide Aspekte zusammenge­
dacht werden müssen, um Freiheit umfassend zu verstehen.

Friedrich Nietzsche (1844–1900) radikalisiert den Freiheitsbegriff hingegen, 
indem er ihn als fortwährenden Prozess der Selbsterschaffung interpretiert 
(vgl. z. B. Nietzsche 1883). Für ihn bedeutet Freiheit, bestehende Werte, Nor­
men und Gewissheiten radikal zu hinterfragen und sich immer wieder neu zu 
erfinden. Es geht um den mutigen Akt der Selbstüberwindung, um konventio­
nelle Sicherheiten loszulassen und einen individuellen Weg einzuschlagen.

Jean-Paul Sartre (1905–1980) schließlich steht wie kein anderer für die Reflexi­
on der Freiheit; er wird daher auch gerne als Philosoph der Freiheit bezeichnet. 
Die Kurzfassung seines Freiheitsverständnisses, dem wir uns gleich noch sehr 
viel ausführlicher widmen, lautet: Der Mensch ist zur Freiheit verurteilt – 
das heißt, wir sind immer gezwungen, Entscheidungen zu treffen, auch wenn 
wir nicht wählen wollen. Diese radikale Freiheit bringt eine ebenso radikale 
Verantwortung mit sich: Wir sind für unser Leben und unsere Handlungen 
voll verantwortlich, ob wir wollen oder nicht.

Warum Sartre?

Gerade dieser existenzialistische Blick auf die Freiheit, der einem bestimm­
ten anthropologischen Verständnis entspricht, bietet aus meiner Sicht sehr 
konkrete Anknüpfungspunkte für die Soziale Arbeit. Sartres Betonung der 
Eigenverantwortung und Freiheit des Individuums zeigt, dass auch in widri­
gen Lebenssituationen die Möglichkeit zur Veränderung besteht. Gleichzeitig 
konfrontiert uns Sartre aber auch mit der Tatsache, dass Freiheit untrennbar 
mit Verantwortung verbunden ist – eine Herausforderung, die in professions­
theoretischen Überlegungen der Sozialen Arbeit immer wieder neu reflektiert 
werden muss.

Wenn wir Menschen ermutigen, ihre Freiheit zu leben, müssen wir auch bereit 
sein, ihnen Verantwortung für ihr Handeln zuzutrauen und abzuverlangen. 

2.1. Freiheit als Thema der Philosophie

41

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit wird deutlich, dass der Begriff der Freiheit nicht nur ein philosophi­
scher Begriff ist, sondern ein konkreter ethischer Auftrag für die tägliche 
Praxis der Sozialen Arbeit.

Kommen wir nun nochmals auf das Gedankenexperiment der Erlebnisma­
schine zurück. Nozick wollte damit primär eine Kritik am Hedonismus (jener 
Weltanschauung, die im Genuss und der Freude die höchsten Ziele menschli­
chen Lebens sieht) formulieren. Für unsere Überlegungen zur Freiheit ist es je­
doch aus einem anderen Grund aufschlussreich: Die meisten Menschen wür­
den sich wohl nicht anschließen lassen, da sie spüren, dass dabei etwas Ent­
scheidendes verloren ginge – ihre Freiheit. Selbst wenn sie den Unterschied 
nach dem Anschließen an die Maschine nicht bemerken würden, wäre ihr 
Dasein dann nicht mehr das Ergebnis eigener Entscheidungen, sondern voll­
ständig von einer äußeren Instanz, der Maschine, bestimmt. Dies widerspricht 
tief verwurzelten Freiheitsvorstellungen, die – wie bereits aufgezeigt – von 
Aristoteles über Kant bis hin zu Berlin und Nietzsche unterschiedlich interpre­
tiert wurden. Doch in jeder dieser Interpretationen bleibt die Möglichkeit, sich 
selbst zu bestimmen, ein zentrales gemeinsames Element – jeweils bleibt die 
Vorstellung eines Subjekts als Urheber von Entscheidungen und Handlungen 
bestehen. Im Gedankenexperiment der Erlebnismaschine gibt der Mensch 
beim Anschluss an die Maschine jedoch dauerhaft seine Subjekthaftigkeit auf. 
Diese Vorstellung schreckt ab, weil sie etwas zutiefst Unmenschliches hat.

Gerade im Übergang zu Sartres Freiheitsbegriff wird die Tragweite dieser 
Überlegung besonders deutlich. Sartre beschreibt den Menschen als zur Frei­
heit verurteilt – eine Freiheit, die nicht nur Wahlmöglichkeiten eröffnet, 
sondern auch eine radikale Verantwortung für das eigene Leben mit sich 
bringt. Das Gedankenexperiment von Nozick zeigt dabei auf eindringliche 
Weise, dass sich viele Menschen nicht nur nach angenehmen Erfahrungen 
sehnen, sondern danach, ihr Leben selbst zu gestalten. Sie wollen die Freiheit, 
zu der sie verurteilt sind, also auch leben – mit allen Konsequenzen und 
Wechselfällen, die das Leben auf diesem Wege mit sich bringt. Die Maschine 
würde die Verurteilung zur Freiheit zwar aufheben, aber dem Menschen damit 
Entscheidendes nehmen: seine Würde als entscheidungsfähiges Subjekt.

2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext

Jean-Paul Sartre zählte zu den einflussreichsten intellektuellen Persönlichkei­
ten des 20. Jahrhunderts. Er prägte seine Epoche als Philosoph, Schriftsteller, 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

42

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischer Aktivist und charismatische, oft polarisierende Figur im öffentli­
chen Leben.

Sartre wurde am 21. Juni 1905 in Paris geboren. Nach dem frühen Tod seines 
Vaters wuchs er bei seiner Mutter und seinem Großvater Charles Schweitzer 
(1844-1935), einem Onkel von Albert Schweitzer (1875-1965, siehe Kapitel 8), 
auf. Das intellektuelle Umfeld seiner Kindheit formte seinen kritischen Geist 
und seinen starken Drang nach Unabhängigkeit. Schon früh zeigte Sartre eine 
Neigung zur Provokation und eine tiefe Skepsis gegenüber Autoritäten – eine 
Haltung, die sein gesamtes späteres Werk und öffentliches Auftreten durchzog.

An der École Normale Supérieure in Paris studierte er Philosophie und begeg­
nete dort einigen bedeutenden Denkern seiner Zeit. Dort lernte er auch Simo­
ne de Beauvoir kennen, mit der er eine jahrzehntelange Beziehung führte, die 
gleichermaßen intim, offen und öffentlich war. Ihr intensiver intellektueller 
Austausch beeinflusste nicht nur ihre eigenen Werke maßgeblich, sondern 
prägte auch den Existenzialismus als philosophische Strömung entscheidend 
mit.

Vor dem Zweiten Weltkrieg veröffentlichte Sartre 1938 den Roman Der Ekel, 
in dem zentrale Motive seiner späteren Philosophie bereits angelegt sind: das 
Empfinden von Sinnlosigkeit, die radikale Freiheit des Menschen und das 
Fehlen einer vorgegebenen menschlichen Natur oder Essenz. Diese Themen 
vertiefte Sartre während seiner Kriegsgefangenschaft in Deutschland ab 1940, 
ohne in Resignation zu verfallen. Nach seiner Freilassung im Jahr 1941 enga­
gierte er sich im französischen Widerstand und intensivierte seine philosophi­
sche Arbeit.

1943 veröffentlichte er sein zentrales philosophisches Werk Das Sein und das 
Nichts, das zum grundlegenden Text des Existenzialismus wurde. Darin ent­
wickelte Sartre die Vorstellung radikaler Freiheit: Der Mensch besitzt keine 
festgelegte Essenz, sondern erschafft sich durch sein Handeln selbst.

Nach Kriegsende gründete Sartre 1945 gemeinsam mit Simone de Beauvoir
die Zeitschrift Les Temps Modernes, die sich zu einer wichtigen Plattform 
philosophischer, literarischer und politischer Debatten entwickelte. Die Zeit­
schrift diente Sartre nicht nur als Sprachrohr für seine eigenen Ideen, sondern 
auch als kritisches Forum zu Themen wie Kolonialismus, Marxismus und der 
gesellschaftlichen Verantwortung von Intellektuellen.

In den 1950er- und 1960er-Jahren wandte sich Sartre verstärkt politischen 
Themen zu. Er engagierte sich aktiv gegen den französischen Kolonialismus, 

2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext

43

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


insbesondere im Algerienkrieg (1954–1962), und später gegen den Vietnam­
krieg (1955–1975). Gleichzeitig beschäftigte er sich intensiv mit dem Marxis­
mus und versuchte, diesen mit seiner existenzialistischen Freiheitsphilosophie 
zu verbinden. In seiner Kritik der dialektischen Vernunft (1960) argumentier­
te er, dass Freiheit nicht allein eine persönliche, sondern immer auch eine 
gesellschaftlich und historisch bedingte Angelegenheit ist. Damit erweiterte er 
sein ursprüngliches Verständnis individueller Freiheit um eine gesellschaftspo­
litische Dimension.

Auch Sartres Ablehnung des Nobelpreises für Literatur im Jahr 1964 sorgte 
für großes öffentliches Aufsehen. Während viele diese Entscheidung als exzen­
trisch oder gar provokativ empfanden, verfolgte Sartre damit eine klare und 
konsequente Haltung: Er wollte unabhängig bleiben und sich nicht durch 
institutionelle Anerkennung vereinnahmen lassen. Tatsächlich hatte Sartre be­
reits zuvor ähnliche Ehrungen wie akademische Titel und Ehrenmitgliedschaf­
ten abgelehnt.

Seine politische Konsequenz zeigte sich zudem deutlich in seiner Unterstüt­
zung der Studentenproteste von 1968 in Frankreich. Sartre interpretierte die­
se Bewegung als logische Weiterführung seines existenzialistischen Denkens: 
Freiheit bedeutete für ihn nicht nur die Möglichkeit, individuell zu handeln, 
sondern auch die Kraft, gesellschaftliche Verhältnisse kritisch zu hinterfragen 
und aktiv zu verändern.

Jean-Paul Sartre starb am 15. April 1980 in Paris. Über 20.000 Menschen be­
gleiteten seinen Trauerzug durch die Stadt – ein eindrucksvolles Zeichen der 
enormen Wirkung, die er nicht nur in der intellektuellen Landschaft, sondern 
auch in der Gesellschaft insgesamt hinterlassen hatte. Sartres Vermächtnis 
wirkt bis heute nach: Seine Forderungen nach radikaler Freiheit und Verant­
wortung, sein Engagement für soziale Gerechtigkeit sowie seine kompromiss­
lose Suche nach einem authentischen Leben sichern ihm einen bleibenden 
Platz als einer der bedeutendsten Denker der Philosophiegeschichte.

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Existenzialismus

Bevor wir uns den zentralen Begriffen der Philosophie Sartres zuwenden, 
erscheint es sinnvoll, zunächst die Denkrichtung des Existenzialismus zu skiz­
zieren, die Sartre entscheidend mitgeprägt hat.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

44

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Existenzialismus ist eine philosophische Strömung, die sich mit der indi­
viduellen Existenz des Menschen, seiner Freiheit, Verantwortung und Sinnsu­
che auseinandersetzt. Er wird häufig mit der Existenzphilosophie gleichgesetzt 
oder als deren französische Variante bezeichnet, doch diese Begriffe sollten 
nicht synonym verwendet werden. Während sich die Existenzphilosophie, wie 
sie etwa bei Martin Heidegger und Karl Jaspers zu finden ist, stärker mit der 
ontologischen Struktur des menschlichen Daseins befasst und die grundlegen­
den Bedingungen und Seinsweisen des Menschen – unabhängig von individu­
ellen Erfahrungen oder Entscheidungen – analysiert, konzentriert sich der 
Existenzialismus auf die subjektive Erfahrung von Freiheit und Entscheidung. 
Zwar übernahm Sartre zentrale Begriffe von Heidegger, etwa das Konzept der 
Geworfenheit, also die Vorstellung, dass der Mensch ohne eigenes Zutun in 
eine bestimmte Welt und Lebensumstände hineingeworfen wird, die er sich 
nicht ausgesucht hat, doch radikalisierte er sie, indem er den Menschen als 
vollständig frei betrachtete, ohne dass es eine tiefere, vorgegebene Struktur 
gäbe, die sein Handeln begrenzt.

In gewisser Weise kann man den Existenzialismus als eine lose philosophische 
Bewegung bezeichnen, deren Vertreter nicht immer selbst dieser Strömung zu­
gerechnet werden wollten. So distanzierte sich etwa Albert Camus ausdrück­
lich vom Existenzialismus, wird heute jedoch als einer seiner Hauptvertreter 
betrachtet.

Den Existenzialisten ist eine gemeinsame Perspektive auf den Menschen eigen: 
Er ist kein Wesen mit einer vorgegebenen Essenz, sondern definiert sich 
durch seine Existenz und sein Handeln. Das bedeutet, dass metaphysische, 
biologische oder soziale Kategorien nicht festlegen, was ein Mensch ist. Weder 
eine göttliche Ordnung noch eine universelle Vernunftvorstellung schreibt vor, 
was Menschsein bedeutet. Der Sinn des Lebens ist nicht vorgegeben, sondern 
muss von jedem Individuum selbst geschaffen werden. Damit lehnen die 
Existenzialisten deterministische und teleologische Weltbilder ab und richten 
den Blick auf die Ungewissheiten, Spannungen und Herausforderungen, die 
das Menschsein prägen.

Søren Kierkegaard (1813–1855) gilt als Begründer der Existenzphilosophie, 
obwohl er den Begriff „Existenzialismus” selbst nie verwendet hat. In seinen 
Werken, insbesondere in Entweder – Oder (Enten – Eller, 1843) und Die 
Krankheit zum Tode (Sygdommen til Døden, 1849), thematisierte er schon 
knapp 100 Jahre vor Sartre zentrale Fragen der menschlichen Existenz. Im Mit­
telpunkt stand für ihn das Individuum und seine Beziehung zu sich selbst und 

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

45

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu Gott. Kierkegaard beschäftigte sich mit Verzweiflung, Angst und der Not­
wendigkeit, in einer unsicheren Welt Entscheidungen zu treffen. Er betonte die 
Bedeutung der individuellen Verantwortung und des Glaubens als Ausdruck 
der Existenz in einer widersprüchlichen und oft unerklärlichen Welt. Diese 
Betonung der subjektiven Erfahrung, der Freiheit und der existentiellen Angst 
wurde später zu einem zentralen Bestandteil der Existenzphilosophie.

Friedrich Nietzsche (1844–1900) wird oft als Vorläufer des Existenzialismus
bzw. der Existenzphilosophie bezeichnet. In Also sprach Zarathustra (1883–
1885) formulierte er die Idee des Übermenschen, der konventionelle Denk­
muster infrage stellt und das Individuum auffordert, seine eigenen Werte zu 
schaffen. Seine radikale Kritik an traditionellen Moralvorstellungen, die Pro­
klamation des Todes Gottes und die Betonung der Notwendigkeit der Selbst­
überwindung zielen darauf ab, ein authentisches Leben jenseits vorgegebener 
Normen zu ermöglichen.

Im 20. Jahrhundert führten diese Gedanken rasch zu einer breiteren philoso­
phischen Rezeption. Martin Heidegger (1889–1976), einer der einflussreichsten 
– und wegen seiner Nähe zum Nationalsozialismus auch umstrittensten – 
deutschen Philosophen des 20. Jahrhunderts, führte den Begriff des Daseins 
ein, um den besonderen Zustand der menschlichen Existenz zu beschreiben. 
Heidegger ging es darum, das Menschsein als einen Prozess zu begreifen, der 
sich ständig mit der eigenen Endlichkeit auseinandersetzt. Der Mensch ist 
in die Welt geworfen und muss sich fragen, was es bedeutet, zu sein (vgl. 
Heidegger 1927).

Karl Jaspers (1883–1969) prägte den Begriff der Grenzsituationen, um funda­
mentale, unausweichliche Erfahrungen des Menschseins zu beschreiben. Dazu 
zählen Leid, Kampf, Schuld und Tod – Ereignisse, die jeden betreffen und sich 
nicht durch aktives Handeln verhindern lassen. In seinem Werk Philosophie 
(1932), insbesondere im zweiten Band Existenzerhellung, entwickelt Jaspers 
diese Gedanken ausführlich.

Grenzsituationen konfrontieren den Menschen mit der Unabänderlichkeit sei­
nes Daseins. Während er im Alltag durch Entscheidungen und Handlungen 
Einfluss nehmen kann, stößt er hier an die Grenzen seines Wirkens. Jaspers
beschreibt den existenziellen Kampf um Sinn und ein gelingendes Leben 
als ein unvermeidliches Ringen, das zwangsläufig zu Konflikten mit anderen 
führt, da auch sie nach Sinn streben. Dadurch werden wir einander schuldig, 
sei es durch bewusste oder unbeabsichtigte Verletzungen. Das daraus resul­
tierende Leid ist ebenso unausweichlich wie das schicksalhafte Leid durch 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

46

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verlust oder Krankheit. Am Ende steht der Tod als endgültige Grenze, an der 
all unser Kämpfen, Leiden und Schuldigwerden endet.

Die Erfahrung von Grenzsituationen zwingt uns immer wieder, uns mit den 
tiefen Fragen auseinanderzusetzen, die sie aufwerfen: Was ist der Sinn meines 
Lebens? Was bedeutet es für mich, sterblich zu sein? Wie gehe ich mit Leid 
und Schuld um? Grenzsituationen können zu existenzieller Selbsterkenntnis 
führen und eine Transformation des Selbst bewirken – sie sind sozusagen 
potenzielle Game-Changer. Sie können uns in existenzielle Krisen stürzen, 
aber auch zu einer erfolgreichen Transzendenz auf eine andere Ebene des 
Bewusstseins führen. Wir alle haben schon von Menschen gehört, die an 
einem Schicksalsschlag zerbrochen sind, aber viele von uns kennen auch 
Menschen, die aus einem solchen Schicksalsschlag gestärkt hervorgegangen 
sind, beispielsweise Menschen, die eine schwere Krankheit oder einen Unfall 
nur knapp überlebt haben und ihr Leben danach viel bewusster gelebt haben.

Jaspers betont, dass Grenzsituationen nicht nur als negative Hindernisse be­
trachtet werden sollten. Zwar konfrontieren sie uns mit unserer Endlichkeit 
und Ohnmacht, doch zugleich eröffnen sie die Möglichkeit, einen tieferen 
Sinn zu finden. Indem wir uns bewusst mit diesen Situationen auseinanderset­
zen, können wir zu unserem authentischen Selbst gelangen und einen Zugang 
zur Transzendenz gewinnen, einem Bereich jenseits des rein Rationalen und 
Fassbaren.

Dieser Sinn offenbart sich nicht in der Überwindung der Grenzsituation, 
sondern in der Art und Weise, wie wir ihr begegnen. Wer in ihr nicht verzwei­
felt oder sich in Ablenkung verliert, sondern sich ihr stellt, kann eine tiefere 
Erkenntnis über sich selbst und das Menschsein erlangen. In der Erfahrung 
von Leid, Schuld oder dem Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit liegt die 
Chance, sich nicht nur als begrenztes Individuum, sondern als Teil eines tran­
szendenten Zusammenhangs zu begreifen. Transzendenz bedeutet in diesem 
Sinne, über das bloße Funktionieren hinauszugehen und das eigene Dasein in 
einem weiteren, vielleicht sogar metaphysischen Horizont zu verorten. Gerade 
in der Konfrontation mit dem Unabänderlichen kann sich eine existenzielle 
Tiefe und Verbundenheit mit etwas Größerem erschließen – sei es durch phi­
losophische Reflexion, spirituelle Erfahrung oder ein ethisch verantwortliches 
Leben.

Eine weitere bedeutende Vertreterin des Existenzialismus war schließlich die 
bereits mehrfach genannte Simone de Beauvoir (1908–1986). In ihrem Werk 
Das andere Geschlecht (Le Deuxième Sexe, 1949) wandte sie existentialistische 

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

47

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzepte auf Fragen der Geschlechterrollen und des Feminismus an. Sie ana­
lysierte, wie gesellschaftliche Strukturen Frauen in ihrer Freiheit einschränken, 
und forderte die Befreiung durch bewusste Selbstbestimmung. Mehr dazu in 
Kapitel 7.

Obwohl Albert Camus (1913–1960) sich gegen die Bezeichnung „Existenzialist” 
stets gewehrt hat, hat er viele existentialistische Themen aufgegriffen, insbe­
sondere in seinem berühmten Essay Der Mythos des Sisyphos (Le Mythe de 
Sisyphe, 1942) und in Romanen wie Die Pest (La Peste, 1947) oder Der Fremde 
(L’Étranger, 1942a). In seinen Werken setzt er sich stets mit der Absurdität 
des Lebens und der Erkenntnis, dass es keinen höheren Sinn und keine 
übergeordnete Bedeutung gibt, auseinander. Doch anstatt in Verzweiflung zu 
verfallen, fordert er die Menschen auf, trotz dieser Absurdität weiterzumachen 
– ähnlich wie Sisyphos, der seinen Felsbrocken immer wieder den Berg hin­
aufrollt und durch seine innere Haltung zu seinem Schicksal als glücklich 
vorzustellen ist. Camus’ Begriff des absurden Helden steht für den Menschen, 
der die Absurdität des Daseins erkennt und dennoch Sinn und Erfüllung in 
seinem Handeln findet – und dadurch innerlich frei wird.

Während Heidegger und Jaspers dem klassischen Ideal des zurückgezogenen, 
leicht arroganten Hochschullehrers entsprachen und außerhalb ihrer akade­
mischen Kreise ein zurückgezogenes Leben führten, wurden Sartre, de Beau­
voir und Camus zu regelrechten philosophischen Ikonen, ja, zu literarischen 
Popstars ihrer Zeit. Sartre und de Beauvoir nutzten Pariser Cafés wie das Café 
de Flore oder Les Deux Magots am linken Ufer der Seine als intellektuelle 
Treffpunkte. Dort lasen und schrieben sie, diskutierten mit anderen und präg­
ten die Kulturszene der französischen Hauptstadt entscheidend mit. Heidegger 
hingegen zog die Abgeschiedenheit des Schwarzwaldes vor, wo er Inspiration 
fand und den geistigen Austausch, beispielsweise mit Sartre, vor allem brieflich 
pflegte.

Einer der Gründe, warum der Existenzialismus so viele Menschen aus allen 
Schichten der Bevölkerung ansprach, war seine direkte Auseinandersetzung 
mit der menschlichen Erfahrung und den Herausforderungen des modernen 
Lebens. In existenzialistischen Schriften konnte man sich wiederfinden: keine 
abstrakten Konzepte, sondern sehr konkrete Gefühle, Phänomene und zutiefst 
menschliche Abgründe, die sich in einem philosophischen Mantel präsentier­
ten – in der Regel in unterschiedlichsten literarischen Gattungsformen. Als 
Essays, Romane oder auch als Theaterstücke. In einer von Desillusionierung, 
sozialen Umbrüchen und der Infragestellung traditioneller Werte geprägten 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

48

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt nach den beiden Weltkriegen bot der Existenzialismus eine Antwort auf 
das Gefühl der Verlorenheit und Sinnlosigkeit. Die Betonung der individuellen 
Freiheit und der Notwendigkeit, Verantwortung für das eigene Leben zu über­
nehmen, traf in dieser Zeit einen entscheidenden Nerv.

Freiheit ist der zentrale Dreh- und Angelpunkt von Sartres Philosophie

Mit seinem berühmten Satz „Die Existenz geht der Essenz voraus” (vgl. Sartre
1946) brachte Jean-Paul Sartre eine kompromisslose Idee auf den Punkt: Wir 
Menschen treten ohne festen Wesenskern, ohne vorgegebene Natur, in die 
Welt. Am Anfang steht schlicht unser Da-Sein, und erst durch Entscheidungen 
und Taten erschaffen wir nach und nach, wer wir sind. Mit anderen Worten: 
Wir werden nicht geboren, um jemand Bestimmtes zu sein – wir werden erst 
zu dem, was wir sind, indem wir handeln und unser Leben gestalten.

Diese Freiheit mag zunächst verlockend erscheinen, ist in Wahrheit aber alles 
andere als bequem. Denn wenn weder Gott noch Gesellschaft, weder Natur
noch Gene, nicht einmal unser Unterbewusstsein verantwortlich gemacht 
werden können, entfällt jede Entschuldigung dafür, das eigene Leben so oder 
anders zu führen. Die Kehrseite dieser radikalen Freiheit ist daher eine ebenso 
radikale Verantwortung: Was wir tun – oder unterlassen –, liegt vollständig in 
unserer Verantwortung.

Die Flucht vor der Freiheit: Selbsttäuschung und „Mauvaise foi“

Viele Menschen versuchen, sich dieser radikalen Freiheit zu entziehen. Sartre
betrachtet Sätze wie „Ich kann nicht anders“, „So bin ich eben“ oder „Ich habe 
keine Wahl“ als Ausreden. Sie beruhen auf der Vorstellung, dass unser Charak­
ter, unsere Vergangenheit oder unsere persönlichen Umstände uns festlegen 
würden. Doch genau das ist eine Täuschung – und Sartre nennt diese Haltung
Mauvaise foi (Selbsttäuschung oder Unaufrichtigkeit, vgl. Sartre 1943).

Ein einfaches Beispiel: Jemand sagt, er sei von Natur aus schüchtern und kön­
ne deshalb nicht auf Fremde zugehen. In Wahrheit entscheidet er sich jedoch, 
in dieser Rolle zu bleiben, und tut so, als wäre sie ihm von außen auferlegt. 
Der Trick der Mauvaise foi besteht also darin, sich selbst wie ein Ding zu 
betrachten, als etwas Festgelegtes und Unveränderliches, um der unbequemen 
Wahrheit der eigenen Freiheit zu entkommen.

Doch sobald jemand erkennt, dass er sich selbst reflektieren kann, also be­
merkt, wie er sich verhält, zeigt das bereits, dass er auch anders handeln 

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

49

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


könnte. Der Mensch ist eben zur Freiheit verurteilt. Das bedeutet, dass wir uns 
der Verantwortung für unser eigenes Leben nicht entziehen können – selbst 
wenn wir es versuchen.

Zwei Seinsweisen

Um sein Freiheitskonzept weiterzuentwickeln, unterscheidet Sartre nun zwi­
schen zwei grundlegend verschiedenen Arten des Seins:

1. Das „An-sich-Sein“ (l’être-en-soi):
Dies ist die Art des Seins, die Dinge besitzen – also unbelebte Objekte wie 
Steine oder Stühle, aber auch belebte Dinge wie Pflanzen oder Tiere. Sie 
existieren einfach so, wie sie sind, ohne Bewusstsein von sich selbst, ohne 
Fragen zu stellen, ohne etwas ändern zu können.

2. Das „Für-sich-Sein“ (l’être-pour-soi):
Dies ist die Art des Seins, die Menschen besitzen. Sie sind sich ihrer selbst 
bewusst, stellen Fragen und können ihr Leben aktiv gestalten. Wir sind uns 
unserer eigenen Existenz gewahr und können uns von unserer Umgebung 
abgrenzen. Das Entscheidende dabei ist: Wir sind nicht festgelegt. Wir sind 
nie einfach nur wir selbst, sondern immer auf dem Weg, etwas zu werden. 
Ein Mensch ist nie vollständig und abschließend er selbst, weil er sich 
ständig verändert, neue Entscheidungen trifft und sich weiterentwickelt.

Sartre beschreibt das menschliche Bewusstsein daher als ein offenes Projekt. 
Während ein Stein einfach nur ein Stein ist, kann ein Mensch nie einfach nur 
er selbst sein. Diese unaufhörliche Bewegung, dieses permanente Werden, ist 
laut Sartre der Kern unserer Existenz.

Die Herausforderung der Freiheit

Freiheit kann auch Angst auslösen. Denn wenn es keine vorgegebene Bestim­
mung gibt, bedeutet das auch, dass wir unser Leben selbst gestalten müssen – 
ohne Garantien, oft ohne Sicherheiten. Aber darin liegt auch die Kraft seiner 
Philosophie: Sie ermutigt uns, Verantwortung zu übernehmen, unser Leben 
bewusst zu gestalten und uns nicht hinter Ausreden zu verstecken. Freiheit im 
existenzialistischen Sinne ist also keine Bürde, sondern eine Möglichkeit: die 
Chance, aktiv zu bestimmen, wer wir sein wollen.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

50

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Andere – die Hölle?

Ein zentraler Aspekt von Sartres Philosophie ist die Begegnung mit dem Ande­
ren. Sartre beschreibt damit eine fundamentale Erfahrung: Wenn uns jemand 
anschaut, erkennen wir plötzlich, dass wir nicht nur für uns selbst existieren, 
sondern auch für den Blick eines anderen Menschen – wir werden zum Objekt 
seiner Wahrnehmung.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du bist allein in einem Raum und tust, was du willst. 
Doch plötzlich betritt jemand den Raum und sieht dich. In diesem 
Moment verändert sich dein Selbstgefühl. Du beginnst, dich aus der 
Perspektive des anderen zu sehen – vielleicht empfindest du Scham, 
Stolz oder Unbehagen. Dein eigenes Bild von dir selbst gerät jeden­
falls ins Wanken, weil es jetzt nicht mehr nur von dir, sondern auch 
von der Gegenwart eines anderen beeinflusst wird. Das führt oft 
dazu, dass du anders handelst, als wenn niemand da wäre.

Die Erfahrung zeigt also: Unsere Identität ist nicht nur eine individuelle Kon­
struktion, sondern wird immer auch von den Perspektiven anderer Menschen 
mitgeformt. Wir können nicht bestimmen, was andere in uns sehen – und 
das kann beunruhigend sein. Doch genau hier liegt eine zentrale Erkenntnis: 
Unsere Freiheit existiert nie im luftleeren Raum, sondern immer in Relation zu 
anderen.

Sartre beschreibt diese Dynamik als eine grundlegende Spannung des 
menschlichen Daseins. Denn während wir selbst frei sind, sind es die anderen 
auch – und sie schauen uns mit ihren eigenen Erwartungen, Urteilen und 
Projektionen an. Daraus entsteht nicht selten ein Konflikt: Wir wollen unsere 
Freiheit behaupten, können den Blicken und Bewertungen der anderen aber 
nicht entkommen.

Diese Idee mündet in Sartres berühmtem Satz: „Die Hölle, das sind die Ande­
ren” – er stammt aus seinem Theaterstück Geschlossene Gesellschaft (franz. 
Huis Clos, 1945) – und wird oft missverstanden. Sartre meint damit nicht, 
dass zwischenmenschliche Beziehungen zwangsläufig schlecht sind, sondern 
dass die Existenz anderer Menschen eine Herausforderung für unsere Freiheit
darstellt. Die Blicke der anderen schränken uns ein, formen unser Selbstbild 
und machen uns verletzlich. Doch sie geben uns auch die Möglichkeit, uns 
selbst neu zu definieren, indem wir uns mit ihnen auseinandersetzen.

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

51

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Während meiner Tätigkeit in einer ambulanten Suchthilfeeinrichtung für Ju­
gendliche und junge Erwachsene in München (2008–2012) habe ich mit Dut­
zenden Klienten Gespräche geführt, die sich im Kern um die existenziellen 
Themen Sinn und Freiheit drehten. Insbesondere wenn es um Fragen der 
Entscheidungsfreiheit ging, bewegte man sich sehr schnell im Fahrwasser des 
sartreschen Freiheitsverständnisses.

Ein junger Klient Anfang 20 erzählte mir eines Tages von seinem Gefühl der 
Ausweglosigkeit. Er glaubte, dass ihn seine Herkunft aus einem zerrütteten, 
gewalttätigen Elternhaus und seine Vorstrafen unwiderruflich definierten und 
seine Zukunftschancen stark einschränkten. Daraus entwickelte sich bei ihm 
ein Gefühl des Fatalismus, frei nach dem Motto: „Ist der Ruf erst ruiniert, 
lebt es sich ganz ungeniert.” Die Folge waren Rückfälle in den Heroinkonsum, 
neue Straftaten und noch mehr Ärger. Noch mehr Frustration, noch mehr 
Fatalismus – ein Teufelskreis.

In solchen Situationen helfen weder ein philosophisches Gespräch noch Kü­
chenpsychologie unmittelbar. Aber als Bezugsbetreuer dieses jungen Mannes 
habe ich nicht aufgegeben, ihm im sartr’schen Sinne die Freiheit vor Augen 
zu führen, zu der er verurteilt ist. Ich habe, bei allem Fatalismus, darauf be­
standen, dass sein Drogenkonsum, seine Straftaten usw. immer auch Ausdruck 
seiner Freiheit sind. Dies schien ihn im Laufe eines längeren Rückfallgesprächs 
sichtlich zu beschäftigen – schon allein deshalb, weil ich von diesem Gedan­
ken nicht abrücken wollte. Man merkte ihm die Irritation förmlich an, die 
ich in ihm auslöste, als ich keinerlei Begründungen aus seiner Vergangenheit, 
seiner Herkunft, seiner schwierigen Kindheit, seinen Gewalterfahrungen etc. 
für seinen erneuten Rückfall gelten ließ.

Irgendwann im Laufe des Gesprächs mischte sich in die Irritation auch 
Sprachlosigkeit. Im Gegensatz zu anderen Fällen war diese Sprachlosigkeit 
jedoch äußerst produktiv. Sie war der Beginn eines Erkenntnisprozesses, der 
schließlich dazu führte, dass der Klient sein bisheriges Leben anders reflektier­
te. Das galt auch für die schwierigen Verhältnisse, in denen er aufgewachsen 
war – sie waren nun einmal so, wie sie waren (und als solche habe ich sie 
als sein Betreuer auch sehr ernst genommen). Sehr wohl aber in Bezug auf 
die Macht, die er diesen Umständen bei seinen heutigen und zukünftigen 
Entscheidungen einräumt. Momente wie diese haben mich als jungen Sozial­
pädagogen tief beeindruckt. Sie zeigten mir, dass Sartres Freiheitsbegriff nicht 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

52

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur ein philosophischer Begriff unter vielen ist, sondern im pädagogischen 
Alltag unmittelbare Wirkung entfalten kann.

Es war für mich sehr inspirierend zu sehen, wie die scheinbar abstrakten Ap­
pelle Sartres in der praktischen Arbeit mit Menschen Früchte tragen können, 
wenn man sie konsequent vertritt. Es bestätigte sich für mich, wie wichtig es 
ist, Klientinnen nicht als Empfängerinnen oder Objekte von Hilfe, sondern 
als aktive Akteurinnen ihres eigenen Lebens zu sehen. Indem wir ihnen Raum 
geben, ihre Freiheit zu erkennen und zu nutzen, können wir nachhaltige 
Veränderungen ermöglichen. Und diese Veränderungen begannen immer ir­
gendwie mit der Einsicht, in einem unbedingten Sinne frei zu sein – eben zur 
Freiheit verurteilt.

Authentizität und Überwindung der Selbsttäuschung

Ein weiteres zentrales Anliegen Sartres ist das Streben nach Authentizität – 
das Bemühen, ein Leben zu führen, das den eigenen Werten und Überzeugun­
gen entspricht, anstatt sich von äußeren Erwartungen und gesellschaftlichen 
Normen leiten zu lassen. Demgegenüber steht die Selbsttäuschung (mauvai­
se foi), bei der Menschen ihre Freiheit verleugnen und sich hinter sozialen 
Rollen oder Umständen verstecken, um der Verantwortung für das eigene 
Leben zu entgehen. Ein ähnliches Beispiel ist der oben beschriebene Klient, 
der sein Fehlverhalten mit äußeren Einflüssen rechtfertigte und seine eigene 
Handlungsfreiheit nicht wahrhaben wollte.

In gewisser Weise stellt das Streben nach Authentizität im Sinne Sartres den 
nächsten Schritt dar. Nach der Anerkennung der eigenen Freiheit – und der 
damit verbundenen Verantwortung – folgt das aktive Bemühen, ein Leben 
zu führen, das den eigenen Überzeugungen und Werten entspricht. In der 
Sozialen Arbeit können Fachkräfte ihre Klienten dabei unterstützen, diese 
Selbsttäuschungen zu durchbrechen und ein authentisches Leben anzustreben.

Ein anschauliches Beispiel ist die Erfahrung meiner Kollegin in derselben 
Einrichtung. Sie arbeitete mit einer jungen, alleinerziehenden Frau Anfang 30, 
die sich in ihrer Rolle als Mutter sozial isoliert fühlte. Sie war fest davon über­
zeugt, dass ihre beruflichen Ambitionen mit der Geburt ihres Kindes ein für 
alle Mal begraben waren, obwohl sie über ein funktionierendes Netz sozialer 
und familiärer Kontakte verfügte und auch materiell nicht schlecht dastand. 
Dennoch glaubte sie, sich zwischen dem Muttersein und der Verwirklichung 
anderer lang gehegter Träume entscheiden zu müssen – und hatte sich selbst 
das Etikett der aufopfernden Mutter angeheftet.

2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

53

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch meine Kollegin ließ sich von dieser selbst auferlegten Fassade nicht 
täuschen. In vielen, zum Teil sehr intensiven Gesprächen versuchte sie, die 
mögliche Selbsttäuschung der Klientin zu thematisieren. Sie stellte Fragen, die 
in die Tiefe gingen, die unbequem waren und die Klientin zwangen, ehrlicher 
zu sich selbst zu sein – aber ihr auch die Freiheit gaben, anders über ihr 
Leben nachzudenken. Wollte sie ihre eigenen Bedürfnisse wirklich dauerhaft 
zurückstellen? Oder war diese Selbstaufgabe ein Schutzmechanismus, um sich 
nicht mit der Angst vor dem Scheitern auseinandersetzen zu müssen?

Es waren keine einfachen Sitzungen. Es flossen Tränen, es gab Momente der 
Stille, in denen die Klientin mit ihren eigenen widersprüchlichen Gefühlen 
kämpfte. Doch allmählich wurde ihr klar, dass sie sich in eine Rolle gedrängt 
hatte, die nicht zu ihr passte. Sie erkannte, dass sie sich hinter gesellschaftli­
chen Erwartungen versteckt hatte, um sich der Verantwortung für ihr eigenes 
Glück zu entziehen.

Dieser Erkenntnisprozess war der Wendepunkt. Die Klientin begann, kleine 
Schritte in Richtung eines authentischeren Lebens zu gehen. Sie besuchte 
Fortbildungen, die sie schon lange interessierten, knüpfte neue soziale Kontak­
te und entdeckte ihre Leidenschaft für das Zeichnen wieder. Vielleicht klingt 
es etwas pathetisch, aber bei ihren Besuchen in unserem Büro hatte ich den 
Eindruck, als sei sie aus einem langen Schlaf erwacht und könne zum ersten 
Mal seit Jahren wieder tief durchatmen.

Die Bedeutung der Beziehung zum Anderen

Wie wir im letzten Kapitel gesehen haben, ist der andere für Sartre nicht 
nur ein weiteres Individuum in der Welt, sondern eine Macht, die unsere 
Selbstwahrnehmung zutiefst beeinflusst. Durch den Blick des anderen werden 
wir uns unserer selbst bewusst, nicht selten auf eine Weise, die unsere eigene 
Freiheit infrage stellt. Der Andere kann uns objektivieren, uns auf bestimmte 
Rollen reduzieren und damit unsere Selbstbestimmung einschränken.

In meiner Arbeit als Sozialpädagoge in einer betreuten Wohnform habe ich 
diese Dynamik mit einem jungen Mann, Tarek (Name geändert), eindrücklich 
erlebt. Er war damals 19 Jahre alt und Sohn marokkanischer Einwanderer. 
Auch er war in einem schwierigen sozialen Umfeld aufgewachsen. Ständig 
wurde er mit Vorurteilen konfrontiert. In der Schule galt er als Integrations­
verweigerer, auf der Straße wurde er von Passanten misstrauisch beäugt und 
selbst potenzielle Arbeitgeber schienen in ihm vor allem ein unternehmeri­
sches Risiko zu sehen. Diese ständigen Fremdzuschreibungen prägten Tareks 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

54

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbild massiv. Er begann, sich durch die abwertenden Augen der anderen 
zu sehen, und zog sich immer mehr zurück.

In unseren Gesprächen wurde deutlich, wie sehr der Blick der anderen sei­
ne Selbstwahrnehmung beeinflusste. Tarek fühlte sich wie ein ohnmächtiges 
Objekt, das durch die Vorurteile und Erwartungen der Gesellschaft definiert 
wird. Er sagte einmal zu mir: „Egal, was ich tue, ich gehöre sowieso nicht 
dazu.“ Durch diese verinnerlichte Fremdwahrnehmung nahm er seine eigenen 
Wünsche und Ziele nicht mehr ernst und begab sich in eine passive Rolle.

Hier zeigt sich der Unterschied zur Selbsttäuschung: Tareks Problem war 
nicht, dass er seine eigene Freiheit leugnete, um Verantwortung zu vermeiden. 
Vielmehr war es der objektivierende Blick der anderen, der ihn daran hinder­
te, seine Freiheit zu erkennen und zu leben. Er war sich der Verantwortung für 
sein Leben bewusst, fühlte sich aber durch die gesellschaftlichen Zuschreibun­
gen in seiner Freiheit eingeschränkt und letztlich entmutigt.

Meine Aufgabe war es, ihm zu helfen, sich von diesem objektivierenden Blick 
zu befreien. Ich ermutigte ihn, seine eigenen Werte und Ziele zu erforschen 
– unabhängig von den Erwartungen und Vorurteilen anderer. Wir arbeiteten 
daran, seine Selbstwahrnehmung zu stärken und die internalisierten Fremdbil­
der in Frage zu stellen.

Ein Schlüsselmoment war erreicht, als ich ihm die Frage stellte: „Wenn es 
keine Vorurteile gäbe und du ganz für dich selbst entscheiden könntest, was 
würdest du mit deinem Leben anfangen?” Diese Frage irritierte ihn zunächst, 
da sie zumindest theoretisch die bisherige Macht der anderen über sein Selbst­
bild infrage stellte. Doch nach längerem Nachdenken begann er zu erzählen: 
von seiner Leidenschaft für Musik, seinem Wunsch, Tontechniker zu werden, 
und seiner Idee, ein eigenes Tonstudio zu eröffnen. Zu diesem Zeitpunkt war 
die Erfüllung dieser Wünsche völlig unrealistisch, aber das war auch nicht 
wichtig. Es ging um eine Perspektive, zu der er Ja sagen konnte – und nicht um 
andere, die ihm ihr Nein entgegenhalten könnten.

Diese neu gewonnene Perspektive, die wir in vielen Gesprächen kultiviert, 
gepflegt und mit immer mehr Details ausgeschmückt haben, wurde in ihm in 
einem befreienden Sinne immer wirksamer. Er erkannte, dass die Meinungen 
anderer ihn zwar beeinflussen konnten, aber nicht seine Selbstdefinition be­
stimmen durften. Indem er sich von den objektivierenden Blicken distanzierte, 
konnte er seine Freiheit zurückgewinnen. Viktor Frankl, dem wir später in die­
sem Buch noch begegnen werden, sprach in diesem Zusammenhang von der 

2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

55

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Methode der Dereflexion, also der Verschiebung der Aufmerksamkeit: weg von 
der Fokussierung auf das Problem – in diesem Fall die Fremdzuschreibungen 
– und hin zu einem sinnvollen Wert, in diesem Fall das zukünftige Tonstudio 
in München-Schwabing.

Für die Soziale Arbeit im Allgemeinen bedeutet dies, Klienten dabei zu unter­
stützen, die Macht von Fremdzuschreibungen zu erkennen und zu relativieren. 
Es geht darum, ihnen zu helfen, ihr Selbstbild nicht mehr ausschließlich durch 
die Augen anderer zu sehen, sondern ihre eigene Subjektivität und Freiheit zu 
entdecken. Diese Arbeit unterscheidet sich von der Bekämpfung der Selbsttäu­
schung, bei der es darum geht, Klienten aus der Verleugnung ihrer eigenen 
Freiheit herauszuführen.

Die Philosophie des Anderen von Sartre zeigt uns in der Sozialen Arbeit, wie 
wichtig es ist, die intersubjektiven Beziehungen unserer Klienten zu verstehen 
und ihnen Wege aufzuzeigen, sich von einengenden Fremdbildern zu befreien. 
Es geht darum, den Einfluss des anderen auf das Selbst zu erkennen und 
Strategien zu entwickeln, um die eigene Freiheit – und damit letztlich die 
eigene Identität – zu behaupten.

Fazit

Die Auseinandersetzung mit Jean-Paul Sartres Philosophie der Freiheit in 
der Praxis der Sozialen Arbeit zeigt, wie theoretische Konzepte unmittelbare 
Relevanz für den pädagogischen Alltag haben können. Durch die Reflexion
über Freiheit, Authentizität und die Beziehung zum Anderen wird deutlich, 
dass Klientinnen nicht nur als Empfängerinnen von Hilfe betrachtet werden 
sollten, sondern als aktive Gestalterinnen ihres eigenen Lebens.

Die Beispiele aus meiner beruflichen Erfahrung haben hoffentlich verdeut­
licht, wie Sartres unbedingter Freiheitsbegriff Menschen aus Gefühlen der 
Ausweglosigkeit und des Fatalismus herausführen kann.

Ich sehe in Sartres existenzialistischem Denken eine konstruktive Orientie­
rung für die Soziale Arbeit. Sartre erinnert uns daran, dass jeder Mensch, 
unabhängig von seinen Lebensumständen, die Fähigkeit besitzt, über sich 
selbst hinauszuwachsen (also de facto seine bisherige Existenz zu transzendie­
ren) und ein authentischeres Leben zu führen. Für Fachkräfte bedeutet dies, 
Klientinnen nicht nur zu unterstützen, sondern sie auch herauszufordern, ihre 
eigene Freiheit zu erkennen und zu nutzen. Die existenzialistische Philosophie 
wird so zu einer lebendigen Art, über die eigenen Freiräume nachzudenken. 

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

56

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist wohl auch der Grund, warum Sartre schon zu Lebzeiten eine so große 
Resonanz hatte und bis heute von Jugendlichen als „coole Socke“4 angesehen 
wird.

2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Freiheit versus gesellschaftliche Bedingungen
Wie lässt sich Sartres Konzept der radikalen Freiheit mit den realen Ein­
schränkungen durch soziale, wirtschaftliche und politische Strukturen ver­
einbaren? Inwiefern kann die Soziale Arbeit dazu beitragen, diesen Wider­
spruch zu adressieren und Klienten dabei unterstützen, ihre Freiheit trotz 
äußerer Begrenzungen zu erkennen und zu nutzen?

2. Die Rolle der Sozialarbeiterin im Spannungsfeld von Autonomie und 
Einflussnahme
Welche ethischen Herausforderungen entstehen für Sozialarbeiter, wenn sie 
Klienten zur Selbstbestimmung ermutigen, dabei aber gleichzeitig ihre eige­
nen Werte und Überzeugungen einbringen? Wie kann verhindert werden, 
dass die Unterstützung unbeabsichtigt zu Bevormundung oder Manipulati­
on führt?

3. Kulturelle Vielfalt und individuelle Freiheitskonzepte
Ein Vorwurf an Sartre könnte lauten, dass sein Freiheitskonzept eigentlich 
nur in einer individualistischen Gesellschaft wie wir sie in westlichen Indus­
trieländern antreffen, umsetzbar ist. In welchem Maße ist Sartres Verständ­
nis von Freiheit universell anwendbar, und wo stößt es auf kulturelle oder 
individuelle Grenzen? Wie kann Soziale Arbeit sensibel mit unterschiedli­
chen Vorstellungen von Freiheit und Verantwortung umgehen, um eine 
respektvolle und effektive Unterstützung zu gewährleisten?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Berlin, I. (1969): Four Essays on Liberty. Oxford: Oxford University Press.
Camus, A. (1942): Le Mythe de Sisyphe. Paris: Gallimard.
Camus, A. (1942a): L’Étranger. Paris: Gallimard.
Camus, A. (1947): La Peste. Paris: Gallimard.
de Beauvoir, S. (1949): Le Deuxième Sexe. Paris: Gallimard.

4 O-Ton des Sohnes einer Kollegin

2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

57

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heidegger, M. (1927): Sein und Zeit. Halle (Saale): Max Niemeyer Verlag.
Jaspers, K. (1932): Philosophie. Band 2: Existenzerhellung. Berlin: Springer.
Kierkegaard, S. (1843): Enten – Eller. Kopenhagen: C. A. Reitzel.
Kierkegaard, S. (1849): Sygdommen til Døden. Kopenhagen: C. A. Reitzel.
Nietzsche, F. (1883): Also sprach Zarathustra: Ein Buch für Alle und Keinen. 

Chemnitz: Ernst Schmeitzner.
Nozick, R. (1974): Anarchy, State, and Utopia. New York: Basic Books.
Sartre, J.-P. (1938): La Nausée. Paris: Gallimard.
Sartre, J.-P. (1943): L’Être et le Néant. Paris: Gallimard.
Sartre, J.-P. (1945): Huis Clos. Paris: Gallimard.
Sartre, J.-P. (1946): L’Existentialisme est un Humanisme. Paris: Les Éditions 

Nagel.
Sartre, J.-P. (1994): Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Sartre, 

J.-P.: *Philosophische Schriften I*. Übers. von T. König. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt, S. 125.

Sartre, J.-P. (1960): Critique de la raison dialectique. Paris: Gallimard.

Weiterführende Literatur:

Schönherr-Mann, H. (2005): Sartre. Philosophie als Lebensform. München: 
C. H. Beck Verlag.

Suhr, M. (2022): Jean-Paul Sartre. Zur Einführung. Hamburg: Junius-Ver­
lag.

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

58

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Gemeinschaft: Aristoteles

Der Mensch ist von Natur ein Gemeinschaftswesen, und wer keinen Teil an der 
Gemeinschaft haben will oder es nicht nötig hat, weil er sich selbst genügt, ist 

entweder ein Tier oder ein Gott.
Aristoteles5

Gedankenexperiment zum Einstieg: Zwei Dörfer 
Nach einer globalen Apokalypse werden die Überlebenden der 
Menschheit in zwei neuen Siedlungen untergebracht. Du (Glück­
wunsch, du hast überlebt) bist eingeladen, dich einer der beiden 
anzuschließen. Beide Dörfer haben eine klare Vision für ihre Gemein­
schaft, aber sehr unterschiedliche Ansätze.

Dorf Harmonia: Das Dorf des gemeinsamen Guten

Die Bewohner von Harmonia glauben, dass das Leben nur in enger 
Gemeinschaft wirklich Sinn ergibt. Sie fördern starke soziale Bindun­
gen und erwarten von allen, dass sie aktiv am Gemeinwohl mitarbei­
ten. Private Interessen werden dem gemeinsamen Ziel untergeord­
net, ein harmonisches Leben zu führen.

Jeder bekommt, was er braucht, aber nicht unbedingt, was er will. 
Entscheidungen werden durch Konsens getroffen, was viel Geduld 
erfordert. Wer sich nicht einfügen will, wird sanft, aber auch unnach­
giebig daran erinnert, dass das Wohl der Gemeinschaft an erster 
Stelle steht.

Dorf Concordia: Das Dorf des Schutzvertrags

In Concordia glauben die Bewohner, dass der Mensch von Natur aus 
eher egoistisch ist und klare Regeln notwendig sind, um Chaos zu 
verhindern. Sie schließen untereinander einen Vertrag: Jeder erhält 
größtmögliche Freiheiten, aber nur, solange die gemeinsamen Regeln 
eingehalten werden.

Es gibt ein starkes Justizsystem, das Verstöße hart bestraft, um die 
Ordnung zu sichern. Der Fokus liegt nicht auf Gemeinschaft, sondern 
darauf, individuelle Interessen in Balance zu halten. Du kannst tun, 
was du möchtest – solange es den Rechten anderer nicht schadet.

Welches Dorf wählst du – und warum?

5 Aristoteles, Politik, Buch I, Kapitel 2 (1253a).

59

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie

Vorstellungen von Gemeinschaft haben sich in der Geschichte der Philo­
sophie vielfältig entwickelt und beeinflussen bis heute unser Verständnis 
vom menschlichen Zusammenleben. Von Aristoteles (384–322 v. Chr.) über 
Thomas Hobbes (1588–1679) und Immanuel Kant (1724–1804) bis hin zu 
Charles Taylor (*1931) – jeder von ihnen hat den Begriff der Gemeinschaft aus 
einem anderen Blickwinkel betrachtet. Dabei stehen ihre Theorien in einem 
durchaus widerstreitenden Verhältnis zueinander. Es sind die Unterschiede 
im Menschenbild, in der Rolle des Einzelnen in der Gemeinschaft und in 
der Auffassung von Freiheit und Zwang, die ihre Ansichten voneinander un­
terscheiden – und in anderer Hinsicht wiederum ergänzen. Aber der Reihe 
nach.

Aristoteles betrachtete die Gemeinschaft in Form des altgriechischen Stadt­
staates, der Polis, als die natürliche Lebensform des Menschen. Er bezeichnete 
den Menschen als „zōon politikon” (Politik I, 2, 1253a3), ein von Natur aus so­
ziales Wesen, das nur in der Gemeinschaft seine wahre Bestimmung und sein 
Potenzial entfalten kann. Die Gemeinschaft ist für Aristoteles nicht lediglich 
eine Zweckgemeinschaft, die aus pragmatischen Gründen besteht, sondern der 
Raum, in dem der Mensch seine sittlichen Fähigkeiten, seine Vernunft und 
seine Tugendhaftigkeit entwickelt – also im Grunde sein ganzes Menschsein. 
Nur in der Gemeinschaft kann der Mensch das erreichen, was Aristoteles Eu­
daimonia nennt – oft mit Glückseligkeit oder vollkommenem Glück übersetzt. 
Dieses gute, gelingende Leben wird durch die Verwirklichung der Tugenden in 
der Gemeinschaft erreicht (Nikomachische Ethik I, 7, 1097b22–1098a20).

In seinem einflussreichen Werk Leviathan (1651) entwirft Thomas Hobbes
(1588–1679) die düstere Vision eines vorstaatlichen Naturzustands des Men­
schen. In dieser hypothetischen Ära vor der Etablierung gesellschaftlicher 
Strukturen und staatlicher Autorität existieren weder festgeschriebene Gesetze 
noch eine übergeordnete Regierung oder ein gemeinsames ethisches Funda­
ment. Der Mensch ist in seiner fundamentalen Isolation primär auf sein indi­
viduelles Überleben ausgerichtet. Hobbes charakterisiert diese ursprüngliche 
Konstellation als einen universellen Kriegszustand (bellum omnium contra 
omnes), in dem die Existenz des Einzelnen von großer Unsicherheit und 
Entbehrung geprägt ist – oder, wie es im 13. Kapitel des Leviathan heißt: 
„Tausendfaches Elend; Furcht, gemordet zu werden, stündliche Gefahr, ein 
einsames, kümmerliches, rohes und kurz dauerndes Leben.”

3. Gemeinschaft: Aristoteles

60

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um sich aus diesem Zustand permanenten Chaos und existentieller Bedro­
hung zu befreien, schließen die Individuen einen Gesellschaftsvertrag. Durch 
diesen Akt übertragen sie ihre ursprüngliche, unbeschränkte Freiheit auf einen 
Souverän oder eine staatliche Instanz, die als höchste Macht die Gewährleis­
tung von Frieden und Sicherheit übernimmt. Im Gegensatz zur aristotelischen 
Konzeption, die Gemeinschaft als eine dem Menschen innewohnende Nei­
gung betrachtet, konstituiert sich die Gemeinschaft bei Hobbes somit ledig­
lich als eine Art Notgemeinschaft. Sie entsteht als ein rational kalkulierter 
Schutzmechanismus gegen die destruktiven Implikationen eines ungezügelten, 
primär egoistischen Strebens – mithin als das geringere Übel gegenüber dem 
Zustand der Anarchie.

Charles Taylor bietet eine Perspektive, die sowohl eine fundamentale Kritik 
am liberalen Individualismus als auch eine umfassende Wertschätzung der 
Gemeinschaft beinhaltet. In einem seiner Bücher (Taylor 2001) argumentiert 
er, dass der Liberalismus den Menschen vornehmlich als autonomes Indi­
viduum betrachtet, das unabhängig von sozialen Bindungen seine eigenen 
Ziele verfolgt. Sein eigener Ansatz, der dem sogenannten Kommunitarismus 
zugeordnet wird, stellt hingegen die Gemeinschaft in den Vordergrund. Hier 
zeigt sich die Nähe zum aristotelischen Denken. Für Taylor ist der Mensch 
untrennbar mit seiner Gemeinschaft verbunden. Unsere Überzeugungen, 
Wertvorstellungen und unser Selbstverständnis sind demnach keine isolierten 
Produkte eines unabhängigen Geistes, sondern das Ergebnis eines komplexen 
kulturellen und sozialen Geflechts, in das wir von Geburt an eingebettet sind. 
Gemeinschaft ist für Taylor deshalb nicht nur der Ort, an dem wir leben, 
sondern auch der lebendige Raum, in dem wir unsere Identität entfalten, 
unsere Wertvorstellungen prägen und uns als Menschen überhaupt erst selbst 
begreifen können.

Ein anschauliches Beispiel hierfür ist die Rolle der Sprache (vgl. Taylor 2017): 
Wir erlernen nicht nur Wörter und Grammatikregeln, sondern übernehmen 
mit der Sprache auch kulturelle Eigenheiten, Denkweisen und Werte unserer 
Gemeinschaft. Durch die Sprache werden wir Teil einer historischen und 
kulturellen Tradition, die unser Denken und Fühlen formt – oft, ohne dass wir 
uns dessen bewusst sind.

Taylors Perspektive hat beträchtliche Konsequenzen für unser Verständnis 
von Freiheit und Individualität. Während der Liberalismus Freiheit oft als 
Abwesenheit von äußeren Zwängen definiert, sieht Taylor Freiheit als etwas, 
das nur innerhalb eines gemeinschaftlichen Rahmens sinnvoll ist. Ohne die 

3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie

61

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischen und kulturellen Bezugspunkte unserer Gemeinschaft wären wir 
orientierungslos und unfähig, sinnvolle Entscheidungen zu treffen oder ein 
erfülltes Leben zu führen – damit würde auch der Begriff der Freiheit seine 
Gültigkeit verlieren. Auch hier knüpft Taylor an Aristoteles an. Doch er geht 
auch über den antiken Philosophen hinaus, indem er die Herausforderungen 
der modernen Gesellschaft in den Blick nimmt. Er kritisiert den liberalen In­
dividualismus dafür, den Menschen als losgelöstes Atom zu betrachten, unab­
hängig von sozialen Beziehungen. Indem der Liberalismus die Gemeinschaft 
auf ein reines Zweckbündnis reduziert, übersieht er die moralischen und iden­
titätsstiftenden Aspekte, die erst durch soziale Interaktion entstehen. Während 
Aristoteles die Gemeinschaft als natürlichen Rahmen ansah, der dem Men­
schen vorgegeben ist, betont Taylor die Notwendigkeit, Gemeinschaft aktiv zu 
gestalten und ständig neu zu verhandeln – besonders in einer pluralistischen 
Gesellschaft.

Der Kommunitarismus fordert daher ein Umdenken: Anstatt die Gemein­
schaft als Einschränkung der individuellen Freiheit zu betrachten, sollten 
wir sie als Bedingung für ein authentisches und erfülltes Leben begreifen. 
Gemeinschaft bietet uns nicht nur Schutz und Sicherheit, sondern auch die 
Möglichkeit, unsere Fähigkeiten zu entfalten, Werte zu teilen und gemeinsam 
nach dem Guten zu streben.

Auch Immanuel Kants Philosophie bietet eine eigene Perspektive auf das 
Verhältnis von Individuum und Gemeinschaft. Für ihn steht die Autonomie
des Individuums im Zentrum. Der Mensch ist für ihn ein vernunftbegabtes 
Wesen, das sich durch die Fähigkeit auszeichnet, sich selbst moralische Geset­
ze zu geben. Dieses Prinzip werden wir im nächsten Kapitel als kategorischen 
Imperativ kennenlernen. Dieser Imperativ fordert, dass wir nur nach Maxi­
men handeln sollen, die wir zugleich als allgemeines Gesetz wollen können. 
Moralisches Handeln basiert somit auf universellen Prinzipien, die durch die 
Vernunft erkannt und anerkannt werden. Kant entwickelt diese Ideen ausführ­
lich in seiner „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten” (1785).

In Bezug auf die Gemeinschaft bedeutet dies, dass die soziale Ordnung nicht 
auf natürlichen Gegebenheiten oder individuellen Interessen beruht, sondern 
auf der freiwilligen Anerkennung moralischer Gesetze durch autonome Indivi­
duen. Gemeinschaft entsteht bei Kant aus der Zusammenkunft freier, vernünf­
tiger Menschen, die einander als Zwecke an sich behandeln und nicht als 
Mittel zum Zweck. Die Gemeinschaft ist hier also kein vorgegebener Rahmen, 
sondern das Ergebnis der moralischen Selbstgesetzgebung jedes Einzelnen.

3. Gemeinschaft: Aristoteles

62

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fassen wir also zusammen: Während Aristoteles den Menschen als von Natur
aus soziales Wesen betrachtet, dessen Erfüllung im Gemeinschaftsleben liegt, 
betont Kant die individuelle Vernunft und die daraus resultierende morali­
sche Pflicht. Gemeinschaft ist für Kant somit kein Naturzustand, sondern 
ein moralisches Ideal, das durch die Anwendung der Vernunft erreicht wird. 
Im Gegensatz zu Hobbes, der den Naturzustand als Krieg aller gegen alle 
beschreibt und die Gemeinschaft als notwendigen Schutzmechanismus sieht, 
setzt Kant auf die moralische Gesetzgebung des Einzelnen. Während Hobbes’ 
Vorstellung von Gemeinschaft auf Angst und Machtübertragung basiert, grün­
det Kants Gemeinschaft auf Freiheit und moralischer Autonomie. Charles 
Taylor schließlich betont die Einbettung des Individuums in kulturelle und 
soziale Kontexte und sieht die Gemeinschaft als konstitutiv für die Identität
des Einzelnen. Kant würde dem entgegenhalten, dass moralische Prinzipien 
universell und unabhängig von kulturellen und sozialen Bedingungen gelten. 
Für ihn ist Gemeinschaft das Ergebnis der gemeinsamen Anerkennung dieser 
universellen Moralgesetze und nicht ihrer kulturellen Prägung. Kants Sicht­
weise verbindet somit die Autonomie des Individuums mit der Idee einer 
moralischen Gemeinschaft, die aus der freien Entscheidung vernünftiger Men­
schen entsteht. Gemeinschaft ist bei ihm weder eine natürliche Gegebenheit 
noch ein simples Mittel zum Zweck (wie etwa bei Hobbes), sondern ein mora­
lisches Ziel, das durch die Vernunft aller Individuen gemeinsam verwirklicht 
wird.

Gerade für die Soziale Arbeit ist die Vorstellung von Aristoteles von beson­
derer Relevanz und Interesse. Die Vorstellung, dass der Mensch erst in der 
Gemeinschaft zu seiner vollen Entfaltung gelangt, ist kompatibel mit einem 
Verständnis der Sozialen Arbeit, das nicht nur auf die Linderung von Notlagen 
abzielt, sondern Menschen generalistisch in ihrer Lebensführung unterstützen 
will, wie es die internationale Definition der Sozialen Arbeit implizit fordert. 
Der Mensch ist dabei seinem Wesen nach kein isoliertes Individuum, wie es 
bei Hobbes der Fall ist, sondern ein Wesen, das seine Potenziale nur in Inter­
aktion mit anderen entfalten kann. Eine auf Aristoteles gestützte Soziale Arbeit 
erkennt an, dass das Wohl des Einzelnen eng mit dem Wohl der Gemeinschaft 
verbunden ist. Aristoteles erinnert uns daran, dass wahre soziale Gerechtigkeit
nicht nur in der Befriedigung materieller Bedürfnisse besteht, sondern auch 
darin, den Menschen die Möglichkeit zu geben, ein erfülltes und tugendhaftes 
Leben in einer unterstützenden Gemeinschaft zu führen.

Daher erscheint es sinnvoll, Aristoteles‘ Position im Folgenden näher zu be­
trachten, denn in einer Zeit, in der soziale Isolation, individueller Wettbewerb 

3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie

63

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Verlust gemeinschaftlicher Werte zumindest gefühlt immer deutlicher 
zutage treten, könnten seine Gedanken durchaus erhellend wirken.

3.2. Aristoteles: Biografie und historischer Kontext

Aristoteles wurde im Jahr 384 v. Chr. in Stageira, einer kleinen Stadt auf der 
nordgriechischen Halbinsel Chalkidike, geboren. Er wuchs in wohlhabenden 
Verhältnissen auf. Sein Vater, Nikomachos, war Arzt und möglicherweise Leib­
arzt des makedonischen Königs Amyntas III. Im Alter von siebzehn Jahren 
ging Aristoteles nach Athen, um an der berühmten Akademie Platons zu 
studieren, die dieser erst kurz zuvor eröffnet hatte (und die – von kürzeren 
Unterbrechungen abgesehen – gut 900 Jahre existierte). In dieser intellektuel­
len Hochburg blieb er zwanzig Jahre lang, lernte, forschte und diskutierte. 
Obwohl Aristoteles stark von den Ideen seines Lehrers beeinflusst war, begann 
er allmählich, eigene Wege zu gehen. Während sich Platon auf metaphysische 
Ideen konzentrierte, wandte sich Aristoteles der konkreten, empirischen, er­
fahrbaren Welt zu. Mit anderen Worten: Platon glaubte, dass wahres Wissen
aus der Betrachtung höherer Ideen komme, die über das sichtbare Universum 
hinausgingen. Aristoteles hingegen vertrat die Ansicht, dass wir die Welt am 
besten verstehen, wenn wir das untersuchen, was wir direkt sehen und erfah­
ren können.

Diese grundlegenden Unterschiede zwischen Platon und seinem Schüler Aris­
toteles wurden künstlerisch in Raffaels berühmtem Fresko Die Schule von 
Athen dargestellt. Im Zentrum des zwischen 1509 und 1511 entstandenen Ge­
mäldes, das viele der großen Denker der Antike versammelt, stehen Platon 
und Aristoteles. Platon zeigt mit dem Finger zum Himmel – ein Symbol für 
seine Philosophie der transzendenten Ideenwelt. Aristoteles hingegen zeigt mit 
der Handfläche nach unten auf die Erde, um seinen Fokus auf die empirische, 
beobachtbare Welt zu unterstreichen.

Nach Platons Tod verließ Aristoteles Athen und ging nach Assos in Kleinasien, 
wo er unter der Schirmherrschaft von Hermias von Atarneus arbeitete. Später 
zog er nach Mytilene auf der Insel Lesbos, wo er zusammen mit seinem 
Schüler Theophrast biologische Forschungen betrieb. Im Jahr 343 v. Chr. 
erhielt er eine Einladung von König Philipp II. von Makedonien, dessen 
Sohn Alexander, den späteren Alexander den Großen, zu unterrichten. Diese 
Position bot Aristoteles die Möglichkeit, seine philosophischen Ideen, insbe­
sondere in den Bereichen Ethik und Politik, an einen zukünftigen Herrscher 

3. Gemeinschaft: Aristoteles

64

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weiterzugeben. Die enge Beziehung zu Alexander und seine Erfahrungen am 
makedonischen Hof beeinflussten seine Ansichten über Politik und Staatsfüh­
rung nachhaltig.

Nach seiner Rückkehr nach Athen gründete Aristoteles seine eigene Schule, 
das Lykeion. Sie entwickelte sich rasch zu einem Zentrum des Lernens und 
Forschens, in dem er eine beeindruckende Fülle von Schriften zu Themen wie 
Biologie, Physik, Ethik, Politik und Metaphysik verfasste. Da Aristoteles seine 
Schüler oft während des Gehens unterrichtete, wurden sie später Peripatetiker 
genannt – vom griechischen peripatēin, was „umhergehen” bedeutet. Diese 
Schule unterschied sich methodisch von Platons Akademie, indem sie stärker 
auf Beobachtung, Systematik und praktische Wissenschaft setzte.

Dabei legte Aristoteles den Grundstein für die systematische Einteilung der 
Wissenschaften, indem er das Wissen in unterschiedliche Fachgebiete gliederte 
und definierte. Diese klare Strukturierung – die Unterscheidung zwischen 
theoretischen, praktischen und produktiven Wissenschaften – bildet bis heute 
die Grundlage unserer Differenzierung wissenschaftlicher Disziplinen. Aus 
diesem Grund gilt Aristoteles manchen heute als der Lehrer des Abendlandes 
(vgl. Flashar 2013).

Nicht nur seine Reisen und Begegnungen, sondern auch sein Fremdsein in 
Athen prägten sein Denken: Als Nicht-Athener und aufgrund seiner langen 
Abwesenheit von der Stadt hatte Aristoteles einen differenzierten Blick auf die 
griechische Polis, also die Stadtstaaten, die das politische und gesellschaftliche 
Zentrum des griechischen Lebens bildeten. Dieser Blick ermöglichte es ihm, 
politische und gesellschaftliche Strukturen nicht als naturgegeben hinzuneh­
men, sondern sie analytisch zu durchdringen und zu hinterfragen.

Die Zeit, in der Aristoteles lebte, war eine Zeit großer politischer Umbrü­
che. Die Expansion des Makedonischen Reiches unter Philipp II. und spä­
ter unter Alexander dem Großen veränderte die bekannte griechische Welt 
grundlegend. Diese Erfahrungen spiegeln sich in seinen Überlegungen zum 
politischen Gemeinwesen wider. Seine Schriften über Politik und Ethik sind 
das Ergebnis seiner Beobachtungen und Erfahrungen in einer sich rasch ver­
ändernden Welt.

Aristoteles starb im Jahr 322 v. Chr. in Chalkis auf Euböa, nachdem er Athen 
aufgrund der aufkommenden antimakedonischen Stimmung verlassen hatte. 
Doch sein Tod markierte keineswegs das Ende seines Denkens. Zwar gingen 
viele seiner Schriften im Laufe der Jahrhunderte verloren oder wurden nur 

3.2. Aristoteles: Biografie und historischer Kontext

65

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragmentarisch überliefert, doch insbesondere in der islamischen Welt fanden 
sie über 1000 Jahre später eine neue Heimat. Ab dem 8. Jahrhundert n. 
Chr. wurden seine Werke dort intensiv studiert und kommentiert. Denker 
wie Avicenna (arabisch: Ibn Sina, ca. 980–1037) und Averroes (arabisch: Ibn 
Rushd, 1126–1198) spielten eine entscheidende Rolle bei der Bewahrung und 
Weiterentwicklung seiner Philosophie. Ohne sie wäre das epochale Erbe des 
Aristoteles womöglich für immer verloren gegangen.

Im 12. Jahrhundert gelangten die Schriften des Aristoteles schließlich durch 
arabische Übersetzungen und Kommentare zurück nach Europa. Im Mittelal­
ter wurden sie erneut rezipiert und insbesondere durch Gelehrte wie Thomas 
von Aquin mit christlichem Gedankengut verknüpft. Damit legten sie den 
Grundstein für die abendländische Philosophie und Wissenschaft. Aristoteles’ 
Einfluss reicht also weit über seine Lebenszeit hinaus: Er prägt bis heute unser 
Wissenschaftsverständnis, die Geistesgeschichte insgesamt und letztlich auch 
die Art und Weise, wie wir heute über die Welt nachdenken.

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Im Folgenden möchte ich vier zentrale Begriffe näher beleuchten, die uns 
dann im Zusammenspiel Aristoteles‘ Verständnis von Gemeinschaft deutlich 
machen werden. Diese vier Begriffe—Polis, Zoon politikon, Eudaimonia und 
Areté —sind dabei untrennbar miteinander verbunden, wie sich gleich zeigen 
wird.

Der erste Begriff, dem wir uns zuwenden (Polis), ist streng genommen kein 
philosophischer Terminus – insofern wäre es irreführend, ihn hier als zen­
trale Idee im Denken des Aristoteles einzuführen. Dennoch bildet er eine 
zentrale historische Voraussetzung für seine Überlegungen zur Bedeutung von 
Gemeinschaft.

Polis bezeichnet die im antiken Griechenland vorherrschende politische Orga­
nisationsform, die man im Deutschen am ehesten mit Stadtstaat übersetzen 
würde – wobei dieser Begriff nur bedingt passt: Moderne Stadtstaaten wie 
Berlin, Bremen oder Hamburg sind weder in ihrer Größe noch in ihrer poli­
tischen Struktur oder ihrer Funktion innerhalb eines Nationalstaats mit den 
antiken Poleis vergleichbar.

Die Polis entstand ab dem 8. Jahrhundert v. Chr. als zentrale Form sozia­
ler und politischer Ordnung. Aus clan- und stammesbasierten Verbänden 

3. Gemeinschaft: Aristoteles

66

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entwickelten sich autonome Stadtstaaten mit eigenen Gesetzen, politischen 
Institutionen und kultureller Identität. Diese Gemeinwesen waren keine blo­
ßen (An)siedlungen, sondern politische Körperschaften, die das Leben ihrer 
Bürger in nahezu allen Bereichen prägten. Eine Polis umfasste sowohl die 
städtische Kernregion als auch das angrenzende Umland und bildete eine 
weitgehend autarke Einheit, die sich selbst regierte und verteidigte.

Für Aristoteles stellte die Polis die höchste und zugleich natürlichste Form 
menschlicher Gemeinschaft dar. Er sah in ihr das Endstadium einer Entwick­
lung, die von der Familie über das Dorf zur politischen Ordnung führt. In der 
Polis, so seine Überzeugung, kann der Mensch sein volles Potenzial entfalten 
– nicht nur als soziales, sondern als moralisches und politisches Wesen. Sie 
bietet den Raum für Bildung, Charakterbildung, gemeinsames Handeln und 
gerechte Gesetzgebung. Nur wer in einer Polis lebt, kann laut Aristoteles ein 
wahrhaft gutes und erfülltes Leben führen.

Allerdings war die Polis keine einheitliche Staatsform. Manche wurden demo­
kratisch regiert, andere oligarchisch oder monarchisch. Aristoteles lebte selbst 
lange in Athen, einer Polis, die im 4. Jahrhundert v. Chr. nach mehreren 
Umbrüchen formal demokratisch verfasst war. Dennoch stand er der Demo­
kratie mit einer gewissen Skepsis gegenüber. Zwar erkannte er das politische 
Potenzial vieler einfacher Bürger an, fürchtete aber, dass eine Herrschaft der 
Mehrheit leicht in Eigennutz und Instabilität umschlagen könne. Deshalb 
bevorzugte er die Politie – eine ausgewogene Mischform zwischen Demokratie 
und Oligarchie, getragen von einem breiten Mittelstand. Für Aristoteles war 
entscheidend, dass politische Herrschaft dem Gemeinwohl dient, nicht bloß 
den Interessen weniger oder vieler.

Wir können an dieser Stelle festhalten, dass die Polis für Aristoteles – unab­
hängig von ihrer konkreten Verfassungsform – eine ideale politische Einheit 
zur Entfaltung des Menschen darstellte: größer als die Familie oder das Dorf, 
aber überschaubar genug, um aktives politisches Handeln, Verantwortung und 
gegenseitige Anerkennung zu ermöglichen.

Zoon politikon

Aristoteles bezeichnet den Menschen als zoon politikon – ein Ausdruck, der 
mehr umfasst, als es zunächst scheint. Zoon bedeutet einfach „Lebewesen“ 
und macht deutlich, dass der Mensch Teil der belebten Natur ist – wie Tiere, 
Pflanzen, alles, was lebt. Doch anders als andere Tiere ist der Mensch nicht al­
lein durch Instinkte gesteuert: Er verfügt über logos, also über Vernunft, Spra­

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

67

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che, Urteilskraft. Und diese Fähigkeiten entwickeln sich nicht im Rückzug, 
sondern im Zusammenleben mit anderen. Erst in der Gemeinschaft entfaltet 
der Mensch das, was ihn zum Menschen macht – Gerechtigkeitssinn, Tugend, 
Verantwortung.

Dass Aristoteles gerade das Wort zoon wählt, ist kein Zufall. Der Mensch 
ist für ihn kein reiner Geist, sondern ein leibliches Wesen mit natürlichen Be­
dürfnissen: nach Nahrung, Schutz, Fortpflanzung. All das teilt er mit anderen 
Lebewesen. Was ihn unterscheidet, ist sein Drang, mehr zu wollen als bloßes 
Überleben – und seine Fähigkeit, über sich selbst und das gemeinsame Leben 
nachzudenken. Allein kann er das nicht. Nur in der Gemeinschaft kann er zu 
dem werden, was seiner Natur entspricht.

Gemeinschaft ist für Aristoteles deshalb keine pragmatische Notlösung, son­
dern eine Grundbedingung des Menschseins. Wer sich ihr entzieht, lebt ent­
weder wie ein Tier, das nur seinen Trieben folgt – oder wie ein Gott, der über 
menschliche Maßstäbe hinausgeht. In beiden Fällen verfehlt er seine eigene 
Lebensform. Denn Menschsein heißt für Aristoteles, nicht nur mit anderen zu 
leben, sondern sich in der Gemeinschaft zu bewähren: durch politisches Han­
deln, durch Mitgestaltung, durch das Ringen um das Gute. Wer das verweigert, 
verkümmert – nicht biologisch, aber geistig und moralisch.

Eudaimonia und Areté

Nachdem wir die Bedeutung der Polis und des Menschen als zōon politikon 
betrachtet haben, wenden wir uns nun einem Begriff zu, der eng damit ver­
knüpft ist: Eudaimonia. Wie schon erwähnt wird dieser Begriff mit „Glückse­
ligkeit“ übersetzt – doch was Aristoteles meint, hat wenig mit momentaner 
Freude oder bloßem Wohlbefinden zu tun. Eudaimonia bezeichnet ein glück­
volles Erleben, das als Konsequenz eines Lebens erfolgt, in welchem Vernunft
und Tugend im vollen Einklang stehen. Es ist das höchste Ziel menschlichen 
Strebens.

Dabei versteht Aristoteles Eudaimonia nicht als Zustand, den man einmal er­
reicht und dann dauerhaft besitzt. Sie ist vielmehr eine bestimmte Lebensweise 
– eine dynamische Praxis, die sich in wiederholtem, bewusstem Handeln be­
währt. Eudaimon ist nicht, wer einmal Glück hatte, sondern wer sich über die 
Zeit hinweg als tugendhafter Mensch erweist. In diesem Sinne unterscheidet 
sich Eudaimonia grundlegend von modernen Vorstellungen von Glück, die oft 
an Emotionen, äußere Umstände oder persönlichen Erfolg geknüpft sind.

3. Gemeinschaft: Aristoteles

68

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles betont, dass Zufall (tyche) wenig mit einem gelungenen Leben zu 
tun hat. Ein Lottogewinn mag kurzfristig Freude bringen, aber er führt nicht 
zur tiefgreifenden Erfüllung, die Eudaimonia meint. Auch Lust und Wohl­
stand können Bestandteile eines guten Lebens sein – doch sie sind niemals 
sein Ziel. Die Vorstellung, dass das höchste Gut im Lustempfinden liege, wie 
es etwa die Kyniker oder Epikureer nahelegten, lehnt Aristoteles entschieden 
ab. Ebenso wenig sieht er Reichtum als Selbstzweck: Besitz kann hilfreich sein, 
aber nur, wenn er in den Dienst eines tugendhaften Lebens gestellt wird.

Für Aristoteles hängt Eudaimonia untrennbar mit der Entfaltung dessen zu­
sammen, was den Menschen ausmacht. Jeder Mensch besitzt ein eigenes 
ergon, eine ihm eigene Funktion – und diese besteht in der Fähigkeit zur 
Vernunft. Eudaimonia verwirklicht sich also dort, wo der Mensch sein ergon 
erfüllt: durch vernünftiges, tugendhaftes Handeln. Der Weg zum guten Leben 
führt deshalb über die areté – die Tugend. Ohne sie bleibt das Leben fragmen­
tarisch, unstimmig, innerlich unvollendet.

Während Eudaimonia das höchste Ziel menschlichen Strebens ist, beschreibt 
Areté bzw. Tugendhaftigkeit die Eigenschaften und Haltungen, die notwendig 
sind, um dieses Ziel zu erreichen. Aristoteles versteht darunter keine abstrakte 
moralische Perfektion, sondern die Fähigkeit, in jeder Situation das angemes­
sene Verhalten zu wählen. Dies geschieht durch die Einhaltung der mesotes 
(Mitte), also der Balance zwischen Extremen. Tugendhaftigkeit ist weder das 
übermäßige Streben nach etwas noch das völlige Vermeiden, sondern der 
kluge Mittelweg.

Zu den wichtigsten Tugenden zählt Aristoteles:

n Mut (andreia) – die Mitte zwischen Feigheit und Tollkühnheit
n Besonnenheit (sophrosyne) – die Mitte zwischen Ausschweifung und 

Stumpfheit
n Freigiebigkeit (eleutheriotes) – die Mitte zwischen Geiz und Verschwendung
n Großzügigkeit oder Edelmut (megaloprepeia) – die Mitte zwischen Kleinlich­

keit und Prunksucht
n Hochherzigkeit oder Großherzigkeit (megalopsychia) – die Mitte zwischen 

Kleinmut und Überheblichkeit
n Milde oder Sanftmut (praotēs) – die Mitte zwischen Jähzorn und Gefühllo­

sigkeit
n Wahrhaftigkeit (aletheia) – die Mitte zwischen Prahlerei und falscher Be­

scheidenheit

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

69

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n Freundlichkeit oder Höflichkeit (philia) – die Mitte zwischen Schmeichelei 
und Rüpelhaftigkeit

n Gerechtigkeit (dikaiosyne) – oft als übergeordnete Tugend betrachtet, die 
jedem das Seine gibt

n Klugheit (phronesis) – praktische Weisheit, die hilft, in jeder Situation das 
Richtige zu tun

Diese Tugenden sind nicht angeboren, sondern müssen durch beständige 
Übung entwickelt werden – genau wie ein Handwerker seine Fähigkeiten nur 
durch regelmäßiges Arbeiten erhält bzw. verbessert.

Die Gemeinschaft als Nährboden der Tugend

Auch Tugend kann nach Aristoteles nicht im luftleeren Raum existieren. Sie 
entfaltet sich in der Gemeinschaft, in der Polis. Hier findet der Mensch die 
Bühne, auf der er seine Tugenden erproben und weiterentwickeln kann. 
Durch den Austausch mit anderen, durch gemeinsame Herausforderungen 
und geteilte Ziele wächst er über sich hinaus. Wie eine Läuferin, die durch den 
Wettkampf mit anderen schneller wird, verfeinert der Mensch seine Tugenden 
in der Interaktion mit seinen Mitmenschen.

Die Eudaimonia des Einzelnen strahlt zugleich auf die Polis aus. Ein tugend­
hafter Bürger fördert das Gemeinwohl, inspiriert andere und trägt zu einer 
harmonischen Gesellschaft bei. So entsteht ein wechselseitiger Prozess: Durch 
Tugend gelangt man zu einem gelingenden Leben, und dieses wiederum berei­
chert die Gemeinschaft, die ihrerseits den Nährboden für weitere Tugendent­
wicklung bildet.

Aristoteles‘ Ethik ist bis heute eine der einflussreichsten philosophischen Re­
flexionen über das gelingende Leben. Seine Betonung der Tugend als Praxis, 
der Bedeutung von Gemeinschaft und der Notwendigkeit klugen Abwägens 
(phronesis) liefert weiterhin wertvolle Impulse für die Ethik und das Nachden­
ken über individuelle und gesellschaftliche Verantwortung.

Wie aus der philosophischen Hinführung zu den unterschiedlichen Bedeu­
tungszuschreibungen, die die Philosophie im Laufe ihrer Geschichte hervorge­
bracht hat, deutlich geworden sein sollte, kann man Aristoteles‘ Verständnis 
als eine von zwei Grundpositionen bezeichnen, wobei die andere vielleicht am 
trefflichsten als liberales Verständnis bezeichnet werden könnte. Diese beiden 
Positionen, die sich immer auch in jedem demokratischen Parteienspektrum 

3. Gemeinschaft: Aristoteles

70

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abbilden lassen, möchte ich hier kurz (und zugegebenermaßen auch etwas 
plakativ) tabellarisch gegenüberstellen.

Merk­
mal

Liberales Verständnis von 

Gemeinschaft

Aristotelisches Verständnis von 

Gemeinschaft

Grund
merk­
male

Betonung der individuellen 
Freiheit und Autonomie, Staat 
als neutraler Schiedsrichter, frei­
willige Zusammenschlüsse von 
Individuen, Vielfalt an Lebens­
entwürfen und Überzeugungen

Der Mensch ist von Natur aus ein 
politisches Wesen, Gemeinschaft
als natürlicher und notwendiger 
Zustand, Staat als moralische In­
stitution, Fokus auf das Gemein­
wohl und die Tugendentwicklung

Vorzü­
ge

Hoher Grad an persönlicher 
Freiheit, Vielfalt und Pluralis­
mus, Schutz der individuellen 
Rechte, Freiheit, persönliche Le­
bensziele zu verfolgen

Förderung des Gemeinwohls, 
Entwicklung moralischer und 
intellektueller Tugenden, aktive 
Bürgerbeteiligung, gemeinschaft­
liches Verantwortungsgefühl

Mögli­
che 
Kritik­
punkte

Gefahr der sozialen Isolation, 
weniger gemeinschaftliches Ver­
antwortungsgefühl, Mangel an 
moralischer Orientierung durch 
den Staat, Schwierigkeiten bei 
der Förderung des Gemein­
wohls

Gefahr des Paternalismus, Ein­
schränkung der individuellen 
Freiheit, Überbetonung der kol­
lektiven Werte auf Kosten der 
persönlichen Autonomie, Poten­
zial für staatliche Übergriffigkeit

Nach­
teile

Mögliche Vernachlässigung ge­
meinschaftlicher Werte und so­
zialer Kohäsion, schwächere 
moralische Erziehung, Risiko 
der Ungleichheit und des Egois­
mus

Potenzieller Verlust der individu­
ellen Vielfalt, Risiko der Indok­
trinierung, begrenzte persönliche 
Freiheit, Gefahr der Unterdrü­
ckung abweichender Meinungen

Warum nun dieser Vergleich? Ich denke, dass es wichtig ist, Aristoteles‘ Vor­
stellungen einzuordnen. Seine schlüssigen philosophischen Begründungen für 
die Bedeutung von Gemeinschaft dürfen uns als Philosophierende nicht dazu 
führen, eventuelle Schwachstellen, Ambivalenzen und Widersprüche zu igno­
rieren. Es gibt gute Gründe, die grundlegenden Zielsetzungen der sozialen Ge­
rechtigkeit durch Wertschätzung von Gemeinschaft (wie wir sie bei Aristoteles 
oder Taylor finden) nicht gegen liberale Konzeptionen wie jene von Thomas 

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

71

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hobbes auszuspielen. Hobbes stellt die Bedeutung der individuellen Freiheit
und die Skepsis gegenüber einem Zuviel an (staatlicher) Gemeinschaft heraus. 
Vielmehr haben beide Positionen ihre Berechtigung, und die Geschichte zeigt 
uns, dass in funktionierenden Demokratien immer das eine gegenüber dem 
anderen abgewogen und austariert werden muss. Schwenkt das Pendel näm­
lich zu stark in eine Richtung aus, bekommen wir es entweder mit staatlichen 
Totalitarismen (bei einer Überbetonung der Gemeinschaft) oder mit Anar­
chismen (bei einer Überbetonung individueller Freiheit) zu tun.

3.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Aristoteles‘ Überzeugung, dass der Mensch von Natur aus ein soziales und 
politisches Wesen ist, erweist sich für die Soziale Arbeit intuitiv als naheliegen­
der und anknüpfungsfähiger als das pragmatisch-defensive Gemeinschaftsver­
ständnis eines Thomas Hobbes. Aristoteles’ Sichtweise zeigt uns, dass mensch­
liches Wohlergehen nicht losgelöst von sozialer Eingebundenheit betrachtet 
werden kann. Auch in der Sozialen Arbeit erkennen wir diese Bedeutung als 
fundamental an. Dies zeigt sich beispielsweise im klassischen methodischen 
Dreiklang aus Einzelfallarbeit, Gruppenarbeit und Gemeinwesenarbeit. Men­
schen sind stets in einen sozialen Kontext eingebunden – sei es in der Familie, 
im Freundeskreis, in der Nachbarschaft oder im weiteren gesellschaftlichen 
Umfeld. Die Förderung und Stärkung von Gemeinschaften ist in diesem me­
thodischen Dreiklang immer, zumindest indirekt, mit im Fokus.

Die Tugendethik als Orientierung in der Praxis der Sozialen Arbeit?

Aristoteles‘ Vorstellung, dass Tugenden wie Gerechtigkeit, Tapferkeit und 
Weisheit für das Funktionieren eines Gemeinwesens unabdingbar sind, mag in 
unserer modernen, pluralistischen Gesellschaft zunächst altmodisch klingen. 
Doch bei genauerem Hinsehen zeigt sich, dass die Tugendethik einige interes­
sante Perspektiven für die Praxis der Sozialen Arbeit bereithält, da sie eine 
dynamische Verbindung zwischen individuellen Handlungen und dem Wohl 
der Gemeinschaft herstellt.

Tugendhaftigkeit – wir erinnern uns – ist keine angeborene Eigenschaft, 
sondern eine durch wiederholte Praxis und bewusste Anstrengung geformte 
Haltung (Hexis). Tugenden entwickeln sich im Spannungsfeld zwischen indi­
viduellen Anlagen (Physis), der Umwelt (Ethos) und der Vernunft (Logos). 
Tugenden entstehen also in einer sozialen und kulturellen Matrix. Für die So­

3. Gemeinschaft: Aristoteles

72

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziale Arbeit bedeutet dies, dass Fachkräfte die individuellen Voraussetzungen 
ihrer Klientinnen, deren Lebensumfeld und die gesellschaftlichen Rahmen­
bedingungen berücksichtigen müssen, um eine nachhaltige Entwicklung zu 
fördern.

Ein zentraler Gedanke der aristotelischen Tugendethik ist das bereits erwähnte 
Prinzip des rechten Maßes (Mesotes). Tugenden entstehen demnach nicht 
durch ein starres Regelwerk, sondern durch das Ringen um die Mitte zwischen 
zwei Extremen. In der Sozialen Arbeit kann dieser Gedanke des Maßhaltens 
dabei helfen, Menschen nicht mit Appellen zu überfordern („Sei gerechter, be­
sonnener, weiser!“), sondern sie dabei zu unterstützen, eine stimmige Balance 
zwischen individuellen Bedürfnissen und sozialer Verantwortung zu finden.

Die Rolle der Fachkräfte in der Sozialen Arbeit könnte somit als die eines 
pädagogischen Freundes verstanden werden – eine Anspielung auf Aristoteles‘ 
Konzept der Philia.

Freundschaft spielt in der aristotelischen Tugendethik eine zentrale Rolle, da 
sie ein Modell für gelungene soziale Beziehungen darstellt, die auf Gegensei­
tigkeit und moralischer Entwicklung beruhen. In diesem Sinne können Sozi­
alarbeiterinnen Klientinnen nicht nur begleiten, sondern ihnen auch durch 
authentisches Vorleben von Tugenden Orientierung geben, ohne dabei in Be­
vormundung oder unprofessionelle Nähe zu verfallen. Aus heutiger professi­
onsethischer Sicht mag der Begriff der Freundschaft fehl am Platz erscheinen, 
da er im alltäglichen Sprachgebrauch für die Beschreibung der Beziehung zwi­
schen Sozialarbeiterin und Klientin als unangemessen wirkt. Der Kerngedan­
ke der philia zielt hier jedoch auf etwas anderes ab: Sozialarbeitende wirken 
durch ihr Verhalten, ihre Haltung und ihre Tugendhaftigkeit – kurz: durch 
ihre Person – oftmals mehr als durch ihre Worte und unmittelbare Handlun­
gen. Das gilt übrigens auch für andere pädagogische und soziale Berufe wie 
Lehrer, Therapeutinnen oder Altenpfleger.

Zur Verdeutlichung folgt ein weiteres Beispiel aus der Praxis – dieses Mal 
nicht aus meiner eigenen, sondern angelehnt an die Erzählung einer meiner 
Studentinnen im Begleitseminar zur Offenen Kinder- und Jugendarbeit. Ich 
möchte es hier sinngemäß wiedergeben:

Denkanstoß 
Milo ist 15 Jahre alt und besucht regelmäßig einen Jugendtreff – 
nicht, weil er unbedingt etwas sucht, sondern weil er nichts Besseres 
zu tun hat. Schule ist für ihn ein Pflichtprogramm, das er möglichst 

3.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

73

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unauffällig durchzieht; zu Hause ist es auch nicht besser. Sein Vater 
meckert, dass er zu viel am Handy hängt, und seine Mutter ist froh, 
wenn er abends überhaupt mal mitisst. Was interessiert ihn wirk­
lich? Schwer zu sagen. Er hat aufgehört, sich solche Fragen zu stellen.

Eines Tages steht eine Werkbank im Jugendzentrum. Ein Sozialarbei­
ter hat sie ohne große Ankündigung aufgebaut. Daneben steht ein 
Stapel Holz, Schrauben und Farben. Milo beobachtet, wie ein paar 
Jugendliche herumprobieren – mit der Säge, mit dem Schleifpapier. 
Er lehnt sich an die Wand, scrollt durch Instagram und sieht kurz auf, 
als einer flucht, weil ihm die Holzleiste bricht.

„Hättest du vorher die Maserung gecheckt, wäre das nicht passiert“, 
sagt Milo, ohne nachzudenken. Der Sozialarbeiter hebt eine Augen­
braue. „Kennst dich aus?“ – „Mein Opa hat früher viel geschnitzt“, 
murmelt Milo. Er hätte den Satz am liebsten zurückgenommen. Er 
hat zu viel verraten. Aber der Sozialarbeiter hakt nicht nach. Statt­
dessen schiebt er ihm ein Stück Holz hin. „Dann probier mal.“ Es 
dauert ein paar Tage, bis Milo sich wirklich darauf einlässt. Aber dann 
merkt er: Seine Hände wissen mehr, als er dachte. Er beginnt, sich 
reinzufuchsen, fühlt das Material und spielt mit Formen. Zum ersten 
Mal seit Langem tut er etwas, bei dem er nicht das Gefühl hat, nur 
Zeit zu überbrücken. Und mit jedem Stück, das er fertigstellt, wächst 
ein Stolz in ihm, den er vorher nicht kannte.

Hier passiert genau das, was Aristoteles mit hexis beschreibt: Tugenden als 
eingeübte Haltung, nicht als abstrakte Theorie. Milo ist weder Handwerker 
noch Künstler. Aber durch die Praxis entwickelt er eine Fähigkeit, eine Ge­
wohnheit, die ihn formt. Sein Sinn für Präzision, seine Geduld und seine Art, 
Probleme zu lösen, sind keine plötzlichen Erkenntnisse, sondern Prozesse. Er 
wird nicht belehrt, sondern handelt, lernt und wächst. Voraussetzung dafür 
war auch die Haltung des Sozialarbeiters, der Milo weder zu überreden ver­
sucht noch beurteilt, sondern ihm in aller Ruhe und ohne Druck Optionen 
eröffnet.

Und genau das ist Soziale Arbeit im aristotelischen Sinne: nicht das Verteilen 
von Lösungen, sondern das Eröffnen von Möglichkeiten. Menschen nicht 
auf ihre Defizite reduzieren, sondern stets ihre Fähigkeiten und ihr Potenzial 
sehen, ihr Leben selbst zu bestimmen und sich weiterzuentwickeln. Milo hätte 
eine Broschüre über handwerkliche Berufe ignoriert. Aber die Erfahrung mit 
seinen eigenen Händen, die spürbare Entwicklung seiner Fertigkeiten – das ist 
etwas anderes.

3. Gemeinschaft: Aristoteles

74

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialarbeiter als architektonische Akteure

In der Nikomachischen Ethik beschreibt Aristoteles die Politik als architekto­
nische Wissenschaft, weil sie nach seinem Verständnis übergeordnete Ziele 
für das Gemeinwohl festlegt und damit sämtliche Lebensbereiche lenkt. Über­
tragen auf die heutige Soziale Arbeit bedeutet das, dass Sozialarbeiterinnen 
eine Art architektonische Rolle übernehmen können, wenn sie individuelle 
Bedürfnisse ihrer Klienten mit dem größeren Ganzen verknüpfen. Zwar hat 
Aristoteles diesen Begriff ursprünglich für die Politik insgesamt geprägt und 
nicht für die Soziale Arbeit (die es als Profession in der Antike natürlich 
noch nicht gab) – doch die Grundidee, dass menschliches Zusammenleben 
einen übergeordneten Bezugsrahmen benötigt, lässt sich auch hier fruchtbar 
machen.

Soziale Arbeit ist nicht nur eine Dienstleistung, die bei der Lösung von Proble­
men hilft, sondern sie gestaltet aktiv das Zusammenleben in verschiedenen 
Gemeinschaften.

Diese architektonische Funktion wird besonders deutlich, wenn Fachkräfte
nicht nur die individuellen Hilfebedarfe im Blick haben, sondern das Gemein­
wohl insgesamt berücksichtigen. So kann eine Sozialarbeiterin in einem be­
nachteiligten Stadtviertel beispielsweise ein Nachbarschaftszentrum ins Leben 
rufen, in dem Kinder Hilfe bei den Hausaufgaben erhalten, ältere Menschen 
ihre Erfahrungen weitergeben und alle gemeinsam kulturelle Feste feiern. 
Durch solche Angebote werden das Zusammengehörigkeitsgefühl gestärkt und 
hilfreiche Netzwerke geschaffen – ganz im Sinne jenes Gemeinwohls, das 
Aristoteles vorschwebte.

Obwohl Aristoteles den Begriff der architektonischen Wissenschaft ursprüng­
lich auf die Politik bezog, legt er nahe, dass wir in der Sozialen Arbeit hier 
einen entscheidenden Baustein für ein gutes und gelingendes Zusammenleben 
sehen können. Fachkräfte gestalten soziale Prozesse und Netzwerke und sor­
gen so dafür, dass Menschen nicht nur ihre unmittelbaren Probleme angehen, 
sondern auch ihren Platz in der Gemeinschaft finden. Auf diese Weise wird 
das aristotelische Ideal einer Praxis spürbar, die das menschliche Gelingen 
(im Sinne der Eudaimonia) im Blick behält – und zwar nicht als rein private 
Angelegenheit, sondern als gemeinschaftliche Aufgabe.

Von Aristoteles zu Martha Nussbaum

Aristoteles‘ Denken hat bis heute Einfluss auf sozialphilosophische Theorien. 
Martha Nussbaum baut mit ihrem Fähigkeitenansatz (Capabilities Approach, 

3.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

75

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausführlich dazu siehe Kapitel 6) auf aristotelischen Ideen auf, indem sie 
betont, dass ein gerechter Staat mehr tun muss, als Rechte und Pflichten 
zu verwalten. Sie argumentiert, dass der Staat aktiv dazu beitragen sollte, 
dass Menschen ihre Fähigkeiten entfalten können und nennt diesen Ansatz 
aristotelischen Sozialdemokratismus (vgl. u.a. Nussbaum 1990). Dieser Ansatz 
ist für die Soziale Arbeit hochrelevant, da er exakt in dem hier beschriebenen 
Sinne den Auftrag der Profession von bloßer Problemlösung hin zu einer 
ganzheitlichen Förderung menschlicher Potenziale erweitert.

Fazit: Gemeinschaft als moralisches Projekt

Aristoteles argumentiert, dass der Staat sich nicht einfach als eine Art neutraler 
Schiedsrichter zwischen individuellen Interessen – wie etwa später bei Hobbes
– missverstehen darf. Der Staat ist eine Institution, die Räume für menschliche 
Entwicklung und Tugendhaftigkeit schaffen kann. In der Sozialen Arbeit sollte 
es im heutigen Sinne daher nicht nur auf kurzfristige Lösungen ankommen, 
sondern um nachhaltige Strukturen, die das Gemeinwohl stärken (Gemein­
wesenarbeit, Netzwerkarbeit, Sozialraumorientierung, Quartiersmanagement 
usw.) – und darin sogar einen ganz fundamentalen Auftrag zu erkennen, selbst 
wenn dieser in keinem Sozialgesetzbuch so niedergeschrieben steht.

In einer pluralistischen Gesellschaft ist es wichtig, Aristoteles‘ Konzepte kri­
tisch zu reflektieren und mit anderen Denkrichtungen wie dem Liberalismus 
in Beziehung zu setzen. Die Herausforderung besteht darin, eine Balance 
zu finden: zwischen individueller Freiheit und kollektiver Verantwortung, 
zwischen pragmatischer Problemlösung und ethischer Reflexion. Indem wir 
Aristoteles neu denken, können wir lernen Gemeinschaft bewusster zu gestal­
ten – in Gesellschaft, Politik und Sozialer Arbeit.

3.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Gemeinschaft und soziale Isolation: Wie können wir in modernen, oft 
individualistischen Gesellschaften Gemeinschaft stärken und soziale Isola­
tion verringern? Welche Methoden und Ansätze kann die Soziale Arbeit
entwickeln, um Menschen wieder stärker in gemeinschaftliche Strukturen 
einzubinden und einer wachsenden Vereinsamung – gerade in urbanen 
Gebieten - entgegenzuwirken?

2. Tugenden in der Sozialen Arbeit: Wie können die aristotelischen Tugen­
den - Gerechtigkeit, Tapferkeit, Weisheit und Mäßigung - in die tägliche 

3. Gemeinschaft: Aristoteles

76

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Praxis der Sozialen Arbeit integriert werden? Welche konkreten, prakti­
schen Ideen können entwickelt werden, um diese Tugenden bei Klienten 
und in der Gemeinschaft zu fördern?

3. Der Staat als moralische Institution: Inwieweit sollte der Staat tatsächlich 
eine aktive Rolle bei der moralischen Erziehung und Förderung der Bürger 
übernehmen? Welche Balance muss zwischen staatlicher Einflussnahme 
und individueller Freiheit gefunden werden? Wie könnte eine Sozialpolitik 
aussehen, die sowohl die Autonomie des Einzelnen respektiert als auch das 
Gemeinwohl fördert?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Aristoteles (1994): Nikomachische Ethik. Übers. und hrsg. von W. Capelle. 
Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Aristoteles (1995): Politik. Übers. und hrsg. von E. Rolfes. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag.

Hobbes, T. (1651): Leviathan or The Matter, Forme, & Power of a Common-
Wealth Ecclesiastical and Civil. London: Andrew Crooke.

Kant, I. (1785): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Riga: Johann 
Friedrich Hartknoch.

Nussbaum, M. C. (1990): Aristotelian Social Democracy. In: Douglass, R. 
B., Mara, G. M. & Richardson, H. S. (Hrsg.): Liberalism and the Good, 
S. 203–252. New York: Routledge.

Taylor, C. (2001): Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze 
zur politischen Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Taylor, C. (2017): Das sprachbegabte Tier: Grundzüge des menschlichen 
Sprachvermögens. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Weiterführende Literatur

Flashar, H. (2013): Aristoteles: Lehrer des Abendlandes. 2. Aufl. München: 
C. H. Beck.

Höffe, O. (2009): Aristoteles – die Hauptwerke. Tübingen: A. Francke 
Verlag.

Rapp, C. & Corcilius, K. (Hrsg.) (2011): Aristoteles Handbuch: Leben – Werk 
– Wirkung. Stuttgart: Verlag Metzler.

3.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

77

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Autonomie: Immanuel Kant

Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmün­
digkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung 
eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmündigkeit, wenn die 

Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der Entschließung und 
des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere aude! 

Habe Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der 
Aufklärung.

Immanuel Kant6

Gedankenexperiment zum Einstieg: Die Wahl des Schicksals 
Stell dir vor, du erwachst in einem weißen Raum ohne Türen oder 
Fenster. Vor dir liegen auf einem Tisch drei verschlossene Umschläge. 
Eine Stimme erklärt dir, dass du die Möglichkeit hast, den weiteren 
Verlauf deines Lebens zu bestimmen – aber nur einmal. Jeder Um­
schlag enthält eine andere Art, wie du dein Leben führen könntest. 
Du darfst nur einen wählen.

Umschlag A: Das Leben der Sicherheit

In diesem Leben wird jede deiner Entscheidungen von einer höheren 
Macht getroffen, die stets dein Wohl im Blick hat. Du wirst niemals 
vor schwierige Entscheidungen gestellt, nie von Zweifeln geplagt. 
Alles, was geschieht, dient deinem Glück.

Doch diese Sicherheit hat ihren Preis: Du hast keine Kontrolle über 
dein eigenes Leben. Du wirst geführt, nicht aus eigenem Antrieb 
handeln. Freiheit, im Sinne von Selbstbestimmung, spielt in deinem 
Leben keine Rolle. Du bist immer beschützt, doch bist du bereit, die 
Kontrolle über dein Leben vollständig abzugeben?

Umschlag B: Das Leben der absoluten Freiheit

In diesem Leben gibt es keine äußeren Einschränkungen. Du kannst 
alles tun, was du möchtest, ohne Regeln, Gesetze oder moralische 
Verpflichtungen. Deine Freiheit ist grenzenlos – niemand erwartet 
von dir, Rücksicht zu nehmen oder Verantwortung zu übernehmen.

Doch diese Freiheit ist isolierend: Es gibt keine Gemeinschaft, die 
dich unterstützt, keine Prinzipien, die Orientierung geben. Du bist 

6 Kant, I (1784) – es handelt sich dabei um den ersten Satz des Essays „Beantwortung der Frage: Was 
ist Aufklärung“, online: https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html (zuletzt 
abgerufen am 1.3.2025)

78

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html


allein mit deinen Entscheidungen, und jede Konsequenz – ob gut 
oder schlecht – liegt allein bei dir. Du bist vollkommen frei, aber bist 
du bereit, die Einsamkeit und Orientierungslosigkeit zu ertragen, die 
damit einhergeht?

Umschlag C: Das Leben der Selbstverantwortung

In diesem Leben bist du frei, Entscheidungen zu treffen, aber diese 
Freiheit ist begrenzt durch Verantwortung – gegenüber dir selbst und 
anderen. Du bist verpflichtet, deine Entscheidungen immer wieder 
an Werten und Prinzipien zu messen, die für alle gelten könnten.

Das Leben wird eine ständige Herausforderung: Du wirst mit Konflik­
ten konfrontiert, in denen du abwägen musst, was richtig ist. Es wird 
Momente geben, in denen dich das Streben nach moralischer Integri­
tät überfordert. Freiheit bedeutet hier, die Last der Selbstreflexion 
zu tragen – oft ohne klare Antworten. Du hast Kontrolle über dein 
Leben, doch bist du bereit, die Zweifel und die Last der ständigen 
Verantwortung zu ertragen?

Welchen Umschlag würdest du wählen?

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

Was bedeutet es, frei zu sein? Ist es die Fähigkeit, ohne äußere Zwänge zu 
handeln, oder liegt sie vielmehr in der bewussten Kontrolle über sich selbst? 
Mit diesen Fragen setzt sich die Philosophie seit ihren Anfängen auseinan­
der, und unterschiedliche Denktraditionen haben sie auf ganz eigene Weise 
beantwortet. Von der stoischen Selbstgenügsamkeit über die mittelalterliche 
Verhältnisbestimmung zwischen Freiheit und göttlicher Ordnung bis hin zur 
kantischen Idee der Vernunftautonomie spiegeln die Vorstellungen von Auto­
nomie dabei stets die grundlegenden Überzeugungen der jeweiligen Epoche 
wider. Und doch kreist das philosophische Nachdenken immer wieder um 
denselben Kern: Wie kann der Mensch sich selbst bestimmen?

Innere Freiheit in der Antike: Die Stoiker

Die Vorstellung von innerer Freiheit und Selbstbeherrschung hat ihre Wurzeln 
in der Antike, insbesondere bei den Stoikern. Philosophen wie Lucius Annaeus 
Seneca (ca. 4 v. Chr. – 65 n. Chr.) und Epiktet (ca. 50 – 135 n. Chr.) betonten, 
dass wahre Freiheit nicht in der Abwesenheit äußerer Zwänge liegt, sondern 

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

79

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Kontrolle über die eigenen Leidenschaften und Reaktionen auf äußere 
Umstände – also all das, was wir selbst nicht beeinflussen können. Epiktet 
formulierte es in seinem Hauptwerk Handbüchlein der Moral (vgl. Epiktet 
1994, 11) treffend so:

„Nicht die Dinge selbst beunruhigen uns, sondern die Vorstellungen und Meinun­
gen von den Dingen.“

Dieses Zitat verdeutlicht, dass innere Freiheit weniger von äußeren Umstän­
den abhängt als von der eigenen Haltung. Die Fähigkeit, sich nicht von 
Schicksalsschlägen oder widrigen Umständen tyrannisieren zu lassen, galt 
den Stoikern als Schlüssel zur Seelenruhe (Ataraxia) und zum guten Leben. 
Ein Mensch, der in Armut lebt, mag in seinen Möglichkeiten eingeschränkt 
sein. Wenn er seine Situation jedoch mit Gelassenheit und Weisheit annimmt, 
bleibt er innerlich frei. Diese stoische Idee von Autonomie als Unabhängigkeit 
von äußeren Einflüssen bildet eine frühe Grundlage für spätere philosophi­
sche Überlegungen – auch im aufkommenden Christentum.

Gerade für das frühe Christentum war die Stoa in vielerlei Hinsicht attraktiv. 
Beide Denksysteme legten großen Wert auf die Überwindung von Leiden­
schaften, die Kultivierung innerer Tugenden und die Annahme eines höheren, 
unausweichlichen Weltplans. Während die Stoiker das Logos als ordnendes 
Prinzip des Universums betrachteten, sahen Christen darin eine Parallele zur 
göttlichen Vorsehung. Die Vorstellung, dass wahre Freiheit nicht in äußerer 
Unabhängigkeit, sondern in der rechten inneren Haltung liegt, fand sich ent­
sprechend auch in der christlichen Lehre wieder.

Willensfreiheit und moralische Verantwortung im Mittelalter: Thomas von 
Aquin

Im Mittelalter, der Zeit der großen Kirchenlehrer, war die Frage nach der 
menschlichen Freiheit untrennbar mit der christlichen Glaubenslehre verbun­
den. Religion und Glaube prägten den Alltag so stark, dass Glaubensdogmen 
zum Maßstab für moralisches Handeln und das Verständnis von Handlungs­
freiheit wurden. Die Vorstellung, dass der Mensch einen freien Willen besitzt 
und zwischen Gut und Böse wählen kann, war dabei von zentraler Bedeutung. 
Nicht als Ausdruck einfacher Entscheidungsfreiheit, sondern als Teil einer 
göttlichen Ordnung, die auf moralische Vollkommenheit ausgerichtet war.

Thomas von Aquin (1225–1274) setzte sich in seinem Hauptwerk Summa 
theologiae (z. B. von Aquin 2020) als einer der herausragenden Denker 
seiner Epoche mit dem Spannungsverhältnis zwischen göttlicher Vorsehung 

4. Autonomie: Immanuel Kant

80

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und menschlicher Autonomie auseinander. Indem er aristotelische Philoso­
phie und christliche Theologie verband, entwarf er ein Freiheitskonzept, das 
menschliche Vernunft und göttliche Gnade miteinander verknüpfte. Für ihn 
bedeutete Freiheit nicht, blind den eigenen Neigungen zu folgen, sondern 
vielmehr, bewusst und zielgerichtet nach dem Guten zu streben. Der Mensch 
ist laut Thomas ein Mitgestalter seines Lebenswegs, während sein Streben 
nach Wahrheit und Güte durch die göttliche Gnade getragen und geleitet wird.

Dieses Verständnis von Freiheit als Kooperation zwischen menschlicher Ver­
nunft und göttlicher Unterstützung verleiht dem moralischen Handeln eine 
transzendente Dimension. Wenn ein gläubiger Mensch in einer moralischen 
Krise entsprechend den Geboten Gottes handelt, nutzt er seinen freien Willen, 
um sich auf das Gute auszurichten. Freiheit wird hier zu einem Weg, der über 
die reine Entscheidungsfähigkeit hinausführt. Sie ist der Prozess, durch den 
der Mensch moralische Reife und eine harmonische Ausgeglichenheit seines 
inneren Lebens erlangt – ein Ziel, das Thomas von Aquin als moralische 
Vollkommenheit beschreibt.

Wendepunkt: Kant und die Autonomie der Aufklärung

Mit Immanuel Kant erhält das Nachdenken über Freiheit und Autonomie im 
18. Jahrhundert schließlich eine völlig neue Richtung. Während die Stoiker 
vor allem die innere Unabhängigkeit von äußeren Umständen betonen und 
Thomas von Aquin den freien Willen des Menschen in eine größere göttliche 
Ordnung einbettet, setzt Kant auf die Kraft der menschlichen Vernunft als 
Quelle aller moralischen Gesetze.

Die Stoiker sagten sinngemäß: „Du bist innerlich frei, wenn du dich nicht von 
Schicksalsschlägen oder äußeren Widrigkeiten aus der Ruhe bringen lässt.” 
Ihre Idee von Freiheit ist eine Haltung der Gelassenheit und Selbstkontrolle, 
um sich im Einklang mit der Natur nicht von äußeren Faktoren tyrannisieren 
zu lassen. Thomas von Aquin ging einen Schritt weiter, indem er die menschli­
che Freiheit in ein göttliches Ordnungsgefüge stellte. Der Mensch ist für ihn 
zwar vernunftbegabt und kann zwischen Gut und Böse entscheiden, doch 
diese Fähigkeit ist eingebettet in eine höhere Realität. Gottes Gnade garantiert 
dabei die menschliche Freiheit und lenkt sie in Richtung des wahren Guten.

Kant stellte das bisherige Denken jedoch auf den Kopf, indem er die Moral 
vollständig aus der menschlichen Vernunft selbst schöpfen ließ. Der Mensch 
braucht demnach keine äußere Instanz – weder Natur noch göttliche Autorität 
–, um zu erkennen, was richtig oder falsch ist. Autonomie wird bei Kant zu 

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

81

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem inneren Schöpfungsakt des Verstandes. Der Mensch setzt sich selbst 
die Regeln für sein Handeln und gewinnt allein durch seine Vernunft eine 
moralische Orientierung.

So entsteht ein ganz eigenes Verständnis von Autonomie: Es geht nicht mehr 
nur darum, innere Unabhängigkeit zu erlangen oder die eigene Freiheit in 
einen göttlichen Plan einzubetten. Der Mensch wird gewissermaßen zum Ar­
chitekten seines eigenen moralischen Universums. Bevor wir uns dies genauer 
anschauen, werfen wir zunächst einen Blick auf das – zumindest von außen 
betrachtet – ziemlich langweilige Leben Immanuel Kants.

4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext

Immanuel Kant wurde am 22. April 1724 in Königsberg, Preußen (heute Ka­
liningrad, Russland), geboren und verbrachte den Großteil seines Lebens in 
seiner Heimatstadt. Er stammte aus einfachen Verhältnissen: Sein Vater war 
Sattler und seine Mutter entstammte einer pietistischen Familie, die seine 
frühe religiöse und moralische Erziehung maßgeblich prägte.

Im Jahr 1740 begann er an der Universität Königsberg ein Studium der Theolo­
gie, Philosophie und Naturwissenschaften. Nach seinem Studienabschluss im 
Jahr 1746 arbeitete er neun Jahre lang als Hauslehrer auf dem Land. 1755 kehrte 
er nach Königsberg zurück und erhielt die Lehrbefugnis als Privatdozent. Viele 
Jahre lang unterrichtete er ohne feste Anstellung, bis er schließlich im Jahr 
1770, im Alter von 46 Jahren, zum Professor für Logik und Metaphysik an 
der Universität Königsberg ernannt wurde. Dieses Amt übte er bis zu seiner 
Emeritierung im Jahr 1796 aus.

Berüchtigt war Kant bei seinen Zeitgenossen vor allem für seine penible Le­
bensführung, die über Jahrzehnte hinweg jeden Tag denselben Ablauf aufwies: 
Um 4:45 Uhr morgens stand er auf. Sein Diener Lampe, ein ehemaliger Sol­
dat, hatte die klare Anweisung, ihn unter keinen Umständen länger schlafen 
zu lassen – selbst dann nicht, wenn Kant dies wünschen sollte. Ab sieben Uhr 
hielt er in der Regel bis elf Uhr seine Vorlesungen, anschließend arbeitete er 
am Schreibtisch. Das Mittagessen nahm er außer Haus ein und am Nachmit­
tag unternahm er einen Spaziergang. Auch die strenge Bettruhe um Punkt 
zehn Uhr wurde stets peinlich genau eingehalten.

Kant gilt gemeinhin als zentraler Vertreter der Aufklärung, nicht zuletzt auf­
grund seines berühmten Aufsatzes Beantwortung der Frage: Was ist Aufklä­

4. Autonomie: Immanuel Kant

82

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung? (1784). Darin definiert er Aufklärung als den „Ausgang des Menschen 
aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit“ und prägt das Motto „Sapere 
aude!“ („Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!“). Verein­
facht gesagt, forderte Kant dazu auf, nicht alles blind zu glauben, was alte 
Traditionen oder die Kirche vorgeben. Vielmehr solle man sich bei wichtigen 
Entscheidungen und im Streben nach Wissen auf den eigenen Verstand verlas­
sen, also frei denken und selbstständig urteilen. Jeder Mensch sollte lernen, 
sich eine eigene Meinung zu bilden.

Mit dieser Haltung stand Kant nicht allein. Auch andere kluge Köpfe seiner 
Zeit wie John Locke (1632–1704), Voltaire (1694–1778), Jean-Jacques Rousseau
(1712–1778) und David Hume (1711–1776) trugen maßgeblich dazu bei, unsere 
Sicht auf die Welt zu verändern. Locke betonte die Bedeutung persönlicher 
Erfahrungen und der angeborenen Freiheit des Menschen. Voltaire engagierte 
sich leidenschaftlich gegen Aberglauben und religiöse Intoleranz. Rousseau 
betonte, wie entscheidend es sei, dass jeder Mensch innerhalb der Gemein­
schaft mitbestimmen könne, um echte Freiheit zu verwirklichen. Und Hume 
stellte all das radikal in Frage, was bis dahin über Wissen und Religion als 
selbstverständlich galt.

Mit anderen Worten forderten diese Denker, dass wir uns nicht auf alte Auto­
ritäten verlassen, sondern durch eigenes Nachdenken und Erleben zu unseren 
Überzeugungen finden sollen.

Kants Philosophie entwickelte sich in intensiver Auseinandersetzung mit die­
sen und weiteren Denkern seiner Zeit. Besonders prägend war seine Reaktion 
auf die skeptische Philosophie David Humes, die Kant, wie er selbst bekannte, 
aus seinem „dogmatischen Schlummer“ geweckt habe. Hume hatte bezwei­
felt, dass wir Kausalität und sicheres Wissen tatsächlich begründen können. 
Dies veranlasste Kant, die Grundlagen menschlicher Erkenntnis völlig neu 
zu durchdenken. Das Ergebnis dieser Reflexionen war sein epochales Werk 
Kritik der reinen Vernunft (1781), das zu den bedeutendsten Schriften der Phi­
losophiegeschichte zählt. Darin begründete Kant den transzendentalen Idealis­
mus, indem er untersuchte, unter welchen Bedingungen Erkenntnis überhaupt 
möglich ist und wie unsere Vernunft die Erfahrungen der Welt strukturiert.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du siehst, wie ein Ball auf einen anderen stößt, und der 
zweite Ball rollt danach los. Hume würde sagen, dass wir zwar beob­
achten, was passiert, aber nicht sicher wissen können, ob der Stoß 
des ersten Balls wirklich die Ursache für die Bewegung des zweiten 

4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext

83

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war. Es könnte schließlich auch eine andere unsichtbare Kraft im 
Spiel sein. Hume zweifelte daran, dass wir aus der Erfahrung sicher 
auf solche Kausalzusammenhänge schließen können.

Kant griff diese Skepsis auf und wandelte sie gewissermaßen um. Er fragte, 
wie es möglich ist, dass wir Zusammenhänge wie Ursache und Wirkung erken­
nen können. Seine Antwort darauf war revolutionär: Es ist unsere eigene Ver­
nunft, die grundlegende Begriffe wie Kausalität bereitstellt und somit unsere 
Erfahrung der Welt strukturiert. Ohne diese geistigen Werkzeuge könnten wir 
gar keine geordnete Wahrnehmung der Wirklichkeit entwickeln. Mit dieser 
Erkenntnis stellte Kant nicht nur Humes Zweifel am sicheren Wissen auf den 
Kopf, sondern er legte zugleich das Fundament für seinen transzendentalen 
Idealismus, in dessen Zentrum die Bedingungen unserer Erkenntnisfähigkeit 
stehen.

Neben der Kritik der reinen Vernunft verfasste Kant weitere bedeutende Wer­
ke, darunter die Kritik der praktischen Vernunft (1788), in der er seine Moral­
philosophie entwickelte, sowie die Kritik der Urteilskraft (1790), die sich mit 
Ästhetik und Teleologie beschäftigt.

Der historische Kontext von Kants Leben und Werk war geprägt durch die 
politischen und gesellschaftlichen Umbrüche der Aufklärung. In Preußen för­
derte König Friedrich II., auch Friedrich der Große genannt, aktiv diese Ideen 
und verwandelte sein Reich in ein Zentrum der europäischen Aufklärung. 
Friedrich selbst bewunderte die Philosophie, pflegte einen Briefwechsel mit 
Voltaire und setzte sich engagiert für religiöse Toleranz und Bildungsreformen 
ein. Unter seiner Herrschaft erlebte Preußen eine kulturelle und wissenschaft­
liche Blütezeit.

Kants Einsatz für die Ideale der Aufklärung und seine intensive Auseinander­
setzung mit den geistigen Strömungen seiner Zeit machten ihn zu einem 
der einflussreichsten Philosophen der Geschichte. Seine Schriften schufen die 
Grundlagen für zahlreiche spätere Entwicklungen in der Philosophie, vor 
allem in den Bereichen Ethik, Erkenntnistheorie und Metaphysik.

Im fortgeschrittenen Alter und unter dem Eindruck nachlassender Kräfte be­
gann schließlich auch Kants legendäre Disziplin zu bröckeln. Im Jahr 1802 
trennte er sich nach fast 40 Jahren von seinem Hausdiener Martin Lampe, der 
ihm wohl näher stand als jeder andere Mensch in seinem Leben. Nur etwa 
zwei Jahre später, am 12. Februar 1804, starb Kant in Königsberg, einer Stadt, 

4. Autonomie: Immanuel Kant

84

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die er zeitlebens so gut wie nie verlassen hatte. Sein philosophisches Erbe 
hingegen wirkt bis heute weltweit.

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Um einen Einstieg in Kants Philosophie zu finden, der einerseits den Rahmen 
dieses Buches nicht sprengt, andererseits aber zeigen soll, welche Aspekte aus 
seinem Denken für Theorie und Praxis der Sozialen Arbeit besonders relevant 
sind, muss man sich auf einige wenige Grundbegriffe beschränken. Dies sollen 
im Folgenden der transzendentale Idealismus, der kategorische Imperativ und 
vor allem sein Verständnis von Autonomie sein, wobei Letzteres aus den bei­
den anderen Konzepten folgt.

Kants Antwort auf Hume: der transzendentale Idealismus

Kant entwickelte seine Philosophie als direkte Antwort auf David Hume, der 
viele unserer vermeintlichen Gewissheiten infrage stellte. Hume bezweifelte 
zum Beispiel, dass wir sicher wissen können, ob eine Sache wirklich die 
Ursache einer anderen ist.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du stehst morgens auf, schaust aus dem Fenster und 
siehst, dass die Straße nass ist. Fast automatisch denkst du: Es hat 
geregnet. Doch woher weißt du das? Vielleicht hat jemand nachts 
Wasser auf die Straße geschüttet, vielleicht ist eine Wasserleitung 
gebrochen. Unser Verstand verbindet bestimmte Ereignisse – Regen 
und nasse Straßen – so fest miteinander, dass wir gar nicht mehr hin­
terfragen, ob es auch anders sein könnte. Doch Hume argumentierte: 
Wir sehen nur, dass das eine oft nach dem anderen geschieht, aber 
wir können nicht mit absoluter Sicherheit sagen, dass das eine die 
Ursache des anderen ist. Unser Glaube an Kausalität beruht nicht auf 
sicherem Wissen, sondern auf Erfahrung und Gewohnheit.

Diese Zweifel ließen Kant nicht los. Wenn Hume Recht hatte, dann konnte es 
keine objektiv gültigen Naturgesetze und kein allgemeingültiges Wissen geben 
- alles wäre nur eine Frage der Gewohnheit. Kant wollte das nicht akzeptieren 
und drehte die Frage um: Wie ist es überhaupt möglich, dass wir die Welt als 
geordnet erleben? Seine Antwort war revolutionär: Nicht nur unsere Sinnes­
erfahrungen bestimmen, wie wir die Welt wahrnehmen, sondern auch unser 
Verstand. Konzepte wie Ursache und Wirkung sind keine Eigenschaften der 

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

85

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Außenwelt, sondern fest in unserem Denken verankert - sie sind das Raster, 
mit dem wir die Welt strukturieren. In seinem Hauptwerk, der Kritik der 
reinen Vernunft, zeigt Kant, dass unser Wissen nicht einfach aus der Erfahrung 
stammt, sondern aus der Art und Weise, wie unser Verstand die Welt ordnet. 
Mit diesem Gedanken wendet er sich gegen den Skeptizismus Humes und legt 
zugleich den Grundstein für seinen transzendentalen Idealismus.

Zu den Kategorien des Verstandes zählen Grundbegriffe wie Einheit, Vielheit, 
Substanz, Ursache und Wirkung (Kausalität), Notwendigkeit und weitere. Sie 
sind uns a priori gegeben, das heißt, sie existieren bereits vor jeder Erfahrung 
und ermöglichen es uns erst, unsere Erfahrungen sinnvoll zu strukturieren.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du beobachtest eine Menschenmenge auf einem Markt­
platz. Dein Verstand wendet automatisch die Kategorien Einheit und 
Vielheit an, um das Gesehene zu strukturieren. Du erkennst nicht 
einfach eine chaotische Masse von Menschen, sondern gruppierst 
sie: eine Familie hier, eine einzelne Person dort, vielleicht ein klei­
nes Kind, das einem Ball hinterherjagt. Diese Einteilungen sind kein 
direktes Abbild der Realität, sondern ein Produkt unserer Denkstruk­
turen, die Einheit und Vielheit in die Wahrnehmung einbringen. So 
wird aus einer ungeordneten Flut von Sinneseindrücken eine sinnvol­
le Welt.

Neben den Kategorien des Verstandes gibt es in Kants Theorie auch die 
reinen Anschauungsformen Raum und Zeit. Sie sind die Voraussetzungen 
dafür, dass wir überhaupt etwas sinnlich wahrnehmen können. Alle unsere 
Wahrnehmungen finden in Raum und Zeit statt. Aber was bedeutet das genau?

Denkanstoß 
Stell dir vor, Raum ist wie eine unsichtbare Leinwand, auf der sich alle 
Dinge anordnen, und Zeit ist wie eine unsichtbare Linie, entlang der 
sich alle Ereignisse entfalten. Diese beiden Dimensionen sind kein 
Teil der Welt an sich, sondern unser Verstand bringt sie in die Wahr­
nehmung ein. Kant bezeichnet sie als a priori, weil sie in uns selbst 
angelegt sind und nicht erst durch Erfahrung entstehen. Ohne Raum 
würden wir nicht wissen, wo Dinge sind, und ohne Zeit könnten wir 
nicht verstehen, wann etwas passiert. Raum und Zeit geben unseren 
Wahrnehmungen also Struktur und machen sie für uns überhaupt 
begreifbar. Sie sind die Voraussetzungen für jede Art von Erfahrung.

4. Autonomie: Immanuel Kant

86

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Ding an sich und die Grenzen unserer Erkenntnis

Wenn wir uns Kants Idee vor Augen führen, wird deutlich, dass wir die Welt 
stets nur durch unser eigenes Erkenntnisraster betrachten können. Dieses be­
steht aus Raum, Zeit und den bereits erwähnten Kategorien unseres Verstan­
des. Mit anderen Worten: Wir begegnen der Wirklichkeit niemals unmittelbar, 
sondern stets in einer Form, die von unserem Verstand vorstrukturiert wurde. 
Das bedeutet, dass wir das Ding an sich, also die wahre Natur der Dinge un­
abhängig von unserer Wahrnehmung, eigentlich nie direkt erkennen können. 
Wir sehen stets nur Erscheinungen (Phänomene), die sich uns so zeigen, wie 
es unsere menschliche Wahrnehmung zulässt. Wichtig ist jedoch: Kant ist kein 
radikaler Idealist, d. h. kein Philosoph, der die Existenz einer äußeren, objek­
tiven Wirklichkeit verneint und behauptet, alles sei bloß geistig. Er bestreitet 
nicht die Existenz einer objektiven Wirklichkeit, macht aber deutlich, dass wir 
diese niemals unmittelbar erfassen können, da unser Verstand die Welt immer 
nach seinen eigenen Regeln ordnet.

Vom transzendentalen Idealismus zum kategorischen Imperativ

Kant zeigte, dass unser Verstand nicht nur unsere Wahrnehmung strukturiert, 
sondern auch eine entscheidende Rolle in unserem moralischen Handeln 
spielt. So wie wir die Welt nur mithilfe der erwähnten Kategorien erfassen 
können, können wir auch moralische Regeln nicht beliebig festlegen. Diese 
Regeln müssen vielmehr einer inneren Logik folgen, die sich unmittelbar 
aus der Vernunft selbst ergibt. Genau hier setzt Kants Ethik an. In seiner 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) wollte er eine Moral begründen, 
die unabhängig von individuellen Wünschen oder gesellschaftlichen Konven­
tionen allgemeine Gültigkeit beansprucht. Zentral ist dabei der kategorische 
Imperativ, der uns auffordert, stets so zu handeln, dass unser Verhalten jeder­
zeit zum allgemeinen Gesetz für alle Menschen werden könnte.

Nach welchen Prinzipien sollen wir also handeln, wenn wir wirklich frei sein 
wollen? Freiheit bedeutet für Kant nicht nur die Abwesenheit von äußeren 
Zwängen, sondern vor allem die Fähigkeit, sich selbst Gesetze zu geben – 
Gesetze, die nicht egoistisch oder willkürlich gewählt sind, sondern universell 
gültig sein könnten.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du überlegst, ob du jemanden belügen solltest, um dich 
aus einer unangenehmen Situation zu retten. Der kategorische Impe­
rativ fordert dich – bevor du dich zu lügen entscheidest – auf, dich 

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

87

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu fragen: Was, wenn jeder lügen würde, wann immer es ihm nützt? 
Würde ein solches Verhalten als allgemeines Gesetz funktionieren? 
Wahrscheinlich nicht, denn Lügen würde jegliches Vertrauen zerstö­
ren, und ohne Vertrauen könnten zwischenmenschliche Beziehungen 
kaum bestehen. So wird klar, dass eine Maxime wie „Lüge, wenn es 
dir nützt“ nicht verallgemeinerbar ist – und damit moralisch nicht 
akzeptabel.

Der kategorische Imperativ ist jedoch nicht nur ein Prüfstein für unser Han­
deln. Er ist zugleich – und darin liegt seine eigentliche Tiefe – Ausdruck der 
Autonomie des Willens, also der Fähigkeit des Menschen, sich als vernünfti­
ges Wesen selbst moralische Gesetze zu geben und aus Achtung vor diesen 
Gesetzen zu handeln. Moralisches Verhalten hängt somit nicht von äußeren 
Belohnungen oder Bestrafungen ab, sondern entspringt letztlich einer inneren 
Überzeugung – gerade weil wir durch vernünftiges Nachdenken erkennen 
können, ob unser Handeln, als allgemeines Prinzip gedacht, gut oder schlecht 
für die Gemeinschaft ist.

Das macht den kategorischen Imperativ zu einer Herausforderung, aber auch 
zu einer wertvollen Orientierung für ethisches Handeln. Er fordert uns auf, 
die Konsequenzen unseres Verhaltens nicht nur für uns selbst, sondern für die 
gesamte Menschheit zu bedenken und dafür Verantwortung zu übernehmen. 
Gerade in einer Welt voller Widersprüche und konkurrierender Interessen be­
hält diese Idee universeller Verbindlichkeit und moralischer Selbstbestimmung
ihre ungebrochene Aktualität – heute vielleicht sogar mehr denn je.

Autonomie: Mehr als nur Selbstbestimmung

Halten wir also fest: Autonomie bedeutet für Kant, sich selbst moralische 
Gesetze zu geben und gemäß diesen Gesetzen zu handeln – und zwar unab­
hängig von äußeren Einflüssen oder inneren Neigungen. Diese Fähigkeit zur 
Selbstgesetzgebung macht die besondere Würde des Menschen aus.

Wirklich frei ist für Kant somit nicht derjenige, der einfach seinen Impulsen 
folgt, sondern allein der, der aus Achtung vor dem Sittengesetz handelt, das 
er sich durch seine Vernunft selbst gegeben hat. Nur wenn der Mensch in der 
Lage ist, das innere Sittengesetz – den kategorischen Imperativ – durch seine 
Vernunft in sich selbst zu erkennen und aktiv umzusetzen, ist er wahrhaft frei.

Diese Freiheit drückt sich darin aus, andere Menschen stets als Selbstzweck 
und niemals bloß als Mittel zum Zweck zu behandeln. Genau darauf verweist 

4. Autonomie: Immanuel Kant

88

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant in einer seiner wichtigsten (von insgesamt vier wesentlichen) Versionen 
des kategorischen Imperativs aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 
(1785):

„Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person als auch in der 
Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel 
gebrauchst.“

Diese Aufforderung, jeden Menschen – einschließlich uns selbst – mit Würde
zu behandeln, ist bis heute ein entscheidender Orientierungspunkt für ethi­
sches Handeln.

4.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Die folgenden Überlegungen beschäftigen sich mit der Frage, wie Autonomie
und Menschenwürde in der Sozialen Arbeit miteinander verbunden werden 
können. Wie tragfähig ist das Konzept der Autonomie, wenn wir es auf eine 
Praxis beziehen, die von komplexen Lebensrealitäten geprägt ist? Wie lässt 
sich Autonomie in unterschiedlichen Lebenssituationen angemessen gestalten, 
begleiten und fördern? Welche Rolle spielt dabei das soziale Umfeld? Und wie 
geht die Soziale Arbeit mit ethischen Herausforderungen um, die entstehen, 
wenn Autonomie nur eingeschränkt möglich ist, beispielsweise bei Menschen 
mit (schweren) kognitiven Beeinträchtigungen?

Nach Kant bedeutet Autonomie, sich selbst moralische Gesetze zu geben und 
nach Prinzipien zu handeln, die aus eigener Vernunft heraus begründet wer­
den können und allgemeine Gültigkeit beanspruchen. Dieses Ideal bildet zu­
gleich die Basis der Menschenwürde. Gerade in der Sozialen Arbeit zeigt sich 
jedoch, dass Menschen häufig unter Bedingungen leben, die es schwierig oder 
sogar unmöglich machen, diesem Ideal uneingeschränkt gerecht zu werden. 
Die entscheidende Frage lautet daher: Wie lässt sich das Ideal der Autonomie 
so umsetzen, dass die Menschenwürde gerade auch dort gewahrt bleibt, wo 
vollkommene Selbstbestimmung keine Selbstverständlichkeit ist?

Tatsächlich stößt Kants Modell hier schnell an seine Grenzen. Wer sich 
in einer akuten Krisensituation befindet – sei es durch Armut, Sucht oder 
psychische Belastungen –, hat oft keine Möglichkeit, auf eine reflektierte 
und vernünftige Selbstgesetzgebung zurückzugreifen. Entscheidungsspielräu­
me sind eingeschränkt, Prioritäten werden von unmittelbaren Notwendigkei­
ten bestimmt. Soll eine Fachkraft der Sozialen Arbeit in dieser Situation ein­

4.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

89

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fach abwarten, bis die betroffene Person wieder „vernünftig” handeln kann? 
Natürlich nicht. Die Praxis erfordert vielmehr eine Haltung, die Autonomie
nicht als Zustand betrachtet, der entweder vorhanden ist oder nicht, sondern 
als Prozess, der gestärkt und begleitet werden kann.

Daraus ergibt sich unmittelbar die nächste Frage: Wie lässt sich Autonomie
konkret gestalten, begleiten und fördern, ohne dabei in Bevormundung abzu­
gleiten? Kant selbst würde vermutlich sagen, dass jede Unterstützung darauf 
abzielen müsse, die Vernunft des anderen zu stärken, statt ihn durch äußere 
Kontrolle zu lenken. Doch wie realistisch ist das in der Praxis? Eine Sozialar­
beiterin, die mit einem jungen Mann arbeitet, der seit Jahren in prekären 
Verhältnissen lebt, kann ihm kaum einfach sagen: „Handle nach Prinzipien, 
die du als allgemeingültig anerkennen kannst.” Ihre Aufgabe besteht nicht 
darin, ihn durch reine kognitive Reflexion zur Autonomie zu führen, sondern 
vielmehr darin, strukturelle Unterstützung mit einer prozesshaften Begleitung 
zu verbinden. Genau an dieser Stelle bleibt Kants Konzept jedoch unscharf: 
Wie genau gestaltet sich der Prozess, wenn Autonomie nicht vorausgesetzt, 
sondern erst ermöglicht werden muss?

Das soziale Umfeld spielt in diesem Zusammenhang eine wesentliche Rolle. 
Kant selbst thematisiert diesen Aspekt allerdings kaum – für ihn ist Autono­
mie primär eine Angelegenheit der individuellen Vernunft und weniger der 
sozialen Verhältnisse. In der Sozialen Arbeit zeigt sich jedoch deutlich, wie 
wichtig das Umfeld für eine autonome Lebensführung ist. Es genügt nicht, 
dass eine Person rein rational versteht, was moralisch richtig oder falsch ist. 
Eine junge Frau, die jahrelang in prekären Umständen lebte, findet beispiels­
weise nicht allein durch Einsicht in moralische Prinzipien zurück zu einem 
selbstbestimmten Leben. Sie benötigt vielmehr unterstützende Netzwerke, fi­
nanzielle Sicherheit und Menschen, die ihr emotionale Stabilität bieten. Erst 
solche sozialen Ressourcen eröffnen ihr die Möglichkeit, eigenständige Ent­
scheidungen zu treffen, die nicht von Angst oder äußeren Zwängen bestimmt 
sind.

Kants Theorie bietet allerdings kaum konkrete Anhaltspunkte dafür, wie mit 
eingeschränkter Autonomie umgegangen werden soll, beispielsweise bei Men­
schen mit schweren kognitiven Beeinträchtigungen. Soll eine Fachkraft in der 
Sozialen Arbeit Entscheidungen für eine Person mit fortgeschrittener Demenz 
treffen, weil diese nicht mehr in der Lage ist, Prinzipien selbstständig zu for­
mulieren, geschweige denn nach solchen zu handeln? Oder gibt es womöglich 
andere Wege, Autonomie auch dann anzuerkennen, wenn die Vernunft nicht 

4. Autonomie: Immanuel Kant

90

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr vollständig handlungsleitend sein kann? Genau an diesem Punkt zeigt 
sich, dass Kants Modell zwar ein grundlegendes ethisches Ideal bietet, in der 
konkreten Praxis der Sozialen Arbeit aber ergänzungsbedürftig ist.

An dieser Stelle lohnt sich ein Blick auf das Konzept der relationalen Autono­
mie, wie es von Jennifer Nedelsky entwickelt wurde (vgl. Nedelsky 2012). Sie 
setzt sich dabei deutlich von Kant ab. Individuelle Autonomie entsteht ihrer 
Auffassung nach erst durch soziale Beziehungen. Ein Mensch wird demnach 
nicht autonom, indem er sich vollständig unabhängig macht, sondern gerade 
dadurch, dass er in unterstützende Beziehungen eingebunden ist, die ihm 
selbstbestimmtes Handeln ermöglichen. Autonomie wird demnach nicht als 
Alles-oder-nichts-Prinzip verstanden, sondern als etwas, das sich erst durch 
soziale Vernetzung und gegenseitige Unterstützung verwirklichen lässt.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du arbeitest in einer Einrichtung für Menschen mit ko­
gnitiven Beeinträchtigungen. Eines Tages steht Herr L. vor der Tür 
und möchte allein spazieren gehen. Im Sinne Kants würdest du dich 
nun fragen, ob er die möglichen Gefahren und Konsequenzen seiner 
Entscheidung abschätzen kann. Wenn ja, sollte er ohne fremde Ent­
scheidungshilfe gehen dürfen, wenn nein, sollte jemand anderes für 
ihn entscheiden. Plötzlich fällt dir der Gedanke von Nedelsky ein: 
Vielleicht ist Herr L. gar nicht unfähig, für sich selbst zu entscheiden, 
sondern braucht nur die richtige Unterstützung. Könnte eine Beglei­
tung ihn soweit stärken, dass er selbst entscheiden kann, wann und 
wie er spazieren geht, ohne sich zu gefährden? Könnte eine Situation 
geschaffen werden, in der er seine Autonomie behält, auch wenn er 
Unterstützung braucht?

Während Kant also die Fähigkeit zur Selbstgesetzgebung betont, verdeutlicht 
Nedelsky, dass diese Fähigkeit nicht einfach von selbst entsteht, sondern erst 
durch soziale Unterstützung ermöglicht und gestärkt wird. Für die Soziale 
Arbeit bedeutet das, Autonomie nicht nur als individuelles Ideal zu betrachten, 
sondern als einen Prozess, der durch Beziehungen gefördert werden muss. 
Entscheidend ist daher nicht, ob jemand bereits „autonom genug“ ist, um 
eine Entscheidung treffen zu können, sondern vielmehr, welche Bedingungen 
geschaffen werden müssen, um Autonomie in der jeweiligen Lebensrealität so 
weit wie möglich zu verwirklichen. Erst diese Verbindung von individueller 
Fähigkeit und sozialer Einbettung macht Autonomie zu einem praktisch trag­
fähigen Konzept für die Soziale Arbeit.

4.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

91

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autonomie als Prozess: Eine ethische Herausforderung

Autonomie ist kein statischer Zustand, sondern ein fortlaufender Prozess, der 
immer wieder neugestaltet und ermöglicht werden muss. Kants Philosophie 
liefert hierfür wertvolle Impulse, verdeutlicht aber auch die Grenzen: Sein 
Autonomiebegriff setzt eine uneingeschränkte Vernunftfähigkeit voraus, ein 
Ideal, das in der Praxis oft nur bedingt erfüllt ist. Die Profession Soziale Arbeit
steht deshalb vor der Aufgabe, Autonomie nicht als absolutes Ziel, sondern 
als einen Prozess zu verstehen, der kontinuierlich unterstützt und begleitet 
werden muss. Entscheidend ist, wie Menschen in ihrer jeweiligen Lebensreali­
tät dabei unterstützt werden können, ein Höchstmaß an Selbstbestimmung zu 
erreichen.

Kant selbst fasst dieses Spannungsverhältnis zwischen innerer Gesetzmäßig­
keit und äußerer Ordnung in der Kritik der praktischen Vernunft (Band V) 
in einem berühmten Satz zusammen: „Zwei Dinge erfüllen das Gemüt mit 
immer neuer und wachsender Bewunderung und Ehrfurcht, je öfter und 
anhaltender sich das Nachdenken damit beschäftigt: der bestirnte Himmel 
über mir und das moralische Gesetz in mir.“ Der bestirnte Himmel steht dabei 
symbolisch für die äußere Ordnung, das moralische Gesetz in uns hingegen 
für die innere Verpflichtung und Verantwortung, die wir als vernünftige Wesen 
tragen.

Gerade in der Sozialen Arbeit wird jedoch deutlich, dass diese Verantwor­
tung nicht in Isolation entsteht, sondern in Beziehungen reift – durch die 
Erfahrung, von anderen Menschen gesehen, gehört und ernst genommen zu 
werden. Wer begleitet, ohne zu bevormunden, wer ermutigt, ohne zu drängen, 
und wer schützt, ohne zu entmündigen, ermöglicht erst wirkliche Autonomie. 
Der bestirnte Himmel erinnert uns daran, dass wir Teil eines größeren Ganzen 
sind, während das moralische Gesetz in uns verdeutlicht, dass wir Verantwor­
tung für dieses Ganze tragen. Die Kunst der Sozialen Arbeit liegt genau darin, 
beides miteinander zu verbinden: Es geht darum, Freiheit nicht gegen Bin­
dung auszuspielen, sondern Freiheit innerhalb unterstützender Beziehungen 
zu verwirklichen.

4.5. Anregungen zum Weiterdenken

1. Autonomie als Zumutung? 
Kant fordert, dass der Mensch sich aus seiner selbstverschuldeten Unmün­

4. Autonomie: Immanuel Kant

92

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digkeit befreit und sich seiner Vernunft bedient. Doch bedeutet diese Vor­
stellung von Autonomie nicht auch eine Überforderung? Ist jeder Mensch 
in jeder Lebenssituation in der Lage, vernunftgeleitete Entscheidungen zu 
treffen? Welche Herausforderungen entstehen daraus für die Soziale Arbeit, 
wenn Menschen in Krisen, Armut oder psychischer Belastung nicht auto­
nom handeln können oder wollen? Muss Autonomie immer eingefordert 
werden, oder gibt es Situationen, in denen es legitim ist, Verantwortung
abzugeben?

2. Freiheit, Sicherheit oder Verantwortung?
Das Gedankenexperiment mit den drei Umschlägen stellt unterschiedliche 
Formen von Freiheit dar: absolute Sicherheit ohne Selbstbestimmung, totale 
Freiheit ohne Regeln oder das Leben in Selbstverantwortung mit morali­
scher Reflexion. Welche dieser Alternativen kommt der realen Erfahrung 
von Autonomie in der Sozialen Arbeit am nächsten? Und wenn Kant sagt, 
dass wahre Freiheit darin besteht, sich selbst moralische Gesetze zu geben, 
wie lässt sich das mit Menschen denken, die Unterstützung benötigen? 
Wo liegen die Grenzen der Selbstverantwortung – und wer trägt die Konse­
quenzen, wenn sie überfordert?

3. Jenseits von Kant und Nedelsky – Braucht es ein neues Autonomiekon­
zept?
Kant versteht Autonomie als Fähigkeit, mithilfe der eigenen Vernunft selbst­
bestimmte Entscheidungen zu treffen. Nedelsky hingegen sagt, dass Selbst­
bestimmung erst in Beziehungen zu anderen Menschen möglich wird. Beide 
Ansätze haben wichtige Stärken, aber erklären sie wirklich alle Formen von 
Autonomie?
Treffen wir manche Entscheidungen nicht auch intuitiv – etwa aus einem 
Gefühl heraus oder weil wir körperlich spüren, was für uns richtig ist? Was 
bedeutet es für die Soziale Arbeit, wenn Autonomie nicht nur rational oder 
sozial, sondern auch emotional, körperlich bzw. intuitiv verstanden wird?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Epiktet (1994): Handbüchlein der Moral. Griechisch/Deutsch. Übers. und 
hrsg. von K. Steinmann. Stuttgart: Reclam.

Kant, I. (1781): Critik der reinen Vernunft. Riga: Johann Friedrich Hart­
knoch.

Kant, I. (1784): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Berlini­
sche Monatsschrift, Dezember 1784, S. 481–494. Online verfügbar un­
ter: https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html 
(abgerufen am 30.01.2025).

4.5. Anregungen zum Weiterdenken

93

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html


Kant, I. (1788): Critik der practischen Vernunft. Riga: Johann Friedrich Hart­
knoch.

Kant, I. (1790): Critik der Urtheilskraft. Berlin und Libau: Lagarde und 
Friedrich.

Kant, I. (1977): Werkausgabe in 12 Bänden. Hrsg. von W. Weischedel. Frank­
furt am Main: Suhrkamp Verlag.

Nedelsky, J. (2013): Law’s Relations: A Relational Theory of Self, Autonomy, 
and Law. Reprint ed. New York: Oxford University Press.

von Aquin, T. (2020): Summa theologiae. 3. Aufl. Stuttgart: Alfred Kröner 
Verlag.

Weiterführende Literatur

Gabriel, G. (2024): Kant: Eine kurze Einführung in das Gesamtwerk. 2., 
durchges. Aufl. Tübingen: UTB.

Willaschek, M. (2024): Kant: Die Revolution des Denkens. 4., durchges. 
Aufl. München: C. H. Beck.

4. Autonomie: Immanuel Kant

94

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Eher ist wohl anzunehmen, daß die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloß 
fördert, anwendet, ausnutzt); daß Macht und Wissen einander unmittelbar ein­
schließen; daß es keine Machtbeziehung gibt, ohne daß sich ein entsprechendes 

Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen 
voraussetzt und konstituiert7. 

Michel Foucault

Gedankenexperiment zum Einstieg: Der geheime Algorithmus 
POV: Es gibt einen Algorithmus, der entscheidet, welche Informatio­
nen Menschen in sozialen Netzwerken sehen – welche Nachrichten 
in deinem Feed erscheinen, welche Produkte dir vorgeschlagen wer­
den und welche Meinungen sichtbar gemacht werden. Dieser Algo­
rithmus wird von einer kleinen Gruppe von Technikern und Entschei­
dungsträgerinnen entwickelt und ist ein streng gehütetes Geheim­
nis.

Du nutzt täglich diese Netzwerke, um informiert zu bleiben, Ent­
scheidungen zu treffen und Meinungen zu bilden. Doch du weißt 
nicht, wie der Algorithmus funktioniert, nach welchen Kriterien er In­
halte auswählt oder welche Informationen er dir bewusst vorenthält.

Wer hat die Macht: Sind es die Entwickler, die den Algorithmus 
kontrollieren, oder bist du es, indem du durch dein Verhalten den 
Algorithmus „fütterst“?

Wie frei ist deine Meinung: Kannst du sicher sein, dass deine Über­
zeugungen wirklich deine eigenen sind und nicht von den versteck­
ten Mechanismen des Algorithmus beeinflusst wurden?

Was würde passieren, wenn der Algorithmus offengelegt würde: 
Würden Menschen freier und bewusster entscheiden können, oder 
würde nur ein neuer Machtkampf darüber beginnen, wie der Algo­
rithmus programmiert wird?

7 Foucault, M. (1994) Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Übersetzt von Walter 
Seitter. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 39.

95

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.1. Die Dualität von Wissen und Macht in der 
Philosophiegeschichte

In diesem Kapitel soll der Zusammenhang zwischen Macht und Wissen an­
hand des Denkens von Michel Foucault dargestellt werden. Foucault war 
jedoch nicht der Erste, der sich mit den Zusammenhängen dieser beiden 
Bereiche beschäftigte.

Antike Perspektiven: Von den Sophisten zu den Kynikern

Erste Versuche, das Verhältnis von Wissen und Macht zumindest indirekt zu 
beleuchten, finden sich bereits in der Antike, etwa bei den Sophisten und den 
Kynikern. Diese beiden philosophischen Schulen sollen im Folgenden näher 
betrachtet werden.

Die Sophisten – darunter bedeutende Denker wie Protagoras, Gorgias und 
Thrasymachos – spielten im antiken Griechenland des 5. Jahrhunderts v. Chr. 
eine zentrale Rolle. Sie waren Wanderlehrer, die gegen Bezahlung Wissen, ins­
besondere in den Bereichen Rhetorik, Philosophie und Politik, vermittelten. 
Anders als Philosophen, die objektive Wahrheiten suchten, betrachteten die 
Sophisten Wissen als etwas Relatives, das stets von individuellen Perspektiven 
und sozialen Zusammenhängen abhängig ist.

Das berühmte Diktum des Protagoras (ca. 490–411 v. Chr.), „Der Mensch ist 
das Maß aller Dinge“, bringt diese Haltung prägnant zum Ausdruck: Wahrheit
existiert nicht unabhängig vom Menschen, sondern ist immer eine Frage der 
individuellen Wahrnehmung und Interpretation. Gorgias (ca. 490–396 v. Chr.) 
ging in seiner Schrift „Über das Nichtsein“ sogar noch einen Schritt weiter und 
behauptete, dass nichts existiere. Selbst wenn etwas existieren würde, könne es 
weder erkannt noch mitgeteilt werden. Diese radikale Skepsis führte zu einem 
tiefen Misstrauen gegenüber absoluten Wahrheiten.

Die Sophisten sahen Wissen daher weniger als feststehende Erkenntnis, son­
dern vielmehr als ein Instrument, um in sozialen und politischen Auseinan­
dersetzungen erfolgreich zu sein. Ihre Betonung der Rhetorik als zentrales 
Mittel zur Überzeugung machte sie besonders in der demokratischen Kultur
Athens gefragt, wo rhetorisches Geschick oft über politischen Erfolg entschied.

Damit verbunden war zugleich eine machtkritische Dimension: Für die So­
phisten war Wissen kein neutraler Besitz, sondern stets auch ein Mittel, 
um Einfluss auszuüben. Die Fähigkeit, Wissen überzeugend zu vermitteln, 

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

96

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedeutete Macht – allerdings eine Macht, die weniger auf objektiven Fakten 
als vielmehr auf geschickter Argumentation und sozialer Wirkung beruhte. 
Dieser pragmatische Wissensbegriff brachte den Sophisten nicht nur Anerken­
nung, sondern auch Kritik ein – insbesondere von Philosophen wie Platon. 
Er warf ihnen vor, bloße Wortverdreher zu sein, die zugunsten rhetorischer 
Überzeugungskraft die Wahrheit vernachlässigten und dafür auch noch Geld 
verlangten.

Die Kyniker, eine antike griechische Philosophenschule, die strenge Askese 
und die bewusste Ablehnung gesellschaftlicher Konventionen predigte, ver­
traten eine ganz andere Auffassung von Wissen und Macht. Diogenes von 
Sinope (ca. 412/404–323 v. Chr.), einer ihrer bekanntesten Vertreter, hielt das 
durch gesellschaftliche Konventionen und Machtstrukturen geprägte Wissen 
für wertlos und strebte ein Leben in radikaler Einfachheit und völliger Unab­
hängigkeit an, was einen bewussten Bruch mit den Zwängen der Gesellschaft 
bedeutete. Diogenes provozierte seine Mitmenschen mit einem kompromiss­
losen Lebensstil: Er soll in einer großen, umgedrehten Tonne gelebt haben, 
besaß praktisch nichts und suchte symbolisch mit einer Laterne am helllichten 
Tag nach einem ehrlichen Menschen.

Trotz – oder gerade wegen – dieser Provokationen erlangte er auch in höchs­
ten Kreisen Bewunderung. Berühmt ist die Anekdote, nach der Alexander der 
Große (356–323 v. Chr.) gesagt haben soll: „Wenn ich nicht Alexander wäre, 
wollte ich Diogenes sein.“ Diese Aussage verdeutlicht den scharfen Kontrast 
zwischen den beiden Männern: Auf der einen Seite Alexander als Inbegriff 
weltlicher Macht und Herrschaft, auf der anderen Seite Diogenes als Symbol 
innerer Freiheit und persönlicher Integrität.

Diogenes verkörperte eine Art des Wissens, die sich aus kritischer Distanz 
zu gesellschaftlichen Erwartungen und Zwängen ergab. Sein Leben zeigt, dass 
wahre Weisheit und Unabhängigkeit nicht aus Besitz oder politischer Macht
entstehen, sondern aus der Fähigkeit, diese Dinge zu hinterfragen und sich 
von ihnen loszusagen. Alexander erkannte in Diogenes möglicherweise etwas, 
das ihm selbst fehlte: eine Weisheit, die innere Stärke und Freiheit ermöglicht 
– jenseits aller weltlichen Macht und Eroberung.

Mittelalter: Ibn Khaldun und Meister Eckhart

Im Mittelalter wurden diese Fragen erneut aufgegriffen und erweitert – und 
das keineswegs ausschließlich in der christlichen Scholastik. Ein herausragen­
der Denker dieser Epoche war der arabische Historiker und Philosoph Ibn 

5.1. Die Dualität von Wissen und Macht in der Philosophiegeschichte

97

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Khaldun (1332–1406). In seiner Muqaddima (Einleitung) analysiert er den 
Aufstieg und Fall von Gesellschaften anhand des Konzepts der Gruppenso­
lidarität („Asabiyya”). Ibn Khaldun argumentierte, dass dynastische Macht
und Zivilisationen auf starkem sozialen Zusammenhalt beruhen. Gleichzeitig 
betonte er, dass Wissen hierbei eine Schlüsselrolle spielt. Gesellschaften, die 
Bildung fördern und Wissen wertschätzen, bleiben innovativ und stark. Er 
warnte jedoch auch davor, dass Eliten durch das Monopolisieren von Wissen 
gesellschaftlichen Fortschritt lähmen und letztlich zu Stagnation führen kön­
nen. Ibn Khalduns Beobachtungen über den Niedergang von Gesellschaften 
haben bis heute nichts von ihrer Aktualität eingebüßt.

Auf christlicher Seite entwickelte der Mystiker und Philosoph Meister Eckhart
(1260–1328) einen ganz anderen Zugang zur Verbindung von Wissen und 
Macht. Für ihn lag die wahre Macht nicht in politischer Herrschaft oder 
materiellem Besitz, sondern in innerer Freiheit und der Vereinigung mit dem 
Göttlichen. Diese Freiheit entsteht laut Eckhart erst, wenn sich der Mensch 
von seinem Ego und weltlichen Bindungen löst. Er betonte die unmittelbare 
Erfahrung des Göttlichen im Inneren des Menschen und stellte damit die 
Autorität der Kirche infrage, die damals den alleinigen Zugang zum Göttlichen 
für sich beanspruchte. Eckharts Betonung der inneren Loslösung und Gelas­
senheit war revolutionär und brachte ihm den Vorwurf der Ketzerei ein.

Trotz ihrer Unterschiede zeigen sowohl Ibn Khaldun als auch Meister Eckhart, 
dass Wissen und Macht komplex miteinander verbunden sind. Beide Denker 
weisen darauf hin, dass wahre Macht nicht in äußerem Zwang oder materieller 
Dominanz besteht, sondern in der Fähigkeit, sich von diesen Dingen zu lösen 
und Wissen kritisch zu hinterfragen. Letztlich formulieren beide – wenn auch 
auf unterschiedliche Weise – eine ähnliche Einsicht: Die tiefste Form von 
Macht könnte gerade im bewussten Verzicht auf Macht bestehen.

Aufklärung und Moderne: Das Wissen als Machtinstrument

Mit der Aufklärung veränderte sich das Verständnis von Wissen und Macht
grundlegend. Denker wie Jean-Jacques Rousseau (1712–1778) und Immanuel 
Kant (1724–1804) stellten Wissen zunehmend in den Dienst einer kritischen 
Auseinandersetzung mit bestehenden Machtverhältnissen. Rousseau hinter­
fragte gesellschaftliche Normen und Machtstrukturen, während Kant die Au­
tonomie des Denkens betonte und die Menschen dazu aufforderte, ihren 
eigenen Verstand zu benutzen („Sapere aude!“). Wissen wurde dadurch nicht 

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

98

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur zu einem Werkzeug der Selbstbefreiung, sondern auch zur Grundlage, um 
Machtverhältnisse kritisch zu reflektieren und infrage zu stellen.

Eine noch radikalere Perspektive entwickelte Karl Marx (1818–1883): Für ihn 
war Wissen im Wesentlichen ein Produkt gesellschaftlicher und ökonomischer 
Bedingungen. Es entstand nicht neutral oder objektiv, sondern spiegelte laut 
Marx immer die Interessen der herrschenden Klasse wider. Es diente als eine 
Art „Überbau“, der dazu beitrug, bestehende Herrschaftsverhältnisse zu legiti­
mieren und zu stabilisieren. Wer das Wissen kontrolliert, kontrolliert auch die 
Produktionsmittel und damit letztlich die gesamte Gesellschaft.

Diese Perspektive wurde später von Friedrich Nietzsche (1844–1900) aufge­
griffen und weiter zugespitzt. In Zur Genealogie der Moral (1887) entlarvte 
Nietzsche scheinbar objektive Wahrheiten als Konstrukte, hinter denen stets 
Machtinteressen verborgen liegen. Für ihn war das Streben nach Wissen ein 
Ausdruck des Willens zur Macht, also der Versuch, die Welt nach eigenen 
Vorstellungen zu gestalten.

Michel Foucault (1926–1984) führte diese Überlegungen im 20. Jahrhundert 
konsequent weiter und zeigte, wie eng Wissen und Macht miteinander ver­
bunden sind. In verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen – beispielsweise 
in der Medizin, der Psychiatrie oder der Kriminologie – analysierte er, wie 
Wissen zur Disziplinierung und Kontrolle von Menschen eingesetzt wird. 
Entscheidend ist dabei, dass Wissen nicht nur ein Instrument der Macht ist, 
sondern selbst von Machtverhältnissen geprägt wird. Was in einer Gesellschaft
als wahr gilt, wird stets von denjenigen bestimmt, die über die entsprechenden 
Machtmittel verfügen.

Damit weist Foucault auf eine bis heute gültige Einsicht hin: Wissen und 
Macht stehen in einem wechselseitigen Verhältnis – wer das Wissen kon­
trolliert, kontrolliert auch die gesellschaftlichen Normen, Institutionen und 
schließlich die Menschen selbst.

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

Michel Foucault wurde am 15. Oktober 1926 als zweites von drei Kindern 
in Poitiers, Frankreich, geboren. Da sowohl sein Vater Paul-André als auch 
sein Großvater angesehene Chirurgen waren, lag eine medizinische Laufbahn 
zunächst nahe. Die Erwartungen seiner Familie, diesen Weg einzuschlagen, 
standen jedoch im Widerspruch zu seinen Interessen.

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

99

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Foucaults intellektueller Werdegang begann am renommierten Lycée Henri IV 
in Paris und führte ihn später an die École Normale Supérieure (ENS), wo er 
Philosophie und Psychologie studierte. Unter der Anleitung von Denkern wie 
Jean Hyppolite und Maurice Merleau-Ponty entwickelte er ein tiefes Interesse 
an der Beziehung zwischen Wissen, Macht und Subjektivität – Themen, die 
später zum Kern seiner Arbeit werden sollten. Schon früh zeigte sich seine 
Fähigkeit, interdisziplinär zu arbeiten, was sich in seinem späteren Werk 
als große Stärke erwies. In den 1950er Jahren sammelte er internationale 
Erfahrungen durch Lehraufträge in Schweden, Deutschland und Polen. Diese 
Zeit erweiterte seinen Horizont und schärfte seinen Blick für kulturelle und 
soziale Unterschiede im Denken, was sich in seiner späteren Philosophie 
niederschlug.

Erste Schaffensphase: Der Wahnsinn und die Macht des Wissens

In den 1960er Jahren nahm Foucaults akademische Karriere dann ordentlich 
Fahrt auf. Als Professor für Psychologie und Philosophie an der Universität 
Clermont-Ferrand veröffentlichte er 1961 sein erstes Hauptwerk Wahnsinn und 
Gesellschaft (1973). Darin zeigt Foucault, wie der Wahnsinn in verschiedenen 
Epochen unterschiedlich verstanden, konstruiert und kontrolliert wurde – 
und wie eng er mit den jeweiligen Machtstrukturen verknüpft war. Damit 
legte er den Grundstein für seine Methode der Genealogie und Archäologie 
des Wissens, mit der er die historischen Bedingungen des Wissens und seine 
gesellschaftlichen Funktionen freilegte.

Ein weiteres Schlüsselwerk dieser frühen Phase ist Die Geburt der Klinik 
(1963), in dem Foucault aufzeigt, wie medizinisches Wissen in der Moderne 
zunehmend in den Dienst von Kontrolle und Überwachung gestellt wurde. 
Bereits hier zeichnet sich seine zentrale These ab: Wissen ist nie neutral, 
sondern immer in ein Netz von Machtbeziehungen eingebunden.

Aufstieg zum intellektuellen Star: Die Ordnung des Wissens und die 
Strukturen der Macht

Mit der Veröffentlichung von Die Ordnung der Dinge (1974) und Archäologie 
des Wissens (1981) etablierte sich Foucault als einer der führenden Intellektu­
ellen seiner Zeit. Diese Werke markierten einen Wendepunkt in seinem Den­
ken: Anstatt nach zeitlosen Wahrheiten zu suchen, richtete er den Blick auf 
die historischen Episteme – jene unbewussten Strukturen, die das Wissen und 
die Denkweisen einer Epoche bestimmen. Foucault zeigte, wie diese epistemi­

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

100

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Ordnungen nicht nur festlegen, was als Wahrheit gilt, sondern auch, wer 
die Macht hat, diese Wahrheit zu definieren.

Die 1970er Jahre: Macht und Kontrolle – Foucaults politische Wende

In den 1970er Jahren verlagerte sich Foucaults Fokus noch stärker auf das 
Verhältnis von Wissen und Macht. Mit Überwachen und Strafen (1977) veröf­
fentlichte er eines seiner einflussreichsten Werke, in dem er die Entstehung 
des modernen Strafsystems analysierte. Darin führte er den Begriff des Panop­
tismus ein – eine Metapher für die allgegenwärtige Überwachung in modernen 
Gesellschaften, die nicht nur Gefängnisse, sondern auch Schulen, Fabriken 
und andere Institutionen durchdringt. Foucault zeigte auf einprägsame Wei­
se, wie Macht nicht nur als repressive Gewalt, sondern auch als produktive 
Kraft funktioniert – als Kraft, die Normen, Identitäten und Wahrheiten her­
vorbringt.

In der dreibändigen Geschichte der Sexualität (1976–1984) vertiefte er seine 
Analyse und zeigte auf, wie Diskurse über Sexualität als Mittel zur Regulierung 
und Kontrolle der Bevölkerung dienen. Er entlarvte die Vorstellung, dass 
Macht ausschließlich von oben ausgeübt wird, und betonte stattdessen, wie sie 
auf komplexe Weise durch die Gesellschaft und die individuelle Subjektivität 
hindurchwirkt.

Politisches Engagement und gesellschaftlicher Einfluss

Die politischen Umwälzungen der 1960er und 1970er Jahre – insbesondere die 
Proteste von 1968 – prägten Foucaults Denken nachhaltig. Er engagierte sich 
aktiv in politischen Bewegungen und setzte sich für die Rechte von Gefange­
nen und psychisch Kranken ein. Seine Teilnahme an politischen Diskursen 
unterstrich seine Überzeugung, dass Philosophie nicht nur ein abstraktes 
Unterfangen ist, sondern in die sozialen und politischen Kämpfe der Zeit
eingreifen muss.

Foucaults Kritik richtete sich gegen Institutionen, die Wissen und Macht kon­
trollieren – seien es Gefängnisse, Krankenhäuser oder Schulen. Er zeigte auf, 
wie all diese Institutionen dazu beitragen, Menschen zu disziplinieren und zu 
normieren.

Vermächtnis und Einfluss auf die Soziale Arbeit

Michel Foucault starb am 25. Juni 1984 in Paris, doch sein intellektuelles Erbe 
ist bis heute hochaktuell. Seine Ideen haben die Diskussionen um Macht, 

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

101

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen und Subjektivität nachhaltig geprägt und finden bis heute in einer 
Vielzahl von Disziplinen – von der Philosophie über die Soziologie bis hin zur 
Politik- und Literaturwissenschaft – ihren Niederschlag.

Für die Soziale Arbeit sind Foucaults gesellschafts- und machtkritische Arbei­
ten von besonderem Wert und sollten daher in keinem Curriculum fehlen. 
Seine Analysen zeigen auf, wie Macht und Wissen in Institutionen wirken, 
in denen die Soziale Arbeit als Profession mittlerweile fest verankert ist: 
in Schulen, Krankenhäusern, Justizvollzugsanstalten, aber auch in Wohnhei­
men, Jugendtreffs oder Beratungsstellen. Von Behörden und Ämtern ganz zu 
schweigen. Die kritische Hinterfragung von Machtstrukturen und die Sensibi­
lisierung dafür, wie Wissen eingesetzt wird, um Normen und Wahrheiten in all 
diesen Institutionen zu schaffen und aufrechtzuerhalten, ist für (angehende) 
Fachkräfte unentbehrlich.

Im folgenden Kapitel werden die zentralen Begriffe und Ideen Foucaults näher 
beleuchtet, um herauszuarbeiten, wie seine Philosophie dazu beitragen kann, 
die Praxis und Theorie der Sozialen Arbeit zu bereichern und zu hinterfragen.

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Michel Foucaults Denken dreht sich um die enge Verknüpfung von Macht, 
Wissen und Subjektivität. Seine zentralen Begriffe – Diskurs, Dispositive, 
Macht/Wissen, Bio-Macht und Gouvernementalität – helfen uns zu verstehen, 
wie gesellschaftliche Strukturen unser Denken und Handeln prägen, häufig 
ohne dass wir es bemerken.

Diese zentralen Begriffe bzw. Konzepte hängen bei Foucault – stark verkürzt 
– wie folgt zusammen: Macht und Wissen sind untrennbar verbunden, da 
Wissen immer in Machtverhältnisse eingebettet ist. Diskurse bestimmen, was 
sagbar und denkbar ist, während Dispositive – ein Geflecht aus Institutionen, 
Regeln und Praktiken – diese Diskurse in der Gesellschaft verankern. Die Bio-
Macht beschreibt, wie moderne Gesellschaften das Leben selbst regulieren, 
und die Gouvernementalität zeigt, wie Menschen durch subtile Steuerungsme­
chanismen gelenkt werden. Schauen wir sie uns der Reihe nach etwas genauer 
an.

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

102

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht und Wissen: Eine unauflösbare Wechselwirkung.

Die zentrale Einsicht Foucaults ist, dass Macht und Wissen nicht getrennt 
voneinander existieren, sondern sich gegenseitig hervorbringen und verstär­
ken. Wissen ist kein neutrales Abbild der Realität, sondern wird durch Macht­
verhältnisse definiert, verbreitet und legitimiert. Gleichzeitig schafft und stabi­
lisiert Wissen neue Machtstrukturen, indem es definiert, was als wahr, normal 
oder abweichend gilt. Kurz gesagt: Macht produziert Wissen und Wissen dient 
der Machtkonsolidierung.

Betrachten wir dazu einige Beispiele und beginnen wir mit einem Bereich, mit 
dem sich Foucault selbst intensiv beschäftigt hat: der Psychiatrie bzw. psychi­
atrischen Krankheiten (Foucault 1973). Was als Krankheit gilt, wer als gesund 
oder krank eingestuft wird und welche Behandlung als angemessen erscheint, 
wird nicht allein durch objektive medizinische Erkenntnisse bestimmt. Viel­
mehr beeinflussen Institutionen, ökonomische Interessen und gesellschaftliche 
Normen diese Definitionen. Noch im 19. Jahrhundert galten beispielsweise 
Frauen, deren Verhalten als hysterisch bezeichnet wurde, als behandlungs­
bedürftig – eine Diagnose, die weniger auf medizinischen Fakten als auf 
patriarchalen Vorstellungen von weiblicher Emotionalität und Gehorsam be­
ruhte. Auch heute entscheiden Machtstrukturen darüber, welche psychischen 
Erkrankungen als gesellschaftlich relevant gelten. Während Depressionen und 
Angststörungen zunehmend anerkannt werden, bleiben andere Erkrankungen 
wie chronische Erschöpfungssyndrome oft marginalisiert oder umstritten. Die 
Folgen sind real und spürbar – sie betreffen nicht nur medizinische Diagnosen 
und Behandlungsformen, sondern auch das Selbstbild der Betroffenen und die 
damit verbundenen Einschränkungen ihrer Lebensmöglichkeiten.

Ein anderes Beispiel ist das Bildungssystem. Hier zeigt sich besonders deutlich, 
wie Wissen durch Macht produziert wird und selbst eine Form von Macht 
darstellt. Wer entscheidet, welche historischen Ereignisse in Schulbüchern 
stehen? Welche Narrative über Kolonialismus, Migration oder soziale Kämp­
fe werden vermittelt? Lange Zeit prägten die Perspektiven der ehemaligen 
Kolonialmächte den Geschichtsunterricht in westlichen Ländern – Narrati­
ve, die Eroberung und Herrschaft als zivilisatorischen Fortschritt darstellten, 
während die Perspektiven der Kolonisierten unsichtbar blieben. Erst durch 
politischen Druck und dekoloniale Bewegungen wurden diese verzerrten 
Darstellungen hinterfragt und alternative Perspektiven in die Lehrpläne aufge­
nommen. Doch auch heute noch ist die Frage, wessen Wissen als legitim gilt, 
ein umkämpftes Terrain. Dies zeigt sich in der Debatte um Gender Studies 

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

103

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an Universitäten ebenso wie in der Diskussion um kritische Rassentheorien 
(Critical Race Theory) an Schulen. Hier werden die Konflikte um die Deu­
tungshoheit über Geschichte, Identität und gesellschaftliche Werte ausgetragen 
– ein Machtkampf, der darüber entscheidet, welche Erzählungen als objektive 
Wahrheit gelten und welche marginalisiert oder gar unterdrückt werden sol­
len.

Foucaults Sicht auf die Dialektik von Macht und Wissen eröffnet somit einen 
Blick auf Mechanismen, die unser Denken, unsere Institutionen und unser 
alltägliches Leben prägen – oft ohne dass wir es bewusst wahrnehmen. Wer 
definiert, was als wissenschaftlich gilt? Welche Stimmen werden gehört und 
welche zum Schweigen gebracht? Wissen ist niemals unschuldig – es ist immer 
in bestehende Machtstrukturen eingebettet und trägt dazu bei, sie zu erhalten 
oder zu verändern.

Diskurse: Die unsichtbare Macht der Sprache

Diskurse sind gesellschaftlich geteilte Vorstellungen darüber, was denkbar, sag­
bar und als wahr akzeptiert ist (vgl. Foucault 2024). Sie bestehen nicht nur aus 
Sprache, sondern umfassen auch Regeln, Erwartungen und Übereinkünfte. 
Diese bestimmen, welche Themen öffentlich diskutiert werden, wer zu Wort 
kommen darf und welche Meinungen ernst genommen werden. Dadurch 
beeinflussen Diskurse unsere Sicht auf die Welt, indem sie festlegen, welche 
Begriffe und Erklärungen uns überhaupt zur Verfügung stehen. Auf diese 
Weise steuern sie – meist unbemerkt – unsere Fragen, unsere Argumente und 
unser Handeln sowie unsere gedanklichen Grenzen.

Wissen ist für Foucault daher nie objektiv oder außerhalb von Machtstruktu­
ren zu begreifen. Es wird vielmehr innerhalb dieser Strukturen erzeugt und 
gesteuert – stets im Spannungsfeld von Einschluss und Ausschluss, Legitimati­
on und Marginalisierung.

Ein Beispiel: Diskurs und Wahrheit in der Corona-Pandemie

Zu Beginn der Corona-Krise im Jahr 2020 dominierte ein (vermeintlich) 
streng wissenschaftlicher Diskurs, der Maßnahmen wie Lockdowns, Masken­
pflicht, Schulschließungen und soziale Kontaktbeschränkungen als alternativ­
los darstellte. Dieser Diskurs bestimmte nicht nur weltweit, welche Strategien 
verfolgt wurden, sondern auch, welche Meinungen und Handlungsoptionen 
als „vernünftig” oder „wahr” galten. Stimmen, die alternative Ansätze, wie den 
Schutz von Risikogruppen bei gleichzeitiger kontrollierter Durchseuchung der 

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

104

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jüngeren Bevölkerung, befürworteten, wurden nicht selten delegitimiert und 
als gefährlich dargestellt. Begriffe wie „Querdenker” wurden pauschal genutzt, 
um solche Positionen delegitimierend von der diskursiven Bühne zu verdrän­
gen.

Es gab jedoch Ausnahmen: Während in ganz Europa im Winter 2020/2021 
ein zweiter strenger Lockdown herrschte, gab es in Schweden vergleichsweise 
milde Maßnahmen. Großveranstaltungen wurden abgesagt, die Sperrstunde in 
Restaurants wurde vorverlegt und einige Schulen stellten für kurze Zeit auf 
Fernunterricht um. Es gab jedoch weder flächendeckende Schulschließungen 
noch Ausgangssperren oder eine allgemeine Maskenpflicht in öffentlichen Ge­
bäuden, sondern lediglich unverbindliche Empfehlungen. Der Fall Schweden 
zeigt, wie ein alternatives Vorgehen innerhalb eines dominanten Diskurses 
als Außenseiterposition dargestellt wird. Der schwedische Staatsepidemiologe 
Anders Tegnell (* 1956) wurde international kritisiert, da sein gemäßigter An­
satz dem etablierten Diskurs widersprach. Doch die schwedische Bevölkerung 
vertraute Tegnell. Mit der Zeit wandelte sich der Diskurs. Im Laufe des Jahres 
2021 erkannte die wissenschaftliche Gemeinschaft schließlich, dass selbst die 
strengsten Maßnahmen das Virus nicht ausrotten konnten und sich nach und 
nach mehr oder weniger jeder damit – auch mehrfach – infizieren würde. Der 
Versuch, diese Durchseuchung mit autoritären und repressiven Maßnahmen 
aufzuhalten, ist weder möglich noch sinnvoll. Der Fokus verlagerte sich zu­
nehmend auf eine langfristige Anpassung an das Virus. In diesem Sinne wur­
den Impfempfehlungen später auf Risikogruppen beschränkt und die zuvor 
marginalisierten Sichtweisen gewannen an Einfluss. In der Rückschau hatte 
Schweden die niedrigste Übersterblichkeit in ganz Europa (vgl. Herden 2025) 
während der Corona-Jahre zu verzeichnen und ersparte sich durch eine kluge, 
gemäßigte Politik auch jede gesellschaftliche Spaltung, die in vielen anderen 
Ländern (allen voran Deutschland) auch noch Jahre später zu beobachten ist. 
Insgesamt zeigt dieses Beispiel sehr gut, dass Diskurse nicht starr, sondern his­
torisch und situativ veränderlich sind – stets geprägt von Machtmechanismen, 
die festlegen, was zu welcher Zeit als Wahrheit gilt.

Dispositive: Die feinmaschigen Netze der Kontrolle

Während der Diskurs bestimmt, was gesagt und gedacht werden kann, zeigt 
das Dispositiv, wie diese Diskurse in konkrete gesellschaftliche Strukturen 
und Praktiken eingebettet sind. Konkret beschreibt es komplexe strategische 
Anordnungen von Diskursen, Institutionen, Praktiken, Gesetzen, architektoni­
schen Strukturen usw. – kurz: alles, was in einem bestimmten historischen 

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

105

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moment zusammenwirkt, um auf gesellschaftliche Herausforderungen zu re­
agieren und Machtverhältnisse zu formen. Ein Dispositiv ist also kein stati­
sches Ding, sondern ein dynamisches Netzwerk, das Macht produziert, stabili­
siert und transformiert.

Betrachten wir als Beispiel das Gefängnis, mit dem sich Foucault in seinem 
Werk Überwachen und Strafen (Foucault 1977) intensiv beschäftigt hat. Ein 
Gefängnis ist nicht nur ein Gebäude, in dem Straftäter eingesperrt werden. 
Es verkörpert ein komplexes Zusammenspiel von rechtlichen Regeln, medi­
zinischen Kontrollen, pädagogischen Maßnahmen und architektonischen An­
ordnungen. Gesetze bestimmen, wer wie lange inhaftiert wird. Medizinische 
Einrichtungen überwachen den Gesundheitszustand der Gefangenen und be­
urteilen ihre Therapie- und Resozialisierungschancen. (Sozial-)pädagogische 
Interventionen zielen darauf ab, die Gefangenen auf ihre Wiedereingliederung 
in die Gesellschaft vorzubereiten und sie zu angepassten Bürgern zu erziehen. 
Die Architektur der Haftanstalten, insbesondere das Konzept des Panoptikums 
(ein kreisförmig angelegtes Gefängnisgebäude mit einem zentralen Wachturm, 
von dem aus alle Zellen jederzeit beobachtet werden können, ohne dass die 
Gefangenen wissen, ob sie gerade überwacht werden), ermöglicht eine perma­
nente Überwachung, die zur Selbstdisziplinierung führt. Zudem legitimiert 
der gesellschaftliche Diskurs über Kriminalität und Strafe das Gefängnissys­
tem und prägt die öffentliche Wahrnehmung von Recht und Ordnung.

Das Gefängnis als Dispositiv zeigt, wie verschiedene Elemente zusammenwir­
ken, um Macht auszuüben – und wie diese Macht durch scheinbar objektive 
Praktiken verschleiert wird. Da die Gefangenen ständig damit rechnen müs­
sen, beobachtet zu werden, verinnerlichen sie nach und nach die Kontrolle 
von außen und beginnen, ihr Verhalten selbst anzupassen. Sie überwachen 
sich gewissermaßen selbst, da sie befürchten, jederzeit sanktioniert zu werden. 
So halten sie sich aus eigenem Antrieb an die geltenden Regeln und Normen. 
Die äußere Kontrolle wird so zur inneren Selbstdisziplin, wodurch die eigent­
lichen Machtmechanismen fast unsichtbar werden.

Ein weiteres zentrales Merkmal des Dispositivs ist seine Flexibilität. Disposi­
tive reagieren dynamisch auf gesellschaftliche Veränderungen und können 
unterschiedliche Machtstrategien adaptieren. Das Gefängnis als Dispositiv ist 
Teil eines größeren Netzwerks von Institutionen, das nicht nur auf Kontrolle 
und Strafe abzielt, sondern auch darauf, soziale Ordnung zu produzieren und 
zu legitimieren. Hier zeigt sich, wie Macht nicht nur repressiv, sondern auch 
produktiv wirkt: Sie schafft Kategorien wie „Straftäter” oder „Resozialisierung” 

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

106

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und formt die Identitäten der Menschen, die diesen Kategorien unterworfen 
werden.

Darüber hinaus macht Foucault deutlich, dass ein Dispositiv nicht nur aus 
äußeren Strukturen besteht, sondern auch die Subjektivierung der Individuen 
umfasst. Menschen werden nicht nur überwacht, sondern nehmen die Macht­
mechanismen auch in ihr Selbstverhältnis auf. Foucault zeigt auf, wie tiefgrei­
fend Dispositive das Denken, Handeln und Fühlen der Individuen prägen – 
was im Fall des Gefängnisses besonders deutlich wird: Die ständige Überwa­
chung und die damit verbundenen Normen veranlassen die Gefangenen, sich 
selbst zu regulieren und somit die Machtstrukturen zu reproduzieren.

Die Analyse des Dispositivs macht deutlich, dass Macht nicht einfach als 
Besitz oder Eigenschaft weniger verstanden werden kann. Vielmehr ist sie ein 
allgegenwärtiges, relationales Geflecht, das durch Dispositive organisiert und 
aufrechterhalten wird. Dieses Grundprinzip lässt sich auf andere gesellschaft­
liche Bereiche wie die Medizin, das Bildungssystem oder den Arbeitsmarkt 
übertragen, in denen ebenfalls Dispositive wirken, die Normen setzen, Subjek­
te formen und soziale Ordnungen stabilisieren. In der Medizin beispielsweise 
zeigt sich, wie medizinisches Wissen, Krankenhäuser und gesetzliche Regelun­
gen zusammenspielen, um festzulegen, was als gesund oder krank gilt. Im 
Bildungssystem bestimmen Lehrpläne, Prüfungen und Schulformen nicht nur, 
welches Wissen vermittelt wird, sondern auch, welche Verhaltensweisen als 
legitim oder abweichend gelten. Auf dem Arbeitsmarkt regulieren Qualifika­
tionsanforderungen, Arbeitsverträge und institutionelle Hierarchien, welche 
Formen von Arbeit als wertvoll anerkannt werden und wie sich Menschen als 
arbeitsfähige Subjekte definieren.

Bio-Macht: Die Kontrolle über das Leben selbst

Foucault entwickelte den Begriff der Bio-Macht vor allem im ersten Band von 
Sexualität und Wahrheit (Foucault 1987). Darin beschreibt er, wie sich die 
Macht im Laufe der Geschichte von einer repressiven Souveränitätsmacht, die 
vor allem durch Strafen und Verbote operierte, zu einer produktiven Macht 
gewandelt hat, die das Leben reguliert und optimiert. Bio-Macht ist dabei 
untrennbar mit dem Aufstieg der modernen Medizin, der Statistik und dem 
demografischen Management der Bevölkerung verbunden.

Im Kern beschreibt Foucault damit eine Form der Macht, die sich nicht mehr 
nur auf Individuen, sondern auf ganze Bevölkerungen bezieht. Staaten und 
Institutionen kontrollieren und steuern das Leben der Menschen demnach 

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

107

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur durch Gesetze oder Gewalt, sondern durch eine Vielzahl von Me­
chanismen, die tief in den Alltag und die körperliche Integrität eingreifen. 
Dazu zählen Gesundheitskampagnen, Hygienemaßnahmen, Geburtenkontrol­
le, Impfprogramme, Anti-Rauch-Kampagnen oder Ernährungsempfehlungen. 
Diese Praktiken erscheinen oft als wissenschaftlich fundiert und im besten 
Interesse der Bevölkerung, doch sie sind auch Werkzeuge der Macht, die 
darüber bestimmen, welche Körper als gesund oder krank und welche Lebens­
weisen als normal oder abweichend gelten.

Ein prägnantes Beispiel für Bio-Macht ist die staatliche Regulierung der Fort­
pflanzung. In verschiedenen Epochen wurden Maßnahmen ergriffen, um die 
Bevölkerungsentwicklung zu fördern oder zu limitieren, beispielsweise durch 
finanzielle Anreize für Familiengründungen, gesetzliche Beschränkungen für 
Abtreibungen oder sogar Zwangssterilisationen.

Auch in der modernen Gesundheitsprävention zeigt sich Bio-Macht deut­
lich: Kampagnen zur Raucherentwöhnung (zum Beispiel Schockbilder auf 
Zigarettenpäckchen), Aufklärung über richtige Ernährung (Nutri-Score) oder 
Bewegungsmangel (Schrittzähler-App) erscheinen als neutrale oder gar wohl­
wollende Maßnahmen. Doch sie setzen gleichzeitig Normen, definieren, was 
als verantwortliches Verhalten gilt, und erzeugen subtilen sozialen Druck, 
bestimmten Lebensweisen zu folgen. Wer sich diesen Normen widersetzt, 
beispielsweise durch ungesunde Ernährung oder das Rauchen, wird nicht nur 
als gesundheitliches Risiko für sich selbst, sondern auch als unsolidarisch von 
der Gesellschaft wahrgenommen.

Foucaults Idee der Bio-Macht verdeutlicht, dass moderne Herrschaftsformen 
nicht nur einschränken oder unterdrücken, sondern auch hervorbringen und 
ermöglichen. Sie beeinflussen Handlungen, regulieren Gemeinschaften und 
prägen maßgeblich unsere Auffassungen davon, was gesund, normal und er­
strebenswert ist.

Gouvernementalität: Die subtile Kunst der Lenkung

Während das Zusammenspiel von Macht und Wissen aufzeigt, wie Herr­
schaft mit Wahrheitsansprüchen verbunden ist, und Bio-Macht verdeutlicht, 
wie Macht unmittelbar auf die Körper und das Leben der Menschen ein­
wirkt, führt Foucault mit dem Begriff der Gouvernementalität (vgl. Foucault 
2006/2022) eine zusätzliche Dimension ein. Gouvernementalität beschreibt, 
wie Machtverhältnisse nicht nur von außen wirken, sondern sich zunehmend 
nach innen verlagern – hinein in unser Denken, Fühlen und Handeln. Im Un­

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

108

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terschied zur Bio-Macht, die vor allem das Leben der Bevölkerung als Ganzes 
reguliert, und zu Diskursen oder Dispositiven, die Rahmenbedingungen für 
unser Denken und Handeln schaffen, geht es bei Gouvernementalität stärker 
um eine subtil wirkende Selbststeuerung der Individuen.

Gouvernementalität bezeichnet eine besondere Form des Regierens, bei der 
weniger durch direkte Kontrolle, Verbote oder sichtbare Sanktionen Einfluss 
ausgeübt wird. Stattdessen erfolgt die Steuerung indirekt durch gezielte Anrei­
ze, Normen und unterschwellige Mechanismen, die dazu führen, dass Men­
schen gesellschaftliche Erwartungen freiwillig und scheinbar aus eigenem An­
trieb übernehmen. Die Macht wirkt somit kaum merklich von innen heraus: 
Menschen werden dazu gebracht, sich selbst zu optimieren, zu regulieren und 
Normen als persönliche Entscheidungen zu akzeptieren.

Ein prägnantes Beispiel dafür bietet die moderne Arbeitsmarktpolitik. Arbeits­
losigkeit wird dabei nicht als gesellschaftliches oder ökonomisches Problem 
betrachtet, sondern als individuelles Versagen interpretiert. Bewerbungstrai­
nings, Weiterbildungsangebote und Coachings vermitteln die Botschaft, dass 
Erfolg allein von persönlicher Anstrengung abhängt. Dabei geraten strukturel­
le Ursachen aus dem Blick und wer nicht ausreichend Eigeninitiative zeigt, 
trägt schnell die Schuld am eigenen Misserfolg.

Auch in der Gesundheitspolitik lässt sich die Gouvernementalität deutlich er­
kennen. Gesundheitskampagnen, Fitness-Apps und Ernährungsempfehlungen 
betonen die Eigenverantwortung für Gesundheit und Wohlbefinden. Men­
schen, die diesen Normen nicht entsprechen, werden nicht nur als nachlässig 
gegenüber sich selbst, sondern unter Umständen auch als Belastung für die 
Gemeinschaft wahrgenommen. Fitnessuhren und Schrittzähler-Apps erhöhen 
diesen Druck zusätzlich: Sie messen unser Verhalten, definieren implizite 
Standards und erzeugen subtile Schuldgefühle, wenn persönliche Ziele nicht 
erreicht werden – beispielsweise, wenn abends auf dem Sofa die „erforderli­
chen” 10.000 Schritte fehlen.

Ein weiteres Beispiel sind Nudging-Strategien, mit denen Regierungen oder 
Unternehmen unser Verhalten beinahe unmerklich steuern. Gesunde Lebens­
mittel werden in Supermärkten gut sichtbar positioniert oder steuerliche 
Vorteile schaffen Anreize für eine eigenverantwortliche Altersvorsorge. Dabei 
haben wir das Gefühl, selbstbestimmt zu handeln, obwohl wir subtil gelenkt 
werden.

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

109

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Foucaults Konzept der Gouvernementalität macht somit sichtbar, wie moder­
ne Machtformen zunehmend auf die Eigensteuerung von Menschen setzen. 
Ihre Wirksamkeit liegt gerade darin, dass sie uns glauben lassen, wir handelten 
autonom, während wir tatsächlich gesellschaftlichen Erwartungen und subti­
len Steuerungsmechanismen folgen.

5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Foucaults Analysen zeigen, dass Macht nicht nur von oben nach unten wirkt, 
sondern sich durch feine, oft unsichtbare Mechanismen in unseren Alltag 
einschreibt: in Sprache, Institutionen, Normen und unser eigenes Selbstver­
ständnis. Wissen ist demnach nicht neutral, sondern tief in Machtverhältnisse 
eingebettet. Dispositive organisieren die gesellschaftliche Ordnung, Bio-Macht 
reguliert Körper und Leben und Gouvernementalität formt unser Denken – 
oft ohne dass wir es bemerken. Genau hier liegt die Relevanz für die Soziale 
Arbeit: Sind soziale Praktiken, Hilfsangebote und pädagogische Konzepte in 
diese Machtstrukturen eingebunden, stellt sich die Frage, inwiefern sie nicht 
nur unterstützen, sondern auch disziplinieren, normieren und lenken. Was 
bedeutet das für professionelle Handlungsspielräume? Wo beginnt die Hilfe
und wo wird sie zur Kontrolle? Widmen wir uns nun diesen Fragen und 
untersuchen, wie Foucaults Begriffe dabei helfen können, die Machtverhältnis­
se innerhalb der Sozialen Arbeit kritisch zu reflektieren.

Foucaults Analysen helfen uns, die unsichtbaren Strukturen zu hinterfragen, 
die unser professionelles Handeln mitbestimmen. Doch wie können wir sie 
konkret in der Praxis nutzen? Die entscheidende Frage ist nicht nur, wie 
Machtverhältnisse wirken, sondern auch, wie wir mit ihnen umgehen. Repro­
duzieren wir sie unkritisch oder nutzen wir unser Reflexionsvermögen, um 
unsere Handlungsspielräume zu erweitern?

Diskurse in der Sozialen Arbeit: Wer spricht? Wer wird gehört – und wie?

Soziale Arbeit agiert in einem Netz gesellschaftlicher Diskurse, die definieren, 
wer als hilfebedürftig, auffällig oder förderfähig gilt. In der Regel erscheinen 
uns diese Kategorisierungen und Wertungen als selbstverständlich, sodass wir 
sie im Alltag selten hinterfragen. Sie sind jedoch immer Ausdruck spezifischer 
gesellschaftlicher Normen, die es zu verstehen, zu reflektieren und gegebenen­
falls auch zu diskutieren und zu kritisieren gilt.

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

110

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Foucaults Diskurs- und Machtanalysen können sich dabei auf methodischer 
Ebene als unmittelbar anschlussfähig erweisen. Ein Beispiel hierfür ist das 
Reframing. Bei dieser von Virginia Satir in der systemischen Familienthera­
pie entwickelten Methode geht man davon aus, dass unsere Wahrnehmung 
der Welt nicht objektiv gegeben ist, sondern durch Sprache und Deutung 
geformt wird. Beim Reframing wird eine Situation oder ein Verhalten in einen 
neuen, oft positiveren Bedeutungszusammenhang gestellt. Das kann dabei 
helfen, festgefahrene Sichtweisen zu lösen und neue Handlungsmöglichkeiten 
zu entwickeln. Foucault zeigt mit seiner Diskursanalyse, dass gesellschaftliche 
Deutungsmuster und Machtverhältnisse bestimmen, was wir für wahr oder 
normal halten. Im Grunde ist Refraiming also eine Art diskursive Interventi­
on im Kleinen: Es verschiebt Bedeutungsrahmen und hinterfragt bestehende 
Wahrheiten – genau das, was Foucault auf gesellschaftlicher Ebene sichtbar 
macht.

Denkanstoß 
Stell dir vor, ein Jugendlicher, der in der Schule oder im Alltag oft 
als „schwierig” gilt, würde stattdessen als jemand gesehen, der vor 
besonderen Herausforderungen steht oder seinen Unmut aktiv äu­
ßert. Plötzlich verändert sich der Blick: Anstatt Problemverhalten zu 
diagnostizieren, könnte man seine Reaktionen als Ausdruck eines in­
neren Konflikts oder als Versuch, gehört zu werden, verstehen. Diese 
veränderte Wahrnehmung hätte enorme Auswirkungen darauf, wie 
man ihm begegnet – nicht mit Sanktionen und Ablehnung, sondern 
mit Verständnis, Unterstützung und der Suche nach sinnvollen We­
gen, seine Energie und seinen Protest konstruktiv einzusetzen.

Hier ergeben sich unmittelbar Fragen, die sich Studierende auf ihrem Weg zu 
einer reflexiven und kritischen Professionalität stellen sollten:

n Wie beeinflussen Diskurse unsere Wahrnehmung und unser professionelles 
Handeln?

n Welche Begriffe verwenden wir, wenn wir Klienten beschreiben – und mit 
welchen Folgen?

n Wie können wir alternative Deutungsrahmen schaffen, die nicht defizitori­
entiert sind?

Ein weiteres Beispiel kann in der Praxis von standardisierten Diagnosen oder 
Verhaltensbeobachtungen gesehen werden. Solche Instrumente können zwar 
hilfreich sein, bergen aber auch die Gefahr, Zuschreibungen zu verfestigen. 
Eine kritische Diskursanalyse hilft nicht nur dabei, problematische Begriffe zu 

5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

111

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


identifizieren, sondern auch, bewusster mit Sprache umzugehen – etwa durch 
partizipative Methoden, die den Betroffenen Raum für eigene Erzählungen 
lassen.

Zwischen Hilfe und Kontrolle: Macht und Professionalität

Michel Foucault hat eindrucksvoll gezeigt, dass Macht und Wissen untrennbar 
miteinander verbunden sind. Wissen ist nie neutral, sondern trägt immer 
eine gewisse Macht in sich. Es bestimmt mit, welche Wahrheiten akzeptiert 
werden, welche Sichtweisen dominant werden und wer berechtigt ist, über 
andere Menschen Urteile zu fällen. In der Sozialen Arbeit zeigt sich dieses 
Macht-Wissen-Verhältnis besonders deutlich in der Rolle der Fachkräfte. Sie 
legen fest, was als soziales Problem wahrgenommen wird, wer Hilfe benötigt 
und welche Maßnahmen als passend oder notwendig gelten. Ihre Entschei­
dungen beeinflussen somit nicht nur die konkrete Situation einzelner Men­
schen, sondern prägen zugleich Vorstellungen davon, was in der Gesellschaft
als „normal“ oder „abweichend“ gilt.

Besonders deutlich tritt diese Verbindung von Wissen und Macht in sensiblen 
Arbeitsfeldern wie dem Kinderschutz oder der Straßensozialarbeit hervor. 
Die fachliche Einschätzung einer Fachkraft kann hier tiefgreifende Folgen für 
das Leben von Menschen haben. Wenn etwa eine Familie als überfordert 
oder ein Jugendlicher als problematisch eingestuft wird, dann ist das keine 
objektive Feststellung. Vielmehr sind solche Zuschreibungen eingebettet in ein 
komplexes Netz gesellschaftlicher Normen, institutioneller Erwartungen und 
professioneller Erfahrungswerte. Ob jemand als vernachlässigt oder kriminell 
wahrgenommen wird, hängt dabei stark von den jeweiligen Sichtweisen und 
gesellschaftlichen Debatten ab.

Gerade deshalb ist es entscheidend, die eigenen professionellen Urteile und 
das zugrunde liegende Wissen immer wieder kritisch zu hinterfragen: Wie 
kommen wir zu unseren Einschätzungen? Welche Annahmen stecken dahin­
ter? Welche anderen Blickwinkel und Interpretationen könnten ebenfalls zu­
treffen? Eine machtkritische Haltung in der Sozialen Arbeit fordert dazu auf, 
diese Fragen offen zu reflektieren und Räume zu schaffen, in denen auch die 
Betroffenen ihre Perspektiven und Erfahrungen einbringen können.

In der Praxis gibt es bereits zahlreiche Methoden, um die Machtungleichhei­
ten zwischen Fachkräften und Klienten zu reduzieren. Partizipative Ansätze 
sorgen beispielsweise dafür, dass Menschen aktiv an Entscheidungen betei­
ligt werden, statt lediglich Gegenstand professioneller Beurteilungen zu sein. 

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

112

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lösungsorientierte Konzepte verschieben den Fokus von Defiziten und Pro­
blemen zu den Stärken und Ressourcen der Betroffenen. Kritische Selbstrefle­
xion hilft dabei, die eigenen fachlichen Entscheidungen nicht als neutrale 
Anwendungen von Wissen zu verstehen, sondern als Teil gesellschaftlicher 
Machtstrukturen.

Die Soziale Arbeit steht stets in einem Spannungsfeld zwischen helfender 
Unterstützung und regulierender Kontrolle. Eine bewusste und reflektierte 
Praxis verlangt deshalb nicht nur fachliche Kompetenz, sondern auch ein 
klares Bewusstsein dafür, dass mit jeder professionellen Entscheidung auch 
gesellschaftliche Realitäten aktiv gestaltet werden.

Macht und Wissen sind also miteinander verflochten – doch wo genau zeigt 
sich Macht konkret im Alltag der Sozialen Arbeit?

Dispositive: Wo wird Macht konkret?

Zur Erinnerung: Die Idee des Dispositivs nach Foucault klingt vielleicht kom­
pliziert, beschreibt aber eigentlich etwas ganz Praktisches: Es geht um ein 
Netzwerk aus Regeln, Einrichtungen, Gesetzen und Alltagshandlungen. Dieses 
Netzwerk dient dazu, Macht auszuüben und bestimmte Vorstellungen oder 
Normen in der Gesellschaft durchzusetzen. Ein Dispositiv ist dabei nie fest 
oder unveränderlich, sondern entwickelt sich ständig weiter, je nachdem, was 
gesellschaftlich gerade nötig oder wichtig erscheint. Dazu zählen nicht nur Ge­
spräche oder öffentliche Debatten, sondern auch ganz konkrete Dinge wie Ge­
bäude, Gesetze oder Verwaltungsvorschriften. Ein Beispiel ist die Architektur 
von Gebäuden, die unser Verhalten beeinflussen kann, indem sie vorschreibt, 
wo man hineingeht, wie man sich darin bewegen kann, wer Zugang erhält 
oder wer ausgeschlossen wird. All das prägt unser Denken und Handeln, oft 
ohne dass wir es direkt merken.

Der Grundgedanke des Dispositivs lässt sich problemlos auf die tägliche Pra­
xis der Sozialen Arbeit übertragen. Einige Beispiele:

n Architektur von Einrichtungen: Ob ein Jugendzentrum offene Räume zur 
Eigeninitiative bietet oder durch klare Regeln, feste Gruppenstrukturen und 
kontrollierte Zugangsmöglichkeiten eine regulierende Funktion übernimmt, 
entscheidet maßgeblich darüber, ob sich junge Menschen entfalten können 
oder sich kontrolliert fühlen.

5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

113

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


n Regeln des Hilfesystems: Wer Zugang zu Sozialleistungen erhält, hängt oft 
von bürokratischen Nachweisen und Verhaltensnormen ab. Dadurch kön­
nen Menschen in prekären Lebenslagen ungewollt ausgeschlossen werden.

n Erwartungen an Klienten: Wer als kooperativ gilt und wer als schwierig ein­
gestuft wird, bestimmt nicht selten den weiteren Verlauf der Hilfeprozesse 
und beeinflusst, ob jemand als förderwürdig oder als Widerstand leistend 
wahrgenommen wird.

Ein besonders eindrückliches Beispiel ist die Inobhutnahme von Kindern 
und Jugendlichen. Hier greifen gesetzliche Vorgaben, sozialpädagogische Kon­
zepte und gesellschaftliche Vorstellungen von Kindeswohl ineinander. Doch 
welche Strukturen reproduzieren bestehende Machtverhältnisse? Wie könnte 
ein Dispositiv aussehen, das nicht nur Kontrolle, sondern auch Partizipation
ermöglicht?

Für Fachkräfte ergeben sich daraus konkrete Fragen:

Wie lassen sich Einrichtungen so gestalten, dass sie nicht nur Schutz bie­
ten, sondern auch Selbstbestimmung fördern? Ein Beispiel dafür sind Jugend­
wohngruppen, die feste Regeln vorgeben und Mitbestimmungsmöglichkeiten 
schaffen, etwa durch demokratische Entscheidungsprozesse im Alltag oder 
die Möglichkeit, eigene Wohnbereiche individuell zu gestalten. Solche Maß­
nahmen können verhindern, dass Schutz automatisch mit Bevormundung 
gleichgesetzt wird.

Welche institutionellen Abläufe sind notwendig – und wo verstärken sie un­
beabsichtigt Machtasymmetrien? Ein Beispiel hierfür ist die bürokratische 
Vergabe von Sozialleistungen: Wer Unterstützung beantragt, muss oft langwie­
rige Antragsverfahren durchlaufen. Dies stellt für bildungsferne oder nicht 
deutschsprachige Menschen eine erhebliche Hürde dar. Anstatt Hilfen dort, 
wo sie notwendig sind, schnell und unbürokratisch bereitzustellen, kann das 
Sozialsystem so ungewollt zur Ausgrenzung bestimmter Gruppen beitragen.

Die Dispositivanalyse bietet also die Möglichkeit, Machtstrukturen nicht nur 
abstrakt zu betrachten, sondern sie in konkreten sozialen Räumen, organisato­
rischen Prozessen und Routinen zu identifizieren. Für uns in der Sozialen Ar­
beit bedeutet dies, Methoden zu entwickeln, wie Macht reflektiert und bewusst 
gestaltet werden kann. Partizipative Entscheidungsprozesse, die Einbindung 
von Betroffenen in die Gestaltung von Hilfesystemen und eine kritische Refle­
xion institutioneller Zwänge können dazu beitragen, Dispositive nicht nur zu 
analysieren, sondern aktiv zu transformieren.

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

114

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Biomacht und Sozialpolitik: Wann wird Hilfe zur Regulierung?

Foucaults Konzept der Bio-Macht zeigt, dass Macht nicht nur über Repressi­
on funktioniert, sondern über die Steuerung von Körpern und Leben. Dies 
geschieht oft durch subtile Mechanismen, die oberflächlich oft als Schutz und 
Fürsorge wahrgenommen werden, aber letztlich darauf abzielen, Menschen 
bestimmten gesellschaftlichen Normen anzupassen.

Ein Beispiel in der Sozialen Arbeit ist die medizinische Perspektive auf be­
stimmte soziale Probleme. So werden Suchterkrankungen nicht selten primär 
als medizinische Diagnosen behandelt. Dies kann dazu führen, dass Betroffe­
ne vor allem in Therapien vermittelt (um nicht zu sagen: gedrängt) werden, 
anstatt ihre sozialen Lebensbedingungen grundlegend zu thematisieren und 
hier an Verbesserungen zu arbeiten. Die Frage lautet: Wird ihnen so wirklich 
geholfen, oder werden sie womöglich in eine Behandlung gezwungen, die 
bestimmten gesellschaftlichen Erwartungen entspricht?

In der Wohnungslosenhilfe zielt das Bemühen der Fachkräfte u.a. oft darauf 
ab, die psychische Situation der Klienten zu stabilisieren. Während entspre­
chende Interventionen durchaus sinnvoll sein können, wird dabei oft die 
strukturelle Dimension von Wohnungslosigkeit vernachlässigt. Warum wird 
z.B. nicht selten die Aufnahme einer Therapie zur Bedingung gemacht, bevor 
jemand Zugang zu sozial gefördertem Wohnraum erhält? Sollten Menschen 
nicht einfach ein Recht auf Wohnraum haben, unabhängig von ihrer psychi­
schen Gesundheit und Anpassungsbereitschaft?

Auch im Handlungsfeld der Kinder- und Jugendhilfe sind Erziehungskonzep­
te oft darauf ausgerichtet, junge Menschen an gesellschaftliche Erwartungen 
heranzuführen. Dabei wird häufig nicht reflektiert, ob diese Erwartungen tat­
sächlich ihrem Wohl dienen oder vielmehr einer bestimmten Ordnung folgen. 
Ist es etwa notwendig, Verhaltensweisen zu pathologisieren, nur weil sie nicht 
der schulischen oder gesellschaftlichen Norm entsprechen? Denken wir hier 
nur an die Diskussionen rund um die Diagnosen ADS/ADHS.

In der Summe stellt sich die zentrale Frage, inwieweit sozialstaatliche Leis­
tungen tatsächlich Menschen helfen oder vielmehr darauf abzielen, sie im 
Sinne geltender gesellschaftlicher Normen zu formen. Dabei geht es darum, 
Alternativen zur einfachen Anpassung in normativen Ansätzen und Methoden 
zu identifizieren. Wie können Hilfen gestaltet werden, die nicht nur zur Regu­
lierung beitragen, sondern echte Selbstbestimmung und Wahlfreiheit ermögli­
chen?

5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

115

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein positiver methodischer Grundsatz dafür ist das Beispiel von Housing First, 
bei dem Menschen ohne Vorbedingungen Wohnraum erhalten, oder niedrig­
schwellige Suchthilfeangebote, die ohne Zwang und Sanktionen auskommen. 
Grundsätzlich gilt es stets zu hinterfragen, ob unsere Methoden tatsächlich 
Autonomie ermöglichen oder lediglich ein Instrument gesellschaftlicher Regu­
lierung darstellen.

Gouvernementalität: Zwischen Aktivierung und Eigenverantwortung

Ausgehend von Foucaults Analyse des Diskurses als Struktur, die unser Den­
ken und Handeln prägt, betrachteten wir das Dispositiv als Netzwerk diskursi­
ver und nicht-diskursiver Elemente, das soziale Ordnungen stabilisiert. Daraus 
ergab sich die Verbindung zu Macht- und Wissensmechanismen, insbesondere 
zur Biomacht, die sich in der Kontrolle von Körpern und Bevölkerungen 
manifestiert. Ein weiterer zentraler Begriff in diesem Zusammenhang ist die 
Gouvernementalität. Wir erinnern uns: Der Begriff beschreibt, wie Menschen 
nicht nur von außen gesteuert werden, sondern auch durch soziale Mechanis­
men zur Selbststeuerung angeregt werden. Dabei geht es nicht um offene 
Kontrolle, sondern um subtile Prozesse, die Menschen dazu bringen, sich im 
Sinne gesellschaftlicher Erwartungen selbst zu regulieren.

In der Sozialen Arbeit begegnen wir solchen Mechanismen immer wieder. Ein 
Beispiel hierfür ist die sogenannte „Aktivierung“ von Arbeitslosen, bei der die 
Betroffenen nicht durch eine langfristige soziale Absicherung unterstützt wer­
den, sondern durch Coaching und Maßnahmen dazu gebracht werden sollen, 
ihre Erwerbsfähigkeit eigenverantwortlich zu optimieren – unabhängig von 
den strukturellen Barrieren des Arbeitsmarktes. Ähnliches gilt für die Erwar­
tungen an Hilfesuchende: Wer Unterstützung erhalten will, muss sich „rich­
tig” verhalten, beispielsweise Kooperationsbereitschaft zeigen oder bestimmte 
Maßnahmen mittragen. Dies wirft die Frage auf, was mit denjenigen geschieht, 
die nicht in dieses vorgegebene Raster passen. Kritisch zu hinterfragen ist 
stets, inwiefern aktivierende Ansätze sinnvoll sind, solange sie gleichzeitig die 
strukturellen Ungleichheiten unberührt und unthematisiert lassen.

Die Herausforderung für die Praxis besteht folglich darin, zwischen Ermuti­
gung und subtiler Disziplinierung zu unterscheiden. Es stellt sich die Frage, 
wann tatsächlich Selbstbestimmung gefördert wird und wann unbewusst so­
ziale Ungleichheiten verstärkt werden. Ebenso wichtig ist es, darüber nachzu­
denken, wie Anreize gestaltet werden können, um echte Wahlmöglichkeiten zu 
bieten, statt versteckte Kontrolle auszuüben.

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

116

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkanstoß 
Stell dir vor, eine Jugendeinrichtung bietet Jugendlichen Gutscheine 
für Kinobesuche an, wenn sie regelmäßig zu bestimmten Treffen 
kommen. Auf den ersten Blick scheint das eine gute Idee zu sein, weil 
es junge Menschen motiviert und ihnen etwas Schönes ermöglicht. 
Allerdings könnte sich dahinter auch eine subtile Form der Kontrolle 
verbergen: Jugendliche, die nicht regelmäßig teilnehmen können – 
zum Beispiel, weil sie nebenbei arbeiten oder familiäre Pflichten ha­
ben – werden dadurch ausgeschlossen oder benachteiligt. So kann 
eine gut gemeinte Maßnahme unbeabsichtigt soziale Ungleichhei­
ten verschärfen. Deshalb ist es wichtig, sich immer wieder bewusst 
zu fragen, ob eine Unterstützung tatsächlich Selbstbestimmung för­
dert oder ob sie letztlich unbemerkt Druck ausübt und bestehende 
Ungleichheiten verstärkt.

Kritische Reflexion ist der Kern professionellen Handelns. Die Ideen Foucaults 
helfen nicht nur, abstrakt über Macht zu sprechen, sondern ermöglichen auch 
eine bewusste Auseinandersetzung mit der eigenen Praxis. Von welchen Be­
griffen und Kategorien gehen Fachkräfte aus? Wie gestalten sie institutionelle 
Strukturen aktiv mit? Wann ist Soziale Arbeit tatsächlich unterstützend und 
wann dient sie eher der gesellschaftlichen Disziplinierung? Das Ziel besteht 
nicht darin, Soziale Arbeit zu entmachten, sondern sie reflektierter und be­
wusster zu gestalten. Gerade weil sie eng mit gesellschaftlichen Steuerungsme­
chanismen verwoben ist, bedarf es einer kritischen Haltung, die vorhandene 
Handlungsspielräume erkennt, hinterfragt und wo möglich neu definiert.

Fazit

Gerade in Zeiten, in denen politische und technologische Entwicklungen 
immer stärker in gesellschaftliche Prozesse eingreifen, ist ein grundlegendes 
Verständnis von Foucaults Analysen wichtiger denn je. Die Digitalisierung von 
Sozialleistungen, der mögliche Einsatz von Algorithmen zur Bedürftigkeits­
prüfung oder neue Governance-Strategien im Wohlfahrtsstaat sind Beispiele 
für aktuelle Machtmechanismen, die unser Verständnis von Sozialer Arbeit 
herausfordern. Wer versteht, wie Macht wirkt, kann bewusster entscheiden, 
wie er oder sie damit umgeht.

Soziale Arbeit muss sich also nicht nur mit den Problemen der Gegenwart
auseinandersetzen, sondern auch vorausschauend fragen: Wie wollen wir in 
Zukunft helfen? Welche gesellschaftlichen Bedingungen prägen unser profes­
sionelles Handeln? Und wo ist es unsere Aufgabe, allzu engen Normierungen 

5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

117

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu widerstehen? Nur mit diesem Blick bleibt Soziale Arbeit nicht nur ein 
Spiegel bestehender Machtverhältnisse, sondern kann zu einer gestaltenden 
Kraft für mehr soziale Gerechtigkeit werden.

5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Wie prägen Machtstrukturen die Soziale Arbeit? Welche spezifischen 
Machtverhältnisse lassen sich in Praxisfeldern der Sozialen Arbeit erkennen, 
und wie beeinflussen sie den Blick auf Klienten und deren Probleme?

2. Wie kann die Autonomie von Klienten trotz bestehender Machtverhält­
nisse gestärkt werden? Welche Methoden und Ansätze fördern echte 
Selbstbestimmung, und wo lassen sich partizipative Ansätze ausbauen?

3. Welche Diskurse prägen soziale Institutionen und ihre Angebote? Wel­
che Normen und Werte werden vermittelt, und wie beeinflussen sie die 
Wahrnehmung und Unterstützung von Klienten?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Foucault, M. (1963): Naissance de la clinique: une archéologie du regard 
médical. Paris: Presses Universitaires de France.

Foucault, M. (1973): Wahnsinn und Gesellschaft: Eine Geschichte des 
Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Foucault, M. (1974): Die Ordnung der Dinge: Eine Archäologie der Human­
wissenschaften. Übers. von U. Köppen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1981): Archäologie des Wissens. Übers. von U. Köppen. Frank­
furt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1987): Sexualität und Wahrheit. Erster Band: Der Wille zum 
Wissen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1994): Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnis­
ses. Übers. von W. Seitter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (2006/2022): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte 
der Gouvernementalität I. Vorlesungen am Collège de France 1977/1978. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (2010): Kritik des Regierens: Schriften zur Politik. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

Herden, B. (2025, 11. März). Die Toten der Coronapandemie: Ausgerechnet 
Schweden schneidet in Europa am besten ab. Tagesspiegel. https://ww
w.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandem
ie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-133481
29.html (abgerufen am 09.06.2025)

Marx, K. (1867): Das Kapital: Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band. 
Hamburg: Otto Meissner.

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

118

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandemie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-13348129.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandemie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-13348129.html


Nietzsche, F. (1887): Zur Genealogie der Moral: Eine Streitschrift. Leipzig: C. 
G. Naumann.

Weiterführende Literatur

Kammler, C., Parr, R. & Schneider, U. (Hrsg.) (2014): Foucault-Handbuch: 
Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: J. B. Metzler.

Ruoff, M. (2018): Foucault-Lexikon: Entwicklung – Kernbegriffe – Zusam­
menhänge. 4., aktual. u. erw. Aufl. Paderborn: Wilhelm Fink Verlag.

Sarasin, P. (2023): Michel Foucault zur Einführung. 8., unveränd. Aufl. 
Hamburg: Junius Verlag.

5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

119

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: 
Martha Nussbaum

What are people actually able to do and to be? What real opportunities are available 
to them?8 

Martha C. Nussbaum

Gedankenexperiment zum Einstieg: Drei Kinder und eine Flöte 
(Das folgende Gedankenexperiment habe ich inhalts- und sinnge­
mäß aus Amartya Sens Buch Die Idee der Gerechtigkeit (2017) entlie­
hen)

Stelle dir folgende Situation vor: Drei Kinder finden eine Flöte und 
geraten sofort in einen Streit darüber, wer sie behalten darf. Jedes 
Kind bringt eine eigene, überzeugende Begründung vor:

n Das erste Kind sagt: „Ich habe die Flöte selbst hergestellt.“ Es habe 
das Holz geschnitzt, die Löcher gebohrt und viel Zeit und Mühe 
investiert. Ohne seine Arbeit gäbe es die Flöte gar nicht.

n Das zweite Kind sagt: „Ich bin die einzige Person, die die Flöte 
spielen kann.“ Die anderen könnten damit nichts anfangen, aber 
es selbst könne wunderschöne Musik darauf spielen. Würde es die 
Flöte nicht bekommen, bliebe sie ungenutzt.

n Das dritte Kind sagt: „Ich habe gar kein Spielzeug, während die an­
deren beiden schon reichlich besitzen.“ Es sei nur fair, ihm die Flöte 
zu geben, um einen Ausgleich zu schaffen. Die anderen hätten 
bereits genug.

Welchem Kind sollte die Flöte gehören – und warum?

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

In der griechischen Antike setzten sich Platon und Aristoteles intensiv mit 
Fragen der Gerechtigkeit und des guten Lebens auseinander – zwei Themen, 
die bis heute im Zentrum der Philosophie stehen. In seinem Werk „Politeia” 
(auch „Der Staat” genannt) entwirft Platon das Ideal einer Gesellschaft, die 
sich durch eine harmonische Ordnung auszeichnet. Kurz gefasst lautet seine 
Idee: Gerechtigkeit entsteht in einer Gesellschaft dann, wenn jeder Mensch die 
Aufgabe übernimmt, die seinem Wesen und seinen Fähigkeiten entspricht.

8 Nussbaum, M. (2011): Creating Capabilities: The Human Development Approach. Cambridge, MA: 
Harvard University Press, X

120

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um diese Ordnung zu gewährleisten, teilt Platon den Staat in drei Stände 
ein. An der Spitze stehen die Philosophen, die aufgrund ihrer Vernunft und 
Weisheit regieren sollen. Ihnen folgen die Wächter oder Krieger, die für den 
Schutz und die Sicherheit der Gemeinschaft verantwortlich sind. Die dritte 
Gruppe bilden die Bauern, Händler und Handwerker, die für die wirtschaftli­
che Versorgung zuständig sind. Diesem Modell liegt die Idee einer ausgewoge­
nen Koordination der gesellschaftlichen Bereiche zugrunde: Jeder erfüllt seine 
spezifische Aufgabe, ohne in die Kompetenzen der anderen einzugreifen.

Aristoteles hatte eine etwas andere Vorstellung von Gerechtigkeit, die er in 
seiner „Nikomachischen Ethik” und in der „Politik” ausführlich diskutiert. 
Für ihn ist Gerechtigkeit vor allem eine Tugend, die sich in der gerechten 
Verteilung von Gütern, Rechten und Pflichten manifestiert. Dabei unterschei­
det er klar zwischen zwei Formen: der distributiven und der ausgleichenden 
Gerechtigkeit. Distributive Gerechtigkeit bezieht sich auf die gerechte Vertei­
lung von Ressourcen und Chancen in einer Gesellschaft. In einer modernen 
Gesellschaft kann man sich das beispielsweise so vorstellen: Alle Bürger sol­
len grundsätzlich Zugang zu Bildung, Gesundheitsversorgung und anderen 
Grundgütern haben – unabhängig von ihrer Herkunft oder ihrem sozialen 
Status. Die ausgleichende Gerechtigkeit zielt hingegen darauf ab, Unrecht, 
das jemandem zugefügt wurde, wiedergutzumachen. Wenn also jemandem 
durch eine ungerechte Handlung ein Schaden entstanden ist, soll dieser durch 
Entschädigung oder andere Maßnahmen ausgeglichen werden. Ein einfaches 
Beispiel hierfür ist ein Gerichtsurteil, in dem dem Opfer einer Straftat Scha­
denersatz zugesprochen wird, um das erlittene Unrecht zumindest teilweise 
auszugleichen.

In der Neuzeit haben sich vor allem drei Ansätze besonders deutlich hervor­
getan und unser Verständnis und philosophisches Nachdenken von Gerechtig­
keit maßgeblich geprägt: Der Utilitarismus existiert in verschiedenen Varian­
ten und verfolgt die Idee, das größtmögliche Glück für die größtmögliche An­
zahl an Menschen zu erreichen. Die Verfahrensgerechtigkeit wurde vor allem 
durch John Rawls (1921–2002) bekannt und befasst sich mit den Regeln, die 
eine gerechte Gesellschaft ausmachen sollten, wenn niemand wüsste, welchen 
Platz er darin einnehmen würde. Schließlich gibt es den Fähigkeitenansatz
(Capabilities Approach), den Martha Nussbaum (*1947) und Amartya Sen
(*1933) entwickelt haben. Mit diesem Ansatz werden wir uns gleich schwer­
punktmäßig in der Variante Nussbaums eingehender beschäftigen. Zunächst 
aber zum Utilitarismus und zur Verfahrensgerechtigkeit.

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

121

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Utilitarismus

Die Grundidee des Utilitarismus scheint auf den ersten Blick recht einfach: 
Eine Handlung gilt als moralisch gut bzw. richtig, wenn sie das größte Glück
für die größtmögliche Zahl an Menschen hervorbringt. Doch dahinter verber­
gen sich eine Vielzahl von Problemen und Widersprüchen.

Jeremy Bentham (1748–1832) gilt als der Begründer des klassischen Utilitaris­
mus. In seinem Werk An Introduction to the Principles of Morals and Legisla­
tion (1789/1823) beschreibt er das sogenannte Prinzip des größten Glücks. 
Demzufolge ist eine Handlung dann moralisch richtig, wenn sie möglichst 
viel Glück für möglichst viele Menschen bringt. Bentham ging sogar so weit, 
eine Art mathematische Methode, das sogenannte hedonistische Kalkül, zu 
entwickeln. Damit wollte er Freude und Leid erfassen und berechnen, um 
moralische Entscheidungen objektiv beurteilen zu können.

Doch wie lässt sich Glück berechnen? Ist es möglich, Freude und Leid auf 
einer Skala zu messen, um objektiv zu entscheiden, welche Handlung mora­
lisch richtig ist? Schon hier zeigt sich, dass Benthams Ansatz zwar bestechend 
einfach klingt, sich in der Praxis aber nur schwer umsetzen lässt. Schließlich 
ist Freude nicht gleich Freude. Die Freude über ein Stück Schokolade ist 
nicht so viel wert wie die tiefe Befriedigung beim Lesen eines anspruchsvollen 
Romans – oder doch?

Genau diese Frage griff John Stuart Mill (1806–1873), einer der bekanntesten 
Schüler Benthams, auf. Er erweiterte den Utilitarismus um die Unterscheidung 
qualitativ unterschiedlicher Vergnügungen. In Utilitarianism (Mill 1863) argu­
mentierte er, dass es höhere und niedrigere Arten der Freude gibt. Wer die 
Freude des Denkens, der Kunst oder des Mitgefühls erlebt, erfährt eine Form 
des Glücks, die in ihrer Qualität weit über das rein körperliche Vergnügen hin­
ausgeht. Mill brachte dies im zweiten Kapitel des Buches auf den Punkt: „Es ist 
besser, ein unglücklicher Mensch zu sein als ein zufriedenes Schwein; besser 
ein unglücklicher Sokrates als ein zufriedener Narr.“ Damit distanzierte er sich 
von der mathematisch-mechanischen Sichtweise Benthams zur Berechnung 
von Glück und gab dem Utilitarismus eine neue, differenzierte Ebene.

Mill war jedoch nicht der Einzige, der versuchte, den Utilitarismus zu verfei­
nern. Im Laufe der Zeit haben sich verschiedene Varianten entwickelt. Ein 
Beispiel ist der sogenannte Regelutilitarismus, dem neben Mill selbst später 
auch andere Denker wie Richard M. Hare (1919–2002) anhingen. Während 
der klassische Handlungsutilitarismus – also die von Bentham und Mill ver­

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

122

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tretene Form – jede einzelne Handlung danach beurteilt, ob sie das größte 
Glück bringt, fragt der Regelutilitarismus, ob allgemeine Regeln dieses Ziel 
erreichen. Ein einfaches Beispiel: Stellen wir uns eine rote Ampel vor. Ein 
Handlungsutilitarist würde sagen, dass man bei Rot anhalten sollte, wenn 
dies für die meisten Menschen das größte Glück bedeutet. Was aber, wenn 
um drei Uhr morgens weit und breit niemand zu sehen ist? Dann wäre es 
im Sinne des Handlungsutilitarismus vielleicht völlig in Ordnung, die rote 
Ampel zu ignorieren. Ein Regelutilitarist würde dagegen argumentieren, dass 
die allgemeine Regel „Bei Rot anhalten“ mehr Sicherheit und damit mehr 
Glück für alle schafft – unabhängig von der individuellen Situation.

Eine bekannte Weiterentwicklung des klassischen Utilitarismus ist der soge­
nannte Präferenzutilitarismus, der vor allem mit dem Philosophen Peter Sin­
ger (*1946) verbunden wird. Im Unterschied zum traditionellen Ansatz, bei 
dem es um eine möglichst große Summe von Glück oder Wohlergehen geht, 
stellt der Präferenzen-Ansatz stärker die persönlichen Wünsche und Bedürf­
nisse der Betroffenen ins Zentrum. Gut und richtig ist demnach, was am bes­
ten erfüllt, was Menschen wirklich wollen – und zwar auf eine überlegte und 
langfristige Weise. Ein häufig verwendetes Beispiel zeigt, warum das wichtig 
ist: Angenommen, eine überwältigende Mehrheit von 90 % der Bevölkerung 
wünscht sich, dass die restlichen 10 % versklavt werden. Nach dem klassischen 
Utilitarismus könnte das unter Umständen akzeptiert werden, falls es den 
Gesamt-Nutzen der Gesellschaft steigert. Der Präferenzutilitarismus schiebt 
einer solchen Logik aber einen Riegel vor, indem er betont, dass grundlegende 
Wünsche und Bedürfnisse aller Menschen gleich viel zählen. Selbst wenn eine 
Mehrheit etwas will, darf das nicht die elementaren Rechte und Interessen der 
Minderheit verletzen.

Bei all diesen Varianten bleibt jedoch die zentrale Kritik am Utilitarismus
bestehen. Was passiert mit den Rechten des Einzelnen, wenn es um das größt­
mögliche Glück geht? Ein drastisches, aber oft vorgetragenes Beispiel: Ange­
nommen, man könnte durch die Folter eines Unschuldigen Informationen 
gewinnen, die vielen Menschen das Leben retten – würde der Utilitarismus 
dies in jeder Form als moralisch richtig erachten? Gleichwohl gibt es gute 
Gründe, in einer solchen Haltung ein ethisches Problem zu sehen. „Die Würde
des Menschen ist unantastbar“ – so steht es im deutschen Grundgesetz. Würde 
das noch gelten, wenn unsere Gesetze utilitaristisch verfasst wären?

Ein weiteres Problem ist, dass sich das hedonistische Kalkül in der Praxis 
kaum durchführen lässt, da sich Freude, Leid und Glück nicht objektiv messen 

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

123

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder zwischen Individuen vergleichen lassen. Besonders schwierig wird es, 
wenn es um qualitative Unterschiede des Glücks geht, wie Mill betont. Stellen 
wir uns vor, eine Stadt müsste entscheiden, ob sie in Hochkulturprojekte 
wie Opernhäuser, Theater oder Bibliotheken oder in den Ausbau von Freizeit­
parks investieren soll. Eine rein quantitative Anwendung des utilitaristischen 
Prinzips könnte zugunsten des Vergnügungsparks ausfallen, da dieser mehr 
Menschen anspricht und kurzfristiges Vergnügen verspricht. Wenn geistige 
Vergnügungen wie Kunst und Philosophie jedoch eine höhere Qualität haben, 
reicht eine schlichte Mehrheit als Entscheidungskriterium nicht aus. Bedeutet 
es moralischen Fortschritt, wenn eine Gesellschaft mehr Achterbahnen baut, 
statt kulturelle Bildung zu fördern? Auch dieses Dilemma zeigt, wie schnell der 
Utilitarismus ins Wanken gerät, wenn qualitative Glücksunterschiede berück­
sichtigt werden müssen.

Trotz aller Kritik bleibt der Utilitarismus eine zeitlos faszinierende Theorie 
sozialer Gerechtigkeit, die uns zwingt, über die Folgen unseres Handelns 
nachzudenken und das große Ganze – was auch immer das sein mag – in 
den Blick zu nehmen. Gerade in der modernen Sozialpolitik oder in ethischen 
Debatten zu Themen wie Sterbehilfe, Umweltschutz oder Tierrechten ist der 
utilitaristische Gedanke – in seinen verschiedenen Ausprägungen – nach wie 
vor von großer Relevanz.

Verfahrensgerechtigkeit nach John Rawls

John Rawls‘ Ansatz der Vertragsgerechtigkeit, der, wie schon an früherer Stelle 
erwähnt, vor allem durch sein Hauptwerk Theorie der Gerechtigkeit (1971) 
bekannt wurde, stellt eine der wichtigsten Alternativen zum Utilitarismus
dar. Während der Utilitarismus die Moralität einer Handlung allein an ihren 
Folgen misst, geht Rawls einen anderen Weg: Er fragt nach den Bedingungen, 
unter denen eine gerechte Gesellschaft entstehen kann – unabhängig von den 
konkreten Folgen einer Handlung im Einzelfall.

Im Zentrum steht die Idee eines hypothetischen Urzustands, einer Ausgangs­
situation, in der rational denkende Individuen die Prinzipien der Gerechtig­
keit aushandeln sollen. Allerdings gibt es eine entscheidende Einschränkung: 
Rawls lässt diese Individuen hinter einem sogenannten Schleier des Nichtwis­
sens agieren. Dieser Schleier sorgt dafür, dass niemand weiß, welche soziale 
Stellung, welche Fähigkeiten oder welchen Wohlstand er später in der Gesell­
schaft haben wird. Werde ich reich oder arm sein, männlich oder weiblich, 
gesund oder krank, hochintelligent oder eher mittelmäßig begabt? All diese 

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

124

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Informationen bleiben im Verborgenen. Die Idee dahinter: Nur wenn wir 
nicht wissen, wie wir selbst in der Gesellschaft abschneiden werden, sind wir 
gezwungen, Gerechtigkeitsprinzipien zu entwickeln, die wirklich gerecht und 
unparteiisch sind.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du sollst die Grundregeln für das Schulsystem eines 
Landes festlegen. Du darfst entscheiden, wie Unterricht, Prüfungen 
und Aufstiegschancen verteilt werden – aber es gibt einen Haken: Du 
weißt nicht, ob du später ein Schüler aus einer wohlhabenden Fami­
lie oder aus prekären Verhältnissen sein wirst. Du hast keine Ahnung, 
ob du mit einer Lernschwäche geboren wirst, in einer bildungsnahen 
Familie aufwächst oder ob du besonders begabt bist.

Würdest du ein System schaffen, in dem nur reiche Kinder Zugang zu 
guter Bildung haben, während andere kaum gefördert werden? Oder 
würdest du eine Schule entwerfen, die allen faire Chancen bietet, 
unabhängig von ihrer Herkunft? Wahrscheinlich würdest du ein ge­
rechtes System bevorzugen – weil du selbst auf der „benachteiligten“ 
Seite stehen könntest.

Genau dieses Prinzip steckt hinter John Rawls‘ Schleier des Nichtwis­
sens: Eine gerechte Gesellschaft entsteht, wenn die Regeln so gestal­
tet werden, dass sie unabhängig von der eigenen Startposition fair 
sind.

Auf der Grundlage des Schleiers des Nichtwissens formuliert Rawls zwei zentra­
le Gerechtigkeitsprinzipien, auf die sich die Menschen in so einem Urzustand 
nach seiner Überzeugung einigen würden:

1. Das Gleichheitsprinzip: Jede Person hat das gleiche Recht auf das umfas­
sendste System gleicher Grundfreiheiten, das mit den gleichen Freiheiten 
für alle vereinbar ist.

2. Das Differenzprinzip: Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind nur 
dann gerechtfertigt, wenn sie sowohl den am wenigsten Begünstigten den 
größten Vorteil bringen als auch mit Positionen und Ämtern verbunden 
sind, die allen unter fairen Bedingungen der Chancengleichheit offenstehen.

Betrachten wir das zweite Prinzip, das Differenzprinzip, genauer. Es besagt 
im Wesentlichen, dass Ungleichheiten in einer Gesellschaft nur dann akzepta­
bel sind, wenn sie denjenigen zugutekommen, die am wenigsten haben. Ein 
Beispiel aus der Praxis ist ein progressives Steuersystem, bei dem Menschen 

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

125

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit höherem Einkommen mehr Steuern zahlen und die Einnahmen gezielt 
in Bildungsausgaben oder das Gesundheitssystem für benachteiligte Gruppen 
investiert werden. Es sorgt dafür, dass Ungleichheiten, die durch ungleiche 
Einkommen und Vermögen entstehen, durch Umverteilung zumindest teilwei­
se ausgeglichen werden. Es ist also in Ordnung, sehr viel zu verdienen und 
sehr reich zu sein, wenn man gleichzeitig auch sehr viel mehr als andere an 
Steuern bezahlt und somit den Lebensstandard der am stärksten Benachteilig­
ten verbessert.

Rawls geht jedoch noch weiter und spricht von einer schwachen Liste des 
Guten. Damit argumentiert er, dass es bestimmte Grundgüter gibt, die für 
ein menschenwürdiges Leben unverzichtbar sind – unabhängig davon, welche 
Präferenzen man ansonsten hat. Dazu gehören bestimmte Grundrechte, politi­
sche Freiheiten, Zugang zu Bildung und Gesundheit sowie ein Minimum an 
materiellem Besitz. Diese Güter sind sozusagen das Fundament, auf dem wir 
unser Leben aufbauen, und von dem wir in der Regel alle lieber mehr als 
weniger haben wollen. Unabhängig davon, ob man sein Glück eher in materi­
ellem Wohlstand oder in geistiger, sportlicher oder künstlerischer Betätigung 
sucht, benötigt man ein Mindestmaß dieser Güter, um ein gutes Leben führen 
zu können.

Ein weiteres Beispiel zur Verdeutlichung des Unterschieds zwischen Rawls
und dem Utilitarismus: Stellen wir uns eine Notsituation nach einer Brandka­
tastrophe vor, bei der Dutzende Patienten in ein Krankenhaus eingeliefert wer­
den, von denen aber nur wenige von den anwesenden Ärzten sofort behandelt 
werden können. Ein utilitaristischer Ansatz könnte hier dafür plädieren, eher 
jüngeren Menschen zu helfen, da auf diese Weise insgesamt mehr Lebensjahre 
gerettet und der gesellschaftliche Nutzen maximiert würde. Rawls hingegen 
würde genau darin ein grundlegendes Gerechtigkeitsproblem sehen. Er würde 
fordern, dass persönliche Eigenschaften wie Alter, Geschlecht oder sozialer 
Status bei der Entscheidung keine Rolle spielen dürfen. Stattdessen sollten 
ausschließlich medizinische Kriterien, etwa die objektiven Heilungschancen, 
entscheidend sein. Aus Rawls’ Sicht wäre nur eine Regel akzeptabel, der 
alle Betroffenen bereits vorab zustimmen könnten, ohne zu wissen, welche 
Position sie selbst einnehmen würden. Genau das gewährleistet Fairness und 
Gleichheit.

Der Unterschied zwischen Rawls und dem Utilitarismus wird spätestens hier 
deutlich: Während der Utilitarismus die Gefahr birgt, die Interessen des Ein­
zelnen zugunsten einer Formel oder Vorstellung des größtmöglichen Glücks 

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

126

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der größtmöglichen Zahl zu opfern, hält Rawls konsequent daran fest, dass die 
Bedingungen für ein gutes Leben für alle gerecht sein müssen. Ungleichheiten 
sind für ihn nur dann akzeptabel, wenn sie den am meisten Benachteiligten 
helfen – und nicht umgekehrt.

Martha Nussbaum und die Frage nach dem Verhältnis von gutem und 
gerechtem Leben

Martha Nussbaum hat sowohl den Utilitarismus als auch die Gerechtigkeits­
theorie von John Rawls einer ausführlichen Kritik unterzogen (vgl. insbeson­
dere Nussbaum 2010), die sie dazu veranlasst hat, eine eigene Theorie sozialer 
Gerechtigkeit vorzulegen – den Capabilities Approach.

Besonders kritisch sieht Nussbaums Rawls‘ Theorie der Gerechtigkeit, die ihr 
zu sehr auf formale Rechte und Grundfreiheiten fixiert erscheint. Zwar betont 
Rawls in seiner Theorie wichtige Freiheitsrechte, aber Nussbaum fragt sich, 
was all diese Rechte und Freiheiten nützen, wenn die Menschen im Alltag 
nicht in der Lage sind, sie tatsächlich wahrzunehmen?

Rawls konzentriert sich auf die Verteilung von Grundgütern und Rechten, also 
auf die Frage, ob Menschen theoretisch Zugang zu bestimmten Ressourcen 
haben. Nussbaum erkennt jedoch, dass dieser Zugang allein nicht ausreicht. 
Entscheidend ist, ob Menschen diese Ressourcen in ihrem Alltag auch wirk­
lich nutzen können, ob sie tatsächlich die Freiheit haben, ihre Möglichkeiten 
zu entfalten.

Denkanstoß 
Stelle dir zwei Menschen vor, die formal beide das gleiche Recht auf 
Bildung und Gesundheitsversorgung haben. Der eine lebt in einer 
wohlhabenden Stadt mit exzellenten Schulen und Krankenhäusern, 
ist gesund und hat ein stabiles soziales Umfeld. Der andere lebt 
in einem ländlichen Gebiet ohne gute Infrastruktur, leidet an einer 
chronischen Krankheit und hat keinen Zugang zu einer adäquaten 
Gesundheitsversorgung. Formal haben beide die gleichen Rechte 
- faktisch sind ihre Lebensmöglichkeiten jedoch grundverschieden. 
Während der eine seine Chancen nutzen kann, bleibt der andere auf­
grund seiner Situation benachteiligt. Die Rawls‘sche Theorie würde 
diese Unterschiede nur unzureichend erfassen, da sie sich vor allem 
auf die formale Gleichheit konzentriert und nicht auf die tatsächlich 
ausübbaren Fähigkeiten der Menschen.

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

127

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch der Utilitarismus greift nach Nussbaum zu kurz. Denn was nützt es, 
das Gemeinwohl zu maximieren, aber dabei zu übersehen, dass einzelne 
Menschen aufgrund ihrer individuellen Lebensumstände gar keine Chance 
haben, dieses Wohl jemals zu erreichen? Der Utilitarismus ignoriert oft die 
unterschiedlichen Bedingungen, unter denen Menschen leben, und behandelt 
sie als bloße Zahlen in einer Glücksgesamtrechnung.

Der entscheidende Punkt in Nussbaums Kritik ist daher folgender: Sowohl 
Rawls‘ Theorie der Gerechtigkeit als auch der Utilitarismus übersehen, dass 
es nicht nur um die Garantie formaler Rechte oder die Maximierung der 
allgemeinen Wohlfahrt gehen kann, wenn man eine Gesellschaft sozial gerecht 
gestalten will, sondern dass wir uns die Frage stellen müssen, ob Menschen 
tatsächlich in der Lage sind, diese Rechte und Möglichkeiten in ihrem Leben 
zu praktizieren. Denn was nützt zum Beispiel ein Recht auf Bildung, wenn je­
mand krank ist, arm oder in einem von Gewalt geprägten Umfeld lebt, keinen 
ausreichenden Zugang zu Bildungseinrichtungen hat und deshalb dieses Recht 
nie wahrnehmen kann?

Nussbaums Weg führte sie zu Amartya Sen, einem indischen Ökonomen und 
Philosophen, der den Capability Approach9 entwickelte und 1998 den Nobel­
preis für Wirtschaftswissenschaften erhielt. Für Nussbaum war dessen Ansatz 
eine Antwort auf die Schwächen anderer Theorien. Sen unterscheidet zwi­
schen functionings, d.h. den tatsächlichen Tätigkeiten und Seinsweisen eines 
Individuums (z.B. gesund zu sein, sich bilden zu können, an Gemeinschafts­
aktivitäten teilzunehmen) und Capabilities, d.h. den Freiheiten und Möglich­
keiten, diese functionings überhaupt erreichen zu können. Ein Individuum
kann die Fähigkeit haben, sich fortzubewegen, aber nur wenn es tatsächlich 
funktionstüchtige Beine oder Zugang zu Transportmitteln hat, kann es diese 
Fähigkeit in die Praxis umsetzen.

Es geht nicht mehr nur darum, ob Menschen theoretische Rechte haben oder 
ob die Gesellschaft insgesamt ein höheres Wohlstandsniveau erreicht. Ent­
scheidend ist vielmehr, ob jeder Einzelne reale Chancen hat, seine Fähigkeiten
zu entfalten und ein erfülltes Leben zu führen. Diesen Ansatz hat Nussbaum
aufgegriffen und weiterentwickelt - wie genau, werden wir in diesem Kapitel 
gleich noch genauer betrachten.

9 Man beachte, dass Sen hier den Singular („Capability“) verwendet, während Nussbaum stets den 
Plural („Capabilities Approach“) verwendet. Nussbaum bevorzugt den Plural, weil ihr die Betonung 
der Vielzahl von zentralen Fähigkeiten ein besonderes Anliegen ist (vgl. Nussbaum 2015, 27).

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

128

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und wer soll nun die Flöte bekommen?

Kommen wir nun zum Gedankenexperiment der drei Kinder und ihrem Streit 
um die Flöte zurück. Dieses scheinbar einfache Szenario bringt uns in die 
Tiefen der philosophischen Diskussionen über Gerechtigkeit. Die Argumente 
der drei Kinder spiegeln dabei zentrale Gerechtigkeitsansätze wider, die in 
der Philosophie kontrovers diskutiert und hier eben in aller Kürze vorgestellt 
wurden.

Das erste Kind, das die Flöte hergestellt hat, vertritt eine Position, die stark an 
Eigentumsrechte und das Prinzip der Leistung gebunden ist. Dieses Argument 
lässt sich mit einer liberalen Auffassung von Gerechtigkeit in Verbindung 
bringen, in der das Individuum Anspruch auf das hat, was es selbst geschaffen 
hat. Der Fokus liegt hier auf dem Zusammenhang zwischen Arbeit und Besitz, 
wie es auch in vielen wirtschaftsliberalen Theorien (z.B. Smith, von Hayek 
oder Friedmann) betont wird. Platon könnte argumentieren, dass dieses Kind 
eine spezifische Rolle in der Gesellschaft erfüllt, indem es einen Beitrag zur 
Gemeinschaft leistet. Doch stellt sich die Frage, ob Leistung allein ein aus­
reichendes Kriterium für Gerechtigkeit ist, insbesondere wenn die anderen 
Kinder keine gleichen Startbedingungen hatten.

Das zweite Kind, das die Flöte spielen kann, verkörpert einen utilitaristischen 
Ansatz. Aus dieser Perspektive ist die Verteilung gerecht, wenn sie den größten 
Nutzen für alle Beteiligten bringt. Wenn das zweite Kind durch seine musikali­
schen Fähigkeiten Freude schafft – sei es für sich selbst oder andere –, wäre 
der Gesamtnutzen maximiert. Doch bleibt die Frage offen, ob dieser Ansatz 
die individuellen Bedürfnisse und Rechte der anderen Kinder ausreichend 
berücksichtigt. Und überhaupt: Vielleicht wollen die anderen beiden Kinder 
dem Flötenspiel von Kind 2 gar nicht lauschen oder empfinden dabei vor 
lauter Neid und Missgunst kein Glück.

Das dritte Kind, das keine anderen Spielzeuge besitzt, bringt das Argument 
der Bedürftigkeit ins Spiel. Dieses lässt sich mit der egalitären Idee der Ver­
teilungsgerechtigkeit verbinden, wie sie auch in Rawls‘ Differenzprinzip zum 
Ausdruck kommt. Demnach sind Ungleichheiten in der Verteilung nur dann 
gerechtfertigt, wenn sie den am wenigsten Begünstigten zugutekommen. Mar­
tha Nussbaum würde hier vielleicht hinzufügen, dass die Zuteilung der Flöte 
an das dritte Kind dessen grundlegende Fähigkeiten fördert, beispielsweise 
die Fähigkeit, Freude zu empfinden, oder die Möglichkeit, soziale Teilhabe
zu erleben. Dieses Argument ist besonders stark, wenn wir die soziale und 

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

129

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


emotionale Bedeutung von Spielzeugen im Kontext der Kinderentwicklung 
betrachten.

Wie auch immer: Das Gedankenexperiment zeigt, dass keine der Perspektiven 
allein umfassend gerecht ist. Vielmehr machen sie auf unterschiedliche Aspek­
te von Gerechtigkeit aufmerksam. Eigentumsrechte, Nutzenmaximierung und 
Bedürftigkeit sind allesamt wichtige Kriterien, die jedoch je nach Kontext in 
einem Spannungsverhältnis zueinander stehen können. In der Praxis sind ge­
rechte Entscheidungen oft eine Abwägung dieser unterschiedlichen Prinzipi­
en. Die Frage, wer die Flöte erhalten soll, hängt also nicht nur von abstrakten 
Gerechtigkeitsstheorien, sondern auch von den konkreten Lebensumständen 
und Bedürfnissen der Kinder ab.

Das Flötengleichnis verdeutlicht, warum soziale Gerechtigkeit ein zentrales 
Thema der Philosophie bleibt. Es fordert uns heraus, verschiedene normative 
Perspektiven zu reflektieren und deren Stärken und Schwächen zu erkennen. 
Gleichzeitig zeigt es, dass keine Theorie alle Herausforderungen der realen 
Welt allein bewältigen kann. Die Aufgabe von Politik, Gesellschaft und Sozia­
ler Arbeit besteht darin, diese Perspektiven miteinander zu verknüpfen und 
praktische Wege zu finden, um Gerechtigkeit im Alltag zu verwirklichen.

Vielleicht – aber das ist an dieser Stelle natürlich reine Spekulation – würden 
Rawls, Nussbaum und Bentham, könnten sie zusammen beraten, folgender­
maßen entscheiden: Die Flöte bekommt Kind 2, weil es damit spielen kann 
– aber nur unter der Bedingung, dass es darauf spielt, während Kind 1 eine 
weitere Flöte herstellt und sie Kind 3 schenkt. Danach darf Kind 1 so viele 
weitere Flöten herstellen, wie es will, um sie in der ganzen Nachbarschaft zu 
verkaufen und den Gewinn vollständig für sich zu behalten.

6.2. Martha Nussbaum: Biografie und historischer Kontext

Martha Nussbaum, geboren am 6. Mai 1947 in New York City, ist eine der 
bedeutendsten Philosophinnen unserer Zeit. Mit ihren Arbeiten hat sie der 
politischen Philosophie, der Ethik und den Sozialwissenschaften wichtige Im­
pulse gegeben, insbesondere durch ihre Version des Capabilities Approach.

Nussbaum begann ihr Studium an der New York University, wo sie ihren Ba­
chelor-Abschluss erwarb. Anschließend setzte sie ihre Ausbildung an der Har­
vard University fort und promovierte dort in Klassischer Philologie. Sie lehrte 
an renommierten Universitäten wie Harvard, Brown und Oxford. Seit 1995 

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

130

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist sie an der University of Chicago als Ernst Freund Distinguished Service 
Professor of Law and Ethics tätig. In den 1980er- und 1990er-Jahren arbeitete 
Nussbaum eng mit Amartya Sen zusammen. Im Austausch entwickelten beide 
ihre jeweiligen Varianten des Capability Approach weiter.

Nussbaums umfangreiches Werk umfasst zahlreiche Bücher und Artikel zu 
Themen wie Feminismus, Gerechtigkeit, Ethik, Emotionen und politische 
Theorie (vgl. u.a. Nussbaum 2000 und 2012). Ihre Fähigkeit, abstrakte philoso­
phische Konzepte auf konkrete gesellschaftliche Probleme anzuwenden, hat 
sie zu einer wichtigen Stimme in aktuellen Debatten gemacht. Ein weiterer 
wichtiger Aspekt ihres Lebens ist ihr Engagement für Bildung und Menschen­
rechte. Nussbaum argumentiert leidenschaftlich dafür, dass Bildung nicht nur 
als Mittel zur wirtschaftlichen Entwicklung gesehen werden sollte, sondern als 
grundlegendes Menschenrecht, welches es Menschen ermöglicht, ihr Potenzial 
zu entfalten. In ihren Arbeiten betont sie die Bedeutung von Fähigkeiten wie 
kritischem Denken, Empathie und interkulturellem Verständnis als zentrale 
Bausteine für eine gerechtere Gesellschaft.

Nussbaums Biografie und Werk zeigen, wie sie die Philosophie als Werkzeug 
nutzt, um Antworten auf die drängenden Fragen unserer Zeit zu finden. 
Ihr interdisziplinärer Ansatz und ihr Engagement für soziale Gerechtigkeit
haben sie zu einer bedeutenden Denkerin gemacht, die die Diskussionen über 
ein gutes und menschenwürdiges Leben maßgeblich mitprägt. Im folgenden 
Abschnitt werden wir uns mit ihren zentralen Begriffen und Ideen auseinan­
dersetzen, um besser zu verstehen, wie sie ihre Theorie im Detail entwickelt 
hat und welche Bezüge und Relevanz sich schließlich für die Soziale Arbeit
ergeben.

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Fassen wir zusammen: Während sich andere Theorien oft nur mit der gerech­
ten Verteilung von Ressourcen und formalen Rechten befassen, geht Martha 
Nussbaum einen entscheidenden Schritt weiter. Sie fragt, ob Menschen tat­
sächlich die Fähigkeit besitzen, ihre Rechte und Möglichkeiten auch praktisch 
zu nutzen und in ein erfülltes Leben umzusetzen. Was bringt mir beispiels­
weise ein Recht auf Bildung, wenn die nächste Schule unerreichbar ist? Was 
hilft mir Reichtum, wenn ich mich vor Kriminalität kaum traue, das Haus 
zu verlassen? Welchen Wert hat Eigentum, wenn mein Land keine ausreichen­
de medizinische Versorgung bietet, um überhaupt gesund leben zu können? 

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

131

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nussbaum stellt also nicht abstrakte Ansprüche ins Zentrum, sondern jene 
konkreten Fähigkeiten und Bedingungen, die ein menschenwürdiges Leben 
erst ermöglichen.

Der Schlüsselbegriff ist jener der Fähigkeiten. Dieser wird von ihr differenziert 
herausgearbeitet.

Basisfähigkeiten (Basic Capabilities)

Nussbaum beginnt mit den sogenannten Basisfähigkeiten, also den grundle­
genden Voraussetzungen, die den Ausgangspunkt für die weitere Entwicklung 
eines jeden Menschen bilden (vgl. hierzu und im Folgenden Nussbaum 2011). 
Man könnte sagen, diese Fähigkeiten sind der Rohstoff unserer Handlungs­
möglichkeiten. Sie sind oft angeboren und ermöglichen es uns, uns zu entfal­
ten. Wie gut sie ausgebildet sind, wird nicht nur durch die Genetik bestimmt, 
sondern beispielsweise auch durch den Verlauf der Schwangerschaft, die Er­
nährung und gesundheitliche Versorgung der werdenden Mutter usw. Zu 
den Basiskompetenzen gehören beispielsweise die Fähigkeit zur sprachlichen 
Entwicklung sowie grundlegende motorische und kognitive Fähigkeiten. Ein 
Kind, das in einer förderlichen Umgebung aufwächst, entwickelt diese Basis­
kompetenzen in der Regel „von selbst“ – ein Privileg, das vielen Kindern ver­
wehrt bleibt, die in Armut oder unter ungünstigen Bedingungen aufwachsen 
oder deren Mütter bei Schwangerschaftskomplikationen keinen ausreichenden 
Zugang zu medizinischer Versorgung haben.

Interne Fähigkeiten (Internal Capabilities)

Basisfähigkeiten allein sind wie ungeschliffene Edelsteine – sie tragen Potenzi­
al in sich, müssen aber kultiviert und entwickelt werden. Nussbaum spricht 
in diesem Zusammenhang von den sogenannten internen Fähigkeiten. Diese 
umfassen alle Fähigkeiten und Kompetenzen, die wir im Laufe unseres Lebens 
entwickeln und verfeinern – sei es durch formale Bildung, körperliches Trai­
ning, persönliche Erfahrungen oder den subtilen Einfluss unseres sozialen 
und kulturellen Umfelds. Analytisches Denken gehört ebenso dazu wie emo­
tionale Intelligenz, kreative Ausdrucksformen oder die Fähigkeit, Tischtennis 
zu spielen. Diese inneren Potenziale sind in den meisten von uns grundsätz­
lich angelegt, aber sie brauchen die richtigen Bedingungen, um zu wachsen 
und sich bestmöglich zu entwickeln.

Man kann sich beispielsweise einen begabten Musiker vorstellen, der von 
Natur aus ein feines Gehör und ein Gespür für Rhythmus hat. Ohne Ausbil­

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

132

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung, Übung und die Möglichkeit, sich mit Musik auseinanderzusetzen, bleibt 
dieses Talent jedoch verborgen – wie ein Samen, der nie die Chance hat, 
aufzugehen. Nur durch Hingabe, konsequentes Üben und die Unterstützung 
von Lehrkräften und Mentoren kann sich die innere Fähigkeit, Musik zu 
machen, zu wahrer künstlerischer Meisterschaft entwickeln. Und genauso, wie 
der Musiker seine Fähigkeiten ausbildet und entwickelt, braucht jeder Mensch 
Raum und Gelegenheit, seine inneren Fähigkeiten zu entfalten – sei es in der 
Kunst, beim Sport oder in zwischenmenschlichen Beziehungen.

Kombinierte Fähigkeiten (Combined Capabilities)

Der entscheidende Punkt kommt jedoch mit dem, was Nussbaum die kom­
binierten Fähigkeiten nennt. Hier treffen die internen Fähigkeiten auf die 
äußeren Möglichkeiten – das soziale, wirtschaftliche und politische Umfeld, 
das darüber entscheidet, ob wir unsere Fähigkeiten tatsächlich nutzen können.

Denkanstoß 
Stell dir zum Beispiel eine junge Frau vor, die jahrelang hart gearbei­
tet hat, um eine exzellente Ausbildung zu erhalten. Sie ist klug, enga­
giert und voller Ideen, doch sie lebt in einem Land, in dem Frauen der 
Zugang zur Arbeitswelt verwehrt bleibt. Trotz all ihrer Fähigkeiten
kann sie ihr Wissen nicht anwenden, ihre Talente bleiben ungenutzt. 
Gleichzeitig gibt es jemanden, der vielleicht weniger Bildung genos­
sen hat, aber in einer Gesellschaft lebt, die ihm Möglichkeiten bietet, 
sich zu entfalten. Während die eine trotz hoher Kompetenz kaum 
Chancen hat, kann der andere sein Potenzial ausschöpfen – nicht 
aufgrund persönlicher Verdienste, sondern weil die äußeren Bedin­
gungen es ihm erlauben.

Schwellenwerte (Thresholds)

An dieser Stelle führt Nussbaum ein weiteres wichtiges Konzept ein: das der 
Schwellenwerte. Sie argumentiert, dass eine Gesellschaft erst dann wirklich 
als gerecht bezeichnet werden kann, wenn sie es allen Menschen prinzipiell 
ermöglicht, alle zentralen Fähigkeiten auf einem Mindestniveau zu entwickeln. 
Es reicht nicht aus, Rechte oder Ressourcen zur Verfügung zu stellen – es 
muss auch sichergestellt werden, dass alle Menschen in die Lage versetzt 
werden, diese Rechte tatsächlich wahrzunehmen. Betrachten wir den Zugang 
zu Bildung: Es reicht nicht aus, dass es Schulen gibt. Die Kinder müssen auch 
die Möglichkeit haben, sie zu besuchen, d. h., sie müssen gesund genug sein, 
von ihren Familien unterstützt werden und in einer Umgebung leben, die 

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

133

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Schulbesuch ermöglicht (was beispielsweise während kriegerischer Aus­
einandersetzungen oft nicht der Fall ist). Die Schulen müssen mit ausreichend 
Lehrpersonal und Unterrichtsmaterialien ausgestattet sein und der Schulweg 
muss für die Kinder gefahrlos zu bewältigen sein. Erst wenn all dies gegeben 
ist, erhält das viel postulierte Recht auf Bildung die notwendige Konkretheit, 
und es wird deutlich, wie komplex und vielschichtig die Frage nach Gerechtig­
keit tatsächlich ist.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du wirst gefragt, ob du dich traust, nachts allein durch 
einen bestimmten Park zu laufen. Je nach Alter und Geschlecht fällt 
deine Antwort darauf vielleicht unterschiedlich aus. Wenn dem aber 
so ist, dann gäbe es hier nach Nussbaum womöglich ein Thema 
der sozialen Gerechtigkeit. Denn in ihrer Fähigkeitenliste gibt es den 
Punkt der körperlichen Integrität, der unter anderem beinhaltet, sich 
gefahrenlos im öffentlichen Raum zu bewegen. Eine Gesellschaft, 
in der es beispielsweise für Mädchen und Frauen nicht möglich ist, 
alleine und angstfrei durch einen Park zu gehen, ist im Sinne Nuss­
baums nicht vollumfänglich sozial gerecht gestaltet.

Der Vorrang des Guten vor dem Gerechten und Nussbaums aristotelische 
Wurzeln

Während der Utilitarismus seine Gerechtigkeitsidee von den Folgen (= Nut­
zenmaximierung) her entwickelt, versucht Rawls, Gerechtigkeit über ein ge­
rechtes Verfahren herzustellen (Verfahrensgerechtigkeit). Nussbaum hingegen 
stellt die Frage nach dem Guten in den Vordergrund. Nur wenn wir wissen, 
was das Gute bzw. das gute Leben ist, können wir sinnvoll darüber nachden­
ken, was gerecht verteilt werden soll bzw. muss. Während Rawls also hofft, 
dass durch sein Verfahren Gerechtigkeit entsteht, beschäftigt er sich nicht wei­
ter mit der Frage, was das gute Leben sein könnte. Die Beantwortung dieser 
Frage überlässt er als liberaler Denker dem Individuum selbst. Im Prinzip lau­
tet seine Position: „Das gute Leben ist zu individuell, als dass ich als Gerech­
tigkeitstheoretiker etwas dazu sagen könnte.“ Kein Wunder also, dass er bei 
seiner oben beschriebenen schwachen Liste des Guten bleibt. Demgegenüber 
entwickelt Nussbaum mit ihrer Liste zentraler Fähigkeiten, die weiter unten 
wiedergegeben wird, eine stark-vage Theorie des Guten. Sie ist stark, weil sie 
mit zehn Fähigkeitskomplexen inhaltlich sehr umfassend argumentiert, was 
für ein gutes Leben notwendig ist, und sie ist vage, weil sie, ebenfalls in 
liberaler Tradition, keine weiteren Angaben dazu macht, wie diese Fähigkeiten 

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

134

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom Einzelnen genutzt werden sollen, um ein gutes Leben zu führen. Mit 
anderen Worten: Allein das Vorhandensein dieser zentralen Fähigkeiten ist 
entscheidend, nicht aber ihre Anwendung durch den oder die Einzelne/n. 
Kurzum: Nussbaum ist wie Rawls der Meinung, dass die Philosophie zwar 
nicht ein für alle Mal festlegen kann, was ein gutes Leben ist, aber sehr wohl 
Aussagen über die Voraussetzungen treffen kann, um ein menschlich gutes 
Leben zu führen.

Nussbaums Idee des guten Lebens ist stark von Aristoteles und dessen Kon­
zept der Eudaimonia geprägt, wie wir sie im 3. Kapitel kennengelernt haben. 
Doch während sich Aristoteles vor allem auf die Tugenden des Einzelnen 
konzentrierte, erweitert Nussbaum diesen Gedanken um die Frage, wie Gesell­
schaften Bedingungen und Strukturen schaffen können, die es allen Menschen 
ermöglichen, ihre Fähigkeiten zu entfalten.

In diesem Zusammenhang ist auch Nussbaums Betonung der Rolle von 
Mythen, Geschichten, Märchen und anderen Narrationen interessant. Sie 
argumentiert, dass all diese (verschriftlichten oder mündlich überlieferten) 
Erzählungen uns dabei helfen, zu verstehen, was es bedeutet, Mensch zu sein 
(vgl. Nussbaum 1998). Denn Art und Inhalt unserer Mythen und Geschichten 
geben Aufschluss darüber, wie wir uns in Abgrenzung zu anderen Wesen (z. B. 
Tieren, Pflanzen, Göttern und Engeln) verstehen. In ihren Studien zu antiken 
Mythen zeigt Nussbaum, dass diese Erzählungen nicht nur kulturelle Werte
und Normen vermitteln, sondern auch tiefere Einsichten in menschliche Emo­
tionen und moralische Konflikte bieten (vgl. Nussbaum 1986). Sie betont, dass 
das Eintauchen in diese Geschichten unsere Fähigkeit zur Empathie stärkt und 
uns die Komplexität menschlicher Erfahrungen besser verstehen lässt.

Nussbaum nutzt die aus der Analyse dieser Narrationen gezogenen Schlüsse, 
um eine Liste zentraler menschlicher Wesensmerkmale herauszufiltern. Diese 
Wesensmerkmale sollen jene Bereiche eingrenzen, die für das menschliche 
Leben typisch sind und die gerade deshalb in den genannten Erzählungen 
immer wieder auftauchen. Dazu gehören: Sterblichkeit, Körperlichkeit, das 
Empfinden von Freude und Schmerz, die Verbundenheit mit anderen und 
der Natur sowie Humor und Spiel. Für all diese und einige weitere Bereiche 
argumentiert Nussbaum, dass wir uns gegenseitig als Menschen erkennen, weil 
wir diese Wesensmerkmale miteinander teilen. Ein menschenähnliches Wesen, 
das beispielsweise unsterblich ist, könnten wir nicht vollständig als Mensch 
anerkennen, da sich seine Lebensweise radikal von unserer unterscheiden 
würde.

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

135

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkanstoß 
Stell dir vor, du reist in eine fremde Gesellschaft, in der es weder Spiel 
noch Musik, Tanz oder andere Formen der Freizeitgestaltung gibt. Die 
Menschen dort arbeiten, essen und schlafen, aber sie lachen nicht 
gemeinsam, singen keine Lieder und spielen keine Spiele. Würde
uns eine solche Gesellschaft nicht seltsam, beinahe unmenschlich 
vorkommen? Schließlich gibt es keine Kultur auf der Welt, die oh­
ne Spiel und Freude auskommt. Ebenso merkwürdig wäre es, wenn 
es menschenähnliche Wesen gäbe, die weder Freude noch Schmerz 
empfinden könnten. Würden wir sie noch als „menschlich“ betrach­
ten? Vielleicht so wie Mr. Spock aus „Raumschiff Enterprise“: hochin­
telligent, aber emotional unnahbar, faszinierend und doch irgendwie 
fremd, weil eben nicht menschlich.

Die Analyse dieser Wesensmerkmale führt Nussbaum im nächsten Schritt zu 
ihrer Liste der zentralen Fähigkeiten. Indem sie Wesensmerkmale identifiziert, 
die in Mythen und Geschichten dargestellt werden, kann sie eine universelle 
Bedeutung dieser Fähigkeiten ableiten. Ein Beispiel: Aus dem Wesensmerkmal 
der Sterblichkeit des Menschen und der Tatsache, dass wir alle grundsätzlich 
eine Abneigung gegen einen zu frühen Tod haben, leitet Nussbaum die Fä­
higkeit „Leben“ ab. Aus dem Wesensmerkmal der Körperlichkeit (und der 
Tatsache, dass wir Schmerzen und Leiden empfinden können) leitet sie die 
zentrale Fähigkeit „körperliche Gesundheit“ ab. In der untenstehenden Liste 
fasst sie die Voraussetzungen dieser kombinierten Fähigkeit zusammen. Und 
so geht es mit jedem anderen Wesensmerkmal weiter, bis Nussbaum schließ­
lich eine umfassende Liste von zehn zentralen Fähigkeiten zusammengestellt 
hat. Diese gilt es sicherzustellen, um als Mensch in der Lage zu sein, ein gutes, 
menschliches Leben zu führen.

Das Herzstück: Die Liste der zentralen Fähigkeiten (übernommen aus Nussbaum
2010, 112-114) 

1. Leben: Die Fähigkeit, ein menschliches Leben normaler Dauer bis zum Ende 
zu leben; nicht frühzeitig zu sterben und nicht zu sterben, bevor dieses 
Leben so eingeschränkt ist, dass es nicht mehr lebenswert ist.

2. Körperliche Gesundheit: Die Fähigkeit, bei guter Gesundheit zu sein, wozu 
auch die reproduktive Gesundheit, eine angemessene Ernährung und eine 
angemessene Unterkunft gehören.

3. Körperliche Integrität: Die Fähigkeit, sich frei von einem Ort zum anderen 
zu bewegen; vor gewaltsamen Übergriffen sicher zu sein, sexuelle Übergriffe 

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

136

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und häusliche Gewalt eingeschlossen; Gelegenheit zur sexuellen Befriedi­
gung und zur freien Entscheidung im Bereich der Fortpflanzung.

4. Sinne, Vorstellungskraft und Denken: Die Fähigkeit, die Sinne zu benutzen, 
sich etwas vorzustellen, zu denken und zu schlussfolgern − und dies alles 
auf jene „wahrhaft menschliche“ Weise, die von einer angemessenen Erzie­
hung und Ausbildung geprägt und kultiviert wird, die Lese- und Schreib­
fähigkeit sowie basale mathematische und wissenschaftliche Kenntnisse 
einschließt, aber keineswegs auf sie beschränkt ist. Die Fähigkeit, im Zusam­
menhang mit dem Erleben und Herstellen von selbstgewählten religiösen, 
literarischen musikalischen und anderen Werken und Ereignissen die Vor­
stellungskraft und das Denkvermögen zu erproben. Die Fähigkeit, sich seines 
Verstandes auf Weisen zu bedienen, die durch die Garantie der politischen 
und künstlerischen Meinungsfreiheit und die Freiheit der Religionsausübung 
geschützt werden. Die Fähigkeit, Erfahrungen zu machen und unnötigen 
Schmerz zu vermeiden.

5. Gefühle: Die Fähigkeit, Bindungen zu Dingen und Personen außerhalb unse­
rer selbst aufzubauen; die Fähigkeit, auf Liebe und Sorge mit Zuneigung zu 
reagieren und auf die Abwesenheit dieser Wesen mit Trauer; ganz allgemein 
zu lieben, zu trauern, Sehnsucht, Dankbarkeit und berechtigten Zorn zu 
fühlen. Die Fähigkeit, an der eigenen emotionalen Entwicklung nicht durch 
Furcht und Ängste gehindert zu werden. (Diese Fähigkeit zu unterstützen, 
heißt auch, jene Arten der menschlichen Gemeinschaft zu fördern, die erwie­
senermaßen für diese Entwicklung entscheidend sind.)

6. Praktische Vernunft: Die Fähigkeit, selbst eine persönliche Auffassung des 
Guten zu bilden und über die eigene Lebensplanung auf kritische Weise 
nachzudenken (hierzu gehört der Schutz der Gewissens- und Religionsfrei­
heit).

7. Zugehörigkeit (A): Die Fähigkeit, mit anderen und für andere zu leben, an­
dere Menschen anzuerkennen und Interesse an ihnen zu zeigen, sich auf 
verschiedene Formen der sozialen Interaktion einzulassen; sich in die Lage 
eines anderen hineinzuversetzen. Der Schutz dieser Fähigkeit erfordert den 
Schutz jener Institutionen, die diese Formen der Zugehörigkeit konstituieren 
und fördern, sowie der Versammlungs- und Redefreiheit. (B) Über die sozia­
len Grundlagen der Selbstachtung und der Nichtdemütigung zu verfügen; 
die Fähigkeit, als Wesen mit Würde behandelt zu werden, dessen Wert dem 
anderer gleich ist. Hierzu gehören Maßnahmen gegen die Diskriminierung 
auf der Grundlage ethnischer Zugehörigkeit, Geschlecht, sexueller Orientie­
rung, Kaste, Religion und nationaler Herkunft.

8. Andere Spezies: Die Fähigkeit, in Anteilnahme für und in Beziehung zu Tie­
ren, Pflanzen und zur Welt der Natur zu leben.

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

137

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Spiel: Die Fähigkeit zu lachen, zu spielen und erholsame Tätigkeiten zu ge­
nießen.

10. Kontrolle über die eigene Umwelt: (A) Politisch: Die Fähigkeit, wirksam an 
den politischen Entscheidungen teilzunehmen, die das eigene Leben betref­
fen; ein Recht auf politische Partizipation, auf Schutz der freien Rede und auf 
politische Vereinigungen zu haben. (B) Inhaltlich: Die Fähigkeit, Eigentum 
(an Land und an beweglichen Gütern) zu besitzen und Eigentumsrechte 
auf der gleichen Grundlage wie andere zu haben, eine Beschäftigung auf 
der gleichen Grundlage wie andere zu suchen; vor ungerechtfertigter Durch­
suchung und Festnahme geschützt zu sein. Die Fähigkeit, als Mensch zu 
arbeiten, die praktische Vernunft am Arbeitsplatz ausüben zu können und in 
sinnvolle Beziehungen der wechselseitigen Anerkennung mit anderen Arbei­
tern treten zu können.

Diese Grundfähigkeiten definieren also, was es bedeutet, als Mensch ein gutes 
Leben führen zu können. Da die Wesensmerkmale, die Nussbaum zunächst 
herausgearbeitet hat, universelle Gültigkeit beanspruchen, gilt dies auch für 
die zentralen Fähigkeiten, die daraus abgeleitet werden. Damit wird der uni­
verselle Anspruch dieses ethischen Konzeptes deutlich, der sich so auch in 
einer engen Verwandtschaft mit Menschenrechtsansätzen befindet.

6.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Der Ansatz von Martha Nussbaum bietet eine theoretische Fundierung für 
die Soziale Arbeit. Er verdeutlicht, dass ein gutes Leben nicht allein durch 
die Bereitstellung von Ressourcen oder formalen Rechten ermöglicht wird, 
sondern erst, wenn Menschen tatsächlich in der Lage sind, ihre Fähigkeiten
zu entfalten. Und genau hier liegt eine der grundlegenden Zielsetzungen der 
Sozialen Arbeit – unabhängig davon, an welche theoretische Konzeption man 
sonst noch anknüpfen mag: Sie will Bedingungen schaffen, die es Menschen 
ermöglichen, ihre Potenziale auszuschöpfen und aktiv und selbstbestimmt in 
der Gesellschaft zu agieren. Die Maßeinheit, die Nussbaum dafür zur Verfü­
gung stellt, sind die Fähigkeiten. Im Folgenden werden einige einfache Bei­
spiele dafür gegeben, wie diese in der praktischen Arbeit reflexiv mitgedacht 
werden können.

Wenn ein Kind schulische Probleme hat, geht es nicht nur darum, Nachhilfe 
zu organisieren, sondern auch darum, das emotionale und soziale Umfeld so 
zu gestalten, dass das Kind Vertrauen in seine eigenen Fähigkeiten gewinnt. 

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

138

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gruppenaktivitäten, Beratungsgespräche und eine enge Zusammenarbeit mit 
den Eltern können dazu beitragen, dass das Kind nicht nur besser lernt, 
sondern sich auch in seiner Persönlichkeit entwickelt und jene zentralen Fä­
higkeiten erwirbt, die dafür notwendig sind (in Nussbaums Liste insbesondere 
die Punkte 4, 5 und 6).

Ein Beispiel aus der Obdachlosenhilfe: Ein Leben auf der Straße bedeutet 
nicht nur fehlenden Wohnraum, sondern auch ständige Unsicherheit, gesund­
heitliche Risiken und soziale Isolation. Wer kein Dach über dem Kopf hat, 
kann kaum langfristige Pläne schmieden, geschweige denn ein selbstbestimm­
tes Leben führen. Hier setzt das bereits genannte Konzept von Housing First 
an: Erst eine feste Wohnung, dann alles andere. Ohne diesen ersten Schritt 
bleibt der Weg aus der Wohnungslosigkeit oft versperrt. Nussbaum würde 
sagen, dass es genau hier um grundlegende Fähigkeiten geht: körperliche 
Unversehrtheit, aber auch praktische Vernunft, also die Möglichkeit, sich über 
die eigene Zukunft Gedanken zu machen und sie aktiv zu gestalten. (Auswir­
kungen u. a. auf die Punkte 1, 2, 3, 6 und 10 der Liste)

Ein weiteres Beispiel lässt sich in der Hilfe für Geflüchtete finden: Wer aus 
einem anderen Land flieht, kommt oft in eine Gesellschaft, die ihm oder ihr 
nicht nur mit Skepsis begegnet, sondern auch die Möglichkeiten beschränkt, 
wirklich anzukommen. Die Sprache zu lernen, zu arbeiten und mitzureden ist 
ohne Unterstützung schwer. Soziale Arbeit berät bezüglich der Sicherstellung 
des notwendigen Lebensunterhaltes (mit direkten und indirekten Auswirkun­
gen auf die Punkte 1, 2, 4, 5, 6, aber auch 10 A und 10 B).

Als letztes Beispiel sei hier die Offene Kinder- und Jugendarbeit genannt: 
Junge Menschen brauchen Räume, in denen sie sich ausprobieren, soziale 
Bindungen aufbauen und selbstbestimmt handeln können. Gerade wer in der 
Schule oder der Familie wenig Mitspracherecht hat, kann hier erleben, dass 
die eigene Meinung zählt. Offene Angebote fördern den Austausch mit Gleich­
altrigen, ermöglichen kreative Entfaltung und bieten Schutzräume jenseits von 
Leistungsdruck. Dabei geht es um weit mehr als nur Freizeitgestaltung: Ju­
gendliche stärken ihre Fähigkeit zur sozialen Zugehörigkeit, entwickeln prakti­
sche Vernunft und erleben, wie es ist, selbst Verantwortung zu übernehmen. 
Besonders relevant sind hier die Punkte 4, 5, 6, 7A, 9 und 10A.

Man könnte einwenden, dass all diese Maßnahmen bereits Teil der Sozialen 
Arbeit sind – unabhängig davon, ob man sich auf den Capabilities Approach 
bezieht oder nicht. Aber genau hier zeigt sich die eigentliche Bedeutung dieses 
Ansatzes: Er liefert der Sozialen Arbeit eine solide theoretische Grundlage, 

6.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

139

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Art „Framework“ zur Legitimation. Er zeigt, warum es nicht ausreicht, 
Rechte und Ressourcen nur auf dem Papier zu garantieren, sondern dass 
es um die realen Lebensbedingungen und Entfaltungsmöglichkeiten von Men­
schen geht. Soziale Arbeit bzw. Fachkräfte der Sozialen Arbeit sind oft der 
einzige Garant dafür, dass viele Menschen die Fähigkeiten aus Nussbaums Lis­
te entwickeln können. Kurzum: Der Capabilities Approach bietet der Sozialen 
Arbeit einen Legitimationsrahmen für alle ihre professionellen Handlungen 
und Intentionen.

Im Gegensatz dazu stoßen sowohl der Utilitarismus als auch Rawls‘ Konzept 
der Verfahrensgerechtigkeit an Grenzen. Der Utilitarismus orientiert sich an 
der Maximierung des Gesamtnutzens, wodurch individuelle Bedürfnisse und 
Rechte unter Umständen zugunsten eines vermeintlich größeren gesellschaft­
lichen Wohls geopfert werden könnten. Besonders marginalisierte Gruppen 
laufen Gefahr, in dieser Logik unsichtbar zu bleiben, wenn ihre Förderung 
nicht unmittelbar den Gesamtnutzen steigert. Rawls’ Verfahrensgerechtigkeit 
stellt hingegen formale Prinzipien auf, die sicherstellen sollen, dass grundle­
gende Rechte fair verteilt werden. Doch genau hier bleibt der Ansatz abstrakt, 
denn er garantiert nicht, dass Menschen diese Rechte auch tatsächlich in der 
Praxis nutzen können. Der Capabilities Approach geht einen Schritt weiter, 
indem er nicht nur nach formaler Gleichheit fragt, sondern konkret danach, 
welche realen Möglichkeiten Menschen haben, ihr Leben aktiv zu gestalten – 
ein zentraler Unterschied, der aus der Perspektive einer professionellen Soziale 
Arbeit einen entscheidenden Unterschied macht.

Um es in aller Deutlichkeit zu sagen: Die Soziale Arbeit ist die sozialpolitisch 
wirksame Instanz, die maßgeblich daran beteiligt ist, Nussbaums Forderungen 
in die Tat umzusetzen. Egal, auf welches spezifische Handlungsfeld wir hier 
schauen – immer geht es in der einen oder anderen Weise darum, zentrale 
Fähigkeiten im Sinne Nussbaums zu fördern bzw. sicherzustellen. Es ist daher 
wenig überraschend, dass der Fähigkeitenansatz in den letzten Jahren immer 
mehr Anerkennung in der theoretischen Debatte der Sozialen Arbeit gewon­
nen hat (vgl. Lambers 2023, Röh 2013 u. a.).

6.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Vom Konzept zur Praxis: Wie wird aus Theorie echte Veränderung?
Der Capabilities Approach verspricht mehr als nur Chancengleichheit – 
er will echte Möglichkeiten schaffen. Doch wie sieht das konkret aus? Wel­

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

140

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che Methoden helfen, zentrale Fähigkeiten wie soziale Zugehörigkeit oder 
Selbstbestimmung in der Wohnungslosenhilfe, der Offenen Kinder- und 
Jugendarbeit oder der Arbeit mit Geflüchteten tatsächlich zu stärken? Wo 
gelingt das bereits, wo scheitert es an starren Strukturen oder begrenzten 
Ressourcen?

2. Macht und Kontrolle: Wer entscheidet, was Menschen brauchen?
Der Capabilities Approach setzt darauf, Menschen in die Lage zu verset­
zen, ihr Leben selbst zu gestalten. Aber wer bestimmt eigentlich, welche 
Fähigkeiten gefördert werden sollen? Besteht die Gefahr, dass Soziale Arbeit
hier ungewollt bevormundet, anstatt echte Wahlmöglichkeiten zu schaffen? 
Und wie kann vermieden werden, dass gut gemeinte Unterstützung die 
Abhängigkeit von sozialen Hilfesystemen eher verstärkt als abbaut?

3. Fortschritt sichtbar machen: Wie misst man echte Befähigung?
Woran erkennen wir, dass der Capabilities Approach in der Praxis wirkt? 
Sind es Zahlen, Erfolgsquoten, objektive Indikatoren – oder doch eher indi­
viduelle Entwicklungen, die schwer messbar sind? Wie können qualitative 
Methoden wie biografische Interviews oder partizipative Forschung genutzt 
werden, um Veränderungen in der Lebensqualität sichtbar zu machen? Und 
wie lässt sich vermeiden, dass nur das erfasst wird, was leicht zu dokumen­
tieren ist, während das wirklich Entscheidende unbemerkt bleibt?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Bentham, J. (1789/1823): An Introduction to the Principles of Morals and 
Legislation. London: Clarendon Press. Online verfügbar unter: https://
oll.libertyfund.org/titles/bentham-an-introduction-to-the-principles
-of-morals-and-legislation (zuletzt abgerufen am 09.02.2025).

Lambers, H. (2023): Theorien der Sozialen Arbeit: Ein Kompendium und 
Vergleich. 6., überarb. Aufl. Stuttgart: UTB GmbH.

Mill, J. S. (1863): Utilitarianism. London: Parker, Son, and Bourn. Online 
verfügbar unter: https://www.gutenberg.org/ebooks/11224 (abgeru­
fen am 09.02.2025).

Nussbaum, M. C. (1986): The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in 
Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press.

Nussbaum, M. C. (1998): Gerechtigkeit oder Das gute Leben. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp Verlag.

Nussbaum, M. C. (2000): Women and Human Development: The Capabili­
ties Approach. Cambridge: Cambridge University Press.

Nussbaum, M. C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp.

6.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

141

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://oll.libertyfund.org/titles/bentham-an-introduction-to-the-principles-of-morals-and-legislation
https://www.gutenberg.org/ebooks/11224
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://oll.libertyfund.org/titles/bentham-an-introduction-to-the-principles-of-morals-and-legislation
https://www.gutenberg.org/ebooks/11224


Nussbaum, M. C. (2011): Creating Capabilities: The Human Development 
Approach. Cambridge, MA: Harvard University Press. [Deutsche Über­
setzung: Nussbaum, M. C. (2015): Fähigkeiten schaffen: Neue Wege 
zur Verbesserung menschlicher Lebensqualität. Freiburg: Verlag Karl 
Alber.]

Nussbaum, M. C. (2012): Not for Profit: Why Democracy Needs the Human­
ities. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Rawls, J. (1971): A Theory of Justice. Cambridge, MA: Harvard University 
Press. Online verfügbar unter: https://www.hup.harvard.edu/catalog.
php?isbn=9780674017726 (abgerufen am 09.02.2025).

Röh, D. (2013): Soziale Arbeit, Gerechtigkeit und das gute Leben: Eine 
Handlungstheorie zur daseinsmächtigen Lebensführung. Wiesbaden: 
Springer VS.

Sen, A. (2017): Die Idee der Gerechtigkeit. Übers. von C. Krüger. 4. Aufl. 
München: dtv Verlagsgesellschaft.

Weiterführende Literatur

Gleichauf, I. (2023): Martha Nussbaum: Philosophin des guten Lebens. 
2. Aufl. Halle (Saale): Mitteldeutscher Verlag.

Nathschläger, J. (2014): Martha Nussbaum und das gute Leben: Der „Capa­
bilities Approach“ auf dem Prüfstand. Marburg: Tectum Wissenschafts­
verlag.

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

142

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hup.harvard.edu/catalog.php?isbn=9780674017726
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hup.harvard.edu/catalog.php?isbn=9780674017726


7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

Man wird nicht als Frau geboren, man wird dazu gemacht.10
Simone de Beauvoir in: Das andere Geschlecht

Ein Klappentext zum Einstieg: Die Töchter Egalias (Gerd Branten­
berg) 
Männer gebären bekanntlich keine Kinder. So ist es auch logisch, dass 
sie in EGALIA nicht viel zu sagen haben: Denn Egalia ist eine Frauen­
gesellschaft, in der die Geschlechterrollen streng nach „natürlichen“ 
Prinzipien verteilt sind. Da die Männer schon keine Kinder bekommen, 
so sollen sie sie wenigstens aufziehen, damit die Frauen arbeiten und 
die Familie ernähren können. Wenn auch sonst nicht viel nütze, zu 
einem sind die Männer immer gut: Schließlich tragen sie ja auch so 
hübsch aufreizende PHs11!

Aber Petronius, die Hauptfigur des Romans, ist nicht damit zufrieden. 
Er will mehr vom Leben, ist mit der ihm zugeteilten Rolle nicht ein­
verstanden: Er will Selbstbestimmung. – Wir verfolgen seinen Lebens­
weg, immer aggressiver, aktiver Frauen und sanfter, gefühlsbetonter 
Männer von einem schwärmerischen Jüngling zu einem bewussten 
Maskulinisten, der seinen PH öffentlich verbrennt und für die Befreiung 
der Männer zu arbeiten beginnt, trotz aller Schwierigkeiten und Rück­
schläge.

7.1. Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie

Die Gleichberechtigung der Geschlechter war zumindest indirekt schon lange 
vor dem 20. Jahrhundert ein Thema in der Philosophie, auch wenn aus der 
Antike und dem Mittelalter keine wirklich kritischen Reflexionen überliefert 
sind. Die Debatte über Rollenbilder – und damit auch über die Stellung der 
Frau in der Gesellschaft – reicht jedoch bis ins alte Athen zurück. Auch die 
„üblichen Verdächtigen“, Platon und Aristoteles, machten sich dazu Gedanken 
– mit erheblichen Unterschieden im Ergebnis!

So argumentierte Platon bereits in seiner Politeia für die Gleichstellung der 
Geschlechter und traute Frauen dieselben gesellschaftlichen Rollen zu, die 

10 Beauvoir, S. (2005) Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Übersetzt von Eva Rechel-Mer­
tens. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 334.

11 PH = Penishalter, Anmerkung J.N.

143

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damals ausschließlich Männern vorbehalten waren. Aristoteles vertrat hinge­
gen ein ganz anderes Bild: Frauen seien von Natur aus emotionaler, weniger 
rational und deshalb Männern untergeordnet. Er verwies Frauen auf den 
häuslichen Bereich, Männern hingegen sprach er die öffentliche Sphäre zu. 
Es wäre jedoch ungerecht, Aristoteles allein als Urheber eines sexistischen 
Frauenbildes anzuklagen. Die jahrhundertelange Benachteiligung der Frauen 
hat nämlich vielfältige kulturelle, religiöse und gesellschaftliche Wurzeln, die 
weit über die aristotelische Philosophie hinausgehen. Deutlich wird in diesem 
Gegensatz zwischen Platon und Aristoteles jedoch ein Grundkonflikt, dessen 
Spuren noch heute in der Diskussion um Gleichstellung sichtbar sind.

Mehr als zwei Jahrtausende später beschäftigten sich Denker wie Mary Wolls­
tonecraft und John Stuart Mill im 18. und 19. Jahrhundert mit Fragen der 
Gleichberechtigung. Wollstonecraft, die sich in ihrem 1792 erschienenen Buch 
A Vindication of the Rights of Woman für gleiche Bildungs- und Berufschancen 
für Frauen einsetzte, und Mill, der in The Subjection of Women (1869) die 
Unterdrückung der Frau als Hindernis für die gesellschaftliche Entwicklung 
betrachtete, prägten die weitere Diskussion maßgeblich. Beide erkannten, dass 
die volle Entfaltung des menschlichen Potenzials nur durch die Gleichstellung 
der Geschlechter erreicht werden kann.

Simone de Beauvoir erweiterte die Debatte schließlich entscheidend mit ihrem 
Hauptwerk Das andere Geschlecht (Le Deuxième Sexe, 1949). Sie analysierte, 
dass Geschlechterrollen keine natürlichen Gegebenheiten sind, sondern gesell­
schaftliche Konstruktionen, die Frauen in eine untergeordnete Position zwin­
gen. Ihr berühmtes Diktum Man wird nicht als Frau geboren, man wird dazu 
gemacht bringt ihre Argumentation auf den Punkt.

Judith Butler (* 1956) hat den Diskurs rund um Beauvoirs Vorarbeiten weiter­
geführt, indem sie postulierte, dass Geschlecht performativ sei – also keine 
biologische Gegebenheit, sondern etwas, das durch gesellschaftlich wiederhol­
te Handlungen und Diskurse erst hergestellt wird. In Das Unbehagen der Ge­
schlechter (1990) betont Butler, dass geschlechtsspezifische Rollenzuschreibun­
gen nicht statisch sind, sondern durch gezielte Interventionen aufgebrochen 
werden können.

Der intersektionale Ansatz gewinnt seit Ende des 20. Jahrhunderts in den 
Debatten um Geschlechtergerechtigkeit ebenfalls zunehmend an Bedeutung. 
Philosophinnen wie Kimberlé Crenshaw (1989) und Bell Hooks (2014) weisen 
darauf hin, dass Geschlechtergerechtigkeit nur erreicht werden kann, wenn 
alle Formen von Unterdrückung – sei es aufgrund von Rasse, Klasse oder 

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

144

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sexueller Orientierung – berücksichtigt werden. Dies ist besonders relevant für 
die Arbeit mit mehrfach marginalisierten Gruppen.

Denkanstoß 
Stell dir zum Beispiel eine junge Frau mit Migrationshintergrund 
vor, die in einem benachteiligten Stadtteil lebt und eine Ausbildung 
machen möchte. Doch sie stößt auf doppelte Hürden: Einerseits wird 
sie mit traditionellen Rollenerwartungen konfrontiert, andererseits 
erlebt sie strukturelle Diskriminierung aufgrund ihrer Herkunft, bei­
spielsweise durch Vorurteile im Bewerbungsprozess, eingeschränkte 
Zugänge zu Netzwerken oder die Unsicherheit ihres Aufenthaltssta­
tus. Sprachliche Barrieren, fehlende finanzielle Ressourcen und ge­
sellschaftliche Zuschreibungen verstärken diese Benachteiligung. Ein 
Ansatz, der nur auf Geschlechtergerechtigkeit oder nur auf soziale 
Integration setzt, greift hier zu kurz. Erst wenn all diese Faktoren 
gemeinsam betrachtet werden, lassen sich gezielte Unterstützungs­
angebote schaffen, etwa durch Programme, die Sprachförderung, 
rechtliche Beratung und berufliche Orientierung kombinieren. Ein 
intersektionaler Blick hilft, solche Überschneidungen sichtbar zu ma­
chen.

Damit zeigt sich, dass die Auseinandersetzung mit Geschlechtergerechtigkeit
für die Soziale Arbeit mehr als eine theoretische Frage ist. Sie ist eine prak­
tische Notwendigkeit, die Fachkräfte dazu auffordert, nicht nur individuelle 
Hilfe zu leisten, sondern auch die strukturellen Bedingungen zu hinterfragen, 
die Ungleichheiten verfestigen. Wie insbesondere die Analyse der Geschlech­
terrollen durch Simone de Beauvoir praxisrelevante Perspektiven für die So­
ziale Arbeit eröffnet und welche Handlungsmöglichkeiten sich daraus ergeben, 
wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels vertieft.

Damit noch einmal zurück zu den Töchtern Egalias: Der Klappentext veran­
schaulicht auf eindrückliche Weise, wie Geschlechterrollen als soziale Kon­
struktionen wirken. In der fiktiven Gesellschaft Egalias, in der Männer die 
untergeordnete Position einnehmen, zeigt sich, wie vermeintlich natürliche 
Prinzipien zur Rechtfertigung von Machtverhältnissen herangezogen werden. 
Die satirische Umkehrung verdeutlicht, dass solche Normen womöglich nicht 
alleine in der Biologie begründbar sind, sondern durch kulturelle und soziale 
Praktiken geformt werden. Ähnlich wie Platon in seiner Politeia die Gleichheit 
der Geschlechter in Bezug auf ihre Fähigkeiten betonte, wird in Brantenbergs 
Roman die Willkürlichkeit solcher Rollenbilder durch die verblüffend über­
zeugende Möglichkeit der Verkehrung entlarvt. Die Logik von Aristoteles‘ Ar­

7.1. Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie

145

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gumentation, die Frauen eine wesensmäßig untergeordnete Rolle zuschreibt, 
wird ad absurdum geführt, indem dieselbe Logik scheinbar problemlos auf 
Männer angewandt werden kann.

In Verbindung mit Simone de Beauvoirs Analyse, dass man nicht als Frau 
geboren wird, sondern dazu gemacht wird, wird in Die Töchter Egalias erleb­
bar, wie tiefgreifend solche Konstruktionen wirken. Die Männer in Egalia, 
die von Geburt an in ihre Rolle als häusliche Unterstützer gedrängt werden, 
erfahren das, was Beauvoir als Immanenz beschreibt: die Begrenzung des 
Lebenshorizonts auf repetitive und restriktive Aufgaben, welche die Möglich­
keit zur Selbstverwirklichung einschränken. Ihr Streben nach Freiheit und 
Selbstbestimmung, symbolisiert durch die Rebellion von Petronius, reflektiert 
den existenziellen Kampf, der auch in Beauvoirs Werk allgegenwärtig ist.

Beide Werke machen auf ihre Weise erfahrbar, wie Machtstrukturen und Ge­
schlechterrollen wirken und die Betroffenen in ihrer Identität und ihren Mög­
lichkeiten einschränken. Die Parallelen zwischen den Kämpfen der Männer in 
Egalia und der realen Ungleichheit, mit der Frauen in vielen Teilen der Welt 
konfrontiert sind, bieten eine intelligible Grundlage, um die Dringlichkeit von 
Gleichstellung und die Hinterfragung starrer Rollenbilder zu betonen. Die 
gesellschaftliche Dynamik, die Brantenberg in ihrem Roman schildert, erin­
nert daran, dass die Dekonstruktion solcher Machtverhältnisse kein einfacher 
Prozess ist, sondern Mut und beharrliches Engagement erfordert – sowohl von 
den Betroffenen selbst als auch von denjenigen, die sie unterstützen.

Der Roman und seine Wirkung wären ohne die philosophische Grundlage, die 
Simone de Beauvoir geliefert hat, aber wohl gar nicht denkbar. Im Folgenden 
werfen wir daher einen genaueren Blick auf die große französische Existenzia­
listin und Feministin.

7.2. Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext

Simone de Beauvoir wurde am 9. Januar 1908 in Paris in eine wohlhabende, 
zutiefst konservative Familie hineingeboren. Ihre Erziehung war geprägt von 
den strengen Werten der katholischen Schule. Doch schon früh zeigte sich ihr 
Drang nach intellektueller Freiheit und Unabhängigkeit. Dieser Drang führte 
sie schließlich an die renommierte Sorbonne, wo sie Philosophie studierte 
und Jean-Paul Sartre begegnete. Es begann eine Freundschaft, die nicht nur 
ihr Leben, sondern auch die intellektuelle Landschaft Frankreichs im 20. Jahr­

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

146

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hundert über viele Jahre prägen sollte. Die Beziehung zwischen den beiden 
war unkonventionell: Neben einer Liebesbeziehung verband sie auch eine 
intellektuelle Partnerschaft auf Augenhöhe, die von gegenseitiger Inspiration 
und Unterstützung geprägt war.

Die Verbindung von persönlicher Erfahrung, philosophischer Klarheit und 
gesellschaftskritischer Schärfe findet ihren Höhepunkt in Beauvoirs bahnbre­
chendem Werk Das andere Geschlecht (1949), einer umfassenden Untersu­
chung zur Rolle und Stellung der Frau in Gesellschaft und Kultur.

Interessanterweise stützt sich ihre Analyse auf ein breites Spektrum von Dis­
ziplinen: Philosophie, Soziologie, Psychologie und literaturwissenschaftliche 
Analyse fließen in ihre Überlegungen ein. Sie zeigt, wie Mythen, religiöse Er­
zählungen und literarische Werke dazu beigetragen haben, die Vorstellung von 
Weiblichkeit als passiv, emotional und schwach zu prägen. Ein anschauliches 
Beispiel ihrer Analyse ist die Darstellung von Frauen als Verführerinnen und 
Trägerinnen der Sünde in der christlichen Mythologie, insbesondere im Bild 
der Eva. Dieses Bild hat sich tief in das kollektive Bewusstsein eingegraben 
und wirkt bis in die Moderne fort, beispielsweise wenn Mädchen oder Frauen 
für sexuelle Übergriffe auf sich selbst verantwortlich gemacht werden, weil sie 
sich angeblich zu freizügig gekleidet haben. In Das andere Geschlecht dekon­
struiert sie diese Mythen mit großer Sorgfalt und zeigt, wie sie das Leben und 
das Selbstverständnis von Frauen über Jahrhunderte hinweg beeinflusst haben.

Die Veröffentlichung dieses Werkes war ein Wendepunkt, der Frauen auf der 
ganzen Welt ermutigte, ihre gesellschaftliche Stellung infrage zu stellen und 
für ihre Rechte zu kämpfen. Doch diese revolutionäre Stimme stieß auch 
auf Widerstand. Vor allem konservative Kreise, die stark an traditionellen 
Rollenbildern festhielten, sahen in de Beauvoir eine radikale Denkerin, die 
die gesellschaftliche Ordnung gefährdete. Dieser Widerstand zeigt aber auch 
die Kraft und das revolutionäre Potenzial ihrer Ideen – sie rüttelten an den 
Grundfesten der bestehenden Geschlechterhierarchien!

Neben ihrer philosophischen Arbeit war de Beauvoir auch eine engagierte 
politische Aktivistin. Sie setzte sich leidenschaftlich für die Frauenbewegung, 
den Antikolonialismus und die Menschenrechte ein und wurde so zu einer 
wichtigen Stimme in den politischen und sozialen Kämpfen ihrer Zeit.

Simone de Beauvoir starb am 14. April 1986 in Paris, doch ihre Ideen und 
ihr Engagement haben die feministische und philosophische Debatte bis heute 
nachhaltig geprägt. Sie hinterließ ein intellektuelles Erbe, das auch für die 

7.2. Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext

147

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Soziale Arbeit von großem Wert ist, da es zeigt, wie theoretische Überlegungen 
in aktives Handeln umgesetzt werden können. In den folgenden Kapiteln 
werden wir ihre zentralen Begriffe und Konzepte näher beleuchten und nach 
konkreten Implikationen für die Praxis der Sozialen Arbeit fragen.

7.3. Zentrale Begriffe und Ideen

In Das andere Geschlecht legt Simone de Beauvoir die Mechanismen offen, 
durch die Frauen in patriarchalen Gesellschaften in eine untergeordnete 
Rolle gedrängt werden. Dabei sind drei zentrale Konzepte eng miteinander 
verknüpft: Der Begriff des „Anderen” beschreibt, wie Frauen nicht als eigen­
ständige Subjekte, sondern in Relation zum Mann definiert werden. Die 
soziale Konstruktion des Geschlechts zeigt, dass diese Ungleichheit nicht 
naturgegeben ist, sondern durch Erziehung und gesellschaftliche Normen 
entsteht. Schließlich verdeutlichen die Begriffe Transzendenz und Immanenz, 
wie Männern aktive Selbstverwirklichung ermöglicht wird, während Frauen in 
statischen Rollen verharren. Diese Zusammenhänge sind entscheidend, um de 
Beauvoirs Kritik an den bestehenden Geschlechterverhältnissen zu verstehen.

Der Begriff des „Anderen”

Ein zentraler Begriff in de Beauvoirs Analyse ist der des Anderen. Um diesen 
Begriff zu verstehen, ist es hilfreich, sich vor Augen zu führen, wie Identität
und Macht in unserer Gesellschaft oft funktionieren. In vielen Kulturen gilt 
der Mann als das normative Ich, das die Regeln und Maßstäbe setzt. Frauen 
hingegen werden als das „Andere” gesehen – nicht als eigenständige Individu­
en, sondern in Relation zum Mann.

De Beauvoir erklärt, dass Frauen durch diese Dichotomie in eine untergeord­
nete Position gedrängt werden. Sie sind nicht einfach Menschen mit eigenen 
Wünschen und Zielen, sondern werden in Relation zu Männern definiert. 
Ihre Identität und ihr Wert hängen laut de Beauvoir davon ab, wie sie im 
Verhältnis zum Mann gesehen werden. Schon in der Einleitung schreibt sie: 
„Die Menschheit ist männlich, und der Mann definiert die Frau nicht als 
solche, sondern im Vergleich zu sich selbst: Sie wird nicht als autonomes 
Wesen angesehen.“

Ein alltägliches Beispiel, das dies verdeutlicht, ist die Wahrnehmung und Be­
handlung von berufstätigen Frauen im Vergleich zu ihren männlichen Kolle­

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

148

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen. Nehmen wir eine Frau in einer Führungsposition. Oft wird ihre Leistung 
nicht unabhängig von ihrem Geschlecht betrachtet, sondern im Vergleich zu 
ihren männlichen Kollegen bewertet. Wenn eine Frau beispielsweise ein gro­
ßes Projekt erfolgreich leitet, hörte man noch vor kurzem häufig Kommentare 
wie: „Das hat sie gut gemacht, besonders für eine Frau.“ Solche Aussagen 
implizieren, dass der Erfolg der Frau erstaunlich ist, weil sie eine Frau ist, und 
setzen ihren Erfolg in Beziehung zu männlichen Standards, anstatt ihn für 
sich stehen zu lassen. Ein männlicher Kollege würde dagegen wahrscheinlich 
einfach für seine Leistung gelobt werden, ohne dass sein Geschlecht in die 
Bewertung einfließt.

Dieses Konzept des „Anderen“ verdeutlicht, wie tief die Ungleichheit der 
Geschlechter im gesellschaftlichen Denken und damit auch in den Köpfen 
der Menschen verwurzelt ist. Frauen werden oft nicht als eigenständige In­
dividuen wahrgenommen, sondern in ihrer Beziehung zu Männern. Diese 
Fremdbestimmung schränkt ihre Möglichkeiten und Freiheiten subtil ein.

Geschlecht als soziale Konstruktion

De Beauvoir argumentiert, dass die Gesellschaft Frauen in bestimmte Rollen 
drängt, die ihre Möglichkeiten und Freiheiten einschränken. Diese Rollen 
werden durch Erziehung, Bildung und kulturelle Normen verstärkt und repro­
duziert. Um diese These zu veranschaulichen, beschreibt sie beispielsweise, 
wie Mädchen von klein auf zur Passivität erzogen werden, während Jungen 
ermutigt werden, aktiv und unabhängig zu sein. In vielen Kulturen werden 
Mädchen beispielsweise dazu angehalten, still und gehorsam zu sein, während 
Jungen dazu ermutigt werden, mutig und abenteuerlustig zu sein. Diese unter­
schiedlichen Erwartungen und Erziehungsstile führen dazu, dass Frauen in 
vielen Lebensbereichen benachteiligt sind.

Ein anschauliches Beispiel für die soziale Konstruktion von Geschlecht 
findet sich in der Spielzeugindustrie. Schon früh werden Kinder durch ge­
schlechtsspezifisches Spielzeug beeinflusst. Mädchen werden häufig Puppen, 
Spielküchen und Schminksets angeboten, während Jungen Autos, Baukästen 
und Sportgeräte bekommen. Diese Spielzeuge vermitteln unterschiedliche 
Botschaften: Puppen und Spielküchen fördern fürsorgliche und häusliche 
Fähigkeiten, Baukästen und Sportgeräte hingegen technische und körperliche. 
Durch diese unterschiedlichen Spielweisen entwickeln sich Mädchen und Jun­
gen in unterschiedliche Richtungen und erwerben unterschiedliche Fähigkei­
ten und Interessen.

7.3. Zentrale Begriffe und Ideen

149

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Trennung wird durch Medien und Werbung, die häufig stereotype Ge­
schlechterrollen darstellen, noch verstärkt (wenngleich sich dies in letzter Zeit
etwas geändert hat). In Kinderfilmen und Fernsehsendungen werden Mäd­
chen häufig als Prinzessinnen oder Hausfrauen dargestellt, während Jungen 
die Rolle von Helden und Abenteurern übernehmen. Solche Darstellungen 
prägen die Vorstellungen von Kindern darüber, was es bedeutet, ein Mädchen 
oder ein Junge zu sein, und beeinflussen ihre Selbstwahrnehmung sowie ihre 
Erwartungen an die Zukunft.

Diese Muster setzen sich in der Schule fort. Untersuchungen haben schon 
in den 1990er-Jahren gezeigt, dass Lehrkräfte oft unbewusst geschlechtsspezifi­
sche Erwartungen an ihre Schülerinnen und Schüler haben. Mädchen werden 
häufiger für ihre Mitarbeit und ihr gutes Benehmen gelobt, während Jungen 
für ihre Leistungen in den Naturwissenschaften und im Sport Anerkennung 
erhalten (vgl. z. B. Tiedemann 1995). Diese unterschiedlichen Erwartungen 
und Belohnungen können die akademischen und beruflichen Ambitionen von 
Mädchen und Jungen nachhaltig beeinflussen.

Die Auswirkungen dieser sozialen Konstruktionen sind auch im Erwachse­
nenalter noch sichtbar. So sind Frauen häufig in weiblich dominierten Berufen 
wie Pflege, Erziehung und Verwaltung tätig, während Männer in technischen 
Berufen und Führungspositionen überrepräsentiert sind. Diese berufliche Se­
gregation spiegelt jedoch nicht die natürlichen Fähigkeiten oder Interessen der 
Geschlechter wider, sondern soziale Normen und Erwartungen, die bereits in 
frühester Kindheit vermittelt werden.

Die soziale Konstruktion von Geschlecht hat weitreichende Auswirkungen auf 
die Lebensmöglichkeiten und die Freiheit von Frauen und Männern. Indem 
de Beauvoir diese Konstruktionen aufdeckt und kritisiert, fordert sie die Ge­
sellschaft dazu auf, die Geschlechterrollen zu hinterfragen und zu verändern. 
Sie plädiert für eine Gesellschaft, in der Menschen nicht durch ihr Geschlecht 
eingeschränkt werden, sondern die Freiheit haben, ihren eigenen Weg zu 
gehen und ihre Potenziale voll auszuschöpfen.

Transzendenz und Immanenz

Transzendenz und Immanenz sind zwei weitere Schlüsselbegriffe in de Beau­
voirs Werk. Sie stammen ursprünglich aus der Existenzphilosophie und spie­
len in ihrer Analyse der Geschlechterrollen eine wichtige Rolle.

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

150

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transzendenz bezieht sich auf das Bestreben des Menschen, über seine gegen­
wärtige Situation hinauszugehen, neue Ziele zu erreichen und seine Existenz
aktiv zu gestalten. Es ist die Fähigkeit des Individuums, sich selbst zu definie­
ren und seine Zukunft zu gestalten. Transzendenz steht für Freiheit, Kreativität 
und das Streben nach Selbstverwirklichung.

Immanenz hingegen beschreibt einen Zustand des Verharrens und der Stagna­
tion, in dem das Individuum auf seine gegenwärtigen Umstände und Rollen 
beschränkt bleibt. Es ist ein Zustand, in dem der Einzelne nicht die Freiheit
oder die Möglichkeit hat, über seine gegenwärtige Situation hinauszugehen 
oder sich zu entfalten. Immanenz bedeutet Passivität, Einschränkung und 
Unterordnung.

De Beauvoir argumentiert, dass die patriarchale Gesellschaft Frauen systema­
tisch in die Immanenz drängt, während Männer zur Transzendenz ermutigt 
werden. Frauen werden auf häusliche und reproduktive Rollen beschränkt, 
was sie in einem Zustand der Stagnation und Wiederholung hält. Sie sind 
auf die Erfüllung biologischer Funktionen und gesellschaftlicher Erwartungen 
begrenzt und haben oft nicht die Möglichkeit, ihre individuellen Potenziale zu 
entfalten und ihr Leben aktiv zu gestalten.

Im Gegensatz dazu wird der Mann in der klassischen Variante als Haupt- 
oder gar Alleinverdiener in seiner beruflichen und persönlichen Entwicklung 
gefördert. Seine Arbeit ermöglicht es ihm, über seine gegenwärtige Situation 
hinauszugehen und neue Ziele zu erreichen – ein klarer Ausdruck von Trans­
zendenz.

De Beauvoir versucht also zu zeigen, wie die klassische Rollenverteilung die 
Freiheit und das Potenzial von Frauen einschränkt. Sie fordert einen gesell­
schaftlichen Wandel, der es Frauen ermöglicht, die gleichen Chancen zur 
Transzendenz zu haben wie Männer. Das bedeutet, dass Frauen nicht nur 
Zugang zu Bildung und beruflichen Möglichkeiten haben sollten, sondern 
auch die Freiheit, ihren Lebensweg selbst zu bestimmen und ihre Potenziale 
voll auszuschöpfen.

Anhand der Analyse von Transzendenz und Immanenz zeigt de Beauvoir die 
strukturellen Ungleichheiten auf, die Frauen daran hindern, ein erfülltes und 
selbstbestimmtes Leben zu führen. Sie macht deutlich, wie wichtig es ist, die 
sozialen und kulturellen Normen zu verändern, die Frauen in die Immanenz 
drängen. De Beauvoir plädiert für eine Gesellschaft, in der alle Menschen 

7.3. Zentrale Begriffe und Ideen

151

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Freiheit haben, ihren eigenen Weg zu gehen und ihre Existenz aktiv zu 
gestalten.

Fazit

Simone de Beauvoirs feministische Philosophie hat die philosophische Refle­
xion über Geschlechterrollen und Geschlechtergerechtigkeit nachhaltig verän­
dert, indem sie tief verwurzelte Ungleichheiten ins Bewusstsein breiter Bevöl­
kerungsschichten rückte. Dies ermöglichte es vielen Frauen, ihre eigene Situa­
tion und die auferlegten Beschränkungen zu hinterfragen, und es forderte die 
Gesellschaft auf, die damit verbundenen Ungerechtigkeiten zu überwinden.

De Beauvoir inspirierte Generationen von Frauen, ihre eigene Autonomie und 
Freiheit zu fordern, und legte den Grundstein für viele der Fortschritte, die wir 
heute im Bereich der Gleichstellung der Geschlechter sehen. Ihr Werk bleibt 
eine unverzichtbare Quelle der Inspiration und eine Richtschnur für alle, die 
sich für eine geschlechtergerechte Welt einsetzen.

7.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Insbesondere ihr Verständnis von Geschlecht als soziale Konstruktion und 
die Dichotomie von Transzendenz und Immanenz ermöglichen es Sozialarbei­
tenden, die subtilen und oft unsichtbaren Barrieren sowie die internalisierten 
Geschlechterstereotype zu erkennen, die Frauen und Mädchen in ihrer per­
sönlichen Entfaltung einschränken.

Geschlechterstereotype überwinden: Potenziale und Hindernisse

Die Überwindung von Geschlechterstereotypen ist in vielen Handlungsfeldern 
ein strukturelles Anliegen der Sozialen Arbeit. Indem traditionelle Geschlech­
terbilder infrage gestellt werden, eröffnen sich Männern und Frauen neue 
Wege, ihre Fähigkeiten und Interessen frei von gesellschaftlichen Zwängen zu 
entfalten. Ein konkretes Beispiel aus der Praxis könnte eine Sozialarbeiterin 
sein, die in einem Berufsorientierungsprojekt arbeitet und gezielt versucht, 
Mädchen über technische und naturwissenschaftliche Berufe zu informieren, 
während sie Jungen für Berufe im sozialen oder pädagogischen Bereich sensi­
bilisiert. Genau dies wird mit dem mittlerweile etablierten Konzept des Girls’ 
Day bzw. Boys’ Day intendiert.

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

152

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist jedoch auch bedeutsam, die Herausforderungen zu erkennen, die sich 
bei der Auseinandersetzung mit Geschlechterrollen in der Praxis ergeben kön­
nen. Geschlechterrollen sind tief in gesellschaftlichen Strukturen und indivi­
duellen Lebensentwürfen verankert. Oft stoßen wir auf Widerstände, wenn 
wir alternative Perspektiven eröffnen wollen. Diese Widerstände kommen 
nicht nur aus dem Umfeld, sondern auch von den Betroffenen selbst, die zum 
Teil sehr stark an ihren eigenen Vorstellungen von Geschlecht und Identität
festhalten. So kann eine Frau, die viele Jahre in der Rolle der Hausfrau und 
Mutter verbracht hat, abweisend reagieren, wenn ihr Möglichkeiten zur beruf­
lichen Weiterbildung oder zur Teilnahme an anderen gesellschaftlichen Akti­
vitäten angeboten werden. Sie könnte sich (zurecht!) herabgewürdigt fühlen, 
wenn wir ihre Lebensleistung in Familie und Haushalt im Sinne de Beauvoirs 
auf eine tägliche Repetition reduzieren, die sie in der Immanenz hält, und ihr 
nun zeigen wollen, wie man „richtig gleichberechtigt“ lebt.

Hier ist also Reflexion und Sensibilität gefragt. Es geht nicht darum, diese Frau 
in eine bestimmte Richtung zu drängen (neudeutsch: zu „nudgen“), sondern 
ihr neue Optionen aufzuzeigen und sie in ihrem individuellen Entscheidungs­
prozess zu begleiten. So kann sie für sich selbst herausfinden, welche Rolle 
sie in Zukunft einnehmen möchte – sei es die Beibehaltung des bisherigen 
Lebensentwurfs oder die Entdeckung neuer Wege. Mit anderen Worten: Es 
geht darum, Möglichkeitsräume zu eröffnen und zu fördern – zunächst im 
Denken, dann auch im Handeln. Barrieren sollen so weit abgebaut werden, 
dass Frauen und Mädchen ihre Entscheidungen tatsächlich frei und ohne 
Angst vor sozialem Druck, Sanktionen oder inneren Zwängen treffen können. 
Es geht nicht um eine subtile Lenkung in eine vermeintlich bessere Richtung, 
sondern darum, echte Wahlfreiheit zu schaffen, die nicht durch unsichtbare 
Regeln oder tradierte Rollenbilder begrenzt wird.

Widerstände gegen Veränderung und Chancen durch die Dekonstruktion 
von Rollenbildern

Da die Soziale Arbeit oft tief in die Lebenswelten ihrer Klientinnen und 
Klienten eingreift, steht sie in einem Spannungsfeld zwischen notwendiger 
Unterstützung und dem Respekt vor der Autonomie des Individuums. Dieses 
Spannungsverhältnis erfordert von Fachkräften ein hohes Maß an Reflexivität 
und Sensibilität, um die Balance zwischen Hilfe und Kontrolle zu wahren. 
Ein liberales Gesellschaftsverständnis legt eine strikte Trennung zwischen 
öffentlicher und privater Sphäre nahe. De Beauvoir zeigt jedoch, dass diese 
Trennung oft dazu dient, bestehende Ungleichheiten zu verschleiern und zu 

7.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

153

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legitimieren – insbesondere, wenn es um die Stellung der Frau oder anderer 
marginalisierter Gruppen in Familien oder im Gemeinwesen geht.

Für Sozialarbeiterinnen bedeutet dies, dass sie sich nicht unkritisch auf be­
stehende gesellschaftliche Normen und Strukturen stützen sollten, sondern 
erkennen müssen, wie diese die Lebensrealitäten der Klientinnen beeinflussen. 
In der Praxis der Sozialen Arbeit bedeutet dies, dass Fachkräfte besonders auf 
die Bedingungen achten sollten, unter denen Menschen ihre Entscheidungen 
treffen. Ist eine freie Wahl tatsächlich frei, wenn sie durch gesellschaftliche 
Erwartungen oder ökonomische Abhängigkeiten bestimmt wird?

Hier gilt es, einen Weg zu finden, der einerseits die strukturellen Mechanismen 
von Benachteiligung sichtbar macht und andererseits die Selbstbestimmung
der Klientinnen respektiert. De Beauvoirs Warnung vor der Immanenz, also 
dem Festgeschriebensein in gesellschaftlich zugeschriebenen Rollen, kann in 
der Praxis der Sozialen Arbeit als Hinweis verstanden werden, Klientinnen 
nicht in bestehende Strukturen einzuordnen oder sie in vorgegebenen Bah­
nen lenken zu wollen. Stattdessen sollten professionelle Fachkräfte Räume 
der Transzendenz ermöglichen und somit Wege eröffnen, die es Frauen er­
lauben, über die gegenwärtigen Bedingungen hinauszuwachsen und eigene 
Handlungsoptionen zu entwickeln.

Soziale Arbeit trägt dazu bei, Frauen vor einer Festschreibung auf Immanenz 
im Sinne Simone de Beauvoirs zu bewahren, indem sie Handlungsspielräume 
erweitert und individuelle Selbstbestimmung stärkt. Das zeigt sich in allen 
Handlungsfeldern: In der Jugendhilfe werden Mädchen ermutigt, sich von tra­
ditionellen Geschlechterrollen zu lösen und beispielsweise technische Berufe 
zu ergreifen, die ihnen eigenständige Entwicklungschancen eröffnen. In der 
Wohnungslosenhilfe werden Frauen nicht nur konkret vor Gewalt geschützt, 
sondern dabei unterstützt, dauerhaft eigenständigen Wohnraum zu finden, 
um einer Rückkehr in Abhängigkeiten vorzubeugen. Ähnlich zielt die Straffäl­
ligenhilfe darauf, Frauen Wege aufzuzeigen, destruktive Milieus hinter sich 
zu lassen und ein selbstbestimmtes Leben zu führen. In der Behindertenhilfe 
werden Frauen darin unterstützt, autonom über ihre Lebensführung und All­
tagsgestaltung zu entscheiden, statt fremdbestimmt zu werden. Auch in der 
Migrationsberatung wird weiblichen Geflüchteten durch Bildung und Arbeit 
die Möglichkeit eröffnet, sich aktiv aus ihrer häufig erzwungenen Passivität 
zu befreien. In der Altenhilfe schließlich werden pflegebedürftige Frauen nicht 
auf eine passive Empfängerrolle reduziert, sondern aktiv an Entscheidungen 
über ihre Versorgung beteiligt. In all diesen Bereichen verfolgt Soziale Arbeit 

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

154

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Ziel, Frauen durch die Erweiterung ihrer Handlungsmöglichkeiten vor 
einer Existenz in reiner Immanenz zu schützen.

Dies erfordert eine dialogische Praxis, die nicht übergriffig agiert, sondern da­
zu befähigt, eigene Perspektiven und Alternativen zu entwickeln. Sozialarbei­
terinnen sollten sich also nicht als diejenigen verstehen, die vorgeben, was ein 
gutes Leben ist, sondern als Begleiterinnen, die Menschen dabei unterstützen, 
ihre eigenen Möglichkeiten zu erweitern. Praktisch bedeutet das, nicht nur 
Unterstützung anzubieten, sondern auch kritische Fragen zu stellen. Welche 
Zwänge verhindern, dass eine Person ihre eigenen Potenziale entfaltet? Welche 
gesellschaftlichen Barrieren machen Autonomie schwierig? Und welche Res­
sourcen können dabei helfen, diese Barrieren zu überwinden?

Fazit

De Beauvoir macht deutlich, dass Geschlechtergerechtigkeit nicht entsteht, 
indem man sich einfach in bestehende Strukturen einfügt und diese damit 
unwillkürlich reproduziert. Sie entsteht durch die Auseinandersetzung mit 
gesellschaftlichen und kulturellen Kräften, die Menschen davon abhalten, ihr 
Leben so zu gestalten, wie sie es wollen. Für die Soziale Arbeit bedeutet dies, 
dass sie nicht so tun kann, als wäre sie neutral. Sie hat die Aufgabe, Strukturen, 
die insbesondere Frauen und Mädchen in ihrer Lebensführung einschränken, 
offenzulegen, ohne den Menschen dabei ihre Eigenständigkeit zu nehmen. Es 
geht darum, genau hinzuhören, Barrieren sichtbar zu machen und Wege auf­
zuzeigen, die echte Wahlmöglichkeiten schaffen. Nicht vorschreiben, sondern 
begleiten. Nicht lenken, sondern unterstützen.

7.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Reflexion eigener Rollenbilder und Vorurteile 
Gesellschaftliche Normen beeinflussen unser Denken über Geschlecht oft 
unbewusst. Welche Bilder von „männlich“ und „weiblich“ haben wir verin­
nerlicht? Inwiefern prägen diese unsere berufliche Praxis in der Sozialen 
Arbeit? Eine bewusste Auseinandersetzung damit hilft, stereotype Erwar­
tungen zu erkennen und aktiv Geschlechtergerechtigkeit zu fördern. Wie 
kann diese Reflexion konkret im Berufsalltag aussehen?

2. Intersektionalität und strukturelle Geschlechtergerechtigkeit
Geschlechterungleichheit überschneidet sich mit anderen Formen der Dis­
kriminierung – etwa Rassismus, Klassismus oder Ableismus. Welche Barrie­

7.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

155

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren entstehen dadurch für Betroffene? Soziale Arbeit muss diese Mehrfach­
diskriminierungen erkennen und abbauen. Welche Ansätze gibt es bereits, 
und welche politischen Veränderungen sind nötig, um nachhaltige Gleich­
stellung zu erreichen?

3. Praxisnaher Perspektivenwechsel und kritische Selbstreflexion 
Auch Soziale Arbeit kann unbewusst traditionelle Geschlechterrollen repro­
duzieren. Wie lassen sich solche Mechanismen hinterfragen? Empathie und 
Perspektivwechsel helfen, Lebensrealitäten marginalisierter Gruppen besser 
zu verstehen. Welche konkreten Praxisbeispiele zeigen, wie Geschlechterge­
rechtigkeit gefördert werden kann?

Quellen und Literatur 

Quellen

Butler, J. (1990): Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. 
New York: Routledge. [Deutsche Übersetzung: Butler, J. (1991): Das 
Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.]

Crenshaw, K. (1989): Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory 
and Antiracist Politics. University of Chicago Legal Forum.

de Beauvoir, S. (1949): Le Deuxième Sexe. Paris: Gallimard. [Deutsche 
Übersetzung: de Beauvoir, S. (2005): Das andere Geschlecht. Sitte und 
Sexus der Frau. Übers. von E. Rechel-Mertens. Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt.]

hooks, b. (2014): Feminist Theory: From Margin to Center. 3rd ed. Abing­
don: Routledge.

Mill, J. S. (1869): The Subjection of Women. London: Longmans, Green, 
Reader, and Dyer.

Tiedemann, J. (1995): Geschlechtstypische Erwartungen von Lehrkräften im 
Mathematikunterricht der Grundschule. In: Zeitschrift für Pädagogis­
che Psychologie, 9 (3–4), S. 153–161.

Wollstonecraft, M. (1792): A Vindication of the Rights of Woman. London: 
J. Johnson.

Weiterführende Literatur:

Korbik, J. (2017): Oh, Simone! Warum wir Beauvoir wiederentdecken soll­
ten. 6. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch.

Neubauer, L. (2023): Simone de Beauvoir: Eine illustrierte Biografie. Müns­
ter: Unrast Verlag.

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

156

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Helfen: Albert Schweitzer

Ich bin Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben will. 
Albert Schweitzer12

Gedankenexperiment zum Einstieg: Das Leben in meiner Hand 
Stell dir vor, du hältst in deiner Hand eine winzige Pflanze, gerade 
erst aus einem Samen gekeimt. Sie ist unscheinbar, ohne Blüten, 
ohne Früchte, ohne besonderen Nutzen. Du könntest sie mit einem 
einzigen Finger zerdrücken, und niemand würde es bemerken. Nie­
mand würde es dir vorwerfen, und die Welt würde sich unverändert 
weiterdrehen. Aber du zögerst. Warum? Was hält dich davon ab, 
etwas zu zerstören, das scheinbar keinerlei Bedeutung hat?

Nun stelle dir vor, diese Pflanze wird zu einer Ameise. Sie krabbelt 
über deine Handfläche, winzig, kaum wahrnehmbar. Würdest du sie 
zerdrücken? Wenn nicht – warum nicht? Weil sie lebt? Weil sie sich 
bewegt? Weil sie etwas empfindet, auch wenn du nicht genau weißt, 
was? Tausche die Ameise in Gedanken gegen ein verletztes Tier, 
einen Vogel mit gebrochenem Flügel, oder schließlich gegen einen 
Menschen. Spürst du, wie sich die Gewichtung deiner Entscheidung 
verändert? Doch warum? Was hat sich wirklich verändert, außer dei­
ner Wahrnehmung vom Wert des Lebens?

8.1. Helfen als Thema der Philosophie

Der Begriff des Helfens und die damit verbundenen Tugenden wie Mildtätig­
keit und Fürsorge ziehen sich, anders als man vielleicht denken mag, durch 
die Geschichte der Philosophie. Sie bieten spannende Erkenntnisse und Ein­
sichten für die Soziale Arbeit, um das eigene professionelle Handeln zu reflek­
tieren und zu verstehen. Von der Antike bis in die Gegenwart haben sich 
Menschen mit der Frage auseinandergesetzt, was es bedeutet, anderen wirklich 
zu helfen.

Aristoteles betont in seiner „Nikomachischen Ethik” die Tugend der Großzü­
gigkeit (Eleutheriotès) als Ausdruck eines gelungenen menschlichen Lebens. 
Für ihn liegt das wahre Maß des Helfens in der Balance zwischen Verschwen­
dung und Geiz – ein Aspekt, der uns in der Praxis daran erinnert, dass Hilfe

12 Schweitzer, A. (1974) Kultur und Ethik. In: Gesammelte Werke, Bd. 2. München: C.H. Beck, S. 377.

157

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nie einseitig oder aufdringlich sein darf, sondern im Austausch und Dialog mit 
dem Gegenüber entstehen sollte.

Die Stoiker, allen voran Seneca, verankerten das Helfen in der Idee der 
Menschenliebe (Philanthropia) und der gemeinsamen Verantwortung aller 
Menschen füreinander. Sie sahen im Helfen den Ausdruck einer natürlichen 
Verbundenheit, die jeden Einzelnen mit dem Ganzen der Menschheit verbin­
det.

Mit dem Aufkommen des Christentums rückte das Prinzip der Nächstenliebe
(Agape) in den Mittelpunkt des Helfens. Thomas von Aquin integrierte die­
sen Gedanken in seine Theologie, indem er die Nächstenliebe (Caritas) als 
Ausdruck der Gottes- und Nächstenliebe definierte. Helfen und Nächstenliebe 
sind jedoch nicht identisch, weshalb sie in dieser philosophischen Einführung 
getrennt voneinander behandelt werden.

In der Neuzeit wurde das philosophische Nachdenken über das Helfen insbe­
sondere durch Immanuel Kant und die Utilitaristen Jeremy Bentham und John 
Stuart Mill vorangetrieben: Kant führt uns mit seinem kategorischen Impera­
tiv zu der Erkenntnis, dass Helfen eine moralische Pflicht ist, die nicht von 
persönlichen Vorlieben oder Gefühlen abhängig gemacht werden kann. Im 
Gegensatz dazu betonen Bentham und Mill, dass die moralische Richtigkeit 
einer Handlung von ihren Konsequenzen abhängt. Nach dem Prinzip des 
größten Glücks ist Helfen dann geboten, wenn es das allgemeine Wohlbefin­
den maximiert. Während der Utilitarismus eine Handlung also nur dann für 
moralisch richtig hält, wenn sie tatsächlich positive Folgen hat, begründet 
Kant die Notwendigkeit des Helfens unabhängig von seinen Auswirkungen. 
Der kategorische Imperativ verlangt, dass eine Maxime nur dann moralisch 
gültig ist, wenn sie als allgemeines Gesetz gedacht werden kann. Würde also 
jeder Mensch egoistisch handeln und Hilfe verweigern, entstünde eine Gesell­
schaft, in der niemand auf Unterstützung zählen könnte – ein Widerspruch 
zum Prinzip einer rationalen und moralischen Gemeinschaft. Daraus folgt, 
dass Helfen nicht nur eine tugendhafte Handlung, sondern eine moralische 
Pflicht ist: Wir müssen anderen helfen, weil wir nicht wollen, dass Gleichgül­
tigkeit zum universellen Prinzip wird. Während Bentham und Mill das Helfen 
also aus seinen Folgen rechtfertigen, leitet Kant es aus der reinen Vernunft ab 
– als einen unabdingbaren Ausdruck moralischer Gesetzgebung.

Der Neo-Utilitarist Peter Singer und Albert Schweitzer schließlich bringen 
zwei sehr unterschiedliche, aber gleichermaßen inspirierende Perspektiven 
ein. Singer (1979) fordert dazu auf, sich der globalen Ungleichheiten bewusst 

8. Helfen: Albert Schweitzer

158

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu werden und unsere Verantwortung gegenüber den weniger Privilegierten 
ernst zu nehmen – ein Gedanke, der in der Sozialen Arbeit besonders relevant 
ist, wenn wir uns mit Fragen der sozialen Gerechtigkeit und der Umverteilung 
von Ressourcen auseinandersetzen. Schweitzers Philosophie der Ehrfurcht 
vor dem Leben erinnert uns daran, dass Helfen nicht auf den Menschen be­
schränkt ist, sondern unsere Haltung gegenüber allen Lebewesen einschließt.

Schweitzers Ansatz hebt sich in besonderer Weise von anderen philosophi­
schen Positionen ab, da er das Helfen als universelle ethische Verpflichtung
betrachtet, die über den zwischenmenschlichen Bereich hinausgeht. In einer 
Zeit, in der sich die Soziale Arbeit zunehmend mit Fragen der ökologischen 
Gerechtigkeit, des Tierwohls und der Nachhaltigkeit auseinandersetzen muss, 
bietet Schweitzers Perspektive eine sehr hilfreiche Reflexion unseres Verständ­
nisses von Fürsorge und Verantwortung. Hilfe ist bei Schweitzer nicht nur 
ein spontaner Akt in akuter Notlage, sondern eine grundsätzliche Haltung, 
die unsere Verbundenheit mit allem Leben zum Ausdruck bringt. Gerade 
diese ganzheitliche Sichtweise macht seine Position für die Soziale Arbeit so 
interessant und vielleicht auch attraktiv, weshalb wir sie im Folgenden genauer 
betrachten wollen.

Das Gedankenexperiment, mit dem dieses Kapitel begann, führt ebenfalls 
zu Albert Schweitzer: Leben besitzt einen absoluten Wert, der sich nicht aus 
seiner Nützlichkeit, Sichtbarkeit oder Schönheit ableitet, sondern allein aus 
seiner Existenz. Pflanze, Ameise, Vogel und Mensch – sie alle teilen das un­
veräußerliche Recht, geachtet und geschützt zu werden, unabhängig von den 
Kategorien, die wir ihnen zuschreiben.

Schweitzer will die Menschen dazu anhalten, diese Perspektive in ihr Handeln 
zu integrieren. Er bringt uns dazu, die Grenzen unseres Mitgefühls und unse­
rer Verantwortung zu hinterfragen: Warum zögern wir bei einer Pflanze, aber 
nicht bei einem Tier? Warum schützen wir manches Leben bereitwillig und 
anderes nur widerwillig?

Was bewegte Albert Schweitzer, und wie prägten seine Lebensentscheidungen 
seine Ideen? Um die Wurzeln seiner Denkweise und den Einfluss seiner 
Biografie auf sein Denken zu verstehen, verschaffen wir uns zunächst einen 
kurzen Überblick über Albert Schweitzers Leben.

8.1. Helfen als Thema der Philosophie

159

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8.2. Albert Schweitzer: Biografie und historischer Kontext

Albert Schweitzer wurde am 14. Januar 1875 im elsässischen Kaysersberg 
geboren. Er wuchs in einem von tiefer Religiosität und gelebter Verantwor­
tungsethik geprägten Umfeld auf: Sein Vater war Pfarrer. Diese spirituelle 
Prägung sollte Schweitzers späteres Leben nachhaltig beeinflussen. Schon früh 
interessierte er sich für Musik, Theologie und Philosophie und versuchte, 
diese Bereiche miteinander zu verbinden. Seine Studien führten ihn nach 
Straßburg, Paris und Berlin, wo er in Philosophie und Theologie promovierte. 
Als begabter Organist und Musikwissenschaftler machte sich Schweitzer schon 
in jungen Jahren einen Namen und galt bald als ausgewiesener Bach-Experte – 
ein Gebiet, auf dem er eine tiefe spirituelle Verbindung zur Musik suchte und 
fand.

Doch trotz seiner Erfolge in der Musikwelt und einer vielversprechenden 
akademischen Karriere entschloss sich Schweitzer im Jahr 1905 zu einem radi­
kalen Richtungswechsel: Er begann ein Medizinstudium mit dem Ziel, als Arzt 
in Afrika tätig zu werden. Diese Entscheidung war kein spontaner Entschluss 
aus heiterem Himmel, sondern Ausdruck einer tiefen inneren Überzeugung. 
Schweitzer sah in den schwierigen Lebensbedingungen der afrikanischen Be­
völkerung eine dringende Aufforderung zum Handeln und es wurde ihm zur 
moralischen Verpflichtung, seine Fähigkeiten in den Dienst derer zu stellen, 
die der Hilfe am meisten bedurften. 1913 reiste er schließlich nach Lambarene 
in Gabun, wo er ein Krankenhaus gründete und die nächsten Jahrzehnte 
seines Lebens der medizinischen Versorgung der einheimischen Bevölkerung 
widmete.

Schweitzers Leben und Werk sind stark geprägt vom historischen Kontext der 
Umbrüche des 19. und 20. Jahrhunderts. Die beiden Weltkriege, die Erfahrun­
gen der Kolonialzeit und die zunehmende Technisierung der Welt prägten 
ihn und beeinflussten sein philosophisches Denken. Als überzeugter Pazifist 
war er ein scharfer Kritiker von Krieg und Gewalt und setzte sich in seinen 
Schriften und Vorträgen intensiv für den Frieden ein. Vor diesem Hintergrund 
entstand seine Philosophie der Ehrfurcht vor dem Leben als ethische Antwort 
auf die Zerstörung und Entfremdung, die er in seiner Zeit erlebte.

Die Verbindung von christlicher Ethik und humanistischen Idealen bildete 
die Grundpfeiler seines Denkens und Handelns. Sein Engagement in Afrika 
verstand er nicht nur als medizinische Mission, sondern auch als praktische 
Umsetzung seiner ethischen Überzeugungen. Er sah in seiner Arbeit die Ver­

8. Helfen: Albert Schweitzer

160

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklichung der Nächstenliebe, wie er sie in den Lehren Jesu begründet sah, 
sowie einer universellen Idee von Menschlichkeit. Für seinen unermüdlichen 
Einsatz für Frieden und Gerechtigkeit erhielt er im Jahr 1952 den Friedensno­
belpreis.

Am 4. September 1965 starb Albert Schweitzer in Lambarene. Doch sein Ver­
mächtnis lebt weiter – nicht nur in den zahlreichen Institutionen, die seinen 
Namen tragen, sondern vor allem in der zeitlosen Relevanz seiner ethischen 
Lehren. Sein Leben ist ein eindrucksvolles Zeugnis dafür, dass Ethik nicht 
nur gedacht, sondern gelebt werden muss. Schweitzer zeigte, dass moralische 
Überzeugungen dann am kraftvollsten sind, wenn sie sich in konkretem Han­
deln widerspiegeln: in der Fürsorge für andere, im Einsatz für Gerechtigkeit
und in der Bereitschaft, Verantwortung zu übernehmen. Sein Prinzip der 
Ehrfurcht vor dem Leben ist bis heute eine Herausforderung und Inspiration 
zugleich – gerade in einer Welt, die oft von Egoismus und Gleichgültigkeit 
geprägt ist.

8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Im Gegensatz zu den anderen in diesem Buch vorgestellten Philosophen ist 
Schweitzers Philosophie weniger abstrakt und komplex. Schweitzer war von 
ganzem Herzen Praktiker und wollte helfen, statt hochtrabende philosophi­
sche Gedankengebäude zu errichten.

Trotzdem umfasst sein Denken einige Schlüsselbegriffe, die systematisch auf­
einander bezogen sind. Um seine Philosophie wirklich zu verstehen, muss 
man sich diese Begriffe erschließen und in sie hineindenken.

Ehrfurcht vor dem Leben

Schweitzer entwickelte seinen zentralen Gedanken der Ehrfurcht vor dem 
Leben als Antwort auf die Grundfrage, wie der Mensch moralisch handeln 
soll (vgl. Schweitzer 1923/2007). Ehrfurcht vor dem Leben bedeutete für ihn, 
dass jedes Leben – unabhängig von seiner Größe, seiner Bedeutung oder 
seinem Nutzen für den Menschen – einen unbedingten Wert hat. Dieser Wert 
verpflichtet uns, das Leben zu achten, zu schützen und zu fördern, wo immer 
es möglich ist.

Dabei ging es Schweitzer nicht nur um eine individuelle ethische Verpflich­
tung, sondern um eine Forderung an die gesamte Gesellschaft. Er sah in 

8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

161

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ehrfurcht vor dem Leben den Maßstab für politische und gesellschaftli­
che Systeme und forderte, diese so zu gestalten, dass sie das Leben in all 
seinen Formen fördern und schützen. Aspekte wie Umweltschutz, nachhaltige 
Landwirtschaft und die Sicherung des Zugangs zu Grundnahrungsmitteln für 
alle Menschen waren für ihn keine Nebenschauplätze, sondern wesentliche 
Bestandteile einer ethisch verantwortlichen Gesellschaft.

Ein weiterer wesentlicher Aspekt, den Schweitzer hervorhob, war die Erkennt­
nis, dass alle Lebewesen in einem Netzwerk gegenseitiger Abhängigkeiten 
miteinander verbunden sind. Er sah das Leben als ein Beziehungsgeflecht, in 
dem jedes Wesen – unabhängig von seiner Position oder Funktion – eine Rolle 
spielt und zum Ganzen beiträgt.

Albert Schweitzer prägte den Begriff der Ehrfurcht vor dem Leben als Grund­
lage einer Ethik, die alle Lebewesen einbezieht und als universelles Prinzip 
für eine zivilisierte Gesellschaft dienen sollte. Seiner Auffassung nach ist jedes 
Leben wertvoll und der Mensch ist nicht nur für sein eigenes Leben, sondern 
für das Leben aller verantwortlich. Dieser Gedanke geht über reinen Natur- 
oder Tierschutz hinaus, da Schweitzer die Achtung vor dem biologischen 
Leben eng mit der Förderung des geistigen Lebens verband.

Er kritisierte die moderne Gesellschaft, die durch zunehmende Spezialisierung 
und wirtschaftlichen Druck den Einzelnen entfremdet und seine schöpferische 
Kraft unterdrückt. Bereits im frühen 20. Jahrhundert beobachtete er, dass 
Menschen sich in ein System einfügen, in dem sie nur noch ein Rädchen im 
Getriebe sind, statt als ganze Persönlichkeiten zu wirken. Diese Überforderung 
führe dazu, dass das Individuum immer weniger Zeit und Freiheit für Reflexi­
on und eigenständiges Denken habe – eine Entwicklung, die nicht nur der 
persönlichen Entfaltung schade, sondern auch der gesamten Zivilisation.

Schweitzers Ansatz unterscheidet sich von modernen ökologischen Bewegun­
gen, da er nicht bei der Bewahrung der biologischen Vielfalt ansetzt, sondern 
bei der geistigen Entwicklung des Menschen. Erst wenn das Individuum sich 
seiner Verantwortung bewusst ist und Raum zur Entfaltung hat, kann es die 
Ehrfurcht vor allem Leben wirklich verinnerlichen und praktisch umsetzen. 
Er betonte, dass Institutionen die Aufgabe hätten, Bedingungen zu schaffen, 
die eine solche Entwicklung ermöglichen. Andernfalls bleibe die Ehrfurcht 
vor dem Leben eine Idee für eine privilegierte Minderheit ohne größere gesell­
schaftliche Wirkung.

8. Helfen: Albert Schweitzer

162

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seinem Krankenhaus in Lambarene setzte Schweitzer diese Prinzipien um. 
Die Patienten sollten dort nicht nur medizinische Hilfe erhalten, sondern 
auch ihre Würde bewahren und sich durch Arbeit als Teil der Gemeinschaft
begreifen. Er lehnte eine strikte Spezialisierung ab und förderte die vielseitigen 
Fähigkeiten seiner Mitarbeitenden, um zu verhindern, dass sie in engen beruf­
lichen Rollen gefangen blieben. Damit schuf er eine Art Modellgesellschaft, in 
der der Respekt vor allen Lebensformen mit der Förderung des Individuums 
Hand in Hand ging.

„Ehrfurcht vor dem Leben” bedeutete für ihn also wesentlich mehr als nur der 
Respekt vor dem physischen Überleben anderer. Vielmehr umfasste es auch 
die aktive Förderung des Lebens anderer – als Konsequenz von Schweitzers 
Feststellung: „Ich bin Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben 
will.” (Schweitzer 1994, 51).

Mitgefühl und Hilfsbereitschaft

Für Albert Schweitzer sind Mitgefühl und Hilfsbereitschaft mehr als individu­
elle Tugenden – sie sind Ausdruck einer umfassenden ethischen Lebenshal­
tung. Mitleid ist dabei nicht nur ein emotionaler Impuls, sondern ein tiefes 
ethisches Prinzip, das dazu auffordert, das eigene Leben in Beziehung zum 
Leben anderer zu sehen. Er sah in der Fähigkeit, sich in das Leid und die 
Bedürfnisse anderer Lebewesen einzufühlen, einen ersten Schritt zu verant­
wortlichem und ethischem Handeln.

Schweitzer ging jedoch über die bloße Empathie hinaus und betonte, dass 
echtes Mitgefühl zur Tat führen müsse. Denn Mitgefühl ohne Handeln bleibt 
unvollständig. Die eigentliche Herausforderung besteht darin, die eigenen Fä­
higkeiten und Möglichkeiten einzusetzen, um das Leid anderer zu lindern 
und ihr Wohl zu fördern. Diese Haltung bezieht sich bei Schweitzer nicht 
nur auf den Menschen, sondern auf alles Leben. Darin unterscheidet sich 
Schweitzers Philosophie von vielen westlichen Denkansätzen, die sich oft auf 
zwischenmenschliches Handeln beschränken.

Besonders interessant ist, dass sich Schweitzer intensiv mit östlichen Philoso­
phien und Religionen auseinandersetzte und daraus Anregungen für seine 
eigene Ethik gewann. Während westliche Denker eine Ethik des Handelns und 
der Nächstenliebe betonten, fand Schweitzer in indischen und chinesischen 
Lehren eine Betonung der Achtung vor allem Leben, unabhängig von seiner 
Form und Bedeutung. Er kritisierte jedoch, dass die östliche Ethik oft auf 
innerer Meditation und Passivität basiere, anstatt in konkrete Hilfsbereitschaft 

8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

163

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überzugehen. Schweitzer entwickelte daraus eine Synthese: Mitgefühl muss 
aktiv sein und sich in Taten ausdrücken, die das Leben in all seinen menschli­
chen und nichtmenschlichen Formen fördern.

Hilfsbereitschaft ist für Schweitzer demnach nicht nur eine Aneinanderrei­
hung von wohltätigen Taten, sondern der bewusste Ausdruck dieser philoso­
phischen Haltung. Sie erfordert die Bereitschaft, das eigene Handeln immer 
wieder kritisch zu reflektieren und daran zu messen, ob es das Leben in seiner 
Ganzheit fördert. Schweitzer war sich auch bewusst, dass Hilfsbereitschaft in 
Konfliktsituationen oft schwierig ist, vor allem, wenn es darum geht, zwischen 
unterschiedlichen Interessen und Lebensformen abzuwägen. Dennoch hielt er 
an der Überzeugung fest, dass jedes Leben einen unbedingten Wert hat und 
jede Entscheidung mit größtmöglicher Sorgfalt und Verantwortung getroffen 
werden muss.

Einheit von Denken und Handeln

Albert Schweitzers Philosophie ist geprägt von der Überzeugung, dass wahres 
ethisches Denken unweigerlich zur Tat führen muss. Ethische Grundsätze 
dürfen niemals rein theoretische Konstrukte bleiben, sondern müssen in jeder 
Handlung des täglichen Lebens zum Ausdruck kommen.

Er kritisierte die Tendenz der modernen Philosophie, die Ethik auf eine ab­
strakte, akademische Ebene zu reduzieren, die keinen direkten Einfluss auf 
die Realität hat. Schweitzer sah darin die Gefahr, dass Menschen zwar hehre 
Ideen formulieren, sich aber nicht verpflichtet fühlen, diese in ihrem eigenen 
Leben zu verwirklichen. Für ihn war entscheidend, dass der Mensch nicht nur 
erkennt, was richtig ist, sondern auch den Mut aufbringt, dieser Erkenntnis zu 
folgen – auch und gerade dann, wenn dies persönliche Opfer erfordert.

Seine eigene Lebensentscheidung, eine Karriere als Theologe, Philosoph und 
Musiker aufzugeben, um als Arzt in Afrika zu wirken, ist ein kraftvolles 
Zeugnis dieser Einheit von Denken und Handeln. Es wäre jedoch zu kurz 
gegriffen, dieses Beispiel als heroisches Einzelereignis zu betrachten. Vielmehr 
ging es Schweitzer um die beständige, alltägliche Umsetzung seiner ethischen 
Überzeugungen in jedem Augenblick seines Lebens. Er erkannte, dass die 
eigentliche Herausforderung nicht in spektakulären Taten liegt, sondern in 
der Fähigkeit, die eigenen Werte im Alltag konsequent und beharrlich zu le­
ben – in den unscheinbaren Einzelentscheidungen, die letztlich die ethischen 
Grundlagen unserer Existenz prägen.

8. Helfen: Albert Schweitzer

164

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophisch gesehen entspringt Schweitzers Forderung nach der Einheit von 
Denken und Handeln einem tiefen Verständniszusammenhang von Authenti­
zität und Integrität. Es genügt nicht, ethische Grundsätze als abstrakte Wahr­
heiten zu akzeptieren; sie müssen Teil des eigenen Seins werden. Nur wenn 
Denken und Handeln übereinstimmen, kann der Mensch wirklich ethisch 
handeln.

Zentral für Schweitzers Konzept ist die Betonung der Selbstreflexion. Er for­
derte, dass jeder Mensch sein eigenes Handeln und seine Überzeugungen 
immer wieder kritisch hinterfragt, um sie auf ihre Stimmigkeit hin zu über­
prüfen. Dieser Prozess ist nie abgeschlossen und erfordert Offenheit, Lern­
bereitschaft sowie die Fähigkeit, Verantwortung für das eigene Handeln zu 
übernehmen – auch und gerade in den Momenten, in denen wir erkennen, 
dass wir den Ansprüchen unserer Ethik selbst nicht gerecht werden.

8.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Helfen ist ein paradoxes Unterfangen. Einerseits ist es die grundlegendste 
moralische Handlung – wenn jemand vor unseren Augen stürzt, bieten wir 
reflexartig unsere Hand an. Andererseits ist professionelles Helfen in der So­
zialen Arbeit ein hochkomplexes Feld: Wann hilft Hilfe wirklich? Wann wird 
Hilfe zur Bevormundung? Wann stärkt sie tatsächlich die Selbstbestimmung? 
Und inwieweit tragen wir als Sozialarbeitende möglicherweise durch unsere 
Hilfe-Intention dazu bei, dass Abhängigkeiten oder soziale Ungleichheiten 
fortbestehen oder sogar vergrößert werden? Albert Schweitzers Ethik der Ehr­
furcht vor dem Leben zwingt uns, genau diese Ambivalenzen auszuhalten. 
Sie bringt uns dazu, unser eigenes professionelles Handeln unaufhörlich zu 
hinterfragen: Helfe ich wirklich aus Achtung vor dem Leben – oder folge ich 
am Ende hauptsächlich eingespielten Routinen, institutionellen Vorgaben oder 
gar einem tiefersitzenden Helferkomplex?

Schweitzers Ethik verlangt eine Haltung, die über eine oberflächlich verstan­
dene Fürsorge für andere hinausgeht – sie fordert uns auf, jegliches Leben 
nicht nur zu schützen, sondern es bestmöglich in seinem ganzen Potenzial zu 
fördern. Doch wie können wir diese Haltung in der Sozialen Arbeit konkret 
umsetzen?

8.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

165

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Helfen, ohne zu erniedrigen. Warum Haltung oft wichtiger ist als Technik

Die Soziale Arbeit ist voll von Methoden, Konzepten und Programmen, aber 
am Ende ist es immer die Haltung, die darüber entscheidet, ob Hilfe als 
würdevoll oder als entmündigend empfunden wird.

Denkanstoß 
Stell dir vor: Ein Mann betritt eine Beratungsstelle für wohnungslose 
Menschen. Es ist keine dramatische Szene, es gibt kein verzweifeltes 
Klopfen an der Tür – er steht einfach da, unschlüssig, ob er wirklich 
eintreten soll. Er ist ordentlich, aber abgetragen gekleidet, sein Blick 
ist wachsam, aber erschöpft.

Am Empfang sitzt eine Sozialarbeiterin. Sie könnte routiniert nach 
seinem Anliegen fragen, ihm ein Formular hinlegen und einen Ter­
min vorschlagen. Stattdessen schaut sie ihn an, mustert ihn jedoch 
nicht, sondern begegnet ihm mit einem kurzen Nicken. „Suchen Sie 
einen Schlafplatz oder geht es gerade um etwas anderes?“ Die Frage 
lässt Raum und drängt nicht. Er atmet aus. „Ich weiß nicht“, sagt er 
schließlich. „Vielleicht einfach mal reden.“

In diesem Moment entscheidet sich, was Hilfe bedeutet. Es geht nicht nur 
um Dienst nach Vorschrift oder das Abarbeiten von Standards. Schweitzers 
Ethik liegt genau hier – in der Haltung, die hinter der Handlung steht. In der 
Bereitschaft, Menschen nicht auf ihre Probleme zu reduzieren, sondern ihnen 
die Möglichkeit zu geben, selbst zu bestimmen, wie sie weitermachen wollen.

Mitgefühl bedeutet nicht Mitleid und Helfen ist kein Heroismus.

Schweitzer fordert, Mitgefühl in echtes Handeln zu übersetzen. Hier lauert 
jedoch eine Gefahr: Wenn wir nur aus Mitgefühl helfen, dann stellen wir 
uns womöglich selbst in den Mittelpunkt der Geschichte. Das kann zu einem 
Helfer-Heroismus führen, der nicht selten mehr Schaden anrichtet, als er 
nützt.

Ein klassisches Beispiel aus der Jugendsozialarbeit: Ein 17-Jähriger, der aus 
schwierigen Familienverhältnissen kommt, bricht die Schule ab. Ein engagier­
ter Sozialarbeiter im Jugendtreff nimmt ihn unter seine Fittiche, setzt sich für 
ihn ein, vermittelt ihm eine Lehrstelle und hilft ihm bei den Hausaufgaben. 
Alles läuft gut – bis der Junge nach ein paar Monaten die Lehre schmeißt. Der 
Sozialarbeiter ist frustriert: „Ich habe doch alles für ihn getan!”

8. Helfen: Albert Schweitzer

166

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier stellt sich die Frage: Stand eigentlich der Jugendliche oder das Helfer-Ide­
al des Sozialarbeiters im Zentrum? Schweitzer fordert, dass wir Hilfe nicht 
aus dem Bedürfnis heraus leisten, uns als gute Menschen zu fühlen, sondern 
dass sie dem anderen wirklich dient. Manchmal bedeutet das, nicht sofort ein­
zugreifen, sondern Raum für Selbstverantwortung zu lassen. Echte Ehrfurcht 
vor dem Leben bedeutet auch, auszuhalten, dass nicht alles nach unseren Vor­
stellungen läuft. Das zu verinnerlichen, ist übrigens auch eine hervorragende 
Burn-out-Prävention.

Einheit von Denken und Handeln: Werte müssen sich in der Praxis 
bewähren.

Schweitzer handelte konsequent. Er half nicht nur aus einer moralischen 
Überzeugung heraus, sondern lebte seine Ethik bis zu den letzten Konsequen­
zen. Selbst als Arzt in Lambarene erhob er sich nicht über andere, sondern 
behandelte seine Patienten als gleichwertige Menschen auf Augenhöhe. Es 
reicht eben nicht, schöne Worte über Respekt, Würde und Autonomie zu 
verlieren, wenn die Praxis nicht damit übereinstimmt.

Denkanstoß 
Stell dir vor: Ein Mann sitzt in der Schuldnerberatung, die Hände 
rutschen nervös über seine Knie. Die Schulden sind erdrückend, die 
Scham sitzt tief. Die Beraterin blättert durch seine Unterlagen und 
fragt: „Herr M., warum waren Sie so unvernünftig mit Geld?” Ein 
Stich. Ein Urteil, noch bevor die Hilfe beginnen kann. Ein anderer Be­
rater hält kurz inne. „Ich sehe, dass Sie sich viele Gedanken machen. 
Wollen wir erst einmal gemeinsam einen Überblick gewinnen?“ Kein 
Vorwurf, kein Belehren, sondern die Einladung, gemeinsam einen 
Weg zu finden.

Beide beraten denselben Klienten. Im ersten Fall wird er implizit verurteilt, 
im zweiten wird er als jemand gesehen, der Unterstützung verdient. Ehrfurcht 
vor dem Leben zeigt sich in solchen kleinen, aber entscheidenden Nuancen 
der Kommunikation und der dahinterstehenden Haltung. Mit Respekt allein 
wäre diese Haltung jedoch nicht ausreichend beschrieben. Denn Respekt ist 
etwas, das ich anderen Menschen entgegenbringen bzw. ihnen geben kann – 
oder aber auch wieder entziehen. Der Satz „Ich habe meinen ganzen Respekt 
vor dir verloren!” ist eine dramatische Anklage. Die Ehrfurcht vor dem Leben 
im Sinne Schweitzers ist hingegen eine Haltung, die man, wenn sie erst ein­
mal internalisiert wurde, nicht mehr so einfach ablegen oder je nach Person 

8.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

167

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an- oder abschalten kann. Und genau das zeigt sich in kleinen, scheinbar 
unbedeutenden Sequenzen im beruflichen Alltag aller Fachkräfte der Sozialen 
Arbeit. Jeden Tag.

Fazit: Schweitzers Ethik als Herausforderung an die Soziale Arbeit.

Albert Schweitzer liefert keine einfache Anleitung fürs Helfen, sondern kon­
frontiert uns mit einer durchaus unbequemen Frage: Helfen wir wirklich um 
des Anderen willen – oder tun wir es aus Routine, aus Mitleid oder aus einem 
Helfer-Ego heraus?

Seine Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben ist keine Kuschelphilosophie, son­
dern eine bisweilen radikale Konfrontation mit unserer inneren Haltung. Sie 
fordert, dass wir nicht nur helfen, sondern dies so tun, dass Menschen gestärkt 
und nicht erniedrigt werden. Dass wir Strukturen verändern, anstatt uns nur 
in Einzelfällen zu verlieren. Und vor allem, dass wir ehrlich mit uns selbst 
sind. Helfen wir wirklich so, dass der andere wächst – oder geht es am Ende 
doch eher um uns?

8.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Mitgefühl oder Bevormundung?
In der Sozialen Arbeit ist der Wunsch zu helfen oft groß – aber wann wird 
Unterstützung zu viel des Guten? Wo liegt die Grenze zwischen echter Hilfe
und einer Fürsorge, die den anderen eher klein hält, anstatt ihn zu stärken? 
Wie kann man sicherstellen, dass Mitgefühl nicht zu einem subtilen Macht­
gefälle führt?

2. Einheit von Denken und Handeln – bin ich konsequent?
Schweitzer forderte, dass ethische Überzeugungen sich in konsequentem 
Handeln widerspiegeln. Doch im Alltag gibt es Widersprüche: Bürokrati­
sche Vorgaben, Zeitdruck oder institutionelle Zwänge stehen oft im Weg. In 
welchen Situationen gelingt es mir, meinen Werten treu zu bleiben? Und wo 
gerate ich in einen Zwiespalt zwischen dem, was ich für richtig halte, und 
dem, was praktisch möglich ist?

3. System oder Individuum – wo liegt meine Verantwortung?
Soziale Arbeit bewegt sich zwischen individueller Hilfe und struktureller 
Veränderung. Ist es meine Aufgabe, Einzelnen zu helfen – oder müsste ich 
eigentlich an den gesellschaftlichen Verhältnissen rütteln, die immer wieder 

8. Helfen: Albert Schweitzer

168

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieselben Probleme erzeugen? Was kann ich in meiner Rolle realistischer­
weise verändern? Und was vielleicht auch nicht?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Schweitzer, A. (1974): Kultur und Ethik. In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Mün­
chen: C. H. Beck.

Schweitzer, A. (1994): Wie wir überleben können. Eine Ethik für die Zu­
kunft. Hrsg. von Harald Schützeichel. Freiburg im Breisgau - Basel - 
Wien: Herder

Schweitzer, A. (1923/2007): Kulturphilosophie: Verfall und Wiederaufbau 
der Kultur / Kultur und Ethik. München: C. H. Beck.

Singer, P. (1979): The Obligation to Help. In: Practical Ethics. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Weiterführende Literatur

Oermann, N. O. (2010): Albert Schweitzer 1875–1965: Eine Biographie. 
3. Aufl. München: C. H. Beck.

Prinz, A. (2024): Albert Schweitzer: Radikal menschlich. Stuttgart: Gabriel 
in der Thienemann-Esslinger Verlag GmbH.

8.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

169

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

Ich bin verantwortlich für den Anderen, ohne auf Gegenseitigkeit zu warten, selbst 
wenn ich dafür sterben müsste.13 

Emmanuel Levinas

Ein Fiebertraum: Die Fremde 
Stell dir vor, du bist auf einer einsamen Wanderung in den Bergen 
unterwegs. Die Luft ist kühl, der Weg anspruchsvoll, und du genießt 
die Einsamkeit – ein Moment, ganz für dich allein. Plötzlich, in der 
Ferne, siehst du eine Gestalt. Eine Frau, die sich langsam auf dich zu­
bewegt. Sie ist ungewöhnlich gekleidet, mit einer Mischung aus Far­
ben und Stoffen, die du nicht einordnen kannst. Als sie näherkommt, 
merkst du, dass sie dich ansieht – direkt, ohne Scheu, und mit einem 
Ausdruck, der dich unruhig macht.

Dann spricht sie deinen Namen aus. Deinen vollständigen Namen. 
Du bist verwirrt: Woher kennt sie dich? Du hast sie nie zuvor gese­
hen. Ohne Erklärung beginnt sie, Dinge über dich zu sagen – keine 
Geheimnisse, aber intime Details, die du kaum selbst bewusst wahr­
genommen hast. Sie spricht von einer Entscheidung, die du aufge­
schoben hast, von einem Konflikt, den du zu vermeiden suchst, und 
von einer Schuld, die du längst verdrängt hast. Es ist, als ob sie in 
einem Moment dein Innerstes durchdringt.

„Ich weiß nicht, wer du bist,“ sagst du, als du dich schließlich traust, 
das Wort zu ergreifen. Doch sie antwortet nur: „Du kennst mich. Ich 
bin jede und niemand. Aber ich bin da, weil du lebst.“

Noch bevor du weiterfragen kannst, dreht sie sich um und geht, den 
Blick nach vorn, wortlos den Weg hinab. Du stehst da, starrst ihr 
hinterher. Und dann spürst du es: Eine Unruhe. Sie hat dir nichts auf­
gezwungen, dich zu nichts aufgefordert. Aber ihr Blick – ihr Gesicht 
– bleibt bei dir. Es ist, als hätte sie etwas freigelegt, eine Verbindung, 
die du nicht mehr ignorieren kannst. Eine Verbindung, die dich daran 
erinnert, dass das, was du tust, nicht nur für dich selbst Bedeutung 
hat, sondern für alle, die – wie sie – in der Welt sind.

13 Lévinas, E. (1986) Ethik und Unendlichkeit. Gespräche mit Philippe Nemo. Übersetzt von Dorothea 
Schmidt. Wien: Passagen-Verlag, S. 75.

170

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9.1. Verantwortung für Andere als Thema in der Philosophie

Es scheint, als sei der Weg vom philosophischen Thema des Helfens zu dem 
der Verantwortung für andere ziemlich kurz. Ganz so ist es aber nicht. Wo die 
Unterschiede liegen, wird sich alsbald zeigen – ein Hinweis findet sich bereits 
in diesem Fiebertraum.

Das Thema der individuellen Verantwortung ist ein zentrales Element ver­
schiedener philosophischer Traditionen mit unterschiedlichen Perspektiven. 
Von besonderem Interesse sind die Ansätze von Epiktet, Augustinus, Nietzsche
und Levinas. Sie entwickeln den Begriff entsprechend ihrer Zeit und metaphy­
sischen Vorannahmen und nehmen dabei sowohl das Individuum als auch das 
Verhältnis zum Anderen in den Blick.

Epiktet – wir erinnern uns, dass er im Kapitel über die Autonomie als Stoiker 
erwähnt wurde, der etwa zur Zeit Christi gelebt hat – betont in seiner Philo­
sophie die individuelle Verantwortung, die sich vor allem auf das fokussiert, 
was in der eigenen Kontrolle liegt. Für ihn stand die Unterscheidung zwischen 
dem, was wir beeinflussen können (ta eph’hemin), und dem, was außerhalb 
unserer Kontrolle liegt (ta ouk eph’hemin), im Mittelpunkt. Die stoische Ethik
ermutigt dazu, Verantwortung für unsere Gedanken, Handlungen und Einstel­
lungen zu übernehmen und gleichzeitig Gelassenheit gegenüber äußeren Um­
ständen zu bewahren. Dieser introspektive Ansatz zielt darauf ab, eine innere 
Freiheit und Selbstbeherrschung zu entwickeln, die Menschen unabhängig 
von äußeren Ereignissen macht.

Epiktets Konzept betont Selbstkontrolle und Autonomie. Dies ist für die Sozia­
le Arbeit eine interessante Perspektive, um die Selbstwirksamkeit der Klienten 
zu fördern. Allerdings zeigt sich hier auch eine mögliche Einschränkung: 
Soziale Verantwortung und die Rolle zwischenmenschlicher Beziehungen wer­
den in der stoischen Philosophie nur am Rande berücksichtigt. Da sich die 
Soziale Arbeit jedoch im Spannungsfeld von individueller und kollektiver 
Verantwortung bewegt, braucht sie eher eine Ethik, die auch das Engagement 
für andere und für soziale Gerechtigkeit einschließt.

Augustinus von Hippo (354–430) verankert die Verantwortung des Menschen 
dagegen in einer theologischen Perspektive. Seine Ethik ist stark von der 
christlichen Vorstellung der Sündhaftigkeit und der Abhängigkeit von der 
Gnade Gottes geprägt. Augustinus betont, dass wahre Verantwortung darin 
besteht, unsere Fehler anzuerkennen und ein gottgefälliges Leben zu führen, 
das von Liebe, Gerechtigkeit und Nächstenliebe bestimmt ist. Die Nächsten­

9.1. Verantwortung für Andere als Thema in der Philosophie

171

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liebe im Zentrum seiner Ethik: Sie verbindet die Liebe zu Gott untrennbar 
mit der Liebe zum Nächsten und führt zu einer Verantwortung, die sich in 
konkreten Taten der Fürsorge und des Dienstes ausdrückt.

Während die Ethik der Nächstenliebe nach Augustinus einen starken Gemein­
schaftssinn betont, der in der Sozialen Arbeit, insbesondere bei der Förderung 
von sozialer Gerechtigkeit und Solidarität, durchaus relevant ist, kann seine 
Sicht der menschlichen Natur als grundsätzlich sündhaft zu einem eher pessi­
mistischen Menschenbild führen. Zudem könnte die Betonung der göttlichen 
Gnade die Gefahr bergen, die Eigenverantwortung zu schwächen. Für eine 
Soziale Arbeit, die auf die Stärkung der Eigenverantwortung abzielt, ist es 
wichtig, diesen Aspekt kritisch zu hinterfragen und zu ergänzen.

Eine radikal andere Sichtweise bietet Friedrich Nietzsche (1844–1900). Er kri­
tisiert die christliche Ethik und insbesondere die Betonung der Nächstenliebe
als Sklavenmoral. Verantwortung bedeutet für Nietzsche vor allem eine Ver­
antwortung zur radikalen Selbsterschaffung. Sein Konzept des Übermenschen 
fordert das Individuum auf, über die konventionellen moralischen Werte hin­
auszugehen und eigene Werte und Ziele zu schaffen. Die Idee der ewigen 
Wiederkehr – das Leben so zu leben, als würde es sich unendlich wiederholen 
– verdeutlicht die Idee einer radikalen Verantwortung für jede Handlung (vgl. 
v. a. Nietzsche 1887).

Während die Betonung der individuellen Autonomie und Kreativität durch 
Nietzsche interessante Impulse für das Nachdenken über die Stärkung von 
Selbstbestimmung und Eigenverantwortung in der Sozialen Arbeit liefern 
kann, stellt seine Fokussierung auf den „Willen zur Macht” eine Herausforde­
rung dar. Die radikale Ablehnung konventioneller moralischer Werte kann 
nämlich zu einer Vernachlässigung von Fragen der sozialen Gerechtigkeit und 
Solidarität führen. Sein Ansatz muss daher in unserem Kontext kritisch auf 
seine Vereinbarkeit mit den ethischen Prinzipien der Sozialen Arbeit reflek­
tiert werden.

Eine ganz andere Perspektive bringt nun Emmanuel Levinas ein, der die 
Beziehung zum Anderen in den Mittelpunkt seiner Ethik stellt. Für Levinas ist 
Verantwortung keine selbstgewählte Haltung, sondern entsteht aus der Begeg­
nung mit dem Anderen, aus der Begegnung von Angesicht zu Angesicht. Diese 
Begegnung ruft uns in die Verantwortung und fordert uns auf, über das eigene 
Selbst hinauszugehen, es zu transzendieren. In dieser radikalen Hinwendung 
zum Anderen sieht Levinas die grundlegendste Form menschlicher Existenz

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

172

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Ethik. Verantwortung ist für ihn kein abstraktes Prinzip, sondern eine 
konkrete und bedingungslose Verpflichtung gegenüber dem Anderen.

Levinas‘ Betonung der zwischenmenschlichen Verantwortung bietet für un­
seren Kontext eine spannende Ergänzung zu den eher individualistischen 
Ansätzen der anderen genannten Philosophen. Für die Soziale Arbeit ist sie 
besonders inspirierend, da sie das Prinzip des „Für-den-anderen-Seins” in den 
Vordergrund stellt.

Schauen wir nun noch einmal kurz auf den eingangs geschilderten Fieber­
traum und die darin auftauchende Frau zurück. Ihre Erscheinung lenkt die 
Aufmerksamkeit auf eine zentrale Frage: Was bedeutet es, plötzlich und unver­
mittelt in eine Verantwortung hineingerufen zu werden, die man sich nicht 
ausgesucht hat?

Die von uns betrachteten Philosophen antworten darauf sehr unterschiedlich. 
Für Epiktet wäre die Verantwortung, die die Frau einfordert, eine Frage der 
Selbstkontrolle: Man könnte überlegen, ob die eigene Reaktion angemessen 
ist und den Prinzipien des Stoizismus entspricht. Augustinus würde in ihrer 
Erscheinung vielleicht eine göttliche Prüfung erkennen, die uns auffordert, 
Nächstenliebe durch konkrete Fürsorge auszudrücken. Nietzsche wiederum 
könnte die Begegnung als Herausforderung zur individuellen Selbstgestaltung 
und zur Schaffung eigener Werte betrachten. Levinas sieht in dieser Begeg­
nung sogar das Fundament der Ethik selbst – die unmittelbare Verpflichtung, 
die aus dem schlichten Dasein des anderen entsteht.

Besonders Levinas‘ Perspektive könnte uns hier weiterhelfen. Die fremde Frau 
fordert nichts Konkretes ein, doch ihre faktische Präsenz erzeugt ein Gefühl 
von Verantwortung. Genau dies beschreibt Levinas als den Moment, in dem 
Ethik entsteht – nicht aus einem rationalen Abwägen, sondern aus der unmit­
telbaren Begegnung mit dem Anderen.

Der Traum zeigt somit auf eindringliche Weise, wie verschiedene Konzepte 
von Verantwortung miteinander konkurrieren oder sich ergänzen können. Er 
macht uns aber auch bewusst, dass Verantwortung nicht nur abstrakt disku­
tiert werden kann, sondern in jedem Moment der Begegnung mit anderen 
Menschen konkret und erfahrbar wird.

Damit schlägt das Gedankenexperiment eine Brücke zum nächsten Abschnitt, 
in dem wir die Person Emmanuel Levinas und den historischen Kontext 
seiner Philosophie näher betrachten. Sein Leben und Denken helfen uns, die 

9.1. Verantwortung für Andere als Thema in der Philosophie

173

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Radikalität und Tiefe seines Verständnisses von Verantwortung zu erfassen – 
und damit auch die praktische Relevanz seiner Ethik für die Soziale Arbeit.

9.2. Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext

Emmanuel Levinas wurde am 12. Januar 1906 im litauischen Kaunas in eine 
Welt hineingeboren, die von politischen Umbrüchen einerseits und tief ver­
wurzelten Traditionen andererseits geprägt war. Schon in jungen Jahren erleb­
te er, was es heißt, inmitten von Instabilität und Wandel den eigenen Weg zu 
suchen – Erfahrungen, die sein späteres Denken entscheidend prägen sollten. 
Als seine Familie 1923 nach Frankreich emigrierte, fand er in der Philosophie 
eine Möglichkeit, Fragen nach Zugehörigkeit, Identität und Fremdheit nach­
zugehen. In seiner neuen Heimat begann er ein Philosophiestudium an der 
Universität Straßburg, wo er sich intensiv mit den Werken von Edmund Hus­
serl und Martin Heidegger auseinandersetzte.

Die frühe Beschäftigung mit der Phänomenologie Husserls weckte in Levinas
den Wunsch, die Welt in ihrer Unmittelbarkeit und Komplexität zu begreifen. 
Dabei ging es ihm nicht um abstrakte Begriffe, sondern um das direkte, unmit­
telbare Erleben, um das menschliche Bewusstsein, das in jedem Augenblick 
in Beziehung zur Welt steht. Und doch war es Heidegger, der Levinas am 
meisten herausforderte: Die existenzialistische Frage nach dem Sein erschüt­
terte sein Verständnis vom Menschsein und brachte ihn dazu, über den Sinn
des Daseins nachzudenken. Doch Levinas war nicht nur ein Schüler, sondern 
auch ein Suchender, der sich nicht damit zufrieden gab, den Ideen anderer 
zu folgen. Als sich Heidegger 1933 dem Nationalsozialismus anschloss, wurde 
dieser Bruch für Levinas zum Weckruf. Die Frage drängte sich auf: Kann eine 
Philosophie, die das Sein über alles stellt, wirklich das Wesen des Menschseins 
erfassen? Levinas erkannte, dass eine solche Philosophie Gefahr läuft, den 
einzelnen Menschen und seine ethische Verantwortung aus dem Blick zu 
verlieren. Er begann deshalb, das Denken in eine andere Richtung zu lenken: 
weg von einer abstrakten Ontologie und hin zu einer Ethik, die das Antlitz des 
anderen und die unmittelbare Begegnung mit ihm in den Mittelpunkt stellt.

Der Zweite Weltkrieg wurde zur einschneidendsten Zäsur in Levinas‘ Leben. 
Als Soldat der französischen Armee geriet er in deutsche Gefangenschaft und 
verbrachte die Jahre 1940 bis 1945 in einem Lager. Inmitten von Entbehrung 
und Entmenschlichung wuchs in ihm die Überzeugung, dass die Philosophie 
nicht länger in den Kategorien von Macht, Sein oder Identität verharren kön­

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

174

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne. Die Erfahrung der Ausweglosigkeit und des radikalen Verlusts von Freiheit
und Würde zwang ihn zu einem neuen Denken. Die Frage war nicht mehr, 
was der Mensch ist, sondern was der Mensch für den anderen ist. Es war 
diese radikale Erfahrung des Ausgeliefertseins, des existenziellen Mangels, die 
Levinas zu der Überzeugung führte, dass die Ethik der erste und wichtigste 
Schritt der Philosophie sein müsse.

Nach seiner Freilassung kehrte Levinas nach Frankreich zurück und widme­
te sich neben seiner Lehrtätigkeit vor allem der Weiterentwicklung seines 
philosophischen Denkens. In den folgenden Jahrzehnten entstanden seine 
bedeutendsten Werke „Totalität und Unendlichkeit” (1961/2002) und „Jenseits 
des Seins oder anders als Sein geschieht” (1974/1998). Beide Schriften markie­
ren einen entscheidenden Wendepunkt: Levinas stellt hier die Verantwortung
für den anderen Menschen in den Mittelpunkt seiner Überlegungen. Damit 
grenzt er sich von der traditionellen abendländischen Philosophie ab, die 
das Individuum und sein Verhältnis zur Welt in den Mittelpunkt stellt, und 
fordert stattdessen ein Denken, das sich der Begegnung mit dem Anderen
öffnet – einer Begegnung, die immer schon mit einer unbedingten ethischen 
Verpflichtung einhergeht.

Diese philosophische Wende war eng mit Levinas‘ eigenen Erfahrungen ver­
bunden. Die Konfrontation mit dem Antisemitismus, die Verzweiflung des 
Krieges, der Verlust von Angehörigen und Freunden – all dies machte ihn 
sensibel für die radikale Zerbrechlichkeit des Menschen. Gleichzeitig fand 
er in der jüdischen Religion eine Quelle der Inspiration, die ihm half, sein 
Verständnis von Verantwortung und Ethik zu vertiefen. Insbesondere die Be­
schäftigung mit dem Talmud gab ihm das Rüstzeug, um seine Idee einer Ethik, 
die den Anderen in den Mittelpunkt stellt, weiterzuentwickeln.

Als Levinas am 25. Dezember 1995 in Paris starb, hinterließ er ein bis heute 
nachwirkendes Werk. Seine radikale Betonung der Verantwortung für den an­
deren hat die philosophische Landschaft nachhaltig verändert und bietet eine 
Orientierung, die insbesondere in der Sozialen Arbeit von großer Bedeutung 
ist.

9.2. Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext

175

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Das Gesicht des Anderen

Emmanuel Levinas stellt die Begegnung mit dem Anderen ins Zentrum seines 
Denkens. Doch dabei geht es nicht einfach darum, jemanden zu sehen oder 
gesehen zu werden. Das Gesicht ist für ihn mehr als irgendeine beliebige 
Oberfläche, die man lesen oder deuten könnte. Es ist ein Ereignis – ein 
Moment, der uns aus unserer gewohnten Denkweise reißt und eine radikale 
ethische Verantwortung begründet.

Wenn wir dem Anderen ins Gesicht blicken, begegnen wir ihm nicht als einem 
Objekt, das wir verstehen, analysieren oder in unsere Vorstellungen pressen 
können. Er entzieht sich dieser Logik. Er passt in keine Schablone. Und genau 
darin liegt seine Wirkung: In dieser Unverfügbarkeit steckt ein ethischer Ap­
pell. Wir sind ihm verpflichtet – nicht wegen Regeln oder Verträgen, sondern 
allein durch seine faktische Anwesenheit.

Aber das Gesicht des Anderen zeigt uns nicht nur ihn – es hält uns auch einen 
Spiegel vor. In seiner Verletzlichkeit erkennen wir unsere eigene. Unsere End­
lichkeit, unsere Abhängigkeit, unsere Verwundbarkeit. Und genau hier passiert 
etwas Entscheidendes: Gerade weil uns diese Begegnung mit unseren Grenzen 
konfrontiert, öffnet sie zugleich eine Tür. Sie zeigt, dass wahre Verantwortung
nicht aus abstrakten Prinzipien (wie etwa bei Kant, Rawls oder den Utilitaris­
ten) entsteht, sondern aus dem direkten Kontakt mit dem Anderen. Wer dem 
Anderen ins Gesicht blickt, kann nicht mehr neutral oder unbeteiligt bleiben.

Verantwortung für den Anderen

Levinas‘ Verständnis von Verantwortung ist eng mit dem Angesicht des An­
deren verknüpft und unterscheidet sich somit radikal von traditionellen ethi­
schen Konzepten. Es handelt sich nicht um eine Verantwortung, die aus ratio­
nalen Überlegungen, Pflichten oder Gesetzen entsteht, sondern um eine, die 
der Begegnung mit dem Anderen vorausgeht und durch sie erst konstituiert 
wird. Sie ist präontologisch, das heißt, sie existiert vor jeder Reflexion über 
Sein und Wesen. Sie entsteht nicht durch Denken oder eine moralische Regel, 
sondern drängt sich im Moment der Begegnung auf.

Diese Verantwortung ist nicht verhandelbar und entzieht sich jeder freien 
Entscheidung. Sie wird uns nicht von außen auferlegt, sondern ergibt sich 
direkt aus der Begegnung mit dem anderen. Sein Blick fordert nicht nur Auf­

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

176

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


merksamkeit oder Mitgefühl, sondern trifft uns auf einer tieferen Ebene, noch 
bevor wir bewusst darüber nachdenken oder eine rationale Begründung dafür 
finden. Diese Verantwortung lässt sich nicht an Institutionen oder Systeme 
abgeben, sondern bleibt immer persönlich. Auch wenn soziale Einrichtungen 
Verantwortung übernehmen, bleibt die ethische Antwort auf den anderen 
letztlich eine Aufgabe jedes Einzelnen.

Ein zentrales Merkmal der Verantwortung bei Levinas ist ihre Asymmetrie. 
Verantwortung ist nicht reziprok, sondern geht einseitig vom Subjekt aus. Ich 
bin für den anderen verantwortlich, ohne dass dieser mir eine gleichwertige 
Verantwortung schuldet. Diese Asymmetrie gründet in der grundlegenden 
Verletzlichkeit des anderen: Er begegnet mir nicht als gleichstarker Partner in 
einem moralischen Vertrag, sondern als jemand, der mich anspricht und eine 
Antwort von mir fordert, ohne dass ich dafür eine Gegenseitigkeit einfordern 
kann. Levinas sieht darin keine ungerechte Last, sondern den Ursprung von 
Ethik und Subjektivität: Erst in dieser einseitigen Verantwortung entsteht das 
ethische Selbst, das sich nicht über Rechte und Pflichten definiert, sondern 
durch die unmittelbare Antwort auf den anderen.

Zudem bedeutet Verantwortung nicht lediglich, Schaden zu vermeiden, son­
dern sich aktiv dem Anderen zuzuwenden. Sie ist kein schlichter moralischer 
Imperativ, sondern ein Engagement für das Wohl des anderen, das sich in 
konkreten Handlungen ausdrückt. Sie entspringt nicht einem kodifizierten 
moralischen System, sondern der Unmittelbarkeit der Begegnung. Was ich für 
den anderen tue, geschieht nicht, weil eine Regel es verlangt, sondern weil sein 
Blick mich trifft, mich fordert, mich ruft.

Alterität – die radikale Andersheit des Anderen

Levinas macht deutlich, dass der „Andere” nicht auf Basis unserer eigenen 
Vorstellungen und Erfahrungen erklärt und analysiert werden kann. Genau 
hier setzt sein Konzept der Alterität an.

Levinas‘ Begriff der Alterität beschreibt die radikale Andersheit des Anderen, 
die sich nicht durch Wissen oder Kategorisierung vertraut machen lässt. Der 
Andere bleibt immer etwas, das sich meiner vollständigen Erfassung entzieht. 
Gerade darin liegt die ethische Herausforderung: Ich kann ihn nicht einfach 
in meine Welt einordnen, sondern muss ihn als eigenständiges Gegenüber 
anerkennen.

9.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

177

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Levinas kritisiert die Tendenz, das Fremde in Vertrautes zu verwandeln, indem 
wir es in bekannte Muster pressen. Diese Assimilation nimmt dem Anderen
seine Eigenständigkeit und wird für ihn zu einer Form der Gewalt. Der My­
thos des Odysseus veranschaulicht diese Denkweise: Odysseus reist in die 
Fremde, doch alles, was er erlebt, ordnet er seinem eigenen Verständnis unter. 
So geht auch oft unser Denken mit dem Anderen um: Wir machen ihn zu 
etwas, das in unser eigenes Weltbild passt, anstatt seine wirkliche Andersheit 
zu akzeptieren.

Die Beziehung zum Anderen ist für Levinas kein Bedürfnis, das gestillt werden 
kann, sondern ein unstillbares Begehren. Der Andere bleibt unverfügbar und 
nicht greifbar, und genau diese Unverfügbarkeit macht die ethische Dimensi­
on aus. Die Begegnung mit dem Anderen fordert uns heraus und zwingt uns, 
unsere gewohnte Perspektive zu hinterfragen. Ethik beginnt für Levinas – 
ich wiederhole mich – nicht mit abstrakten Prinzipien, sondern mit dieser 
konkreten Erfahrung der Alterität. Sie konfrontiert mich mit der Erkenntnis, 
dass ich nicht das Zentrum der Welt bin – und genau hier entsteht die Verant­
wortung für den anderen.

Fazit

Levinas‘ Ethik entfaltet sich in der engen Verknüpfung von Angesicht, Verant­
wortung und Alterität. Das Angesicht des anderen konfrontiert mich mit sei­
ner radikalen Alterität, einer Andersheit, die sich meinem Zugriff entzieht und 
mich zugleich unausweichlich in die Verantwortung ruft. Diese Verantwortung 
ist nicht gewählt, sondern vor jeder Reflexion gegeben. Der Andere stellt einen 
Anspruch an mich, ohne dass ich dieselbe Forderung an ihn richten kann.

Indem Levinas diese drei Begriffe zusammenführt, entwirft er eine Ethik, die 
nicht von allgemeinen Normen, sondern von der unmittelbaren Begegnung 
mit dem Anderen ausgeht. Diese Perspektive verändert unser Verständnis von 
Beziehung, Fürsorge und Professionalität – und damit auch die Grundlagen 
der Sozialen Arbeit. Wie sich diese Ethik in unserer Profession konkret nieder­
schlägt, wollen wir uns nun genauer anschauen.

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

178

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Levinas‘ Herausforderung an die Soziale Arbeit

Die Ethik Levinas‘ stellt die Soziale Arbeit vor grundlegende Fragen. Seine 
radikale Betonung der Alterität, der Verantwortung und der Unverfügbarkeit 
des Anderen rüttelt – nimmt man sie denn ernst – an den Grundvorstellungen 
unseres professionellen Handelns. Soziale Arbeit ist als akademische Disziplin
und als praktische Profession von institutionellen Strukturen, Methoden und 
normativen Theorien geprägt. Levinas hingegen fordert im sozialen Mitein­
ander eine Ethik der unmittelbaren Begegnung, in der der Andere mich 
verpflichtet, bevor ich überhaupt auf ihn reagieren kann. Dies wirft Fragen 
auf: Wie lässt sich eine Praxis denken, die mit diesem Anspruch Levinas’ 
kompatibel ist? Eine Praxis, die ihr entspricht, ohne in Beliebigkeit oder Über­
forderung zu geraten? Welche Spannungen entstehen zwischen professioneller 
Distanz und der Verantwortung, die mir in der Begegnung mit dem Anderen 
unmittelbar auferlegt wird?

Methodische Strukturen und die Unverfügbarkeit des Anderen

In der Sozialen Arbeit werden oft methodische Konzepte wie Fallmanagement, 
systemische Beratung oder Hilfeplanverfahren unterschiedlichster Art ange­
wendet. Sie folgt dem Anspruch, die Entstehung sozialer Probleme verstehbar 
zu machen, Ressourcen zu aktivieren und Handlungsperspektiven zu eröffnen. 
Doch Levinas‘ Ethik stellt genau dies infrage – oder übergeht es vielmehr? 
Der Andere ist kein Fall, kein Klient im Sinne eines bearbeitbaren Problems, 
sondern eine radikale Störung meines Weltverständnisses.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du bist Sozialarbeiterin und betreust einen jungen 
Mann, der wiederholt straffällig geworden ist und den Behörden 
als „nicht einsichtig“ gilt. In den Akten steht: nicht kooperativ. Eines 
Tages sitzt er dir gegenüber, völlig erschöpft, und sagt nichts. Er ist 
nicht hier, weil er von dir eine konkrete Lösung erwartet, sondern 
weil er nicht mehr weiterweiß. In diesem Moment greifen keine Kon­
zepte, keine Methoden. Du könntest ihn unter Verweis auf die Regeln 
(z. B. zur Terminvergabe) abweisen und das Gespräch beenden. Doch 
Levinas fordert etwas anderes: Sein Blick trifft dich direkt. Er ist nicht 
einfach „der schwierige Fall”, sondern ein Mensch, der dich in deinem 
professionellen Selbstverständnis herausfordert. Verantwortung be­

9.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

179

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ginnt nicht erst mit einer bewussten Entscheidung, sondern bereits 
mit der Tatsache, dass er da ist und dich braucht.

Hier zeigt sich ein Dilemma: Wie jede Profession braucht auch die Soziale 
Arbeit Strukturen, Abläufe und Routinen, um sich im anspruchsvollen Ar­
beitsalltag nicht in Einzelfällen zu verstricken. Doch alles an Strukturen und 
Routinen darf und kann nie die Unverfügbarkeit des anderen aufheben. Wie 
kann eine Praxis entstehen, die professionelle Planung und Abläufe ermög­
licht, ohne die ethische Offenheit der Begegnung zu ersticken?

Soziale Arbeit beruht oft auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit: Hilfe zur Selbst­
hilfe, Förderung von Eigenverantwortung, Empowerment. Doch Levinas stellt 
diese Logik auf den Kopf. Wir erinnern uns: Verantwortung ist asymmetrisch 
– ich bin für den anderen verantwortlich, ohne dass er mir dieselbe Verant­
wortung schuldet.

Denkanstoß 
Stell dir vor, du bist eine Jugendsozialarbeiterin und arbeitest mit 
einem 16­Jährigen, der durch Gewaltauffälligkeit und Ablehnung jeg­
licher Hilfe bekannt ist. Der Junge beleidigt ihn, verlässt Gespräche 
wortlos, sabotiert Angebote. Im professionellen Diskurs würde man 
von Widerstand sprechen, von Grenzen, die gesetzt werden müssen. 
Doch Levinas würde fragen: Was bedeutet es, dass dieser Junge den­
noch immer wieder auftaucht? Was fordert sein Angesicht, auch 
wenn es voller Wut ist? Verantwortung endet nicht, weil der Andere 
„schwierig“ ist.

Diese Asymmetrie ist eine Zumutung: Sie verlangt von Sozialarbeitenden, Ver­
antwortung zu übernehmen, selbst wenn keine Gegenseitigkeit existiert. Doch 
wo verläuft die Grenze zwischen ethischer Verpflichtung und instrumentali­
sierbarer Verfügbarkeit? Hier beginnt die zentrale Herausforderung: Wie kann 
Verantwortung gelebt werden, ohne in eine Überforderung zu geraten, die 
letztlich die professionelle Handlungsfähigkeit untergräbt?

Die Grenzen professioneller Kategorien

Professionelle Soziale Arbeit verlangt u.a. eine analytische Haltung: Anamne­
se, Fallverstehen, sozialpolitische Rahmung. Doch Levinas erinnert uns daran, 
dass der Andere nie restlos verständlich bzw. analysierbar ist. Die Alterität des 
Anderen sprengt unsere Begriffe – sie bleibt eine offene Frage.

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

180

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Levinas fordert nicht, Kategorien abzulehnen, sondern sie durchlässig zu hal­
ten. Er lädt dazu ein, Professionalität nicht als abgeschlossene Kompetenz, 
sondern als eine Haltung der Offenheit zu verstehen – als ein Aushalten der 
Unverfügbarkeit des Anderen, ohne vorschnell Lösungen zu ergreifen.

Schließlich steht Levinas‘ Ethik in direktem Konflikt mit institutionellen An­
forderungen. Soziale Arbeit ist eingebettet in Systeme der Steuerung: Förder­
kriterien, Berichtspflichten, rechtliche Rahmenbedingungen. Doch was pas­
siert, wenn die Ethik der Begegnung auf die Logik der Institution trifft?

Eine Fallmanagerin in der Jugendhilfe arbeitet mit einer jungen Frau, die 
kurz vor der Zwangsräumung steht. Die Behörde fordert einen Finanzplan 
und eine Strategie zur Reintegration in den Arbeitsmarkt. Doch was, wenn 
das eigentliche Problem nicht die Wohnung, sondern eine tiefe existenzielle 
Erschöpfung ist? Was, wenn keine Maßnahme greift, weil die Klientin nicht 
mehr an Lösungen glaubt und der Blick leer ist? Levinas würde sagen, dass 
sich in diesem Moment das eigentliche ethische Problem zeigt. Die erste Frage 
ist nicht: „Was kann ich für sie tun?“, sondern: „Wie kann ich ihrer existenziel­
len Wirklichkeit begegnen, ohne sie in ein System zu pressen, das nicht mehr 
auf sie passt?“

Levinas‘ Ethik ist für die Soziale Arbeit eine Provokation. Sie stellt etablierte 
Konzepte von Professionalität infrage und fordert eine Haltung, die Offenheit 
und Struktur, Planung und Unverfügbarkeit miteinander verbindet. Doch es 
ist keine naive Ethik der bedingungslosen Hingabe, sondern eine Ethik, die 
die grundlegenden Spannungen sichtbar macht, in denen die Soziale Arbeit 
von jeher agiert. Es lohnt sich also, sich mit Levinas auf eine Reflexion unseres 
Verständnisses von Verantwortung für andere einzulassen.

9.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Zwischen Ideal und Praxis: Wie viel Verantwortung ist tragbar?
Levinas fordert eine unendliche Verantwortung für den Anderen – eine 
Ethik, die keine Grenzen kennt. Doch wie lässt sich dieses Ideal in der 
Sozialen Arbeit umsetzen, ohne dass Fachkräfte überfordert werden oder in 
moralische Dilemmata geraten? Wo müssen Grenzen gezogen werden, und 
wie kann dennoch eine Haltung der Offenheit und ethischen Verpflichtung
bewahrt bleiben?

2. Begegnung als Widerstand: Ethik im Spannungsfeld institutioneller Lo­
gik

9.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

181

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ethik der Begegnung, wie Levinas sie beschreibt, widerspricht oft den 
strukturierten und standardisierten Abläufen in der Sozialen Arbeit. In 
welchen Momenten sollten Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter bewusst 
gegen Routinen und institutionelle Vorgaben verstoßen, um der unverfüg­
baren Einzigartigkeit des Anderen gerecht zu werden? Und wie lässt sich 
diese Haltung mit den Anforderungen an Effizienz und Nachweisbarkeit 
von Interventionen vereinbaren?

3. Interkulturelle Verantwortung: Universelle Ethik oder kulturelle Sensi­
bilität?
Levinas‘ Idee einer universellen Verantwortung betont die absolute ethische 
Verpflichtung gegenüber dem Anderen. Doch wie kann diese Haltung in 
interkulturellen Kontexten gelebt werden, ohne koloniale Denkweisen oder 
westliche Normen unreflektiert zu reproduzieren? Wie kann eine Ethik der 
radikalen Verantwortung mit kultureller Relativität und unterschiedlichen 
Wertvorstellungen in Einklang gebracht werden?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Levinas, E. (1961/2002): Totalité et Infini: essai sur l’extériorité / Totalität 
und Unendlichkeit: Versuch über die Exteriorität. Übers. von W. N. Kre­
wani. 5. Aufl. La Haye: Martinus Nijhoff / Freiburg & München: Verlag 
Karl Alber.

Lévinas, E. (1996): Ethik und Unendlichkeit: Gespräche mit Philippe Nemo. 
Übers. von D. Schmidt. Wien: Passagen-Verlag.

Lévinas, E. (1974/1998): Autrement qu’être ou au-delà de l’essence / Jen­
seits des Seins oder anders als Sein geschieht. Übers. von T. Wiemer. 
3. Aufl. La Haye: Martinus Nijhoff / Freiburg & München: Verlag Karl 
Alber.

Nietzsche, F. (1887): Zur Genealogie der Moral: Eine Streitschrift. Leipzig: 
C. G. Naumann.

Weiterführende Literatur

Stegmaier, W. (2019): Emmanuel Levinas zur Einführung. 3., ergänzte Aufl. 
Hamburg: Junius Verlag.

Malka, S. (2004): Emmanuel Levinas: Eine Biographie. München: C. H. 
Beck.

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

182

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

Aus wissenschaftlichen Theorien folgt technisch verwertbares, aber kein normatives, 
kein handlungsorientierendes Wissen14.

Jürgen Habermas

Ein Gedankenexperiment zum Einstieg 
Stell dir vor, du wachst eines Morgens auf – und Sprache gibt es nicht 
mehr. Keine Worte, keine Schrift, kein verständliches System von 
Zeichen, auf das sich alle einigen könnten. Menschen versuchen, sich 
mit Blicken, Gesten und Geräuschen zu verständigen, doch schnell 
wird klar: Ohne eine gemeinsame Grundlage bleibt vieles missver­
ständlich.

Auf dem Marktplatz zeigt ein Käufer auf eine Ware und hebt zwei 
Finger. Der Händler runzelt die Stirn. Will der Käufer zwei Stück 
oder bietet er zwei Münzen? In der Politik wird es noch chaotischer: 
Menschen stehen einander gegenüber, ihre Arme in verschiedenen 
Richtungen ausgestreckt – doch keiner weiß genau, ob sie zustim­
men oder protestieren. Ohne Sprache gibt es keine Debatte, keinen 
Diskurs, keine Möglichkeit, sich argumentativ zu einigen.

Mit der Zeit fangen kleine Gruppen an, gemeinsame Zeichen zu 
entwickeln. Sie legen Regeln fest, die bestimmte Gesten eindeutig 
machen. Erst dadurch wird Verständigung möglich – nicht, weil jeder 
einfach nur „seine“ Zeichen verwendet, sondern weil sie sich darüber 
abstimmen, was sie bedeuten sollen.

Jetzt frag dich: Wie oft reden wir heute aneinander vorbei, obwohl 
wir alle Sprache haben? Wie oft geht es in Diskussionen nicht darum, 
gemeinsam Bedeutung zu schaffen, sondern nur darum, das eigene 
Wort durchzusetzen? Vielleicht liegt das Problem nicht in der Spra­
che selbst, sondern darin, wie wir sie nutzen – oder verlernen, sie 
wirklich zu gebrauchen.

10.1. Kommunikation als Thema in der Philosophie

Die Art und Weise, wie Menschen miteinander sprechen, hat sich im Laufe 
der Geschichte immer wieder verändert, doch die Frage, was eine gelungene 
Verständigung ausmacht, ist stets dieselbe geblieben. Von der antiken Rhetorik

14 Habermas, J. (1973) Erkenntnis und Interesse. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 355.

183

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über die dialogische Philosophie bis hin zur modernen Kommunikationstheo­
rie haben Denker immer wieder herausgearbeitet, welche Bedingungen erfüllt 
sein müssen, damit Worte nicht nur gesprochen, sondern auch verstanden 
werden. Bevor wir zu Jürgen Habermas‘ Philosophie kommen, werfen wir 
zunächst einen Blick zurück ins alte Rom zu Cicero und dann ins 20. Jahrhun­
dert zu Martin Buber.

Cicero und die Macht der Sprache: Rhetorik als Schlüssel zur Gesellschaft

Rhetorik war in der Antike eine essenzielle Kulturtechnik und eine der sie­
ben freien Künste (artes liberales). Wer sie beherrschte, hatte Zugang zu den 
Schaltstellen der Macht. Sie war nicht nur das Handwerkszeug von Politikern 
und Anwälten, sondern ein grundlegendes Bildungsziel – vergleichbar mit 
dem, was heute als wissenschaftliche Methodik oder kritisches Denken gilt.

Marcus Tullius Cicero (106–43 v. Chr.) war ein Meister des gesprochenen 
Wortes, ein Virtuose der Argumentation. Er überzeugte sein Publikum nicht 
nur, sondern lenkte, fesselte und verunsicherte es – je nachdem, was die 
Situation erforderte. Das Forum Romanum war seine Bühne, eine Arena, 
in der es nicht nur um Meinungen, sondern oft genug um Macht, Einfluss 
und politische Schicksale ging. Wer hier das Wort ergriff, tat dies nicht zum 
Selbstzweck, sondern um Koalitionen zu schmieden, Gegner aus dem Amt zu 
reden oder über Krieg und Frieden zu entscheiden.

Rhetorik war dabei kein Talent, das einem zufällig in die Wiege gelegt wurde. 
Wer in Rom etwas erreichen wollte, musste sie erlernen – systematisch, diszi­
pliniert und nach festen Regeln. Rhetorikschulen, vor allem in Athen und auf 
Rhodos, lehrten das Handwerk der Überzeugung. Wer Cicero liest, erkennt, 
dass er nicht nur ein brillanter Redner, sondern auch ein Theoretiker der Spra­
che war. In „De Oratore” beschreibt er, was eine gelungene Rede ausmacht.

n Inventio – Wie finde ich die besten Argumente?
n Dispositio – Wie ordne ich sie logisch?
n Elocutio – Wie setze ich Stilmittel gezielt ein?
n Memoria – Wie kann ich ohne Manuskript sprechen?
n Actio – Wie nutze ich Stimme, Mimik und Gestik?

Rhetorik war eine Kunst mit klaren Regeln – präzise durchdacht und trainier­
bar. Sie erforderte Übung, Disziplin sowie ein tiefes, intuitives Verständnis für 
Menschen und Situationen.

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

184

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cicero war sich der Wirkung von Sprache bewusst. Einmal ausgesprochen, 
lassen sich Worte nicht mehr zurückholen. Sie breiten sich aus, verändern 
Meinungen und prägen den Lauf der Dinge. Gerade deshalb lehnte er eine 
Rhetorik ab, die nur auf Manipulation oder Blendwerk setzte. Er wollte nicht 
nur mitreißen, sondern überzeugen – nicht mit Lautstärke, sondern mit Klar­
heit; nicht mit Effekten, sondern mit Substanz. Seine Vorstellung von Rhetorik 
war untrennbar mit Ethik verbunden. Für ihn war ein guter Redner nicht nur 
jemand, der Gehör fand, sondern jemand, der Verantwortung für seine Worte 
übernahm.

Doch was, wenn Sprache mehr sein soll als ein Werkzeug der Überzeugung? 
Wenn es nicht darum geht, andere mit Argumenten zu gewinnen, sondern 
sie wirklich zu erreichen? Wenn Worte nicht nur eine Debatte strukturieren, 
sondern darüber hinaus eine Beziehung stiften sollen? Genau hier setzt knapp 
1900 Jahre später Martin Buber an.

Das Ich und das Du: Martin Buber

Dieser Wandel, dieses Bedürfnis nach echter Begegnung und authentischer 
Kommunikation, wurde Jahrhunderte später von einem anderen Denker in 
eine eigene, unverwechselbare Richtung geführt. Martin Buber (1878–1965). 
Während Levinas die Begegnung mit dem Anderen vor allem als ethische 
Verpflichtung versteht – als Ruf zur Verantwortung, der sich aus der Schutzlo­
sigkeit des Anderen ergibt –, geht es Buber um etwas anderes: um das unmit­
telbare, dialogische Verhältnis zwischen Ich und Du. Dieses ist nicht durch 
eine vorab bestehende moralische Forderung definiert, sondern erwächst aus 
dem Moment der Begegnung selbst.

Für Buber steht nicht das Antlitz des Anderen im Zentrum, das uns zur 
Verantwortung ruft, sondern das lebendige Wechselspiel zwischen zwei Men­
schen, die sich einander ohne funktionale oder instrumentelle Absicht zuwen­
den. Er fordert uns auf, dem anderen nicht als Objekt, nicht als Projektions­
fläche unserer eigenen Bedürfnisse und Wünsche zu begegnen, sondern als 
gleichwertiges Gegenüber in einem echten, offenen Dialog. Während auch 
Levinas das Gegenüber nicht auf ein einfaches Objekt reduzieren will, liegt 
bei Buber der Schwerpunkt auf der Wechselseitigkeit dieser Begegnung, auf 
dem lebendigen Dialog, der nicht nur eine ethische Verantwortung impliziert, 
sondern eine existentielle Erfahrung der Gegenseitigkeit darstellt.

10.1. Kommunikation als Thema in der Philosophie

185

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkanstoß 
Stell dir vor, du triffst auf der Straße einen alten Bekannten. Sein Ge­
sicht wirkt müde, seine Stimme ist leise, als er dir erzählt, dass er ge­
rade eine schwere Zeit durchmacht. Während er spricht, ertappst du 
dich dabei, wie deine Gedanken abschweifen – du überlegst schon, 
was du gleich antworten wirst, suchst nach einem klugen Ratschlag 
oder einer schnellen Lösung.

Doch genau hier liegt das Problem. In diesem Moment begegnest du 
ihm nicht wirklich – du funktionalisierst ihn, machst ihn unbewusst 
zum Objekt deiner eigenen Reaktion. Für Buber wäre das eine typi­
sche Ich-Es-Beziehung. Jetzt stell dir vor, du hältst inne. Statt sofort 
zu reagieren, hörst du ihm wirklich zu. Nicht, um zu antworten, nicht, 
um ihn zu bewerten, sondern einfach, um ihn zu sehen, als Mensch, 
nicht als Fall, den es zu lösen gilt. Während Levinas die ethische 
Verantwortung in den Vordergrund rückt, geht es Buber hier um den 
gelebten Dialog – um eine Begegnung, die nicht von Erwartungen 
oder Rollen geprägt ist, sondern von Präsenz und Wahrnehmung.

Gerade diese Art der Begegnung scheint in einer Welt, in der Kommunikation
häufig über Bildschirme, Smartphones und E-Mails erfolgt, immer seltener zu 
werden. Buber erinnert uns daran, dass echter Dialog nicht nur eine Frage der 
Sprache, sondern eine Haltung ist: die Bereitschaft, dem anderen wirklich zu 
begegnen – ohne Maske, ohne Ablenkung, ohne voreilige Antworten. Würde
er heute noch leben, würde er wahrscheinlich sagen: „Handy weg!”

Gegenwart: Habermas

Während Buber den Dialog zwischen Individuen betont, fragt Habermas, 
was passiert, wenn Verständigung über das persönliche Gespräch hinausgeht, 
wenn also ganze Gesellschaften miteinander sprechen müssen. Für ihn ist 
Kommunikation nicht nur ein Austausch von Meinungen, sondern ein Pro­
zess, der bestimmten Bedingungen unterliegen muss, damit echter Dialog 
möglich wird. In seiner Theorie des kommunikativen Handelns stellt er ge­
nau diese Bedingungen in den Mittelpunkt: Welche Regeln und Strukturen 
braucht es, damit nicht Macht und Lautstärke, sondern Argumente zählen?

Habermas fordert eine Form der Kommunikation, in der alle Beteiligten 
gleichberechtigt sprechen können und bereit sind, Argumente nicht nur zu 
äußern, sondern sie auch ernsthaft zu prüfen. Verständigung ist für ihn eine 
Aufgabe, eine Herausforderung, die in demokratischen Gesellschaften immer 

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

186

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wieder neu ausgehandelt werden muss. Doch wie oft scheitern wir genau 
daran?

Fazit

Das Gedankenspiel vom Anfang erhält an dieser Stelle eine ungeahnte Tiefe. 
Die wortlose Welt zeigt uns, wie schnell Kommunikation an ihre Grenzen 
stößt, wenn grundlegende Verständigungsregeln fehlen. Doch selbst in einer 
Welt voller Sprache stehen wir vor einer ähnlichen Herausforderung: Sind 
wir in der Lage, nicht nur unsere Worte, sondern auch die Bedingungen zu 
hinterfragen, die eine echte Verständigung ermöglichen?

Hier setzt Habermas an – mit der Frage, wie wir jenseits von Worten eine 
Grundlage schaffen können, auf der Verständigung nicht nur möglich, son­
dern auch produktiv wird. Um zu verstehen, wie er zu diesem Denken kam, 
lohnt es sich, einen Blick auf sein Leben zu werfen. Ein Leben, das durch die 
Brüche des 20. Jahrhunderts geprägt wurde: eine Kindheit im Schatten des 
Nationalsozialismus, der Wiederaufbau der Demokratie und die Auseinander­
setzung mit einer sich ständig wandelnden Gesellschaft.

10.2. Jürgen Habermas: Biografie und historischer Kontext

Jürgen Habermas wurde am 18. Juni 1929 in Düsseldorf geboren, also im Jahr 
der Weltwirtschaftskrise. Der Black Friday am 24. Oktober 1929 hatte damals 
eine ganz andere Bedeutung als heute. Er wuchs in einer Zeit auf, die turbulen­
ter kaum hätte sein können. Er wuchs zwischen der untergehenden Weimarer 
Republik und der nationalsozialistischen Diktatur auf und erlebte eine von der 
Zerstörung des Zweiten Weltkriegs und dem anschließenden Wiederaufbau 
geprägte Jugend. Wie formen solche historischen Brüche einen Geist, der sich 
später radikal dem Dialog, der Verständigung und der öffentlichen Vernunft
verschreibt? Es ist klar: Der Schlüssel zu Habermas’ Denken liegt in den 
Umbrüchen seiner Zeit.

Die prägenden Jugendjahre

Nach 1945, als sich Deutschland mühsam aus der Asche erhob, entschloss 
sich Habermas, Philosophie, Geschichte, Psychologie und Germanistik in 
Göttingen, Zürich und Bonn zu studieren. Diese interdisziplinäre Ausrichtung 
deutet bereits darauf hin, dass hier ein Denker am Werk war, der die Welt in 

10.2. Jürgen Habermas: Biografie und historischer Kontext

187

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer ganzen Komplexität verstehen wollte. Seine Dissertation über Friedrich 
Schelling war nur der erste Schritt einer lebenslangen Auseinandersetzung mit 
Fragen der Freiheit, Rationalität und sozialen Verantwortung.

Aufbruch zur Frankfurter Schule – geistige Heimat und kritische Distanz

Die eigentliche Wende kam, als Habermas sich in den 1950er Jahren der 
Frankfurter Schule und ihren Leitfiguren Theodor W. Adorno und Max Hork­
heimer anschloss. Man kann sich die Szene bildlich vorstellen: Ein junger 
Denker, neugierig und voller Fragen, betritt das Epizentrum der Kritischen 
Theorie. Doch statt sich in Ehrfurcht zu verlieren, begann er von Anfang an, 
kritisch zu hinterfragen und seine eigene Position zu entwickeln. Die Skepsis 
der älteren Generation genügte ihm nicht – er wollte nicht beim resignativen 
Pessimismus stehen bleiben, den er in den Schriften Adornos und Horkhei­
mers erkannte und den er immer wieder thematisierte.

Habermas‘ erstes großes Werk Strukturwandel der Öffentlichkeit (1962) war 
ein Weckruf, ein Plädoyer für eine Gesellschaft, die den offenen, rationalen 
Diskurs wiederentdeckt.

Die 1960er Jahre – Aufbruch und Ringen um den richtigen Weg

Die 1960er Jahre waren für Habermas nicht nur eine Phase akademischen 
Aufstiegs, sondern auch eine Zeit politischer Umwälzungen. Mitten in der 
Studentenbewegung fand er sich plötzlich in heftigen Debatten wieder. Einer­
seits unterstützte er die Forderungen nach mehr Demokratie, andererseits 
warnte er davor, radikale Veränderungen könnten nicht über Nacht und nicht 
ohne Respekt vor demokratischen Prozessen geschehen. Sein Einsatz für den 
Dialog zeigte sich hier besonders: Er wollte vermitteln, argumentieren und 
Verständigung ermöglichen – auch wenn er dafür selbst immer wieder in die 
Kritik geriet.

Die Suche nach Verständigung in einer zerrissenen Welt

Die folgenden Jahrzehnte führten Habermas durch eine Welt im Wandel – 
vom Kalten Krieg über die Konsolidierung der Bundesrepublik bis hin zu 
Globalisierung und Digitalisierung. Doch statt sich von den Ereignissen über­
rollen zu lassen, stellte er eine zentrale Frage: Wie kann Verständigung in 
einer immer komplexeren Gesellschaft gelingen? Seine Antwort darauf, die 
sich in der Theorie des kommunikativen Handelns (1981) konkretisiert, lautet: 

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

188

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur wenn Kommunikation von Machtinteressen befreit ist, kann sie zur Basis 
einer funktionierenden Demokratie werden.

Damit ist die Bühne bereitet: Im nächsten Kapitel werden wir uns seinen 
zentralen Begriffen und Konzepten zuwenden, um zu verstehen, wie aus die­
sem Leben, dieser Suche und dieser ständigen Bereitschaft zum Dialog eine 
der einflussreichsten Theorien der Sozialwissenschaften im 20. Jahrhundert 
entstanden ist.

10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Man könnte sich Jürgen Habermas wie einen Architekten der Verständigung 
vorstellen. Sein Werk ist wie ein weitläufiges Gebäude mit vielen Räumen, 
Korridoren und Durchgängen, in denen Begriffe und Theorien aufeinander 
aufbauen und ineinandergreifen. Wer sich darin zurechtfinden will, sollte 
nicht gleich jedes Detail vermessen, sondern erst einmal den Grundriss verste­
hen. Welche tragenden Ideen halten das Ganze zusammen? Welche Konzepte 
bilden das Fundament? Ein genauer Blick auf einige zentrale Begriffe kann 
dabei helfen, sich zu orientieren.

Kommunikatives und strategisches Handeln

Im Zentrum von Habermas‘ Philosophie steht die Theorie des kommunikati­
ven Handelns, wie er sie in seinem gleichnamigen Werk entwickelt hat. Dabei 
unterscheidet er zwei Haupttypen menschlichen Handelns: strategisches und 
kommunikatives Handeln. Während strategisches Handeln darauf abzielt, ei­
gene Ziele durch Manipulation, Beeinflussung oder schlichte Überredung zu 
erreichen, orientiert sich kommunikatives Handeln an einem ganz anderen 
Prinzip: dem Streben nach Verständigung. Doch was heißt das konkret?

Denkanstoß 
Stell dir vor, du stehst mit deinem Mitbewohner oder Partner in 
eurer Wohnung. Die Wände sollen neu gestrichen werden, doch ihr 
seid euch nicht einig über die Farbe. Du plädierst für ein warmes 
Terrakotta, während dein Gegenüber auf ein kühles Blau besteht.

Beim strategischen Handeln würdest du vielleicht versuchen, deinen 
Wunsch durchzusetzen – indem du betonst, wie schlecht Blau zu den 
Möbeln passt, kleine Kompromisse vortäuschst oder gar Emotionen 
ins Spiel bringst: „Aber du weißt doch, dass ich mich in warmen 

10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

189

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Farben einfach wohler fühle!“ Vielleicht beharrst du auch einfach 
stur auf deiner Meinung, bis der andere nachgibt. Ganz anders wäre 
es beim kommunikativen Handeln: Ihr legt offen dar, warum euch 
jeweils eine bestimmte Farbe wichtig ist, hört euch gegenseitig zu 
und seid bereit, euch von den Argumenten des anderen überzeugen 
zu lassen. Es geht nicht darum, sich durchzusetzen, sondern eine 
gemeinsame Lösung zu finden – eine, die nicht nur einen faulen 
Kompromiss darstellt, sondern tatsächlich für beide funktioniert. 
Und vielleicht stellt sich dabei heraus, dass eine ganz andere Farbe 
die beste Wahl wäre.

Habermas‘ Idee des kommunikativen Handelns hat weitreichende Konsequen­
zen für unser Verständnis von rationaler Verständigung und demokratischer 
Teilhabe. Er argumentiert, dass eine Gesellschaft nur durch kommunikatives 
Handeln wirklich in der Lage ist, Entscheidungen zu treffen, die auf Konsens 
und gegenseitiger Verständigung beruhen. Doch genau hier stellt sich die 
kritische Frage: Wie oft erleben wir in der Realität einen solchen idealtypi­
schen Diskurs? Ist es nicht vielmehr so, dass strategische Kommunikation, die 
von Machtinteressen und Manipulation geprägt ist, den öffentlichen Diskurs 
dominiert?

Voraussetzung für gelingende Kommunikation ist der idealtypische 
Sprechakt.

Ein weiterer zentraler Aspekt der Theorie von Habermas ist der Begriff des 
idealtypischen Sprechaktes. Habermas fragt sich unter welchen Bedingungen 
Kommunikation gelingen kann. Für ihn ist Kommunikation dann gelungen, 
wenn sie vier zentrale Bedingungen erfüllt: Wahrhaftigkeit, Wahrheit, Richtig­
keit und Verständlichkeit.

Betrachten wir zum Beispiel eine politische Debatte im Fernsehen: Wenn der 
Politiker nicht wirklich glaubt, was er sagt, fehlt es an Wahrhaftigkeit. Wenn 
seine Aussagen nicht der Realität entsprechen, fehlt es an Wahrheit. Wenn 
er normative Aussagen macht, die nicht gerechtfertigt sind oder den morali­
schen Normen der Gesellschaft nicht entsprechen, fehlt es an Richtigkeit. Und 
wenn er in einem für das Publikum unverständlichen Jargon spricht, geht die 
Verständlichkeit verloren. All diese Bedingungen müssen erfüllt sein, damit 
Kommunikation nicht nur Information, sondern wirkliche Verständigung er­
möglicht. Doch stellt sich auch hier die Frage: Wie realistisch ist es, dass diese 
Idealbedingungen im Alltag jemals vollständig erfüllt werden?

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

190

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebenswelt und System: Die Spannung zwischen zwei Welten

Ein zentraler und oft zitierter Begriff im Denken von Habermas ist die Unter­
scheidung zwischen Lebenswelt und System. Die Lebenswelt beschreibt den 
Bereich unseres alltäglichen Lebens, in dem soziale Interaktionen, persönliche 
Beziehungen, kulturelle Normen und gemeinschaftliche Werte ihren Platz ha­
ben. Es ist der Raum, in dem wir uns selbst verorten, in dem wir Bedeutungen 
teilen und in dem Kommunikation auf Verständigung und Sinnstiftung ab­
zielt. Hier agieren wir nicht als bloße Funktionsträger, sondern als Menschen 
mit individuellen Geschichten, Hoffnungen und Ängsten.

Demgegenüber steht das System, also die strukturierten Bereiche der Gesell­
schaft wie Wirtschaft und Verwaltung, die nach eigenen, oft unpersönlichen 
Regeln funktionieren. Im System geht es um Effizienz, Kontrolle, Macht und 
das Erreichen vorgegebener Ziele, weniger um menschliche Beziehungen oder 
Sinnhaftigkeit. Stellen wir uns vor, wie in einem Unternehmen Entscheidun­
gen getroffen werden: Hier stehen Kennzahlen, Effizienz und Profit im Vorder­
grund, während die individuellen Bedürfnisse oder Werte der Mitarbeitenden 
oft in den Hintergrund treten.

Habermas warnt vor einer Kolonialisierung der Lebenswelt durch das System. 
Damit ist gemeint, dass die unpersönlichen, instrumentellen Logiken von 
Wirtschaft und Verwaltung immer mehr Einfluss auf unseren Alltag gewin­
nen und damit die Möglichkeiten echter, menschlicher Kommunikation und 
Verständigung bedrohen. Ein konkretes Beispiel dafür ist die zunehmende 
Bürokratisierung unseres Gesundheitssystems: Stand früher der persönliche 
Kontakt zwischen Ärztin bzw. Arzt und Patient im Mittelpunkt, dominieren 
heute oft Formulare, Kostenabrechnungen und Effizienzberichte – ein Zeichen 
dafür, wie das System die Lebenswelt durchdringt und vereinnahmt.

Diskursethik – Eine ethische Orientierung in einer pluralistischen Welt

Ein weiteres wichtiges Konzept im Denken von Habermas ist die Diskursethik. 
Sie versucht, normative Maßstäbe für moralische Fragen zu entwickeln, die 
durch Kommunikation und Diskurs erarbeitet werden. Habermas schlägt vor, 
dass Normen nur dann als gerechtfertigt gelten können, wenn sie in einem ra­
tionalen Diskurs von allen Betroffenen akzeptiert werden können. Es handelt 
sich also um einen universellen Ansatz, bei dem die Prinzipien der Offenheit, 
Gleichheit und Reziprozität im Vordergrund stehen.

10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

191

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Kern fordert die Diskursethik, dass moralische Normen nur dann legitim 
sind, wenn sie in einem offenen und fairen Dialog von allen Betroffenen 
akzeptiert werden können. Sie basiert auf drei grundlegenden Prinzipien:

1. Universalisierbarkeit: Eine Entscheidung ist nur dann gerechtfertigt, wenn 
sie für alle in vergleichbarer Situation gleichermaßen akzeptabel wäre.

2. Reziprozität: Jede Perspektive muss ernst genommen werden, niemand darf 
aus dem Diskurs ausgeschlossen werden.

3. Offenheit: Argumente müssen einer rationalen Prüfung standhalten und 
dürfen nicht durch Macht oder Manipulation verzerrt werden.

Doch wie lässt sich dies in die Praxis umsetzen? Stellen wir uns eine Stadt 
vor, in der über den Bau eines neuen Einkaufszentrums diskutiert wird. In 
einer echten diskursethischen Auseinandersetzung müssten alle Betroffenen – 
Anwohner, Unternehmer, Politiker und Umweltschützer – gleichberechtigt am 
Diskurs teilnehmen können. Ihre Argumente müssten gehört, abgewogen und 
respektiert werden. Doch ist das in unserer heutigen, von Machtinteressen ge­
prägten Gesellschaft überhaupt möglich? Habermas ist sich der Schwierigkei­
ten bewusst. Er sieht die Diskursethik weniger als perfektes Modell, sondern 
vielmehr als normative Orientierung, an der wir unser Handeln ausrichten 
sollten.

Öffentlichkeit und deliberative Demokratie

Schließlich ist der Begriff der Öffentlichkeit und vor allem der deliberativen 
Demokratie ein weiterer Schlüsselbegriff in Habermas‘ Philosophie. Für ihn 
ist eine funktionierende Öffentlichkeit ein Raum, in dem Bürger frei, gleichbe­
rechtigt und rational über gesellschaftliche und politische Themen diskutieren 
können. In einer idealen deliberativen Demokratie würden Entscheidungen in 
einem offenen und inklusiven Diskursprozess getroffen, in dem alle Stimmen 
gehört und respektiert werden.

Doch auch hier stellt sich die Frage, inwieweit wir diesem Ideal heute gerecht 
werden. Eine lebendige Öffentlichkeit? Oder haben wir es nicht viel zu oft mit 
inszenierten Debatten, Fake News und populistischer Rhetorik zu tun? Für 
Habermas ist dies eine zentrale Herausforderung: Nur wenn es gelingt, Räume 
für echten Dialog zu schaffen, können wir demokratische Prozesse stärken 
und verhindern, dass Macht und Manipulation die Oberhand gewinnen.

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

192

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Die Philosophie von Jürgen Habermas eröffnet zahlreiche Perspektiven, die 
die Praxis bereichern, sie aber auch herausfordern. Was passiert, wenn wir 
seine Theorien aus der akademischen Abstraktion herausholen und in den 
realen Alltag der Sozialen Arbeit übertragen? Ein Blick darauf lohnt sich. 
Grundsätzlich – so die hier vertretene These – lassen sich viele Praktiken 
in der Sozialen Arbeit direkt oder indirekt auf Habermas’ philosophische 
Positionen zurückführen.

Die Theorie des kommunikativen Handelns in der Sozialen Arbeit

Wenn wir darüber nachdenken, wie wir als Professionelle mit Klienten, Kolle­
gen oder auch Institutionen kommunizieren, wird deutlich, dass Kommunika­
tion weit mehr ist als der Austausch von Informationen. Es geht um Verständi­
gung, Kompromissfindung und/oder Konsensbildung – und letztlich um den 
Aufbau von Beziehungen, die auf gegenseitigem Respekt und Vertrauen beru­
hen. Doch wie oft verfallen wir dabei unbewusst in strategisches Handeln? 
Wie oft versuchen wir, unsere Klienten zu bestimmten Entscheidungen zu 
bewegen, anstatt wirklich auf sie einzugehen?

Ein konkretes Beispiel: Eine Sozialarbeiterin betreut eine junge Mutter, die 
Schwierigkeiten hat, ihren Platz im Leben und in der Gesellschaft zu finden. 
Anstatt ihr „gut gemeinte Ratschläge“ aufzudrängen, könnte die Sozialarbei­
terin im Sinne Habermas‘ versuchen, kommunikativ zu handeln, um einen 
Raum für Dialog zu schaffen, in dem die junge Mutter ihre eigenen Vorstell­
ungen und Wünsche artikulieren kann und in dem gemeinsam nach Lösungen 
gesucht wird. Durch den Versuch des gegenseitigen Verstehens entsteht eine 
authentische Zusammenarbeit, die nicht auf Manipulation, sondern auf ech­
tem Verständnis beruht.

An dieser Stelle stellt sich jedoch – auch auf die Gefahr, mich zu wiederholen 
– die kritische Frage: Ist das Ideal des kommunikativen Handelns in unserer 
Realität umsetzbar? Was passiert, wenn Machtverhältnisse ins Spiel kommen 
– sei es in der Hierarchie innerhalb einer Institution oder im Umgang mit 
Klienten in Abhängigkeitsverhältnissen? Die Herausforderung besteht darin, 
sich dieses Spannungsfeldes bewusst zu sein und dennoch zu versuchen, 
kommunikative Räume zu schaffen, in denen authentische Begegnung und 
kommunikatives Handeln möglich sind.

10.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

193

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der idealtypische Sprechakt und die professionelle Praxis

Der idealtypische Sprechakt nach Habermas fordert uns auf, unsere eigene 
Kommunikation kritisch zu reflektieren. Sprechen wir wirklich wahrhaftig, 
verständlich und normativ gerechtfertigt? In der Sozialen Arbeit ist Sprache 
ein zentraler Bestandteil der Beziehungsarbeit. Worte können Orientierung 
geben, Vertrauen aufbauen oder zerstören, Missverständnisse erzeugen und 
Barrieren errichten.

Anderes Beispiel: Eine Fachkraft in einer Beratungsstelle für Menschen mit 
Suchterkrankungen begleitet eine Klientin, die nach mehreren Rückfällen er­
neut einen Antrag auf eine stationäre Therapie stellt. Die Entscheidung des 
Kostenträgers fällt negativ aus. Wie wird diese Nachricht am besten vermittelt? 
Eine rein administrative Mitteilung wie „Ihr Antrag wurde abgelehnt“ wäre 
zwar faktisch korrekt, kommunikativ jedoch unzureichend. Ebenso problema­
tisch wäre eine beschwichtigende oder ausweichende Formulierung, die die 
Tragweite der Entscheidung relativiert. Idealtypisch würde ein Sprechakt ver­
langen, die Klientin nicht nur über die Ablehnung zu informieren, sondern 
auch transparent zu machen, warum diese Entscheidung getroffen wurde, 
welche Alternativen bestehen und wie der weitere Weg aussehen könnte – und 
das auf eine Weise, die gleichzeitig ehrlich, verständlich und empathisch ist.

Lebenswelt und System: Ein Balanceakt in der Sozialen Arbeit

Habermas‘ Unterscheidung zwischen Lebenswelt und Systemwelt hat für die 
Soziale Arbeit eine weitreichende Bedeutung. Denn kaum ein anderes Berufs­
feld bewegt sich so konstant auf dem schmalen Grat zwischen individuellen 
Bedürfnissen und institutionellen Strukturen, zwischen Hilfe und Kontrolle, 
zwischen Lebens- und Systemwelt. Die Lebenswelt ist der Raum des Persönli­
chen, des Sinnstiftenden – hier begegnen sich Menschen mit ihren Geschich­
ten, Hoffnungen und Ängsten. Es ist der Bereich, in dem Kommunikation
auf Verständigung abzielt und Beziehungen im Mittelpunkt stehen. Demge­
genüber steht die Systemwelt: die Welt der Bürokratie, der standardisierten 
Abläufe, der Effizienz- und Kontrollmechanismen. Sie folgt einer eigenen Lo­
gik: Fallzahlen, Fristen, Richtlinien.

Wie oft zeigt sich dieser Konflikt in der Praxis? Ein Jugendlicher sitzt in der 
Beratungsstelle und ringt um Worte, um seine schwierige familiäre Situation 
zu schildern. Doch bevor ein tiefergehendes Gespräch entstehen kann, muss 
die Fachkraft erst Formulare ausfüllen, Einwilligungserklärungen einholen 
und Datenschutzrichtlinien erläutern. Die eigentliche Begegnung wird unter­

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

194

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


brochen, verschoben und fragmentiert. Hier zeigt sich, was Habermas als Ko­
lonialisierung der Lebenswelt bezeichnet. Die strukturellen Anforderungen des 
Systems dringen in den Raum ein, der eigentlich dem menschlichen Austausch 
vorbehalten sein sollte.

Doch diese Spannung muss nicht einfach hingenommen werden. Es geht nicht 
darum, das System abzuschaffen – denn es sorgt schließlich auch für Struktur 
und Verlässlichkeit –, sondern darum, wie Fachkräfte innerhalb dieser Rah­
menbedingungen dennoch Räume für echte Begegnung bewahren können. 
Vielleicht bedeutet das, interne Abläufe so zu hinterfragen, dass sie weniger 
hemmend wirken. Vielleicht bedeutet es auch, kreative Wege zu finden, um 
Klienten nicht nur als Fälle, sondern als Menschen wahrzunehmen – durch 
offene Gesprächszeiten, niedrigschwellige Zugänge oder bewusste Momente 
der ungeteilten Aufmerksamkeit.

Habermas würde hier wohl eine Form des Widerstandes fordern – nicht gegen 
das System als solches, sondern gegen die Gefahr, dass es die Menschlichkeit 
in der Sozialen Arbeit erstickt oder verdrängt. Ein Widerstand, der sich nicht 
in Verweigerung äußert, sondern in kluger Gestaltung: Wie kann die Lebens­
welt inmitten der Systemwelt erhalten bleiben? Die Antwort darauf entscheidet 
darüber, ob Soziale Arbeit ein reiner Verwaltungsakt bleibt oder ein Raum ist, 
in dem Verständigung und Unterstützung tatsächlich gelingen.

Diskursethik: Ethische Orientierung in der Sozialen Arbeit

Die Spannung zwischen Lebenswelt und Systemwelt stellt Fachkräfte in der 
Sozialen Arbeit immer wieder vor schwierige ethische Entscheidungen. Wie 
kann eine Balance zwischen institutionellen Vorgaben und den individuellen 
Bedürfnissen der Menschen gefunden werden? Wie lässt sich vermeiden, 
dass Klientinnen in standardisierten Verfahren nur noch als Fälle behandelt 
werden, anstatt als Gegenüber auf Augenhöhe? Genau hier setzt Habermas‘ 
Diskursethik an: Sie dient als Orientierung, um ethische Entscheidungen 
nicht autoritär oder willkürlich zu treffen, sondern sie im Dialog mit allen 
Beteiligten auszuhandeln.

Die Prinzipien der Diskursethik – Universalisierbarkeit, Reziprozität, Offen­
heit – sind gerade in der Sozialen Arbeit von zentraler Bedeutung. Fachkräfte
stehen oft vor Dilemmata, für die es keine einfache oder objektiv richtige 
Lösung gibt. Denken wir etwa an eine Krisensituation in einer Familie: Ein 
Kind zeigt Anzeichen von Vernachlässigung – wie reagiert die Sozialarbeite­
rin? Muss sofort eingegriffen werden, um das Kind zu schützen? Oder gilt es 

10.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

195

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zunächst, gemeinsam mit den Eltern nach Wegen zu suchen, um die Situation 
zu verbessern?

Die Diskursethik fordert uns dazu auf, solche Entscheidungen nicht über 
die Köpfe der Betroffenen hinweg zu treffen. Sie lädt dazu ein, möglichst 
alle Perspektiven einzubeziehen, die Betroffenen selbst als handelnde Subjekte 
wahrzunehmen und tragfähige Lösungen mit ihnen zu erarbeiten. Doch wie 
oft ist das in der Realität tatsächlich umsetzbar? Zeitdruck, Ressourcenmangel 
und Machtasymmetrien erschweren die Führung idealtypischer Diskurse.

Habermas liefert mit der Diskursethik daher kein einfaches Rezept, sondern 
eher einen Kompass. Die Diskursethik ist eine ständige Erinnerung daran, 
dass professionelle Ethik in der Sozialen Arbeit nicht darin besteht, fertige 
Lösungen zu präsentieren, sondern darin, Verständigung zu ermöglichen – 
auch dort, wo sie herausfordernd ist.

Deliberative Demokratie und Partizipation

Der Gedanke der größtmöglichen Partizipation im Sinne der deliberativen 
Demokratie und seine Relevanz für die Soziale Arbeit lassen sich vielleicht an 
keinem anderen Arbeitsfeld so gut darstellen wie in der Offenen Kinder- und 
Jugendarbeit.

In einem Jugendzentrum zeigt sich die Idee der deliberativen Demokratie 
beispielsweise darin, dass nicht die Sozialarbeitenden allein über Verhaltens­
regeln, Angebote oder Freizeitaktivitäten entscheiden, sondern diese meist 
gemeinsam mit den Jugendlichen entwickelt werden. Stellen wir uns beispiels­
weise die Frage, ob es neue Regeln für die Nutzung einer Sporthalle geben soll. 
Anstatt diese Regeln von oben herab festzulegen, könnten die Jugendlichen 
in einem offenen Diskussionsprozess dazu aufgefordert werden, ihre Meinun­
gen und Vorschläge einzubringen. So entsteht ein Raum des Austauschs, in 
dem alle gehört werden, unterschiedliche Perspektiven aufeinandertreffen und 
gemeinsam nach Lösungen gesucht wird. Vielleicht gibt es Jugendliche, die die 
Sporthalle zum gemeinsamen Fußballspielen nutzen wollen, während andere 
eher an einem Tanzworkshop interessiert sind. In der deliberativen Diskussion 
geht es darum, einen Konsens zu finden, der die Bedürfnisse und Wünsche 
aller so weit wie möglich berücksichtigt.

Hier zeigen sich jedoch auch die Herausforderungen der deliberativen Demo­
kratie in der Praxis. Nicht alle Jugendlichen sind gleichermaßen geübt darin, 
ihre Meinung in einer Gruppendiskussion zu äußern. Einige treten laut und 

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

196

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbstbewusst auf, formulieren ihre Interessen klar und dominieren damit 
schnell die Diskussion. Andere sind eher zurückhaltend, fühlen sich unsicher 
oder haben einfach weniger Erfahrung, ihre Positionen in einem solchen 
Rahmen zu vertreten. Wie gehen wir damit um? Wie schaffen wir es, dass 
auch die leisen Stimmen gehört werden? Wie stellen wir sicher, dass auch 
diejenigen, die sich vielleicht nicht so eloquent ausdrücken können, Teil des 
Entscheidungsprozesses sind? Hier wird deutlich, dass deliberative Demokra­
tie kein Selbstläufer ist, sondern aktiv gestaltet und begleitet werden muss. So­
zialarbeiter sind in dieser Situation gefordert, bewusst darauf zu achten, dass 
Machtasymmetrien die Diskussionskultur nicht prägen. Sie können beispiels­
weise Moderationsmethoden einsetzen, um den Raum für alle Jugendlichen 
gleichermaßen zu öffnen, indem sie gezielt diejenigen ansprechen, die sich 
weniger zu Wort melden, oder indem sie Arbeitsgruppen bilden, in denen 
jeder die Möglichkeit hat, seine Meinung in einem kleineren Rahmen zu 
äußern. Eine weitere Möglichkeit ist die Einführung eines „Sprechobjektes“, 
das nur die Person in der Hand hält, die gerade spricht – ein einfacher Trick, 
der aber dazu beiträgt, dass sich alle gehört fühlen und sich bewusst Raum 
nehmen können.

Ein weiterer kritischer Punkt ist die Frage, inwieweit die Ergebnisse dieser de­
liberativen Prozesse tatsächlich Einfluss auf die Entscheidungsfindung haben. 
Nicht selten engagieren sich Jugendliche, bringen Vorschläge ein und stellen 
am Ende fest, dass ihre Ideen zwar gehört, aber nicht berücksichtigt wurden. 
Hier steht die Soziale Arbeit vor der Herausforderung, echte Partizipation zu 
ermöglichen – und das bedeutet, dass die Ergebnisse dieser Diskussionspro­
zesse nach Möglichkeit auch tatsächlich umgesetzt werden sollten. Wenn die 
Jugendlichen beispielsweise gemeinsam beschlossen haben, dass sie abwech­
selnd verschiedene Aktivitäten in der Sporthalle anbieten wollen, dann sollte 
diese Entscheidung ernst genommen und umgesetzt werden. Nur so haben die 
Jugendlichen das Gefühl, dass ihre Beteiligung nicht nur symbolisch, sondern 
real ist.

Doch auch das hat seine Grenzen. Was passiert, wenn die Entscheidungen der 
Jugendlichen mit organisatorischen oder finanziellen Rahmenbedingungen 
kollidieren? Was, wenn der Wunsch nach einem wöchentlichen Grillabend 
geäußert wird, das Budget des Jugendzentrums dies aber nicht zulässt? In sol­
chen Fällen müssen die Sozialarbeiter offen und transparent kommunizieren, 
warum bestimmte Dinge nicht umsetzbar sind, anstatt diese Entscheidungen 
stillschweigend zu ignorieren. Auch das gehört zur deliberativen Demokratie: 
die ehrliche Auseinandersetzung mit Grenzen und Möglichkeiten.

10.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

197

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit seinem Konzept der deliberativen Demokratie fordert Habermas also 
letztlich dazu auf, Räume wie das Jugendzentrum nicht als Orte des Verwal­
tens, sondern als Orte des Gestaltens zu begreifen. Orte, an denen Jugendliche 
nicht nur betreut, sondern ernst genommen und in ihrer Fähigkeit gestärkt 
werden, ihre eigene Lebenswelt zu gestalten. Das gelingt jedoch nur, wenn wir 
als Fachkräfte bereit sind, unsere Macht bewusst abzugeben und die Jugendli­
chen wirklich mitbestimmen zu lassen – auch wenn ihre Entscheidungen nicht 
immer unseren Vorstellungen entsprechen. Nur so können wir sie auf ihrem 
Weg zu selbstbewussten, partizipativen und demokratisch denkenden Bürgern 
begleiten.

Fazit

Jürgen Habermas‘ Philosophie macht deutlich, dass Verständigung nicht ein­
fach geschieht, sondern bestimmten Bedingungen unterliegt. In der Sozialen 
Arbeit zeigt sich das täglich. Fachkräfte stehen zwischen den Anforderungen 
eines Systems, das Effizienz verlangt, und der Lebenswelt der Menschen, die 
individuelle Unterstützung benötigen.

Die Diskursethik erinnert uns daran, dass Entscheidungen nicht über, sondern 
mit den Betroffenen getroffen werden sollten. Kommunikatives Handeln for­
dert dazu auf, Manipulation zu vermeiden und aufrichtig nach gemeinsamen 
Lösungen zu suchen. Die deliberative Demokratie zeigt, dass Partizipation nur 
dann ernst gemeint ist, wenn sie Einfluss auf Entscheidungen hat.

Die Herausforderung besteht darin, Räume zu schaffen, in denen Verständi­
gung möglich ist – auch unter schwierigen Bedingungen. Soziale Arbeit kann 
nicht immer ideale Dialoge herstellen, aber sie kann Rahmenbedingungen 
hinterfragen und gestalten. In dieser Auseinandersetzung entscheidet sich, 
ob sie Verwaltungshandeln bleibt oder einen gesellschaftlichen Unterschied 
macht.

10.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Kommunikatives Handeln vs. strategisches Handeln in der Praxis Sozia­
ler Arbeit 
Wie können Sozialarbeitende sicherstellen, dass sie nicht in eine instru­
mentelle oder strategische Kommunikation abrutschen, in der das Ziel 
nicht Verständigung, sondern Durchsetzung eigener Interessen ist? Welche 

10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas

198

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konkreten Methoden oder Gesprächstechniken fördern einen offenen, dia­
logischen Austausch mit Klienten? In welchen institutionellen Kontexten 
besteht die Gefahr, dass bürokratische oder ökonomische Zwänge das kom­
munikative Handeln erschweren?

2. Macht und Kommunikation: Reflexion von Ungleichgewichten 
Inwieweit beeinflussen Machtverhältnisse die Kommunikation in der Sozia­
len Arbeit? Sozialarbeitende stehen oft in einer Position, in der sie über 
Ressourcen oder Zugänge entscheiden, während ihre Klientinnen und Kli­
enten auf Unterstützung angewiesen sind. Wie können sie sicherstellen, dass 
diese asymmetrische Ausgangslage nicht zu einer Bevormundung führt? 
Welche Strategien gibt es, um Machtgefälle bewusst zu reflektieren und eine 
gleichberechtigte Verständigung zu ermöglichen?

3. Kolonialisierung der Lebenswelt: Herausforderungen und Gegenstrate­
gien 
In welchen Bereichen der Sozialen Arbeit besteht die Gefahr, dass institutio­
nelle Logiken die Lebenswelt von Klientinnen und Klienten durchdringen 
und überformen? Wann wird aus Hilfe eine stille Disziplinierung? Welche 
Mechanismen erkennen Sozialarbeitende als Indikatoren dafür, dass das 
System die individuelle Perspektive der Betroffenen untergräbt? Und wie 
kann aktiv gegengesteuert werden, um die Autonomie der Menschen zu 
schützen?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Habermas, J. (1962): Strukturwandel der Öffentlichkeit: Untersuchungen 
zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. Neuwied: Hermann 
Luchterhand Verlag.

Habermas, J. (1973): Erkenntnis und Interesse. Frankfurt am Main: Suhr­
kamp.

Habermas, J. (1981): Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1: Hand­
lungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung; Bd. 2: Zur Kri­
tik der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Weiterführende Literatur

Greve, J. (2009): Jürgen Habermas: Eine Einführung. Stuttgart: UTB.
Iser, M. & Strecker, D. (2022): Jürgen Habermas zur Einführung. 3., er­

gänzte Aufl. Hamburg: Junius Verlag.

10.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

199

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Sinn: Viktor Frankl

Hat man sein Warum? des Lebens, so verträgt man sich fast mit jedem Wie? 
Friedrich Nietzsche15

Im Gegensatz zum Tier sagt dem Menschen kein Instinkt, was er muss. Und im 
Gegensatz zum Menschen in früheren Zeiten sagt ihm keine Tradition mehr, was er 

soll. Und nun scheint er nicht mehr recht zu wissen, was er eigentlich will. 
Viktor Frankl16

Eine kurze Geschichte zum Einstieg (frei nach Elisabeth Lukas): Him­
mel oder Hölle? 
Ein Mann wacht nach seinem Tod im Jenseits auf. Da er kein beson­
ders moralisches Leben geführt hat, erwartet er die Hölle. Allerdings 
ähnelt der Ort, an dem er sich wiederfindet, eher seiner Vorstellung 
des Paradieses: Palmen, Meer, angenehme Temperaturen usw. Ein 
Diener erklärt ihm zudem, dass er nichts weiter zu tun hat, er könne 
sich den ganzen Tag ausruhen, essen was er möchte usw. Zuerst freut 
sich der Mann ob dieses vermeintlich guten Loses – aber bald schon 
wird ihm langweilig und er bittet um eine Aufgabe. Der Diener winkt 
ab – das sei das Einzige, was er ihm hier nicht bieten könnte. Der 
Mann schluckt das erst hinunter, die Langeweile wird aber immer 
quälender und schließlich unerträglich. Er fragt sich, wie das jetzt 
weitergehen solle – so ganz ohne jede sinnvolle Beschäftigung. „Das 
Paradies habe ich mir anders vorgestellt, das kommt mir hier eher 
wie die Hölle vor!“, platzt es schließlich aus ihm heraus. Darauf der 
Diener: „Ja, was glauben Sie denn, wo Sie hier sind?“

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

Wenn es eine Frage gibt, die wie keine andere für philosophische Reflexion
steht, dann ist es wohl die Frage nach dem Sinn des Lebens. Und auch in der 
Sozialen Arbeit spielt sie eine wichtige – und lange Zeit unterschätzte – Rolle. 
Ganz gleich, ob wir mit suchtkranken Menschen arbeiten, die sich fragen, 
warum sie künftig auf ihren Rausch verzichten sollen, mit Jugendlichen in 
Orientierungskrisen am Übergang zum Erwachsenwerden oder mit älteren 
Menschen, die sich nach dem Eintritt in den Ruhestand fragen, was jetzt noch 

15 Nietzsche (1889), 12. Aphorismus
16 Frankl, V. (1977) S. 24.

200

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen mag – Sinnfragen schwingen fast immer im Hintergrund mit und 
werden oft als krisenhaft und belastend erlebt.

Die Sinnfrage ist die Reflexionsfrage schlechthin. Sie stellt unser eigenes Le­
ben, unsere Überzeugungen und Werte von Zeit zu Zeit radikal infrage. Kein 
Wunder also, dass sich in der Geschichte der Philosophie fast alle großen 
Denker mit diesem Thema auseinandergesetzt haben. Im Folgenden sollen 
einige dieser Positionen vorgestellt werden, wobei natürlich eine sehr selektive 
Auswahl nicht zu vermeiden ist. Beginnen wir in der Antike mit dem vielleicht 
bekanntesten philosophischen Gedankenexperiment überhaupt.

Platon: Das Höhlengleichnis

Platon (427–347 v. Chr.) beschäftigte sich mit nahezu allen großen philosophi­
schen Fragen, darunter auch – meist indirekt – mit dem Sinn des Lebens 
und dem Wesen der Wirklichkeit. Eines seiner bekanntesten Werke, „Der 
Staat” (Politeia), haben wir schon mehrfach in diesem Buch angesprochen. 
Wie bei allen überlieferten Werken Platons handelt es sich dabei um einen 
verschriftlichten Dialog, den Sokrates mit einem oder mehreren seiner Schüler 
führt. Bis heute ist umstritten, ob es sich dabei um authentische Positionen des 
Sokrates handelt (der selbst nichts Schriftliches hinterlassen hat) oder ob Pla­
ton seinem großen Lehrer hier die Worte in den Mund gelegt hat. In insgesamt 
zehn Abschnitten entwickelt Platon seine Gedanken zur idealen Staatsform 
und spricht dabei vielfältige Themen an, darunter auch erkenntnistheoretische 
Überlegungen. Eine der bekanntesten Stellen in der „Politeia” ist das soge­
nannte Höhlengleichnis, vielleicht das bekannteste Gedankenexperiment aller 
Zeiten. Es liefert einen tiefen Einblick in Platons Vorstellungen über unser 
menschliches Erkenntnisvermögen und behandelt, wenngleich eher beiläufig, 
auch die Frage nach dem Sinn des Lebens.

Im Höhlengleichnis werden Menschen beschrieben, die seit ihrer Geburt in 
einer Höhle leben und mit dem Rücken zum Eingang gefesselt sind. Sie kön­
nen nur die Höhlenwand vor sich sehen, auf die Schatten von Gegenständen 
projiziert werden, die hinter ihnen vorbeiziehen. Diese Schatten sind für die 
Gefangenen die einzige Realität, die sie kennen.

Platon verwendet dieses Gleichnis, um den Unterschied zwischen der Welt 
der Sinne und der Welt der Ideen zu verdeutlichen. Die Schatten an der 
Höhlenwand stehen für die trügerische Wahrnehmung der physischen Welt, 
während die Gegenstände, die die Schatten werfen, die höheren, unveränderli­
chen Ideen symbolisieren. Die Gefangenen, die die Schatten für die Realität 

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

201

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halten, stellen Menschen dar, die sich nur auf ihre Sinne verlassen und keine 
philosophische Einsicht haben.

Eines Tages wird einer der Gefangenen befreit und entdeckt die Quelle der 
Schatten. Er erkennt, dass die wahrgenommene Welt nicht die wahre Wirk­
lichkeit ist. Er wird aus der Höhle ins Sonnenlicht geführt und erkennt so die 
wahre Natur der Dinge. In Platons Gleichnis symbolisiert die Sonne das Gute 
und Wahre, das höchste Prinzip, das allem Sein und Sinn zugrunde liegt.

Das Höhlengleichnis zeigt somit, wie sich eine Sinnordnung grundlegend 
wandeln kann, wenn man erkennt, dass die scheinbare Wirklichkeit trügerisch 
ist. Laut Platon liegt der Sinn des Lebens nicht in der physischen Welt, son­
dern in der Welt der Ideen. Der Aufstieg aus der Höhle symbolisiert den 
philosophischen Erkenntnisprozess, der zur Einsicht in die wahre Natur der 
Dinge und zu einem tieferen Verständnis des Guten führt.

Platon argumentiert, dass der eigentliche Sinn des menschlichen Lebens letzt­
lich darin besteht, das wahre Wesen der Wirklichkeit zu erkennen und danach 
zu streben, das Gute zu verwirklichen. Diese Erkenntnis kann nur durch 
philosophische Reflexion und intellektuelle Anstrengung erlangt werden. Der 
Prozess der Erkenntnis ist eine transformierende Erfahrung, die den Einzel­
nen aus dem Dunkel der Unwissenheit in das Licht des Wissens und der 
Weisheit führt – und genau darin, so kann man Platon hier mit guten Grün­
den interpretieren, liegt der Sinn des Lebens: diesen Weg der Erkenntnis zur 
Weisheit zu gehen.

Aristoteles: Eudaimonia

Aristoteles (384–322 v. Chr.) widmete sich – ähnlich wie Platon – der Sinnfra­
ge eher indirekt, etwa in der Nikomachischen Ethik. Für ihn lag der Schlüssel 
auch hier in der Eudaimonia, die im dritten Kapitel ja bereits ausführlich 
behandelt wurde. Im Gegensatz zu unserem heutigen Verständnis von Glück
verstand er darunter keinen vorübergehenden Zustand, sondern eine Daseins­
form, die sich in der Entfaltung der eigenen Fähigkeiten und der Ausübung 
von Tugenden manifestiert. Er ging davon aus, dass wahres Lebensglück 
durch ein Handeln im Einklang mit der eigenen Vernunft und den inneren 
Anlagen entsteht.

Stellen wir uns eine Musikerin vor, die ihr Instrument mit Hingabe und 
Perfektion spielt. Es ist nicht allein ihr Talent, das sie so meisterhaft macht, 
sondern auch die jahrelange Übung, der innere Drang, besser zu werden, und 

11. Sinn: Viktor Frankl

202

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das ständige Ringen um die ideale Interpretation. In dieser Hingabe an ihr 
Tun verwirklicht sie etwas von dem, was Aristoteles mit Eudaimonia meinte: 
eine Form von Sinn, die nicht gegeben ist, sondern durch bewusstes Streben 
erreicht wird.

Seneca und nochmal Epiktet: Sinn durch innere Freiheit

Doch was, wenn äußere Umstände das Leben erschweren? Hier kann uns 
die stoische Philosophie, die Stoa, weiterhelfen, die ganz andere Antworten 
auf die Sinnfrage fand. Seneca (4 v. Chr. – 65 n. Chr.) erkannte, dass äußere 
Dinge – Besitz, Ansehen, Macht – immer unsicher sind. Anstatt sich darauf 
zu verlassen, richtete er seinen Blick auf die innere Haltung. Das Leben, so Se­
neca, bietet keine Gewissheiten, aber wir können entscheiden, wie wir darauf 
reagieren. Wer den Wechselfällen des Schicksals mit Gelassenheit begegnet 
und sich im Angesicht von Verlust und Schmerz treu bleibt, findet eine innere 
Freiheit, die unabhängig von äußeren Bedingungen Bestand hat und uns ein 
Gefühl der Sinnhaftigkeit unseres eigenen Lebens schenken kann.

Epiktet (um 50–135 n. Chr.), in jungen Jahren ein Zeitgenosse Senecas, spitzte 
diesen Gedanken noch zu: Wir haben zwar keinen Einfluss auf das, was uns 
widerfährt, aber wir bestimmen, wie wir damit umgehen. Ein Beispiel? Wenn 
wir kritisiert werden, ist es nicht die Kritik selbst, die uns verletzt, sondern 
unsere Gedanken darüber. Epiktet fordert uns also auf, die Kontrolle über 
unsere Reaktionen zurückzugewinnen, anstatt uns von äußeren Umständen 
treiben zu lassen. Darin liegt ein Sinn, der in der eigenen Freiheit gründet 
– in der Fähigkeit, sich selbst trotz aller Widrigkeiten treu zu bleiben. Die 
hier anklingende Fähigkeit zur Selbstdistanzierung wird uns gleich bei der 
vertieften Beschäftigung mit Viktor Frankl wieder begegnen.

Anselm von Canterbury: Sinn durch göttliche Erkenntnis

Ein völlig anderes Bild vom Sinn entwirft Anselm von Canterbury (1033–
1109). Er lebte im Mittelalter und vertrat eine theologische Perspektive. Für 
Anselm steht der Sinn des Lebens in der Erkenntnis Gottes. Es geht nicht 
darum, menschliche Fähigkeiten zu entfalten oder innere Ruhe zu finden, 
sondern darum, an einer göttlichen Wahrheit teilzuhaben, die alle menschli­
chen Begrenzungen übersteigt. In seiner Schrift Proslogion entwickelt er den 
berühmten ontologischen Gottesbeweis, einen Versuch, Gottes Existenz rein 
aus der Vernunft herzuleiten. Doch was bedeutet das für die Frage nach dem 
Lebenssinn? Für Anselm ist das Leben ein Weg der Annäherung an das Göttli­

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

203

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che, eine Suche nach einer absoluten Wahrheit, die jenseits unserer eigenen 
Möglichkeiten liegt.

Nietzsche: Der Übermensch als letzter Sinn

Schließlich soll in unserer kurzen Einführung an dieser Stelle noch Friedrich 
Nietzsche (1844–1900) genannt werden. Mit seinem provokanten Diktum 
„Gott ist tot” (Nietzsche 1887, Aphorismus 125) wollte er nicht nur eine re­
ligiöse Wahrheit hinterfragen, sondern die gesamte Ordnung der Sinnvorstel­
lungen erschüttern. Wenn es keine vorgegebenen Wahrheiten mehr gibt, was 
bleibt dann?

Für Nietzsche liegt der Sinn nicht darin, etwas Vorgegebenes zu erkennen, 
sondern selbst Werte zu schaffen. Hier setzt sein Konzept des Übermenschen 
an – eine Idee, die oft missverstanden wurde. Der Übermensch ist kein 
Herrscher über andere, sondern wird von Nietzsche als eine Art nächste 
Entwicklungsstufe des Menschen gesehen. Der Übermensch löst sich von 
fremdbestimmten Normen, erschafft sein eigenes Wertesystem und klammert 
sich nicht an tradierte Vorstellungen von Moral und Sinn. Nietzsche fordert 
uns auf, unser Leben als Kunstwerk zu betrachten, es zu gestalten und zu 
formen, ohne auf eine höhere Instanz zu warten, die uns den Weg weist.

Der Übermensch ist also kein statisches Ziel, sondern ein dynamischer Pro­
zess, eine Haltung, die stetig über sich hinauswächst und die Sinnfrage nicht 
als Suche nach einer äußeren Wahrheit versteht, sondern als aktive Gestaltung 
des eigenen Daseins.

Viktor Frankl und der Wille zum Sinn

Im Gegensatz dazu steht Viktor Frankl, der nach seinen Erfahrungen in den 
Konzentrationslagern des Zweiten Weltkriegs eine völlig andere Sicht auf den 
Sinn des Lebens entwickelte. Während Nietzsche die eigene Sinnstiftung in 
den Vordergrund stellte, postulierte Frankl, dass der Sinn oft in Momenten 
des Leidens, der Verzweiflung und der äußersten Hilflosigkeit sichtbar wird. 
Darüber hinaus vertritt Frankl eine objektivistische Sicht auf Sinn. Dieser 
richtet sich an die einzelne Person in einer bestimmten Situation und kann 
von ihr ergriffen werden – oder auch nicht.

11. Sinn: Viktor Frankl

204

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkanstoß 
Stell dir vor, du kommst zu einer Kreuzung mit defekter Ampel und 
siehst eine gebrechliche alte Frau, die offenkundig Hilfe benötigt, um 
die Straße gefahrenlos zu überqueren. Du überlegst, ihr zu helfen, 
obwohl du selbst in Eile bist. Frankl würde darin eine objektive Sinn-
Situation sehen: der Frau deine Hilfe anzubieten. Wenn du die Situa­
tion ergreifst, erfüllst du den objektiven Sinngehalt dieser Situation. 
Wenn du die Situation nicht ergreifst, verfehlst du den Sinn dieser 
Situation – ein für alle Mal.

Die Geschichte zu Beginn dieses Kapitels von dem Mann, der im Jenseits 
aufwacht und schnell erkennt, dass seine vermeintliche Ruhe unerträglich 
sinnlos ist, bringt die Essenz der Sinnfrage auf eindrückliche Weise auf den 
Punkt: Ohne Aufgabe, ohne Ziel und ohne Bedeutung im Handeln wird selbst 
das vermeintliche Paradies zur Hölle. Die Geschichte erinnert uns daran, dass 
Sinn keine philosophische Abstraktion ist, sondern eine existentielle Notwen­
digkeit. Menschen benötigen Herausforderungen, Ziele und Werte, um sich als 
lebendig und verbunden zu erleben.

Während die Antike den Sinn in der Erkenntnis oder der Tugendhaftigkeit 
suchte, das Mittelalter in der Annäherung an das Göttliche und die Moderne 
mit Nietzsche den Sinn zur individuellen Gestaltungsaufgabe erklärte, fügt 
Viktor Frankl dieser Diskussion eine mutige Perspektive mit objektivem An­
spruch hinzu. Sein Leben und Denken, geprägt von den Extremsituationen 
der vier Konzentrationslager, die er überlebte, zeigen, dass Sinn selbst dort ge­
funden werden kann, wo scheinbar alle äußeren Möglichkeiten fehlen. Diese 
Haltung und ihre Entstehung verstehen wir besser, wenn wir uns nun Frankls 
Biografie und den historischen Kontext, der ihn prägte, genauer anschauen.

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

Viktor Emil Frankl (1905–1997) war ein österreichischer Neurologe und Psy­
chiater sowie der Begründer der Logotherapie. Als Überlebender des Holo­
caust wurde er zu einem der bedeutendsten Denker und Zeitzeugen des 20. 
Jahrhunderts. Sein Leben ist ein eindrucksvolles Zeugnis menschlicher Wider­
standskraft und der Suche nach Sinn, selbst unter schwierigsten Bedingungen. 
Gerade dieser biografische Hintergrund verleiht seinen Ideen bis heute eine 
außergewöhnliche Wirkung.

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

205

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frankl wurde am 26. März 1905 in Wien als Sohn jüdischer Eltern geboren. 
Sein Vater Gabriel Frankl war Beamter im österreichischen Sozialministerium, 
seine Mutter Elsa stammte aus Prag. Er hatte zwei Geschwister: einen älteren 
Bruder namens Walter und eine jüngere Schwester namens Stella. Die Familie 
lebte in einfachen Verhältnissen, legte aber großen Wert auf Bildung und 
geistige Auseinandersetzung. Schon als Jugendlicher zeigte Frankl eine außer­
gewöhnliche intellektuelle Begabung und ein tiefes Interesse an den großen 
Fragen der menschlichen Existenz.

Bereits mit 16 Jahren trat er schriftlich mit Sigmund Freud in Kontakt und 
sandte ihm eine eigene Arbeit zu psychoanalytischen Themen zu. Freud war 
von Frankls Talent so beeindruckt, dass er die Arbeit 1924 in der Internatio­
nalen Zeitschrift für Psychoanalyse veröffentlichte. Während seines Medizin­
studiums an der Universität Wien, welches er 1930 abschloss, wandte er sich 
zunehmend den Lehren Alfred Adlers zu. Später distanzierte er sich jedoch 
von dessen Individualpsychologie und entwickelte in den 1930er Jahren eine 
eigene therapeutische Richtung: die Logotherapie und Existenzanalyse.

Neben seiner akademischen Laufbahn arbeitete Frankl in verschiedenen 
psychiatrischen Kliniken, insbesondere mit schwer depressiven und suizid­
gefährdeten Menschen. Von 1933 bis 1937 leitete er ein Jugendberatungspro­
gramm, das vielen Jugendlichen in der wirtschaftlich und politisch angespann­
ten Zeit der Ersten Republik Österreich Hoffnung und Perspektiven bot.

Mit der Machtergreifung der Nationalsozialisten verschärfte sich die Situation 
für jüdische Intellektuelle in Wien. Trotz der Möglichkeit, in die USA zu 
emigrieren, entschied sich Frankl bewusst dafür, in Österreich zu bleiben, 
um seine Eltern nicht im Stich zu lassen. 1942 wurden er und seine Eltern 
gemeinsam nach Theresienstadt deportiert. Später folgten die Lager Auschwitz 
und Dachau. Während dieser Zeit verlor er fast seine gesamte Familie: Seine 
Eltern wurden in Konzentrationslagern ermordet, ebenso sein Bruder. Seine 
Frau Tilly, die er 1941 geheiratet hatte, starb im Lager Bergen-Belsen. Nur seine 
Schwester Stella, die rechtzeitig nach Australien fliehen konnte, überlebte.

Nach seiner Befreiung 1945 kehrte Frankl nach Wien zurück, gezeichnet von 
den Erlebnissen im Konzentrationslager, aber entschlossen, seine Erkenntnisse 
in eine Form zu bringen, die anderen Menschen helfen konnte. In nur neun 
Tagen schrieb er sein erstes und nach wie vor bekanntestes Werk Ein Psycholog 
erlebt das KZ, das 1946 im Verlag für Jugend und Volk in Wien veröffentlicht 

11. Sinn: Viktor Frankl

206

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde17. In diesem Buch verband er seine eigenen Erfahrungen mit den philo­
sophischen Grundgedanken seiner Logotherapie und entwickelte daraus eine 
neue Perspektive auf das menschliche Leiden.

Das Buch wurde in den folgenden Jahrzehnten zu einem Welterfolg und legte 
den Grundstein für Frankls weitere Karriere. Seine zentrale Botschaft, dass der 
Mensch auch unter extremsten Bedingungen einen Sinn finden und dadurch 
überleben kann, machte das Werk zu einem zeitlosen Klassiker.

In den folgenden Jahren etablierte Frankl die Logotherapie als eigenständige 
Therapieschule (Frankl 1946a). Er veröffentlichte zahlreiche Bücher und hielt 
weltweit Vorträge, in denen er seine Auffassung vom Menschen als sinnsu­
chendes Wesen vermittelte.

Ein zentrales Anliegen Frankls war es, die Bedeutung des menschlichen Geis­
tes und der persönlichen Werte in den Heilungsprozess einzubeziehen. Er 
argumentierte, dass viele psychische Erkrankungen nicht allein auf psychische 
oder biologische Ursachen zurückzuführen seien, sondern auf ein existenziel­
les Vakuum, eine tiefe Sinnlosigkeit, die Menschen krank machen könne. In 
dieser Hinsicht unterschied sich Frankls Ansatz grundlegend von den traditio­
nellen psychotherapeutischen Schulen seiner Zeit.

Viktor Frankl war bis ins hohe Alter ein aktiver und produktiver Denker. Er 
lehrte an der Universität Wien und war Gastprofessor an zahlreichen Univer­
sitäten in den USA, darunter Harvard und Stanford. Seine Philosophie der 
Sinnfindung inspirierte Generationen von Menschen und ist bis heute von 
großer Bedeutung – nicht nur in der Psychotherapie, sondern auch in der 
Philosophie, Pädagogik und zunehmend auch in der Sozialen Arbeit (vgl. z. B. 
Nathschläger 2023 und Batz 2022).

Frankls Bücher wurden in mehr als 30 Sprachen übersetzt und die Logothera­
pie wird in vielen Ländern praktiziert. Frankls Vermächtnis bleibt ein Aufruf, 
auch in den schwierigsten Momenten des Lebens nicht aufzugeben, sondern 
nach dem zu suchen, was unserem Dasein einen Sinn gibt.

Am 2. September 1997 starb Frankl im Alter von 92 Jahren in Wien.

17 Die spätere, überarbeitete Ausgabe erschien 1982 unter dem Titel …trotzdem Ja zum Leben sagen: 
Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager im Deutschen Taschenbuch Verlag in München.

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

207

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Die Philosophie Viktor Frankls und sein therapeutischer Ansatz, die Logothe­
rapie, basieren auf einer Reihe miteinander verbundener Schlüsselbegriffe, die 
im Folgenden skizziert werden.

Der Wille zum Sinn

Eine zentrale Grundlage des Franklschen Denkens ist der Wille zum Sinn. 
Im Gegensatz zu Sigmund Freuds Willen zur Lust, der den Menschen vor 
allem durch seine Triebhaftigkeit bestimmt sieht, und Alfred Adlers Willen 
zur Macht, der den Menschen vor allem durch seinen Geltungsdrang nach 
Überwindung eines Minderwertigkeitsgefühls bestimmt sieht, sah Frankl den 
Menschen in erster Linie durch Sinn in seinem Handeln motiviert. Er argu­
mentierte, dass der Mensch in seinem Innersten immer nach einem höheren 
Sinn, nach einer Bedeutung für sein Leben strebt – auch wenn die äußeren 
Umstände dieses Streben erschweren oder behindern.

Es ist kein Zufall, dass Frankl gerade in der existentiellen Grenzerfahrung 
des Konzentrationslagers in dieser Erkenntnis bestätigt wurde: Er beobachtete, 
wie Menschen, die einen klaren Lebenssinn, ein „Warum”, hatten, auch unter 
unmenschlichen Bedingungen erstaunliche Kräfte mobilisieren konnten, um 
zu überleben, während andere, die diesen Sinn nicht mehr sahen, sich selbst 
aufgaben. Es ist also dieser Wille zum Sinn, der den Menschen auch dann 
noch ein Ja zum Leben sagen lässt, wenn alles andere versagt.

Existenzielle Leere und noogene Neurosen

Ein weiterer zentraler Begriff ist das existenzielle Vakuum, ein Zustand innerer 
Leere und Sinnlosigkeit, den viele Menschen in der modernen Gesellschaft
erleben. In einer Zeit, in der traditionelle Werte und Orientierungen vielfach 
verloren gegangen sind, stehen viele Menschen vor der Herausforderung, 
ihren eigenen Weg zu finden – und scheitern oft daran. Diese innere Leere 
kann laut Frankl zu noogenen Neurosen führen – psychische Störungen, die 
sich nicht allein durch biologische oder psychologische Faktoren erklären 
lassen, sondern aus einem tiefen Gefühl des Sinnverlustes und der Orientie­
rungslosigkeit resultieren.

Für Frankl ist diese existentielle Leere eines der Hauptprobleme unserer Zeit. 
Sie äußert sich in Langeweile, Suchtverhalten, Depressionen oder einem Ge­
fühl der Leere und Sinnlosigkeit. Die Logotherapie hat es sich zur Aufgabe 

11. Sinn: Viktor Frankl

208

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemacht, Menschen in diesem Zustand zu begleiten und ihnen zu helfen, 
wieder einen Sinn in ihrem Leben zu entdecken, der über das reine Streben 
nach Lust oder materiellen Gütern hinausgeht.

Der Mensch als verantwortliches Wesen

Für Frankl ist der Mensch seinem Wesen nach ein freies und verantwortliches 
Wesen. Diese Freiheit bedeutet jedoch nicht Beliebigkeit, sondern trägt eine 
große Verantwortung in sich: die Verantwortung, eigene Entscheidungen zu 
treffen und dem eigenen Leben eine Richtung zu geben. Zwischen Reiz und 
Reaktion, so Frankl, liegt der Raum, in dem der Mensch seine Haltung und 
seine Handlungsmöglichkeiten wählen kann. Hier, in dieser Wahlfreiheit, zeigt 
sich die Würde des Menschen – und damit auch seine Möglichkeit, Sinn zu 
finden.

Ein Mensch, der Verantwortung für sein Leben übernimmt, erkennt, dass 
er nicht nur Opfer äußerer Umstände ist, sondern in jedem Augenblick die 
Freiheit hat, seine Reaktion und Haltung zu wählen. Selbst unter extremen 
Bedingungen, wie Frankl eindrücklich gezeigt hat, bleibt dem Menschen diese 
Freiheit erhalten. Diese Erkenntnis macht die Logotherapie zu einem zutiefst 
emanzipatorischen Ansatz: Sie ermutigt den Einzelnen, Verantwortung zu 
übernehmen und aktiv nach Sinn zu suchen, anstatt sich von äußeren Um­
ständen bestimmen zu lassen.

Sinnsuche durch Werte und Ziele

Frankl identifizierte drei wesentliche Wege, auf denen Menschen Sinn im 
Leben finden können: Gestaltungswerte, Erlebniswerte und Einstellungswerte.

1. Schöpferische Werte manifestieren sich in dem, was wir durch unsere Ar­
beit, unsere Kunst oder unser Engagement in die Welt bringen. Es ist der 
Akt des Schaffens, des Gebens, des Hinterlassens eines Beitrags, der dem 
Leben Sinn verleiht. Ein Wissenschaftler, der mit Leidenschaft forscht, oder 
ein Künstler, der sich in seinem Werk ausdrückt, findet hier seinen Sinn.

2. Erlebniswerte beziehen sich auf die Fähigkeit, die Welt in ihrer Schönheit 
und Tiefe wahrzunehmen: in den Beziehungen zu anderen Menschen, in 
der Natur, in der Musik oder in der Kunst. Es ist der Sinn, der aus der 
intensiven Erfahrung des Lebens erwächst, sei es in einem Moment tiefer 
Liebe oder beim Betrachten eines Sonnenuntergangs.

3. Einstellungswerte liefern jene Form von Sinn, die entsteht, wenn der 
Mensch trotz unabänderlichen Leids erkennt, dass er eine Haltung zu sei­

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

209

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nem Schicksal einnehmen kann. Denn auch dort, wo sich – vielleicht we­
gen schwerer Krankheit oder anderer unbeeinflussbarer Umstände – keine 
Schöpfungs- und Erlebniswerte mehr verwirklichen lassen, hat der Mensch 
immer noch die Freiheit, eine sinnvolle Einstellung zu seinen Umständen 
einzunehmen. Hier sehen wir eine klare Parallele zur stoischen Philosophie.

Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung sind zentrale Fähigkeiten des 
Geistes.

Ein wesentlicher Aspekt in Frankls Denken ist die Fähigkeit zur Selbsttran­
szendenz. Er versteht darunter die Möglichkeit des Menschen, über sich selbst 
hinauszugehen und sich einem größeren Ganzen, einer Aufgabe, einem gelieb­
ten Menschen oder einer Idee zuzuwenden. Der Mensch findet seinen tiefsten 
Sinn nicht, indem er auf sich selbst fixiert bleibt, sondern indem er sich 
öffnet und auf etwas außerhalb seiner selbst ausrichtet. So kann ein Mensch 
beispielsweise im Dienst an anderen oder im Streben nach einem höheren Ziel 
seine eigene Existenz bereichern und erweitern.

Eng damit verbunden ist der Begriff der Selbstdistanzierung. Frankl verstand 
darunter die Fähigkeit, sich selbst aus einer gewissen Distanz zu betrachten, 
sich kritisch zu hinterfragen und sich nicht von den eigenen Emotionen, 
Trieben oder Ängsten überwältigen zu lassen. Diese Fähigkeit ermöglicht es 
dem Menschen, aus festgefahrenen Mustern auszubrechen, neue Perspektiven 
einzunehmen und sich aktiv für eine sinnvolle Haltung oder Handlung zu 
entscheiden. Frankl soll oft gesagt haben: „Ich muss mir von mir selbst nicht 
alles gefallen lassen.“ Damit meinte er, dass er nicht identisch mit seinen 
Befindlichkeiten auf psychischer Ebene ist, sondern sich zu diesen eben auch 
verhalten kann – sinnvoll verhalten kann.

Drei zentrale Methoden

Die Logotherapie bietet praktische Methoden, um Menschen bei der Sinn­
findung zu unterstützen. Diese basieren auf den genannten Konzepten der 
Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung.

Die Methode der Paradoxen Intention nutzt die Fähigkeit zur humorvollen 
Selbstdistanzierung, um die Macht einer Angst oder Zwangsvorstellung zu 
brechen. Ein Beispiel: Jemand, der unter der Angst leidet, in der U-Bahn ohn­
mächtig zu werden, könnte sich humorvoll wünschen: „Ach, würde ich doch 
jetzt in Ohnmacht fallen, um die gelangweilten Fahrgäste zu unterhalten!“ In 
dem Moment, in dem er sich das vorstellt und darüber lachen muss, distan­

11. Sinn: Viktor Frankl

210

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziert er sich von seiner Angst, denn es ist unmöglich, gleichzeitig zu lachen 
und Angst zu haben. Durch diese absurde Übertreibung verliert die Angst 
ihre Macht, und der Betroffene gewinnt die Kontrolle über seine Reaktionen 
zurück. Die Methode funktioniert – gerade bei vielen unbegründeten Ängsten 
– wirklich und zeigt die geistige Dimension des Menschen, der eben kraft 
seiner geistigen Dimension in der Lage ist, sich von Gefühlen, Trieben oder 
eingefahrenen Überzeugungen zu lösen.

Die Methode der Dereflexion basiert auf der Fähigkeit zur Selbsttranszendenz 
und hilft Menschen, die sich zu sehr auf sich selbst und ihre Probleme kon­
zentrieren, ihre Aufmerksamkeit auf etwas außerhalb ihrer selbst zu richten. 
Beispielsweise kann eine Person, die unter sozialen Ängsten leidet, ermutigt 
werden, sich darauf zu konzentrieren, wie sie anderen in einem Gespräch 
Freude bereiten oder ihnen etwas Wertvolles schenken kann. Durch die Kon­
zentration auf den anderen statt auf die eigene Unsicherheit wird die Fixierung 
auf das Problem gelöst und eine neue Erfahrung ermöglicht.

Frankl und seine bekannteste Schülerin Elisabeth Lukas berichten in ihren 
Büchern von vielen Patienten, denen mit der Methode der Dereflexion gehol­
fen werden konnte. Ein besonders einprägsames Beispiel betraf einen Vater, 
der nach dem Tod eines seiner Kinder in eine tiefe Lethargie und depressive 
Verstimmung geriet und kaum noch fähig war, sich von seiner Couch zu erhe­
ben. Bis eines Tages sein noch lebender Sohn ihn bat, mit ihm einen Modell­
bausatz für ein Boot zusammenzubauen. Die konzentrierte Zusammenarbeit 
mit seinem Sohn half dem Mann, sich zum ersten Mal seit dem Tod des ande­
ren Kindes aus seiner lethargischen Haltung herauszuarbeiten. Nach getaner 
Arbeit bescherte ihm das ein Sinngefühl, weil er sich in dieser Zeit ganz und 
gar seinem noch lebenden Kind und dem Bootsbau widmete – nach Frankl 
also ein objektiver Sinngehalt, bestehend aus Schöpfungs- und Erlebniswerten.

Die von Elisabeth Lukas entwickelte Methode der Einstellungsmodulation (vgl. 
z. B. Lukas 2023) baut auf Viktor Frankls Überzeugung auf, dass der Mensch 
auch unter widrigsten Bedingungen die Freiheit behält, seine innere Haltung
zu wählen. Sie betont, dass nicht allein die äußeren Umstände über das Erle­
ben von Leid oder Sinn entscheiden, sondern die eigene Perspektive darauf. 
Lukas hebt hervor, dass negative Einstellungen oft mehr Leid verursachen als 
die Situation selbst. Wer sein Schicksal ausschließlich als Last begreift, bleibt 
in Ohnmacht und Resignation gefangen. Durch eine bewusste Modulation 
der Einstellung kann jedoch selbst in schwierigen Lebenslagen eine neue 
Deutung gefunden werden, die Orientierung und Sinn ermöglicht. Dieser 

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

211

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ansatz zielt nicht auf schlichten Optimismus ab, sondern auf eine aktive 
Auseinandersetzung mit dem Erlebten. Die Fähigkeit, einen neuen Blickwinkel 
einzunehmen, eröffnet einen Spielraum für persönliches Wachstum und kann 
dazu beitragen, auch schwierige Erfahrungen in einen sinnvollen Zusammen­
hang zu stellen.

11.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Die Logotherapie Viktor Frankls und ihre zentralen Konzepte bieten nicht 
nur theoretische, sondern vor allem praktische Impulse für die Soziale Arbeit. 
Sie helfen uns dabei, existenzielle Fragen, die uns von unseren Klienten in 
Gesprächen mitgeteilt werden, ernst zu nehmen – auch wenn diese nicht 
immer explizit formuliert werden.

Sinnsuche in der Sozialen Arbeit?

Viele Menschen, die in der Sozialen Arbeit Unterstützung suchen, leiden nicht 
nur unter äußeren Problemen, sondern auch unter einem Mangel an Orien­
tierung und Sinn. Ein junger Mann, der nach Jahren in einer Jugendhilfeein­
richtung plötzlich auf sich allein gestellt ist, kämpft auf den ersten Blick vor 
allem mit Wohnungssuche und Bewerbungen. Doch oft liegt das eigentliche 
Problem woanders: Wofür steht er morgens auf ? Was gibt seinem Leben 
eine Richtung? Für wen oder was lohnt es sich zu leben? Ohne eine innere 
Vorstellung davon, wohin der eigene Weg führen soll, bleibt jedes äußere Ziel 
fragwürdig.

Es hängt maßgeblich davon ab, ob Fachkräfte willens und in der Lage sind, 
eine existenzielle Not bei Klienten zu erkennen – ja, ob diese Not überhaupt 
ins Blickfeld des stressigen Berufsalltags gelangt.

Frankl beschreibt die zunehmende Sinnleere vieler Menschen, wie bereits er­
wähnt, als existentielles Vakuum. Sozialarbeiter begegnen diesem Zustand täg­
lich: einer älteren Frau, die nach dem Tod ihres Partners keinen Lebenssinn 
mehr sieht, einem Jugendlichen, der sich durch Perspektivlosigkeit in riskantes 
Verhalten flüchtet, oder einem Langzeitarbeitslosen, für den der Verlust seiner 
beruflichen Rolle auch ein Verlust an Identität bedeutet.

Hier geht es nicht darum, mit schnellen Lösungen zu kommen oder Trost­
floskeln zu verteilen. Es geht vielmehr darum, gemeinsam nach Anknüpfungs­
punkten zu suchen, die Sinn wieder erfahrbar machen. Ein Gespräch über frü­

11. Sinn: Viktor Frankl

212

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


here Leidenschaften, die bewusste Erinnerung an bewältigte Krisen oder das 
schrittweise Erschließen neuer Möglichkeiten – all das kann helfen, sich der 
eigenen Ressourcen wieder bewusst zu werden. Sinn entsteht nicht dadurch, 
dass er von außen vorgegeben wird, sondern dadurch, dass er entdeckt oder 
neu geschaffen wird.

Verantwortung und Freiheit

Eines der zentralen Prinzipien Frankls ist die Einsicht, dass der Mensch kein 
Getriebener seiner Umstände sein muss, sondern stets die Freiheit hat, zu 
eben diesen Umständen Stellung zu beziehen und sich ggf. von ihnen zu 
distanzieren. Das ist in der Praxis möglicherweise schwieriger umzusetzen 
als es sich anhört, aber es ist ein entscheidender Punkt. Menschen haben 
immer eine Wahl, auch wenn es nicht selten bequemer ist, diesen Umstand 
auszublenden.

Ein besonders herausforderndes Beispiel findet sich in der Arbeit mit Men­
schen, die eine Suchterkrankung überwunden haben. Viele von ihnen spüren 
nach der Entgiftung eine unbestimmte Leere, denn die Sucht hat nicht nur 
ihre Probleme betäubt, sondern auch einen Teil ihrer Identität geprägt. Es geht 
also nicht nur darum, trocken oder clean zu bleiben, sondern auch darum, 
eine neue, sinnstiftende Lebensperspektive zu entwickeln. Verantwortung zu 
übernehmen bedeutet in diesem Fall, sich nicht nur von der Vergangenheit 
zu distanzieren, sondern aktiv einen neuen Lebensentwurf zu gestalten – und 
dabei nicht nur von dem wegzulaufen, was war, sondern auf etwas Neues 
zuzugehen.

Sinnfindung durch Werte und Ziele

Frankl unterscheidet drei Wege, auf denen der Mensch Sinn erfahren kann: 
durch Gestaltungswerte (das eigene schöpferische Tun), durch Erlebniswerte 
(die Fähigkeit, Schönheit, Natur oder Kunst zu erleben) und durch Einstel­
lungswerte (die Art, wie man sich zu unveränderlichen Situationen verhält).

Diese Kategorien lassen sich unmittelbar auf die Praxis der Sozialen Arbeit 
übertragen. Ein geflüchteter Lehrer, der in seinem Herkunftsland unterrichtet 
hat, kann seine Erfahrungen nutzen, um in Bildungsprojekten für andere Ge­
flüchtete tätig zu sein. Eine ältere Frau, die nach dem Tod ihres Partners kei­
nen Sinn mehr sieht, kann durch Biografie- oder Erinnerungsarbeit erkennen, 
dass ihr Leben bereits von Sinn erfüllt war und sie diesen in neuer Form wei­
tertragen kann. Ein junger Mann mit Behinderung, der sich ausgeschlossen 

11.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

213

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fühlt, entdeckt durch kreative Tätigkeiten oder ehrenamtliches Engagement 
eine neue Art, sich mit anderen zu verbinden, und generiert damit im Sinne 
Frankls sowohl Gestaltungs- als auch Erlebniswerte.

Sinn ist dabei nie abstrakt, sondern zeigt sich im konkreten Erleben und Tun. 
Die Aufgabe der Sozialen Arbeit ist es nicht, diesen Sinn vorzugeben, sondern 
Menschen auf ihrer Suche nach Sinn zu begleiten und zu unterstützen.

Frankl beschreibt den Menschen als ein Wesen, das sich nicht nur mit sich 
selbst beschäftigt, sondern in der Fähigkeit zur Selbsttranszendenz über sich 
hinauswächst. Das zeigt sich besonders in Krisensituationen: Wer in seinem 
eigenen Leid gefangen ist, findet oft erst wieder Halt, wenn er sich einer 
Aufgabe oder einer Beziehung widmet, die über die eigene Not hinausgeht.

Ein Beispiel: Ein Mann gerät nach dem plötzlichen Tod seiner Frau in tiefe 
Verzweiflung und zieht sich zunächst völlig zurück. Das Leben erscheint ihm 
sinnlos, jeder Tag eine Wiederholung des vorherigen. Erst als er beginnt, sich 
um seinen Enkel zu kümmern, mit ihm Zeit zu verbringen, ihm vorzulesen 
und ihn zum Fußballtraining zu begleiten, verändert sich etwas. Der Schmerz 
bleibt, doch er steht nicht mehr allein im Zentrum. Durch die Verantwortung
für ein anderes Leben gewinnt er wieder einen Anker, einen Sinn, der über 
seine eigene Trauer hinausweist – auf einen objektiven Sinngehalt hin.

Selbstdistanzierung spielt hierbei eine zentrale Rolle: die Fähigkeit, sich nicht 
vollständig mit der eigenen Krise zu identifizieren, sondern eine Perspektive 
darauf zu gewinnen. Wer einen Schritt zurücktritt, kann oft klarer sehen – und 
genau diese Fähigkeit kann gefördert werden.

Fazit: Soziale Arbeit als Begleitung auf der Sinnsuche

Frankls Ansatz zeigt, dass Hilfe nicht nur bedeutet, Probleme zu lösen, son­
dern Menschen dabei zu unterstützen, Sinn im Leben zu finden. Denn laut 
Frankl ist es der Wille zum Sinn, der uns Menschen in all unserem täglichen 
Streben antreibt oder vielmehr anzieht. Triebe treiben uns an, Ziele ziehen 
uns an – und im Gegensatz zu Tieren können Menschen sich Werte setzen 
(Nietzsche) oder diese erfühlen (Scheler) und dann ihr Handeln entsprechend 
ausrichten. Wenn sie dies tun, erlangen sie das unbeschreibliche, tief beglü­
ckende Gefühl, ein sinnvolles Leben zu führen. Die Soziale Arbeit kann quer 
durch alle Handlungsfelder Räume anbieten, in denen Sinnfragen gestellt und 
Sinnkrisen durchlebt werden dürfen und in denen diese von den Fachkräften 

11. Sinn: Viktor Frankl

214

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ernst genommen werden. Es geht nicht darum, fertige Antworten zu liefern, 
sondern darum, Menschen zu ermutigen, ihre eigenen Antworten zu suchen.

11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Sinnfindung im Alltag der Sozialen Arbeit
Sinn ist nach Frankl kein abstraktes Konzept, sondern zeigt sich in konkre­
ten Situationen als objektive Größe. Wie können Fachkräfte der Sozialen 
Arbeit gezielt darauf achten, individuelle Werte und Ziele ihrer Klienten zu 
erkennen? Welche Methoden ermöglichen es, nicht nur Probleme zu lösen, 
sondern auch den Blick auf sinnstiftende Möglichkeiten zu lenken?

2. Verantwortung und Freiheit als Herausforderung
Frankl betont, dass der Mensch nicht nur frei ist, sondern auch Verantwor­
tung für sein eigenes Leben trägt. In der Sozialen Arbeit stellt sich die Frage, 
wie diese Freiheit gefördert werden kann, ohne Klientinnen zu überfordern 
oder zu bevormunden. Wo liegen die Grenzen der Selbstverantwortung, 
und wie kann Unterstützung angeboten werden, ohne Abhängigkeiten zu 
schaffen?

3. Gemeinschaft als Quelle von Sinn
Sinn entsteht oft in Beziehungen zu anderen. Welche Rolle spielen soziale 
Netzwerke und Gemeinschaften in der Sinnsuche von Klientinnen und 
Klienten? Wie können Fachkräfte der Sozialen Arbeit dazu beitragen, dass 
Menschen wieder Anschluss finden, Verantwortung in ihren Beziehungen 
übernehmen und in sozialen Kontexten Sinn erfahren?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Batz, M. (2022): Logotherapie und Soziale Arbeit: Einführung in Theorie 
und Praxis. Weinheim: Beltz Juventa.

Frankl, V. E. (1946): Ein Psycholog erlebt das KZ. Wien: Verlag für Jugend 
und Volk.

Frankl, V. E. (1946a): Ärztliche Seelsorge: Grundlagen der Logotherapie und 
Existenzanalyse. Wien: Deuticke.

Frankl, V. E. (1977): Das Leiden am sinnlosen Leben: Psychotherapie für 
heute. Freiburg im Breisgau: Herder.

Frankl, V. E. (1982): ...trotzdem Ja zum Leben sagen: Ein Psychologe erlebt 
das Konzentrationslager. München: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Nathschläger, J. (2023): Existenzielle Soziale Arbeit. Bad Heilbrunn: Verlag 
Julius Klinkhardt.

11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

215

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche, F. (1887): Die fröhliche Wissenschaft („La gaya scienza“). Neue 
Ausgabe mit einem Anhang: Lieder des Prinzen Vogelfrei. Leipzig: Ver­
lag von E. W. Fritsch.

Nietzsche, F. (1889): Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer 
philosophiert. In: Colli, G. & Montinari, M. (Hrsg.) (1980): Sämtliche 
Werke: Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 6. München/Berlin: Deut­
scher Taschenbuch Verlag / de Gruyter.

Weiterführende Literatur

Lukas, E. (2023): Lehrbuch der Logotherapie: Menschenbild und Methoden. 
5., aktual. u. korr. Aufl. München: Profil Mchn.

Riemeyer, J. (2002): Die Logotherapie Viktor Frankls: Eine Einführung in 
die sinnorientierte Psychotherapie. 2., völlig neu bearb. u. erw. Aufl. 
Gütersloh: Quell.

11. Sinn: Viktor Frankl

216

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin

Das was wir aus Liebe tun, tun wir im höchsten Grade freiwillig.18
Thomas von Aquin (?)

Gedankenexperiment zum Einstieg: Hilfe in der U-Bahn 
Stell dir vor, du befindest dich in einer überfüllten U-Bahn während 
der Rushhour. Menschen stehen dicht gedrängt, vertieft in ihre ei­
genen Gedanken oder Ablenkungen – Smartphones, Musik, das mo­
notone Rattern der Bahn. Plötzlich hörst du eine leise, unsichere 
Stimme: „Entschuldigung, könnte mir jemand helfen?“

Ein älterer Mann versucht, mit zitternden Händen seine schweren 
Einkaufstaschen zu halten, während er sich nach einem freien Platz 
umsieht. Doch die Umstehenden reagieren nicht – einige blicken 
weg, andere tun so, als hätten sie nichts gehört.

Du spürst einen Moment des Zögerns: Solltest du eingreifen? Es wäre 
eigentlich naheliegend, aber vielleicht fühlt sich jemand anderes zu­
ständig? Schließlich entscheidest du dich doch, dem Mann zu helfen, 
bietest ihm eine Hand, bringst ihn zu einem Sitzplatz. Er bedankt sich 
mit einem aufrichtigen Lächeln.

Ein flüchtiger Augenblick, und doch bleibt etwas zurück. Nicht nur 
für ihn, sondern auch für dich. Denn du hast nicht einfach geholfen 
– du hast den anderen wahrgenommen. Die Begegnung war kein 
reines Nützlichkeitsdenken, kein kühles Abwägen von Aufwand und 
Nutzen. Vielmehr war es ein Akt der Liebe, nicht im romantischen 
Sinne, sondern so, wie Thomas von Aquin sie beschreibt: als eine 
grundsätzliche Hinwendung zum Guten, als eine Bewegung des Wil­
lens, die den anderen nicht als Mittel, sondern als Zweck sieht.

Nun die Frage: Wäre das Helfen weniger wertvoll gewesen, wenn es 
dir nicht spontan, sondern erst nach einem inneren Ringen eingefal­
len wäre? Bedeutet Nächstenliebe, immer sofort zu handeln, oder 
gerade auch den Widerstand in sich selbst zu überwinden? Und liegt 
vielleicht genau darin – in der freien, bewussten Entscheidung für 
das Gute – die eigentliche Größe der menschlichen Existenz?

18 Die Zuschreibung des Zitats an Thomas von Aquin ist verbreitet, eine genaue Quelle in seinen 
Werken ließ sich jedoch nicht nachweisen.

217

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12.1. Nächstenliebe als Thema in der Philosophie

Der Schlusspunkt dieser Einführung in das philosophische Grundwissen der 
Sozialen Arbeit ist gewissermaßen ein Rückblick auf die Anfänge und Wurzeln 
der theoretischen Begründungen des Fachs – zumindest, wenn man dem 
Theorieklassiker von Engelke, Borrmann und Spatscheck (2025) folgt. Denn 
bereits im Hochmittelalter zeigte sich, dass viele der heutigen fachlichen An­
sätze der Sozialen Arbeit tief in philosophischen und ethischen Überlegungen 
verwurzelt sind, die sich in der mittelalterlichen Scholastik entwickelten, spä­
ter kirchenintern zu Dogmen erhoben wurden und, wie im Folgenden gezeigt 
werden soll, bis heute großen Einfluss ausüben.

Insofern erscheint es nicht nur sinnvoll, sondern sogar geboten, Thomas von 
Aquin (1225–1274) in den Kanon des philosophischen Wissens für die Soziale 
Arbeit aufzunehmen. Angesichts des immensen Umfangs seines schriftlichen 
Nachlasses sind thematisch eine Vielzahl von Themen denkbar, für die sich 
eine Relevanz für die Soziale Arbeit herausarbeiten ließe: Naturrecht und 
Moral, Verantwortung und ethisches Handeln, Gemeinwohl und Solidarität, 
individuelle Autonomie und soziale Pflichten, Umgang mit Leid und Unge­
rechtigkeit, das Spannungsfeld zwischen weltlicher Macht und geistlicher Au­
torität – und eben Caritas bzw. Nächstenliebe.

In gewisser Weise kann die Nächstenliebe als Grundpfeiler jeder ernsthaften 
ethischen Reflexion – nicht nur im christlichen Verständnis – angesehen 
werden. Doch was bedeutet es genau, den Nächsten zu lieben? Und wie 
unterscheidet sich diese Liebe von anderen Formen der Zuwendung und Soli­
darität? Diese Fragen sind komplexer, als sie auf den ersten Blick erscheinen. 
Bevor wir tiefer in das Denken des „Aquinaten“ (wie Thomas auch genannt 
wurde) einsteigen, wollen wir zwei philosophiegeschichtliche Positionen aus 
der Zeit vor und nach dem Mittelalter näher beleuchten. Es handelt sich dabei 
um den spätantiken Denker Plotin (205–270) und die französische Philoso­
phin Simone Weil (1909–1943). Alle drei Denker haben sich direkt und indi­
rekt mit den Themen Liebe und Nächstenliebe auseinandergesetzt. In ihren 
intensivsten Schaffensphasen zeigen sie zudem einen starken Hang zur Mystik. 
Daraus darf man schließen, dass die Beschäftigung mit dem Phänomen der 
(Nächsten)liebe über eine rein sinnlich-empirische Erfahrung hinausgeht.

Nächstenliebe in der Philosophie: Eine Einführung

In der Philosophie wurde der Begriff der Nächstenliebe immer wieder unter­
schiedlich interpretiert. Während einige Denker sie als moralische Pflicht 

12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin

218

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betonten (z. B. Immanuel Kant, Jean-Jacques Rousseau), sahen andere in ihr 
einen tieferen Ausdruck menschlicher Verbundenheit (z. B. Aristoteles, Martin 
Buber) oder eine spirituelle Verpflichtung (z. B. Augustinus, Plotin). Gerade 
in diesen Diskussionen zeigt sich, dass Nächstenliebe nicht einfach auf eine 
Frage der Moral reduziert werden darf – sie berührt den Kern menschlicher 
Existenz, indem sie den Einzelnen mit der Gemeinschaft verbindet und in 
theologischen Vorstellungen auch mit dem Göttlichen.

Plotin: Nächstenliebe als Ausdruck metaphysischer Einheit

Plotin, der im spätantiken Rom lebte und wirkte, war der bedeutendste Den­
ker des Neuplatonismus, also jener philosophischen Schule, die gut ein halbes 
Jahrtausend nach Platons Tod an dessen Grundlehren anknüpfte und sie, 
um eigene Perspektiven bereichert, erneut in den philosophischen Diskurs
einbrachte nachdem sie vorübergehend für einige Jahrhunderte quasi außer 
Mode gerieten. In seinem metaphysischen System entwickelt Plotin19 den Ge­
danken, dass alles Seiende aus dem Einen hervorgeht - einer übergeordneten 
Quelle, die alles Sein und Leben durchdringt. Diese Einheit liegt der gesamten 
Wirklichkeit zugrunde, und in gewisser Weise lässt sich alles, was existiert, auf 
diese Einheit zurückführen.

Daraus ergibt sich unmittelbar der Bezug zum Phänomen der Nächstenliebe: 
Wenn alle Wesen aus derselben göttlichen Quelle stammen, dann sind sie 
auf einer tieferen Ebene miteinander verbunden. Nächstenliebe bedeutet in 
diesem Zusammenhang, sich dieser universellen Verbundenheit bewusst zu 
sein und in jedem anderen Menschen einen Teil dieser Einheit zu erkennen. 
Es ist somit nicht nur eine moralische Verpflichtung, anderen zu helfen, son­
dern auch eine spirituelle Erkenntnis, die den Einzelnen mit dem kosmischen 
Ganzen in Einklang bringt. Nächstenliebe ist für Plotin somit nicht nur ein 
Akt der Selbstlosigkeit, sondern auch eine Form der Einsicht in die wahre 
Natur der Welt – ein Zugang zur Harmonie des Seins selbst.

Dieser universelle Zusammenhang ergibt sich bei Plotin aus der Vorstellung, 
dass die Vielheit der Dinge in der Welt nur eine Widerspiegelung der ur­
sprünglichen Einheit des Einen ist. Die Materie und die verschiedenen For­
men, die wir in der Welt sehen, sind demnach nur Ausdrucksformen dieser 

19 Plotin entwickelte seine Gedanken in losen Schriften, die schließlich als Enneaden posthum von 
seinem Schüler Porphyrios in sechs Gruppen geordnet herausgegeben wurden. Eine der ersten 
vollständigen deutschen Übersetzungen stammt von Hermann Friedrich Müller (1878/80) und 
wurde in einer Neuausgabe von Karl-Maria Guth (2013) erneut herausgegeben (Plotin 2013)

12.1. Nächstenliebe als Thema in der Philosophie

219

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Quelle. Das Verständnis der Nächstenliebe wird so zu einem metaphysi­
schen Akt: Den anderen zu lieben bedeutet letztlich, sich selbst in ihm zu 
erkennen, da beide aus derselben Quelle hervorgegangen sind. Nächstenliebe 
ist demnach nicht einfach Altruismus oder pflichtgemäße Moral, sondern der 
natürliche Ausdruck der Einheit allen Seins und die Wiedererkenntnis des 
eigenen Ursprungs im anderen.

Ein weiterer zentraler Aspekt für Plotins Verständnis der Nächstenliebe ist die 
Vorstellung, dass sich durch das Streben nach Einheit mit dem Einen auch das 
Verhältnis zu anderen Menschen wandelt. In der neuplatonischen Tradition 
geht es darum, sich von der sinnlichen Welt und den materiellen Bindungen 
zu lösen, um die geistige Schau des Einen zu erlangen. In diesem Prozess der 
geistigen Rückkehr zum Ursprung wird die Nächstenliebe zu einem Weg der 
Selbstvervollkommnung. Denn je näher der Mensch dieser Einheit kommt, 
desto mehr wird er fähig, sich in Harmonie mit dem Ganzen – und damit 
auch mit seinen Mitmenschen – zu verhalten. Kurzum: Er wird er selbst.

Nächstenliebe wird bei Plotin also nicht als isolierter moralischer Imperativ 
verstanden, sondern als Folge einer geistigen Entwicklung, die den Einzelnen 
über sein individuelles Dasein hinausführt und ihm ein Verständnis dafür 
vermittelt, dass er Teil des kosmischen Ganzen ist. In diesem Sinne ist Plotins 
Konzept der Nächstenliebe nicht nur ein ethisches Prinzip, sondern ein tiefes 
spirituelles Streben nach Einheit und Erkenntnis.

Gerade dieser Aspekt unterscheidet Plotins Konzept der Nächstenliebe von 
anderen Vorstellungen. Nächstenliebe ist bei ihm keine äußere Vorschrift oder 
ein Gebot, sondern eine innere Notwendigkeit, die sich aus der Einsicht 
in das wahre Wesen der Wirklichkeit ergibt. Die Liebe zum Nächsten ist 
untrennbar mit der Liebe zum Einen verbunden, da beide Ausdruck derselben 
grundlegenden Einheit sind. Deutlich erkennbar ist hier die Verwandtschaft 
zu Platons Idee des Guten als letzter und oberster Wirklichkeit.

Simone Weil: Radikale Selbstlosigkeit und Nächstenliebe

Simone Weil (1909–1943) war eine der spannendsten und vielleicht radikalsten 
Denkerinnen des 20. Jahrhunderts, die sich intensiv mit existentiellen und 
spirituellen Fragen auseinandersetzte. In eine wohlhabende jüdische Familie 
hineingeboren, machte sie sich bereits während ihres Studiums an der Éco­
le Normale Supérieure in Paris einen Namen. Doch statt eine akademische 
Laufbahn einzuschlagen, entschied sie sich, das Leben der Arbeiterklasse aus 
erster Hand kennenzulernen, und arbeitete in Fabriken, um sich mit der arbei­

12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin

220

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tenden Bevölkerung zu solidarisieren. Diese Erfahrungen prägten auch ihre 
Vorstellung von Nächstenliebe, die sie als radikale Selbstaufopferung verstand.

Die körperlich eher zerbrechlich wirkende Philosophin verlangte sich alles 
ab und erlebte im Zuge dieser Entbehrungen eine geistige Wandlung, die sie 
immer mehr in die christliche Mystik führte. Nächstenliebe bedeutete für sie 
nicht nur, anderen zu helfen, sondern sich selbst ganz zurückzunehmen – 
eine Gnade, die dem Menschen zuteilwerden kann und ihm dabei hilft, das 
eigene Ego zu überwinden. In ihrem Werk „Schwerkraft und Gnade” (1952) 
unterscheidet sie zwischen der Schwerkraft des Egoismus und der Gnade der 
Nächstenliebe, die den Menschen in die göttliche Ordnung einführt.

Ihre Lebensweise spiegelte diese Philosophie wider: Sie verzichtete bewusst 
auf persönliche Annehmlichkeiten, lebte in Armut und absoluter Bescheiden­
heit. Während des Zweiten Weltkriegs engagierte sie sich in der französischen 
Résistance und weigerte sich, mehr zu essen, als anderen Menschen im besetz­
ten Frankreich zur Verfügung stand. Dies dürfte letztlich zu ihrem frühen Tod 
beigetragen haben.

Auch für Weil ist Nächstenliebe also nicht nur eine moralische Pflicht, son­
dern eine spirituelle Praxis, die das eigene Selbst überwindet, um sich in den 
Dienst des Anderen zu stellen – ganz ähnlich wie bei Plotin. Diese radikale 
Selbstaufgabe ist für sie der höchste Ausdruck von Liebe und Freiheit – ein 
Weg, der über das individuelle Wohl hinaus zur transzendenten Wahrheit
führt.

Thomas von Aquin: Caritas als höchste Form der Nächstenliebe

Für Thomas ist die Caritas, die göttliche Nächstenliebe, die höchste Form 
der Liebe, die den Menschen zu Gott und zu seinen Mitmenschen führt. In 
gewisser Weise ist die Caritas die Tugend, die alle anderen Tugenden über­
strahlt, weil sie in der Gottesliebe wurzelt und von ihr getragen wird. Anders 
als bei Plotin und Weil ist die Caritas bei Thomas nicht nur metaphysische 
Erkenntnis oder radikale Selbstaufopferung, sondern unmittelbare Folge der 
Gottesbeziehung des Menschen.

Bevor wir uns Thomas’ Leben und Positionen näher zuwenden, kehren wir 
noch einmal zum Gedankenexperiment am Anfang des Kapitels zurück. Man 
könnte sagen, dass sich Nächstenliebe oft in den kleinsten, unscheinbaren 
Momenten zeigt – beispielsweise in der U-Bahn, wenn wir uns entscheiden, 
einem Fremden zu helfen. Doch was hält uns davon ab? Vielleicht Bequem­

12.1. Nächstenliebe als Thema in der Philosophie

221

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit, Unsicherheit oder die diffuse Hoffnung, dass jemand anderes ein­
greift. Und doch: Gerade in solchen Situationen offenbart sich, worum es in 
den großen philosophischen Überlegungen zu diesem Thema geht.

Für Plotin wäre die Entscheidung zu helfen nicht nur eine ethische Frage, 
sondern Ausdruck einer tieferen metaphysischen Wahrheit: Wir sind alle Teil 
eines größeren Ganzen und erkennen unser eigenes Sein in der Hinwendung 
zum Anderen. Simone Weil würde diesen Moment wohl als Möglichkeit 
begreifen, das eigene Ego zu überwinden, als eine Gnade, die uns aus der 
Schwerkraft der Selbstbezogenheit löst. Für Thomas von Aquin ist Nächsten­
liebe schließlich mehr als eine spontane moralische Regung: Sie ist eine Tu­
gend, die aus der Gottesliebe entspringt, ein bewusster Akt, der das Gute in 
der Welt verwirklicht. Die U-Bahn-Szene mag alltäglich erscheinen, doch in 
ihr verbirgt sich eine tiefere Wahrheit: Nächstenliebe ist keine abstrakte Idee, 
sondern eine gelebte Praxis, die den Menschen mit sich selbst, mit anderen 
und – in Thomas’ Verständnis – mit Gott verbindet.

Um zu verstehen, warum dieser Gedanke für Thomas von Aquin eine so 
zentrale Rolle spielte, werfen wir nun einen Blick auf sein Leben, seinen 
historischen Kontext und seine philosophische Entwicklung.

12.2. Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext

Thomas von Aquin wurde um 1225 auf der Burg Roccasecca bei Aquino als 
Sohn einer angesehenen süditalienischen Adelsfamilie geboren. Als siebtes 
Kind des Grafen Landulf von Aquino und der Donna Theodora aus dem 
mächtigen Geschlecht der Caraccioli war er bereits in jungen Jahren für 
eine religiöse Laufbahn vorgesehen. Mit fünf Jahren trat er als Oblate in das 
Benediktinerkloster Montecassino ein, dessen Abt sein Onkel Sinibald war. 
Dies entsprach der Tradition, den jüngsten Sohn einer Adelsfamilie in den 
geistlichen Stand zu berufen.

Nach einer ersten klösterlichen Ausbildung führte ihn sein Weg an die renom­
mierte Universität von Neapel, wo er von 1239 bis 1244 studierte. Gegen den 
Willen seiner Familie trat Thomas im Jahr 1244 dem damals noch jungen 
Bettelorden der Dominikaner bei. Um ihn vor dem Einfluss seiner Familie zu 
schützen, schickte ihn der Orden nach Rom und Bologna. Unterwegs wurde 
er jedoch von seinen Brüdern entführt und auf die Burg Monte San Giovanni 
Campano und nach Roccasecca gebracht. Es folgten Monate der familiären 

12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin

222

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefangenschaft, bis Thomas’ unerschütterlicher Wille, Dominikaner zu wer­
den, seine Familie schließlich dazu brachte, ihn gehen zu lassen.

Danach führte ihn sein geistlicher Weg 1245 nach Paris, wo er bei Albertus 
Magnus studierte, dem er schließlich nach Köln folgte. Dort arbeitete und 
lernte er von 1248 bis 1252 eng mit seinem Lehrer zusammen. Nach Abschluss 
seines Studiums kehrte er im Jahr 1252 nach Paris zurück, wo er eigene 
Vorlesungen über die Lehren des Petrus Lombardus hielt. In den folgenden 
Jahren, von 1256 bis 1259, prägte er als Magister der Theologie die geistige 
Landschaft der Pariser Universität. Doch sein Weg führte ihn weiter zurück 
nach Italien, wo er in Neapel und Orvieto lehrte, bevor er ab 1265 in Rom sein 
berühmtestes Werk, die Summa Theologiae, verfasste.

Das 13. Jahrhundert, in dem Thomas von Aquin lebte und wirkte, war ge­
prägt von intensiven scholastischen Debatten – einer Lehr- und Denkweise 
des Mittelalters, die auf logischer Analyse, systematischer Argumentation und 
der methodischen Verbindung von Glaube und Vernunft beruhte. Ziel dieser 
Scholastik (von lat. „schola“, Schule) war es, die christliche Theologie mit der 
antiken Philosophie, insbesondere der des Aristoteles, in Einklang zu bringen. 
In dieser Zeit entwickelten Theologen und Philosophen eine Methode, die 
sich durch die systematische Anwendung von Logik und Analyse zur Klärung 
von Glaubensfragen und philosophischen Problemen auszeichnete. Ziel war 
es, Vernunft und Glauben miteinander in Einklang zu bringen – ein Bestreben, 
das Thomas von Aquin zeitlebens verfolgte. Seine Welt war stark von der 
Dominanz der Kirche geprägt, die fast alle gesellschaftlichen Bereiche von der 
Politik bis zur Bildung kontrollierte. Ihr Einfluss reichte bis in die alltäglichs­
ten Bereiche hinein.

Thomas von Aquin versuchte, eine rational begründete Theologie zu entwi­
ckeln, die dennoch dem Glauben treu blieb. Trotz zahlreicher politischer und 
theologischer Herausforderungen blieb er konsequent in seinem Streben nach 
einer umfassenden Darstellung der christlichen Lehre. Seine Fähigkeit, kom­
plexe philosophische Gedanken klar und verständlich zu formulieren, machte 
ihn zu einem der gefragtesten Gelehrten seiner Zeit.

Von 1268 bis 1272 lehrte Thomas erneut in Paris, bevor er ein letztes Mal 
nach Neapel zurückkehrte, wo er bis Ende 1273 als Magister tätig war. Kurz 
darauf, auf dem Weg zum Zweiten Konzil von Lyon, starb er am 7. März 1274 
im Kloster Fossanova. Es kursierten Gerüchte über eine mögliche Vergiftung 
durch Karl I. von Anjou, doch historische Quellen sprechen eher von einer 
schweren Krankheit, die zu seinem Tod führte.

12.2. Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext

223

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Jahr 1323 wurde Thomas von Aquin von Papst Johannes XXII. heiligge­
sprochen und 1567 zum Kirchenlehrer erhoben. Seine Gebeine wurden mehr­
fach umgebettet und ruhen seit 1974 in der Kirche des Dominikanerklosters 
Les Jacobins in Toulouse.

12.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Thomas von Aquin hatte das zentrale Anliegen, die natürliche Ordnung der 
Welt mit dem Wirken Gottes in Einklang zu bringen. Dabei stützte er sich 
gleichermaßen auf Vernunft und Glauben und entwickelte ein umfassendes 
System, das die ethische und spirituelle Dimension des menschlichen Lebens 
miteinander verbindet. Im Mittelpunkt seines Denkens stand das Streben nach 
Caritas, der göttlichen Liebe, die als höchste Tugend gilt und sich sowohl 
auf Gott als auch auf den Nächsten erstreckt. Sie befähigt den Menschen zur 
Erfüllung seiner Bestimmung in der tiefen Verbindung mit Gott und seinen 
Mitmenschen.

Natur und Gnade: Die Ordnung der Schöpfung

Im Zentrum der Philosophie des Thomas von Aquin steht die Vorstellung, 
dass die Welt in all ihrer Komplexität eine von Gott geschaffene und durch die 
Vernunft geordnete Struktur besitzt. Diese Ordnung, die sich in der Natur wi­
derspiegelt, ist nicht zufällig, sondern folgt einer inneren Logik, die im Wesen 
Gottes begründet ist. Alles Seiende hat eine Bestimmung und der Mensch als 
vernunftbegabtes Wesen ist in der Lage, diese zu erkennen und entsprechend 
zu handeln. In diesem Sinne versteht Thomas die Natur als Grundstruktur des 
Seins, die jedem Geschöpf ein eigenes Wesen verleiht. Der Mensch kann mit 
seiner Vernunft dieses Wesen verstehen und sich am Guten orientieren.

Thomas von Aquin betont jedoch auch, dass die Natur des Menschen durch 
die Erbsünde geschwächt ist. Aufgrund dieser sündhaften Natur ist der 
Mensch nicht in der Lage, seine höchste Bestimmung allein aus eigener Kraft 
zu erreichen. Hier kommt die göttliche Gnade ins Spiel, die das Natürliche 
ergänzt und zur Vollendung führt. Die Gnade ist für Thomas keine Alterna­
tive zur Natur, sondern das Mittel, durch das die Natur zu ihrer Erfüllung 
gelangt. Während die Natur dem Menschen die Fähigkeit verleiht, das Gute 
zu erkennen, gibt ihm die Gnade die Kraft, dieses Gute auch vollständig 
zu verwirklichen. Ohne die Gnade wäre der Mensch in den Grenzen seiner 
eigenen Natur gefangen und könnte das Göttliche nicht vollständig erfahren. 

12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin

224

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gnade und Natur stehen für Thomas somit nicht im Widerspruch zueinander, 
sondern befinden sich in einem harmonischen Verhältnis. Die Natur bereitet 
den Weg vor, die Gnade führt zur Vollendung.

Vernunft und Glaube: Der Weg zur Erkenntnis

Für Thomas von Aquin ergänzen sich Vernunft und Glaube zu zwei unver­
zichtbaren Zugängen zur Wahrheit. Die Vernunft ist dabei das primäre Werk­
zeug des Menschen, um die Welt zu verstehen und sittlich zu handeln. Durch 
sie kann der Mensch die innere Ordnung der Schöpfung erfassen und dadurch 
auch Gott in der Natur erkennen. Wo jedoch die Möglichkeiten der Vernunft 
erschöpft sind, etwa wenn sie nicht in der Lage ist, das Transzendente oder das 
Unermessliche zu erfassen, tritt der Glaube an ihre Stelle. Der Glaube eröffnet 
jene Dimensionen der Wahrheit, die jenseits der empirischen und logischen 
Erkenntnis liegen, etwa das Mysterium der Dreifaltigkeit oder die Erlösung 
durch Christus. Anders ausgedrückt: Während die Vernunft die sichtbare, ra­
tionale Welt durchdringt, vermittelt der Glaube den Zugang zu jenen Aspekten 
des Göttlichen, die für den menschlichen Verstand grundsätzlich unzugäng­
lich bleiben.

Dieser harmonische Dialog zwischen Vernunft und Glaube durchzieht das 
gesamte Werk des Thomas von Aquin. Für ihn schafft die Vernunft das 
Fundament, auf dem der Glaube aufbauen kann. Im Gegensatz zu späteren 
Denkströmungen sieht Thomas zwischen diesen beiden Erkenntniswegen kei­
nen Widerspruch, sondern eine gegenseitige Befruchtung. Die Aufgabe der 
Vernunft besteht für ihn darin, den Glauben zu durchdringen und zu erklären, 
was die Offenbarung über Gott und die Welt mitteilt. Zugleich ist der Glaube 
notwendig, um jene Bereiche zu erfassen, in die die menschliche Vernunft 
allein nicht vordringen kann. Beide Wege führen den Menschen schließlich 
zur höchsten Erkenntnis, zur Einsicht in die göttliche Wahrheit.

Caritas: Die Vollendung der Tugend

In der Caritas offenbart sich die göttliche Liebe selbst, die den Menschen 
dazu befähigt, seine eigene Natur zu transzendieren und am göttlichen Leben 
teilzuhaben. Sie überragt alle anderen Tugenden, weil sie das Wesen Gottes 
in seiner reinsten Form ausdrückt: bedingungslose, selbstlose Liebe. Thomas 
betont, dass sich die Caritas auch in konkreten Taten manifestiert. Sie ist die 
treibende Kraft, die Menschen dazu bringt, Gutes zu tun und sich um das 
Wohl ihrer Mitmenschen zu kümmern.

12.3. Zentrale Begriffe und Ideen

225

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Thomas ist die Caritas die Tugend, die alle anderen in sich vereint und 
zur Vollendung führt. Während Tugenden wie Weisheit, Gerechtigkeit oder 
Tapferkeit wichtige sittliche Eigenschaften sind, bleiben sie ohne Caritas un­
vollständig. Denn erst in der Liebe, die sich in der Caritas ausdrückt, findet 
der Mensch seine wahre Bestimmung. Caritas ist für Thomas nicht nur die 
Liebe zu Gott, sondern auch die Liebe zum Nächsten, die sich in konkreten 
sozialen Handlungen zeigt. Sie bildet die Grundlage einer gerechten Gesell­
schaft, in der der Mensch durch Liebe und Fürsorge die göttliche Ordnung 
in der Welt widerspiegelt. In der Caritas erfüllt der Mensch seine höchste 
Bestimmung, indem er Gott und seinen Mitmenschen dient und so das göttli­
che Liebesgebot verwirklicht. Caritas verbindet die menschliche Natur mit der 
göttlichen Gnade, die Vernunft mit dem Glauben sowie das individuelle sittli­
che Handeln mit der sozialen Verantwortung. In der Caritas findet der Mensch 
seine höchste Erfüllung und wird Teil der göttlichen Ordnung. Caritas ist die 
Liebe, die den Menschen befähigt, über sich selbst hinauszuwachsen und in 
der Gemeinschaft mit Gott und den Mitmenschen das wahre Ziel des Lebens 
zu erreichen.

12.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

Wo fängt man an, wenn man die Relevanz eines mittelalterlichen Kirchen­
lehrers für die heutige Soziale Arbeit diskutieren will? Ist die Nächstenliebe
dafür überhaupt ein geeigneter Bezugspunkt? Spielt sie als Motiv des Helfens 
überhaupt noch eine so große Rolle - in einer Zeit, in der Fachkräfte der So­
zialen Arbeit ihre Arbeitsleistung nicht aus reiner Nächstenliebe zur Verfügung 
stellen, sondern schlicht und einfach versuchen, möglichst professionell und 
mit der gebotenen Distanz einer Lohnarbeit nachzugehen?

Was können wir von Thomas lernen? Wo gibt es noch Anknüpfungspunkte? 
Und warum lohnt es sich auch heute noch, sich als Fachkraft mit der Philoso­
phie des „stummen Ochsen“20 zu beschäftigen?

Thomas von Aquin konfrontiert uns mit einer grundlegenden Einsicht: 
Nächstenliebe ist kein Luxus der Seele, kein moralisches Extra, das wir uns 
gelegentlich leisten können. Vielmehr ist sie die Basis, auf der soziale Bezie­
hungen und sinnstiftendes berufliches Handeln beruhen. Doch oft genug ist 

20 Dieses Spitznamen erhielt Thomas von seinen Mitbrüdern ob seiner imposanten Statur, gepaart 
mit seinem sparsamen Sprechverhalten.

12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin

226

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nächstenliebe ein Ideal, vor dem wir zurückschrecken. Es erscheint uns zu 
groß und zu abstrakt – und allzu oft verweisen wir auf die Zwänge des Alltags, 
die uns davon abhalten, die Menschen, mit denen wir arbeiten, wirklich zu 
lieben. Doch genau hier setzt Thomas’ Gedanke an: Liebe ist laut ihm kein 
spontaner Zustand, auf den wir warten müssen, bis er uns überkommt. Sie ist 
eine Tugend, die wir üben können. Wie jede Tugend wird sie durch ständige 
Übung zu einem inneren Kompass, der unser Handeln unbewusst leitet. So 
entscheiden wir scheinbar spontan positiv in Situationen wie mit dem hilfesu­
chenden Menschen in der U-Bahn und helfen einfach.

Dieser Gedanke sollte für die Soziale Arbeit von beträchtlichem Interesse 
sein. Allzu oft verstecken wir uns hinter Professionalität, Abgrenzung und den 
Anforderungen eines strukturell überlasteten Systems. Wir begegnen unseren 
Klientinnen als Fällen, als Problemen, die es zu lösen gilt, und nicht als Men­
schen, die in ihrer Verletzlichkeit unser Mitgefühl und unsere Nähe verdienen. 
Thomas von Aquins Ausführungen zur Caritas könnten uns ermutigen, diese 
Distanz zu überwinden, ohne zu verkennen, dass Nächstenliebe kein roman­
tisch verklärter Zustand ist. Man kann sie nicht erzwingen, aber wie jede 
Tugend kann man sie einüben.

Und genau das ist die Botschaft, die wir als Fachkräfte der Sozialen Arbeit 
mitnehmen können. Wir sollten keine Angst haben, uns der Nächstenliebe
zu nähern. Das bedeutet weder, dass wir uns an einer unerreichbaren morali­
schen Vollkommenheit messen müssen, noch, dass wir die nötige Distanz zu 
unseren Klientinnen aufgeben müssen. Es bedeutet, dass wir Schritt für Schritt 
die Fähigkeit entwickeln können, uns wirklich auf den anderen einzulassen 
– nicht als Projektionsfläche unserer eigenen Ziele, sondern als Mensch mit 
eigener Würde. Diese Form der Liebe erfordert Geduld, Selbstreflexion und 
die Bereitschaft, unsere professionellen Schutzmechanismen hin und wieder 
infrage zu stellen.

Thomas weist auch auf den Zusammenhang der Nächstenliebe mit den Tu­
genden Gerechtigkeit und Barmherzigkeit hin. Gerechtigkeit verlangt, dass 
wir strukturelle Ungleichheiten erkennen und angehen, doch Nächstenliebe 
verlangt noch mehr: Sie verlangt, dass wir uns gegenüber dem anderen nicht 
auf reine Pflichterfüllung zurückziehen. Sie ist die Tugend, die uns Gerech­
tigkeit nicht als kaltes Prinzip, sondern als gelebte Praxis verstehen lässt. 
Barmherzigkeit ist schließlich keine sentimentale Schwäche, sondern ein Akt 
der Anerkennung unserer gemeinsamen menschlichen Verletzlichkeit.

12.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit

227

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Frage ist: Wie kann diese Liebe in einer Welt der sozialen Krisen, der 
Überforderung und des Zynismus verwirklicht werden? Wie können wir sie 
praktizieren, wenn wir uns oft selbst leer fühlen? Nächstenliebe ist, auch auf 
die Gefahr hin, mich zu wiederholen, eine Haltung, die durch ständiges Nach­
denken, durch achtsames Handeln und durch die Bereitschaft, sich immer 
wieder neu für das Menschsein des anderen zu öffnen, zur Gewohnheit wird. 
Wie ein Musiker seine Technik durch tägliches Üben verfeinert, so können wir 
unsere Fähigkeit zur Nächstenliebe kultivieren, indem wir uns bewusst den 
Menschen zuwenden, mit denen wir leben und/oder arbeiten.

Das hat jedoch nichts mit naivem Idealismus zu tun. Nächstenliebe bedeutet 
nicht, die Augen vor realen Problemen zu verschließen oder die eigenen Belas­
tungsgrenzen zu ignorieren. Vielmehr ist sie der Versuch, inmitten oft widriger 
Umstände eine innere Haltung zu entwickeln, die uns und den Menschen, die 
wir begleiten, Hoffnung gibt.

12.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Nächstenliebe als professionelle Haltung: Erlernbar oder doch nur Ge­
fühl?
Thomas von Aquin beschreibt die Caritas als eine Tugend, die nicht nur 
spontane Emotion, sondern eine bewusst entwickelte Haltung ist. Was be­
deutet das für die Soziale Arbeit? Können professionelle Hilfestrukturen 
tatsächlich eine Kultur der Nächstenliebe fördern? Und wie lässt sich eine 
ethische Haltung im Arbeitsalltag praktisch einüben, ohne dass sie zur 
banalen Routine oder zur moralischen Überforderung wird?

2. Die Gratwanderung zwischen Nähe und Distanz: Wann wird Fürsorge 
entmündigend?
Soziale Arbeit bewegt sich zwischen Fürsorge und professioneller Distanz. 
Wie kann es gelingen, den Menschen nicht als „Fall“, sondern als Subjekt 
seiner eigenen Geschichte wahrzunehmen, ohne dabei in eine Haltung zu 
verfallen, die ihn entmündigt oder von der eigenen Hilfsbereitschaft abhän­
gig macht? Ist die Orientierung an der Nächstenliebe ein Schutz davor – 
oder besteht gerade hier die Gefahr, unbewusst Machtgefälle zu reproduzie­
ren?

3. Strukturen hinterfragen: Ist Nächstenliebe ein Akt des Widerstands?
Thomas’ Verständnis von Caritas legt nahe, dass Nächstenliebe nicht nur 
eine individuelle Haltung, sondern auch eine gesellschaftliche Verantwor­

12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin

228

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung ist. Wenn Sozialarbeit in ein System eingebunden ist, das auf Bürokra­
tie, Effizienz und standardisierte Abläufe setzt, stellt sich die Frage: Kann 
Nächstenliebe in einem solchen Rahmen überleben? Oder erfordert sie 
geradezu eine kritische Reflexion der Strukturen, in denen Hilfe organisiert 
wird? Wo sind Sozialarbeitende gefragt, nicht nur Hilfe zu leisten, sondern 
auch systemische Veränderungen anzustoßen?

Quellen und weiterführende Literatur 

Quellen

Aquinas, T. (1981): Summa Theologica. Übers. von den Fathers of the 
English Dominican Province. Westminster, MD: Christian Classics.

Engelke, E., Borrmann, S. & Spatscheck, C. (2025): Theorien der Sozialen 
Arbeit: Eine Einführung. 8. Aufl. Freiburg: Lambertus.

Plotin (2013): Enneaden. Hrsg. von K.-M. Guth. Übers. von H. F. Müller. 
Berlin: Zenodot Verlagsgesellschaft.

Weil, S. (1952): Schwerkraft und Gnade. Mit einer Einführung von G. Thi­
bon. München: Kösel.

Weiterführende Literatur

Nissing, H.-G. (2022): Denker und Dichter: Thomas von Aquin. Eine Ein­
führung in sein Leben und sein Werk. München: Pneuma Verlag.

Pieper, J. (2014): Thomas von Aquin: Leben und Werk. Neue Ausg. Kevela­
er: Topos plus.

12.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

229

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Epilog

Wie ich bereits in meinem Buch „Existenzielle Soziale Arbeit” (2023) versucht 
habe deutlich zu machen, kommt die Soziale Arbeit nicht ohne die Philoso­
phie als wichtige Bezugswissenschaft aus. Wenn es jedoch um die Frage geht, 
was das genau bedeutet, ist es schwierig, einen fundierten Ausgangspunkt zu 
finden. Genau das hat dieses Buch versucht: einen Anfang zu finden. Dieser 
besteht darin, philosophische Fragen und Themen aufzugreifen, mit denen 
jede Fachkraft der Sozialen Arbeit früher oder später in ihrer täglichen Arbeit 
konfrontiert wird.

Die philosophische Reflexion ist ein mächtiges Instrument, um professionelles 
von rein intuitivem Handeln zu unterscheiden, was, wie ich zumindest hoffe, 
deutlich geworden ist. Sie ist eine Methode, im hektischen Berufsalltag immer 
wieder einen Schritt zurückzutreten und aus der so gewonnenen Distanz he­
raus die eigenen Werte, Überzeugungen, Absichten und Ziele in der Arbeit für 
und mit Menschen zu hinterfragen. So hilft uns die philosophische Reflexion, 
uns im Dschungel der Krisen, Ambivalenzen und Widersprüche immer wieder 
neu zu orientieren.

An dieser Stelle möchte ich noch einmal auf Platons Höhlengleichnis zurück­
kommen. Wir erinnern uns:

Platon erzählt von Gefangenen, die in einer dunklen Höhle angekettet sind 
und ihr Leben lang nur die Schatten von Gegenständen an der Wand sehen. 
Sie halten diese Schatten für die Wirklichkeit, weil sie nichts anderes kennen. 
Was aber, wenn sich einer von ihnen befreien könnte? Was, wenn er – zu­
nächst geblendet und unsicher – langsam ins Licht tritt und die wahre Natur
der Dinge erkennt? Dieser Weg aus der Dunkelheit ins Licht ist ein Sinnbild 
für den philosophischen Erkenntnisprozess. Es ist der Versuch, hinter das 
Offensichtliche zu blicken, das Gewohnte infrage zu stellen und das scheinbar 
Selbstverständliche neu zu verstehen.

Auch in der Sozialen Arbeit sitzen wir manchmal in dieser Höhle, gefesselt 
durch Routinen, Methoden und Vorstellungen, die wir als unumstößlich hin­
nehmen. Die Philosophie ermutigt uns, diese Fesseln abzustreifen und uns auf 
den oft unbequemen, manchmal schmerzhaften, aber immer bereichernden 
Weg der Erkenntnis zu begeben. Dieser Prozess ist niemals abgeschlossen, 
sondern ein ständiges Bemühen, eine fortwährende Suche nach dem, was wir 
Wahrheit nennen können. Dabei geht es nicht darum, endgültige Antworten 
zu finden, sondern vielmehr darum, die richtigen Fragen zu stellen und im 

230

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besten Fall etwas tiefer zu blicken als nur auf die Schatten, die an die Wand 
geworfen werden.

Wenn wir als Fachkräfte der Sozialen Arbeit bereit sind, diesen philosophi­
schen Weg immer wieder neu zu beschreiten, erschließen wir eine Dimension 
unserer Arbeit, die weit über den rein fachlichen Diskurs hinausgeht. Wir 
erkennen, dass unser berufliches Handeln immer auch Ausdruck unserer 
Werte, unserer Haltung und letztlich unseres Menschseins ist. Wir werden 
uns unserer eigenen Grenzen bewusst, aber auch unserer Fähigkeit, uns zu 
verändern, zu wachsen und zu lernen. Wie der Gefangene in Platons Höhlen­
gleichnis erkennen wir, dass unsere Arbeit nicht nur darin besteht, zu helfen 
und zu unterstützen, sondern dass wir gemeinsam mit den Menschen, die 
wir begleiten, immer wieder neue Wege aus der Dunkelheit ins Licht finden 
müssen.

Vielleicht besteht die wahre Aufgabe der Sozialen Arbeit letztlich darin, diesen 
Weg nie aus den Augen zu verlieren. Uns selbst und die Menschen, mit denen 
wir arbeiten, immer wieder daran zu erinnern, dass wir nicht dazu verdammt 
sind, ewig im Schatten zu stehen oder Schatten zu betrachten, sondern dass 
wir die Fähigkeit und die Freiheit haben, uns immer wieder auf die Suche nach 
dem Licht zu machen – was immer das im Einzelfall bedeuten mag. Wenn 
es diesem Buch gelingt, dazu auch nur einen kleinen Anstoß zu geben, hat es 
seinen Zweck erfüllt.

Epilog

231

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Register

A

Alexander der Große 97
Ambivalenzen 6, 16, 20, 71, 165, 230
Analyse 14, 21, 101, 107, 116, 135 f., 145–148, 

150 f., 223
Anderen 15, 17, 51, 54, 56, 148 f., 168, 170–

173, 175–182, 185, 221 f.
Anselm von Canterbury 203
Anthropologie 24, 32 f., 37 f.
Antike 5, 14, 16, 21, 30, 40, 64, 75, 79, 96, 

120, 143, 157, 184, 201, 205
Aristoteles 6, 14–16, 19, 21 f., 28, 31, 37, 40, 

42, 59 f., 62–77, 120 f., 143–145, 157, 202 f., 
219, 223

Ästhetik 33 f., 37 f., 84
Augustinus 171–173, 219
Autonomie 5, 13, 15 f., 35 f., 40, 57, 62 f., 71, 

77–82, 85, 88–93, 98, 116, 118, 152 f., 155, 
167, 171 f., 199, 218

B

Bentham 31, 122, 130, 141, 158
Bewusstsein 22, 24, 36, 47, 50, 113, 147, 152, 

174
Bourdieu 34, 37
Buber 184–186, 219
Butler 144, 156

C

Camus 45, 48, 57
Cicero 184 f.
Crenshaw 144, 156

D

de Beauvoir 15, 17, 43, 47 f., 57, 143–148, 
150 f., 156

Diogenes 97
Diskurs 5, 15, 17, 27, 102, 104–106, 111, 144, 

180, 183, 188, 190–192, 219, 231
Diskursethik 191 f., 195 f., 198
Disziplin 14, 17, 24 f., 27, 32, 35, 84, 179, 184

E

Epiktet 79, 93, 171, 173, 203
Erkenntnistheorie 23 f., 36, 38, 84
Erlebnismaschine 42
Essenz 43, 45, 49, 205

Ethik 15, 17, 21, 30 f., 37 f., 40, 60, 64 f., 70, 
75, 77, 84, 87, 121, 130 f., 157, 160–175, 177–
179, 181 f., 185, 196, 202

Existenz 14–16, 32, 45 f., 49–51, 56, 60, 87, 
151 f., 159, 164, 172, 203, 206, 210, 217, 219

Existenzialismus 43–48

F

Fachkräfte 5, 16, 37, 53, 56, 73, 75, 102, 112, 
114 f., 117, 140, 145, 154, 168, 181, 195, 198, 
212, 215, 226 f., 231

Fähigkeiten 17, 37, 60, 62, 68, 70, 74, 76, 
120, 124, 127–129, 131–136, 138–142, 145, 
149 f., 152, 160, 163, 202 f., 210

Fähigkeitenansatz 17, 75, 121, 140
Feminismus 48, 131
Feyerabend 26, 38
Foucault 15 f., 95 f., 99–104, 106–108, 111–

113, 118 f.
Frankl 15, 17, 19, 55, 200, 203–215
Freiheit 13, 15 f., 20, 32 f., 39–46, 48–57, 60–

63, 71 f., 76–83, 87 f., 92 f., 97 f., 127, 137, 
146, 150–152, 162, 171, 175, 188, 203, 209–
211, 213, 215, 221, 231

Freud 206

G

Gedankenexperiment 13 f., 39, 42, 59, 78, 
93, 95, 120, 129 f., 157, 159, 173, 183, 201, 217, 
221

Gegenwart 5, 14, 17, 51, 117, 157, 186
Gemeinschaft 5, 13, 15 f., 25, 31 f., 36 f., 59–

63, 66–68, 70–72, 75–78, 83, 88, 105, 109, 
121, 129, 137, 158, 163, 215, 219, 226

Gerechtigkeit 5, 13, 15, 17, 30, 32, 35 f., 44, 
63, 70–72, 76, 118, 120 f., 124, 127–131, 134, 
141 f., 159, 161, 171 f., 226 f.

Geschlechtergerechtigkeit 15, 17, 143–145, 
152, 155 f.

Gesellschaft 14 f., 34, 44, 49, 51, 55, 57, 62, 
70, 72, 76, 99–102, 106, 108, 112 f., 118, 120 f., 
124 f., 128–131, 133 f., 136, 138 f., 143, 145, 
148–152, 158, 161 f., 184, 187 f., 190–193, 199, 
208, 226

Glück 20, 31, 39, 54, 60, 68, 78, 121–123, 126, 
129, 202

Gorgias 96

233

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


H

Habermas 15, 17, 183 f., 186–196, 198 f.
Haltung 17 f., 37, 43 f., 48 f., 72–74, 80 f., 83, 

90, 96, 112, 117, 123, 159, 163–168, 172, 180–
182, 186, 203–205, 209–211, 228, 231

Hegel 13
Heidegger 45 f., 48, 58, 174
Helfen 13, 18, 157–159, 165 f., 168, 217
Hermeneutik 21
Hilfe 15 f., 37, 53, 56, 75, 110, 112, 115, 145, 

153, 157–160, 163, 165–168, 180, 194, 199, 
205, 214, 217, 229

Hobbes 60 f., 63, 72, 76 f.
Höhlengleichnis 201 f., 230 f.
Hooks 144
Hume 83, 85
Hypothese 29

I

Ibn Khaldun 97 f.
Identität 20, 22, 36, 51, 56, 61, 63, 67, 104, 

146, 148, 153, 174, 212 f.
Immanenz 146, 148, 150–154
Individuum 15, 45–47, 54, 61–63, 128 f., 134, 

151, 162, 168, 171 f., 175
Isaiah Berlin 41

J

Jaspers 13, 45–48, 58

K

Kant 6, 13, 15 f., 23, 31 f., 34, 40, 42, 60, 62 f., 
77 f., 81–94, 98, 158, 176, 219

kategorische Imperativ 40, 85, 87 f., 158
Kategorischen Imperativs
– Kategorischer Imperativ 16
Kommunikation 15, 167, 183, 185–187, 189–

191, 193 f., 198 f.
Konstruktivismus 24
Kuhn 25 f., 38
Kultur 32 f., 96, 136, 157, 169, 228

L

Lakatos 26 f., 38
Lebenswelt 191, 194 f., 198 f.
Leiden 37, 47, 136, 207, 215
Levinas 15, 17, 170–182, 185 f.
Locke 23, 83
Logik 27–30, 37 f., 82, 87, 140, 145, 176, 

180 f., 194, 223 f.
Logotherapie 19, 205–210, 212, 215 f.

Lyotard 34

M

Macht 15–17, 36, 52, 54–56, 61, 78, 95–104, 
106–110, 112–117, 141, 148, 172, 174, 184, 186, 
191 f., 198 f., 203, 208, 210, 218

Marx 99, 118
Meister Eckhart 97 f.
Metaphysik 21 f., 36, 38, 62, 65, 77, 82, 84, 

87, 89
Mill 31, 122, 124, 141, 144, 156, 158
Mittelalter 5, 14, 66, 80, 97, 143, 203, 205, 

218

N

Nächstenliebe 15, 18, 158, 161, 163, 171–173, 
217–222, 226–228

Natur 24, 32 f., 43, 49, 59 f., 63, 67 f., 71 f., 
81, 87, 132, 135, 137, 144, 162, 172, 202, 209, 
213, 219, 224–226, 230

Nedelsky 91, 93 f.
Neuzeit 5, 14, 121, 158
Nietzsche 34, 41 f., 46, 58, 99, 119, 171–173, 

182, 200, 204 f., 214, 216
Nozick 39, 42, 58
Nussbaum 15, 17, 75, 77, 120 f., 127–136, 

138 f., 141 f.

P

Partizipation 15, 114, 138, 196–198
Phänomenologie 21, 174
Platon 6, 14, 34, 64, 97, 120 f., 129, 143, 145, 

201 f., 230
Plessner 32 f., 38
Plotin 218–222, 229
Postmoderne 34
Profession 6, 16 f., 19, 35, 75 f., 92, 102, 178–

180
Protagoras 96

R

Rawls 121, 124–130, 134, 140, 142, 176
Reflexion 15, 18, 27, 30, 32, 41, 47, 56, 76, 90, 

93, 114, 117, 152 f., 155, 159, 162, 176, 178, 181, 
199 f., 202, 218, 229 f.

Religion 18, 80, 83, 137, 175
Rhetorik 96, 183–185, 192
Rousseau 83, 98, 219

Register

234

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


S

Sartre 15 f., 39, 41–45, 48–51, 54, 56–58, 146
Scheler 32 f., 38, 214
Schweitzer 15, 43, 157–164, 166–169
Seele 22, 226
Selbstbestimmung 35 f., 40, 48, 54, 57, 78, 

88 f., 92 f., 114–118, 141, 143, 146, 154, 165, 
172

Sen 121, 128, 131, 142
Seneca 79, 158, 203
Singer 158, 169
Sinn 13, 15, 18 f., 30, 35 f., 45–48, 52, 59, 74, 

174, 200–205, 207–215
Sinnfrage 19, 201–205
Sinnsuche 17, 45, 209, 212, 214 f.
Soziale Arbeit 5, 14–17, 24, 35 f., 40 f., 52, 

56 f., 63, 72–76, 89, 91–93, 101 f., 110, 113, 
117 f., 131, 138–142, 145, 148, 152 f., 155–157, 
159, 165 f., 168, 171–174, 179–181, 193–198, 
212, 214 f., 218, 226–228, 230

Studierende 5, 111
Systemwelt 194 f.

T

Taylor 60 f., 63, 71, 77
Tegnell 105
Teilhabe 15, 17, 129, 190
Thomas von Aquin 15, 18, 66, 80 f., 158, 

217 f., 221–226, 228 f.
Thrasymachos 96
Transzendenz 47, 148, 150–152, 154
Tugend 18, 40, 68–70, 121, 157, 221 f., 225–

228
Tugendethik 31, 40, 72 f.

U

Utilitarismus 17, 31, 121–124, 126–128, 134, 
140, 158

V

Verantwortung 13, 15–17, 35, 41–46, 49 f., 
53–55, 57, 67 f., 70, 73, 76, 78–80, 88, 92 f., 
139, 158 f., 161 f., 164 f., 168, 170–182, 185 f., 
188, 209, 213–215, 218, 226, 229

Verantwortungsethik 15, 160
Vernunft 23, 31, 36, 44, 60, 62 f., 67–69, 72, 

81, 83 f., 86–90, 93 f., 118, 121, 137–139, 158, 
187, 199, 202 f., 223–226

Verpflichtung 15, 92, 159–161, 173, 175, 180–
182, 185, 219

W

Wahrheit 23, 27, 49, 81, 96 f., 101, 104 f., 107, 
118, 190, 203 f., 221 f., 225, 230

Werte 30, 32, 41, 46, 48, 55, 57, 61 f., 64, 71, 
104, 118, 135, 164, 167, 172 f., 191, 201, 204 f., 
207–209, 213–215, 230 f.

Wirklichkeit 20–23, 37, 84, 87, 181, 201 f., 
219 f., 230

Wissen 14–16, 19, 23 f., 27, 30, 35 f., 64 f., 
83–85, 95 f., 98–104, 107 f., 110, 112 f., 118, 
133, 177, 183

Wissenschaft 21, 24–27, 38, 65 f., 75, 216
Wissenschaftstheorie 24–26, 36, 38
Würde 15 f., 42, 88 f., 120, 123, 136 f., 158, 

163, 167, 175, 186, 209, 227

Z

Zeit 21, 24, 26, 43, 48 f., 58, 63, 65, 68, 74, 
80, 83 f., 86 f., 100 f., 103, 105, 120, 122, 
130 f., 147, 150, 159 f., 162, 171, 183, 186–188, 
200 f., 206–208, 211, 214, 218, 223, 226

Zweifel 6, 19 f., 79, 84 f.

Register

235

https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748963394 - am 17.01.2026, 21:15:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Vorwort

	1. Einleitung &Einführung in die Philosophie
	1.1. Zum Aufbau des Buches
	1.2. Was ist Philosophie? Eine persönliche Perspektive zum Einstieg
	Philosophieren als praktische Tätigkeit: Zwischen Denken lernen und Leben lernen

	1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen
	1.3.1 Metaphysik: Die Frage nach dem Sein
	1.3.2. Erkenntnistheorie: Die Frage nach dem Wissen
	1.3.3. Wissenschaftstheorie
	1.3.4. Logik: Die Kunst des richtigen Denkens
	Deduktive, induktive und abduktive Logik
	1.3.5. Ethik
	Drei normative Ethiken: Deontologie, Utilitarismus und Tugendethik
	1.3.6. Anthropologie: Die Lehre vom Wesen des Menschen
	1.3.7. Ästhetik: Die Frage nach dem Schönen

	1.4. Vorläufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und ihrer Disziplinen für die Soziale Arbeit

	2. Freiheit: Jean-Paul Sartre
	2.1. Freiheit als Thema der Philosophie
	Warum Sartre?

	2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext
	2.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Existenzialismus
	Freiheit ist der zentrale Dreh- und Angelpunkt von Sartres Philosophie
	Die Flucht vor der Freiheit: Selbsttäuschung und „Mauvaise foi“
	Zwei Seinsweisen
	Die Herausforderung der Freiheit
	Der Andere – die Hölle?

	2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Authentizität und Überwindung der Selbsttäuschung
	Die Bedeutung der Beziehung zum Anderen
	Fazit

	2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	3. Gemeinschaft: Aristoteles
	3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie
	3.2. Aristoteles: Biografie und historischer Kontext
	3.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Zoon politikon
	Eudaimonia und Areté
	Die Gemeinschaft als Nährboden der Tugend

	3.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Die Tugendethik als Orientierung in der Praxis der Sozialen Arbeit?
	Sozialarbeiter als architektonische Akteure
	Von Aristoteles zu Martha Nussbaum
	Fazit: Gemeinschaft als moralisches Projekt

	3.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	4. Autonomie: Immanuel Kant
	4.1. Autonomie als Thema der Philosophie
	Innere Freiheit in der Antike: Die Stoiker
	Willensfreiheit und moralische Verantwortung im Mittelalter: Thomas von Aquin
	Wendepunkt: Kant und die Autonomie der Aufklärung

	4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext
	4.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Kants Antwort auf Hume: der transzendentale Idealismus
	Das Ding an sich und die Grenzen unserer Erkenntnis
	Vom transzendentalen Idealismus zum kategorischen Imperativ
	Autonomie: Mehr als nur Selbstbestimmung

	4.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Autonomie als Prozess: Eine ethische Herausforderung

	4.5. Anregungen zum Weiterdenken

	5. Macht und Wissen: Michel Foucault
	5.1. Die Dualität von Wissen und Macht in der Philosophiegeschichte
	Antike Perspektiven: Von den Sophisten zu den Kynikern
	Mittelalter: Ibn Khaldun und Meister Eckhart
	Aufklärung und Moderne: Das Wissen als Machtinstrument

	5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext
	Erste Schaffensphase: Der Wahnsinn und die Macht des Wissens
	Aufstieg zum intellektuellen Star: Die Ordnung des Wissens und die Strukturen der Macht
	Die 1970er Jahre: Macht und Kontrolle – Foucaults politische Wende
	Politisches Engagement und gesellschaftlicher Einfluss
	Vermächtnis und Einfluss auf die Soziale Arbeit

	5.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Macht und Wissen: Eine unauflösbare Wechselwirkung.
	Diskurse: Die unsichtbare Macht der Sprache
	Ein Beispiel: Diskurs und Wahrheit in der Corona-Pandemie
	Dispositive: Die feinmaschigen Netze der Kontrolle
	Bio-Macht: Die Kontrolle über das Leben selbst
	Gouvernementalität: Die subtile Kunst der Lenkung

	5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Diskurse in der Sozialen Arbeit: Wer spricht? Wer wird gehört – und wie?
	Zwischen Hilfe und Kontrolle: Macht und Professionalität
	Dispositive: Wo wird Macht konkret?
	Biomacht und Sozialpolitik: Wann wird Hilfe zur Regulierung?
	Gouvernementalität: Zwischen Aktivierung und Eigenverantwortung
	Fazit

	5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum
	6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie
	Utilitarismus
	Verfahrensgerechtigkeit nach John Rawls
	Martha Nussbaum und die Frage nach dem Verhältnis von gutem und gerechtem Leben
	Und wer soll nun die Flöte bekommen?

	6.2. Martha Nussbaum: Biografie und historischer Kontext
	6.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Basisfähigkeiten (Basic Capabilities)
	Interne Fähigkeiten (Internal Capabilities)
	Kombinierte Fähigkeiten (Combined Capabilities)
	Schwellenwerte (Thresholds)
	Der Vorrang des Guten vor dem Gerechten und Nussbaums aristotelische Wurzeln

	6.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	6.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir
	7.1. Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie
	7.2. Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext
	7.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Der Begriff des „Anderen”
	Geschlecht als soziale Konstruktion
	Transzendenz und Immanenz
	Fazit

	7.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Geschlechterstereotype überwinden: Potenziale und Hindernisse
	Widerstände gegen Veränderung und Chancen durch die Dekonstruktion von Rollenbildern
	Fazit

	7.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	8. Helfen: Albert Schweitzer
	8.1. Helfen als Thema der Philosophie
	8.2. Albert Schweitzer: Biografie und historischer Kontext
	8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Ehrfurcht vor dem Leben
	Mitgefühl und Hilfsbereitschaft
	Einheit von Denken und Handeln

	8.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Helfen, ohne zu erniedrigen. Warum Haltung oft wichtiger ist als Technik
	Mitgefühl bedeutet nicht Mitleid und Helfen ist kein Heroismus.
	Einheit von Denken und Handeln: Werte müssen sich in der Praxis bewähren.
	Fazit: Schweitzers Ethik als Herausforderung an die Soziale Arbeit.

	8.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas
	9.1. Verantwortung für Andere als Thema in der Philosophie
	9.2. Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext
	9.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Das Gesicht des Anderen
	Verantwortung für den Anderen
	Alterität – die radikale Andersheit des Anderen
	Fazit

	9.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Levinas‘ Herausforderung an die Soziale Arbeit
	Methodische Strukturen und die Unverfügbarkeit des Anderen
	Die Grenzen professioneller Kategorien

	9.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas
	10.1. Kommunikation als Thema in der Philosophie
	Cicero und die Macht der Sprache: Rhetorik als Schlüssel zur Gesellschaft
	Das Ich und das Du: Martin Buber
	Gegenwart: Habermas
	Fazit

	10.2. Jürgen Habermas: Biografie und historischer Kontext
	Die prägenden Jugendjahre
	Aufbruch zur Frankfurter Schule – geistige Heimat und kritische Distanz
	Die 1960er Jahre – Aufbruch und Ringen um den richtigen Weg
	Die Suche nach Verständigung in einer zerrissenen Welt

	10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Kommunikatives und strategisches Handeln
	Voraussetzung für gelingende Kommunikation ist der idealtypische Sprechakt.
	Lebenswelt und System: Die Spannung zwischen zwei Welten
	Diskursethik – Eine ethische Orientierung in einer pluralistischen Welt
	Öffentlichkeit und deliberative Demokratie

	10.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Die Theorie des kommunikativen Handelns in der Sozialen Arbeit
	Der idealtypische Sprechakt und die professionelle Praxis
	Lebenswelt und System: Ein Balanceakt in der Sozialen Arbeit
	Diskursethik: Ethische Orientierung in der Sozialen Arbeit
	Deliberative Demokratie und Partizipation
	Fazit

	10.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	11. Sinn: Viktor Frankl
	11.1. Sinn als Thema in der Philosophie
	Platon: Das Höhlengleichnis
	Aristoteles: Eudaimonia
	Seneca und nochmal Epiktet: Sinn durch innere Freiheit
	Anselm von Canterbury: Sinn durch göttliche Erkenntnis
	Nietzsche: Der Übermensch als letzter Sinn
	Viktor Frankl und der Wille zum Sinn

	11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext
	11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Der Wille zum Sinn
	Existenzielle Leere und noogene Neurosen
	Der Mensch als verantwortliches Wesen
	Sinnsuche durch Werte und Ziele
	Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung sind zentrale Fähigkeiten des Geistes.
	Drei zentrale Methoden

	11.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Sinnsuche in der Sozialen Arbeit?
	Verantwortung und Freiheit
	Sinnfindung durch Werte und Ziele
	Fazit: Soziale Arbeit als Begleitung auf der Sinnsuche

	11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin
	12.1. Nächstenliebe als Thema in der Philosophie
	Nächstenliebe in der Philosophie: Eine Einführung
	Plotin: Nächstenliebe als Ausdruck metaphysischer Einheit
	Simone Weil: Radikale Selbstlosigkeit und Nächstenliebe
	Thomas von Aquin: Caritas als höchste Form der Nächstenliebe

	12.2. Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext
	12.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Vernunft und Glaube: Der Weg zur Erkenntnis
	Caritas: Die Vollendung der Tugend

	12.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	12.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	Epilog
	Register

