Johannes Nathschlager

Philosophische Grundbegriffe
Sozialer Arbeit



https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STUDIENKURS SOZIALE ARBEIT

Lehrbuchreihe fiir Studierende der Sozialen Arbeit
an Hochschulen und Universitaten

Praxisnah und in verstandlicher Sprache flihren die Bande der Reihe
in die zentralen Anwendungsfelder und Bezugswissenschaften

der Sozialen Arbeit ein und vermitteln die flir angehende Sozialar-
beiter:innen und Sozialpadagog:innen grundlegenden Studien-
inhalte. Die konsequente Problemorientierung und die didaktische
Aufbereitung der einzelnen Kapitel erleichtern den Zugriff auf die
fachlichen Inhalte. Bestens geeignet zur Prifungsvorbereitung u.a.
durch Zusammenfassungen, Wissens- und Verstandnisfragen
sowie Schaubilder und thematische Querverweise.

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Nathschlager

Philosophische Grundbegriffe
Sozialer Arbeit

PN
hd Nomos



https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Verdffentlichung wurde geférdert aus dem Open-Access-Publikationsfonds der
Katholischen Hochschule Nordrhein-Westfalen.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet liber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2025
© Johannes Nathschlager

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestralRe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestrafle 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-7560-3376-8
ISBN (ePDF): 978-3-7489-6339-4

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748963394 Nomos elibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

am 17.01.2026, 21:15:56. —


http://dnb.d-nb.de
http://www.nomos.de
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://www.nomos.de
https://doi.org/10.5771/9783748963394

Vorwort

Wihrend ihres Studiums der Sozialen Arbeit setzen sich Studierende mit ver-
schiedenen Bezugswissenschaften wie Soziologie, Politikwissenschaft, Medizin
oder Psychologie auseinander. Im Sinne der Interdisziplinaritit liefern diese
Disziplinen wichtiges Grundlagenwissen fiir (angehende) Fachkrifte. Bei der
Auseinandersetzung mit ethischen Fragen begegnet man im Studium schlief3-
lich auch der Philosophie. Doch wo soll man ansetzen, wenn man sich - auch
jenseits konkreter ethischer Fragen — mit Philosophie beschéftigen mochte?
Welche Themen und Fragestellungen sind hier relevant — und welche nicht?
Welche Bedeutung haben philosophische Diskurse und Diskussionen fiir die
Soziale Arbeit tiberhaupt?

Das vorliegende Buch bietet einen philosophischen Grundkurs fiir Studieren-
de und Fachkrifte der Sozialen Arbeit. Es behandelt elf philosophische The-
men und Grundbegriffe systematisch und versucht, den philosophischen Dis-
kurs zu diesen zentralen Begriffen verstandlich und anschaulich zu vermitteln.
Dazu wurde fiir jeden dieser Begriffe ein zentraler Protagonist ausgewahlt, der
in diesem Kontext besonders wirksam geworden ist. Natiirlich ist eine solche
Auswahl selektiv. Angesichts der Vielzahl bedeutender Denker in zweieinhalb
Jahrtausenden abendlandischer Philosophiegeschichte ist eine solche Auswahl
jedoch unumgianglich. Zudem wird zu jedem Begriff zundchst eine allgemeine
Darstellung des philosophischen Diskurses gegeben, in deren Rahmen auch
andere philosophische Positionen — von der Antike iiber das Mittelalter und
die Neuzeit bis zur Gegenwart — aufgegriffen werden. Vor diesem Hintergrund
wird dann das Denken der ausgewahlten Philosophen diskursiv entfaltet.

Dieses (Lehr)buch soll also Orientierung bieten. Es soll dabei helfen, sich in
zentralen Begriffen zurechtzufinden, die unseren Alltag als Fachkrifte prégen.
Dazu gehoren grundlegende und teilweise sogar identitatsstiftende Schlagwor-
ter wie soziale Gerechtigkeit, Autonomie oder Gemeinschaft, die unter ande-
rem auch in der Internationalen Definition Sozialer Arbeit eine zentrale Rolle
spielen. Doch was genau meinen wir eigentlich, wenn wir von diesen Begriffen
sprechen? Begriffe zu erortern, zu reflektieren sowie gingige Begriffserklarun-
gen zu kritisieren und zu diskutieren, ist eine der wesentlichen Aufgaben der
Philosophie.

Durch eine systematische und leicht verstidndliche Einfithrung in die genann-
ten und weitere zentrale philosophische Themen soll das Verstdndnis und die
Anwendung abstrakter philosophischer Begrifte in der Sozialen Arbeit vertieft

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

und die kritische Reflexionsfahigkeit der Leserschaft gestirkt werden. Denn
darum geht es in der Philosophie seit jeher: zu staunen und zu zweifeln,
grundlegende Fragen aufzuwerfen und begriindete Antworten zu finden. Die
Philosophie fordert uns heraus, iiber offensichtliche und oft oberflachliche
Erklarungen hinauszugehen und tiefer liegende Zweifel, Widerspriiche und
Ambivalenzen zu thematisieren.

Die vorgestellten philosophischen Konzepte sollen den Leserinnen und Lesern
dabei helfen, ihre berufliche Praxis in der Sozialen Arbeit kritisch weiterzuent-
wickeln. Es geht darum, die Fahigkeit zu bewahren und zu férdern, eingefah-
rene Uberzeugungen infrage zu stellen und alternative Sichtweisen zuzulassen.
Im besten Fall werden verkrustete Denkstrukturen aufgebrochen und ein flexi-
blerer, kreativerer Umgang mit komplexen Situationen in der hochkomplexen
Profession der Sozialen Arbeit entwickelt. Mit anderen Worten: ein Denken
sout of the box”.

Abschlieflend erlaube ich mir noch einige Bemerkungen allgemeiner Art.

Aus Griinden der besseren Lesbarkeit habe ich mich im FliefStext auf ein
Mindestmaf3 an Literaturverweisen beschrankt. In der Regel werden bei den
Hauptwerken der jeweiligen Philosophen die Originalausgaben genannt, es sei
denn, es erfolgen Verweise auf konkrete Textstellen. Am Ende jedes Kapitels
werden die Quellen sowie geeignete weiterfithrende Literatur aufgefiihrt.

Die Frage geschlechtergerechter Schreibweise wurde so entschieden, dass
munter zwischen weiblicher, ménnlicher und geschlechtsneutralen Varianten
hin- und hergewechselt wird.

Die einzelnen Kapitel sind so aufgebaut, dass sie nicht zwingend hinterein-
ander gelesen werden miissen, da jedes Thema fiir sich steht. Dadurch soll
einerseits selektives, interessensgeleitetes Lesen ermdglicht und andererseits
ein flexibler Einsatz des Grundkurses in der Lehre ermdglicht werden. Im
Umbkehrschluss waren dadurch an manchen Stellen Redundanzen nicht ganz
zu vermeiden, da bestimmte Positionen und Denker — insbesondere Aristote-
les, Platon und Kant - ebenso wie bestimmte ethische Fragen innerhalb der
einzelnen Kapitel immer wieder ,auftauchen"

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Zudem sei angemerkt, dass bei der Uberpriifung des Manuskripts Kiinstliche
Intelligenz unterstiitzend verwendet wurde, insbesondere fiir stilistische Ver-
besserungen, aber auch bei der Verfeinerung argumentativer Details.

Minster, im Juni 2025
Johannes Nathschliger

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

1.1.
1.2.

1.3.
1.4.

Zum Aufbau des Buches

Was ist Philosophie? Eine personliche Perspektive zum
Einstieg

Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Vorlaufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und
ihrer Disziplinen fiir die Soziale Arbeit

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

2.1.
2.2.
2.3.
2.4.
2.5.

Freiheit als Thema der Philosophie

Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Ideen

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

3. Gemeinschaft: Aristoteles

3.1
3.2.
3.3.
3.4.
3.5.

4.1.
4.2.
4.3.
4.4,
4.5.

Gemeinschaft als Thema der Philosophie
Aristoteles: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Ideen

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

Autonomie: Immanuel Kant

Autonomie als Thema der Philosophie

Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Ideen

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Anregungen zum Weiterdenken

am 17.01.2026, 21:15:56. —

13
13

18
21

35

39
39
42
44
52
57

59

60
64
66
72
76

78

79
82
85
89
92


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

10

Macht und Wissen: Michel Foucault

51.

5.2.
5.3.
5.4.
5.5.

Die Dualitat von Wissen und Macht in der
Philosophiegeschichte

Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Ideen
Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

6.1.
6.2.
6.3.
6.4.
6.5.

Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie
Martha Nussbaum: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Ideen

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

7.1.
7.2.
7.3.
7.4.
7.5.

Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie

Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Ideen

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

Helfen: Albert Schweitzer

8.1.
8.2.
8.3.
8.4.
8.5.

Helfen als Thema der Philosophie

Albert Schweitzer: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Konzepte

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

9.1.

Verantwortung fiir Andere als Thema in der Philosophie

am 17.01.2026, 21:15:56. —

95

96
99
102
110
118

120

120
130
131
138
140

143
143
146
148
152
155

157
157
160
161
165
168

170
171


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

9.2.
9.3.
9.4.
9.5.

Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Konzepte
Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

10.1.
10.2.
10.3.
10.4.
10.5.

11. Sinn:

11.1.
11.2.
11.3.
11.4.
11.5.

Kommunikation als Thema in der Philosophie

Jirgen Habermas: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Konzepte

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

Viktor Frankl

Sinn als Thema in der Philosophie

Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Konzepte

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

12.1.
12.2.
12.3.
12.4.
12.5.

Epilog

Register

Nachstenliebe als Thema in der Philosophie

Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext
Zentrale Begriffe und Ideen

Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Drei Anregungen zum Weiterdenken

am 17.01.2026, 21:15:56. —

174
176
179
181

183

183
187
189
193
198

200

200
205
208
212
215

217

218
222
224
226
228

230

233

n


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

~Was Philosophie sei und was sie wert sei, ist umstritten. Man erwartet von ihr
aufSerordentliche Aufschliisse oder 1ifit sie als gegenstandsloses Denken gleichgiiltig
beiseite. Man sieht sie mit Scheu als das bedeutende Bemiihen ungewohnlicher
Menschen oder verachtet sie als tiberfliissiges Griibeln von Trdumern. Man hlt sie
fiir eine Sache, die jedermann angeht und daher im Grunde einfach und verstehbar
sein miisse, oder man hilt sie fiir so schwierig, dafs es hoffnungslos sei, sich mit ihr zu
beschiftigen

Karl Jaspers!

1.1. Zum Aufbau des Buches

Die Ambivalenz, die sich aus dem Zitat von Karl Jaspers (1883-1969) ergibt,
hat mich ebenfalls geleitet, als ich den Entschluss fasste, dieses Buch zu schrei-
ben. Mit dem deutschen Existenzphilosophen teile ich die Auffassung, dass
Philosophie alle angeht. Wenn das so ist, dann haben Philosophen auch die
Pflicht, ihre Gedanken so klar und verstandlich auszudriicken, dass moglichst
jeder sie nachvollziehen kann. Wo das in der Vergangenheit nicht gelungen
ist - man denke nur an die kryptischen, mitunter seitenlangen Schachtelsétze
eines Immanuel Kant (1724-1804) oder eines Georg Wilhelm Friedrich Hegel
(1770-1831) -, braucht es Vermittler, die sich bemiihen, klar und verstandlich
auszudriicken, was die jeweiligen Denker gemeint haben konnten. Als ein
solcher Vermittler verstehe auch ich mich.

Als Sozialpadagoge und Philosoph ist es mir ein Anliegen, aus dem fiir Fach-
fremde kaum zu tiberblickenden Terrain der Philosophie jene Themen heraus-
zugreifen, die an der Schnittstelle zwischen Philosophie und Sozialer Arbeit
liegen. Es sind Themen, die uns tagtiglich in unserer Arbeit betreffen und
tiber die wir alle in der Praxis frither oder spater ins Nachdenken - und viel-
leicht auch ins Philosophieren — kommen. Es sind philosophische Themen, an
denen man einfach nicht vorbeikommt: Gerechtigkeit, Autonomie, Freiheit,
Verantwortung, Gemeinschaft, Helfen, Sinn.

Das Buch ist so aufgebaut, dass jedes Kapitel einem Philosophen gewidmet ist,
dessen Denken in besonderer Weise das Interesse von Fachkréften und Studie-
renden der Sozialen Arbeit wecken sollte. Zu Beginn jedes Kapitels benutze
ich entweder ein Gedankenspiel oder ein konkretes Gedankenexperiment

1 Jaspers, Karl (2008), Einfiihrung in die Philosophie, 27. Aufl,, Miinchen, S. 9

13

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

(in der Philosophie sehr beliebt), um die Leserinnen herauszufordern, sich
gedanklich auf das jeweilige Thema einzulassen und ihre eigenen Perspektiven
zu reflektieren. Anschlieflend wird der jeweilige philosophische Begriff als
Thema der Philosophiegeschichte vorgestellt und exemplarisch (und zugege-
benermaflen selektiv) gezeigt, wie sich die begriffliche Diskussion in verschie-
denen Epochen verdndert hat. Dabei habe ich versucht, zu allen zentralen
Begriffen Positionen aus verschiedenen Epochen (Antike, Mittelalter, Neuzeit,
Gegenwart) zu beriicksichtigen.

Diese Darstellung muss zwar notgedrungen etwas oberflachlich bleiben, ist
aber notwendig, um den Lesern einen Eindruck von der Breite und Heteroge-
nitdt des Diskurses zu vermitteln. In der Philosophie geht es schliefllich nie
darum, ein fiir alle Mal eindeutige Wahrheiten zu postulieren (auch wenn dies
immer wieder versucht wurde). Hinzu kommt, dass es in der Philosophie -
anders als etwa in den Naturwissenschaften — keinen linearen Erkenntnisfort-
schritt gibt. Was Aristoteles oder Platon vor rund 2400 Jahren zur Frage des
guten Lebens oder der gerechten Gesellschaft zu sagen hatten, ist heute inspi-
rierend und aktuell wie eh und je - im Gegensatz zum medizinischen oder
physikalischen Wissen von damals, das in vielen Bereichen lidngst iiberholt
ist. Philosophische Fragen hingegen behalten ihre Relevanz, da sie sich in der
Regel nicht einfach durch neue empirische Erkenntnisse erledigen, sondern
immer wieder neu gestellt und diskutiert werden miissen.

Am Ende des jeweiligen ersten Kapitelabschnitts werde ich noch einmal auf
das Gedankenspiel bzw. Gedankenexperiment vom Kapitelanfang zuriickkom-
men.

Es folgen knapp gehaltene biografische Hinweise zu den jeweiligen Philoso-
phen und ein Blick auf den historischen Kontext. Anschlieflend werden die
zentralen Begriffe und Ideen erldutert und die Relevanz dieser Positionen,
Ideen und Konzepte fiir die Soziale Arbeit diskutiert. Jedes Kapitel schliefSt mit
drei Anregungen zum Weiterdenken.

Die Auswahl der philosophischen Grundbegriffe basiert auf der Uberzeugung,
dass die Soziale Arbeit eine Disziplin ist, die tief in den Grundfragen des
Menschseins verwurzelt ist. Jeder dieser Begriffe reprasentiert eine Schliissel-
perspektive, die sowohl fiir das Verstindnis individueller Lebenslagen als auch
fir die Analyse gesellschaftlicher Strukturen unverzichtbar ist. Zugleich sind
die Begriffe durch einen inneren Zusammenhang miteinander verbunden, da
sie unterschiedliche Aspekte menschlicher Existenz und sozialer Interaktion
beleuchten, die sich gegenseitig bedingen und ergénzen.

14

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1. Zum Aufbau des Buches

Die Begriffe Freiheit (Sartre) und Autonomie (Kant) stehen fiir die individuel-
len Grundlagen des Menschseins: die Fahigkeit, selbstbestimmt zu handeln,
Entscheidungen zu treffen und Verantwortung fiir das eigene Leben zu tiber-
nehmen. Sie werfen die Frage auf, inwieweit der Mensch in einer Welt, die
zugleich von dufleren Zwingen und inneren Begrenzungen gepragt ist, hand-
lungsfrei ist. Erginzt wird diese Dimension durch die Begriffe Macht und
Wissen (Foucault) sowie Gemeinschaft (Aristoteles). Sie verdeutlichen, dass
individuelles Handeln immer in soziale und kulturelle Strukturen eingebettet
ist.

Die Themen Geschlechtergerechtigkeit (de Beauvoir) und soziale Gerechtig-
keit (Nussbaum) erweitern diese Perspektive, indem sie auf spezifische Un-
gleichheiten und strukturelle Barrieren hinweisen, die individuelle Freiheit
und soziale Teilhabe einschranken konnen. Hier wird der Bezug zur Praxis
der Sozialen Arbeit besonders deutlich, da diese Begriffe sowohl die Reflexion
tiber die individuellen Bedingungen eines guten Lebens als auch die Verén-
derung gesellschaftlicher Verhiltnisse fordern, um Chancengerechtigkeit und
Wiirde fiir alle Menschen zu ermdglichen.

Die ethischen Grundbegriffe des Helfens (Schweitzer), der Nachstenliebe
(Thomas von Aquin) und der Verantwortungsethik (Levinas) zeigen, dass
Soziale Arbeit nicht nur eine Frage der individuellen Kompetenz oder Metho-
dik ist, sondern tief durch ethische Fragen und Anspriiche geprégt ist. Sie
fordern uns auf, uns mit der moralischen Verpflichtung gegentiber dem Ande-
ren auseinanderzusetzen und das Spannungsfeld zwischen Hilfe, Kontrolle
und Verantwortung zu reflektieren. Schliefllich verweisen Kommunikation
und Diskurs (Habermas) auf die Notwendigkeit, gesellschaftliche Prozesse
durch Verstdndigung und Partizipation zu gestalten, wihrend der Sinnbegrift
(Frankl) die wohl tiefste Frage nach der menschlichen Existenz aufwirft. Wie
konnen Menschen - insbesondere in schwierigen Lebenssituationen - eine
Perspektive finden, die ihnen Sinn, Orientierung und Halt gibt?

Zusammen bilden diese Begriffe eine Art philosophisches Begriffsnetz, das die
Grundlagen der Sozialen Arbeit aus verschiedenen Perspektiven beleuchtet:
vom individuellen Handeln iiber die Reflexion gesellschaftlicher Strukturen
bis hin zur ethischen Verantwortung. Sie sind keine isolierten Begriffe, son-
dern greifen ineinander, indem sie die Verbindung zwischen Individuum,
Gesellschaft und Ethik herstellen. Aus diesem Grund liefSen sich thematische
und begriffliche Uberschneidungen nicht ganz vermeiden. Die Auswahl der
Themen in diesem Buch spiegelt somit auch mein Selbstverstindnis der

15

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Sozialen Arbeit wider: eine Profession, die sich im Spannungsfeld zwischen
individueller Hilfe und gesellschaftlichem Wandel bewegt und dabei auf ein
reflektiertes Verstdndnis der menschlichen Existenz angewiesen ist. Das Buch
widmet sich diesen Grundbegriffen mit dem Ziel, den Leser nicht nur theo-
retisches Wissen zu vermitteln, sondern sie auch anzuregen, ihre praktische
Arbeit philosophisch fundiert und reflektiert zu gestalten.

Unser philosophischer Grundkurs beginnt mit dem Thema Freiheit - ein
Begriff, der im Zentrum des existenzialistischen Denkens von Jean-Paul Sartre
(1905-1980) steht. Freiheit ist fiir Sartre nicht nur die Abwesenheit von Zwan-
gen, sondern die Grundlage der menschlichen Existenz iiberhaupt. Gerade
hier finden sich wertvolle Ankniipfungspunkte fiir die Soziale Arbeit, wie wir
sehen werden, insbesondere wenn es darum geht, Menschen zu ermutigen,
eigene Entscheidungen zu treffen und Verantwortung fiir ihr Leben zu tiber-
nehmen, aber auch, um die Ambivalenzen und Widerspriiche zu erkennen
und zu benennen, die ein undifferenziertes Verstindnis von Freiheit mit sich
brachte.

Von der Freiheit fithrt der Weg zur Bedeutung von Gemeinschaft - ein Thema,
mit dem sich bereits Aristoteles (384-322 v. Chr.) in der Antike intensiv aus-
einandergesetzt hat und dessen Ideen bis heute fortwirken. Seine Vorstellung
vom Menschen als ,zoon politikon”, also als soziales und politisches Wesen,
macht deutlich, wie eng unser individuelles Wohl mit dem der Gemeinschaft
verbunden ist. Gerade in einer Profession wie der Sozialen Arbeit, die da-
rauf abzielt, Gemeinschaften zu stirken und Menschen und gesellschaftliche
Ressourcen miteinander zu vernetzen, zeigt sich die mogliche Relevanz des
aristotelischen Denkens.

Das nichste Kapitel ist der Autonomie gewidmet, wie sie Immanuel Kant
in seinen ebenso imposanten wie schwer verstandlichen Hauptwerken im 18.
Jahrhundert entwickelt hat. Kants Verstindnis von Autonomie als Grundlage
moralischen Handelns bietet einen sehr plausiblen Ankniipfungspunkt fiir die
Soziale Arbeit, die sich tagtiglich darum bemiiht, die Autonomie und Wiirde
ihrer Klientinnen zu achten und zu férdern. Am Beispiel des Kategorischen
Imperativs wird sich den aufmerksamen Lesern zeigen, wie philosophische
Ideen unmittelbar handlungsleitend werden koénnen.

Keine philosophische Einfithrung, die sich speziell an (angehende) Fachkrifte
der Sozialen Arbeit richtet, kommt ohne Michel Foucault (1926-1984) aus.
Seine Analysen zeigen, wie eng Macht und Wissen miteinander verwoben sind
- ein Aspekt, der nicht nur dann relevant wird, wenn wir gesellschaftliche

16

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1. Zum Aufbau des Buches

(Macht-)Verhaltnisse aus der Sozialen Arbeit heraus kritisieren, sondern auch,
wenn es darum geht, die von der Sozialen Arbeit selbst ausgeiibte Macht
kritisch zu reflektieren.

Martha Nussbaum (* 1947) und ihr Fahigkeitenansatz (Capabilities Approach)
fithren uns weiter zu der Frage, wie soziale Gerechtigkeit hergestellt werden
kann und wie diese unmittelbar mit der Frage nach dem guten Leben zusam-
menhidngt. Mit ihrer Auflistung zentraler menschlicher Fahigkeiten lieferte
sie einen viel diskutierten Maf3stab, um diesem zentralen Ziel der Sozialen
Arbeit (wie es auch in der internationalen Definition der Sozialen Arbeit
niedergeschrieben ist) nicht nur theoretisch, sondern auch praktisch gerecht
zu werden. Besonders spannend ist hier auch, wie es ihr als Ethikerin gelingt,
ihren Ansatz philosophisch von anderen Ansitzen wie dem klassischen Utili-
tarismus oder der Verfahrensgerechtigkeit liberaler Pragung abzugrenzen.

Nicht wegzudenken in einem philosophischen Grundkurs ist heute natiirlich
auch die Auseinandersetzung mit Fragen der Geschlechtergerechtigkeit und
hier insbesondere die feministische Perspektive auf konstruierte Geschlech-
terstereotype. Klassisch geworden ist das Werk der franzosischen Existentia-
listin Simone de Beauvoir (1908-1986). Die Auseinandersetzung mit ihren
Gedanken fordert die Profession Sozialer Arbeit zu emanzipatorischem Han-
deln und zur kritischen Thematisierung gesellschaftlich vorstrukturierter und
konstruierter Erwartungshaltungen auf.

Emmanuel Levinas (1906-1995) konfrontiert uns anschlieflfend mit seiner
Ethik der Verantwortung und zeigt auf, was es heif8t, den Anderen in seiner
Einzigartigkeit ernst zu nehmen. Fiir Levinas ist die Begegnung mit diesem
Anderen immer auch eine ethische Herausforderung, die zum Uberdenken
der eigenen Haltung auffordert. Fiir die Soziale Arbeit bedeutet dies unter
anderem, jeden Menschen in seiner Einzigartigkeit sehen und wahrnehmen zu
lernen.

Jirgen Habermas (*1929) steht wie kein anderer Philosoph der Gegenwart fiir
die Bedeutung des Dialoges. Seine Theorie des kommunikativen Handelns, die
auf Verstindigung und rationalen Diskurs zielt, bietet der Sozialen Arbeit ein
tragfahiges Modell, um sozialen Zusammenhalt und Teilhabe dialogisch zu
fordern. Beispielhaft zeigt sich im lebensweltorientierten Paradigma Sozialer
Arbeit die Bedeutung Habermas’ fiir Disziplin und Profession.

Als Nachstes machen wir Halt bei Viktor Frankl (1905-1997). Er fiithrt uns
die existenzielle Bedeutung der Sinnsuche vor Augen, die er als die zentrale

17

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Handlungsmotivation des Menschen ansieht. Seine Gedanken sind besonders
wertvoll, wenn es darum geht, Menschen in existenziellen Sinnkrisen zu be-
gleiten, die tiberall auf dem Lebensweg auftreten konnen. Er zeigt, wie auch
in Zeiten grofiter Not — selbst in Situationen unabdnderlichen Leides - ein
tieferer Sinn gefunden werden kann.

Abschlieflend widmen wir uns dem mittelalterlichen Benediktinerménch
Thomas von Aquin (1225-1274), der das Thema des Helfens im Rahmen der
Tugend der Nichstenliebe beleuchtet hatte. Helfen ist fiir ihn eine Einheit
aus Haltung und Handlung, die einem ethischen Selbstverstdndnis entspringt.
Dieses ist freilich tief in seinem christlichen Gottes- und Weltbild verwurzelt.
Gleichwohl bietet sein Denken auch aus einer Perspektive, die die Religion
transzendiert, eine fruchtbare Grundlage zur philosophischen Reflexion.

Zum Schluss folgt noch ein kurzer Epilog.

Wie jedes philosophische Buch will auch dieses keine endgiiltigen Antworten
liefern, sondern dazu einladen, philosophische Begriffe und Ideen als Werk-
zeuge zu nutzen, um die eigene Praxis zu reflektieren und den Blick vielleicht
auch einmal iiber den Tellerrand hinauszurichten - jenseits eingeschliffener
Denkmuster und Routinen. Das Buch soll Raum 6ftnen fiir neue Perspektiven,
frische Impulse und - hoffentlich - eine anhaltende Neugier auf die grofSen
Fragen des Lebens innerhalb und aufierhalb der Sozialen Arbeit.

1.2. Was ist Philosophie? Eine personliche Perspektive zum
Einstieg

Im Jahr 2009, zu diesem Zeitpunkt war ich bereits seit vier Jahren als Sozi-
alarbeiter berufstitig, beschloss ich, ein Studium der Philosophie aufzuneh-
men. Diese Entscheidung war kein spontaner Impuls, sondern das Ergebnis
einer jahrelangen inneren Auseinandersetzung, die mich seit meiner Jugend
beschiftigt hatte. Vor allem die Frage nach dem Sinn des Lebens lieff mich
einfach nicht los. Spitestens mit dem Ubergang von der Jugend ins Erwachse-
nenalter um die Jahrtausendwende hatte ich existenziell damit zu kdmpfen:
Was ist der Sinn des Lebens, ja des Universums — und gibt es ihn tiberhaupt?
Wofiir lohnt es sich, morgens aufzustehen, wenn man einmal angefangen hat,
alles infrage zu stellen? Diese Fragen waren existenziell, da sie in mir einen
stetig wachsenden Leidensdruck auslosten, hinter dem andere Lebensinhalte
zeitweise vollig verblassten.

18

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2. Was ist Philosophie? Eine personliche Perspektive zum Einstieg

Da sich offensichtlich schon viele Menschen vor mir mit diesen Fragen ausein-
andergesetzt und ihr geistiges Ringen unter anderem in Form von Biichern
dokumentiert haben, habe ich mich auf eine ausgedehnte literarische Reise
begeben. Ich las und las und las — zeitweise bis zu einem Dutzend Biicher pa-
rallel. Diese intensive Beschiftigung fithrte mich Ende 2007 zu Viktor Frankl.
Der Arzt und Psychologe sollte sowohl meinen philosophischen Weg als auch
mein berufspraktisches Handeln als Sozialpadagoge wie kein anderer préigen.
Frankls Uberzeugung, dass der Mensch auch unter widrigsten Umstinden
einen Sinn im Leben finden kann, fasziniert mich bis heute. Seine Feststellung,
dass wir als Menschen immer schon auf der Suche nach Sinn sind, ja von
einem Willen zum Sinn gepragt sind, hat mich sehr erleichtert. Zu lesen, dass
Zweifel am Sinn des Lebens kein Zeichen einer Depression sein miissen, son-
dern etwas zutiefst Menschliches sind, war fiir mich wie eine Befreiung. Nicht
zuletzt deshalb habe ich Viktor Frankl in diesem Buch ein eigenes Kapitel
gewidmet, denn sein Denken bietet viele Ankniipfungspunkte fiir die Professi-
on der Sozialen Arbeit, von denen Professionelle und Klienten gleichermaflen
profitieren kénnen.

Frankl und seine Logotherapie waren der Anfang. Durch ihn bekam ich auch
einen tieferen Zugang zu anderen philosophischen Themen jenseits der Sinn-
frage. Meine existentielle Verzweiflung an der Sinnfrage wich mehr und mehr
einer ungeahnten Neugier auf die ganze Bandbreite philosophischer Themen.
Was ist die Welt? Wie entsteht Wissen? Kann man Gott beweisen? Was ist das
Wesen des Menschen? Gibt es einen freien Willen? Warum gibt es etwas und
nicht nichts?

Je tiefer ich in die Welt dieser Fragen eintauchte, desto mehr spiirte ich,
wie sich meine Sicht auf die Welt verdnderte. Das geistige Dickicht begann
sich langsam zu lichten. Nicht, dass ich konkrete, endgiiltig iberzeugende
Antworten auf meine Fragen gefunden hitte! Allein die Erkenntnis, dass man
sich diesen Fragen iiberhaupt sinnvoll und systematisch stellen kann - und
dass man dabei auf eine Fiille von grofSartigen und spannenden Vorarbeiten
zuriickgreifen kann, die die Philosophie in ihrer Geschichte hervorgebracht
hat - lief mich innerlich authorchen und gab mir - ohne jede Ubertreibung -
neuen Lebensmut.

Im Grunde war es ein Staunen, das in mir wuchs. Ein Staunen, das, wie uns
schon Aristoteles gelehrt hat, am Anfang jeder Philosophie steht. Es ist der
Moment, in dem man erkennt, dass vieles, was man fiir selbstverstindlich
gehalten hat, es bei genauerem Hinsehen gar nicht ist. Philosophie beginnt

19

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

genau hier: mit dem Mut, vermeintlich Gegebenes infrage zu stellen und sich
fiir andere Perspektiven zu 6ffnen. Dann erkennen wir mdglicherweise, dass
das, was wir lange fiir selbstverstdndlich gehalten haben, in Wirklichkeit voller
Ritsel, Ambivalenzen und Widerspriiche ist. Dieses Staunen ist die eigentliche
Triebfeder des philosophischen Nachdenkens.

Philosophieren als praktische Tatigkeit: Zwischen Denken lernen und Leben
lernen

Die philosophische Ausbildung, die ich an der Hochschule fiir Philosophie der
Jesuiten in Miinchen erhalten habe, hat mir sehr dabei geholfen, mein Staunen
einerseits zu vertiefen und andererseits zu ordnen sowie mein Nachdenken
in systematischere Bahnen zu lenken. ,Denken lernen - so lautete das Motto
und Ziel des Jesuitenordens mit seiner Hochschule. Doch die Hochschule war
fir mich nicht nur ein Ort des Denkens, sondern auch des Zweifelns. Ein
fruchtbarer Zweifel, der erhellend wirkte. Denn die Philosophie fordert uns
auf, vermeintliche Wahrheiten zu hinterfragen und uns stets zu fragen: Stimmt
das wirklich? Muss es so sein? Gibt es andere, vielleicht stringentere Wege, die
Wirklichkeit zu erfassen und zu beschreiben?

Dieser Zweifel richtet sich nicht nur auf die Antworten auf die grofien meta-
physischen Fragen der Philosophie, sondern auch auf die Selbstverstandlich-
keiten des Alltags, auf die kleinen, oft unbemerkten Annahmen, die unser
durch Routinen und Regeln gepriagtes Denken und Handeln leiten. Warum
folgen wir bestimmten gesellschaftlichen Normen, ohne sie je zu hinterfragen?
Warum gehen wir oft unbewusst davon aus, dass unsere Vorstellung von Gliick
die einzig richtige ist? Warum glauben wir oft, unser Weltbild oder unsere
Identitit sei in Stein gemeifSelt? Und was passiert, wenn wir die Sicherheit des
Vertrauten aufgeben und uns die Freiheit nehmen, anders tiber die Welt oder
uns selbst zu denken und zu handeln?

Luc Ferry, ein zeitgendssischer franzosischer Philosoph, hat diesen Weg des
Denkens in seinem gleichnamigen Werk als ,,Leben lernen” beschrieben (Fer-
ry 2009) - und ich kann ihm nur zustimmen. Philosophie ist nicht nur eine
intellektuelle Ubung, sondern eine Art, das Leben durch Vorleistung von Den-
ken und Reflektieren bewusst zu gestalten. Dieser Prozess des Lebenslernens
ist nie abgeschlossen. Aber gerade das macht die Philosophie so faszinierend
und zugleich so unendlich wertvoll. Sie ist ein stindiges Ringen um Klarheit
in einer alles andere als klaren Welt und zugleich ein Weg, das eigene Leben
bewusster und vielleicht auch weiser zu fithren. Im stressigen Alltag mag es

20

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

manchen als reiner Luxus erscheinen, sich die Zeit und Mufle zu nehmen,
um zu philosophieren, aber wer es wagt, wird womdglich mit wertvollen
Einsichten belohnt.

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Philosophie ist jedoch nicht nur eine Form des Nachdenkens oder eine Art,
sein Leben zu fiihren, sondern auch eine Wissenschaft, die systematisch ge-
lehrt, gelernt und erforscht werden kann. Sie arbeitet mit klar benennbaren
Methoden - beispielsweise der logischen Analyse, der Phinomenologie oder
der Hermeneutik - um die grundlegendsten Fragen des Seins zu erdrtern. Um
diesem Anspruch in seiner Breite und Tiefe gerecht zu werden, hat sie sich
im Laufe der Zeit in verschiedene Teilgebiete aufgespalten, die heute einen
Wissenskanon bilden. Jede dieser Teilgebiete untersucht unterschiedliche Di-
mensionen und Objekte unseres Denkens, Handelns und Seins. In dieser
Arbeit werden wir immer wieder auf diese verschiedenen Bereiche stofien,
weshalb die wichtigsten hier kurz skizziert werden sollen.

1.3.1 Metaphysik: Die Frage nach dem Sein

Der Begrift Metaphysik hat seinen Ursprung bei Aristoteles, erhielt jedoch
erst nachtraglich seine heute gebrduchliche Bezeichnung. Aristoteles selbst
verwendete den Ausdruck ,erste Philosophie” (proté philosophia), die sich mit
den grundlegenden Prinzipien und Ursachen des Seins auseinandersetzt. Die
Bezeichnung Metaphysik etablierte sich, da die entsprechenden Abhandlungen
in der antiken Edition hinter den physikalischen Schriften (ta metaphysika -
das, was nach der Physik kommt) angeordnet waren. Inhaltlich richtet sich der
Blick in der aristotelischen Metaphysik auf das Sein in seiner umfassendsten
Form (to on héi on), also auf die elementarsten Strukturen der Wirklichkeit,
die sich den spezialisierten Zugidngen einzelner Disziplinen wie Physik oder
Ethik entziehen.

Die Metaphysik zdhlt insofern zu den altesten und grundlegendsten Diszipli-
nen der Philosophie (einfithrend siche Rapp 2016). Seit der Antike beschaftigt
sie sich mit den fundamentalsten Fragen unserer Wirklichkeit und unseres
Seins. Sie stellt die Frage: Was bedeutet es, dass etwas existiert? Und welche
Strukturen und Prinzipien liegen der Welt zugrunde, die wir tagtiglich erle-
ben? Anders als die Naturwissenschaften, die sich auf das Messbare und Beob-
achtbare konzentrieren, wagt die Metaphysik den Blick hinter alles Sinnliche.

21

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Was meinen wir, wenn wir sagen: ,,Ich bin ich“? Bedeutet dieses Ich lediglich
die Summe unserer kérperlichen Bestandteile — Organe und Zellen, die sich
unaufhoérlich erneuern? Oder umfasst es vielmehr das Bewusstsein von uns
selbst und all die damit einhergehenden Erinnerungen? Oder gibt es womdg-
lich etwas, das weder rein kérperlich noch rein geistig ist — ein unverdnderli-
ches Selbst oder gar eine unsterbliche Seele? Wihrend sich die Biologie mit
dem Leben in all seinen Formen und Einheiten - von der Zelle bis zum
Okosystem — beschiftigt, fragt die Metaphysik u. a., was die Identitit des Men-
schen trotz standiger Verdnderung konstant halt. Sie sucht nach den tieferen
Zusammenhingen, nach dem, was unser Dasein jenseits naturwissenschaftlich
fassbarer Phdnomene ausmacht.

Ein anschauliches Beispiel ist die Frage nach Ursache und Wirkung. Im Alltag
nehmen wir es als selbstverstidndlich hin, dass jedem Ereignis eine Ursache
zugrunde liegt. Wenn ein Stein fallt, erklaren wir dies mit der Schwerkraft.
Doch die Metaphysik grabt tiefer: Warum verhdlt es sich so? Gibt es eine
Realitdt jenseits der bekannten Naturgesetze? Was beschreiben Naturgesetze
tiberhaupt — und was nicht? Gibt es ein universelles Prinzip, das alle Kausalzu-
sammenhdnge umfasst — oder ist die Vorstellung von Ursache und Wirkung
eine grundlegende Gegebenheit, die sich unserem vollstindigen Verstdndnis
entzieht?

Diese Uberlegungen miinden zwangsliufig in die Frage nach dem Anfang
allen Seins: Was liegt allem zugrunde? Oder, um es mit den Worten von
Aristoteles zu sagen: Wer oder was war der erste Beweger?

Die Metaphysik unterteilt sich in mehrere Bereiche. Die Ontologie fragt nach
dem Wesen des Seins: Was bedeutet es, dass etwas ist? Ist Sein eine Eigen-
schaft wie Farbe oder Grofle — oder etwas Grundsitzlicheres? Die Kosmologie
richtet den Blick auf das Ganze: Hat das Universum einen Anfang? Ist es
endlich oder unendlich? Besteht es aus Zufall oder folgt es einer Ordnung, die
wir vielleicht nie ganz begreifen werden?

Wichtig dabei ist: Metaphysik ist keine Naturwissenschaft. Sie misst nicht und
experimentiert nicht. Aber sie denkt iiber das nach, worauf die Naturwissen-
schaft aufbaut. Sie ist gewissermaflen das Nachdenken tiber das Denken, iiber
das, was wir zu wissen glauben. Ein philosophischer Blick hinter die Kulissen
der Wirklichkeit.

22

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

1.3.2. Erkenntnistheorie: Die Frage nach dem Wissen

Die Erkenntnistheorie (einfithrend z. B. Schnidelbach 2013), auch Epistemo-
logie genannt, beschiftigt sich mit der Frage, was Wissen ausmacht und wie
wir es erlangen. Was heifit es tiberhaupt, etwas zu wissen? Welche Wege
fuhren zu verlasslichen Einsichten — unsere Sinne, unser Verstand oder unser
Gedachtnis? Zentral ist die Suche nach dem Mafistab fiir Gewissheit: Wann
diirfen wir sagen, dass wir etwas wirklich wissen? Und wo verlaufen die
Grenzen unseres Verstehens?

Ein einfaches Beispiel veranschaulicht dies: Stell dir vor, du siehst einen Loftel,
der in einem Glas Wasser steckt. Fiir dein Auge wirkt der Loffel plotzlich ver-
bogen, als hitte er einen Knick bekommen. Doch sobald du ihn herausziehst,
ist er wieder gerade. Was ist hier los? Tduscht dich dein Auge — oder zeigt es
dir eine andere Wahrheit? Die Erkenntnistheorie befasst sich genau mit dieser
Frage: Konnen wir unseren Sinnen trauen? Und wenn nicht, worauf sollen wir
uns stiitzen, um zu erfahren, wie die Welt wirklich ist?

Die Erkenntnistheorie soll uns dabei helfen, zwischen dem, was wir erleben,
und der Wirklichkeit zu unterscheiden. Sie bringt uns dazu, zu priifen, ob
unsere Wahrnehmung die Welt so zeigt, wie sie an sich ist (Kant), oder ob
wir es mit einer durch unsere Sinne geprégten und durch die Struktur unseres
Denkens geformten Deutung zu tun haben.

Uberlegungen wie diese haben immer wieder zu spannenden Grundsatzde-
batten gefiihrt, etwa zwischen den Rationalisten und den Empiristen. Die
Rationalisten — wie René Descartes (1596-1650) - behaupten, dass wahres
Wissen vor allem durch den Gebrauch der Vernunft entsteht, unabhingig
von den Sinnen. Descartes’ beriihmter Satz Cogito ergo sum (Ich denke, also
bin ich) ist ein Paradebeispiel: Er zeigt, dass es Dinge gibt, die wir allein
durch das Denken erkennen kénnen, ohne auf unsere Sinneswahrnehmungen
angewiesen zu sein. Dazu zahlen mathematische Wahrheiten wie die, dass eine
gerade Linie die kiirzeste Verbindung zwischen zwei Punkten ist, oder logische
Schliisse wie der, dass, wenn alle Menschen sterblich sind und Sokrates ein
Mensch ist, auch Sokrates sterblich sein muss.

Im Gegensatz dazu stehen die Empiristen wie John Locke (1632-1704). Sie
argumentieren, dass alles Wissen letztlich aus sinnlicher Erfahrung stammt.
Erst durch das, was wir sehen, horen und fiihlen, entwickeln wir ein Verstiand-
nis der Welt. Der Konflikt zwischen Rationalisten und Empiristen hilt in der
philosophischen Debatte bis heute an.

23

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Im Laufe der Zeit sind weitere erkenntnistheoretische Denkrichtungen ent-
standen, wie etwa der Konstruktivismus in seinen unterschiedlichen Auspra-
gungen. Kurz gefasst besagt dieser, dass Wissen nicht einfach entdeckt, son-
dern vom erkennenden Subjekt aktiv konstruiert wird. Demnach entsteht
Wissen nicht nur durch passives Beobachten, sondern ist eine kreative geistige
Leistung, die das denkende Ich von der restlichen Natur unterscheidet.

Warum ist das nun relevant? Weil die Erkenntnistheorie uns dazu anleitet,
unsere Wissensquellen kritisch zu hinterfragen. Sie scharft unser Bewusstsein
dafiir, dass das, was wir fiir Wissen halten, nicht immer so sicher und klar
ist, wie es uns bisweilen erscheint. Und genau dieses kritische Denken hilft
uns, fundiertere Entscheidungen zu treffen — gerade in einer komplexen und
oft uniibersichtlichen Welt. Dies gilt nicht nur fiir die Philosophie, sondern
auch fiir praktische Bereiche wie die Soziale Arbeit. Denn wer besser versteht,
wie Wissen entsteht, kann besser auf die Herausforderungen reagieren, die
sich aus den vielfaltigen Perspektiven und Lebensrealitdten anderer Menschen
ergeben.

1.3.3. Wissenschaftstheorie

Unmittelbar an die Erkenntnistheorie schliefit sich mit der Wissenschaftstheo-
rie eine weitere philosophische Disziplin an, die, ebenso wie die philosophi-
sche Anthropologie, zu den jlingeren Disziplinen gezéhlt werden kann (vgl.
Chalmers 2006). Wihrend in den Natur- und Geisteswissenschaften jeweils
konkrete Phdnomene untersucht werden, versucht die Wissenschaftstheorie,
die Methoden, Strukturen und Begriffe dieser Disziplinen kritisch zu hinter-
fragen. Sie bietet einen Reflexionsraum, in dem Wissenschaft iiber sich selbst
nachdenkt - dariiber, was sie tut, wie sie es tut und welche Geltungsanspriiche
sie mit dem von ihr geschaffenen Wissen erheben kann.

In ihrer Geschichte hat die Wissenschaftstheorie verschiedene Stromungen
hervorgebracht, die jeweils eigene Vorstellungen vom Verlauf des wissenschaft-
lichen Fortschritts haben. Eine friihe, einflussreiche Richtung war der Positi-
vismus, der vor allem in der sogenannten Wiener Schule - beispielsweise
durch Rudolf Carnap (1891-1970) und Moritz Schlick (1882-1936) - Gestalt
annahm. Hier galt lange Zeit die Vorstellung, dass Wissenschaft ausschliellich
streng empirisch zu arbeiten habe und sich an tiberpriifbaren Tatsachen orien-
tieren miisse. Eine Theorie gilt dann als wissenschaftlich, wenn ihre Aussagen
durch Experimente oder Beobachtungen bestitigt bzw. verifiziert werden kon-

24

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

nen. Ein Beispiel hierfiir ist die klassische Newtonsche Mechanik, die durch
empirische Messungen bestatigt wurde und lange Zeit als unumstofSlich galt.

Karl Popper (1902-1994), der nicht unmittelbar zum Wiener Kreis gehorte,
entwickelte mit seinem Falsifikationismus einen Gegenentwurf: Er hielt Verifi-
kation fiir problematisch, da eine Theorie durch noch so viele bestitigende
Beobachtungen nicht endgiiltig bewiesen werden kann. Stattdessen sollte Wis-
senschaft darauf abzielen, Theorien aktiv zu widerlegen - also zu falsifizieren.
Eine Theorie gilt demnach nur so lange als giiltig, bis sie durch ein Gegenbei-
spiel oder widersprechende Daten widerlegt wird. Ein Beispiel hierfiir ist die
klassische Physik, die durch die Quantenmechanik und die Relativitatstheorie
herausgefordert wurde. Beide Theorien haben gezeigt, dass die Newtonschen
Gesetze nicht in allen Bereichen der Physik gelten. Dies verdeutlicht, dass
wissenschaftliche Erkenntnisse stets der Méglichkeit einer Widerlegung ausge-
setzt sein miissen, da sie sonst ihre Wissenschaftlichkeit verlieren. In diesem
Sinne kritisierte Popper auch Denksysteme wie den Marxismus und die Psy-
choanalyse, da sie sich gegen Falsifikation immunisierten. Der sogenannte
wissenschaftliche Marxismus erklarte gesellschaftliche Entwicklungen so, dass
sie stets mit seiner Theorie iibereinstimmten, anstatt mogliche Widerlegungen
oder Infragestellungen zuzulassen. Widerspriiche wurden durch zusitzliche
Annahmen ausgeglichen, anstatt sie als Anomalien zu erkennen. Ahnlich ver-
fuhr die Psychoanalyse Freuds, die jedes Verhalten ihrer Patientinnen als
Bestatigung ihrer Theorie interpretierte — sei es als direkte Manifestation eines
unbewussten Konflikts oder als Widerstand dagegen. Da solche Systeme keine
eindeutige Falsifikationsmoglichkeit bieten, erfiillen sie nach Popper nicht die
Kriterien wissenschaftlicher Theorien.

Eine zentrale Wende in der Wissenschaftstheorie wurde von Thomas S. Kuhn
(1922-1996) mit seinem 1962 erschienenen Buch The Structure of Scientific
Revolutions eingeleitet. Kuhn prigte den Begriff des Paradigmas, das heif3t
eines grundlegenden Denkmusters, das von einer wissenschaftlichen Gemein-
schaft geteilt wird. Innerhalb eines solchen Paradigmas bewegen sich die For-
schenden in der Regel so lange, bis es zu sogenannten Anomalien kommt
- Beobachtungen, die nicht mehr sinnvoll innerhalb des Paradigmas erklért
werden konnen. Haufen sich diese Anomalien, gerit das Paradigma als Ganzes
in eine Krise und es kann zu einer wissenschaftlichen Revolution kommen, bei
der ein neues Paradigma das alte ablost. Aus Kuhns Sicht verlduft Forschung
also nicht gleichmaf3ig kumulativ, sondern durchlduft stabile Phasen und zeit-
weise revolutiondre Umbriiche, in denen sich die Grundlagen der Disziplin
verschieben.

25

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Ein modernes Beispiel fiir Kuhns Paradigmenwechsel ist der Ubergang von
der klassischen zur Quantenmechanik in der Physik. Anfang des 20. Jahrhun-
derts stieflen Wissenschaftler auf Phinomene wie den Fotoeffekt oder das
Doppelspaltexperiment, die sich mit der klassischen Mechanik nicht erklaren
lieen. Diese Anomalien fithrten zur Entwicklung eines vollig neuen theoreti-
schen Rahmens: der Quantenmechanik. Wiahrend die klassische Physik von
deterministischen Gesetzméfligkeiten ausging, stellte die Quantenmechanik
Wahrscheinlichkeiten und Unschérfen ins Zentrum. Dieser Wechsel markierte
eine wissenschaftliche Revolution. Anfangs waren jedoch nicht alle in der
Scientific Community bereit, diesen Paradigmenwechsel mitzugehen. Doch
mit der Zeit starben die Verfechter des alten Paradigmas aus und irgendwann
war der Punkt erreicht, an dem alle in der Community den Kern der Quan-
tenmechanik anerkannten. Zumindest solange, bis wir wieder auf Anomalien
stofien und sich das wissenschaftliche Paradigma erneut wandelt.

Auf Kuhn aufbauend ist Imre Lakatos (1922-1974) ein weiterer bedeutender
Wissenschaftstheoretiker. Mit seinem Modell von Forschungsprogrammen
(Lakatos 1978) geht er davon aus, dass Theorien nicht an einem einzigen
Gegenbeispiel scheitern, sondern dass es einen harten Kern von Annahmen
gibt, der geschiitzt wird, solange die Forschenden fruchtbare Erweiterungen
und Hilfsthesen formulieren konnen. Fiir Lakatos ist eine Theorie dann ein
progressives Forschungsprogramm, wenn sie neue Vorhersagen und kreative
Problemldsungen erméglicht. Wenn ein Forschungsprogramm an seine Gren-
zen stofit, kann es durch ein anderes ersetzt werden — doch dieser Ubergang
ist oft kompliziert und wird von personlichen Eitelkeiten sowie anderen sozia-
len und politischen Faktoren begleitet.

Ganz anders Paul Feyerabend (1924-1994): In Against Method (Feyerabend
1975) entwickelte er eine radikale Kritik an allen Versuchen, die Wissenschaft
als einheitlich und rational geordnet darzustellen. Sein bekanntestes Schlag-
wort lautet: ,Anything goes!” — eine Zuspitzung, die besagt, dass es in der rea-
len Geschichte der Wissenschaft nie die eine Methode gegeben hat, sondern
dass auch verschiedene Strategien, Uberzeugungen und Irrtiimer zum Erfolg
fithren konnen. Feyerabend plddiert fiir eine methodologische Anarchie, da
seiner Meinung nach zu strenge Regeln Innovationen eher behindern als zu
neuen Erkenntnissen fithren.

Die Wissenschaftstheorie ist also ein ziemlich vielféltiges Unterfangen und die
Bezeichnung ,Theorie” irrefithrend. Ob man eher in der Tradition des Positi-
vismus steht, Poppers kritischem Rationalismus folgt, Kuhns revolutiondrem

26

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Wissenschaftsverstindnis den Vorzug gibt, Lakatos‘ Forschungsprogramme im
Blick hat oder sich von Feyerabends radikaler methodologischer Offenheit
inspirieren ldsst — immer geht es darum, die Prozesse, in denen neues Wissen
entsteht, besser zu verstehen und kritisch zu hinterfragen.

Diese Reflexion ist heute wichtiger denn je. Angesichts hochspezialisierter For-
schung, globaler Herausforderungen und gesellschaftlicher Kontroversen iiber
die Interpretation wissenschaftlicher Ergebnisse stehen nicht nur die Glaub-
wiirdigkeit, sondern auch die Leistungsfahigkeit des Wissenschaftsbetriebs auf
dem Priifstand. Es greift eine spiirbare Wissenschaftsskepsis um sich, weil
vielfach nicht klar ist, was Wissenschaft kann und was nicht, was ihr Anspruch
ist und wo ihre Grenzen liegen.

Damit wird auch deutlich, warum die héufig von Politikern erhobene For-
derung, der Wissenschaft zu folgen (besonders wihrend der Corona-Pande-
mie eine allzu beliebte Floskel), problematisch sein kann. Wissenschaft ist
kein monolithisches Gebilde mit einer einzigen Wahrheit, sondern ein dyna-
mischer Prozess, in dem sich unterschiedliche Theorien, Paradigmen und
methodische Ansitze gegeniiberstehen. Die Vorstellung, Wissenschaft konne
eindeutige und unumstoflliche Handlungsanleitungen fiir politische Entschei-
dungen liefern, ignoriert ihre inhdrente Unsicherheit und den standigen Wan-
del wissenschaftlicher Erkenntnisse. Gerade bei komplexen gesellschaftlichen
Fragen - wie etwa der Abwidgung der medizinischen und sozialen Folgen einer
Pandemie - existieren héufig konkurrierende wissenschaftliche Modelle, die
unterschiedliche Losungsansitze nahelegen. Wissenschaftliche Erkenntnisse
sind daher eine wichtige Grundlage fiir politische Entscheidungen, ersetzen
aber nicht den gesellschaftlichen und ethischen Diskurs, der tiber ihre Anwen-
dung gefiihrt werden muss.

1.3.4. Logik: Die Kunst des richtigen Denkens

Die Logik ist eine formale Disziplin der Philosophie, die sich damit befasst,
wie wir klar und nachvollziehbar denken und argumentieren. (zur Einfiih-
rung z. B. Ender 2023) Ihr Fokus liegt auf den Strukturen und Regeln, die
sicherstellen, dass Schlussfolgerungen tatsachlich aus den zugrunde liegenden
Annahmen hervorgehen und nicht das Ergebnis fehlerhafter Uberlegungen
sind.

Im Gefiige der philosophischen Disziplinen nimmt die Logik eine besondere
Stellung ein. Wihrend sich andere Bereiche inhaltlichen Fragestellungen wid-
men, befasst sich die Logik mit dem Denken selbst, genauer gesagt mit den

27

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

Regeln des folgerichtigen Schlieffens. Ohne diese Grundlagen verfehlt jede
philosophische Uberlegung ihr Ziel. Denn wer die Prinzipien logischen Den-
kens missachtet, bleibt — unabhéngig davon, woriiber er nachdenkt - bereits
im Ansatz stecken.

Wihrend uns die anderen philosophischen Teildisziplinen im weiteren Verlauf
des Buches noch ofter begegnen werden, ist das bei der Logik nicht der Fall.
Gleichwohl bleibt sie durch ihre Regeln des richtigen Schliefens immer pra-
sent. Aus diesem Grund widme ich mich im Folgenden den Grundprinzipien
der Logik etwas ausfiihrlicher, da sie das Handwerkszeug darstellen, auf das
wir anschlieffend stets zuriickgreifen konnen, wenn wir mit dem Philosophie-
ren beginnen.

Deduktive, induktive und abduktive Logik

Die deduktive Logik beschreibt eine Art des SchliefSens, bei der eine Konklusi-
on zwangsldufig aus den vorgegebenen Pramissen hervorgeht — vorausgesetzt,
die logische Struktur ist fehlerfrei. Aristoteles verdeutlicht dieses Prinzip in
seinem Werk ,Analytica Priora” mit einem bekannten Beispiel (Aristoteles
2007, 71al ff.). Aus den Aussagen ,Alle Menschen sind sterblich” und ,Sokrates
ist ein Mensch” folgt notwendig: Sokrates ist sterblich.

Diese Form des Denkens nennt man deduktiv: Sie nimmt allgemeine Annah-
men als Ausgangspunkt und leitet daraus eine zwingende Schlussfolgerung fiir
den Einzelfall ab. Dabei sind zwei Dinge entscheidend: Zum einen miissen die
Pramissen zutreffen und zum anderen muss die Struktur des Arguments stim-
mig sein. Die logische Form eines Schlusses beschreibt das abstrakte Muster,
das die Beziehung zwischen Pramissen und Ergebnis ordnet — losgel6st von
konkreten Inhalten.

Denn auch wenn die Pramissen zutreffen, kann eine Schlussfolgerung fehler-
haft sein, wenn die Struktur des Arguments mangelhaft ist. Ein Beispiel fiir
einen fehlerhaften Schluss: Alle Sdugetiere haben ein Herz, ein Hund hat ein
Herz, also ist ein Hund ein Sdugetier. Daraus félschlich abzuleiten: ,Ein Hund
ist ein Sdugetier, weil er ein Herz hat”, ist jedoch ein Trugschluss.

Das Problem liegt in der Struktur des Arguments: Die Pramissen liefern keine
ausreichende Grundlage, um die Zugehérigkeit zur Klasse der Sdugetiere zu
beweisen. SchliefSlich besitzen auch Vogel oder Fische ein Herz. Hier zeigt
sich der Fehlschluss darin, dass aus zutreffenden Annahmen eine Folgerung
gezogen wird, die aus der Struktur des Arguments nicht zwingend hervorgeht.

28

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Eine korrekte logische Form muss garantieren: Wenn die Pramissen stimmen,
folgt daraus die Konklusion unausweichlich.

Die induktive Logik verfolgt einen anderen Weg des Schliefiens. Hierbei geht
es darum, aus einzelnen Beobachtungen allgemeine Gesetzmafligkeiten abzu-
leiten. Wer etwa wiederholt erlebt, dass die Sonne jeden Morgen aufgeht,
konnte daraus den Schluss ziehen: ,Die Sonne wird auch morgen aufgehen”
Im Unterschied zur Deduktion bietet eine solche Folgerung jedoch keine
absolute Sicherheit. Sie bleibt unsicher, da sie auf Erfahrungen und Wahr-
scheinlichkeiten beruht. Selbst eine lange Reihe gleichartiger Beobachtungen
garantiert nicht, dass sich das Muster immer fortsetzt. Theoretisch konnte ein
unvorhergesehenes Ereignis — etwa ein Kometeneinschlag - verhindern, dass
wir den ndchsten Sonnenaufgang erleben. Die Induktion erdffnet zwar neue
Erkenntnisse, bleibt jedoch stets dem Risiko des Irrtums ausgesetzt.

Die abduktive Logik stellt einen dritten grofien Weg des Schlussfolgerns dar,
insbesondere bei der Entwicklung von Hypothesen. Sie zielt darauf ab, die
plausibelste Erkldarung fiir beobachtbare Phanomene zu finden. Ein bekann-
tes Beispiel ist die medizinische Diagnostik: Eine Arztin bemerkt bei einem
Patienten Symptome wie Fieber, Husten und Atembeschwerden. Daraus lei-
tet sie die Hypothese ab: ,Der Patient konnte an einer Lungenentziindung
leiden, da diese typischerweise solche Anzeichen hervorruft” Hier zeigt sich
das abduktive Denken: Aus den Befunden (Symptome a, b und ¢) wird die
wahrscheinlichste Erklarung (Lungenentziindung) abgeleitet. Im Unterschied
zur Deduktion folgt die Schlussfolgerung hier jedoch nicht zwangslaufig aus
den Pridmissen. Es handelt sich vielmehr um eine Vermutung, die zwar na-
heliegend ist, aber offenlésst, dass auch andere Ursachen denkbar sind. Die
Stirke der Abduktion liegt darin, eine Hypothese zu formulieren, die sich
anschlieflend tiberpriifen lasst.

Gerade in der Sozialen Arbeit spielt die abduktive Logik eine entscheidende
Rolle, etwa beim Verstehen komplexer Fallkonstellationen. So wie eine Arztin
Symptome deutet, analysiert die Fachkraft in der Sozialen Arbeit Anzeichen
in Biografien, Verhaltensweisen oder sozialen Kontexten, um eine tragfihige
Hypothese zur gegenwirtigen Lebenslage eines Menschen zu entwickeln.

Das zentrale Anliegen der Logik ist das Aufdecken von Fehlschliissen, also
Denkfehlern, die Schlussfolgerungen ungiiltig machen, obwohl sie zunichst
plausibel erscheinen. Man unterscheidet zwischen formalen Fehlschliissen, die
auf logischen Strukturfehlern beruhen, und informellen Fehlschliissen, die
aus inhaltlichen Fehlern oder rhetorischen Tricks resultieren. Ein Beispiel fiir

29

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

einen formalen Fehlschluss ist der Fehlschluss der Bejahung des Konsequens.
Beispiel: ,Wenn es regnet, wird die Strafle nass” Die Strafle ist nass, also hat
es geregnet. Dies klingt logisch, dabei werden aber andere Erklarungen (z. B.
ein Wasserrohrbruch) aufler Acht gelassen. Ein Beispiel fiir einen informellen
Fehlschluss ist der Strohmann-Fehlschluss, bei dem die Position eines anderen
absichtlich verzerrt wird, um sie leichter angreifen zu kénnen. Wer dafiir
Beispiele sucht, wird in jeder politischen Talkshow fiindig.

Logik hilft uns also aufzudecken, wann wir méglicherweise von falschen An-
nahmen ausgehen oder wann unsere Argumente nicht so stichhaltig sind,
wie wir denken. Das kann der Fall sein, wenn sie weder den Regeln der
deduktiven noch der induktiven Logik folgen oder nicht einmal als taugliche
Hypothesen im Sinne der abduktiven Logik gelten kénnen. Logik hilft uns
also, uns nicht von Gefiihlen, Vorurteilen oder scheinbaren Zusammenhéngen
leiten zu lassen, sondern nachvollziehbare und iiberzeugende Argumente zu
formulieren. Deren Stringenz kann dann mit anderen diskutiert und hinter-
fragt werden. So entsteht Wissen, das nicht auf tonernen Fiiflen steht.

1.3.5. Ethik

Die Ethik zdhlt seit ihren Urspriingen in der Antike zu den Kernbereichen
philosophischer Reflexion. Sie stellt grundlegende Fragen danach, was unser
Leben gelingen ldsst und wie wir verantwortungsvoll handeln kénnen (vgl.
Pieper 2017; Hibner 2024). In ihrer sozialethischen Ausprigung nimmt sie
dariiber hinaus besonders das Anliegen sozialer Gerechtigkeit in den Blick.

Im Mittelpunkt stehen dabei Vorstellungen davon, was Menschen als gut und
erstrebenswert empfinden, sowie die Werte und Normen, an denen sie sich in
ihrem alltiglichen Handeln orientieren. Dabei erschéopft sich die Ethik nicht
in der bloflen Beschreibung menschlichen Verhaltens. Vielmehr richtet sie
ihren Blick tiefer und hinterfragt Beweggriinde: Was veranlasst uns zu einer
Handlung, was treibt uns innerlich an? Und wodurch gewinnt ein Leben an
Tiefe, Sinn und Erfillung?

Wer ethisch reflektiert, setzt sich bewusst mit den eigenen Prinzipien und
Wertvorstellungen auseinander, die das personliche Handeln prigen. Gerade
in der Sozialen Arbeit, in der Entscheidungen oftmals umfangreiche Folgen
fir das Leben anderer Menschen haben konnen, bildet ethische Reflexion eine
unverzichtbare Grundlage und Orientierung.

30

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

Dabei lasst sich die Ethik in drei zentrale Bereiche gliedern:

1. Die Metaethik fragt nach der Bedeutung moralischer Begriffe wie ,,gut” oder
»richtig” und untersucht, ob moralische Urteile einen objektiven Wahrheits-
anspruch besitzen oder vielmehr personliche Einstellungen und kulturelle
Pragungen widerspiegeln.

2. Die normative Ethik beschiftigt sich konkret damit, wie Menschen handeln
sollten. Sie entwickelt Prinzipien und Kriterien, anhand derer wir beurteilen
kénnen, ob eine Handlung moralisch richtig oder falsch ist.

3. Die angewandte Ethik schlieSlich tbertrigt diese moralischen Prinzipien in
konkrete Lebens- und Berufsfelder. Sie widmet sich ethischen Herausforde-
rungen in Praxisbereichen wie Medizin, Wirtschaft und insbesondere der
Sozialen Arbeit, um in komplexen Entscheidungssituationen eine hilfreiche
Orientierung zu bieten.

Drei normative Ethiken: Deontologie, Utilitarismus und Tugendethik

Die wichtigsten ethischen Ansdtze lassen sich in drei grofie Richtungen glie-
dern: die deontologische Ethik, den Utilitarismus und die Tugendethik. Je-
der dieser Ansdtze beleuchtet die Frage, was gutes und richtiges Handeln
ausmacht, auf seine Weise und bietet wertvolle Impulse, um ethische Heraus-
forderungen in der Sozialen Arbeit besser zu verstehen und in der Praxis
umzusetzen.

Die deontologische Ethik setzt klar definierte Prinzipien und moralische Re-
geln in den Mittelpunkt. Thr bekanntester Vertreter, Inmanuel Kant, vertrat
die Auffassung, dass bestimmte Handlungen unabhéngig von ihren Konse-
quenzen entweder richtig oder falsch sind. Zentral ist hier die Idee der inneren
Pflicht: Moralisches Handeln griindet auf Vernunft und Achtung ethischer
Grundsitze - selbst wenn dies personliche Nachteile mit sich bringen kénnte.

Der Utilitarismus, gepragt von Denkern wie Jeremy Bentham und John Stuart
Mill, bewertet Handlungen danach, welche Folgen sie haben. Eine Handlung
gilt dabei als moralisch richtig, wenn sie méglichst viel Gliick und moglichst
wenig Leid fiir moglichst viele Menschen hervorbringt. Entscheidend ist der
Gedanke, dass moralisches Handeln das Wohl der Gemeinschaft férdert und
aktiv Leid reduziert.

Die Tugendethik, die maf3geblich auf Aristoteles zuriickgeht, legt den Schwer-
punkt weniger auf einzelne Handlungen als vielmehr auf die Entwicklung
eines guten Charakters. Sie fragt danach, was es bedeutet, ein guter Mensch

31

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

zu sein. Dabei stehen Eigenschaften wie Gerechtigkeit, Mut und Mitgefiihl
im Vordergrund. Ziel der Tugendethik ist es, Menschen dazu zu befdhigen,
in verschiedensten Lebenssituationen besonnen und im Einklang mit diesen
Charaktereigenschaften zu handeln.

1.3.6. Anthropologie: Die Lehre vom Wesen des Menschen

Immanuel Kant fasste den Kern menschlicher Erkenntnis und Reflexion in
drei grundlegenden Fragen zusammen. Was kann ich wissen? Was soll ich
tun? Was darf ich hoffen?” Hinter diesen Fragen verbirgt sich bei Kant eine
vierte, umfassendere Frage: ,Was ist der Mensch?” An diesem Punkt setzt die
philosophische Anthropologie an, eine Disziplin, die das Wesen des Menschen
ergriindet.

Sie geht iiber einfache Definitionen des Menschen hinaus. Es geniigt ihr nicht,
ihn lediglich von Tieren oder Pflanzen abzugrenzen. Stattdessen betrachtet
sie den Menschen im Spannungsverhéltnis von Natur und Kultur, Freiheit
und Bestimmung sowie Individualitit und Gemeinschaft. Sie versucht, ihn
als komplexes, widerspriichliches und vielschichtiges Wesen zu verstehen, das
gleichermafien von biologischen, kulturellen und sozialen Faktoren geprigt
wird.

Als eigenstandige philosophische Disziplin entstand die philosophische An-
thropologie erst im 20. Jahrhundert. In der deutschen Tradition haben vor al-
lem Max Scheler (1874-1928) und Helmuth Plessner (1892-1985) entscheidend
zu ihrer Entwicklung beigetragen.

Max Scheler hebt in seiner Anthropologie (Scheler 1916) besonders die geistige
Dimension des Menschen hervor. Im Mittelpunkt steht dabei dessen einzigar-
tige Fahigkeit, Werte zu erkennen und zu lieben, wodurch er in eine besondere
Beziehung zur Welt tritt. Wahrend Tiere laut Scheler vor allem von Instinkten
und Trieben geleitet werden, besitzt der Mensch die Fahigkeit zur inneren
Distanzierung von unmittelbaren Bediirfnissen. Er unterscheidet nicht nur
zwischen Angenehmem und Unangenehmem, sondern auch zwischen objekti-
ven Werten wie Schonheit, Gilite oder Heiligkeit. Gerade diese Fahigkeit sieht
Scheler als Ausdruck des menschlichen Geistes, der den Menschen wesentlich
von anderen Lebewesen unterscheidet. Scheler versteht den Menschen deshalb
als geistiges Wesen, dessen Existenz iiber rein biologische Aspekte hinausgeht.
Besonders hervorzuheben ist die Rolle der Liebe: Sie ermdglicht dem Men-
schen, iiber sich hinauszugehen und dem anderen offen zu begegnen. Scheler
positioniert den Menschen in einer Zwischenstellung: Er ist weder rein in-

32

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen

stinktbestimmt noch ausschliellich geistig, sondern verbindet beide Aspekte
in sich. Diese Doppelnatur prigt sein Leben und stellt ihn immer wieder vor
ethische Herausforderungen.

Einen anderen Ansatz verfolgt Helmut Plessner in seiner Anthropologie
(Plessner 1928). Er entwickelt den Begrift der exzentrischen Positionalitit, um
die Sonderstellung des Menschen zu erklaren. Wihrend Tiere eine zentrische
Positionalitdt haben - sie stehen in direkter Beziehung zu ihrer Umwelt und
ihrem Korper, ohne sich selbst reflexiv zu betrachten -, besitzt der Mensch die
Fahigkeit, sich selbst von auflen zu betrachten. Er kann sich als handelndes
Subjekt begreifen und gleichzeitig aus der Perspektive eines Aufienstehenden
iiber sich nachdenken. Diese exzentrische Positionalitét fiithrt zu einer grund-
legenden Ambivalenz: Der Mensch ist einerseits in seinem Korper verankert
und andererseits in der Lage, sich von ihm zu distanzieren. Dies driickt sich
unter anderem in der Sprache, in kulturellen Ausdrucksformen und in der
Fahigkeit zur Selbstkritik aus. Plessner betont, dass diese besondere Form der
Selbstwahrnehmung dem Menschen zwar eine grofe Freiheit gibt, aber auch
eine existentielle Unsicherheit mit sich bringt. Der Mensch muss sich selbst
definieren, ist aber zugleich nie ganz mit sich identisch.

Ein zentrales Element in Plessners Anthropologie ist die kiinstliche Gestaltung
der Umwelt. Wahrend Tiere instinktiv reagieren, schaftt der Mensch Kultur
und Technik, wodurch sich seine Exzentrizitit zeigt. Das gibt ihm grofle
Freiheit, bringt aber auch jede Menge Unsicherheiten mit sich.

Sowohl Scheler als auch Plessner beschiftigten sich daher intensiv mit den
Grenzen der menschlichen Freiheit. Scheler untersucht, inwieweit die Er-
kenntnis von Werten den Menschen von biologischen Zwiéngen befreit. Pless-
ner betrachtet die exzentrische Positionalitdt dagegen als Quelle von Unsicher-
heit und Gestaltungskraft. Beide zeigen, dass der Mensch zwischen Natur und
Kultur, Trieb und Geist sowie Determination und Freiheit existiert.

1.3.7. Asthetik: Die Frage nach dem Schénen

Abschlielend werfen wir einen kurzen Blick auf die Asthetik als philosophi-
sche Disziplin (einfithrend Reicher 2005). Sie nimmt zwar innerhalb des phi-
losophischen Kanons eher eine randstidndige Position ein, aus der Perspektive
der Sozialen Arbeit ist sie jedoch nicht unbedeutend. Die Asthetik beschiftigt
sich mit Fragen des Schonen und Kunstvollen sowie deren Erleben. Sie un-
tersucht, was uns beispielsweise an Kunstwerken, Naturerscheinungen oder
Alltagsgegenstianden fasziniert und nach welchen Kriterien wir etwas als schon

33

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

oder dsthetisch ansprechend beurteilen - und damit unsere Umwelt einer
normativen Bewertung unterziehen.

Asthetik ist nicht nur eine Frage des subjektiven Geschmacks oder individuel-
ler Vorlieben, die in den Bereich des Privaten gehoren, sondern auch eine
Frage nach den tieferen Strukturen, die unser dsthetisches Empfinden prigen.
Zentral ist dabei die Unterscheidung zwischen subjektiven und objektiven
Zugingen zur Asthetik. Wihrend einige Theorien - etwa die von Platon
oder Immanuel Kant — Schonheit als inhdrente Eigenschaft von Gegenstin-
den begreifen, sehen andere, wie Friedrich Nietzsche oder Theodor Adorno,
Schonheit als Ergebnis individueller Wahrnehmung und Interpretation im
kulturellen und gesellschaftlichen Kontext. Fiir die dsthetische Erfahrung ist
die Rolle der sinnlichen Wahrnehmung und der Emotionen entscheidend. Ein
asthetisches Urteil erfordert, dass wir uns auf etwas einlassen, es aufmerksam
betrachten und seine Form, Struktur und Bedeutung in einer ganzheitlichen
Erfahrung erfassen.

Mit der Entwicklung der modernen Gesellschaft hat sich die dsthetische Phi-
losophie auf neue Bereiche ausgedehnt. Nicht nur klassische Kunstwerke, son-
dern auch Alltagsgegenstinde, digitale Medien und Phidnomene der Popkultur
riicken in den Fokus. Moderne Theorien, wie die Asthetik der Postmoderne
— etwa bei Jean-Frangois Lyotard oder Jacques Derrida - beschiftigen sich
mit der Auflésung traditioneller Schonheitsvorstellungen und der Pluralitit
von Stilen und Ausdrucksformen. Interkulturelle Ansatze untersuchen, wie un-
terschiedliche Kulturen das Schone definieren und erfahren. Pierre Bourdieus
Theorie des Habitus (vgl. Bourdieu 1979) zeigt, dass ésthetische Vorlieben und
Bewertungen sozial gepragt sind und mit gesellschaftlichen Machtverhéltnis-
sen zusammenhéngen.

In der heutigen digitalen Welt spielt die dsthetische Wahrnehmung eine noch
groflere Rolle. Soziale Medien wie Instagram oder TikTok leben von visuellen
Inszenierungen und beeinflussen unser Verstandnis von Schonheit und Kunst.
In virtuellen Realititen und Videospielen nutzen Designerinnen und Entwick-
lerinnen &sthetische Prinzipien, um immersive Erlebnisse zu schaffen.

Diese Erweiterung des asthetischen Horizonts zeigt, dass asthetische Erfah-
rungen ein wichtiger Teil unseres Lebens sind und uns in den unterschied-
lichsten Bereichen - von Architektur und Mode bis hin zu Musikvideos und
Street Art — begegnen, auch wenn wir sie nicht immer bewusst wahrnehmen.

34

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4. Vorlaufiges Fazit

1.4. Vorlaufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und ihrer
Disziplinen fiir die Soziale Arbeit

Nach diesem Schnelldurchlauf durch unterschiedliche Teildisziplinen der Phi-
losophie sollte nun schon ein gewisses Gefiihl dafiir entstanden sein, wie
vielfaltige Bezugspunkte zur Sozialen Arbeit (un)mittelbar sicht- und spiirbar
werden.

Denkanstof3
Stell dir vor, du bist Sozialarbeiterin und stehst vor der Herausforde-
rung, einem Jugendlichen zu helfen, der aufgrund seiner sozialen
Herkunft keine Chancen auf dem Arbeitsmarkt sieht und u.a. deshalb
am Sinn seines Daseins zweifelt. Gleichzeitig arbeitest du mit einer
Biirgerinitiative in einem Stadtteilprojekt, um die lokalen Anwohner
in ihrer Autonomie zu starken und mehr soziale Gerechtigkeit her-
zustellen. Was verbindet diese scheinbar so unterschiedlichen Aufga-
ben? Es sind die grundlegenden — und doch so unterschiedlichen —
philosophischen Fragen nach sozialer Gerechtigkeit, Autonomie und
dem Sinn des Lebens, die sich durch die tagliche Arbeit ziehen. Zu-
gleich sind es drei philosophische Grundfragen, iiber die die Mensch-
heit seit Jahrtausenden nachdenkt: Was bedeutet soziale Gerechtig-
keit? Was ist ein selbstbestimmtes und authentisches Leben? Was ist
der Sinn des Lebens?

Diese alltdglichen Herausforderungen und Verstrickungen von Sozialarbeiten-
den in origindr philosophische Fragestellungen zeigen exemplarisch, wie latent
und unabweisbar die Soziale Arbeit mit der Philosophie konfrontiert ist. Um
diesen Punkt noch konkreter herauszuarbeiten, ist es hilfreich, einen Blick da-
rauf zu werfen, wie sich Soziale Arbeit selbst versteht. Welcher Ausgangspunkt
konnte dafiir besser geeignet sein, als die internationale Definition Sozialer
Arbeit? Dort heif$t es (DBSH 2025):

Soziale Arbeit fordert als praxisorientierte Profession und wissenschaftliche Diszi-
plin gesellschaftliche Veranderungen, soziale Entwicklungen und den sozialen Zu-
sammenbhalt sowie die Starkung der Autonomie und Selbstbestimmung von Men-
schen. Die Prinzipien sozialer Gerechtigkeit, die Menschenrechte, die gemeinsame
Verantwortung und die Achtung der Vielfalt bilden die Grundlage der Sozialen
Arbeit. Dabei stiitzt sie sich auf Theorien der Sozialen Arbeit, der Human- und
Sozialwissenschaften und auf indigenes Wissen. Soziale Arbeit befahigt und ermu-
tigt Menschen so, dass sie die Herausforderungen des Lebens bewiltigen und das
Wohlergehen verbessern, dabei bindet sie Strukturen ein.

35

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

In der Definition wird betont, dass die Soziale Arbeit sozialen Wandel, soziale
Entwicklung und sozialen Zusammenhalt férdert sowie die Autonomie und
Selbstbestimmung von Menschen starkt. Diese Begriffe bilden die zentralen
Eckpfeiler der fachlichen Grundlage und Legitimation der Sozialen Arbeit.
Soziale Gerechtigkeit, Menschenrechte und die Achtung der Vielfalt stellen
dabei die ethische Orientierung dar.

Obwohl wir alle Vorstellungen von grundlegenden philosophischen Begriften
wie Gerechtigkeit, Sinn, Autonomie, Gemeinschaft, Vernunft, Macht oder dem
guten Leben haben, bleiben diese oft intuitiv und wenig reflektiert. Das Philo-
sophieren erdffnet die Mdoglichkeit, vom bloflen Bauchgefiihl zu bewussten,
begriindeten Positionen zu gelangen, die sowohl theoretisch fundiert als auch
praktisch handlungsleitend sein kénnen. Philosophisches Nachdenken hilft,
die komplexen und oft widerspriichlichen Realititen der Sozialen Arbeit klarer
zu erkennen und reflektierter damit umzugehen.

Die Metaphysik beschaftigt sich mit grundlegenden Fragen nach dem Wesen
und der Identitdt des Menschen: Handelt er eigenstindig oder wird er durch
auflere Einflusse bestimmt? Fir die Soziale Arbeit ist das besonders relevant,
wenn es darum geht, ob Menschen ihr Leben selbstbestimmt gestalten kénnen
oder durch gesellschaftliche Bedingungen eingeschriankt werden. Hier wird
deutlich, dass Handlungsfahigkeit nicht allein eine individuelle Angelegenheit
ist, sondern stark von den sozialen Umstdnden abhédngt.

Die Erkenntnistheorie befasst sich damit, wie Wissen iiber soziale Probleme
entsteht und wer dariiber entscheidet, was {iberhaupt als problematisch gilt.
Vorstellungen davon, was als abweichend oder hilfebediirftig gilt, entstehen
selten aus neutralen Beobachtungen. Sie spiegeln vielmehr gesellschaftliche
Machtstrukturen wider. Deshalb ist ein kritisches Bewusstsein fiir die Soziale
Arbeit wichtig, um nicht ungewollt autoritdre oder bevormundende Denk-
muster zu verstirken.

Die Wissenschaftstheorie analysiert, welche Erkenntnismodelle in der Sozia-
len Arbeit dominieren und wie wissenschaftliche Aussagen entstehen. Zwar ist
evidenzbasierte Praxis ein wichtiges Konzept, doch sollte es nicht unkritisch
tibernommen werden. Entscheidender als die reine Wirksamkeit ist die Frage,
wer dariiber bestimmt, welche Ziele verfolgt werden und was als erfolgreich
gilt. Wissenschaftliche Standards spiegeln also immer auch Werturteile und
gesellschaftliche Interessen wider.

36

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.4. Vorlaufiges Fazit

Die Logik hilft dabei, iiberzeugend zu argumentieren und Denkfehler zu ver-
meiden. Dies ist besonders wichtig, wenn Fachkrifte der Sozialen Arbeit ihre
Positionen in politischen Diskussionen oder 6ffentlichen Debatten vertreten
wollen. Klare und nachvollziehbare Argumente verleihen Glaubwiirdigkeit
und schiitzen davor, in populistische Vereinfachungen oder logische Trug-
schliisse zu geraten.

Die Ethik bietet Orientierung bei moralisch anspruchsvollen Entscheidungen
und hilft, das Spannungsverhaltnis zwischen Hilfe und Kontrolle auszubalan-
cieren. Gerade in der Sozialen Arbeit sehen sich Fachkrifte tdglich mit Situa-
tionen ohne einfache Antworten konfrontiert: Wie weit darf Hilfe gegen den
erklarten Willen einer Person gehen? Und wie rechtfertigt man kurzfristiges
Leiden, wenn langfristig Verbesserungen zu erwarten sind? Eine reflektierte
ethische Haltung verlangt, sowohl die Rechte der Betroffenen als auch die
Folgen des eigenen Handelns sorgfiltig abzuwégen.

Die philosophische Anthropologie fragt, was den Menschen ausmacht und
unter welchen Bedingungen ein erfiilltes Leben méglich ist. Diese Uberlegun-
gen treffen den Kern der Sozialen Arbeit, deren Ziel es ist, Menschen in
ihrer Entwicklung zu begleiten und zu fordern. Zentrale Fragen sind hierbei,
wie individuelle Stirken unterstiitzt werden konnen und welche Rahmenbe-
dingungen nétig sind, damit Menschen ihre Fahigkeiten entfalten kénnen.
Fachliches Handeln in der Sozialen Arbeit basiert somit immer auch auf einem
bestimmten Menschenbild.

SchlieSlich pragt auch die Asthetik die soziale Wirklichkeit — oft starker, als
zundchst sichtbar ist. Die Gestaltung sozialer Raume beeinflusst mafigeblich,
wie Menschen sich fiihlen, ob sie Vertrauen entwickeln und sich willkommen
fithlen. Ein Raum, der Offenheit, Wiarme und Gemeinschaft vermittelt, tragt
wesentlich zum Gelingen sozialer Angebote bei. Im Gegensatz dazu vermittelt
ein unfreundlich gestaltetes Jugendzentrum etwa eine andere, moglicherweise
entmutigende Botschaft. Asthetik ist also nicht nur ein schmiickendes Ele-
ment, sondern beeinflusst das soziale Erleben unmittelbar.

Literatur

Aristoteles (2007): Analytica priora. Buch I. Ubers. und komm. von T. Ebert
und U. Nortmann. Berlin: Akademie Verlag (Aristoteles Werke, Bd. 1).

Bourdieu, P. (1979): La distinction: Critique sociale du jugement. Paris: Les
Editions de Minuit.

37

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung &Einfiihrung in die Philosophie

38

Chalmers, A. F. (2006): Wege der Wissenschaft: Einfiihrung in die Wis-
senschaftstheorie. Hrsg. von N. Bergemann. 6., verb. Aufl. Heidelberg:
Springer.

DBSH (2025): Deutschsprachige Definition Sozialer Arbeit. Online: https:/
/www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fa
ssung.html (abgerufen am 12.02.2025)

Ender, S. (2023): Logik: Eine Einfiihrung fiir das Philosophiestudium.
Stuttgart: UTB GmbH.

Ferry, L. (2007): Leben lernen: Eine philosophische Gebrauchsanweisung.
Ubers. von L. Kiinzli. 5. Aufl. Miinchen: Kunstmann, A.

Feyerabend, P. (1975): Against Method: Outline of an Anarchistic Theory
of Knowledge. London: New Left Books.

Hiibner, D. (2024): Einfiihrung in die philosophische Ethik. 4., durchges. u.
korr. Aufl. Stuttgart: UTB.

Kuhn, T. S. (1962): The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.

Lakatos, 1. (1978): The Methodology of Scientific Research Programmes:
Philosophical Papers. Volume 1. Cambridge: Cambridge University
Press.

Pieper, A. (2017): Einfiihrung in die Ethik. 7, aktual. Aufl. Stuttgart: UTB
GmbH.

Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch: Einlei-
tung in die philosophische Anthropologie. Berlin: Walter de Gruyter.

Rapp, C. (2016): Metaphysik: Eine Einfiihrung. Miinchen: C. H. Beck.

Reicher, M. E. (2005): Einfiihrung in die philosophische Asthetik. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft (wbg).

Scheler, M. (1916): Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werte-
thik: Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus.
Halle an der Saale: Max Niemeyer.

Schnéadelbach, H. (2013): Erkenntnistheorie zur Einfiihrung. 4., unverand.
Aufl. Hamburg: Junius Verlag.

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fassung.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dbsh.de/profession/definition-der-sozialen-arbeit/deutsche-fassung.html

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

Der Mensch ist dazu verurteilt, frei zu sein. Verurteilt, weil er sich nicht selbst
erschaffen hat, und dennoch frei, weil er, einmal in die Welt geworfen, fiir all das
verantwortlich ist, was er tut.

Jean-Paul Sartre?

Ein Gedankenexperiment (frei nach Robert Nozick®)
Stell dir vor, es gabe eine Maschine, die dich vollkommen gliicklich
machen kénnte. Eine Technologie, so weit fortgeschritten, dass sie
jede Erfahrung, jeden Moment, jedes Gefiihl exakt so erzeugt, wie du
es dir wiinschst. Kein Unterschied zur Realitdt — auBBer, dass du nie
versagst, nie leidest, nie enttauscht wirst.

Du schlieBt die Augen, legst dich auf eine bequeme Liege. Elektro-
den werden an dein Gehirn angeschlossen, kaum spirbar. Einmal
angeschlossen wird es fiir dich nur noch diese Realitat geben, ohne
dass du diesen Fakt merkst. Du kannst nun frei auswahlen, was du
erleben mochtest. Ein Leben voller Abenteuer? Unendliche Liebe?
Rauschhaftes Gliick? Der Erfolg, nach dem du dich immer gesehnt
hast? Die Maschine sorgt dafiir, dass alles genau so passiert — nicht
in einer fernen Zukunft, sondern sofort. Und wenn du erst einmal
eingetaucht bist, wirst du nicht mehr wissen, dass es eine Maschine
ist.

Alles fiihlt sich echt an. Jeder Moment ist perfekt. Kein Schmerz,
keine Langeweile, keine Unsicherheit.

Du hast nur eine einzige Entscheidung zu treffen, bevor der Prozess
beginnt:

Modchtest du dich anschliefSen?

2.1. Freiheit als Thema der Philosophie

Freiheit ist ein grofier Begriff - nicht nur in philosophischer, sondern auch in
politischer Hinsicht. Er ist so grofi, dass Theodor Fontane wahrscheinlich von
einem ,weiten Feld“ sprechen wiirde. Freiheit ist ein Ideal auf individueller
wie auf kollektiver Ebene. Auf individueller Ebene kénnte man argumentie-

2 Sartre, J.-P. (1994) Der Existentialismus ist ein Humanismus. In: Sartre, J.-P, Philosophische Schriften |.
Ubersetzt von Traugott Konig. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 125.
3 Vgl. Nozick 1974

39

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

ren, dass Freiheit die Vorstufe oder Grundbedingung jeglicher Bestrebung
nach Autonomie und Selbstbestimmung ist. Auf gesellschaftlicher Ebene ist
sie beispielsweise die Vorstufe zur Unabhéngigkeit von anderen Staaten oder
internationalen Institutionen.

Als philosophisches Thema begleitet Freiheit das Denken seit der Antike und
wurde in den unterschiedlichsten Epochen auf vielfaltige Weise durchdacht.

So verstand Aristoteles (384-322 v. Chr.) Freiheit nicht nur als Abwesenheit
von Zwang, sondern auch als die Fahigkeit, vernunftgeleitet und im Einklang
mit dem Guten zu handeln. Fiir ihn war Freiheit untrennbar mit der Tugen-
dethik verbunden. Sie ist kein spontaner Akt, sondern das Ergebnis einer
gefestigten Charakterhaltung (hexis), die sich durch Ubung und Erziehung
entwickelt. Ein wahrhaft freier Mensch, so Aristoteles, handelt aus innerer
Uberzeugung tugendhaft - nicht aus Zwang, sondern aus Einsicht in das
Gute. Diese innere Ausrichtung ist Ausdruck moralischer Reife und steht nicht
im Widerspruch zur Freiheit, sondern stellt ihre Verwirklichung dar. In der
Nikomachischen Ethik beschreibt Aristoteles, dass Freiheit durch charakterli-
che Bildung und besonnenes Handeln wiéchst: Wer tugendhaft lebt, erfahrt
Freiheit als Ausdruck sittlicher Reife.

Einen grundlegend anderen Freiheitsbegrift entwickelte Immanuel Kant
(1724-1804). Fir ihn ist Freiheit nicht das Ergebnis einer tugendhaften Le-
bensfithrung, sondern die Voraussetzung der Sittlichkeit selbst. Freiheit be-
deutet fiir Kant die Fahigkeit, sich selbst Gesetze zu geben — unabhingig von
dufleren Zwéngen oder inneren Neigungen. Ein Mensch ist frei, wenn er sich
aus eigener Uberzeugung dafiir entscheidet, nach sittlichen Grundsitzen zu
handeln, die fir alle verniinftigen Wesen gelten konnten, wie es der katego-
rische Imperativ fordert. Hier zeigt sich der zentrale Unterschied: Wahrend
Aristoteles Freiheit als Ergebnis einer durch Ubung und Bildung entwickelten
Tugendhaftigkeit versteht, liegt bei Kant der Fokus auf der Autonomie des
Willens. Freiheit ist bei ihm kein Zustand, der erst durch Tugend erarbeitet
wird, sondern der Ausgangspunkt moralischen Handelns.

Beide Ansitze werfen bedeutende Fragen fiir die Soziale Arbeit auf: Soll der
Fokus darauf liegen, Menschen durch Bildung und Praxis zu Tugenden zu
tithren, wie es Aristoteles fordern wiirde, oder darauf, ihre Autonomie und
Selbstverantwortung zu stirken, wie Kant es betont? Beide Perspektiven bieten
wichtige Impulse, um den Prozess der Befdhigung zur Freiheit - sei es durch
charakterliche Reifung oder durch die Férderung unabhéngigen Denkens - zu
gestalten.

40

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1. Freiheit als Thema der Philosophie

Isaiah Berlin (1909-1997) bietet mit seiner Unterscheidung zwischen negativer
und positiver Freiheit (vgl. Berlin 1969) einen weiteren differenzierten Zugang.
Negative Freiheit beschreibt das Frei-Sein von dufleren Zwingen und Ein-
schrankungen, wihrend positive Freiheit das Frei-Sein zu einer selbstbestimm-
ten Lebensfithrung meint. Die Bedeutung dieser Dualitét ist in der Sozialen
Arbeit augenfillig: Einerseits geht es darum, Menschen von sozialen und
strukturellen Zwéngen zu befreien (negative Freiheit), andererseits darum, sie
zu befédhigen, ihre eigenen Potenziale zu entfalten und selbstbestimmt zu leben
(positive Freiheit). Berlin macht deutlich, dass beide Aspekte zusammenge-
dacht werden miissen, um Freiheit umfassend zu verstehen.

Friedrich Nietzsche (1844-1900) radikalisiert den Freiheitsbegriff hingegen,
indem er ihn als fortwdhrenden Prozess der Selbsterschaffung interpretiert
(vgl. z. B. Nietzsche 1883). Fiir ihn bedeutet Freiheit, bestehende Werte, Nor-
men und Gewissheiten radikal zu hinterfragen und sich immer wieder neu zu
erfinden. Es geht um den mutigen Akt der Selbstiiberwindung, um konventio-
nelle Sicherheiten loszulassen und einen individuellen Weg einzuschlagen.

Jean-Paul Sartre (1905-1980) schlieflich steht wie kein anderer fiir die Reflexi-
on der Freiheit; er wird daher auch gerne als Philosoph der Freiheit bezeichnet.
Die Kurzfassung seines Freiheitsverstdndnisses, dem wir uns gleich noch sehr
viel ausfuhrlicher widmen, lautet: Der Mensch ist zur Freiheit verurteilt —
das heift, wir sind immer gezwungen, Entscheidungen zu treffen, auch wenn
wir nicht wihlen wollen. Diese radikale Freiheit bringt eine ebenso radikale
Verantwortung mit sich: Wir sind fiir unser Leben und unsere Handlungen
voll verantwortlich, ob wir wollen oder nicht.

Warum Sartre?

Gerade dieser existenzialistische Blick auf die Freiheit, der einem bestimm-
ten anthropologischen Verstindnis entspricht, bietet aus meiner Sicht sehr
konkrete Ankniipfungspunkte fiir die Soziale Arbeit. Sartres Betonung der
Eigenverantwortung und Freiheit des Individuums zeigt, dass auch in widri-
gen Lebenssituationen die Moglichkeit zur Veranderung besteht. Gleichzeitig
konfrontiert uns Sartre aber auch mit der Tatsache, dass Freiheit untrennbar
mit Verantwortung verbunden ist — eine Herausforderung, die in professions-
theoretischen Uberlegungen der Sozialen Arbeit immer wieder neu reflektiert
werden muss.

Wenn wir Menschen ermutigen, ihre Freiheit zu leben, miissen wir auch bereit
sein, ihnen Verantwortung fir ihr Handeln zuzutrauen und abzuverlangen.

a

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

Damit wird deutlich, dass der Begrift der Freiheit nicht nur ein philosophi-
scher Begriff ist, sondern ein konkreter ethischer Auftrag fiir die tégliche
Praxis der Sozialen Arbeit.

Kommen wir nun nochmals auf das Gedankenexperiment der Erlebnisma-
schine zurtick. Nozick wollte damit primér eine Kritik am Hedonismus (jener
Weltanschauung, die im Genuss und der Freude die hochsten Ziele menschli-
chen Lebens sieht) formulieren. Fiir unsere Uberlegungen zur Freiheit ist es je-
doch aus einem anderen Grund aufschlussreich: Die meisten Menschen wiir-
den sich wohl nicht anschliefen lassen, da sie spiiren, dass dabei etwas Ent-
scheidendes verloren ginge - ihre Freiheit. Selbst wenn sie den Unterschied
nach dem Anschlieffen an die Maschine nicht bemerken wiirden, wire ihr
Dasein dann nicht mehr das Ergebnis eigener Entscheidungen, sondern voll-
standig von einer dufleren Instanz, der Maschine, bestimmt. Dies widerspricht
tief verwurzelten Freiheitsvorstellungen, die — wie bereits aufgezeigt - von
Aristoteles tiber Kant bis hin zu Berlin und Nietzsche unterschiedlich interpre-
tiert wurden. Doch in jeder dieser Interpretationen bleibt die Moglichkeit, sich
selbst zu bestimmen, ein zentrales gemeinsames Element — jeweils bleibt die
Vorstellung eines Subjekts als Urheber von Entscheidungen und Handlungen
bestehen. Im Gedankenexperiment der Erlebnismaschine gibt der Mensch
beim Anschluss an die Maschine jedoch dauerhaft seine Subjekthaftigkeit auf.
Diese Vorstellung schreckt ab, weil sie etwas zutiefst Unmenschliches hat.

Gerade im Ubergang zu Sartres Freiheitsbegriff wird die Tragweite dieser
Uberlegung besonders deutlich. Sartre beschreibt den Menschen als zur Frei-
heit verurteilt — eine Freiheit, die nicht nur Wahlmdglichkeiten eréfinet,
sondern auch eine radikale Verantwortung fiir das eigene Leben mit sich
bringt. Das Gedankenexperiment von Nozick zeigt dabei auf eindringliche
Weise, dass sich viele Menschen nicht nur nach angenehmen Erfahrungen
sehnen, sondern danach, ihr Leben selbst zu gestalten. Sie wollen die Freiheit,
zu der sie verurteilt sind, also auch leben - mit allen Konsequenzen und
Wechselfillen, die das Leben auf diesem Wege mit sich bringt. Die Maschine
wiirde die Verurteilung zur Freiheit zwar autheben, aber dem Menschen damit
Entscheidendes nehmen: seine Wiirde als entscheidungsféhiges Subjekt.

2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext

Jean-Paul Sartre zdhlte zu den einflussreichsten intellektuellen Personlichkei-
ten des 20. Jahrhunderts. Er pragte seine Epoche als Philosoph, Schriftsteller,

42

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext

politischer Aktivist und charismatische, oft polarisierende Figur im 6ffentli-
chen Leben.

Sartre wurde am 21. Juni 1905 in Paris geboren. Nach dem frithen Tod seines
Vaters wuchs er bei seiner Mutter und seinem Grofvater Charles Schweitzer
(1844-1935), einem Onkel von Albert Schweitzer (1875-1965, sieche Kapitel 8),
auf. Das intellektuelle Umfeld seiner Kindheit formte seinen kritischen Geist
und seinen starken Drang nach Unabhingigkeit. Schon friih zeigte Sartre eine
Neigung zur Provokation und eine tiefe Skepsis gegeniiber Autorititen - eine
Haltung, die sein gesamtes spateres Werk und 6ffentliches Auftreten durchzog.

An der Ecole Normale Supérieure in Paris studierte er Philosophie und begeg-
nete dort einigen bedeutenden Denkern seiner Zeit. Dort lernte er auch Simo-
ne de Beauvoir kennen, mit der er eine jahrzehntelange Beziehung fiihrte, die
gleichermaflen intim, offen und o6ffentlich war. Thr intensiver intellektueller
Austausch beeinflusste nicht nur ihre eigenen Werke mafigeblich, sondern
pragte auch den Existenzialismus als philosophische Stromung entscheidend
mit.

Vor dem Zweiten Weltkrieg veroffentlichte Sartre 1938 den Roman Der Ekel,
in dem zentrale Motive seiner spéteren Philosophie bereits angelegt sind: das
Empfinden von Sinnlosigkeit, die radikale Freiheit des Menschen und das
Fehlen einer vorgegebenen menschlichen Natur oder Essenz. Diese Themen
vertiefte Sartre wihrend seiner Kriegsgefangenschaft in Deutschland ab 1940,
ohne in Resignation zu verfallen. Nach seiner Freilassung im Jahr 1941 enga-
gierte er sich im franzésischen Widerstand und intensivierte seine philosophi-
sche Arbeit.

1943 veréftentlichte er sein zentrales philosophisches Werk Das Sein und das
Nichts, das zum grundlegenden Text des Existenzialismus wurde. Darin ent-
wickelte Sartre die Vorstellung radikaler Freiheit: Der Mensch besitzt keine
festgelegte Essenz, sondern erschafft sich durch sein Handeln selbst.

Nach Kriegsende griindete Sartre 1945 gemeinsam mit Simone de Beauvoir
die Zeitschrift Les Temps Modernes, die sich zu einer wichtigen Plattform
philosophischer, literarischer und politischer Debatten entwickelte. Die Zeit-
schrift diente Sartre nicht nur als Sprachrohr fiir seine eigenen Ideen, sondern
auch als kritisches Forum zu Themen wie Kolonialismus, Marxismus und der
gesellschaftlichen Verantwortung von Intellektuellen.

In den 1950er- und 1960er-Jahren wandte sich Sartre verstiarkt politischen
Themen zu. Er engagierte sich aktiv gegen den franzésischen Kolonialismus,

43

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

insbesondere im Algerienkrieg (1954-1962), und spéter gegen den Vietnam-
krieg (1955-1975). Gleichzeitig beschiftigte er sich intensiv mit dem Marxis-
mus und versuchte, diesen mit seiner existenzialistischen Freiheitsphilosophie
zu verbinden. In seiner Kritik der dialektischen Vernunft (1960) argumentier-
te er, dass Freiheit nicht allein eine personliche, sondern immer auch eine
gesellschaftlich und historisch bedingte Angelegenheit ist. Damit erweiterte er
sein urspriingliches Verstdndnis individueller Freiheit um eine gesellschaftspo-
litische Dimension.

Auch Sartres Ablehnung des Nobelpreises fiir Literatur im Jahr 1964 sorgte
fiir grof8es offentliches Aufsehen. Wihrend viele diese Entscheidung als exzen-
trisch oder gar provokativ empfanden, verfolgte Sartre damit eine klare und
konsequente Haltung: Er wollte unabhéngig bleiben und sich nicht durch
institutionelle Anerkennung vereinnahmen lassen. Tatsachlich hatte Sartre be-
reits zuvor dhnliche Ehrungen wie akademische Titel und Ehrenmitgliedschaf-
ten abgelehnt.

Seine politische Konsequenz zeigte sich zudem deutlich in seiner Unterstiit-
zung der Studentenproteste von 1968 in Frankreich. Sartre interpretierte die-
se Bewegung als logische Weiterfithrung seines existenzialistischen Denkens:
Freiheit bedeutete fiir ihn nicht nur die Moglichkeit, individuell zu handeln,
sondern auch die Kraft, gesellschaftliche Verhaltnisse kritisch zu hinterfragen
und aktiv zu verdndern.

Jean-Paul Sartre starb am 15. April 1980 in Paris. Uber 20.000 Menschen be-
gleiteten seinen Trauerzug durch die Stadt - ein eindrucksvolles Zeichen der
enormen Wirkung, die er nicht nur in der intellektuellen Landschaft, sondern
auch in der Gesellschaft insgesamt hinterlassen hatte. Sartres Vermachtnis
wirkt bis heute nach: Seine Forderungen nach radikaler Freiheit und Verant-
wortung, sein Engagement fiir soziale Gerechtigkeit sowie seine kompromiss-
lose Suche nach einem authentischen Leben sichern ihm einen bleibenden
Platz als einer der bedeutendsten Denker der Philosophiegeschichte.

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Existenzialismus

Bevor wir uns den zentralen Begriffen der Philosophie Sartres zuwenden,
erscheint es sinnvoll, zundchst die Denkrichtung des Existenzialismus zu skiz-
zieren, die Sartre entscheidend mitgeprégt hat.

44

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Der Existenzialismus ist eine philosophische Stromung, die sich mit der indi-
viduellen Existenz des Menschen, seiner Freiheit, Verantwortung und Sinnsu-
che auseinandersetzt. Er wird haufig mit der Existenzphilosophie gleichgesetzt
oder als deren franzdsische Variante bezeichnet, doch diese Begriffe sollten
nicht synonym verwendet werden. Wihrend sich die Existenzphilosophie, wie
sie etwa bei Martin Heidegger und Karl Jaspers zu finden ist, stirker mit der
ontologischen Struktur des menschlichen Daseins befasst und die grundlegen-
den Bedingungen und Seinsweisen des Menschen — unabhéngig von individu-
ellen Erfahrungen oder Entscheidungen - analysiert, konzentriert sich der
Existenzialismus auf die subjektive Erfahrung von Freiheit und Entscheidung.
Zwar Ubernahm Sartre zentrale Begriffe von Heidegger, etwa das Konzept der
Geworfenheit, also die Vorstellung, dass der Mensch ohne eigenes Zutun in
eine bestimmte Welt und Lebensumstinde hineingeworfen wird, die er sich
nicht ausgesucht hat, doch radikalisierte er sie, indem er den Menschen als
vollstindig frei betrachtete, ohne dass es eine tiefere, vorgegebene Struktur
gibe, die sein Handeln begrenzt.

In gewisser Weise kann man den Existenzialismus als eine lose philosophische
Bewegung bezeichnen, deren Vertreter nicht immer selbst dieser Stromung zu-
gerechnet werden wollten. So distanzierte sich etwa Albert Camus ausdriick-
lich vom Existenzialismus, wird heute jedoch als einer seiner Hauptvertreter
betrachtet.

Den Existenzialisten ist eine gemeinsame Perspektive auf den Menschen eigen:
Er ist kein Wesen mit einer vorgegebenen Essenz, sondern definiert sich
durch seine Existenz und sein Handeln. Das bedeutet, dass metaphysische,
biologische oder soziale Kategorien nicht festlegen, was ein Mensch ist. Weder
eine gottliche Ordnung noch eine universelle Vernunftvorstellung schreibt vor,
was Menschsein bedeutet. Der Sinn des Lebens ist nicht vorgegeben, sondern
muss von jedem Individuum selbst geschaffen werden. Damit lehnen die
Existenzialisten deterministische und teleologische Weltbilder ab und richten
den Blick auf die Ungewissheiten, Spannungen und Herausforderungen, die
das Menschsein pragen.

Seren Kierkegaard (1813-1855) gilt als Begriinder der Existenzphilosophie,
obwohl er den Begriff ,Existenzialismus” selbst nie verwendet hat. In seinen
Werken, insbesondere in Entweder — Oder (Enten - Eller, 1843) und Die
Krankheit zum Tode (Sygdommen til Doden, 1849), thematisierte er schon
knapp 100 Jahre vor Sartre zentrale Fragen der menschlichen Existenz. Im Mit-
telpunkt stand fiir ihn das Individuum und seine Beziehung zu sich selbst und

45

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

zu Gott. Kierkegaard beschiftigte sich mit Verzweiflung, Angst und der Not-
wendigkeit, in einer unsicheren Welt Entscheidungen zu treffen. Er betonte die
Bedeutung der individuellen Verantwortung und des Glaubens als Ausdruck
der Existenz in einer widerspriichlichen und oft unerkldrlichen Welt. Diese
Betonung der subjektiven Erfahrung, der Freiheit und der existentiellen Angst
wurde spater zu einem zentralen Bestandteil der Existenzphilosophie.

Friedrich Nietzsche (1844-1900) wird oft als Vorlaufer des Existenzialismus
bzw. der Existenzphilosophie bezeichnet. In Also sprach Zarathustra (1883-
1885) formulierte er die Idee des Ubermenschen, der konventionelle Denk-
muster infrage stellt und das Individuum auffordert, seine eigenen Werte zu
schaffen. Seine radikale Kritik an traditionellen Moralvorstellungen, die Pro-
klamation des Todes Gottes und die Betonung der Notwendigkeit der Selbst-
tiberwindung zielen darauf ab, ein authentisches Leben jenseits vorgegebener
Normen zu ermoglichen.

Im 20. Jahrhundert fithrten diese Gedanken rasch zu einer breiteren philoso-
phischen Rezeption. Martin Heidegger (1889-1976), einer der einflussreichsten
- und wegen seiner Ndhe zum Nationalsozialismus auch umstrittensten —
deutschen Philosophen des 20. Jahrhunderts, fithrte den Begrift des Daseins
ein, um den besonderen Zustand der menschlichen Existenz zu beschreiben.
Heidegger ging es darum, das Menschsein als einen Prozess zu begreifen, der
sich stindig mit der eigenen Endlichkeit auseinandersetzt. Der Mensch ist
in die Welt geworfen und muss sich fragen, was es bedeutet, zu sein (vgl.
Heidegger 1927).

Karl Jaspers (1883-1969) pragte den Begrift der Grenzsituationen, um funda-
mentale, unausweichliche Erfahrungen des Menschseins zu beschreiben. Dazu
zéhlen Leid, Kampf, Schuld und Tod - Ereignisse, die jeden betreffen und sich
nicht durch aktives Handeln verhindern lassen. In seinem Werk Philosophie
(1932), insbesondere im zweiten Band Existenzerhellung, entwickelt Jaspers
diese Gedanken ausfiihrlich.

Grenzsituationen konfrontieren den Menschen mit der Unabanderlichkeit sei-
nes Daseins. Wéhrend er im Alltag durch Entscheidungen und Handlungen
Einfluss nehmen kann, stofit er hier an die Grenzen seines Wirkens. Jaspers
beschreibt den existenziellen Kampf um Sinn und ein gelingendes Leben
als ein unvermeidliches Ringen, das zwangsldufig zu Konflikten mit anderen
fithrt, da auch sie nach Sinn streben. Dadurch werden wir einander schuldig,
sei es durch bewusste oder unbeabsichtigte Verletzungen. Das daraus resul-
tierende Leid ist ebenso unausweichlich wie das schicksalhafte Leid durch

46

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Verlust oder Krankheit. Am Ende steht der Tod als endgiiltige Grenze, an der
all unser Kdmpfen, Leiden und Schuldigwerden endet.

Die Erfahrung von Grenzsituationen zwingt uns immer wieder, uns mit den
tiefen Fragen auseinanderzusetzen, die sie aufwerfen: Was ist der Sinn meines
Lebens? Was bedeutet es fiir mich, sterblich zu sein? Wie gehe ich mit Leid
und Schuld um? Grenzsituationen konnen zu existenzieller Selbsterkenntnis
fithren und eine Transformation des Selbst bewirken - sie sind sozusagen
potenzielle Game-Changer. Sie konnen uns in existenzielle Krisen stiirzen,
aber auch zu einer erfolgreichen Transzendenz auf eine andere Ebene des
Bewusstseins fithren. Wir alle haben schon von Menschen gehort, die an
einem Schicksalsschlag zerbrochen sind, aber viele von uns kennen auch
Menschen, die aus einem solchen Schicksalsschlag gestirkt hervorgegangen
sind, beispielsweise Menschen, die eine schwere Krankheit oder einen Unfall
nur knapp tiberlebt haben und ihr Leben danach viel bewusster gelebt haben.

Jaspers betont, dass Grenzsituationen nicht nur als negative Hindernisse be-
trachtet werden sollten. Zwar konfrontieren sie uns mit unserer Endlichkeit
und Ohnmacht, doch zugleich erdffnen sie die Moglichkeit, einen tieferen
Sinn zu finden. Indem wir uns bewusst mit diesen Situationen auseinanderset-
zen, kénnen wir zu unserem authentischen Selbst gelangen und einen Zugang
zur Transzendenz gewinnen, einem Bereich jenseits des rein Rationalen und
Fassbaren.

Dieser Sinn offenbart sich nicht in der Uberwindung der Grenzsituation,
sondern in der Art und Weise, wie wir ihr begegnen. Wer in ihr nicht verzwei-
felt oder sich in Ablenkung verliert, sondern sich ihr stellt, kann eine tiefere
Erkenntnis tiber sich selbst und das Menschsein erlangen. In der Erfahrung
von Leid, Schuld oder dem Bewusstsein der eigenen Sterblichkeit liegt die
Chance, sich nicht nur als begrenztes Individuum, sondern als Teil eines tran-
szendenten Zusammenhangs zu begreifen. Transzendenz bedeutet in diesem
Sinne, iiber das blofle Funktionieren hinauszugehen und das eigene Dasein in
einem weiteren, vielleicht sogar metaphysischen Horizont zu verorten. Gerade
in der Konfrontation mit dem Unabdnderlichen kann sich eine existenzielle
Tiefe und Verbundenheit mit etwas Grofierem erschliefSen - sei es durch phi-
losophische Reflexion, spirituelle Erfahrung oder ein ethisch verantwortliches
Leben.

Eine weitere bedeutende Vertreterin des Existenzialismus war schlieSlich die
bereits mehrfach genannte Simone de Beauvoir (1908-1986). In ihrem Werk
Das andere Geschlecht (Le Deuxieme Sexe, 1949) wandte sie existentialistische

47

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

Konzepte auf Fragen der Geschlechterrollen und des Feminismus an. Sie ana-
lysierte, wie gesellschaftliche Strukturen Frauen in ihrer Freiheit einschranken,
und forderte die Befreiung durch bewusste Selbstbestimmung. Mehr dazu in
Kapitel 7.

Obwohl Albert Camus (1913-1960) sich gegen die Bezeichnung ,,Existenzialist”
stets gewehrt hat, hat er viele existentialistische Themen aufgegriffen, insbe-
sondere in seinem berithmten Essay Der Mythos des Sisyphos (Le Mythe de
Sisyphe, 1942) und in Romanen wie Die Pest (La Peste, 1947) oder Der Fremde
(UEtranger, 1942a). In seinen Werken setzt er sich stets mit der Absurditit
des Lebens und der Erkenntnis, dass es keinen hoheren Sinn und keine
tibergeordnete Bedeutung gibt, auseinander. Doch anstatt in Verzweiflung zu
verfallen, fordert er die Menschen auf, trotz dieser Absurditit weiterzumachen
- ahnlich wie Sisyphos, der seinen Felsbrocken immer wieder den Berg hin-
aufrollt und durch seine innere Haltung zu seinem Schicksal als gliicklich
vorzustellen ist. Camus’ Begriff des absurden Helden steht fiir den Menschen,
der die Absurditit des Daseins erkennt und dennoch Sinn und Erfiillung in
seinem Handeln findet - und dadurch innerlich frei wird.

Wihrend Heidegger und Jaspers dem klassischen Ideal des zuriickgezogenen,
leicht arroganten Hochschullehrers entsprachen und auflerhalb ihrer akade-
mischen Kreise ein zuriickgezogenes Leben fiihrten, wurden Sartre, de Beau-
voir und Camus zu regelrechten philosophischen Ikonen, ja, zu literarischen
Popstars ihrer Zeit. Sartre und de Beauvoir nutzten Pariser Cafés wie das Café
de Flore oder Les Deux Magots am linken Ufer der Seine als intellektuelle
Treffpunkte. Dort lasen und schrieben sie, diskutierten mit anderen und prég-
ten die Kulturszene der franzosischen Hauptstadt entscheidend mit. Heidegger
hingegen zog die Abgeschiedenheit des Schwarzwaldes vor, wo er Inspiration
fand und den geistigen Austausch, beispielsweise mit Sartre, vor allem brieflich
pflegte.

Einer der Grinde, warum der Existenzialismus so viele Menschen aus allen
Schichten der Bevolkerung ansprach, war seine direkte Auseinandersetzung
mit der menschlichen Erfahrung und den Herausforderungen des modernen
Lebens. In existenzialistischen Schriften konnte man sich wiederfinden: keine
abstrakten Konzepte, sondern sehr konkrete Gefiihle, Phdnomene und zutiefst
menschliche Abgriinde, die sich in einem philosophischen Mantel présentier-
ten — in der Regel in unterschiedlichsten literarischen Gattungsformen. Als
Essays, Romane oder auch als Theaterstiicke. In einer von Desillusionierung,
sozialen Umbriichen und der Infragestellung traditioneller Werte gepragten

48

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Welt nach den beiden Weltkriegen bot der Existenzialismus eine Antwort auf
das Gefiihl der Verlorenheit und Sinnlosigkeit. Die Betonung der individuellen
Freiheit und der Notwendigkeit, Verantwortung fiir das eigene Leben zu tiber-
nehmen, traf in dieser Zeit einen entscheidenden Nerv.

Freiheit ist der zentrale Dreh- und Angelpunkt von Sartres Philosophie

Mit seinem berithmten Satz ,Die Existenz geht der Essenz voraus” (vgl. Sartre
1946) brachte Jean-Paul Sartre eine kompromisslose Idee auf den Punkt: Wir
Menschen treten ohne festen Wesenskern, ohne vorgegebene Natur, in die
Welt. Am Anfang steht schlicht unser Da-Sein, und erst durch Entscheidungen
und Taten erschaffen wir nach und nach, wer wir sind. Mit anderen Worten:
Wir werden nicht geboren, um jemand Bestimmtes zu sein — wir werden erst
zu dem, was wir sind, indem wir handeln und unser Leben gestalten.

Diese Freiheit mag zundchst verlockend erscheinen, ist in Wahrheit aber alles
andere als bequem. Denn wenn weder Gott noch Gesellschaft, weder Natur
noch Gene, nicht einmal unser Unterbewusstsein verantwortlich gemacht
werden konnen, entfillt jede Entschuldigung dafiir, das eigene Leben so oder
anders zu fithren. Die Kehrseite dieser radikalen Freiheit ist daher eine ebenso
radikale Verantwortung: Was wir tun - oder unterlassen -, liegt vollstdndig in
unserer Verantwortung.

Die Flucht vor der Freiheit: Selbsttduschung und ,,Mauvaise foi“

Viele Menschen versuchen, sich dieser radikalen Freiheit zu entziehen. Sartre
betrachtet Satze wie ,,Ich kann nicht anders®, ,So bin ich eben“ oder ,,Ich habe
keine Wahl® als Ausreden. Sie beruhen auf der Vorstellung, dass unser Charak-
ter, unsere Vergangenheit oder unsere personlichen Umstinde uns festlegen
wiirden. Doch genau das ist eine Tduschung - und Sartre nennt diese Haltung
Mauvaise foi (Selbsttauschung oder Unaufrichtigkeit, vgl. Sartre 1943).

Ein einfaches Beispiel: Jemand sagt, er sei von Natur aus schiichtern und kon-
ne deshalb nicht auf Fremde zugehen. In Wahrheit entscheidet er sich jedoch,
in dieser Rolle zu bleiben, und tut so, als wiére sie ihm von auflen auferlegt.
Der Trick der Mauvaise foi besteht also darin, sich selbst wie ein Ding zu
betrachten, als etwas Festgelegtes und Unverdnderliches, um der unbequemen
Wahrheit der eigenen Freiheit zu entkommen.

Doch sobald jemand erkennt, dass er sich selbst reflektieren kann, also be-
merkt, wie er sich verhdlt, zeigt das bereits, dass er auch anders handeln

49

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

kénnte. Der Mensch ist eben zur Freiheit verurteilt. Das bedeutet, dass wir uns
der Verantwortung fiir unser eigenes Leben nicht entziehen konnen - selbst
wenn wir es versuchen.

Zwei Seinsweisen

Um sein Freiheitskonzept weiterzuentwickeln, unterscheidet Sartre nun zwi-
schen zwei grundlegend verschiedenen Arten des Seins:

1. Das ,,An-sich-Sein“ (I'étre-en-soi):
Dies ist die Art des Seins, die Dinge besitzen - also unbelebte Objekte wie
Steine oder Stiihle, aber auch belebte Dinge wie Pflanzen oder Tiere. Sie
existieren einfach so, wie sie sind, ohne Bewusstsein von sich selbst, ohne
Fragen zu stellen, ohne etwas dndern zu kénnen.

2. Das ,Fiir-sich-Sein® (Iétre-pour-soi):

Dies ist die Art des Seins, die Menschen besitzen. Sie sind sich ihrer selbst
bewusst, stellen Fragen und konnen ihr Leben aktiv gestalten. Wir sind uns
unserer eigenen Existenz gewahr und kénnen uns von unserer Umgebung
abgrenzen. Das Entscheidende dabei ist: Wir sind nicht festgelegt. Wir sind
nie einfach nur wir selbst, sondern immer auf dem Weg, etwas zu werden.
Ein Mensch ist nie vollstindig und abschlieflend er selbst, weil er sich
standig verdndert, neue Entscheidungen triftt und sich weiterentwickelt.

Sartre beschreibt das menschliche Bewusstsein daher als ein offenes Projekt.
Wihrend ein Stein einfach nur ein Stein ist, kann ein Mensch nie einfach nur
er selbst sein. Diese unauthorliche Bewegung, dieses permanente Werden, ist
laut Sartre der Kern unserer Existenz.

Die Herausforderung der Freiheit

Freiheit kann auch Angst auslosen. Denn wenn es keine vorgegebene Bestim-
mung gibt, bedeutet das auch, dass wir unser Leben selbst gestalten miissen -
ohne Garantien, oft ohne Sicherheiten. Aber darin liegt auch die Kraft seiner
Philosophie: Sie ermutigt uns, Verantwortung zu iibernehmen, unser Leben
bewusst zu gestalten und uns nicht hinter Ausreden zu verstecken. Freiheit im
existenzialistischen Sinne ist also keine Biirde, sondern eine Moglichkeit: die
Chance, aktiv zu bestimmen, wer wir sein wollen.

50

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Der Andere — die Holle?

Ein zentraler Aspekt von Sartres Philosophie ist die Begegnung mit dem Ande-
ren. Sartre beschreibt damit eine fundamentale Erfahrung: Wenn uns jemand
anschaut, erkennen wir plotzlich, dass wir nicht nur fiir uns selbst existieren,
sondern auch fiir den Blick eines anderen Menschen — wir werden zum Objekt
seiner Wahrnehmung.

Denkansto
Stell dir vor, du bist allein in einem Raum und tust, was du willst.
Doch plétzlich betritt jemand den Raum und sieht dich. In diesem
Moment verandert sich dein Selbstgefiihl. Du beginnst, dich aus der
Perspektive des anderen zu sehen — vielleicht empfindest du Scham,
Stolz oder Unbehagen. Dein eigenes Bild von dir selbst gerat jeden-
falls ins Wanken, weil es jetzt nicht mehr nur von dir, sondern auch
von der Gegenwart eines anderen beeinflusst wird. Das fuhrt oft
dazu, dass du anders handelst, als wenn niemand da ware.

Die Erfahrung zeigt also: Unsere Identitit ist nicht nur eine individuelle Kon-
struktion, sondern wird immer auch von den Perspektiven anderer Menschen
mitgeformt. Wir konnen nicht bestimmen, was andere in uns sehen - und
das kann beunruhigend sein. Doch genau hier liegt eine zentrale Erkenntnis:
Unsere Freiheit existiert nie im luftleeren Raum, sondern immer in Relation zu
anderen.

Sartre beschreibt diese Dynamik als eine grundlegende Spannung des
menschlichen Daseins. Denn wihrend wir selbst frei sind, sind es die anderen
auch - und sie schauen uns mit ihren eigenen Erwartungen, Urteilen und
Projektionen an. Daraus entsteht nicht selten ein Konflikt: Wir wollen unsere
Freiheit behaupten, kénnen den Blicken und Bewertungen der anderen aber
nicht entkommen.

Diese Idee miindet in Sartres beriihmtem Satz: ,Die Hoélle, das sind die Ande-
ren” — er stammt aus seinem Theaterstiick Geschlossene Gesellschaft (franz.
Huis Clos, 1945) - und wird oft missverstanden. Sartre meint damit nicht,
dass zwischenmenschliche Beziehungen zwangsldufig schlecht sind, sondern
dass die Existenz anderer Menschen eine Herausforderung fiir unsere Freiheit
darstellt. Die Blicke der anderen schrinken uns ein, formen unser Selbstbild
und machen uns verletzlich. Doch sie geben uns auch die Moglichkeit, uns
selbst neu zu definieren, indem wir uns mit ihnen auseinandersetzen.

51

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

2.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Wihrend meiner Tatigkeit in einer ambulanten Suchthilfeeinrichtung fiir Ju-
gendliche und junge Erwachsene in Miinchen (2008-2012) habe ich mit Dut-
zenden Klienten Gespriche gefiihrt, die sich im Kern um die existenziellen
Themen Sinn und Freiheit drehten. Insbesondere wenn es um Fragen der
Entscheidungsfreiheit ging, bewegte man sich sehr schnell im Fahrwasser des
sartreschen Freiheitsverstindnisses.

Ein junger Klient Anfang 20 erzahlte mir eines Tages von seinem Gefiihl der
Ausweglosigkeit. Er glaubte, dass ihn seine Herkunft aus einem zerriitteten,
gewalttatigen Elternhaus und seine Vorstrafen unwiderruflich definierten und
seine Zukunftschancen stark einschrankten. Daraus entwickelte sich bei ihm
ein Gefiihl des Fatalismus, frei nach dem Motto: ,Ist der Ruf erst ruiniert,
lebt es sich ganz ungeniert” Die Folge waren Riickfille in den Heroinkonsum,
neue Straftaten und noch mehr Arger. Noch mehr Frustration, noch mehr
Fatalismus - ein Teufelskreis.

In solchen Situationen helfen weder ein philosophisches Gesprach noch Kii-
chenpsychologie unmittelbar. Aber als Bezugsbetreuer dieses jungen Mannes
habe ich nicht aufgegeben, ihm im sartr’schen Sinne die Freiheit vor Augen
zu fithren, zu der er verurteilt ist. Ich habe, bei allem Fatalismus, darauf be-
standen, dass sein Drogenkonsum, seine Straftaten usw. immer auch Ausdruck
seiner Freiheit sind. Dies schien ihn im Laufe eines ldngeren Riickfallgesprachs
sichtlich zu beschaftigen - schon allein deshalb, weil ich von diesem Gedan-
ken nicht abriicken wollte. Man merkte ihm die Irritation férmlich an, die
ich in ihm auslste, als ich keinerlei Begriindungen aus seiner Vergangenheit,
seiner Herkunft, seiner schwierigen Kindheit, seinen Gewalterfahrungen etc.
fiir seinen erneuten Riickfall gelten lief3.

Irgendwann im Laufe des Gespriachs mischte sich in die Irritation auch
Sprachlosigkeit. Im Gegensatz zu anderen Fillen war diese Sprachlosigkeit
jedoch dufierst produktiv. Sie war der Beginn eines Erkenntnisprozesses, der
schliefSlich dazu fiihrte, dass der Klient sein bisheriges Leben anders reflektier-
te. Das galt auch fiir die schwierigen Verhiltnisse, in denen er aufgewachsen
war — sie waren nun einmal so, wie sie waren (und als solche habe ich sie
als sein Betreuer auch sehr ernst genommen). Sehr wohl aber in Bezug auf
die Macht, die er diesen Umstinden bei seinen heutigen und zukiinftigen
Entscheidungen einrdumt. Momente wie diese haben mich als jungen Sozial-
péadagogen tief beeindruckt. Sie zeigten mir, dass Sartres Freiheitsbegriff nicht

52

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

nur ein philosophischer Begrift unter vielen ist, sondern im padagogischen
Alltag unmittelbare Wirkung entfalten kann.

Es war fir mich sehr inspirierend zu sehen, wie die scheinbar abstrakten Ap-
pelle Sartres in der praktischen Arbeit mit Menschen Friichte tragen kénnen,
wenn man sie konsequent vertritt. Es bestatigte sich fiir mich, wie wichtig es
ist, Klientinnen nicht als Empfangerinnen oder Objekte von Hilfe, sondern
als aktive Akteurinnen ihres eigenen Lebens zu sehen. Indem wir ihnen Raum
geben, ihre Freiheit zu erkennen und zu nutzen, kénnen wir nachhaltige
Verdnderungen ermdglichen. Und diese Verdnderungen begannen immer ir-
gendwie mit der Einsicht, in einem unbedingten Sinne frei zu sein - eben zur
Freiheit verurteilt.

Authentizitit und Uberwindung der Selbsttiduschung

Ein weiteres zentrales Anliegen Sartres ist das Streben nach Authentizitit —
das Bemiihen, ein Leben zu fithren, das den eigenen Werten und Uberzeugun-
gen entspricht, anstatt sich von dufleren Erwartungen und gesellschaftlichen
Normen leiten zu lassen. Demgegentiber steht die Selbsttauschung (mauvai-
se foi), bei der Menschen ihre Freiheit verleugnen und sich hinter sozialen
Rollen oder Umstinden verstecken, um der Verantwortung fiir das eigene
Leben zu entgehen. Ein dhnliches Beispiel ist der oben beschriebene Klient,
der sein Fehlverhalten mit dufleren Einfliissen rechtfertigte und seine eigene
Handlungsfreiheit nicht wahrhaben wollte.

In gewisser Weise stellt das Streben nach Authentizitit im Sinne Sartres den
néchsten Schritt dar. Nach der Anerkennung der eigenen Freiheit — und der
damit verbundenen Verantwortung - folgt das aktive Bemiihen, ein Leben
zu fithren, das den eigenen Uberzeugungen und Werten entspricht. In der
Sozialen Arbeit kénnen Fachkrifte ihre Klienten dabei unterstiitzen, diese
Selbsttauschungen zu durchbrechen und ein authentisches Leben anzustreben.

Ein anschauliches Beispiel ist die Erfahrung meiner Kollegin in derselben
Einrichtung. Sie arbeitete mit einer jungen, alleinerziehenden Frau Anfang 30,
die sich in ihrer Rolle als Mutter sozial isoliert fiihlte. Sie war fest davon tiber-
zeugt, dass ihre beruflichen Ambitionen mit der Geburt ihres Kindes ein fiir
alle Mal begraben waren, obwohl sie iiber ein funktionierendes Netz sozialer
und familidrer Kontakte verfiigte und auch materiell nicht schlecht dastand.
Dennoch glaubte sie, sich zwischen dem Muttersein und der Verwirklichung
anderer lang gehegter Traume entscheiden zu miissen — und hatte sich selbst
das Etikett der aufopfernden Mutter angeheftet.

53

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

Doch meine Kollegin lief§ sich von dieser selbst auferlegten Fassade nicht
tduschen. In vielen, zum Teil sehr intensiven Gesprichen versuchte sie, die
mogliche Selbsttiuschung der Klientin zu thematisieren. Sie stellte Fragen, die
in die Tiefe gingen, die unbequem waren und die Klientin zwangen, ehrlicher
zu sich selbst zu sein - aber ihr auch die Freiheit gaben, anders {iber ihr
Leben nachzudenken. Wollte sie ihre eigenen Bediirfnisse wirklich dauerhaft
zuriickstellen? Oder war diese Selbstaufgabe ein Schutzmechanismus, um sich
nicht mit der Angst vor dem Scheitern auseinandersetzen zu miissen?

Es waren keine einfachen Sitzungen. Es flossen Trénen, es gab Momente der
Stille, in denen die Klientin mit ihren eigenen widerspriichlichen Gefiihlen
kéampfte. Doch allméhlich wurde ihr klar, dass sie sich in eine Rolle gedringt
hatte, die nicht zu ihr passte. Sie erkannte, dass sie sich hinter gesellschaftli-
chen Erwartungen versteckt hatte, um sich der Verantwortung fiir ihr eigenes
Gliick zu entziehen.

Dieser Erkenntnisprozess war der Wendepunkt. Die Klientin begann, kleine
Schritte in Richtung eines authentischeren Lebens zu gehen. Sie besuchte
Fortbildungen, die sie schon lange interessierten, kniipfte neue soziale Kontak-
te und entdeckte ihre Leidenschaft fiir das Zeichnen wieder. Vielleicht klingt
es etwas pathetisch, aber bei ihren Besuchen in unserem Biiro hatte ich den
Eindruck, als sei sie aus einem langen Schlaf erwacht und kénne zum ersten
Mal seit Jahren wieder tief durchatmen.

Die Bedeutung der Beziechung zum Anderen

Wie wir im letzten Kapitel gesehen haben, ist der andere fiir Sartre nicht
nur ein weiteres Individuum in der Welt, sondern eine Macht, die unsere
Selbstwahrnehmung zutiefst beeinflusst. Durch den Blick des anderen werden
wir uns unserer selbst bewusst, nicht selten auf eine Weise, die unsere eigene
Freiheit infrage stellt. Der Andere kann uns objektivieren, uns auf bestimmte
Rollen reduzieren und damit unsere Selbstbestimmung einschrinken.

In meiner Arbeit als Sozialpddagoge in einer betreuten Wohnform habe ich
diese Dynamik mit einem jungen Mann, Tarek (Name gedndert), eindriicklich
erlebt. Er war damals 19 Jahre alt und Sohn marokkanischer Einwanderer.
Auch er war in einem schwierigen sozialen Umfeld aufgewachsen. Stindig
wurde er mit Vorurteilen konfrontiert. In der Schule galt er als Integrations-
verweigerer, auf der StrafSe wurde er von Passanten misstrauisch bedugt und
selbst potenzielle Arbeitgeber schienen in ihm vor allem ein unternehmeri-
sches Risiko zu sehen. Diese stindigen Fremdzuschreibungen préigten Tareks

54

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Selbstbild massiv. Er begann, sich durch die abwertenden Augen der anderen
zu sehen, und zog sich immer mehr zuriick.

In unseren Gesprichen wurde deutlich, wie sehr der Blick der anderen sei-
ne Selbstwahrnehmung beeinflusste. Tarek fiihlte sich wie ein ohnméchtiges
Objekt, das durch die Vorurteile und Erwartungen der Gesellschaft definiert
wird. Er sagte einmal zu mir: ,Egal, was ich tue, ich gehdre sowieso nicht
dazu. Durch diese verinnerlichte Fremdwahrnehmung nahm er seine eigenen
Wiinsche und Ziele nicht mehr ernst und begab sich in eine passive Rolle.

Hier zeigt sich der Unterschied zur Selbsttduschung: Tareks Problem war
nicht, dass er seine eigene Freiheit leugnete, um Verantwortung zu vermeiden.
Vielmehr war es der objektivierende Blick der anderen, der ihn daran hinder-
te, seine Freiheit zu erkennen und zu leben. Er war sich der Verantwortung fiir
sein Leben bewusst, fiihlte sich aber durch die gesellschaftlichen Zuschreibun-
gen in seiner Freiheit eingeschriankt und letztlich entmutigt.

Meine Aufgabe war es, ihm zu helfen, sich von diesem objektivierenden Blick
zu befreien. Ich ermutigte ihn, seine eigenen Werte und Ziele zu erforschen
- unabhingig von den Erwartungen und Vorurteilen anderer. Wir arbeiteten
daran, seine Selbstwahrnehmung zu stirken und die internalisierten Fremdbil-
der in Frage zu stellen.

Ein Schliisselmoment war erreicht, als ich ihm die Frage stellte: ,Wenn es
keine Vorurteile gibe und du ganz fiir dich selbst entscheiden kdnntest, was
wiirdest du mit deinem Leben anfangen?” Diese Frage irritierte ihn zunichst,
da sie zumindest theoretisch die bisherige Macht der anderen iiber sein Selbst-
bild infrage stellte. Doch nach lingerem Nachdenken begann er zu erzdhlen:
von seiner Leidenschaft fiur Musik, seinem Wunsch, Tontechniker zu werden,
und seiner Idee, ein eigenes Tonstudio zu erdffnen. Zu diesem Zeitpunkt war
die Erfiillung dieser Wiinsche voéllig unrealistisch, aber das war auch nicht
wichtig. Es ging um eine Perspektive, zu der er Ja sagen konnte - und nicht um
andere, die ihm ihr Nein entgegenhalten kénnten.

Diese neu gewonnene Perspektive, die wir in vielen Gesprachen kultiviert,
gepflegt und mit immer mehr Details ausgeschmiickt haben, wurde in ihm in
einem befreienden Sinne immer wirksamer. Er erkannte, dass die Meinungen
anderer ihn zwar beeinflussen konnten, aber nicht seine Selbstdefinition be-
stimmen durften. Indem er sich von den objektivierenden Blicken distanzierte,
konnte er seine Freiheit zuriickgewinnen. Viktor Frankl, dem wir spéter in die-
sem Buch noch begegnen werden, sprach in diesem Zusammenhang von der

55

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

Methode der Dereflexion, also der Verschiebung der Aufmerksamkeit: weg von
der Fokussierung auf das Problem - in diesem Fall die Fremdzuschreibungen
- und hin zu einem sinnvollen Wert, in diesem Fall das zukiinftige Tonstudio
in Miinchen-Schwabing.

Fiir die Soziale Arbeit im Allgemeinen bedeutet dies, Klienten dabei zu unter-
stiitzen, die Macht von Fremdzuschreibungen zu erkennen und zu relativieren.
Es geht darum, ihnen zu helfen, ihr Selbstbild nicht mehr ausschlieflich durch
die Augen anderer zu sehen, sondern ihre eigene Subjektivitit und Freiheit zu
entdecken. Diese Arbeit unterscheidet sich von der Bekdmpfung der Selbsttdu-
schung, bei der es darum geht, Klienten aus der Verleugnung ihrer eigenen
Freiheit herauszufithren.

Die Philosophie des Anderen von Sartre zeigt uns in der Sozialen Arbeit, wie
wichtig es ist, die intersubjektiven Beziehungen unserer Klienten zu verstehen
und ihnen Wege aufzuzeigen, sich von einengenden Fremdbildern zu befreien.
Es geht darum, den Einfluss des anderen auf das Selbst zu erkennen und
Strategien zu entwickeln, um die eigene Freiheit — und damit letztlich die
eigene Identitét - zu behaupten.

Fazit

Die Auseinandersetzung mit Jean-Paul Sartres Philosophie der Freiheit in
der Praxis der Sozialen Arbeit zeigt, wie theoretische Konzepte unmittelbare
Relevanz fiir den padagogischen Alltag haben konnen. Durch die Reflexion
tiber Freiheit, Authentizitit und die Beziehung zum Anderen wird deutlich,
dass Klientinnen nicht nur als Empféngerinnen von Hilfe betrachtet werden
sollten, sondern als aktive Gestalterinnen ihres eigenen Lebens.

Die Beispiele aus meiner beruflichen Erfahrung haben hoffentlich verdeut-
licht, wie Sartres unbedingter Freiheitsbegriff Menschen aus Gefiihlen der
Ausweglosigkeit und des Fatalismus herausfiihren kann.

Ich sehe in Sartres existenzialistischem Denken eine konstruktive Orientie-
rung fiir die Soziale Arbeit. Sartre erinnert uns daran, dass jeder Mensch,
unabhingig von seinen Lebensumstinden, die Féhigkeit besitzt, iiber sich
selbst hinauszuwachsen (also de facto seine bisherige Existenz zu transzendie-
ren) und ein authentischeres Leben zu fithren. Fiir Fachkrifte bedeutet dies,
Klientinnen nicht nur zu unterstiitzen, sondern sie auch herauszufordern, ihre
eigene Freiheit zu erkennen und zu nutzen. Die existenzialistische Philosophie
wird so zu einer lebendigen Art, iiber die eigenen Freirdume nachzudenken.

56

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

Das ist wohl auch der Grund, warum Sartre schon zu Lebzeiten eine so grofie
Resonanz hatte und bis heute von Jugendlichen als ,coole Socke“ angesehen
wird.

2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Freiheit versus gesellschaftliche Bedingungen
Wie ldsst sich Sartres Konzept der radikalen Freiheit mit den realen Ein-
schrankungen durch soziale, wirtschaftliche und politische Strukturen ver-
einbaren? Inwiefern kann die Soziale Arbeit dazu beitragen, diesen Wider-
spruch zu adressieren und Klienten dabei unterstiitzen, ihre Freiheit trotz
duflerer Begrenzungen zu erkennen und zu nutzen?

2. Die Rolle der Sozialarbeiterin im Spannungsfeld von Autonomie und
Einflussnahme
Welche ethischen Herausforderungen entstehen fiir Sozialarbeiter, wenn sie
Klienten zur Selbstbestimmung ermutigen, dabei aber gleichzeitig ihre eige-
nen Werte und Uberzeugungen einbringen? Wie kann verhindert werden,
dass die Unterstiitzung unbeabsichtigt zu Bevormundung oder Manipulati-
on fithrt?

3. Kulturelle Vielfalt und individuelle Freiheitskonzepte

Ein Vorwurf an Sartre konnte lauten, dass sein Freiheitskonzept eigentlich
nur in einer individualistischen Gesellschaft wie wir sie in westlichen Indus-
trielaindern antreffen, umsetzbar ist. In welchem Maf3e ist Sartres Verstidnd-
nis von Freiheit universell anwendbar, und wo stof3t es auf kulturelle oder
individuelle Grenzen? Wie kann Soziale Arbeit sensibel mit unterschiedli-
chen Vorstellungen von Freiheit und Verantwortung umgehen, um eine
respektvolle und effektive Unterstiitzung zu gewahrleisten?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Berlin, I. (1969): Four Essays on Liberty. Oxford: Oxford University Press.
Camus, A. (1942): Le Mythe de Sisyphe. Paris: Gallimard.

Camus, A. (1942a): L'Etranger. Paris: Gallimard.

Camus, A. (1947): La Peste. Paris: Gallimard.

de Beauvoir, S. (1949): Le Deuxieme Sexe. Paris: Gallimard.

4 O-Ton des Sohnes einer Kollegin

57

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Freiheit: Jean-Paul Sartre

58

Heidegger, M. (1927): Sein und Zeit. Halle (Saale): Max Niemeyer Verlag.
Jaspers, K. (1932): Philosophie. Band 2: Existenzerhellung. Berlin: Springer.
Kierkegaard, S. (1843): Enten — Eller. Kopenhagen: C. A. Reitzel.
Kierkegaard, S. (1849): Sygdommen til Deden. Kopenhagen: C. A. Reitzel.

Nietzsche, F. (1883): Also sprach Zarathustra: Ein Buch fiir Alle und Keinen.
Chemnitz: Ernst Schmeitzner.

Nozick, R. (1974): Anarchy, State, and Utopia. New York: Basic Books.
Sartre, J.-P. (1938): La Nausée. Paris: Gallimard.

Sartre, J.-P. (1943): ’Etre et le Néant. Paris: Gallimard.

Sartre, J.-P. (1945): Huis Clos. Paris: Gallimard.

Sartre, J.-P. (1946): UExistentialisme est un Humanisme. Paris: Les Editions
Nagel.

Sartre, J.-P. (1994): Der Existentialismu; ist ein Humanismus. In: Sartre,
J.-P.: *Philosophische Schriften I*. Ubers. von T. Konig. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt, S. 125.

Sartre, J.-P. (1960): Critique de la raison dialectique. Paris: Gallimard.

Weiterfiihrende Literatur:

Schoénherr-Mann, H. (2005): Sartre. Philosophie als Lebensform. Miinchen:
C. H. Beck Verlag.

Suhr, M. (2022): Jean-Paul Sartre. Zur Einfiihrung. Hamburg: Junius-Ver-
lag.

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

Der Mensch ist von Natur ein Gemeinschaftswesen, und wer keinen Teil an der
Gemeinschaft haben will oder es nicht nétig hat, weil er sich selbst geniigt, ist
entweder ein Tier oder ein Gott.

Aristoteles®

Gedankenexperiment zum Einstieg: Zwei Dorfer
Nach einer globalen Apokalypse werden die Uberlebenden der
Menschheit in zwei neuen Siedlungen untergebracht. Du (Gliick-
wunsch, du hast Uberlebt) bist eingeladen, dich einer der beiden
anzuschlieRen. Beide Dorfer haben eine klare Vision fiir ihre Gemein-
schaft, aber sehr unterschiedliche Ansatze.

Dorf Harmonia: Das Dorf des gemeinsamen Guten

Die Bewohner von Harmonia glauben, dass das Leben nur in enger
Gemeinschaft wirklich Sinn ergibt. Sie fordern starke soziale Bindun-
gen und erwarten von allen, dass sie aktivam Gemeinwohl| mitarbei-
ten. Private Interessen werden dem gemeinsamen Ziel untergeord-
net, ein harmonisches Leben zu fiihren.

Jeder bekommt, was er braucht, aber nicht unbedingt, was er will.
Entscheidungen werden durch Konsens getroffen, was viel Geduld
erfordert. Wer sich nicht einfligen will, wird sanft, aber auch unnach-
giebig daran erinnert, dass das Wohl der Gemeinschaft an erster
Stelle steht.

Dorf Concordia: Das Dorf des Schutzvertrags

In Concordia glauben die Bewohner, dass der Mensch von Natur aus
eher egoistisch ist und klare Regeln notwendig sind, um Chaos zu
verhindern. Sie schlieBen untereinander einen Vertrag: Jeder erhalt
groRtmagliche Freiheiten, aber nur, solange die gemeinsamen Regeln
eingehalten werden.

Es gibt ein starkes Justizsystem, das VerstoRe hart bestraft, um die
Ordnung zu sichern. Der Fokus liegt nicht auf Gemeinschaft, sondern
darauf, individuelle Interessen in Balance zu halten. Du kannst tun,
was du mochtest — solange es den Rechten anderer nicht schadet.

Welches Dorf wahlst du —und warum?

5 Aristoteles, Politik, Buch I, Kapitel 2 (1253a).

59

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie

Vorstellungen von Gemeinschaft haben sich in der Geschichte der Philo-
sophie vielféltig entwickelt und beeinflussen bis heute unser Verstindnis
vom menschlichen Zusammenleben. Von Aristoteles (384-322 v. Chr.) iiber
Thomas Hobbes (1588-1679) und Immanuel Kant (1724-1804) bis hin zu
Charles Taylor (*1931) - jeder von ihnen hat den Begriff der Gemeinschaft aus
einem anderen Blickwinkel betrachtet. Dabei stehen ihre Theorien in einem
durchaus widerstreitenden Verhiltnis zueinander. Es sind die Unterschiede
im Menschenbild, in der Rolle des Einzelnen in der Gemeinschaft und in
der Auffassung von Freiheit und Zwang, die ihre Ansichten voneinander un-
terscheiden - und in anderer Hinsicht wiederum ergdnzen. Aber der Reihe
nach.

Aristoteles betrachtete die Gemeinschaft in Form des altgriechischen Stadt-
staates, der Polis, als die natiirliche Lebensform des Menschen. Er bezeichnete
den Menschen als ,,zoon politikon” (Politik I, 2, 1253a3), ein von Natur aus so-
ziales Wesen, das nur in der Gemeinschaft seine wahre Bestimmung und sein
Potenzial entfalten kann. Die Gemeinschaft ist fiir Aristoteles nicht lediglich
eine Zweckgemeinschaft, die aus pragmatischen Griinden besteht, sondern der
Raum, in dem der Mensch seine sittlichen Fahigkeiten, seine Vernunft und
seine Tugendhaftigkeit entwickelt - also im Grunde sein ganzes Menschsein.
Nur in der Gemeinschaft kann der Mensch das erreichen, was Aristoteles Eu-
daimonia nennt — oft mit Gliickseligkeit oder vollkommenem Gliick tibersetzt.
Dieses gute, gelingende Leben wird durch die Verwirklichung der Tugenden in
der Gemeinschaft erreicht (Nikomachische Ethik I, 7, 1097b22-1098a20).

In seinem einflussreichen Werk Leviathan (1651) entwirft Thomas Hobbes
(1588-1679) die diistere Vision eines vorstaatlichen Naturzustands des Men-
schen. In dieser hypothetischen Ara vor der Etablierung gesellschaftlicher
Strukturen und staatlicher Autoritit existieren weder festgeschriebene Gesetze
noch eine tibergeordnete Regierung oder ein gemeinsames ethisches Funda-
ment. Der Mensch ist in seiner fundamentalen Isolation primér auf sein indi-
viduelles Uberleben ausgerichtet. Hobbes charakterisiert diese urspriingliche
Konstellation als einen universellen Kriegszustand (bellum omnium contra
omnes), in dem die Existenz des Einzelnen von grofier Unsicherheit und
Entbehrung geprigt ist — oder, wie es im 13. Kapitel des Leviathan heifit:
sTausendfaches Elend; Furcht, gemordet zu werden, stiindliche Gefahr, ein
einsames, kiimmerliches, rohes und kurz dauerndes Leben.”

60

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie

Um sich aus diesem Zustand permanenten Chaos und existentieller Bedro-
hung zu befreien, schlieffen die Individuen einen Gesellschaftsvertrag. Durch
diesen Akt tibertragen sie ihre urspriingliche, unbeschrénkte Freiheit auf einen
Souveran oder eine staatliche Instanz, die als hochste Macht die Gewahrleis-
tung von Frieden und Sicherheit {ibernimmt. Im Gegensatz zur aristotelischen
Konzeption, die Gemeinschaft als eine dem Menschen innewohnende Nei-
gung betrachtet, konstituiert sich die Gemeinschaft bei Hobbes somit ledig-
lich als eine Art Notgemeinschaft. Sie entsteht als ein rational kalkulierter
Schutzmechanismus gegen die destruktiven Implikationen eines ungeziigelten,
primir egoistischen Strebens — mithin als das geringere Ubel gegeniiber dem
Zustand der Anarchie.

Charles Taylor bietet eine Perspektive, die sowohl eine fundamentale Kritik
am liberalen Individualismus als auch eine umfassende Wertschétzung der
Gemeinschaft beinhaltet. In einem seiner Biicher (Taylor 2001) argumentiert
er, dass der Liberalismus den Menschen vornehmlich als autonomes Indi-
viduum betrachtet, das unabhidngig von sozialen Bindungen seine eigenen
Ziele verfolgt. Sein eigener Ansatz, der dem sogenannten Kommunitarismus
zugeordnet wird, stellt hingegen die Gemeinschaft in den Vordergrund. Hier
zeigt sich die Ndhe zum aristotelischen Denken. Fiir Taylor ist der Mensch
untrennbar mit seiner Gemeinschaft verbunden. Unsere Uberzeugungen,
Wertvorstellungen und unser Selbstverstindnis sind demnach keine isolierten
Produkte eines unabhéngigen Geistes, sondern das Ergebnis eines komplexen
kulturellen und sozialen Geflechts, in das wir von Geburt an eingebettet sind.
Gemeinschaft ist fur Taylor deshalb nicht nur der Ort, an dem wir leben,
sondern auch der lebendige Raum, in dem wir unsere Identitit entfalten,
unsere Wertvorstellungen pragen und uns als Menschen iiberhaupt erst selbst
begreifen konnen.

Ein anschauliches Beispiel hierfiir ist die Rolle der Sprache (vgl. Taylor 2017):
Wir erlernen nicht nur Worter und Grammatikregeln, sondern ibernehmen
mit der Sprache auch kulturelle Eigenheiten, Denkweisen und Werte unserer
Gemeinschaft. Durch die Sprache werden wir Teil einer historischen und
kulturellen Tradition, die unser Denken und Fiihlen formt - oft, ohne dass wir
uns dessen bewusst sind.

Taylors Perspektive hat betrdchtliche Konsequenzen fiir unser Verstindnis
von Freiheit und Individualitit. Wéhrend der Liberalismus Freiheit oft als
Abwesenheit von dufleren Zwingen definiert, sieht Taylor Freiheit als etwas,
das nur innerhalb eines gemeinschaftlichen Rahmens sinnvoll ist. Ohne die

61

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

moralischen und kulturellen Bezugspunkte unserer Gemeinschaft wéiren wir
orientierungslos und unfihig, sinnvolle Entscheidungen zu treffen oder ein
erfiilltes Leben zu fiihren — damit wiirde auch der Begriff der Freiheit seine
Giiltigkeit verlieren. Auch hier kniipft Taylor an Aristoteles an. Doch er geht
auch iiber den antiken Philosophen hinaus, indem er die Herausforderungen
der modernen Gesellschaft in den Blick nimmt. Er kritisiert den liberalen In-
dividualismus dafiir, den Menschen als losgeldstes Atom zu betrachten, unab-
héngig von sozialen Beziehungen. Indem der Liberalismus die Gemeinschaft
auf ein reines Zweckbiindnis reduziert, iibersieht er die moralischen und iden-
titatsstiftenden Aspekte, die erst durch soziale Interaktion entstehen. Wahrend
Aristoteles die Gemeinschaft als natiirlichen Rahmen ansah, der dem Men-
schen vorgegeben ist, betont Taylor die Notwendigkeit, Gemeinschaft aktiv zu
gestalten und stdndig neu zu verhandeln - besonders in einer pluralistischen
Gesellschaft.

Der Kommunitarismus fordert daher ein Umdenken: Anstatt die Gemein-
schaft als Einschrinkung der individuellen Freiheit zu betrachten, sollten
wir sie als Bedingung fiir ein authentisches und erfiilltes Leben begreifen.
Gemeinschaft bietet uns nicht nur Schutz und Sicherheit, sondern auch die
Moglichkeit, unsere Fahigkeiten zu entfalten, Werte zu teilen und gemeinsam
nach dem Guten zu streben.

Auch Immanuel Kants Philosophie bietet eine eigene Perspektive auf das
Verhiltnis von Individuum und Gemeinschaft. Fir ihn steht die Autonomie
des Individuums im Zentrum. Der Mensch ist fiir ihn ein vernunftbegabtes
Wesen, das sich durch die Fahigkeit auszeichnet, sich selbst moralische Geset-
ze zu geben. Dieses Prinzip werden wir im nichsten Kapitel als kategorischen
Imperativ kennenlernen. Dieser Imperativ fordert, dass wir nur nach Maxi-
men handeln sollen, die wir zugleich als allgemeines Gesetz wollen konnen.
Moralisches Handeln basiert somit auf universellen Prinzipien, die durch die
Vernunft erkannt und anerkannt werden. Kant entwickelt diese Ideen ausfiihr-
lich in seiner ,,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten” (1785).

In Bezug auf die Gemeinschaft bedeutet dies, dass die soziale Ordnung nicht
auf natiirlichen Gegebenheiten oder individuellen Interessen beruht, sondern
auf der freiwilligen Anerkennung moralischer Gesetze durch autonome Indivi-
duen. Gemeinschaft entsteht bei Kant aus der Zusammenkunft freier, verniinf-
tiger Menschen, die einander als Zwecke an sich behandeln und nicht als
Mittel zum Zweck. Die Gemeinschaft ist hier also kein vorgegebener Rahmen,
sondern das Ergebnis der moralischen Selbstgesetzgebung jedes Einzelnen.

62

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie

Fassen wir also zusammen: Wiahrend Aristoteles den Menschen als von Natur
aus soziales Wesen betrachtet, dessen Erfiillung im Gemeinschaftsleben liegt,
betont Kant die individuelle Vernunft und die daraus resultierende morali-
sche Pflicht. Gemeinschaft ist fiir Kant somit kein Naturzustand, sondern
ein moralisches Ideal, das durch die Anwendung der Vernunft erreicht wird.
Im Gegensatz zu Hobbes, der den Naturzustand als Krieg aller gegen alle
beschreibt und die Gemeinschaft als notwendigen Schutzmechanismus sieht,
setzt Kant auf die moralische Gesetzgebung des Einzelnen. Wihrend Hobbes’
Vorstellung von Gemeinschaft auf Angst und Machtiibertragung basiert, griin-
det Kants Gemeinschaft auf Freiheit und moralischer Autonomie. Charles
Taylor schliellich betont die Einbettung des Individuums in kulturelle und
soziale Kontexte und sieht die Gemeinschaft als konstitutiv fiir die Identitét
des Einzelnen. Kant wiirde dem entgegenhalten, dass moralische Prinzipien
universell und unabhingig von kulturellen und sozialen Bedingungen gelten.
Fiir ihn ist Gemeinschaft das Ergebnis der gemeinsamen Anerkennung dieser
universellen Moralgesetze und nicht ihrer kulturellen Prigung. Kants Sicht-
weise verbindet somit die Autonomie des Individuums mit der Idee einer
moralischen Gemeinschaft, die aus der freien Entscheidung verniinftiger Men-
schen entsteht. Gemeinschaft ist bei ihm weder eine natiirliche Gegebenheit
noch ein simples Mittel zum Zweck (wie etwa bei Hobbes), sondern ein mora-
lisches Ziel, das durch die Vernunft aller Individuen gemeinsam verwirklicht
wird.

Gerade fiir die Soziale Arbeit ist die Vorstellung von Aristoteles von beson-
derer Relevanz und Interesse. Die Vorstellung, dass der Mensch erst in der
Gemeinschaft zu seiner vollen Entfaltung gelangt, ist kompatibel mit einem
Verstandnis der Sozialen Arbeit, das nicht nur auf die Linderung von Notlagen
abzielt, sondern Menschen generalistisch in ihrer Lebensfiihrung unterstiitzen
will, wie es die internationale Definition der Sozialen Arbeit implizit fordert.
Der Mensch ist dabei seinem Wesen nach kein isoliertes Individuum, wie es
bei Hobbes der Fall ist, sondern ein Wesen, das seine Potenziale nur in Inter-
aktion mit anderen entfalten kann. Eine auf Aristoteles gestiitzte Soziale Arbeit
erkennt an, dass das Wohl des Einzelnen eng mit dem Wohl der Gemeinschaft
verbunden ist. Aristoteles erinnert uns daran, dass wahre soziale Gerechtigkeit
nicht nur in der Befriedigung materieller Bediirfnisse besteht, sondern auch
darin, den Menschen die Méglichkeit zu geben, ein erfiilltes und tugendhaftes
Leben in einer unterstiitzenden Gemeinschatft zu fithren.

Daher erscheint es sinnvoll, Aristoteles‘ Position im Folgenden naher zu be-
trachten, denn in einer Zeit, in der soziale Isolation, individueller Wettbewerb

63

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

und der Verlust gemeinschaftlicher Werte zumindest gefiihlt immer deutlicher
zutage treten, konnten seine Gedanken durchaus erhellend wirken.

3.2. Aristoteles: Biografie und historischer Kontext

Aristoteles wurde im Jahr 384 v. Chr. in Stageira, einer kleinen Stadt auf der
nordgriechischen Halbinsel Chalkidike, geboren. Er wuchs in wohlhabenden
Verhiltnissen auf. Sein Vater, Nikomachos, war Arzt und méglicherweise Leib-
arzt des makedonischen Konigs Amyntas III. Im Alter von siebzehn Jahren
ging Aristoteles nach Athen, um an der berithmten Akademie Platons zu
studieren, die dieser erst kurz zuvor eroffnet hatte (und die - von kiirzeren
Unterbrechungen abgesehen - gut 900 Jahre existierte). In dieser intellektuel-
len Hochburg blieb er zwanzig Jahre lang, lernte, forschte und diskutierte.
Obwohl Aristoteles stark von den Ideen seines Lehrers beeinflusst war, begann
er allméhlich, eigene Wege zu gehen. Wihrend sich Platon auf metaphysische
Ideen konzentrierte, wandte sich Aristoteles der konkreten, empirischen, er-
fahrbaren Welt zu. Mit anderen Worten: Platon glaubte, dass wahres Wissen
aus der Betrachtung hoherer Ideen komme, die tiber das sichtbare Universum
hinausgingen. Aristoteles hingegen vertrat die Ansicht, dass wir die Welt am
besten verstehen, wenn wir das untersuchen, was wir direkt sehen und erfah-
ren kénnen.

Diese grundlegenden Unterschiede zwischen Platon und seinem Schiiler Aris-
toteles wurden kiinstlerisch in Raffaels berithmtem Fresko Die Schule von
Athen dargestellt. Im Zentrum des zwischen 1509 und 1511 entstandenen Ge-
maldes, das viele der groflen Denker der Antike versammelt, stehen Platon
und Aristoteles. Platon zeigt mit dem Finger zum Himmel - ein Symbol fiir
seine Philosophie der transzendenten Ideenwelt. Aristoteles hingegen zeigt mit
der Handfldche nach unten auf die Erde, um seinen Fokus auf die empirische,
beobachtbare Welt zu unterstreichen.

Nach Platons Tod verlief3 Aristoteles Athen und ging nach Assos in Kleinasien,
wo er unter der Schirmherrschaft von Hermias von Atarneus arbeitete. Spéter
zog er nach Mytilene auf der Insel Lesbos, wo er zusammen mit seinem
Schiiler Theophrast biologische Forschungen betrieb. Im Jahr 343 v. Chr.
erhielt er eine Einladung von Konig Philipp II. von Makedonien, dessen
Sohn Alexander, den spiteren Alexander den Grofden, zu unterrichten. Diese
Position bot Aristoteles die Moglichkeit, seine philosophischen Ideen, insbe-
sondere in den Bereichen Ethik und Politik, an einen zukiinftigen Herrscher

64

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2. Aristoteles: Biografie und historischer Kontext

weiterzugeben. Die enge Beziehung zu Alexander und seine Erfahrungen am
makedonischen Hof beeinflussten seine Ansichten iiber Politik und Staatsfiih-
rung nachhaltig.

Nach seiner Riickkehr nach Athen griindete Aristoteles seine eigene Schule,
das Lykeion. Sie entwickelte sich rasch zu einem Zentrum des Lernens und
Forschens, in dem er eine beeindruckende Fiille von Schriften zu Themen wie
Biologie, Physik, Ethik, Politik und Metaphysik verfasste. Da Aristoteles seine
Schiiler oft wihrend des Gehens unterrichtete, wurden sie spéter Peripatetiker
genannt — vom griechischen peripatéin, was ,umhergehen” bedeutet. Diese
Schule unterschied sich methodisch von Platons Akademie, indem sie starker
auf Beobachtung, Systematik und praktische Wissenschaft setzte.

Dabei legte Aristoteles den Grundstein fiir die systematische Einteilung der
Wissenschaften, indem er das Wissen in unterschiedliche Fachgebiete gliederte
und definierte. Diese klare Strukturierung - die Unterscheidung zwischen
theoretischen, praktischen und produktiven Wissenschaften - bildet bis heute
die Grundlage unserer Differenzierung wissenschaftlicher Disziplinen. Aus
diesem Grund gilt Aristoteles manchen heute als der Lehrer des Abendlandes
(vgl. Flashar 2013).

Nicht nur seine Reisen und Begegnungen, sondern auch sein Fremdsein in
Athen prégten sein Denken: Als Nicht-Athener und aufgrund seiner langen
Abwesenheit von der Stadt hatte Aristoteles einen differenzierten Blick auf die
griechische Polis, also die Stadtstaaten, die das politische und gesellschaftliche
Zentrum des griechischen Lebens bildeten. Dieser Blick erméglichte es ihm,
politische und gesellschaftliche Strukturen nicht als naturgegeben hinzuneh-
men, sondern sie analytisch zu durchdringen und zu hinterfragen.

Die Zeit, in der Aristoteles lebte, war eine Zeit grofler politischer Umbrii-
che. Die Expansion des Makedonischen Reiches unter Philipp II. und spa-
ter unter Alexander dem Grofien verdnderte die bekannte griechische Welt
grundlegend. Diese Erfahrungen spiegeln sich in seinen Uberlegungen zum
politischen Gemeinwesen wider. Seine Schriften iiber Politik und Ethik sind
das Ergebnis seiner Beobachtungen und Erfahrungen in einer sich rasch ver-
dndernden Welt.

Aristoteles starb im Jahr 322 v. Chr. in Chalkis auf Euboda, nachdem er Athen
aufgrund der aufkommenden antimakedonischen Stimmung verlassen hatte.
Doch sein Tod markierte keineswegs das Ende seines Denkens. Zwar gingen
viele seiner Schriften im Laufe der Jahrhunderte verloren oder wurden nur

65

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

fragmentarisch iiberliefert, doch insbesondere in der islamischen Welt fanden
sie Uber 1000 Jahre spiter eine neue Heimat. Ab dem 8. Jahrhundert n.
Chr. wurden seine Werke dort intensiv studiert und kommentiert. Denker
wie Avicenna (arabisch: Ibn Sina, ca. 980-1037) und Averroes (arabisch: Ibn
Rushd, 1126-1198) spielten eine entscheidende Rolle bei der Bewahrung und
Weiterentwicklung seiner Philosophie. Ohne sie wiére das epochale Erbe des
Aristoteles womdglich fiir immer verloren gegangen.

Im 12. Jahrhundert gelangten die Schriften des Aristoteles schliefSlich durch
arabische Ubersetzungen und Kommentare zuriick nach Europa. Im Mittelal-
ter wurden sie erneut rezipiert und insbesondere durch Gelehrte wie Thomas
von Aquin mit christlichem Gedankengut verkniipft. Damit legten sie den
Grundstein fiir die abendldndische Philosophie und Wissenschaft. Aristoteles’
Einfluss reicht also weit iiber seine Lebenszeit hinaus: Er prégt bis heute unser
Wissenschaftsverstandnis, die Geistesgeschichte insgesamt und letztlich auch
die Art und Weise, wie wir heute tiber die Welt nachdenken.

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Im Folgenden mdochte ich vier zentrale Begriffe ndher beleuchten, die uns
dann im Zusammenspiel Aristoteles® Verstindnis von Gemeinschaft deutlich
machen werden. Diese vier Begriffte—Polis, Zoon politikon, Eudaimonia und
Areté —sind dabei untrennbar miteinander verbunden, wie sich gleich zeigen
wird.

Der erste Begriff, dem wir uns zuwenden (Polis), ist streng genommen kein
philosophischer Terminus - insofern wire es irrefithrend, ihn hier als zen-
trale Idee im Denken des Aristoteles einzufiihren. Dennoch bildet er eine
zentrale historische Voraussetzung fiir seine Uberlegungen zur Bedeutung von
Gemeinschaft.

Polis bezeichnet die im antiken Griechenland vorherrschende politische Orga-
nisationsform, die man im Deutschen am ehesten mit Stadtstaat Uibersetzen
wiirde — wobei dieser Begriff nur bedingt passt: Moderne Stadtstaaten wie
Berlin, Bremen oder Hamburg sind weder in ihrer Gréfle noch in ihrer poli-
tischen Struktur oder ihrer Funktion innerhalb eines Nationalstaats mit den
antiken Poleis vergleichbar.

Die Polis entstand ab dem 8. Jahrhundert v. Chr. als zentrale Form sozia-
ler und politischer Ordnung. Aus clan- und stammesbasierten Verbanden

66

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

entwickelten sich autonome Stadtstaaten mit eigenen Gesetzen, politischen
Institutionen und kultureller Identitit. Diese Gemeinwesen waren keine blo-
Ben (An)siedlungen, sondern politische Korperschaften, die das Leben ihrer
Biirger in nahezu allen Bereichen pragten. Eine Polis umfasste sowohl die
stadtische Kernregion als auch das angrenzende Umland und bildete eine
weitgehend autarke Einheit, die sich selbst regierte und verteidigte.

Fiir Aristoteles stellte die Polis die hochste und zugleich natiirlichste Form
menschlicher Gemeinschaft dar. Er sah in ihr das Endstadium einer Entwick-
lung, die von der Familie éiber das Dorf zur politischen Ordnung fiihrt. In der
Polis, so seine Uberzeugung, kann der Mensch sein volles Potenzial entfalten
- nicht nur als soziales, sondern als moralisches und politisches Wesen. Sie
bietet den Raum fiir Bildung, Charakterbildung, gemeinsames Handeln und
gerechte Gesetzgebung. Nur wer in einer Polis lebt, kann laut Aristoteles ein
wahrhaft gutes und erfiilltes Leben fiihren.

Allerdings war die Polis keine einheitliche Staatsform. Manche wurden demo-
kratisch regiert, andere oligarchisch oder monarchisch. Aristoteles lebte selbst
lange in Athen, einer Polis, die im 4. Jahrhundert v. Chr. nach mehreren
Umbriichen formal demokratisch verfasst war. Dennoch stand er der Demo-
kratie mit einer gewissen Skepsis gegeniiber. Zwar erkannte er das politische
Potenzial vieler einfacher Biirger an, fiirchtete aber, dass eine Herrschaft der
Mehrheit leicht in Eigennutz und Instabilitit umschlagen konne. Deshalb
bevorzugte er die Politie — eine ausgewogene Mischform zwischen Demokratie
und Oligarchie, getragen von einem breiten Mittelstand. Fiir Aristoteles war
entscheidend, dass politische Herrschaft dem Gemeinwohl dient, nicht blof3
den Interessen weniger oder vieler.

Wir kénnen an dieser Stelle festhalten, dass die Polis fiir Aristoteles — unab-
hingig von ihrer konkreten Verfassungsform - eine ideale politische Einheit
zur Entfaltung des Menschen darstellte: grofier als die Familie oder das Dorf,
aber iiberschaubar genug, um aktives politisches Handeln, Verantwortung und
gegenseitige Anerkennung zu ermdéglichen.

Zoon politikon

Aristoteles bezeichnet den Menschen als zoon politikon — ein Ausdruck, der
mehr umfasst, als es zunachst scheint. Zoon bedeutet einfach ,Lebewesen®
und macht deutlich, dass der Mensch Teil der belebten Natur ist — wie Tiere,
Pflanzen, alles, was lebt. Doch anders als andere Tiere ist der Mensch nicht al-
lein durch Instinkte gesteuert: Er verfiigt iiber logos, also tiber Vernunft, Spra-

67

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

che, Urteilskraft. Und diese Fahigkeiten entwickeln sich nicht im Riickzug,
sondern im Zusammenleben mit anderen. Erst in der Gemeinschaft entfaltet
der Mensch das, was ihn zum Menschen macht - Gerechtigkeitssinn, Tugend,
Verantwortung.

Dass Aristoteles gerade das Wort zoon wihlt, ist kein Zufall. Der Mensch
ist fiir ihn kein reiner Geist, sondern ein leibliches Wesen mit natiirlichen Be-
diirfnissen: nach Nahrung, Schutz, Fortpflanzung. All das teilt er mit anderen
Lebewesen. Was ihn unterscheidet, ist sein Drang, mehr zu wollen als blofles
Uberleben - und seine Fahigkeit, iiber sich selbst und das gemeinsame Leben
nachzudenken. Allein kann er das nicht. Nur in der Gemeinschaft kann er zu
dem werden, was seiner Natur entspricht.

Gemeinschaft ist fiir Aristoteles deshalb keine pragmatische Notlosung, son-
dern eine Grundbedingung des Menschseins. Wer sich ihr entzieht, lebt ent-
weder wie ein Tier, das nur seinen Trieben folgt — oder wie ein Gott, der iiber
menschliche Maf3stibe hinausgeht. In beiden Fillen verfehlt er seine eigene
Lebensform. Denn Menschsein heif3t fir Aristoteles, nicht nur mit anderen zu
leben, sondern sich in der Gemeinschaft zu bewahren: durch politisches Han-
deln, durch Mitgestaltung, durch das Ringen um das Gute. Wer das verweigert,
verkiimmert — nicht biologisch, aber geistig und moralisch.

Eudaimonia und Areté

Nachdem wir die Bedeutung der Polis und des Menschen als zoon politikon
betrachtet haben, wenden wir uns nun einem Begriff zu, der eng damit ver-
kniipft ist: Eudaimonia. Wie schon erwdhnt wird dieser Begriff mit ,,Gliickse-
ligkeit* tibersetzt — doch was Aristoteles meint, hat wenig mit momentaner
Freude oder bloflem Wohlbefinden zu tun. Eudaimonia bezeichnet ein gliick-
volles Erleben, das als Konsequenz eines Lebens erfolgt, in welchem Vernunft
und Tugend im vollen Einklang stehen. Es ist das hochste Ziel menschlichen
Strebens.

Dabei versteht Aristoteles Eudaimonia nicht als Zustand, den man einmal er-
reicht und dann dauerhaft besitzt. Sie ist vielmehr eine bestimmte Lebensweise
- eine dynamische Praxis, die sich in wiederholtem, bewusstem Handeln be-
wihrt. Eudaimon ist nicht, wer einmal Gliick hatte, sondern wer sich iiber die
Zeit hinweg als tugendhafter Mensch erweist. In diesem Sinne unterscheidet
sich Eudaimonia grundlegend von modernen Vorstellungen von Gliick, die oft
an Emotionen, dufSere Umstande oder personlichen Erfolg gekniipft sind.

68

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Aristoteles betont, dass Zufall (tyche) wenig mit einem gelungenen Leben zu
tun hat. Ein Lottogewinn mag kurzfristig Freude bringen, aber er fiihrt nicht
zur tiefgreifenden Erfiillung, die Eudaimonia meint. Auch Lust und Wohl-
stand konnen Bestandteile eines guten Lebens sein - doch sie sind niemals
sein Ziel. Die Vorstellung, dass das hochste Gut im Lustempfinden liege, wie
es etwa die Kyniker oder Epikureer nahelegten, lehnt Aristoteles entschieden
ab. Ebenso wenig sieht er Reichtum als Selbstzweck: Besitz kann hilfreich sein,
aber nur, wenn er in den Dienst eines tugendhaften Lebens gestellt wird.

Fiir Aristoteles hangt Eudaimonia untrennbar mit der Entfaltung dessen zu-
sammen, was den Menschen ausmacht. Jeder Mensch besitzt ein eigenes
ergon, eine ihm eigene Funktion - und diese besteht in der Fahigkeit zur
Vernunft. Eudaimonia verwirklicht sich also dort, wo der Mensch sein ergon
erfiillt: durch verniinftiges, tugendhaftes Handeln. Der Weg zum guten Leben
fithrt deshalb iiber die areté — die Tugend. Ohne sie bleibt das Leben fragmen-
tarisch, unstimmig, innerlich unvollendet.

Wiahrend Eudaimonia das hochste Ziel menschlichen Strebens ist, beschreibt
Areté bzw. Tugendhaftigkeit die Eigenschaften und Haltungen, die notwendig
sind, um dieses Ziel zu erreichen. Aristoteles versteht darunter keine abstrakte
moralische Perfektion, sondern die Fahigkeit, in jeder Situation das angemes-
sene Verhalten zu wiéhlen. Dies geschieht durch die Einhaltung der mesotes
(Mitte), also der Balance zwischen Extremen. Tugendhaftigkeit ist weder das
iibermaflige Streben nach etwas noch das vollige Vermeiden, sondern der
kluge Mittelweg.

Zu den wichtigsten Tugenden zahlt Aristoteles:

m Mut (andreia) — die Mitte zwischen Feigheit und Tollkithnheit

m Besonnenheit (sophrosyne) - die Mitte zwischen Ausschweifung und
Stumptheit

m Freigiebigkeit (eleutheriotes) — die Mitte zwischen Geiz und Verschwendung

m GrofSziigigkeit oder Edelmut (megaloprepeia) - die Mitte zwischen Kleinlich-
keit und Prunksucht

m Hochherzigkeit oder Grofsherzigkeit (megalopsychia) - die Mitte zwischen
Kleinmut und Uberheblichkeit

m Milde oder Sanftmut (praotes) — die Mitte zwischen Jahzorn und Gefiihllo-
sigkeit

m Wahrhaftigkeit (aletheia) — die Mitte zwischen Prahlerei und falscher Be-
scheidenheit

69

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

m Freundlichkeit oder Hoflichkeit (philia) - die Mitte zwischen Schmeichelei
und Riipelhaftigkeit

m Gerechtigkeit (dikaiosyne) — oft als uibergeordnete Tugend betrachtet, die
jedem das Seine gibt

m Klugheit (phronesis) — praktische Weisheit, die hilft, in jeder Situation das
Richtige zu tun

Diese Tugenden sind nicht angeboren, sondern miissen durch bestindige
Ubung entwickelt werden — genau wie ein Handwerker seine Fihigkeiten nur
durch regelméfiiges Arbeiten erhalt bzw. verbessert.

Die Gemeinschaft als Ndhrboden der Tugend

Auch Tugend kann nach Aristoteles nicht im luftleeren Raum existieren. Sie
entfaltet sich in der Gemeinschaft, in der Polis. Hier findet der Mensch die
Bithne, auf der er seine Tugenden erproben und weiterentwickeln kann.
Durch den Austausch mit anderen, durch gemeinsame Herausforderungen
und geteilte Ziele wichst er tiber sich hinaus. Wie eine Lauferin, die durch den
Wettkampf mit anderen schneller wird, verfeinert der Mensch seine Tugenden
in der Interaktion mit seinen Mitmenschen.

Die Eudaimonia des Einzelnen strahlt zugleich auf die Polis aus. Ein tugend-
hafter Biirger fordert das Gemeinwohl, inspiriert andere und trégt zu einer
harmonischen Gesellschaft bei. So entsteht ein wechselseitiger Prozess: Durch
Tugend gelangt man zu einem gelingenden Leben, und dieses wiederum berei-
chert die Gemeinschaft, die ihrerseits den Nahrboden fiir weitere Tugendent-
wicklung bildet.

Aristoteles® Ethik ist bis heute eine der einflussreichsten philosophischen Re-
flexionen iiber das gelingende Leben. Seine Betonung der Tugend als Praxis,
der Bedeutung von Gemeinschaft und der Notwendigkeit klugen Abwiégens
(phronesis) liefert weiterhin wertvolle Impulse fiir die Ethik und das Nachden-
ken tiber individuelle und gesellschaftliche Verantwortung.

Wie aus der philosophischen Hinfithrung zu den unterschiedlichen Bedeu-
tungszuschreibungen, die die Philosophie im Laufe ihrer Geschichte hervorge-
bracht hat, deutlich geworden sein sollte, kann man Aristoteles‘ Verstindnis
als eine von zwei Grundpositionen bezeichnen, wobei die andere vielleicht am
trefflichsten als liberales Verstindnis bezeichnet werden konnte. Diese beiden
Positionen, die sich immer auch in jedem demokratischen Parteienspektrum

70

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3. Zentrale Begriffe und Ideen

abbilden lassen, mochte ich hier kurz (und zugegebenermaflen auch etwas

plakativ) tabellarisch gegeniiberstellen.

Liberales Verstindnis von

Aristotelisches Verstindnis von

Merk-
mal Gemeinschaft Gemeinschaft
Betonung der individuellen Der Mensch ist von Natur aus ein
Grund Freiheit und Autonomie, Staat | politisches Wesen, Gemeinschaft
merk als neutraler Schiedsrichter, frei- | als nattirlicher und notwendiger
male willige Zusammenschliisse von | Zustand, Staat als moralische In-
Individuen, Vielfalt an Lebens- | stitution, Fokus auf das Gemein-
entwiirfen und Uberzeugungen | wohl und die Tugendentwicklung
Hoher Grad an personlicher Forderung des Gemeinwohls,
Vorzii Freiheit, Vielfalt und Pluralis- Entwicklung moralischer und
. mus, Schutz der individuellen | intellektueller Tugenden, aktive
8 Rechte, Freiheit, personliche Le- | Biirgerbeteiligung, gemeinschaft-
bensziele zu verfolgen liches Verantwortungsgefiihl
Gefahr d ialen Isolation,
clanr aer so.zra en sotation Gefahr des Paternalismus, Ein-
. 1. | weniger gemeinschaftliches Ver- . o
Mogli- . schrankung der individuellen
antwortungsgefiihl, Mangel an R
che . o Freiheit, Uberbetonung der kol-
..., | moralischer Orientierung durch .
Kritik- o . |lektiven Werte auf Kosten der
den Staat, Schwierigkeiten bei . .
punkte < . personlichen Autonomie, Poten-
der Forderung des Gemein- e S . .
zial fur staatliche Ubergriffigkeit
wohls
Moelich hlissi -
oglcie Vérnac ASSIBUNE 8™ potenzieller Verlust der individu-
meinschaftlicher Werte und so- . ..
. . . ellen Vielfalt, Risiko der Indok-
Nach- | zialer Kohision, schwéchere trinierune. beerenzte persénliche
teile moralische Erziehung, Risiko & €8 p

der Ungleichheit und des Egois-
mus

Freiheit, Gefahr der Unterdru-
ckung abweichender Meinungen

Warum nun dieser Vergleich? Ich denke, dass es wichtig ist, Aristoteles® Vor-

stellungen einzuordnen. Seine schliissigen philosophischen Begriindungen fiir
die Bedeutung von Gemeinschaft diirfen uns als Philosophierende nicht dazu
fithren, eventuelle Schwachstellen, Ambivalenzen und Widerspriiche zu igno-
rieren. Es gibt gute Griinde, die grundlegenden Zielsetzungen der sozialen Ge-
rechtigkeit durch Wertschitzung von Gemeinschaft (wie wir sie bei Aristoteles
oder Taylor finden) nicht gegen liberale Konzeptionen wie jene von Thomas

Al

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

Hobbes auszuspielen. Hobbes stellt die Bedeutung der individuellen Freiheit
und die Skepsis gegeniiber einem Zuviel an (staatlicher) Gemeinschaft heraus.
Vielmehr haben beide Positionen ihre Berechtigung, und die Geschichte zeigt
uns, dass in funktionierenden Demokratien immer das eine gegeniiber dem
anderen abgewogen und austariert werden muss. Schwenkt das Pendel nim-
lich zu stark in eine Richtung aus, bekommen wir es entweder mit staatlichen
Totalitarismen (bei einer Uberbetonung der Gemeinschaft) oder mit Anar-
chismen (bei einer Uberbetonung individueller Freiheit) zu tun.

3.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Aristoteles’ Uberzeugung, dass der Mensch von Natur aus ein soziales und
politisches Wesen ist, erweist sich fiir die Soziale Arbeit intuitiv als naheliegen-
der und ankniipfungsfihiger als das pragmatisch-defensive Gemeinschaftsver-
stindnis eines Thomas Hobbes. Aristoteles’” Sichtweise zeigt uns, dass mensch-
liches Wohlergehen nicht losgelost von sozialer Eingebundenheit betrachtet
werden kann. Auch in der Sozialen Arbeit erkennen wir diese Bedeutung als
fundamental an. Dies zeigt sich beispielsweise im klassischen methodischen
Dreiklang aus Einzelfallarbeit, Gruppenarbeit und Gemeinwesenarbeit. Men-
schen sind stets in einen sozialen Kontext eingebunden - sei es in der Familie,
im Freundeskreis, in der Nachbarschaft oder im weiteren gesellschaftlichen
Umfeld. Die Forderung und Stirkung von Gemeinschaften ist in diesem me-
thodischen Dreiklang immer, zumindest indirekt, mit im Fokus.

Die Tugendethik als Orientierung in der Praxis der Sozialen Arbeit?

Aristoteles” Vorstellung, dass Tugenden wie Gerechtigkeit, Tapferkeit und
Weisheit fiir das Funktionieren eines Gemeinwesens unabdingbar sind, mag in
unserer modernen, pluralistischen Gesellschaft zunéchst altmodisch klingen.
Doch bei genauerem Hinsehen zeigt sich, dass die Tugendethik einige interes-
sante Perspektiven fiir die Praxis der Sozialen Arbeit bereithilt, da sie eine
dynamische Verbindung zwischen individuellen Handlungen und dem Wohl
der Gemeinschaft herstellt.

Tugendhaftigkeit — wir erinnern uns - ist keine angeborene Eigenschaft,
sondern eine durch wiederholte Praxis und bewusste Anstrengung geformte
Haltung (Hexis). Tugenden entwickeln sich im Spannungsfeld zwischen indi-
viduellen Anlagen (Physis), der Umwelt (Ethos) und der Vernunft (Logos).
Tugenden entstehen also in einer sozialen und kulturellen Matrix. Fiir die So-

72

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

ziale Arbeit bedeutet dies, dass Fachkrifte die individuellen Voraussetzungen
ihrer Klientinnen, deren Lebensumfeld und die gesellschaftlichen Rahmen-
bedingungen beriicksichtigen miissen, um eine nachhaltige Entwicklung zu
fordern.

Ein zentraler Gedanke der aristotelischen Tugendethik ist das bereits erwdhnte
Prinzip des rechten Mafles (Mesotes). Tugenden entstehen demnach nicht
durch ein starres Regelwerk, sondern durch das Ringen um die Mitte zwischen
zwei Extremen. In der Sozialen Arbeit kann dieser Gedanke des MafShaltens
dabei helfen, Menschen nicht mit Appellen zu iiberfordern (,,Sei gerechter, be-
sonnener, weiser!“), sondern sie dabei zu unterstiitzen, eine stimmige Balance
zwischen individuellen Bediirfnissen und sozialer Verantwortung zu finden.

Die Rolle der Fachkrifte in der Sozialen Arbeit konnte somit als die eines
péadagogischen Freundes verstanden werden - eine Anspielung auf Aristoteles’
Konzept der Philia.

Freundschaft spielt in der aristotelischen Tugendethik eine zentrale Rolle, da
sie ein Modell fiir gelungene soziale Beziehungen darstellt, die auf Gegensei-
tigkeit und moralischer Entwicklung beruhen. In diesem Sinne kénnen Sozi-
alarbeiterinnen Klientinnen nicht nur begleiten, sondern ihnen auch durch
authentisches Vorleben von Tugenden Orientierung geben, ohne dabei in Be-
vormundung oder unprofessionelle Nahe zu verfallen. Aus heutiger professi-
onsethischer Sicht mag der Begriff der Freundschaft fehl am Platz erscheinen,
da er im alltdglichen Sprachgebrauch fiir die Beschreibung der Beziehung zwi-
schen Sozialarbeiterin und Klientin als unangemessen wirkt. Der Kerngedan-
ke der philia zielt hier jedoch auf etwas anderes ab: Sozialarbeitende wirken
durch ihr Verhalten, ihre Haltung und ihre Tugendhaftigkeit — kurz: durch
ihre Person — oftmals mehr als durch ihre Worte und unmittelbare Handlun-
gen. Das gilt {ibrigens auch fiir andere padagogische und soziale Berufe wie
Lehrer, Therapeutinnen oder Altenpfleger.

Zur Verdeutlichung folgt ein weiteres Beispiel aus der Praxis - dieses Mal
nicht aus meiner eigenen, sondern angelehnt an die Erzahlung einer meiner
Studentinnen im Begleitseminar zur Offenen Kinder- und Jugendarbeit. Ich
mochte es hier sinngeméfl wiedergeben:

Denkansto
Milo ist 15 Jahre alt und besucht regelmalRig einen Jugendtreff —
nicht, weil er unbedingt etwas sucht, sondern weil er nichts Besseres
zu tun hat. Schule ist fiir ihn ein Pflichtprogramm, das er moglichst

73

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

unauffallig durchzieht; zu Hause ist es auch nicht besser. Sein Vater
meckert, dass er zu viel am Handy hangt, und seine Mutter ist froh,
wenn er abends lberhaupt mal mitisst. Was interessiert ihn wirk-
lich? Schwer zu sagen. Er hat aufgehort, sich solche Fragen zu stellen.

Eines Tages steht eine Werkbank im Jugendzentrum. Ein Sozialarbei-
ter hat sie ohne grofRe Ankiindigung aufgebaut. Daneben steht ein
Stapel Holz, Schrauben und Farben. Milo beobachtet, wie ein paar
Jugendliche herumprobieren — mit der Sage, mit dem Schleifpapier.
Er lehnt sich an die Wand, scrollt durch Instagram und sieht kurz auf,
als einer flucht, weil ihm die Holzleiste bricht.

,Hattest du vorher die Maserung gecheckt, ware das nicht passiert®,
sagt Milo, ohne nachzudenken. Der Sozialarbeiter hebt eine Augen-
braue. ,Kennst dich aus?“ — ,,Mein Opa hat friiher viel geschnitzt®,
murmelt Milo. Er hdtte den Satz am liebsten zuriickgenommen. Er
hat zu viel verraten. Aber der Sozialarbeiter hakt nicht nach. Statt-
dessen schiebt er ihm ein Stiick Holz hin. ,Dann probier mal.“ Es
dauert ein paar Tage, bis Milo sich wirklich darauf einldsst. Aber dann
merkt er: Seine Hinde wissen mehr, als er dachte. Er beginnt, sich
reinzufuchsen, fuihlt das Material und spielt mit Formen. Zum ersten
Mal seit Langem tut er etwas, bei dem er nicht das Gefiihl hat, nur
Zeit zu Uberbriicken. Und mit jedem Stiick, das er fertigstellt, wachst
ein Stolz in ihm, den er vorher nicht kannte.

Hier passiert genau das, was Aristoteles mit hexis beschreibt: Tugenden als
eingeiibte Haltung, nicht als abstrakte Theorie. Milo ist weder Handwerker
noch Kiinstler. Aber durch die Praxis entwickelt er eine Fahigkeit, eine Ge-
wohnheit, die ihn formt. Sein Sinn fiir Prazision, seine Geduld und seine Art,
Probleme zu l6sen, sind keine plotzlichen Erkenntnisse, sondern Prozesse. Er
wird nicht belehrt, sondern handelt, lernt und wiéchst. Voraussetzung dafiir
war auch die Haltung des Sozialarbeiters, der Milo weder zu iiberreden ver-
sucht noch beurteilt, sondern ihm in aller Ruhe und ohne Druck Optionen
eroffnet.

Und genau das ist Soziale Arbeit im aristotelischen Sinne: nicht das Verteilen
von Losungen, sondern das Eroffnen von Moglichkeiten. Menschen nicht
auf ihre Defizite reduzieren, sondern stets ihre Fahigkeiten und ihr Potenzial
sehen, ihr Leben selbst zu bestimmen und sich weiterzuentwickeln. Milo hatte
eine Broschiire iiber handwerkliche Berufe ignoriert. Aber die Erfahrung mit
seinen eigenen Hénden, die spiirbare Entwicklung seiner Fertigkeiten — das ist
etwas anderes.

74

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Sozialarbeiter als architektonische Akteure

In der Nikomachischen Ethik beschreibt Aristoteles die Politik als architekto-
nische Wissenschaft, weil sie nach seinem Verstindnis iibergeordnete Ziele
fiir das Gemeinwohl festlegt und damit simtliche Lebensbereiche lenkt. Uber-
tragen auf die heutige Soziale Arbeit bedeutet das, dass Sozialarbeiterinnen
eine Art architektonische Rolle iibernehmen konnen, wenn sie individuelle
Bediirfnisse ihrer Klienten mit dem grofieren Ganzen verkniipfen. Zwar hat
Aristoteles diesen Begriff urspriinglich fiir die Politik insgesamt geprégt und
nicht fiir die Soziale Arbeit (die es als Profession in der Antike natiirlich
noch nicht gab) - doch die Grundidee, dass menschliches Zusammenleben
einen ibergeordneten Bezugsrahmen bendtigt, lasst sich auch hier fruchtbar
machen.

Soziale Arbeit ist nicht nur eine Dienstleistung, die bei der Lésung von Proble-
men hilft, sondern sie gestaltet aktiv das Zusammenleben in verschiedenen
Gemeinschaften.

Diese architektonische Funktion wird besonders deutlich, wenn Fachkrafte
nicht nur die individuellen Hilfebedarfe im Blick haben, sondern das Gemein-
wohl insgesamt beriicksichtigen. So kann eine Sozialarbeiterin in einem be-
nachteiligten Stadtviertel beispielsweise ein Nachbarschaftszentrum ins Leben
rufen, in dem Kinder Hilfe bei den Hausaufgaben erhalten, dltere Menschen
ihre Erfahrungen weitergeben und alle gemeinsam kulturelle Feste feiern.
Durch solche Angebote werden das Zusammengehorigkeitsgefiihl gestarkt und
hilfreiche Netzwerke geschaffen - ganz im Sinne jenes Gemeinwohls, das
Aristoteles vorschwebte.

Obwohl Aristoteles den Begrift der architektonischen Wissenschaft urspriing-
lich auf die Politik bezog, legt er nahe, dass wir in der Sozialen Arbeit hier
einen entscheidenden Baustein fiir ein gutes und gelingendes Zusammenleben
sehen konnen. Fachkrifte gestalten soziale Prozesse und Netzwerke und sor-
gen so dafiir, dass Menschen nicht nur ihre unmittelbaren Probleme angehen,
sondern auch ihren Platz in der Gemeinschaft finden. Auf diese Weise wird
das aristotelische Ideal einer Praxis spiirbar, die das menschliche Gelingen
(im Sinne der Eudaimonia) im Blick behélt - und zwar nicht als rein private
Angelegenheit, sondern als gemeinschaftliche Aufgabe.

Von Aristoteles zu Martha Nussbaum

Aristoteles® Denken hat bis heute Einfluss auf sozialphilosophische Theorien.
Martha Nussbaum baut mit ithrem Fihigkeitenansatz (Capabilities Approach,

75

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Gemeinschaft: Aristoteles

ausfuthrlich dazu siehe Kapitel 6) auf aristotelischen Ideen auf, indem sie
betont, dass ein gerechter Staat mehr tun muss, als Rechte und Pflichten
zu verwalten. Sie argumentiert, dass der Staat aktiv dazu beitragen sollte,
dass Menschen ihre Fahigkeiten entfalten konnen und nennt diesen Ansatz
aristotelischen Sozialdemokratismus (vgl. u.a. Nussbaum 1990). Dieser Ansatz
ist fiir die Soziale Arbeit hochrelevant, da er exakt in dem hier beschriebenen
Sinne den Auftrag der Profession von blofler Problemlésung hin zu einer
ganzheitlichen Férderung menschlicher Potenziale erweitert.

Fazit: Gemeinschaft als moralisches Projekt

Aristoteles argumentiert, dass der Staat sich nicht einfach als eine Art neutraler
Schiedsrichter zwischen individuellen Interessen — wie etwa spiter bei Hobbes
- missverstehen darf. Der Staat ist eine Institution, die Raume fiir menschliche
Entwicklung und Tugendhaftigkeit schaffen kann. In der Sozialen Arbeit sollte
es im heutigen Sinne daher nicht nur auf kurzfristige Losungen ankommen,
sondern um nachhaltige Strukturen, die das Gemeinwohl stirken (Gemein-
wesenarbeit, Netzwerkarbeit, Sozialraumorientierung, Quartiersmanagement
usw.) - und darin sogar einen ganz fundamentalen Auftrag zu erkennen, selbst
wenn dieser in keinem Sozialgesetzbuch so niedergeschrieben steht.

In einer pluralistischen Gesellschaft ist es wichtig, Aristoteles® Konzepte kri-
tisch zu reflektieren und mit anderen Denkrichtungen wie dem Liberalismus
in Beziehung zu setzen. Die Herausforderung besteht darin, eine Balance
zu finden: zwischen individueller Freiheit und kollektiver Verantwortung,
zwischen pragmatischer Problemlosung und ethischer Reflexion. Indem wir
Aristoteles neu denken, konnen wir lernen Gemeinschaft bewusster zu gestal-
ten — in Gesellschaft, Politik und Sozialer Arbeit.

3.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Gemeinschaft und soziale Isolation: Wie konnen wir in modernen, oft
individualistischen Gesellschaften Gemeinschaft stirken und soziale Isola-
tion verringern? Welche Methoden und Ansitze kann die Soziale Arbeit
entwickeln, um Menschen wieder stirker in gemeinschaftliche Strukturen
einzubinden und einer wachsenden Vereinsamung - gerade in urbanen
Gebieten - entgegenzuwirken?

2. Tugenden in der Sozialen Arbeit: Wie konnen die aristotelischen Tugen-
den - Gerechtigkeit, Tapferkeit, Weisheit und Mafligung - in die tégliche

76

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

Praxis der Sozialen Arbeit integriert werden? Welche konkreten, prakti-
schen Ideen konnen entwickelt werden, um diese Tugenden bei Klienten
und in der Gemeinschaft zu férdern?

. Der Staat als moralische Institution: Inwieweit sollte der Staat tatsachlich
eine aktive Rolle bei der moralischen Erziehung und Férderung der Biirger
tibernehmen? Welche Balance muss zwischen staatlicher Einflussnahme
und individueller Freiheit gefunden werden? Wie kénnte eine Sozialpolitik
aussehen, die sowohl die Autonomie des Einzelnen respektiert als auch das
Gemeinwohl férdert?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Aristoteles (1994): Nikomachische Ethik. Ubers. und hrsg. von W. Capelle.
Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Aristoteles (1995): Politik. Ubers. und hrsg. von E. Rolfes. Hamburg: Felix
Meiner Verlag.

Hobbes, T. (1651): Leviathan or The Matter, Forme, & Power of a Common-
Wealth Ecclesiastical and Civil. London: Andrew Crooke.

Kant, I. (1785): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Riga: Johann
Friedrich Hartknoch.

Nussbaum, M. C. (1990): Aristotelian Social Democracy. In: Douglass, R.
B., Mara, G. M. & Richardson, H. S. (Hrsg.): Liberalism and the Good,
S.203-252. New York: Routledge.

Taylor, C. (2001): Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsatze
zur politischen Philosophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Taylor, C. (2017): Das sprachbegabte Tier: Grundziige des menschlichen
Sprachvermégens. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Weiterftihrende Literatur

Flashar, H. (2013): Aristoteles: Lehrer des Abendlandes. 2. Aufl. Miinchen:
C. H. Beck.

Hoffe, O. (2009): Aristoteles — die Hauptwerke. Tibingen: A. Francke
Verlag.

Rapp, C. & Corcilius, K. (Hrsg.) (2011): Aristoteles Handbuch: Leben — Werk
— Wirkung. Stuttgart: Verlag Metzler.

77

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

Aufkldrung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiin-
digkeit. Unmiindigkeit ist das Unvermagen, sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese Unmiindigkeit, wenn die
Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern der EntschliefSung und
des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere aude!
Habe Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der
Aufklirung.

Immanuel Kant®

Gedankenexperiment zum Einstieg: Die Wahl des Schicksals

Stell dir vor, du erwachst in einem weillen Raum ohne Tiiren oder
Fenster. Vor dir liegen auf einem Tisch drei verschlossene Umschlage.
Eine Stimme erklart dir, dass du die Moglichkeit hast, den weiteren
Verlauf deines Lebens zu bestimmen — aber nur einmal. Jeder Um-
schlag enthalt eine andere Art, wie du dein Leben flihren kdnntest.
Du darfst nur einen wahlen.

Umschlag A: Das Leben der Sicherheit

In diesem Leben wird jede deiner Entscheidungen von einer hoheren
Macht getroffen, die stets dein Wohl im Blick hat. Du wirst niemals
vor schwierige Entscheidungen gestellt, nie von Zweifeln geplagt.
Alles, was geschieht, dient deinem Gluick.

Doch diese Sicherheit hat ihren Preis: Du hast keine Kontrolle {iber
dein eigenes Leben. Du wirst gefiihrt, nicht aus eigenem Antrieb
handeln. Freiheit, im Sinne von Selbstbestimmung, spielt in deinem
Leben keine Rolle. Du bist immer beschiitzt, doch bist du bereit, die
Kontrolle tiber dein Leben vollstandig abzugeben?

Umschlag B: Das Leben der absoluten Freiheit

In diesem Leben gibt es keine dufReren Einschrankungen. Du kannst
alles tun, was du mochtest, ohne Regeln, Gesetze oder moralische
Verpflichtungen. Deine Freiheit ist grenzenlos — niemand erwartet
von dir, Riicksicht zu nehmen oder Verantwortung zu tibernehmen.

Doch diese Freiheit ist isolierend: Es gibt keine Gemeinschaft, die
dich unterstiitzt, keine Prinzipien, die Orientierung geben. Du bist

6 Kant, | (1784) — es handelt sich dabei um den ersten Satz des Essays ,Beantwortung der Frage: Was
ist Aufklarung®, online: https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html (zuletzt
abgerufen am 1.3.2025)

78

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

allein mit deinen Entscheidungen, und jede Konsequenz — ob gut
oder schlecht — liegt allein bei dir. Du bist vollkommen frei, aber bist
du bereit, die Einsamkeit und Orientierungslosigkeit zu ertragen, die
damit einhergeht?

Umschlag C: Das Leben der Selbstverantwortung

In diesem Leben bist du frei, Entscheidungen zu treffen, aber diese
Freiheit ist begrenzt durch Verantwortung — gegentiber dir selbst und
anderen. Du bist verpflichtet, deine Entscheidungen immer wieder
an Werten und Prinzipien zu messen, die fiir alle gelten konnten.

Das Leben wird eine standige Herausforderung: Du wirst mit Konflik-
ten konfrontiert, in denen du abwagen musst, was richtig ist. Es wird
Momente geben, in denen dich das Streben nach moralischer Integri-
tat Uberfordert. Freiheit bedeutet hier, die Last der Selbstreflexion
zu tragen — oft ohne klare Antworten. Du hast Kontrolle liber dein
Leben, doch bist du bereit, die Zweifel und die Last der standigen
Verantwortung zu ertragen?

Welchen Umschlag wiirdest du wahlen?

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

Was bedeutet es, frei zu sein? Ist es die Fahigkeit, ohne duflere Zwinge zu
handeln, oder liegt sie vielmehr in der bewussten Kontrolle iiber sich selbst?
Mit diesen Fragen setzt sich die Philosophie seit ihren Anféngen auseinan-
der, und unterschiedliche Denktraditionen haben sie auf ganz eigene Weise
beantwortet. Von der stoischen Selbstgeniigsamkeit iiber die mittelalterliche
Verhiltnisbestimmung zwischen Freiheit und géttlicher Ordnung bis hin zur
kantischen Idee der Vernunftautonomie spiegeln die Vorstellungen von Auto-
nomie dabei stets die grundlegenden Uberzeugungen der jeweiligen Epoche
wider. Und doch kreist das philosophische Nachdenken immer wieder um
denselben Kern: Wie kann der Mensch sich selbst bestimmen?

Innere Freiheit in der Antike: Die Stoiker

Die Vorstellung von innerer Freiheit und Selbstbeherrschung hat ihre Wurzeln
in der Antike, insbesondere bei den Stoikern. Philosophen wie Lucius Annaeus
Seneca (ca. 4 v. Chr. - 65 n. Chr.) und Epiktet (ca. 50 - 135 n. Chr.) betonten,
dass wahre Freiheit nicht in der Abwesenheit duflerer Zwénge liegt, sondern

79

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

in der Kontrolle iiber die eigenen Leidenschaften und Reaktionen auf duflere
Umstdnde - also all das, was wir selbst nicht beeinflussen konnen. Epiktet
formulierte es in seinem Hauptwerk Handbiichlein der Moral (vgl. Epiktet
1994, 11) treffend so:

,Nicht die Dinge selbst beunruhigen uns, sondern die Vorstellungen und Meinun-
gen von den Dingen.

Dieses Zitat verdeutlicht, dass innere Freiheit weniger von dufleren Umstédn-
den abhidngt als von der eigenen Haltung. Die Féhigkeit, sich nicht von
Schicksalsschldgen oder widrigen Umstinden tyrannisieren zu lassen, galt
den Stoikern als Schliissel zur Seelenruhe (Ataraxia) und zum guten Leben.
Ein Mensch, der in Armut lebt, mag in seinen Moglichkeiten eingeschrankt
sein. Wenn er seine Situation jedoch mit Gelassenheit und Weisheit annimmt,
bleibt er innerlich frei. Diese stoische Idee von Autonomie als Unabhéngigkeit
von dufleren Einfliissen bildet eine frithe Grundlage fiir spétere philosophi-
sche Uberlegungen - auch im aufkommenden Christentum.

Gerade fiir das frithe Christentum war die Stoa in vielerlei Hinsicht attraktiv.
Beide Denksysteme legten groflen Wert auf die Uberwindung von Leiden-
schaften, die Kultivierung innerer Tugenden und die Annahme eines héheren,
unausweichlichen Weltplans. Wihrend die Stoiker das Logos als ordnendes
Prinzip des Universums betrachteten, sahen Christen darin eine Parallele zur
gottlichen Vorsehung. Die Vorstellung, dass wahre Freiheit nicht in duflerer
Unabhéngigkeit, sondern in der rechten inneren Haltung liegt, fand sich ent-
sprechend auch in der christlichen Lehre wieder.

Willensfreiheit und moralische Verantwortung im Mittelalter: Thomas von
Aquin

Im Mittelalter, der Zeit der groflen Kirchenlehrer, war die Frage nach der
menschlichen Freiheit untrennbar mit der christlichen Glaubenslehre verbun-
den. Religion und Glaube pragten den Alltag so stark, dass Glaubensdogmen
zum Maf3stab fiir moralisches Handeln und das Verstandnis von Handlungs-
freiheit wurden. Die Vorstellung, dass der Mensch einen freien Willen besitzt
und zwischen Gut und Bése wihlen kann, war dabei von zentraler Bedeutung.
Nicht als Ausdruck einfacher Entscheidungsfreiheit, sondern als Teil einer
gottlichen Ordnung, die auf moralische Vollkommenheit ausgerichtet war.

Thomas von Aquin (1225-1274) setzte sich in seinem Hauptwerk Summa
theologiae (z. B. von Aquin 2020) als einer der herausragenden Denker
seiner Epoche mit dem Spannungsverhaltnis zwischen géttlicher Vorsehung

80

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1. Autonomie als Thema der Philosophie

und menschlicher Autonomie auseinander. Indem er aristotelische Philoso-
phie und christliche Theologie verband, entwarf er ein Freiheitskonzept, das
menschliche Vernunft und géttliche Gnade miteinander verkniipfte. Fiir ihn
bedeutete Freiheit nicht, blind den eigenen Neigungen zu folgen, sondern
vielmehr, bewusst und zielgerichtet nach dem Guten zu streben. Der Mensch
ist laut Thomas ein Mitgestalter seines Lebenswegs, wiahrend sein Streben
nach Wahrheit und Giite durch die gottliche Gnade getragen und geleitet wird.

Dieses Verstindnis von Freiheit als Kooperation zwischen menschlicher Ver-
nunft und gottlicher Unterstiitzung verleiht dem moralischen Handeln eine
transzendente Dimension. Wenn ein gliubiger Mensch in einer moralischen
Krise entsprechend den Geboten Gottes handelt, nutzt er seinen freien Willen,
um sich auf das Gute auszurichten. Freiheit wird hier zu einem Weg, der iiber
die reine Entscheidungsfahigkeit hinausfiihrt. Sie ist der Prozess, durch den
der Mensch moralische Reife und eine harmonische Ausgeglichenheit seines
inneren Lebens erlangt — ein Ziel, das Thomas von Aquin als moralische
Vollkommenheit beschreibt.

Wendepunkt: Kant und die Autonomie der Aufklarung

Mit Immanuel Kant erhilt das Nachdenken {iber Freiheit und Autonomie im
18. Jahrhundert schliefilich eine vollig neue Richtung. Wahrend die Stoiker
vor allem die innere Unabhéngigkeit von dufleren Umstidnden betonen und
Thomas von Aquin den freien Willen des Menschen in eine grofiere gottliche
Ordnung einbettet, setzt Kant auf die Kraft der menschlichen Vernunft als
Quelle aller moralischen Gesetze.

Die Stoiker sagten sinngemif3: ,Du bist innerlich frei, wenn du dich nicht von
Schicksalsschlagen oder dufleren Widrigkeiten aus der Ruhe bringen ldsst”
Thre Idee von Freiheit ist eine Haltung der Gelassenheit und Selbstkontrolle,
um sich im Einklang mit der Natur nicht von dufleren Faktoren tyrannisieren
zu lassen. Thomas von Aquin ging einen Schritt weiter, indem er die menschli-
che Freiheit in ein gottliches Ordnungsgefiige stellte. Der Mensch ist fiir ihn
zwar vernunftbegabt und kann zwischen Gut und Boése entscheiden, doch
diese Fahigkeit ist eingebettet in eine hohere Realitdt. Gottes Gnade garantiert
dabei die menschliche Freiheit und lenkt sie in Richtung des wahren Guten.

Kant stellte das bisherige Denken jedoch auf den Kopf, indem er die Moral
vollstindig aus der menschlichen Vernunft selbst schopfen lief3. Der Mensch
braucht demnach keine duflere Instanz — weder Natur noch géttliche Autoritat
-, um zu erkennen, was richtig oder falsch ist. Autonomie wird bei Kant zu

81

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

einem inneren Schopfungsakt des Verstandes. Der Mensch setzt sich selbst
die Regeln fiir sein Handeln und gewinnt allein durch seine Vernunft eine
moralische Orientierung.

So entsteht ein ganz eigenes Verstandnis von Autonomie: Es geht nicht mehr
nur darum, innere Unabhingigkeit zu erlangen oder die eigene Freiheit in
einen gottlichen Plan einzubetten. Der Mensch wird gewissermafen zum Ar-
chitekten seines eigenen moralischen Universums. Bevor wir uns dies genauer
anschauen, werfen wir zunédchst einen Blick auf das — zumindest von auflen
betrachtet — ziemlich langweilige Leben Immanuel Kants.

4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext

Immanuel Kant wurde am 22. April 1724 in Konigsberg, Preuflen (heute Ka-
liningrad, Russland), geboren und verbrachte den Grofiteil seines Lebens in
seiner Heimatstadt. Er stammte aus einfachen Verhaltnissen: Sein Vater war
Sattler und seine Mutter entstammte einer pietistischen Familie, die seine
frithe religiése und moralische Erziehung mafigeblich prégte.

Im Jahr 1740 begann er an der Universitat Konigsberg ein Studium der Theolo-
gie, Philosophie und Naturwissenschaften. Nach seinem Studienabschluss im
Jahr 1746 arbeitete er neun Jahre lang als Hauslehrer auf dem Land. 1755 kehrte
er nach Konigsberg zuriick und erhielt die Lehrbefugnis als Privatdozent. Viele
Jahre lang unterrichtete er ohne feste Anstellung, bis er schliefllich im Jahr
1770, im Alter von 46 Jahren, zum Professor fiir Logik und Metaphysik an
der Universitdt Konigsberg ernannt wurde. Dieses Amt {ibte er bis zu seiner
Emeritierung im Jahr 1796 aus.

Bertichtigt war Kant bei seinen Zeitgenossen vor allem fiir seine penible Le-
bensfithrung, die tiber Jahrzehnte hinweg jeden Tag denselben Ablauf aufwies:
Um 4:45 Uhr morgens stand er auf. Sein Diener Lampe, ein ehemaliger Sol-
dat, hatte die klare Anweisung, ihn unter keinen Umstdnden ldnger schlafen
zu lassen — selbst dann nicht, wenn Kant dies wiinschen sollte. Ab sieben Uhr
hielt er in der Regel bis elf Uhr seine Vorlesungen, anschlieflend arbeitete er
am Schreibtisch. Das Mittagessen nahm er aufler Haus ein und am Nachmit-
tag unternahm er einen Spaziergang. Auch die strenge Bettruhe um Punkt
zehn Uhr wurde stets peinlich genau eingehalten.

Kant gilt gemeinhin als zentraler Vertreter der Aufkldrung, nicht zuletzt auf-
grund seines berithmten Aufsatzes Beantwortung der Frage: Was ist Aufkli-

82

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext

rung? (1784). Darin definiert er Aufklarung als den ,, Ausgang des Menschen
aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit® und prigt das Motto ,Sapere
aude!“ (,Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!*). Verein-
facht gesagt, forderte Kant dazu auf, nicht alles blind zu glauben, was alte
Traditionen oder die Kirche vorgeben. Vielmehr solle man sich bei wichtigen
Entscheidungen und im Streben nach Wissen auf den eigenen Verstand verlas-
sen, also frei denken und selbststindig urteilen. Jeder Mensch sollte lernen,
sich eine eigene Meinung zu bilden.

Mit dieser Haltung stand Kant nicht allein. Auch andere kluge Kopfe seiner
Zeit wie John Locke (1632-1704), Voltaire (1694-1778), Jean-Jacques Rousseau
(1712-1778) und David Hume (1711-1776) trugen maf3geblich dazu bei, unsere
Sicht auf die Welt zu verdndern. Locke betonte die Bedeutung personlicher
Erfahrungen und der angeborenen Freiheit des Menschen. Voltaire engagierte
sich leidenschaftlich gegen Aberglauben und religiose Intoleranz. Rousseau
betonte, wie entscheidend es sei, dass jeder Mensch innerhalb der Gemein-
schaft mitbestimmen konne, um echte Freiheit zu verwirklichen. Und Hume
stellte all das radikal in Frage, was bis dahin iiber Wissen und Religion als
selbstversténdlich galt.

Mit anderen Worten forderten diese Denker, dass wir uns nicht auf alte Auto-
ritdten verlassen, sondern durch eigenes Nachdenken und Erleben zu unseren
Uberzeugungen finden sollen.

Kants Philosophie entwickelte sich in intensiver Auseinandersetzung mit die-
sen und weiteren Denkern seiner Zeit. Besonders pragend war seine Reaktion
auf die skeptische Philosophie David Humes, die Kant, wie er selbst bekannte,
aus seinem ,dogmatischen Schlummer® geweckt habe. Hume hatte bezwei-
felt, dass wir Kausalitdt und sicheres Wissen tatsachlich begriinden kénnen.
Dies veranlasste Kant, die Grundlagen menschlicher Erkenntnis vollig neu
zu durchdenken. Das Ergebnis dieser Reflexionen war sein epochales Werk
Kritik der reinen Vernunft (1781), das zu den bedeutendsten Schriften der Phi-
losophiegeschichte zahlt. Darin begriindete Kant den transzendentalen Idealis-
mus, indem er untersuchte, unter welchen Bedingungen Erkenntnis iiberhaupt
moglich ist und wie unsere Vernunft die Erfahrungen der Welt strukturiert.

DenkanstoR
Stell dir vor, du siehst, wie ein Ball auf einen anderen st6Rt, und der
zweite Ball rollt danach los. Hume wiirde sagen, dass wir zwar beob-
achten, was passiert, aber nicht sicher wissen konnen, ob der StoR
des ersten Balls wirklich die Ursache fiir die Bewegung des zweiten

83

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

war. Es konnte schlieBlich auch eine andere unsichtbare Kraft im
Spiel sein. Hume zweifelte daran, dass wir aus der Erfahrung sicher
auf solche Kausalzusammenhange schlielen kénnen.

Kant grift diese Skepsis auf und wandelte sie gewissermaflen um. Er fragte,
wie es moglich ist, dass wir Zusammenhénge wie Ursache und Wirkung erken-
nen konnen. Seine Antwort darauf war revolutiondr: Es ist unsere eigene Ver-
nunft, die grundlegende Begriffe wie Kausalitit bereitstellt und somit unsere
Erfahrung der Welt strukturiert. Ohne diese geistigen Werkzeuge konnten wir
gar keine geordnete Wahrnehmung der Wirklichkeit entwickeln. Mit dieser
Erkenntnis stellte Kant nicht nur Humes Zweifel am sicheren Wissen auf den
Kopf, sondern er legte zugleich das Fundament fiir seinen transzendentalen
Idealismus, in dessen Zentrum die Bedingungen unserer Erkenntnisfahigkeit
stehen.

Neben der Kritik der reinen Vernunft verfasste Kant weitere bedeutende Wer-
ke, darunter die Kritik der praktischen Vernunft (1788), in der er seine Moral-
philosophie entwickelte, sowie die Kritik der Urteilskraft (1790), die sich mit
Asthetik und Teleologie beschiftigt.

Der historische Kontext von Kants Leben und Werk war gepragt durch die
politischen und gesellschaftlichen Umbriiche der Aufklarung. In PreufSen for-
derte Konig Friedrich II., auch Friedrich der Grofle genannt, aktiv diese Ideen
und verwandelte sein Reich in ein Zentrum der europdischen Aufklarung.
Friedrich selbst bewunderte die Philosophie, pflegte einen Briefwechsel mit
Voltaire und setzte sich engagiert fiir religiose Toleranz und Bildungsreformen
ein. Unter seiner Herrschaft erlebte Preuflen eine kulturelle und wissenschaft-
liche Bliitezeit.

Kants Einsatz fiir die Ideale der Aufklarung und seine intensive Auseinander-
setzung mit den geistigen Stromungen seiner Zeit machten ihn zu einem
der einflussreichsten Philosophen der Geschichte. Seine Schriften schufen die
Grundlagen fiir zahlreiche spitere Entwicklungen in der Philosophie, vor
allem in den Bereichen Ethik, Erkenntnistheorie und Metaphysik.

Im fortgeschrittenen Alter und unter dem Eindruck nachlassender Krifte be-
gann schliefilich auch Kants legendére Disziplin zu brockeln. Im Jahr 1802
trennte er sich nach fast 40 Jahren von seinem Hausdiener Martin Lampe, der
ihm wohl naher stand als jeder andere Mensch in seinem Leben. Nur etwa
zwei Jahre spdter, am 12. Februar 1804, starb Kant in Konigsberg, einer Stadt,

84

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

die er zeitlebens so gut wie nie verlassen hatte. Sein philosophisches Erbe
hingegen wirkt bis heute weltweit.

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Um einen Einstieg in Kants Philosophie zu finden, der einerseits den Rahmen
dieses Buches nicht sprengt, andererseits aber zeigen soll, welche Aspekte aus
seinem Denken fiir Theorie und Praxis der Sozialen Arbeit besonders relevant
sind, muss man sich auf einige wenige Grundbegriffe beschranken. Dies sollen
im Folgenden der transzendentale Idealismus, der kategorische Imperativ und
vor allem sein Verstandnis von Autonomie sein, wobei Letzteres aus den bei-
den anderen Konzepten folgt.

Kants Antwort auf Hume: der transzendentale Idealismus

Kant entwickelte seine Philosophie als direkte Antwort auf David Hume, der
viele unserer vermeintlichen Gewissheiten infrage stellte. Hume bezweifelte
zum Beispiel, dass wir sicher wissen konnen, ob eine Sache wirklich die
Ursache einer anderen ist.

DenkanstoR
Stell dir vor, du stehst morgens auf, schaust aus dem Fenster und
siehst, dass die Strae nass ist. Fast automatisch denkst du: Es hat
geregnet. Doch woher weit du das? Vielleicht hat jemand nachts
Wasser auf die StraBe geschittet, vielleicht ist eine Wasserleitung
gebrochen. Unser Verstand verbindet bestimmte Ereignisse — Regen
und nasse StralRen — so fest miteinander, dass wir gar nicht mehr hin-
terfragen, ob es auch anders sein konnte. Doch Hume argumentierte:
Wir sehen nur, dass das eine oft nach dem anderen geschieht, aber
wir kdnnen nicht mit absoluter Sicherheit sagen, dass das eine die
Ursache des anderen ist. Unser Glaube an Kausalitat beruht nicht auf
sicherem Wissen, sondern auf Erfahrung und Gewohnheit.

Diese Zweifel lieflen Kant nicht los. Wenn Hume Recht hatte, dann konnte es
keine objektiv giiltigen Naturgesetze und kein allgemeingiiltiges Wissen geben
- alles wére nur eine Frage der Gewohnbheit. Kant wollte das nicht akzeptieren
und drehte die Frage um: Wie ist es iiberhaupt moglich, dass wir die Welt als
geordnet erleben? Seine Antwort war revolutionédr: Nicht nur unsere Sinnes-
erfahrungen bestimmen, wie wir die Welt wahrnehmen, sondern auch unser
Verstand. Konzepte wie Ursache und Wirkung sind keine Eigenschaften der

85

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

Auflenwelt, sondern fest in unserem Denken verankert - sie sind das Raster,
mit dem wir die Welt strukturieren. In seinem Hauptwerk, der Kritik der
reinen Vernunft, zeigt Kant, dass unser Wissen nicht einfach aus der Erfahrung
stammt, sondern aus der Art und Weise, wie unser Verstand die Welt ordnet.
Mit diesem Gedanken wendet er sich gegen den Skeptizismus Humes und legt
zugleich den Grundstein fiir seinen transzendentalen Idealismus.

Zu den Kategorien des Verstandes zahlen Grundbegriffe wie Einheit, Vielheit,
Substanz, Ursache und Wirkung (Kausalitat), Notwendigkeit und weitere. Sie
sind uns a priori gegeben, das heifdt, sie existieren bereits vor jeder Erfahrung
und ermdglichen es uns erst, unsere Erfahrungen sinnvoll zu strukturieren.

DenkanstoR
Stell dir vor, du beobachtest eine Menschenmenge auf einem Markt-
platz. Dein Verstand wendet automatisch die Kategorien Einheit und
Vielheit an, um das Gesehene zu strukturieren. Du erkennst nicht
einfach eine chaotische Masse von Menschen, sondern gruppierst
sie: eine Familie hier, eine einzelne Person dort, vielleicht ein klei-
nes Kind, das einem Ball hinterherjagt. Diese Einteilungen sind kein
direktes Abbild der Realitat, sondern ein Produkt unserer Denkstruk-
turen, die Einheit und Vielheit in die Wahrnehmung einbringen. So
wird aus einer ungeordneten Flut von Sinneseindriicken eine sinnvol-
le Welt.

Neben den Kategorien des Verstandes gibt es in Kants Theorie auch die
reinen Anschauungsformen Raum und Zeit. Sie sind die Voraussetzungen
dafiir, dass wir Uberhaupt etwas sinnlich wahrnehmen konnen. Alle unsere
Wahrnehmungen finden in Raum und Zeit statt. Aber was bedeutet das genau?

Denkansto
Stell dir vor, Raum ist wie eine unsichtbare Leinwand, auf der sich alle
Dinge anordnen, und Zeit ist wie eine unsichtbare Linie, entlang der
sich alle Ereignisse entfalten. Diese beiden Dimensionen sind kein
Teil der Welt an sich, sondern unser Verstand bringt sie in die Wahr-
nehmung ein. Kant bezeichnet sie als a priori, weil sie in uns selbst
angelegt sind und nicht erst durch Erfahrung entstehen. Ohne Raum
wiirden wir nicht wissen, wo Dinge sind, und ohne Zeit kdnnten wir
nicht verstehen, wann etwas passiert. Raum und Zeit geben unseren
Wahrnehmungen also Struktur und machen sie fir uns tUberhaupt
begreifbar. Sie sind die Voraussetzungen fiir jede Art von Erfahrung.

86

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Das Ding an sich und die Grenzen unserer Erkenntnis

Wenn wir uns Kants Idee vor Augen fiithren, wird deutlich, dass wir die Welt
stets nur durch unser eigenes Erkenntnisraster betrachten kénnen. Dieses be-
steht aus Raum, Zeit und den bereits erwdhnten Kategorien unseres Verstan-
des. Mit anderen Worten: Wir begegnen der Wirklichkeit niemals unmittelbar,
sondern stets in einer Form, die von unserem Verstand vorstrukturiert wurde.
Das bedeutet, dass wir das Ding an sich, also die wahre Natur der Dinge un-
abhingig von unserer Wahrnehmung, eigentlich nie direkt erkennen konnen.
Wir sehen stets nur Erscheinungen (Phdanomene), die sich uns so zeigen, wie
es unsere menschliche Wahrnehmung zulésst. Wichtig ist jedoch: Kant ist kein
radikaler Idealist, d. h. kein Philosoph, der die Existenz einer dufleren, objek-
tiven Wirklichkeit verneint und behauptet, alles sei blof§ geistig. Er bestreitet
nicht die Existenz einer objektiven Wirklichkeit, macht aber deutlich, dass wir
diese niemals unmittelbar erfassen konnen, da unser Verstand die Welt immer
nach seinen eigenen Regeln ordnet.

Vom transzendentalen Idealismus zum kategorischen Imperativ

Kant zeigte, dass unser Verstand nicht nur unsere Wahrnehmung strukturiert,
sondern auch eine entscheidende Rolle in unserem moralischen Handeln
spielt. So wie wir die Welt nur mithilfe der erwadhnten Kategorien erfassen
konnen, kénnen wir auch moralische Regeln nicht beliebig festlegen. Diese
Regeln miissen vielmehr einer inneren Logik folgen, die sich unmittelbar
aus der Vernunft selbst ergibt. Genau hier setzt Kants Ethik an. In seiner
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) wollte er eine Moral begriinden,
die unabhéngig von individuellen Wiinschen oder gesellschaftlichen Konven-
tionen allgemeine Giiltigkeit beansprucht. Zentral ist dabei der kategorische
Imperativ, der uns auffordert, stets so zu handeln, dass unser Verhalten jeder-
zeit zum allgemeinen Gesetz fiir alle Menschen werden konnte.

Nach welchen Prinzipien sollen wir also handeln, wenn wir wirklich frei sein
wollen? Freiheit bedeutet fiir Kant nicht nur die Abwesenheit von dufleren
Zwingen, sondern vor allem die Fahigkeit, sich selbst Gesetze zu geben -
Gesetze, die nicht egoistisch oder willkiirlich gewéhlt sind, sondern universell
giiltig sein kénnten.

DenkanstoR
Stell dir vor, du tiberlegst, ob du jemanden beliigen solltest, um dich
aus einer unangenehmen Situation zu retten. Der kategorische Impe-
rativ fordert dich — bevor du dich zu liigen entscheidest — auf, dich

87

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

zu fragen: Was, wenn jeder lligen wiirde, wann immer es ihm niitzt?
Wiirde ein solches Verhalten als allgemeines Gesetz funktionieren?
Wabhrscheinlich nicht, denn Liigen wiirde jegliches Vertrauen zersto-
ren, und ohne Vertrauen kénnten zwischenmenschliche Beziehungen
kaum bestehen. So wird klar, dass eine Maxime wie ,Liige, wenn es
dir nutzt“ nicht verallgemeinerbar ist — und damit moralisch nicht
akzeptabel.

Der kategorische Imperativ ist jedoch nicht nur ein Prifstein fiir unser Han-
deln. Er ist zugleich — und darin liegt seine eigentliche Tiefe — Ausdruck der
Autonomie des Willens, also der Fihigkeit des Menschen, sich als verniinfti-
ges Wesen selbst moralische Gesetze zu geben und aus Achtung vor diesen
Gesetzen zu handeln. Moralisches Verhalten hangt somit nicht von dufleren
Belohnungen oder Bestrafungen ab, sondern entspringt letztlich einer inneren
Uberzeugung - gerade weil wir durch verniinftiges Nachdenken erkennen
konnen, ob unser Handeln, als allgemeines Prinzip gedacht, gut oder schlecht
tiir die Gemeinschaft ist.

Das macht den kategorischen Imperativ zu einer Herausforderung, aber auch
zu einer wertvollen Orientierung fiir ethisches Handeln. Er fordert uns auf,
die Konsequenzen unseres Verhaltens nicht nur fiir uns selbst, sondern fiir die
gesamte Menschheit zu bedenken und dafiir Verantwortung zu tibernehmen.
Gerade in einer Welt voller Widerspriiche und konkurrierender Interessen be-
hilt diese Idee universeller Verbindlichkeit und moralischer Selbstbestimmung
ihre ungebrochene Aktualitit — heute vielleicht sogar mehr denn je.

Autonomie: Mehr als nur Selbstbestimmung

Halten wir also fest: Autonomie bedeutet fiir Kant, sich selbst moralische
Gesetze zu geben und geméfS diesen Gesetzen zu handeln - und zwar unab-
hingig von dufleren Einfliissen oder inneren Neigungen. Diese Fahigkeit zur
Selbstgesetzgebung macht die besondere Wiirde des Menschen aus.

Wirklich frei ist fiir Kant somit nicht derjenige, der einfach seinen Impulsen
folgt, sondern allein der, der aus Achtung vor dem Sittengesetz handelt, das
er sich durch seine Vernunft selbst gegeben hat. Nur wenn der Mensch in der
Lage ist, das innere Sittengesetz — den kategorischen Imperativ — durch seine
Vernunft in sich selbst zu erkennen und aktiv umzusetzen, ist er wahrhaft frei.

Diese Freiheit druckt sich darin aus, andere Menschen stets als Selbstzweck
und niemals blof§ als Mittel zum Zweck zu behandeln. Genau darauf verweist

88

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Kant in einer seiner wichtigsten (von insgesamt vier wesentlichen) Versionen
des kategorischen Imperativs aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten
(1785):

»Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person als auch in der
Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof} als Mittel
gebrauchst.

Diese Aufforderung, jeden Menschen - einschliefllich uns selbst — mit Wiirde
zu behandeln, ist bis heute ein entscheidender Orientierungspunkt fiir ethi-
sches Handeln.

4.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Die folgenden Uberlegungen beschiftigen sich mit der Frage, wie Autonomie
und Menschenwiirde in der Sozialen Arbeit miteinander verbunden werden
konnen. Wie tragfihig ist das Konzept der Autonomie, wenn wir es auf eine
Praxis beziehen, die von komplexen Lebensrealititen gepragt ist? Wie lasst
sich Autonomie in unterschiedlichen Lebenssituationen angemessen gestalten,
begleiten und fordern? Welche Rolle spielt dabei das soziale Umfeld? Und wie
geht die Soziale Arbeit mit ethischen Herausforderungen um, die entstehen,
wenn Autonomie nur eingeschrankt moglich ist, beispielsweise bei Menschen
mit (schweren) kognitiven Beeintrachtigungen?

Nach Kant bedeutet Autonomie, sich selbst moralische Gesetze zu geben und
nach Prinzipien zu handeln, die aus eigener Vernunft heraus begriindet wer-
den kénnen und allgemeine Giiltigkeit beanspruchen. Dieses Ideal bildet zu-
gleich die Basis der Menschenwiirde. Gerade in der Sozialen Arbeit zeigt sich
jedoch, dass Menschen héufig unter Bedingungen leben, die es schwierig oder
sogar unmoglich machen, diesem Ideal uneingeschriankt gerecht zu werden.
Die entscheidende Frage lautet daher: Wie ldsst sich das Ideal der Autonomie
so umsetzen, dass die Menschenwiirde gerade auch dort gewahrt bleibt, wo
vollkommene Selbstbestimmung keine Selbstverstindlichkeit ist?

Tatsdchlich stofit Kants Modell hier schnell an seine Grenzen. Wer sich
in einer akuten Krisensituation befindet - sei es durch Armut, Sucht oder
psychische Belastungen -, hat oft keine Maoglichkeit, auf eine reflektierte
und verniinftige Selbstgesetzgebung zuriickzugreifen. Entscheidungsspielrdu-
me sind eingeschrankt, Priorititen werden von unmittelbaren Notwendigkei-
ten bestimmt. Soll eine Fachkraft der Sozialen Arbeit in dieser Situation ein-

89

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

fach abwarten, bis die betroffene Person wieder ,verniinftig” handeln kann?
Natiirlich nicht. Die Praxis erfordert vielmehr eine Haltung, die Autonomie
nicht als Zustand betrachtet, der entweder vorhanden ist oder nicht, sondern
als Prozess, der gestarkt und begleitet werden kann.

Daraus ergibt sich unmittelbar die nachste Frage: Wie ldsst sich Autonomie
konkret gestalten, begleiten und férdern, ohne dabei in Bevormundung abzu-
gleiten? Kant selbst wiirde vermutlich sagen, dass jede Unterstiitzung darauf
abzielen miisse, die Vernunft des anderen zu stirken, statt ihn durch duflere
Kontrolle zu lenken. Doch wie realistisch ist das in der Praxis? Eine Sozialar-
beiterin, die mit einem jungen Mann arbeitet, der seit Jahren in prekdren
Verhiltnissen lebt, kann ihm kaum einfach sagen: ,Handle nach Prinzipien,
die du als allgemeingiiltig anerkennen kannst” Thre Aufgabe besteht nicht
darin, ihn durch reine kognitive Reflexion zur Autonomie zu fithren, sondern
vielmehr darin, strukturelle Unterstiitzung mit einer prozesshaften Begleitung
zu verbinden. Genau an dieser Stelle bleibt Kants Konzept jedoch unscharf:
Wie genau gestaltet sich der Prozess, wenn Autonomie nicht vorausgesetzt,
sondern erst ermdglicht werden muss?

Das soziale Umfeld spielt in diesem Zusammenhang eine wesentliche Rolle.
Kant selbst thematisiert diesen Aspekt allerdings kaum - fiir ihn ist Autono-
mie primér eine Angelegenheit der individuellen Vernunft und weniger der
sozialen Verhiltnisse. In der Sozialen Arbeit zeigt sich jedoch deutlich, wie
wichtig das Umfeld fiir eine autonome Lebensfithrung ist. Es geniigt nicht,
dass eine Person rein rational versteht, was moralisch richtig oder falsch ist.
Eine junge Frau, die jahrelang in prekdren Umstdnden lebte, findet beispiels-
weise nicht allein durch Einsicht in moralische Prinzipien zuriick zu einem
selbstbestimmten Leben. Sie bendtigt vielmehr unterstiitzende Netzwerke, fi-
nanzielle Sicherheit und Menschen, die ihr emotionale Stabilitat bieten. Erst
solche sozialen Ressourcen eréffnen ihr die Moglichkeit, eigenstindige Ent-
scheidungen zu treffen, die nicht von Angst oder dufleren Zwiangen bestimmt
sind.

Kants Theorie bietet allerdings kaum konkrete Anhaltspunkte dafiir, wie mit
eingeschriankter Autonomie umgegangen werden soll, beispielsweise bei Men-
schen mit schweren kognitiven Beeintrachtigungen. Soll eine Fachkraft in der
Sozialen Arbeit Entscheidungen fiir eine Person mit fortgeschrittener Demenz
treffen, weil diese nicht mehr in der Lage ist, Prinzipien selbststandig zu for-
mulieren, geschweige denn nach solchen zu handeln? Oder gibt es womdglich
andere Wege, Autonomie auch dann anzuerkennen, wenn die Vernunft nicht

90

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

mehr vollstindig handlungsleitend sein kann? Genau an diesem Punkt zeigt
sich, dass Kants Modell zwar ein grundlegendes ethisches Ideal bietet, in der
konkreten Praxis der Sozialen Arbeit aber erganzungsbediirftig ist.

An dieser Stelle lohnt sich ein Blick auf das Konzept der relationalen Autono-
mie, wie es von Jennifer Nedelsky entwickelt wurde (vgl. Nedelsky 2012). Sie
setzt sich dabei deutlich von Kant ab. Individuelle Autonomie entsteht ihrer
Auffassung nach erst durch soziale Beziehungen. Ein Mensch wird demnach
nicht autonom, indem er sich vollstdndig unabhéngig macht, sondern gerade
dadurch, dass er in unterstiitzende Beziehungen eingebunden ist, die ihm
selbstbestimmtes Handeln ermdglichen. Autonomie wird demnach nicht als
Alles-oder-nichts-Prinzip verstanden, sondern als etwas, das sich erst durch
soziale Vernetzung und gegenseitige Unterstiitzung verwirklichen lasst.

Denkanstof
Stell dir vor, du arbeitest in einer Einrichtung fiir Menschen mit ko-
gnitiven Beeintrachtigungen. Eines Tages steht Herr L. vor der Tir
und mochte allein spazieren gehen. Im Sinne Kants wiirdest du dich
nun fragen, ob er die moglichen Gefahren und Konsequenzen seiner
Entscheidung abschatzen kann. Wenn ja, sollte er ohne fremde Ent-
scheidungshilfe gehen diirfen, wenn nein, sollte jemand anderes fiir
ihn entscheiden. Pl6tzlich fallt dir der Gedanke von Nedelsky ein:
Vielleicht ist Herr L. gar nicht unfahig, fuir sich selbst zu entscheiden,
sondern braucht nur die richtige Unterstiitzung. Kénnte eine Beglei-
tung ihn soweit starken, dass er selbst entscheiden kann, wann und
wie er spazieren geht, ohne sich zu gefahrden? Kénnte eine Situation
geschaffen werden, in der er seine Autonomie behdlt, auch wenn er
Unterstiitzung braucht?

Wihrend Kant also die Fahigkeit zur Selbstgesetzgebung betont, verdeutlicht
Nedelsky, dass diese Fahigkeit nicht einfach von selbst entsteht, sondern erst
durch soziale Unterstiitzung ermoglicht und gestérkt wird. Fiir die Soziale
Arbeit bedeutet das, Autonomie nicht nur als individuelles Ideal zu betrachten,
sondern als einen Prozess, der durch Beziehungen geférdert werden muss.
Entscheidend ist daher nicht, ob jemand bereits ,autonom genug“ ist, um
eine Entscheidung treffen zu konnen, sondern vielmehr, welche Bedingungen
geschaffen werden miissen, um Autonomie in der jeweiligen Lebensrealitét so
weit wie moglich zu verwirklichen. Erst diese Verbindung von individueller
Fahigkeit und sozialer Einbettung macht Autonomie zu einem praktisch trag-
tahigen Konzept fiir die Soziale Arbeit.

91

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Autonomie: Immanuel Kant

Autonomie als Prozess: Eine ethische Herausforderung

Autonomie ist kein statischer Zustand, sondern ein fortlaufender Prozess, der
immer wieder neugestaltet und ermdglicht werden muss. Kants Philosophie
liefert hierfiir wertvolle Impulse, verdeutlicht aber auch die Grenzen: Sein
Autonomiebegrift setzt eine uneingeschrinkte Vernunftfahigkeit voraus, ein
Ideal, das in der Praxis oft nur bedingt erfiillt ist. Die Profession Soziale Arbeit
steht deshalb vor der Aufgabe, Autonomie nicht als absolutes Ziel, sondern
als einen Prozess zu verstehen, der kontinuierlich unterstiitzt und begleitet
werden muss. Entscheidend ist, wie Menschen in ihrer jeweiligen Lebensreali-
tat dabei unterstiitzt werden konnen, ein Hochstmafd an Selbstbestimmung zu
erreichen.

Kant selbst fasst dieses Spannungsverhaltnis zwischen innerer Gesetzmaf3ig-
keit und &uflerer Ordnung in der Kritik der praktischen Vernunft (Band V)
in einem berithmten Satz zusammen: ,Zwei Dinge erfiillen das Gemiit mit
immer neuer und wachsender Bewunderung und Ehrfurcht, je ofter und
anhaltender sich das Nachdenken damit beschaftigt: der bestirnte Himmel
tiber mir und das moralische Gesetz in mir“ Der bestirnte Himmel steht dabei
symbolisch fiir die duflere Ordnung, das moralische Gesetz in uns hingegen
fiir die innere Verpflichtung und Verantwortung, die wir als verniinftige Wesen
tragen.

Gerade in der Sozialen Arbeit wird jedoch deutlich, dass diese Verantwor-
tung nicht in Isolation entsteht, sondern in Beziehungen reift - durch die
Erfahrung, von anderen Menschen gesehen, gehort und ernst genommen zu
werden. Wer begleitet, ohne zu bevormunden, wer ermutigt, ohne zu dréngen,
und wer schiitzt, ohne zu entmiindigen, erméglicht erst wirkliche Autonomie.
Der bestirnte Himmel erinnert uns daran, dass wir Teil eines grofieren Ganzen
sind, wihrend das moralische Gesetz in uns verdeutlicht, dass wir Verantwor-
tung fiir dieses Ganze tragen. Die Kunst der Sozialen Arbeit liegt genau darin,
beides miteinander zu verbinden: Es geht darum, Freiheit nicht gegen Bin-
dung auszuspielen, sondern Freiheit innerhalb unterstiitzender Beziehungen
zu verwirklichen.

4.5. Anregungen zum Weiterdenken

1. Autonomie als Zumutung?
Kant fordert, dass der Mensch sich aus seiner selbstverschuldeten Unmiin-

92

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.5. Anregungen zum Weiterdenken

digkeit befreit und sich seiner Vernunft bedient. Doch bedeutet diese Vor-
stellung von Autonomie nicht auch eine Uberforderung? Ist jeder Mensch
in jeder Lebenssituation in der Lage, vernunftgeleitete Entscheidungen zu
treffen? Welche Herausforderungen entstehen daraus fiir die Soziale Arbeit,
wenn Menschen in Krisen, Armut oder psychischer Belastung nicht auto-
nom handeln konnen oder wollen? Muss Autonomie immer eingefordert
werden, oder gibt es Situationen, in denen es legitim ist, Verantwortung
abzugeben?

. Freiheit, Sicherheit oder Verantwortung?
Das Gedankenexperiment mit den drei Umschlagen stellt unterschiedliche
Formen von Freiheit dar: absolute Sicherheit ohne Selbstbestimmung, totale
Freiheit ohne Regeln oder das Leben in Selbstverantwortung mit morali-
scher Reflexion. Welche dieser Alternativen kommt der realen Erfahrung
von Autonomie in der Sozialen Arbeit am nichsten? Und wenn Kant sagt,
dass wahre Freiheit darin besteht, sich selbst moralische Gesetze zu geben,
wie ldsst sich das mit Menschen denken, die Unterstiitzung bendtigen?
Wo liegen die Grenzen der Selbstverantwortung — und wer tragt die Konse-
quenzen, wenn sie tiberfordert?

. Jenseits von Kant und Nedelsky - Braucht es ein neues Autonomiekon-
zept?
Kant versteht Autonomie als Fahigkeit, mithilfe der eigenen Vernunft selbst-
bestimmte Entscheidungen zu treffen. Nedelsky hingegen sagt, dass Selbst-
bestimmung erst in Beziehungen zu anderen Menschen méglich wird. Beide
Ansitze haben wichtige Stirken, aber erkldren sie wirklich alle Formen von
Autonomie?
Treffen wir manche Entscheidungen nicht auch intuitiv - etwa aus einem
Gefiihl heraus oder weil wir korperlich spiiren, was fiir uns richtig ist? Was
bedeutet es fiir die Soziale Arbeit, wenn Autonomie nicht nur rational oder
sozial, sondern auch emotional, korperlich bzw. intuitiv verstanden wird?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Epiktet (1994): Handbiichlein der Moral. Griechisch/Deutsch. Ubers. und
hrsg. von K. Steinmann. Stuttgart: Reclam.

Kant, 1. (1781): Critik der reinen Vernunft. Riga: Johann Friedrich Hart-
knoch.

Kant, I. (1784): Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? In: Berlini-
sche Monatsschrift, Dezember 1784, S. 481—-494. Online verfligbar un-
ter: https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
(abgerufen am 30.01.2025).

93

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.projekt-gutenberg.org/kant/aufklae/aufkl001.html

4. Autonomie: Immanuel Kant

94

Kant, I. (1788): Critik der practischen Vernunft. Riga: Johann Friedrich Hart-
knoch.

Kant, I. (1790): Critik der Urtheilskraft. Berlin und Libau: Lagarde und
Friedrich.

Kant, I. (1977): Werkausgabe in 12 Binden. Hrsg. von W. Weischedel. Frank-
furt am Main: Suhrkamp Verlag.

Nedelsky, J. (2013): Law’s Relations: A Relational Theory of Self, Autonomy,
and Law. Reprint ed. New York: Oxford University Press.

von Aquin, T. (2020): Summa theologiae. 3. Aufl. Stuttgart: Alfred Kréner
Verlag.

Weiterfiihrende Literatur
Gabriel, G. (2024): Kant: Eine kurze Einfiihrung in das Gesamtwerk. 2.,
durchges. Aufl. Tiibingen: UTB.

Willaschek, M. (2024): Kant: Die Revolution des Denkens. 4., durchges.
Aufl. Miinchen: C. H. Beck.

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Eher ist wohl anzunehmen, dafS die Macht Wissen hervorbringt (und nicht blof§
fordert, anwendet, ausnutzt); daff Macht und Wissen einander unmittelbar ein-
schliefSen; dafs es keine Machtbeziehung gibt, ohne dafs sich ein entsprechendes
Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen
voraussetzt und konstituiert’.

Michel Foucault

Gedankenexperiment zum Einstieg: Der geheime Algorithmus
POV: Es gibt einen Algorithmus, der entscheidet, welche Informatio-
nen Menschen in sozialen Netzwerken sehen — welche Nachrichten
in deinem Feed erscheinen, welche Produkte dir vorgeschlagen wer-
den und welche Meinungen sichtbar gemacht werden. Dieser Algo-
rithmus wird von einer kleinen Gruppe von Technikern und Entschei-
dungstragerinnen entwickelt und ist ein streng gehiitetes Geheim-
nis.

Du nutzt tdglich diese Netzwerke, um informiert zu bleiben, Ent-
scheidungen zu treffen und Meinungen zu bilden. Doch du weif3t
nicht, wie der Algorithmus funktioniert, nach welchen Kriterien er In-
halte auswahlt oder welche Informationen er dir bewusst vorenthalt.

Wer hat die Macht: Sind es die Entwickler, die den Algorithmus
kontrollieren, oder bist du es, indem du durch dein Verhalten den
Algorithmus ,fitterst“?

Wie frei ist deine Meinung: Kannst du sicher sein, dass deine Uber-
zeugungen wirklich deine eigenen sind und nicht von den versteck-
ten Mechanismen des Algorithmus beeinflusst wurden?

Was wiirde passieren, wenn der Algorithmus offengelegt wiirde:
Wiirden Menschen freier und bewusster entscheiden kdonnen, oder
wiirde nur ein neuer Machtkampf dariiber beginnen, wie der Algo-
rithmus programmiert wird?

7 Foucault, M. (1994) Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Ubersetzt von Walter
Seitter. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 39.

95

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

5.1. Die Dualitat von Wissen und Macht in der
Philosophiegeschichte

In diesem Kapitel soll der Zusammenhang zwischen Macht und Wissen an-
hand des Denkens von Michel Foucault dargestellt werden. Foucault war
jedoch nicht der Erste, der sich mit den Zusammenhidngen dieser beiden
Bereiche beschiftigte.

Antike Perspektiven: Von den Sophisten zu den Kynikern

Erste Versuche, das Verhaltnis von Wissen und Macht zumindest indirekt zu
beleuchten, finden sich bereits in der Antike, etwa bei den Sophisten und den
Kynikern. Diese beiden philosophischen Schulen sollen im Folgenden naher
betrachtet werden.

Die Sophisten — darunter bedeutende Denker wie Protagoras, Gorgias und
Thrasymachos - spielten im antiken Griechenland des 5. Jahrhunderts v. Chr.
eine zentrale Rolle. Sie waren Wanderlehrer, die gegen Bezahlung Wissen, ins-
besondere in den Bereichen Rhetorik, Philosophie und Politik, vermittelten.
Anders als Philosophen, die objektive Wahrheiten suchten, betrachteten die
Sophisten Wissen als etwas Relatives, das stets von individuellen Perspektiven
und sozialen Zusammenhéngen abhingig ist.

Das beriihmte Diktum des Protagoras (ca. 490-411 v. Chr.), ,Der Mensch ist
das Maf$ aller Dinge*, bringt diese Haltung pragnant zum Ausdruck: Wahrheit
existiert nicht unabhingig vom Menschen, sondern ist immer eine Frage der
individuellen Wahrnehmung und Interpretation. Gorgias (ca. 490-396 v. Chr.)
ging in seiner Schrift ,Uber das Nichtsein“ sogar noch einen Schritt weiter und
behauptete, dass nichts existiere. Selbst wenn etwas existieren wiirde, konne es
weder erkannt noch mitgeteilt werden. Diese radikale Skepsis fiihrte zu einem
tiefen Misstrauen gegeniiber absoluten Wahrheiten.

Die Sophisten sahen Wissen daher weniger als feststehende Erkenntnis, son-
dern vielmehr als ein Instrument, um in sozialen und politischen Auseinan-
dersetzungen erfolgreich zu sein. Thre Betonung der Rhetorik als zentrales
Mittel zur Uberzeugung machte sie besonders in der demokratischen Kultur
Athens gefragt, wo rhetorisches Geschick oft iiber politischen Erfolg entschied.

Damit verbunden war zugleich eine machtkritische Dimension: Fiir die So-
phisten war Wissen kein neutraler Besitz, sondern stets auch ein Mittel,
um Einfluss auszuiiben. Die Fahigkeit, Wissen {iberzeugend zu vermitteln,

96

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1. Die Dualitdt von Wissen und Macht in der Philosophiegeschichte

bedeutete Macht - allerdings eine Macht, die weniger auf objektiven Fakten
als vielmehr auf geschickter Argumentation und sozialer Wirkung beruhte.
Dieser pragmatische Wissensbegriff brachte den Sophisten nicht nur Anerken-
nung, sondern auch Kritik ein - insbesondere von Philosophen wie Platon.
Er warf ihnen vor, blole Wortverdreher zu sein, die zugunsten rhetorischer
Uberzeugungskraft die Wahrheit vernachlissigten und dafiir auch noch Geld
verlangten.

Die Kyniker, eine antike griechische Philosophenschule, die strenge Askese
und die bewusste Ablehnung gesellschaftlicher Konventionen predigte, ver-
traten eine ganz andere Auffassung von Wissen und Macht. Diogenes von
Sinope (ca. 412/404-323 v. Chr.), einer ihrer bekanntesten Vertreter, hielt das
durch gesellschaftliche Konventionen und Machtstrukturen gepragte Wissen
tiir wertlos und strebte ein Leben in radikaler Einfachheit und vélliger Unab-
héngigkeit an, was einen bewussten Bruch mit den Zwéngen der Gesellschaft
bedeutete. Diogenes provozierte seine Mitmenschen mit einem kompromiss-
losen Lebensstil: Er soll in einer grofien, umgedrehten Tonne gelebt haben,
besaf praktisch nichts und suchte symbolisch mit einer Laterne am helllichten
Tag nach einem ehrlichen Menschen.

Trotz — oder gerade wegen — dieser Provokationen erlangte er auch in hochs-
ten Kreisen Bewunderung. Berithmt ist die Anekdote, nach der Alexander der
Grofde (356-323 v. Chr.) gesagt haben soll: ,Wenn ich nicht Alexander wire,
wollte ich Diogenes sein.“ Diese Aussage verdeutlicht den scharfen Kontrast
zwischen den beiden Ménnern: Auf der einen Seite Alexander als Inbegrift
weltlicher Macht und Herrschaft, auf der anderen Seite Diogenes als Symbol
innerer Freiheit und personlicher Integritit.

Diogenes verkorperte eine Art des Wissens, die sich aus kritischer Distanz
zu gesellschaftlichen Erwartungen und Zwiangen ergab. Sein Leben zeigt, dass
wahre Weisheit und Unabhiangigkeit nicht aus Besitz oder politischer Macht
entstehen, sondern aus der Féhigkeit, diese Dinge zu hinterfragen und sich
von ihnen loszusagen. Alexander erkannte in Diogenes moglicherweise etwas,
das ihm selbst fehlte: eine Weisheit, die innere Stirke und Freiheit erméglicht
— jenseits aller weltlichen Macht und Eroberung.

Mittelalter: Ibn Khaldun und Meister Eckhart

Im Mittelalter wurden diese Fragen erneut aufgegriffen und erweitert - und
das keineswegs ausschlieSlich in der christlichen Scholastik. Ein herausragen-
der Denker dieser Epoche war der arabische Historiker und Philosoph Ibn

97

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Khaldun (1332-1406). In seiner Muqaddima (Einleitung) analysiert er den
Aufstieg und Fall von Gesellschaften anhand des Konzepts der Gruppenso-
lidaritat (,Asabiyya”). Ibn Khaldun argumentierte, dass dynastische Macht
und Zivilisationen auf starkem sozialen Zusammenhalt beruhen. Gleichzeitig
betonte er, dass Wissen hierbei eine Schliisselrolle spielt. Gesellschaften, die
Bildung fordern und Wissen wertschitzen, bleiben innovativ und stark. Er
warnte jedoch auch davor, dass Eliten durch das Monopolisieren von Wissen
gesellschaftlichen Fortschritt ldhmen und letztlich zu Stagnation fithren kén-
nen. Ibn Khalduns Beobachtungen iiber den Niedergang von Gesellschaften
haben bis heute nichts von ihrer Aktualitat eingebiifit.

Auf christlicher Seite entwickelte der Mystiker und Philosoph Meister Eckhart
(1260-1328) einen ganz anderen Zugang zur Verbindung von Wissen und
Macht. Fiir ihn lag die wahre Macht nicht in politischer Herrschaft oder
materiellem Besitz, sondern in innerer Freiheit und der Vereinigung mit dem
Géttlichen. Diese Freiheit entsteht laut Eckhart erst, wenn sich der Mensch
von seinem Ego und weltlichen Bindungen 16st. Er betonte die unmittelbare
Erfahrung des Gottlichen im Inneren des Menschen und stellte damit die
Autoritit der Kirche infrage, die damals den alleinigen Zugang zum Géttlichen
tiir sich beanspruchte. Eckharts Betonung der inneren Loslosung und Gelas-
senheit war revolutiondr und brachte ihm den Vorwurf der Ketzerei ein.

Trotz ihrer Unterschiede zeigen sowohl Ibn Khaldun als auch Meister Eckhart,
dass Wissen und Macht komplex miteinander verbunden sind. Beide Denker
weisen darauf hin, dass wahre Macht nicht in duflerem Zwang oder materieller
Dominanz besteht, sondern in der Fihigkeit, sich von diesen Dingen zu lésen
und Wissen kritisch zu hinterfragen. Letztlich formulieren beide - wenn auch
auf unterschiedliche Weise - eine dhnliche Einsicht: Die tiefste Form von
Macht konnte gerade im bewussten Verzicht auf Macht bestehen.

Aufkldrung und Moderne: Das Wissen als Machtinstrument

Mit der Aufkldrung verdnderte sich das Verstindnis von Wissen und Macht
grundlegend. Denker wie Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) und Immanuel
Kant (1724-1804) stellten Wissen zunehmend in den Dienst einer kritischen
Auseinandersetzung mit bestehenden Machtverhaltnissen. Rousseau hinter-
fragte gesellschaftliche Normen und Machtstrukturen, wihrend Kant die Au-
tonomie des Denkens betonte und die Menschen dazu aufforderte, ihren
eigenen Verstand zu benutzen (,Sapere aude!). Wissen wurde dadurch nicht

98

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

nur zu einem Werkzeug der Selbstbefreiung, sondern auch zur Grundlage, um
Machtverhiltnisse kritisch zu reflektieren und infrage zu stellen.

Eine noch radikalere Perspektive entwickelte Karl Marx (1818-1883): Fiir ihn
war Wissen im Wesentlichen ein Produkt gesellschaftlicher und 6konomischer
Bedingungen. Es entstand nicht neutral oder objektiv, sondern spiegelte laut
Marx immer die Interessen der herrschenden Klasse wider. Es diente als eine
Art ,Uberbau’; der dazu beitrug, bestehende Herrschaftsverhiltnisse zu legiti-
mieren und zu stabilisieren. Wer das Wissen kontrolliert, kontrolliert auch die
Produktionsmittel und damit letztlich die gesamte Gesellschaft.

Diese Perspektive wurde spéter von Friedrich Nietzsche (1844-1900) aufge-
griffen und weiter zugespitzt. In Zur Genealogie der Moral (1887) entlarvte
Nietzsche scheinbar objektive Wahrheiten als Konstrukte, hinter denen stets
Machtinteressen verborgen liegen. Fiir ihn war das Streben nach Wissen ein
Ausdruck des Willens zur Macht, also der Versuch, die Welt nach eigenen
Vorstellungen zu gestalten.

Michel Foucault (1926-1984) fiihrte diese Uberlegungen im 20. Jahrhundert
konsequent weiter und zeigte, wie eng Wissen und Macht miteinander ver-
bunden sind. In verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen - beispielsweise
in der Medizin, der Psychiatrie oder der Kriminologie - analysierte er, wie
Wissen zur Disziplinierung und Kontrolle von Menschen eingesetzt wird.
Entscheidend ist dabei, dass Wissen nicht nur ein Instrument der Macht ist,
sondern selbst von Machtverhéltnissen gepragt wird. Was in einer Gesellschaft
als wahr gilt, wird stets von denjenigen bestimmt, die tiber die entsprechenden
Machtmittel verfiigen.

Damit weist Foucault auf eine bis heute giiltige Einsicht hin: Wissen und
Macht stehen in einem wechselseitigen Verhadltnis - wer das Wissen kon-
trolliert, kontrolliert auch die gesellschaftlichen Normen, Institutionen und
schliefllich die Menschen selbst.

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

Michel Foucault wurde am 15. Oktober 1926 als zweites von drei Kindern
in Poitiers, Frankreich, geboren. Da sowohl sein Vater Paul-André als auch
sein Grof$vater angesehene Chirurgen waren, lag eine medizinische Laufbahn
zundchst nahe. Die Erwartungen seiner Familie, diesen Weg einzuschlagen,
standen jedoch im Widerspruch zu seinen Interessen.

99

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Foucaults intellektueller Werdegang begann am renommierten Lycée Henri IV
in Paris und fiihrte ihn spiter an die Ecole Normale Supérieure (ENS), wo er
Philosophie und Psychologie studierte. Unter der Anleitung von Denkern wie
Jean Hyppolite und Maurice Merleau-Ponty entwickelte er ein tiefes Interesse
an der Beziehung zwischen Wissen, Macht und Subjektivitit — Themen, die
spiter zum Kern seiner Arbeit werden sollten. Schon frith zeigte sich seine
Fahigkeit, interdisziplindr zu arbeiten, was sich in seinem spateren Werk
als grofie Stirke erwies. In den 1950er Jahren sammelte er internationale
Erfahrungen durch Lehrauftriage in Schweden, Deutschland und Polen. Diese
Zeit erweiterte seinen Horizont und schirfte seinen Blick fiir kulturelle und
soziale Unterschiede im Denken, was sich in seiner spiteren Philosophie
niederschlug.

Erste Schaffensphase: Der Wahnsinn und die Macht des Wissens

In den 1960er Jahren nahm Foucaults akademische Karriere dann ordentlich
Fahrt auf. Als Professor fiir Psychologie und Philosophie an der Universitt
Clermont-Ferrand verdffentlichte er 1961 sein erstes Hauptwerk Wahnsinn und
Gesellschaft (1973). Darin zeigt Foucault, wie der Wahnsinn in verschiedenen
Epochen unterschiedlich verstanden, konstruiert und kontrolliert wurde —
und wie eng er mit den jeweiligen Machtstrukturen verkniipft war. Damit
legte er den Grundstein fiir seine Methode der Genealogie und Archdologie
des Wissens, mit der er die historischen Bedingungen des Wissens und seine
gesellschaftlichen Funktionen freilegte.

Ein weiteres Schliisselwerk dieser frithen Phase ist Die Geburt der Klinik
(1963), in dem Foucault aufzeigt, wie medizinisches Wissen in der Moderne
zunehmend in den Dienst von Kontrolle und Uberwachung gestellt wurde.
Bereits hier zeichnet sich seine zentrale These ab: Wissen ist nie neutral,
sondern immer in ein Netz von Machtbeziehungen eingebunden.

Aufstieg zum intellektuellen Star: Die Ordnung des Wissens und die
Strukturen der Macht

Mit der Verdffentlichung von Die Ordnung der Dinge (1974) und Archdologie
des Wissens (1981) etablierte sich Foucault als einer der fihrenden Intellektu-
ellen seiner Zeit. Diese Werke markierten einen Wendepunkt in seinem Den-
ken: Anstatt nach zeitlosen Wahrheiten zu suchen, richtete er den Blick auf
die historischen Episteme — jene unbewussten Strukturen, die das Wissen und
die Denkweisen einer Epoche bestimmen. Foucault zeigte, wie diese epistemi-

100

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext

schen Ordnungen nicht nur festlegen, was als Wahrheit gilt, sondern auch, wer
die Macht hat, diese Wahrheit zu definieren.

Die 1970er Jahre: Macht und Kontrolle — Foucaults politische Wende

In den 1970er Jahren verlagerte sich Foucaults Fokus noch stirker auf das
Verhiltnis von Wissen und Macht. Mit Uberwachen und Strafen (1977) verdf-
fentlichte er eines seiner einflussreichsten Werke, in dem er die Entstehung
des modernen Strafsystems analysierte. Darin fiihrte er den Begriff des Panop-
tismus ein - eine Metapher fiir die allgegenwirtige Uberwachung in modernen
Gesellschaften, die nicht nur Gefangnisse, sondern auch Schulen, Fabriken
und andere Institutionen durchdringt. Foucault zeigte auf einprdgsame Wei-
se, wie Macht nicht nur als repressive Gewalt, sondern auch als produktive
Kraft funktioniert — als Kraft, die Normen, Identititen und Wahrheiten her-
vorbringt.

In der dreibandigen Geschichte der Sexualitit (1976-1984) vertiefte er seine
Analyse und zeigte auf, wie Diskurse iiber Sexualitit als Mittel zur Regulierung
und Kontrolle der Bevolkerung dienen. Er entlarvte die Vorstellung, dass
Macht ausschliefSlich von oben ausgeiibt wird, und betonte stattdessen, wie sie
auf komplexe Weise durch die Gesellschaft und die individuelle Subjektivitat
hindurchwirkt.

Politisches Engagement und gesellschaftlicher Einfluss

Die politischen Umwilzungen der 1960er und 1970er Jahre - insbesondere die
Proteste von 1968 - prigten Foucaults Denken nachhaltig. Er engagierte sich
aktiv in politischen Bewegungen und setzte sich fiir die Rechte von Gefange-
nen und psychisch Kranken ein. Seine Teilnahme an politischen Diskursen
unterstrich seine Uberzeugung, dass Philosophie nicht nur ein abstraktes
Unterfangen ist, sondern in die sozialen und politischen Kémpfe der Zeit
eingreifen muss.

Foucaults Kritik richtete sich gegen Institutionen, die Wissen und Macht kon-
trollieren - seien es Gefdngnisse, Krankenhduser oder Schulen. Er zeigte auf,
wie all diese Institutionen dazu beitragen, Menschen zu disziplinieren und zu
normieren.

Vermachtnis und Einfluss auf die Soziale Arbeit

Michel Foucault starb am 25. Juni 1984 in Paris, doch sein intellektuelles Erbe
ist bis heute hochaktuell. Seine Ideen haben die Diskussionen um Macht,

101

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Wissen und Subjektivitdt nachhaltig gepragt und finden bis heute in einer
Vielzahl von Disziplinen - von der Philosophie iiber die Soziologie bis hin zur
Politik- und Literaturwissenschaft — ihren Niederschlag.

Fiir die Soziale Arbeit sind Foucaults gesellschafts- und machtkritische Arbei-
ten von besonderem Wert und sollten daher in keinem Curriculum fehlen.
Seine Analysen zeigen auf, wie Macht und Wissen in Institutionen wirken,
in denen die Soziale Arbeit als Profession mittlerweile fest verankert ist:
in Schulen, Krankenhdusern, Justizvollzugsanstalten, aber auch in Wohnhei-
men, Jugendtreffs oder Beratungsstellen. Von Behorden und Amtern ganz zu
schweigen. Die kritische Hinterfragung von Machtstrukturen und die Sensibi-
lisierung dafiir, wie Wissen eingesetzt wird, um Normen und Wahrheiten in all
diesen Institutionen zu schaffen und aufrechtzuerhalten, ist fiir (angehende)
Fachkrifte unentbehrlich.

Im folgenden Kapitel werden die zentralen Begriffe und Ideen Foucaults ndher
beleuchtet, um herauszuarbeiten, wie seine Philosophie dazu beitragen kann,
die Praxis und Theorie der Sozialen Arbeit zu bereichern und zu hinterfragen.

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Michel Foucaults Denken dreht sich um die enge Verkniipfung von Macht,
Wissen und Subjektivitat. Seine zentralen Begriffe — Diskurs, Dispositive,
Macht/Wissen, Bio-Macht und Gouvernementalitét — helfen uns zu verstehen,
wie gesellschaftliche Strukturen unser Denken und Handeln prigen, haufig
ohne dass wir es bemerken.

Diese zentralen Begriffe bzw. Konzepte hingen bei Foucault - stark verkiirzt
- wie folgt zusammen: Macht und Wissen sind untrennbar verbunden, da
Wissen immer in Machtverhiltnisse eingebettet ist. Diskurse bestimmen, was
sagbar und denkbar ist, wahrend Dispositive - ein Geflecht aus Institutionen,
Regeln und Praktiken - diese Diskurse in der Gesellschaft verankern. Die Bio-
Macht beschreibt, wie moderne Gesellschaften das Leben selbst regulieren,
und die Gouvernementalitit zeigt, wie Menschen durch subtile Steuerungsme-
chanismen gelenkt werden. Schauen wir sie uns der Reihe nach etwas genauer
an.

102

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Macht und Wissen: Eine unauflésbare Wechselwirkung.

Die zentrale Einsicht Foucaults ist, dass Macht und Wissen nicht getrennt
voneinander existieren, sondern sich gegenseitig hervorbringen und verstér-
ken. Wissen ist kein neutrales Abbild der Realitdt, sondern wird durch Macht-
verhiltnisse definiert, verbreitet und legitimiert. Gleichzeitig schaftt und stabi-
lisiert Wissen neue Machtstrukturen, indem es definiert, was als wahr, normal
oder abweichend gilt. Kurz gesagt: Macht produziert Wissen und Wissen dient
der Machtkonsolidierung.

Betrachten wir dazu einige Beispiele und beginnen wir mit einem Bereich, mit
dem sich Foucault selbst intensiv beschiftigt hat: der Psychiatrie bzw. psychi-
atrischen Krankheiten (Foucault 1973). Was als Krankheit gilt, wer als gesund
oder krank eingestuft wird und welche Behandlung als angemessen erscheint,
wird nicht allein durch objektive medizinische Erkenntnisse bestimmt. Viel-
mehr beeinflussen Institutionen, 6konomische Interessen und gesellschaftliche
Normen diese Definitionen. Noch im 19. Jahrhundert galten beispielsweise
Frauen, deren Verhalten als hysterisch bezeichnet wurde, als behandlungs-
bediirftig - eine Diagnose, die weniger auf medizinischen Fakten als auf
patriarchalen Vorstellungen von weiblicher Emotionalitit und Gehorsam be-
ruhte. Auch heute entscheiden Machtstrukturen dariiber, welche psychischen
Erkrankungen als gesellschaftlich relevant gelten. Wahrend Depressionen und
Angststorungen zunehmend anerkannt werden, bleiben andere Erkrankungen
wie chronische Erschépfungssyndrome oft marginalisiert oder umstritten. Die
Folgen sind real und spiirbar - sie betreffen nicht nur medizinische Diagnosen
und Behandlungsformen, sondern auch das Selbstbild der Betroffenen und die
damit verbundenen Einschrankungen ihrer Lebensmoglichkeiten.

Ein anderes Beispiel ist das Bildungssystem. Hier zeigt sich besonders deutlich,
wie Wissen durch Macht produziert wird und selbst eine Form von Macht
darstellt. Wer entscheidet, welche historischen Ereignisse in Schulbiichern
stehen? Welche Narrative iiber Kolonialismus, Migration oder soziale Kémp-
fe werden vermittelt? Lange Zeit pragten die Perspektiven der ehemaligen
Kolonialméchte den Geschichtsunterricht in westlichen Landern - Narrati-
ve, die Eroberung und Herrschaft als zivilisatorischen Fortschritt darstellten,
wihrend die Perspektiven der Kolonisierten unsichtbar blieben. Erst durch
politischen Druck und dekoloniale Bewegungen wurden diese verzerrten
Darstellungen hinterfragt und alternative Perspektiven in die Lehrplane aufge-
nommen. Doch auch heute noch ist die Frage, wessen Wissen als legitim gilt,
ein umkéampftes Terrain. Dies zeigt sich in der Debatte um Gender Studies

103

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

an Universititen ebenso wie in der Diskussion um kritische Rassentheorien
(Critical Race Theory) an Schulen. Hier werden die Konflikte um die Deu-
tungshoheit iber Geschichte, Identitat und gesellschaftliche Werte ausgetragen
- ein Machtkampf, der dariiber entscheidet, welche Erzahlungen als objektive
Wahrheit gelten und welche marginalisiert oder gar unterdriickt werden sol-
len.

Foucaults Sicht auf die Dialektik von Macht und Wissen eroffnet somit einen
Blick auf Mechanismen, die unser Denken, unsere Institutionen und unser
alltdgliches Leben pragen - oft ohne dass wir es bewusst wahrnehmen. Wer
definiert, was als wissenschaftlich gilt? Welche Stimmen werden gehért und
welche zum Schweigen gebracht? Wissen ist niemals unschuldig - es ist immer
in bestehende Machtstrukturen eingebettet und triagt dazu bei, sie zu erhalten
oder zu verandern.

Diskurse: Die unsichtbare Macht der Sprache

Diskurse sind gesellschaftlich geteilte Vorstellungen dariiber, was denkbar, sag-
bar und als wahr akzeptiert ist (vgl. Foucault 2024). Sie bestehen nicht nur aus
Sprache, sondern umfassen auch Regeln, Erwartungen und Ubereinkiinfte.
Diese bestimmen, welche Themen 6ffentlich diskutiert werden, wer zu Wort
kommen darf und welche Meinungen ernst genommen werden. Dadurch
beeinflussen Diskurse unsere Sicht auf die Welt, indem sie festlegen, welche
Begriffe und Erklarungen uns tberhaupt zur Verfiigung stehen. Auf diese
Weise steuern sie — meist unbemerkt — unsere Fragen, unsere Argumente und
unser Handeln sowie unsere gedanklichen Grenzen.

Wissen ist fiir Foucault daher nie objektiv oder auferhalb von Machtstruktu-
ren zu begreifen. Es wird vielmehr innerhalb dieser Strukturen erzeugt und
gesteuert — stets im Spannungsfeld von Einschluss und Ausschluss, Legitimati-
on und Marginalisierung.

Ein Beispiel: Diskurs und Wahrheit in der Corona-Pandemie

Zu Beginn der Corona-Krise im Jahr 2020 dominierte ein (vermeintlich)
streng wissenschaftlicher Diskurs, der Mafinahmen wie Lockdowns, Masken-
pflicht, Schulschlieflungen und soziale Kontaktbeschrankungen als alternativ-
los darstellte. Dieser Diskurs bestimmte nicht nur weltweit, welche Strategien
verfolgt wurden, sondern auch, welche Meinungen und Handlungsoptionen
als ,verniinftig” oder ,wahr” galten. Stimmen, die alternative Ansdtze, wie den
Schutz von Risikogruppen bei gleichzeitiger kontrollierter Durchseuchung der

104

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

jingeren Bevodlkerung, befiirworteten, wurden nicht selten delegitimiert und
als gefahrlich dargestellt. Begriffe wie ,Querdenker” wurden pauschal genutzt,
um solche Positionen delegitimierend von der diskursiven Biihne zu verdran-
gen.

Es gab jedoch Ausnahmen: Wihrend in ganz Europa im Winter 2020/2021
ein zweiter strenger Lockdown herrschte, gab es in Schweden vergleichsweise
milde Mafinahmen. Grofveranstaltungen wurden abgesagt, die Sperrstunde in
Restaurants wurde vorverlegt und einige Schulen stellten fiir kurze Zeit auf
Fernunterricht um. Es gab jedoch weder flichendeckende Schulschlieflungen
noch Ausgangssperren oder eine allgemeine Maskenpflicht in 6ffentlichen Ge-
bauden, sondern lediglich unverbindliche Empfehlungen. Der Fall Schweden
zeigt, wie ein alternatives Vorgehen innerhalb eines dominanten Diskurses
als Auflenseiterposition dargestellt wird. Der schwedische Staatsepidemiologe
Anders Tegnell (* 1956) wurde international kritisiert, da sein geméafligter An-
satz dem etablierten Diskurs widersprach. Doch die schwedische Bevolkerung
vertraute Tegnell. Mit der Zeit wandelte sich der Diskurs. Im Laufe des Jahres
2021 erkannte die wissenschaftliche Gemeinschaft schliefflich, dass selbst die
strengsten MafSnahmen das Virus nicht ausrotten konnten und sich nach und
nach mehr oder weniger jeder damit — auch mehrfach - infizieren wiirde. Der
Versuch, diese Durchseuchung mit autoritiren und repressiven Mafinahmen
aufzuhalten, ist weder méglich noch sinnvoll. Der Fokus verlagerte sich zu-
nehmend auf eine langfristige Anpassung an das Virus. In diesem Sinne wur-
den Impfempfehlungen spéter auf Risikogruppen beschrankt und die zuvor
marginalisierten Sichtweisen gewannen an Einfluss. In der Riickschau hatte
Schweden die niedrigste Ubersterblichkeit in ganz Europa (vgl. Herden 2025)
wiahrend der Corona-Jahre zu verzeichnen und ersparte sich durch eine kluge,
gemafligte Politik auch jede gesellschaftliche Spaltung, die in vielen anderen
Lindern (allen voran Deutschland) auch noch Jahre spater zu beobachten ist.
Insgesamt zeigt dieses Beispiel sehr gut, dass Diskurse nicht starr, sondern his-
torisch und situativ veranderlich sind - stets gepréagt von Machtmechanismen,
die festlegen, was zu welcher Zeit als Wahrheit gilt.

Dispositive: Die feinmaschigen Netze der Kontrolle

Waihrend der Diskurs bestimmt, was gesagt und gedacht werden kann, zeigt
das Dispositiv, wie diese Diskurse in konkrete gesellschaftliche Strukturen
und Praktiken eingebettet sind. Konkret beschreibt es komplexe strategische
Anordnungen von Diskursen, Institutionen, Praktiken, Gesetzen, architektoni-
schen Strukturen usw. — kurz: alles, was in einem bestimmten historischen

105

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Moment zusammenwirkt, um auf gesellschaftliche Herausforderungen zu re-
agieren und Machtverhéltnisse zu formen. Ein Dispositiv ist also kein stati-
sches Ding, sondern ein dynamisches Netzwerk, das Macht produziert, stabili-
siert und transformiert.

Betrachten wir als Beispiel das Gefangnis, mit dem sich Foucault in seinem
Werk Uberwachen und Strafen (Foucault 1977) intensiv beschiftigt hat. Ein
Geféngnis ist nicht nur ein Gebaude, in dem Straftiter eingesperrt werden.
Es verkorpert ein komplexes Zusammenspiel von rechtlichen Regeln, medi-
zinischen Kontrollen, padagogischen Mafinahmen und architektonischen An-
ordnungen. Gesetze bestimmen, wer wie lange inhaftiert wird. Medizinische
Einrichtungen {iberwachen den Gesundheitszustand der Gefangenen und be-
urteilen ihre Therapie- und Resozialisierungschancen. (Sozial-)padagogische
Interventionen zielen darauf ab, die Gefangenen auf jhre Wiedereingliederung
in die Gesellschaft vorzubereiten und sie zu angepassten Biirgern zu erziehen.
Die Architektur der Haftanstalten, insbesondere das Konzept des Panoptikums
(ein kreisformig angelegtes Gefidngnisgebaude mit einem zentralen Wachturm,
von dem aus alle Zellen jederzeit beobachtet werden konnen, ohne dass die
Gefangenen wissen, ob sie gerade tiberwacht werden), erméglicht eine perma-
nente Uberwachung, die zur Selbstdisziplinierung fiithrt. Zudem legitimiert
der gesellschaftliche Diskurs tiber Kriminalitdt und Strafe das Gefangnissys-
tem und prégt die 6ffentliche Wahrnehmung von Recht und Ordnung.

Das Gefangnis als Dispositiv zeigt, wie verschiedene Elemente zusammenwir-
ken, um Macht auszuiiben - und wie diese Macht durch scheinbar objektive
Praktiken verschleiert wird. Da die Gefangenen stdndig damit rechnen miis-
sen, beobachtet zu werden, verinnerlichen sie nach und nach die Kontrolle
von auflen und beginnen, ihr Verhalten selbst anzupassen. Sie iiberwachen
sich gewissermafien selbst, da sie befiirchten, jederzeit sanktioniert zu werden.
So halten sie sich aus eigenem Antrieb an die geltenden Regeln und Normen.
Die dufiere Kontrolle wird so zur inneren Selbstdisziplin, wodurch die eigent-
lichen Machtmechanismen fast unsichtbar werden.

Ein weiteres zentrales Merkmal des Dispositivs ist seine Flexibilitat. Disposi-
tive reagieren dynamisch auf gesellschaftliche Verdnderungen und kénnen
unterschiedliche Machtstrategien adaptieren. Das Gefdngnis als Dispositiv ist
Teil eines grofleren Netzwerks von Institutionen, das nicht nur auf Kontrolle
und Strafe abzielt, sondern auch darauf, soziale Ordnung zu produzieren und
zu legitimieren. Hier zeigt sich, wie Macht nicht nur repressiv, sondern auch
produktiv wirkt: Sie schafft Kategorien wie ,,Straftiter” oder ,,Resozialisierung”

106

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

und formt die Identititen der Menschen, die diesen Kategorien unterworfen
werden.

Dariiber hinaus macht Foucault deutlich, dass ein Dispositiv nicht nur aus
dufleren Strukturen besteht, sondern auch die Subjektivierung der Individuen
umfasst. Menschen werden nicht nur tiberwacht, sondern nehmen die Macht-
mechanismen auch in ihr Selbstverhiltnis auf. Foucault zeigt auf, wie tiefgrei-
fend Dispositive das Denken, Handeln und Fiihlen der Individuen pragen -
was im Fall des Gefingnisses besonders deutlich wird: Die stindige Uberwa-
chung und die damit verbundenen Normen veranlassen die Gefangenen, sich
selbst zu regulieren und somit die Machtstrukturen zu reproduzieren.

Die Analyse des Dispositivs macht deutlich, dass Macht nicht einfach als
Besitz oder Eigenschaft weniger verstanden werden kann. Vielmehr ist sie ein
allgegenwirtiges, relationales Geflecht, das durch Dispositive organisiert und
aufrechterhalten wird. Dieses Grundprinzip ldsst sich auf andere gesellschaft-
liche Bereiche wie die Medizin, das Bildungssystem oder den Arbeitsmarkt
tibertragen, in denen ebenfalls Dispositive wirken, die Normen setzen, Subjek-
te formen und soziale Ordnungen stabilisieren. In der Medizin beispielsweise
zeigt sich, wie medizinisches Wissen, Krankenhduser und gesetzliche Regelun-
gen zusammenspielen, um festzulegen, was als gesund oder krank gilt. Im
Bildungssystem bestimmen Lehrplane, Priifungen und Schulformen nicht nur,
welches Wissen vermittelt wird, sondern auch, welche Verhaltensweisen als
legitim oder abweichend gelten. Auf dem Arbeitsmarkt regulieren Qualifika-
tionsanforderungen, Arbeitsvertrage und institutionelle Hierarchien, welche
Formen von Arbeit als wertvoll anerkannt werden und wie sich Menschen als
arbeitsfahige Subjekte definieren.

Bio-Macht: Die Kontrolle liber das Leben selbst

Foucault entwickelte den Begriff der Bio-Macht vor allem im ersten Band von
Sexualitat und Wahrheit (Foucault 1987). Darin beschreibt er, wie sich die
Macht im Laufe der Geschichte von einer repressiven Souveranitatsmacht, die
vor allem durch Strafen und Verbote operierte, zu einer produktiven Macht
gewandelt hat, die das Leben reguliert und optimiert. Bio-Macht ist dabei
untrennbar mit dem Aufstieg der modernen Medizin, der Statistik und dem
demografischen Management der Bevélkerung verbunden.

Im Kern beschreibt Foucault damit eine Form der Macht, die sich nicht mehr
nur auf Individuen, sondern auf ganze Bevolkerungen bezieht. Staaten und
Institutionen kontrollieren und steuern das Leben der Menschen demnach

107

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

nicht nur durch Gesetze oder Gewalt, sondern durch eine Vielzahl von Me-
chanismen, die tief in den Alltag und die korperliche Integritit eingreifen.
Dazu zihlen Gesundheitskampagnen, Hygienemafinahmen, Geburtenkontrol-
le, Impfprogramme, Anti-Rauch-Kampagnen oder Erndhrungsempfehlungen.
Diese Praktiken erscheinen oft als wissenschaftlich fundiert und im besten
Interesse der Bevolkerung, doch sie sind auch Werkzeuge der Macht, die
dariiber bestimmen, welche Korper als gesund oder krank und welche Lebens-
weisen als normal oder abweichend gelten.

Ein pragnantes Beispiel fiir Bio-Macht ist die staatliche Regulierung der Fort-
pflanzung. In verschiedenen Epochen wurden Mafinahmen ergriffen, um die
Bevolkerungsentwicklung zu férdern oder zu limitieren, beispielsweise durch
finanzielle Anreize fiir Familiengriindungen, gesetzliche Beschrankungen fiir
Abtreibungen oder sogar Zwangssterilisationen.

Auch in der modernen Gesundheitspravention zeigt sich Bio-Macht deut-
lich: Kampagnen zur Raucherentwéhnung (zum Beispiel Schockbilder auf
Zigarettenpackchen), Aufklarung tiber richtige Erndhrung (Nutri-Score) oder
Bewegungsmangel (Schrittzdhler-App) erscheinen als neutrale oder gar wohl-
wollende Mafinahmen. Doch sie setzen gleichzeitig Normen, definieren, was
als verantwortliches Verhalten gilt, und erzeugen subtilen sozialen Druck,
bestimmten Lebensweisen zu folgen. Wer sich diesen Normen widersetzt,
beispielsweise durch ungesunde Erndhrung oder das Rauchen, wird nicht nur
als gesundheitliches Risiko fiir sich selbst, sondern auch als unsolidarisch von
der Gesellschaft wahrgenommen.

Foucaults Idee der Bio-Macht verdeutlicht, dass moderne Herrschaftsformen
nicht nur einschrianken oder unterdriicken, sondern auch hervorbringen und
ermoglichen. Sie beeinflussen Handlungen, regulieren Gemeinschaften und
pragen maf3geblich unsere Auffassungen davon, was gesund, normal und er-
strebenswert ist.

Gouvernementalitdt: Die subtile Kunst der Lenkung

Wihrend das Zusammenspiel von Macht und Wissen aufzeigt, wie Herr-
schaft mit Wahrheitsanspriichen verbunden ist, und Bio-Macht verdeutlicht,
wie Macht unmittelbar auf die Koérper und das Leben der Menschen ein-
wirkt, fithrt Foucault mit dem Begrift der Gouvernementalitit (vgl. Foucault
2006/2022) eine zusitzliche Dimension ein. Gouvernementalitit beschreibt,
wie Machtverhaltnisse nicht nur von auflen wirken, sondern sich zunehmend
nach innen verlagern - hinein in unser Denken, Fithlen und Handeln. Im Un-

108

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3. Zentrale Begriffe und Ideen

terschied zur Bio-Macht, die vor allem das Leben der Bevolkerung als Ganzes
reguliert, und zu Diskursen oder Dispositiven, die Rahmenbedingungen fiir
unser Denken und Handeln schaffen, geht es bei Gouvernementalitét starker
um eine subtil wirkende Selbststeuerung der Individuen.

Gouvernementalitdt bezeichnet eine besondere Form des Regierens, bei der
weniger durch direkte Kontrolle, Verbote oder sichtbare Sanktionen Einfluss
ausgeiibt wird. Stattdessen erfolgt die Steuerung indirekt durch gezielte Anrei-
ze, Normen und unterschwellige Mechanismen, die dazu fiihren, dass Men-
schen gesellschaftliche Erwartungen freiwillig und scheinbar aus eigenem An-
trieb tibernehmen. Die Macht wirkt somit kaum merklich von innen heraus:
Menschen werden dazu gebracht, sich selbst zu optimieren, zu regulieren und
Normen als persénliche Entscheidungen zu akzeptieren.

Ein pragnantes Beispiel dafiir bietet die moderne Arbeitsmarktpolitik. Arbeits-
losigkeit wird dabei nicht als gesellschaftliches oder 6konomisches Problem
betrachtet, sondern als individuelles Versagen interpretiert. Bewerbungstrai-
nings, Weiterbildungsangebote und Coachings vermitteln die Botschaft, dass
Erfolg allein von personlicher Anstrengung abhangt. Dabei geraten strukturel-
le Ursachen aus dem Blick und wer nicht ausreichend Eigeninitiative zeigt,
trigt schnell die Schuld am eigenen Misserfolg.

Auch in der Gesundheitspolitik lasst sich die Gouvernementalitat deutlich er-
kennen. Gesundheitskampagnen, Fitness-Apps und Erndhrungsempfehlungen
betonen die Eigenverantwortung fiir Gesundheit und Wohlbefinden. Men-
schen, die diesen Normen nicht entsprechen, werden nicht nur als nachléssig
gegeniiber sich selbst, sondern unter Umstdnden auch als Belastung fiir die
Gemeinschaft wahrgenommen. Fitnessuhren und Schrittzéhler-Apps erhdhen
diesen Druck zusitzlich: Sie messen unser Verhalten, definieren implizite
Standards und erzeugen subtile Schuldgefiihle, wenn personliche Ziele nicht
erreicht werden - beispielsweise, wenn abends auf dem Sofa die ,erforderli-
chen”10.000 Schritte fehlen.

Ein weiteres Beispiel sind Nudging-Strategien, mit denen Regierungen oder
Unternehmen unser Verhalten beinahe unmerklich steuern. Gesunde Lebens-
mittel werden in Supermirkten gut sichtbar positioniert oder steuerliche
Vorteile schaffen Anreize fiir eine eigenverantwortliche Altersvorsorge. Dabei
haben wir das Gefiihl, selbstbestimmt zu handeln, obwohl wir subtil gelenkt
werden.

109

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Foucaults Konzept der Gouvernementalitdt macht somit sichtbar, wie moder-
ne Machtformen zunehmend auf die Eigensteuerung von Menschen setzen.
Thre Wirksamkeit liegt gerade darin, dass sie uns glauben lassen, wir handelten
autonom, wéhrend wir tatsdchlich gesellschaftlichen Erwartungen und subti-
len Steuerungsmechanismen folgen.

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Foucaults Analysen zeigen, dass Macht nicht nur von oben nach unten wirkt,
sondern sich durch feine, oft unsichtbare Mechanismen in unseren Alltag
einschreibt: in Sprache, Institutionen, Normen und unser eigenes Selbstver-
stindnis. Wissen ist demnach nicht neutral, sondern tief in Machtverhiltnisse
eingebettet. Dispositive organisieren die gesellschaftliche Ordnung, Bio-Macht
reguliert Korper und Leben und Gouvernementalitit formt unser Denken -
oft ohne dass wir es bemerken. Genau hier liegt die Relevanz fiir die Soziale
Arbeit: Sind soziale Praktiken, Hilfsangebote und padagogische Konzepte in
diese Machtstrukturen eingebunden, stellt sich die Frage, inwiefern sie nicht
nur unterstiitzen, sondern auch disziplinieren, normieren und lenken. Was
bedeutet das fiir professionelle Handlungsspielraume? Wo beginnt die Hilfe
und wo wird sie zur Kontrolle? Widmen wir uns nun diesen Fragen und
untersuchen, wie Foucaults Begriffe dabei helfen kénnen, die Machtverhéltnis-
se innerhalb der Sozialen Arbeit kritisch zu reflektieren.

Foucaults Analysen helfen uns, die unsichtbaren Strukturen zu hinterfragen,
die unser professionelles Handeln mitbestimmen. Doch wie konnen wir sie
konkret in der Praxis nutzen? Die entscheidende Frage ist nicht nur, wie
Machtverhiltnisse wirken, sondern auch, wie wir mit ihnen umgehen. Repro-
duzieren wir sie unkritisch oder nutzen wir unser Reflexionsvermdgen, um
unsere Handlungsspielraume zu erweitern?

Diskurse in der Sozialen Arbeit: Wer spricht? Wer wird gehort —und wie?

Soziale Arbeit agiert in einem Netz gesellschaftlicher Diskurse, die definieren,
wer als hilfebediirftig, auffillig oder forderfahig gilt. In der Regel erscheinen
uns diese Kategorisierungen und Wertungen als selbstverstdndlich, sodass wir
sie im Alltag selten hinterfragen. Sie sind jedoch immer Ausdruck spezifischer
gesellschaftlicher Normen, die es zu verstehen, zu reflektieren und gegebenen-
falls auch zu diskutieren und zu kritisieren gilt.

10

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Foucaults Diskurs- und Machtanalysen konnen sich dabei auf methodischer
Ebene als unmittelbar anschlussfahig erweisen. Ein Beispiel hierfiir ist das
Reframing. Bei dieser von Virginia Satir in der systemischen Familienthera-
pie entwickelten Methode geht man davon aus, dass unsere Wahrnehmung
der Welt nicht objektiv gegeben ist, sondern durch Sprache und Deutung
geformt wird. Beim Reframing wird eine Situation oder ein Verhalten in einen
neuen, oft positiveren Bedeutungszusammenhang gestellt. Das kann dabei
helfen, festgefahrene Sichtweisen zu lsen und neue Handlungsméglichkeiten
zu entwickeln. Foucault zeigt mit seiner Diskursanalyse, dass gesellschaftliche
Deutungsmuster und Machtverhiltnisse bestimmen, was wir fur wahr oder
normal halten. Im Grunde ist Refraiming also eine Art diskursive Interventi-
on im Kleinen: Es verschiebt Bedeutungsrahmen und hinterfragt bestehende
Wahrheiten - genau das, was Foucault auf gesellschaftlicher Ebene sichtbar
macht.

DenkanstoR
Stell dir vor, ein Jugendlicher, der in der Schule oder im Alltag oft
als ,schwierig” gilt, wiirde stattdessen als jemand gesehen, der vor
besonderen Herausforderungen steht oder seinen Unmut aktiv du-
Rert. Plotzlich verandert sich der Blick: Anstatt Problemverhalten zu
diagnostizieren, konnte man seine Reaktionen als Ausdruck eines in-
neren Konflikts oder als Versuch, gehort zu werden, verstehen. Diese
veranderte Wahrnehmung hatte enorme Auswirkungen darauf, wie
man ihm begegnet — nicht mit Sanktionen und Ablehnung, sondern
mit Verstandnis, Unterstlitzung und der Suche nach sinnvollen We-
gen, seine Energie und seinen Protest konstruktiv einzusetzen.

Hier ergeben sich unmittelbar Fragen, die sich Studierende auf ihrem Weg zu
einer reflexiven und kritischen Professionalitt stellen sollten:

m Wie beeinflussen Diskurse unsere Wahrnehmung und unser professionelles
Handeln?

m Welche Begriffe verwenden wir, wenn wir Klienten beschreiben - und mit
welchen Folgen?

m Wie konnen wir alternative Deutungsrahmen schaffen, die nicht defizitori-
entiert sind?

Ein weiteres Beispiel kann in der Praxis von standardisierten Diagnosen oder
Verhaltensbeobachtungen gesehen werden. Solche Instrumente kénnen zwar
hilfreich sein, bergen aber auch die Gefahr, Zuschreibungen zu verfestigen.
Eine kritische Diskursanalyse hilft nicht nur dabei, problematische Begriffe zu

m

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

identifizieren, sondern auch, bewusster mit Sprache umzugehen - etwa durch
partizipative Methoden, die den Betroffenen Raum fiir eigene Erzahlungen
lassen.

Zwischen Hilfe und Kontrolle: Macht und Professionalitat

Michel Foucault hat eindrucksvoll gezeigt, dass Macht und Wissen untrennbar
miteinander verbunden sind. Wissen ist nie neutral, sondern trigt immer
eine gewisse Macht in sich. Es bestimmt mit, welche Wahrheiten akzeptiert
werden, welche Sichtweisen dominant werden und wer berechtigt ist, iiber
andere Menschen Urteile zu fillen. In der Sozialen Arbeit zeigt sich dieses
Macht-Wissen-Verhiltnis besonders deutlich in der Rolle der Fachkrifte. Sie
legen fest, was als soziales Problem wahrgenommen wird, wer Hilfe benotigt
und welche Mafinahmen als passend oder notwendig gelten. IThre Entschei-
dungen beeinflussen somit nicht nur die konkrete Situation einzelner Men-
schen, sondern pragen zugleich Vorstellungen davon, was in der Gesellschaft
als ,normal“ oder ,,abweichend” gilt.

Besonders deutlich tritt diese Verbindung von Wissen und Macht in sensiblen
Arbeitsfeldern wie dem Kinderschutz oder der Straflensozialarbeit hervor.
Die fachliche Einschétzung einer Fachkraft kann hier tiefgreifende Folgen fiir
das Leben von Menschen haben. Wenn etwa eine Familie als iiberfordert
oder ein Jugendlicher als problematisch eingestuft wird, dann ist das keine
objektive Feststellung. Vielmehr sind solche Zuschreibungen eingebettet in ein
komplexes Netz gesellschaftlicher Normen, institutioneller Erwartungen und
professioneller Erfahrungswerte. Ob jemand als vernachlassigt oder kriminell
wahrgenommen wird, hingt dabei stark von den jeweiligen Sichtweisen und
gesellschaftlichen Debatten ab.

Gerade deshalb ist es entscheidend, die eigenen professionellen Urteile und
das zugrunde liegende Wissen immer wieder kritisch zu hinterfragen: Wie
kommen wir zu unseren Einschitzungen? Welche Annahmen stecken dahin-
ter? Welche anderen Blickwinkel und Interpretationen konnten ebenfalls zu-
treffen? Eine machtkritische Haltung in der Sozialen Arbeit fordert dazu auf,
diese Fragen offen zu reflektieren und Rdume zu schaffen, in denen auch die
Betroffenen ihre Perspektiven und Erfahrungen einbringen konnen.

In der Praxis gibt es bereits zahlreiche Methoden, um die Machtungleichhei-
ten zwischen Fachkriften und Klienten zu reduzieren. Partizipative Ansitze
sorgen beispielsweise dafiir, dass Menschen aktiv an Entscheidungen betei-
ligt werden, statt lediglich Gegenstand professioneller Beurteilungen zu sein.

12

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Lésungsorientierte Konzepte verschieben den Fokus von Defiziten und Pro-
blemen zu den Stirken und Ressourcen der Betroffenen. Kritische Selbstrefle-
xion hilft dabei, die eigenen fachlichen Entscheidungen nicht als neutrale
Anwendungen von Wissen zu verstehen, sondern als Teil gesellschaftlicher
Machtstrukturen.

Die Soziale Arbeit steht stets in einem Spannungsfeld zwischen helfender
Unterstiitzung und regulierender Kontrolle. Eine bewusste und reflektierte
Praxis verlangt deshalb nicht nur fachliche Kompetenz, sondern auch ein
klares Bewusstsein dafiir, dass mit jeder professionellen Entscheidung auch
gesellschaftliche Realitdten aktiv gestaltet werden.

Macht und Wissen sind also miteinander verflochten — doch wo genau zeigt
sich Macht konkret im Alltag der Sozialen Arbeit?

Dispositive: Wo wird Macht konkret?

Zur Erinnerung: Die Idee des Dispositivs nach Foucault klingt vielleicht kom-
pliziert, beschreibt aber eigentlich etwas ganz Praktisches: Es geht um ein
Netzwerk aus Regeln, Einrichtungen, Gesetzen und Alltagshandlungen. Dieses
Netzwerk dient dazu, Macht auszuiiben und bestimmte Vorstellungen oder
Normen in der Gesellschaft durchzusetzen. Ein Dispositiv ist dabei nie fest
oder unverédnderlich, sondern entwickelt sich stindig weiter, je nachdem, was
gesellschaftlich gerade notig oder wichtig erscheint. Dazu zéhlen nicht nur Ge-
spriache oder offentliche Debatten, sondern auch ganz konkrete Dinge wie Ge-
baude, Gesetze oder Verwaltungsvorschriften. Ein Beispiel ist die Architektur
von Gebauden, die unser Verhalten beeinflussen kann, indem sie vorschreibt,
wo man hineingeht, wie man sich darin bewegen kann, wer Zugang erhilt
oder wer ausgeschlossen wird. All das pragt unser Denken und Handeln, oft
ohne dass wir es direkt merken.

Der Grundgedanke des Dispositivs ldsst sich problemlos auf die tdgliche Pra-
xis der Sozialen Arbeit iibertragen. Einige Beispiele:

m Architektur von Einrichtungen: Ob ein Jugendzentrum offene Rdume zur
Eigeninitiative bietet oder durch klare Regeln, feste Gruppenstrukturen und
kontrollierte Zugangsmoglichkeiten eine regulierende Funktion tibernimmt,
entscheidet mafgeblich dariiber, ob sich junge Menschen entfalten konnen
oder sich kontrolliert fiihlen.

13

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

m Regeln des Hilfesystems: Wer Zugang zu Sozialleistungen erhalt, hangt oft
von biirokratischen Nachweisen und Verhaltensnormen ab. Dadurch kén-
nen Menschen in prekiren Lebenslagen ungewollt ausgeschlossen werden.

m Erwartungen an Klienten: Wer als kooperativ gilt und wer als schwierig ein-
gestuft wird, bestimmt nicht selten den weiteren Verlauf der Hilfeprozesse
und beeinflusst, ob jemand als forderwiirdig oder als Widerstand leistend
wahrgenommen wird.

Ein besonders eindriickliches Beispiel ist die Inobhutnahme von Kindern
und Jugendlichen. Hier greifen gesetzliche Vorgaben, sozialpadagogische Kon-
zepte und gesellschaftliche Vorstellungen von Kindeswohl ineinander. Doch
welche Strukturen reproduzieren bestehende Machtverhiltnisse? Wie konnte
ein Dispositiv aussehen, das nicht nur Kontrolle, sondern auch Partizipation
ermoglicht?

Fiir Fachkrifte ergeben sich daraus konkrete Fragen:

Wie lassen sich Einrichtungen so gestalten, dass sie nicht nur Schutz bie-
ten, sondern auch Selbstbestimmung fordern? Ein Beispiel dafiir sind Jugend-
wohngruppen, die feste Regeln vorgeben und Mitbestimmungsmoglichkeiten
schaften, etwa durch demokratische Entscheidungsprozesse im Alltag oder
die Moglichkeit, eigene Wohnbereiche individuell zu gestalten. Solche Maf3-
nahmen koénnen verhindern, dass Schutz automatisch mit Bevormundung
gleichgesetzt wird.

Welche institutionellen Abldufe sind notwendig — und wo verstarken sie un-
beabsichtigt Machtasymmetrien? Ein Beispiel hierfiir ist die biirokratische
Vergabe von Sozialleistungen: Wer Unterstiitzung beantragt, muss oft langwie-
rige Antragsverfahren durchlaufen. Dies stellt fiir bildungsferne oder nicht
deutschsprachige Menschen eine erhebliche Hiirde dar. Anstatt Hilfen dort,
wo sie notwendig sind, schnell und unbiirokratisch bereitzustellen, kann das
Sozialsystem so ungewollt zur Ausgrenzung bestimmter Gruppen beitragen.

Die Dispositivanalyse bietet also die Moglichkeit, Machtstrukturen nicht nur
abstrakt zu betrachten, sondern sie in konkreten sozialen Rdumen, organisato-
rischen Prozessen und Routinen zu identifizieren. Fiir uns in der Sozialen Ar-
beit bedeutet dies, Methoden zu entwickeln, wie Macht reflektiert und bewusst
gestaltet werden kann. Partizipative Entscheidungsprozesse, die Einbindung
von Betroffenen in die Gestaltung von Hilfesystemen und eine kritische Refle-
xion institutioneller Zwinge kénnen dazu beitragen, Dispositive nicht nur zu
analysieren, sondern aktiv zu transformieren.

14

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Biomacht und Sozialpolitik: Wann wird Hilfe zur Regulierung?

Foucaults Konzept der Bio-Macht zeigt, dass Macht nicht nur tiber Repressi-
on funktioniert, sondern iiber die Steuerung von Korpern und Leben. Dies
geschieht oft durch subtile Mechanismen, die oberflachlich oft als Schutz und
Fiirsorge wahrgenommen werden, aber letztlich darauf abzielen, Menschen
bestimmten gesellschaftlichen Normen anzupassen.

Ein Beispiel in der Sozialen Arbeit ist die medizinische Perspektive auf be-
stimmte soziale Probleme. So werden Suchterkrankungen nicht selten primar
als medizinische Diagnosen behandelt. Dies kann dazu fithren, dass Betroffe-
ne vor allem in Therapien vermittelt (um nicht zu sagen: gedringt) werden,
anstatt ihre sozialen Lebensbedingungen grundlegend zu thematisieren und
hier an Verbesserungen zu arbeiten. Die Frage lautet: Wird ihnen so wirklich
geholfen, oder werden sie womdglich in eine Behandlung gezwungen, die
bestimmten gesellschaftlichen Erwartungen entspricht?

In der Wohnungslosenhilfe zielt das Bemiihen der Fachkrifte u.a. oft darauf
ab, die psychische Situation der Klienten zu stabilisieren. Wahrend entspre-
chende Interventionen durchaus sinnvoll sein konnen, wird dabei oft die
strukturelle Dimension von Wohnungslosigkeit vernachlassigt. Warum wird
z.B. nicht selten die Aufnahme einer Therapie zur Bedingung gemacht, bevor
jemand Zugang zu sozial geférdertem Wohnraum erhdlt? Sollten Menschen
nicht einfach ein Recht auf Wohnraum haben, unabhéngig von ihrer psychi-
schen Gesundheit und Anpassungsbereitschaft?

Auch im Handlungsfeld der Kinder- und Jugendhilfe sind Erziehungskonzep-
te oft darauf ausgerichtet, junge Menschen an gesellschaftliche Erwartungen
heranzufiihren. Dabei wird héufig nicht reflektiert, ob diese Erwartungen tat-
sichlich ihrem Wohl dienen oder vielmehr einer bestimmten Ordnung folgen.
Ist es etwa notwendig, Verhaltensweisen zu pathologisieren, nur weil sie nicht
der schulischen oder gesellschaftlichen Norm entsprechen? Denken wir hier
nur an die Diskussionen rund um die Diagnosen ADS/ADHS.

In der Summe stellt sich die zentrale Frage, inwieweit sozialstaatliche Leis-
tungen tatsdchlich Menschen helfen oder vielmehr darauf abzielen, sie im
Sinne geltender gesellschaftlicher Normen zu formen. Dabei geht es darum,
Alternativen zur einfachen Anpassung in normativen Ansatzen und Methoden
zu identifizieren. Wie konnen Hilfen gestaltet werden, die nicht nur zur Regu-
lierung beitragen, sondern echte Selbstbestimmung und Wahlfreiheit ermdogli-
chen?

115

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

Ein positiver methodischer Grundsatz dafiir ist das Beispiel von Housing First,
bei dem Menschen ohne Vorbedingungen Wohnraum erhalten, oder niedrig-
schwellige Suchthilfeangebote, die ohne Zwang und Sanktionen auskommen.
Grundsatzlich gilt es stets zu hinterfragen, ob unsere Methoden tatsdchlich
Autonomie ermdéglichen oder lediglich ein Instrument gesellschaftlicher Regu-
lierung darstellen.

Gouvernementalitét: Zwischen Aktivierung und Eigenverantwortung

Ausgehend von Foucaults Analyse des Diskurses als Struktur, die unser Den-
ken und Handeln prégt, betrachteten wir das Dispositiv als Netzwerk diskursi-
ver und nicht-diskursiver Elemente, das soziale Ordnungen stabilisiert. Daraus
ergab sich die Verbindung zu Macht- und Wissensmechanismen, insbesondere
zur Biomacht, die sich in der Kontrolle von Koérpern und Bevodlkerungen
manifestiert. Ein weiterer zentraler Begriff in diesem Zusammenhang ist die
Gouvernementalitdt. Wir erinnern uns: Der Begriff beschreibt, wie Menschen
nicht nur von auflen gesteuert werden, sondern auch durch soziale Mechanis-
men zur Selbststeuerung angeregt werden. Dabei geht es nicht um offene
Kontrolle, sondern um subtile Prozesse, die Menschen dazu bringen, sich im
Sinne gesellschaftlicher Erwartungen selbst zu regulieren.

In der Sozialen Arbeit begegnen wir solchen Mechanismen immer wieder. Ein
Beispiel hierfiir ist die sogenannte ,, Aktivierung“ von Arbeitslosen, bei der die
Betroftenen nicht durch eine langfristige soziale Absicherung unterstiitzt wer-
den, sondern durch Coaching und Mafinahmen dazu gebracht werden sollen,
ihre Erwerbsfahigkeit eigenverantwortlich zu optimieren - unabhéngig von
den strukturellen Barrieren des Arbeitsmarktes. Ahnliches gilt fiir die Erwar-
tungen an Hilfesuchende: Wer Unterstiitzung erhalten will, muss sich ,rich-
tig” verhalten, beispielsweise Kooperationsbereitschaft zeigen oder bestimmte
Mafinahmen mittragen. Dies wirft die Frage auf, was mit denjenigen geschieht,
die nicht in dieses vorgegebene Raster passen. Kritisch zu hinterfragen ist
stets, inwiefern aktivierende Ansdtze sinnvoll sind, solange sie gleichzeitig die
strukturellen Ungleichheiten unberiihrt und unthematisiert lassen.

Die Herausforderung fiir die Praxis besteht folglich darin, zwischen Ermuti-
gung und subtiler Disziplinierung zu unterscheiden. Es stellt sich die Frage,
wann tatsdchlich Selbstbestimmung gefordert wird und wann unbewusst so-
ziale Ungleichheiten verstarkt werden. Ebenso wichtig ist es, dariiber nachzu-
denken, wie Anreize gestaltet werden konnen, um echte Wahlméglichkeiten zu
bieten, statt versteckte Kontrolle auszuiiben.

16

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Denkanstof
Stell dir vor, eine Jugendeinrichtung bietet Jugendlichen Gutscheine
fir Kinobesuche an, wenn sie regelmaRig zu bestimmten Treffen
kommen. Auf den ersten Blick scheint das eine gute Idee zu sein, weil
es junge Menschen motiviert und ihnen etwas Schénes ermoglicht.
Allerdings konnte sich dahinter auch eine subtile Form der Kontrolle
verbergen: Jugendliche, die nicht regelmaRig teilnehmen kénnen —
zum Beispiel, weil sie nebenbei arbeiten oder familiare Pflichten ha-
ben — werden dadurch ausgeschlossen oder benachteiligt. So kann
eine gut gemeinte MalRnahme unbeabsichtigt soziale Ungleichhei-
ten verscharfen. Deshalb ist es wichtig, sich immer wieder bewusst
zu fragen, ob eine Unterstiitzung tatsichlich Selbstbestimmung for-
dert oder ob sie letztlich unbemerkt Druck ausiibt und bestehende
Ungleichheiten verstarkt.

Kritische Reflexion ist der Kern professionellen Handelns. Die Ideen Foucaults
helfen nicht nur, abstrakt {iber Macht zu sprechen, sondern erméglichen auch
eine bewusste Auseinandersetzung mit der eigenen Praxis. Von welchen Be-
griffen und Kategorien gehen Fachkrifte aus? Wie gestalten sie institutionelle
Strukturen aktiv mit? Wann ist Soziale Arbeit tatsiachlich unterstiitzend und
wann dient sie eher der gesellschaftlichen Disziplinierung? Das Ziel besteht
nicht darin, Soziale Arbeit zu entmachten, sondern sie reflektierter und be-
wusster zu gestalten. Gerade weil sie eng mit gesellschaftlichen Steuerungsme-
chanismen verwoben ist, bedarf es einer kritischen Haltung, die vorhandene
Handlungsspielraume erkennt, hinterfragt und wo méglich neu definiert.

Fazit

Gerade in Zeiten, in denen politische und technologische Entwicklungen
immer stirker in gesellschaftliche Prozesse eingreifen, ist ein grundlegendes
Verstandnis von Foucaults Analysen wichtiger denn je. Die Digitalisierung von
Sozialleistungen, der mégliche Einsatz von Algorithmen zur Bediirftigkeits-
priifung oder neue Governance-Strategien im Wohlfahrtsstaat sind Beispiele
fir aktuelle Machtmechanismen, die unser Verstindnis von Sozialer Arbeit
herausfordern. Wer versteht, wie Macht wirkt, kann bewusster entscheiden,
wie er oder sie damit umgeht.

Soziale Arbeit muss sich also nicht nur mit den Problemen der Gegenwart
auseinandersetzen, sondern auch vorausschauend fragen: Wie wollen wir in
Zukunft helfen? Welche gesellschaftlichen Bedingungen priagen unser profes-
sionelles Handeln? Und wo ist es unsere Aufgabe, allzu engen Normierungen

n7

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Macht und Wissen: Michel Foucault

zu widerstehen? Nur mit diesem Blick bleibt Soziale Arbeit nicht nur ein
Spiegel bestehender Machtverhiltnisse, sondern kann zu einer gestaltenden
Kraft fiir mehr soziale Gerechtigkeit werden.

5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Wie prigen Machtstrukturen die Soziale Arbeit? Welche spezifischen

Machtverhaltnisse lassen sich in Praxisfeldern der Sozialen Arbeit erkennen,
und wie beeinflussen sie den Blick auf Klienten und deren Probleme?

2. Wie kann die Autonomie von Klienten trotz bestehender Machtverhilt-
nisse gestirkt werden? Welche Methoden und Ansitze fordern echte
Selbstbestimmung, und wo lassen sich partizipative Ansatze ausbauen?

3. Welche Diskurse prigen soziale Institutionen und ihre Angebote? Wel-
che Normen und Werte werden vermittelt, und wie beeinflussen sie die

Wahrnehmung und Unterstiitzung von Klienten?

18

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Foucault, M. (1963): Naissance de la clinique: une archéologie du regard
médical. Paris: Presses Universitaires de France.

Foucault, M. (1973): Wahnsinn und Gesellschaft: Eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Foucault, M. (1974): Die Ordnung der Dinge: Eine Archdologie der Human-
wissenschaften. Ubers. von U. Képpen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1981): Archdologie des Wissens. Ubers. von U. Képpen. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1987): Sexualitidt und Wahrheit. Erster Band: Der Wille zum
Wissen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (1994): Uberwachen und Strafen: Die Geburt des Geféingnis-
ses. Ubers. von W. Seitter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (2006/2022): Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte
der Gouvernementalitdt |. Vorlesungen am Collége de France 1977/1978.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, M. (2010): Kritik des Regierens: Schriften zur Politik. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Herden, B. (2025, 11. Méarz). Die Toten der Coronapandemie: Ausgerechnet
Schweden schneidet in Europa am besten ab. Tagesspiegel. https://ww
w.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandem
ie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-133481
29.html (abgerufen am 09.06.2025)

Marx, K. (1867): Das Kapital: Kritik der politischen Okonomie. Erster Band.
Hamburg: Otto Meissner.

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://www.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandemie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-13348129.html
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/wissen/vorzeitige-todesfalle-in-der-coronapandemie-ausgerechnet-schweden-schneidet-in-europa-am-besten-ab-13348129.html

5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

Nietzsche, F. (1887): Zur Genealogie der Moral: Eine Streitschrift. Leipzig: C.
G. Naumann.

Weiterfiihrende Literatur

Kammler, C., Parr, R. & Schneider, U. (Hrsg.) (2014): Foucault-Handbuch:
Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart: J. B. Metzler.

Ruoff, M. (2018): Foucault-Lexikon: Entwicklung — Kernbegriffe — Zusam-
menhdnge. 4., aktual. u. erw. Aufl. Paderborn: Wilhelm Fink Verlag.

Sarasin, P. (2023): Michel Foucault zur Einfiihrung. 8., unverand. Aufl.
Hamburg: Junius Verlag.

119

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben:
Martha Nussbaum

What are people actually able to do and to be? What real opportunities are available
to them?
Martha C. Nussbaum

Gedankenexperiment zum Einstieg: Drei Kinder und eine Fl6te
(Das folgende Gedankenexperiment habe ich inhalts- und sinnge-
mak aus Amartya Sens Buch Die Idee der Gerechtigkeit (2017) entlie-
hen)

Stelle dir folgende Situation vor: Drei Kinder finden eine Fléte und
geraten sofort in einen Streit darliber, wer sie behalten darf. Jedes
Kind bringt eine eigene, liberzeugende Begriindung vor:

m Das erste Kind sagt: ,,Ich habe die Fléte selbst hergestellt.“ Es habe
das Holz geschnitzt, die Locher gebohrt und viel Zeit und Mihe
investiert. Ohne seine Arbeit gibe es die Fl6te gar nicht.

m Das zweite Kind sagt: ,ich bin die einzige Person, die die Flote
spielen kann.“ Die anderen kdnnten damit nichts anfangen, aber
es selbst konne wunderschone Musik darauf spielen. Wiirde es die
Fl6te nicht bekommen, bliebe sie ungenutzt.

m Das dritte Kind sagt: ,,/ch habe gar kein Spielzeug, wdhrend die an-
deren beiden schon reichlich besitzen.“ Es sei nur fair, ihm die Flote
zu geben, um einen Ausgleich zu schaffen. Die anderen hatten
bereits genug.

Welchem Kind sollte die Fl6te geh6ren —und warum?

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

In der griechischen Antike setzten sich Platon und Aristoteles intensiv mit
Fragen der Gerechtigkeit und des guten Lebens auseinander — zwei Themen,
die bis heute im Zentrum der Philosophie stehen. In seinem Werk ,Politeia”
(auch ,Der Staat” genannt) entwirft Platon das Ideal einer Gesellschaft, die
sich durch eine harmonische Ordnung auszeichnet. Kurz gefasst lautet seine
Idee: Gerechtigkeit entsteht in einer Gesellschaft dann, wenn jeder Mensch die
Aufgabe ibernimmt, die seinem Wesen und seinen Féhigkeiten entspricht.

8 Nussbaum, M. (201): Creating Capabilities: The Human Development Approach. Cambridge, MA:
Harvard University Press, X

120

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

Um diese Ordnung zu gewihrleisten, teilt Platon den Staat in drei Stinde
ein. An der Spitze stehen die Philosophen, die aufgrund ihrer Vernunft und
Weisheit regieren sollen. Ihnen folgen die Wachter oder Krieger, die fiir den
Schutz und die Sicherheit der Gemeinschaft verantwortlich sind. Die dritte
Gruppe bilden die Bauern, Handler und Handwerker, die fiir die wirtschaftli-
che Versorgung zustandig sind. Diesem Modell liegt die Idee einer ausgewoge-
nen Koordination der gesellschaftlichen Bereiche zugrunde: Jeder erfiillt seine
spezifische Aufgabe, ohne in die Kompetenzen der anderen einzugreifen.

Aristoteles hatte eine etwas andere Vorstellung von Gerechtigkeit, die er in
seiner ,Nikomachischen Ethik” und in der ,Politik” ausfiihrlich diskutiert.
Fiir ihn ist Gerechtigkeit vor allem eine Tugend, die sich in der gerechten
Verteilung von Giitern, Rechten und Pflichten manifestiert. Dabei unterschei-
det er klar zwischen zwei Formen: der distributiven und der ausgleichenden
Gerechtigkeit. Distributive Gerechtigkeit bezieht sich auf die gerechte Vertei-
lung von Ressourcen und Chancen in einer Gesellschaft. In einer modernen
Gesellschaft kann man sich das beispielsweise so vorstellen: Alle Biirger sol-
len grundsitzlich Zugang zu Bildung, Gesundheitsversorgung und anderen
Grundgiitern haben - unabhingig von ihrer Herkunft oder ihrem sozialen
Status. Die ausgleichende Gerechtigkeit zielt hingegen darauf ab, Unrecht,
das jemandem zugefiigt wurde, wiedergutzumachen. Wenn also jemandem
durch eine ungerechte Handlung ein Schaden entstanden ist, soll dieser durch
Entschadigung oder andere Mafinahmen ausgeglichen werden. Ein einfaches
Beispiel hierfiir ist ein Gerichtsurteil, in dem dem Opfer einer Straftat Scha-
denersatz zugesprochen wird, um das erlittene Unrecht zumindest teilweise
auszugleichen.

In der Neuzeit haben sich vor allem drei Ansdtze besonders deutlich hervor-
getan und unser Verstdndnis und philosophisches Nachdenken von Gerechtig-
keit maf3geblich geprégt: Der Utilitarismus existiert in verschiedenen Varian-
ten und verfolgt die Idee, das grofitmogliche Gliick fiir die grofitmégliche An-
zahl an Menschen zu erreichen. Die Verfahrensgerechtigkeit wurde vor allem
durch John Rawls (1921-2002) bekannt und befasst sich mit den Regeln, die
eine gerechte Gesellschaft ausmachen sollten, wenn niemand wiisste, welchen
Platz er darin einnehmen wiirde. SchliefSlich gibt es den Fahigkeitenansatz
(Capabilities Approach), den Martha Nussbaum (*¥1947) und Amartya Sen
(*1933) entwickelt haben. Mit diesem Ansatz werden wir uns gleich schwer-
punktmiflig in der Variante Nussbaums eingehender beschéftigen. Zunachst
aber zum Utilitarismus und zur Verfahrensgerechtigkeit.

121

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

Utilitarismus

Die Grundidee des Utilitarismus scheint auf den ersten Blick recht einfach:
Eine Handlung gilt als moralisch gut bzw. richtig, wenn sie das grofite Gliick
fir die grofitmaogliche Zahl an Menschen hervorbringt. Doch dahinter verber-
gen sich eine Vielzahl von Problemen und Widerspriichen.

Jeremy Bentham (1748-1832) gilt als der Begriinder des klassischen Utilitaris-
mus. In seinem Werk An Introduction to the Principles of Morals and Legisla-
tion (1789/1823) beschreibt er das sogenannte Prinzip des grofiten Gliicks.
Demzufolge ist eine Handlung dann moralisch richtig, wenn sie moglichst
viel Glick fiir moglichst viele Menschen bringt. Bentham ging sogar so weit,
eine Art mathematische Methode, das sogenannte hedonistische Kalkiil, zu
entwickeln. Damit wollte er Freude und Leid erfassen und berechnen, um
moralische Entscheidungen objektiv beurteilen zu kénnen.

Doch wie lasst sich Gliick berechnen? Ist es mdglich, Freude und Leid auf
einer Skala zu messen, um objektiv zu entscheiden, welche Handlung mora-
lisch richtig ist? Schon hier zeigt sich, dass Benthams Ansatz zwar bestechend
einfach klingt, sich in der Praxis aber nur schwer umsetzen ldsst. SchliefSlich
ist Freude nicht gleich Freude. Die Freude iiber ein Stiick Schokolade ist
nicht so viel wert wie die tiefe Befriedigung beim Lesen eines anspruchsvollen
Romans - oder doch?

Genau diese Frage griff John Stuart Mill (1806-1873), einer der bekanntesten
Schiiler Benthams, auf. Er erweiterte den Utilitarismus um die Unterscheidung
qualitativ unterschiedlicher Vergniigungen. In Utilitarianism (Mill 1863) argu-
mentierte er, dass es hohere und niedrigere Arten der Freude gibt. Wer die
Freude des Denkens, der Kunst oder des Mitgefiihls erlebt, erfahrt eine Form
des Gliicks, die in ihrer Qualitét weit tiber das rein korperliche Vergniigen hin-
ausgeht. Mill brachte dies im zweiten Kapitel des Buches auf den Punkt: ,Es ist
besser, ein ungliicklicher Mensch zu sein als ein zufriedenes Schwein; besser
ein ungliicklicher Sokrates als ein zufriedener Narr Damit distanzierte er sich
von der mathematisch-mechanischen Sichtweise Benthams zur Berechnung
von Gliick und gab dem Utilitarismus eine neue, differenzierte Ebene.

Mill war jedoch nicht der Einzige, der versuchte, den Utilitarismus zu verfei-
nern. Im Laufe der Zeit haben sich verschiedene Varianten entwickelt. Ein
Beispiel ist der sogenannte Regelutilitarismus, dem neben Mill selbst spiter
auch andere Denker wie Richard M. Hare (1919-2002) anhingen. Wahrend
der klassische Handlungsutilitarismus - also die von Bentham und Mill ver-

122

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

tretene Form - jede einzelne Handlung danach beurteilt, ob sie das grofite
Gliick bringt, fragt der Regelutilitarismus, ob allgemeine Regeln dieses Ziel
erreichen. Ein einfaches Beispiel: Stellen wir uns eine rote Ampel vor. Ein
Handlungsutilitarist wiirde sagen, dass man bei Rot anhalten sollte, wenn
dies fiir die meisten Menschen das grofite Glick bedeutet. Was aber, wenn
um drei Uhr morgens weit und breit niemand zu sehen ist? Dann wire es
im Sinne des Handlungsutilitarismus vielleicht vollig in Ordnung, die rote
Ampel zu ignorieren. Ein Regelutilitarist wiirde dagegen argumentieren, dass
die allgemeine Regel ,Bei Rot anhalten“ mehr Sicherheit und damit mehr
Gliick fiir alle schaftt - unabhingig von der individuellen Situation.

Eine bekannte Weiterentwicklung des klassischen Utilitarismus ist der soge-
nannte Praferenzutilitarismus, der vor allem mit dem Philosophen Peter Sin-
ger (*1946) verbunden wird. Im Unterschied zum traditionellen Ansatz, bei
dem es um eine moglichst grofie Summe von Gliick oder Wohlergehen geht,
stellt der Préferenzen-Ansatz stirker die personlichen Wiinsche und Bediirf-
nisse der Betroffenen ins Zentrum. Gut und richtig ist demnach, was am bes-
ten erfiillt, was Menschen wirklich wollen - und zwar auf eine tiberlegte und
langfristige Weise. Ein hdufig verwendetes Beispiel zeigt, warum das wichtig
ist: Angenommen, eine iiberwiltigende Mehrheit von 90 % der Bevodlkerung
wiinscht sich, dass die restlichen 10 % versklavt werden. Nach dem klassischen
Utilitarismus konnte das unter Umstidnden akzeptiert werden, falls es den
Gesamt-Nutzen der Gesellschaft steigert. Der Préferenzutilitarismus schiebt
einer solchen Logik aber einen Riegel vor, indem er betont, dass grundlegende
Wiinsche und Bediirfnisse aller Menschen gleich viel zéhlen. Selbst wenn eine
Mehrheit etwas will, darf das nicht die elementaren Rechte und Interessen der
Minderheit verletzen.

Bei all diesen Varianten bleibt jedoch die zentrale Kritik am Utilitarismus
bestehen. Was passiert mit den Rechten des Einzelnen, wenn es um das grofit-
mogliche Gliick geht? Ein drastisches, aber oft vorgetragenes Beispiel: Ange-
nommen, man koénnte durch die Folter eines Unschuldigen Informationen
gewinnen, die vielen Menschen das Leben retten — wiirde der Utilitarismus
dies in jeder Form als moralisch richtig erachten? Gleichwohl gibt es gute
Griinde, in einer solchen Haltung ein ethisches Problem zu sehen. ,Die Wiirde
des Menschen ist unantastbar® — so steht es im deutschen Grundgesetz. Wiirde
das noch gelten, wenn unsere Gesetze utilitaristisch verfasst wéren?

Ein weiteres Problem ist, dass sich das hedonistische Kalkiil in der Praxis
kaum durchfiithren lasst, da sich Freude, Leid und Gliick nicht objektiv messen

123

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

oder zwischen Individuen vergleichen lassen. Besonders schwierig wird es,
wenn es um qualitative Unterschiede des Gliicks geht, wie Mill betont. Stellen
wir uns vor, eine Stadt miisste entscheiden, ob sie in Hochkulturprojekte
wie Opernhduser, Theater oder Bibliotheken oder in den Ausbau von Freizeit-
parks investieren soll. Eine rein quantitative Anwendung des utilitaristischen
Prinzips kénnte zugunsten des Vergniigungsparks ausfallen, da dieser mehr
Menschen anspricht und kurzfristiges Vergniigen verspricht. Wenn geistige
Vergniigungen wie Kunst und Philosophie jedoch eine hohere Qualitat haben,
reicht eine schlichte Mehrheit als Entscheidungskriterium nicht aus. Bedeutet
es moralischen Fortschritt, wenn eine Gesellschaft mehr Achterbahnen baut,
statt kulturelle Bildung zu férdern? Auch dieses Dilemma zeigt, wie schnell der
Utilitarismus ins Wanken gerdt, wenn qualitative Gliicksunterschiede bertick-
sichtigt werden miissen.

Trotz aller Kritik bleibt der Utilitarismus eine zeitlos faszinierende Theorie
sozialer Gerechtigkeit, die uns zwingt, iiber die Folgen unseres Handelns
nachzudenken und das grofle Ganze - was auch immer das sein mag - in
den Blick zu nehmen. Gerade in der modernen Sozialpolitik oder in ethischen
Debatten zu Themen wie Sterbehilfe, Umweltschutz oder Tierrechten ist der
utilitaristische Gedanke - in seinen verschiedenen Auspragungen — nach wie
vor von grofler Relevanz.

Verfahrensgerechtigkeit nach John Rawls

John Rawls‘ Ansatz der Vertragsgerechtigkeit, der, wie schon an fritherer Stelle
erwéhnt, vor allem durch sein Hauptwerk Theorie der Gerechtigkeit (1971)
bekannt wurde, stellt eine der wichtigsten Alternativen zum Utilitarismus
dar. Wéhrend der Utilitarismus die Moralitit einer Handlung allein an ihren
Folgen misst, geht Rawls einen anderen Weg: Er fragt nach den Bedingungen,
unter denen eine gerechte Gesellschaft entstehen kann - unabhingig von den
konkreten Folgen einer Handlung im Einzelfall.

Im Zentrum steht die Idee eines hypothetischen Urzustands, einer Ausgangs-
situation, in der rational denkende Individuen die Prinzipien der Gerechtig-
keit aushandeln sollen. Allerdings gibt es eine entscheidende Einschrankung:
Rawls ldsst diese Individuen hinter einem sogenannten Schleier des Nichtwis-
sens agieren. Dieser Schleier sorgt dafiir, dass niemand weif3, welche soziale
Stellung, welche Fahigkeiten oder welchen Wohlstand er spiter in der Gesell-
schaft haben wird. Werde ich reich oder arm sein, minnlich oder weiblich,
gesund oder krank, hochintelligent oder eher mittelmafSig begabt? All diese

124

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

Informationen bleiben im Verborgenen. Die Idee dahinter: Nur wenn wir
nicht wissen, wie wir selbst in der Gesellschaft abschneiden werden, sind wir
gezwungen, Gerechtigkeitsprinzipien zu entwickeln, die wirklich gerecht und
unparteiisch sind.

DenkanstoR
Stell dir vor, du sollst die Grundregeln fiir das Schulsystem eines
Landes festlegen. Du darfst entscheiden, wie Unterricht, Priifungen
und Aufstiegschancen verteilt werden — aber es gibt einen Haken: Du
weil3t nicht, ob du spater ein Schiiler aus einer wohlhabenden Fami-
lie oder aus prekaren Verhaltnissen sein wirst. Du hast keine Ahnung,
ob du mit einer Lernschwache geboren wirst, in einer bildungsnahen
Familie aufwachst oder ob du besonders begabt bist.

Wiirdest du ein System schaffen, in dem nur reiche Kinder Zugang zu
guter Bildung haben, wahrend andere kaum geférdert werden? Oder
wiirdest du eine Schule entwerfen, die allen faire Chancen bietet,
unabhdngig von ihrer Herkunft? Wahrscheinlich wiirdest du ein ge-
rechtes System bevorzugen — weil du selbst auf der ,benachteiligten”
Seite stehen kénntest.

Genau dieses Prinzip steckt hinter John Rawls‘ Schleier des Nichtwis-
sens: Eine gerechte Gesellschaft entsteht, wenn die Regeln so gestal-
tet werden, dass sie unabhdngig von der eigenen Startposition fair
sind.

Auf der Grundlage des Schleiers des Nichtwissens formuliert Rawls zwei zentra-
le Gerechtigkeitsprinzipien, auf die sich die Menschen in so einem Urzustand
nach seiner Uberzeugung einigen wiirden:

1. Das Gleichheitsprinzip: Jede Person hat das gleiche Recht auf das umfas-
sendste System gleicher Grundfreiheiten, das mit den gleichen Freiheiten
fiir alle vereinbar ist.

2. Das Differenzprinzip: Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind nur
dann gerechtfertigt, wenn sie sowohl den am wenigsten Begiinstigten den
grofiten Vorteil bringen als auch mit Positionen und Amtern verbunden
sind, die allen unter fairen Bedingungen der Chancengleichheit offenstehen.

Betrachten wir das zweite Prinzip, das Differenzprinzip, genauer. Es besagt
im Wesentlichen, dass Ungleichheiten in einer Gesellschaft nur dann akzepta-
bel sind, wenn sie denjenigen zugutekommen, die am wenigsten haben. Ein
Beispiel aus der Praxis ist ein progressives Steuersystem, bei dem Menschen

125

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

mit hoherem Einkommen mehr Steuern zahlen und die Einnahmen gezielt
in Bildungsausgaben oder das Gesundheitssystem fiir benachteiligte Gruppen
investiert werden. Es sorgt dafiir, dass Ungleichheiten, die durch ungleiche
Einkommen und Vermdgen entstehen, durch Umverteilung zumindest teilwei-
se ausgeglichen werden. Es ist also in Ordnung, sehr viel zu verdienen und
sehr reich zu sein, wenn man gleichzeitig auch sehr viel mehr als andere an
Steuern bezahlt und somit den Lebensstandard der am stérksten Benachteilig-
ten verbessert.

Rawls geht jedoch noch weiter und spricht von einer schwachen Liste des
Guten. Damit argumentiert er, dass es bestimmte Grundgiiter gibt, die fiir
ein menschenwiirdiges Leben unverzichtbar sind - unabhéngig davon, welche
Priferenzen man ansonsten hat. Dazu gehoren bestimmte Grundrechte, politi-
sche Freiheiten, Zugang zu Bildung und Gesundheit sowie ein Minimum an
materiellem Besitz. Diese Giiter sind sozusagen das Fundament, auf dem wir
unser Leben aufbauen, und von dem wir in der Regel alle lieber mehr als
weniger haben wollen. Unabhéngig davon, ob man sein Gliick eher in materi-
ellem Wohlstand oder in geistiger, sportlicher oder kiinstlerischer Betitigung
sucht, benétigt man ein Mindestmafd dieser Giiter, um ein gutes Leben fithren
zu konnen.

Ein weiteres Beispiel zur Verdeutlichung des Unterschieds zwischen Rawls
und dem Utilitarismus: Stellen wir uns eine Notsituation nach einer Brandka-
tastrophe vor, bei der Dutzende Patienten in ein Krankenhaus eingeliefert wer-
den, von denen aber nur wenige von den anwesenden Arzten sofort behandelt
werden konnen. Ein utilitaristischer Ansatz konnte hier dafiir pladieren, eher
jingeren Menschen zu helfen, da auf diese Weise insgesamt mehr Lebensjahre
gerettet und der gesellschaftliche Nutzen maximiert wiirde. Rawls hingegen
wiirde genau darin ein grundlegendes Gerechtigkeitsproblem sehen. Er wiirde
fordern, dass personliche Eigenschaften wie Alter, Geschlecht oder sozialer
Status bei der Entscheidung keine Rolle spielen diirfen. Stattdessen sollten
ausschliefllich medizinische Kriterien, etwa die objektiven Heilungschancen,
entscheidend sein. Aus Rawls’ Sicht wére nur eine Regel akzeptabel, der
alle Betroffenen bereits vorab zustimmen konnten, ohne zu wissen, welche
Position sie selbst einnehmen wiirden. Genau das gewahrleistet Fairness und
Gleichheit.

Der Unterschied zwischen Rawls und dem Utilitarismus wird spatestens hier
deutlich: Wihrend der Utilitarismus die Gefahr birgt, die Interessen des Ein-
zelnen zugunsten einer Formel oder Vorstellung des grofitmoglichen Gliicks

126

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

der grofitmoglichen Zahl zu opfern, hélt Rawls konsequent daran fest, dass die
Bedingungen fiir ein gutes Leben fiir alle gerecht sein miissen. Ungleichheiten
sind fiir ihn nur dann akzeptabel, wenn sie den am meisten Benachteiligten
helfen - und nicht umgekehrt.

Martha Nussbaum und die Frage nach dem Verhiltnis von gutem und
gerechtem Leben

Martha Nussbaum hat sowohl den Utilitarismus als auch die Gerechtigkeits-
theorie von John Rawls einer ausfithrlichen Kritik unterzogen (vgl. insbeson-
dere Nussbaum 2010), die sie dazu veranlasst hat, eine eigene Theorie sozialer
Gerechtigkeit vorzulegen — den Capabilities Approach.

Besonders kritisch sieht Nussbaums Rawls® Theorie der Gerechtigkeit, die ihr
zu sehr auf formale Rechte und Grundfreiheiten fixiert erscheint. Zwar betont
Rawls in seiner Theorie wichtige Freiheitsrechte, aber Nussbaum fragt sich,
was all diese Rechte und Freiheiten niitzen, wenn die Menschen im Alltag
nicht in der Lage sind, sie tatsichlich wahrzunehmen?

Rawls konzentriert sich auf die Verteilung von Grundgiitern und Rechten, also
auf die Frage, ob Menschen theoretisch Zugang zu bestimmten Ressourcen
haben. Nussbaum erkennt jedoch, dass dieser Zugang allein nicht ausreicht.
Entscheidend ist, ob Menschen diese Ressourcen in ihrem Alltag auch wirk-
lich nutzen kénnen, ob sie tatsachlich die Freiheit haben, ihre Moglichkeiten
zu entfalten.

DenkanstoR
Stelle dir zwei Menschen vor, die formal beide das gleiche Recht auf
Bildung und Gesundheitsversorgung haben. Der eine lebt in einer
wohlhabenden Stadt mit exzellenten Schulen und Krankenhausern,
ist gesund und hat ein stabiles soziales Umfeld. Der andere lebt
in einem landlichen Gebiet ohne gute Infrastruktur, leidet an einer
chronischen Krankheit und hat keinen Zugang zu einer adaquaten
Gesundheitsversorgung. Formal haben beide die gleichen Rechte
- faktisch sind ihre Lebensmdglichkeiten jedoch grundverschieden.
Wahrend der eine seine Chancen nutzen kann, bleibt der andere auf-
grund seiner Situation benachteiligt. Die Rawls‘sche Theorie wiirde
diese Unterschiede nur unzureichend erfassen, da sie sich vor allem
auf die formale Gleichheit konzentriert und nicht auf die tatsachlich
ausiibbaren Fahigkeiten der Menschen.

127

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

Auch der Utilitarismus greift nach Nussbaum zu kurz. Denn was niitzt es,
das Gemeinwohl zu maximieren, aber dabei zu {ibersehen, dass einzelne
Menschen aufgrund ihrer individuellen Lebensumstdnde gar keine Chance
haben, dieses Wohl jemals zu erreichen? Der Utilitarismus ignoriert oft die
unterschiedlichen Bedingungen, unter denen Menschen leben, und behandelt
sie als blofe Zahlen in einer Gliicksgesamtrechnung.

Der entscheidende Punkt in Nussbaums Kritik ist daher folgender: Sowohl
Rawls® Theorie der Gerechtigkeit als auch der Utilitarismus tibersehen, dass
es nicht nur um die Garantie formaler Rechte oder die Maximierung der
allgemeinen Wohlfahrt gehen kann, wenn man eine Gesellschaft sozial gerecht
gestalten will, sondern dass wir uns die Frage stellen miissen, ob Menschen
tatsdchlich in der Lage sind, diese Rechte und Moglichkeiten in ihrem Leben
zu praktizieren. Denn was niitzt zum Beispiel ein Recht auf Bildung, wenn je-
mand krank ist, arm oder in einem von Gewalt gepragten Umfeld lebt, keinen
ausreichenden Zugang zu Bildungseinrichtungen hat und deshalb dieses Recht
nie wahrnehmen kann?

Nussbaums Weg fiihrte sie zu Amartya Sen, einem indischen Okonomen und
Philosophen, der den Capability Approach® entwickelte und 1998 den Nobel-
preis fiir Wirtschaftswissenschaften erhielt. Fiir Nussbaum war dessen Ansatz
eine Antwort auf die Schwiéchen anderer Theorien. Sen unterscheidet zwi-
schen functionings, d.h. den tatsachlichen Tatigkeiten und Seinsweisen eines
Individuums (z.B. gesund zu sein, sich bilden zu konnen, an Gemeinschafts-
aktivitdten teilzunehmen) und Capabilities, d.h. den Freiheiten und Méglich-
keiten, diese functionings tiberhaupt erreichen zu kénnen. Ein Individuum
kann die Fahigkeit haben, sich fortzubewegen, aber nur wenn es tatsichlich
funktionstiichtige Beine oder Zugang zu Transportmitteln hat, kann es diese
Fahigkeit in die Praxis umsetzen.

Es geht nicht mehr nur darum, ob Menschen theoretische Rechte haben oder
ob die Gesellschaft insgesamt ein hoheres Wohlstandsniveau erreicht. Ent-
scheidend ist vielmehr, ob jeder Einzelne reale Chancen hat, seine Fahigkeiten
zu entfalten und ein erfiilltes Leben zu fithren. Diesen Ansatz hat Nussbaum
aufgegriffen und weiterentwickelt - wie genau, werden wir in diesem Kapitel
gleich noch genauer betrachten.

9 Man beachte, dass Sen hier den Singular (,Capability) verwendet, wahrend Nussbaum stets den
Plural (,Capabilities Approach”) verwendet. Nussbaum bevorzugt den Plural, weil ihr die Betonung
der Vielzahl von zentralen Fahigkeiten ein besonderes Anliegen ist (vgl. Nussbaum 2015, 27).

128

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie

Und wer soll nun die Flote bekommen?

Kommen wir nun zum Gedankenexperiment der drei Kinder und ihrem Streit
um die Flote zuriick. Dieses scheinbar einfache Szenario bringt uns in die
Tiefen der philosophischen Diskussionen tiber Gerechtigkeit. Die Argumente
der drei Kinder spiegeln dabei zentrale Gerechtigkeitsansitze wider, die in
der Philosophie kontrovers diskutiert und hier eben in aller Kiirze vorgestellt
wurden.

Das erste Kind, das die Flote hergestellt hat, vertritt eine Position, die stark an
Eigentumsrechte und das Prinzip der Leistung gebunden ist. Dieses Argument
lasst sich mit einer liberalen Auffassung von Gerechtigkeit in Verbindung
bringen, in der das Individuum Anspruch auf das hat, was es selbst geschaffen
hat. Der Fokus liegt hier auf dem Zusammenhang zwischen Arbeit und Besitz,
wie es auch in vielen wirtschaftsliberalen Theorien (z.B. Smith, von Hayek
oder Friedmann) betont wird. Platon kdnnte argumentieren, dass dieses Kind
eine spezifische Rolle in der Gesellschaft erfiillt, indem es einen Beitrag zur
Gemeinschaft leistet. Doch stellt sich die Frage, ob Leistung allein ein aus-
reichendes Kriterium fiir Gerechtigkeit ist, insbesondere wenn die anderen
Kinder keine gleichen Startbedingungen hatten.

Das zweite Kind, das die Flote spielen kann, verkorpert einen utilitaristischen
Ansatz. Aus dieser Perspektive ist die Verteilung gerecht, wenn sie den gréfiten
Nutzen fiir alle Beteiligten bringt. Wenn das zweite Kind durch seine musikali-
schen Fihigkeiten Freude schafft - sei es fiir sich selbst oder andere -, wire
der Gesamtnutzen maximiert. Doch bleibt die Frage offen, ob dieser Ansatz
die individuellen Bediirfnisse und Rechte der anderen Kinder ausreichend
beriicksichtigt. Und tiberhaupt: Vielleicht wollen die anderen beiden Kinder
dem Flétenspiel von Kind 2 gar nicht lauschen oder empfinden dabei vor
lauter Neid und Missgunst kein Gliick.

Das dritte Kind, das keine anderen Spielzeuge besitzt, bringt das Argument
der Bediirftigkeit ins Spiel. Dieses ldsst sich mit der egalitiren Idee der Ver-
teilungsgerechtigkeit verbinden, wie sie auch in Rawls‘ Differenzprinzip zum
Ausdruck kommt. Demnach sind Ungleichheiten in der Verteilung nur dann
gerechtfertigt, wenn sie den am wenigsten Begiinstigten zugutekommen. Mar-
tha Nussbaum wiirde hier vielleicht hinzufiigen, dass die Zuteilung der Fléte
an das dritte Kind dessen grundlegende Fahigkeiten fordert, beispielsweise
die Fahigkeit, Freude zu empfinden, oder die Mdglichkeit, soziale Teilhabe
zu erleben. Dieses Argument ist besonders stark, wenn wir die soziale und

129

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

emotionale Bedeutung von Spielzeugen im Kontext der Kinderentwicklung
betrachten.

Wie auch immer: Das Gedankenexperiment zeigt, dass keine der Perspektiven
allein umfassend gerecht ist. Vielmehr machen sie auf unterschiedliche Aspek-
te von Gerechtigkeit aufmerksam. Eigentumsrechte, Nutzenmaximierung und
Bediirftigkeit sind allesamt wichtige Kriterien, die jedoch je nach Kontext in
einem Spannungsverhiltnis zueinander stehen kénnen. In der Praxis sind ge-
rechte Entscheidungen oft eine Abwigung dieser unterschiedlichen Prinzipi-
en. Die Frage, wer die Flte erhalten soll, hingt also nicht nur von abstrakten
Gerechtigkeitsstheorien, sondern auch von den konkreten Lebensumstinden
und Bediirfnissen der Kinder ab.

Das Flotengleichnis verdeutlicht, warum soziale Gerechtigkeit ein zentrales
Thema der Philosophie bleibt. Es fordert uns heraus, verschiedene normative
Perspektiven zu reflektieren und deren Starken und Schwichen zu erkennen.
Gleichzeitig zeigt es, dass keine Theorie alle Herausforderungen der realen
Welt allein bewiltigen kann. Die Aufgabe von Politik, Gesellschaft und Sozia-
ler Arbeit besteht darin, diese Perspektiven miteinander zu verkniipfen und
praktische Wege zu finden, um Gerechtigkeit im Alltag zu verwirklichen.

Vielleicht - aber das ist an dieser Stelle natiirlich reine Spekulation — wiirden
Rawls, Nussbaum und Bentham, konnten sie zusammen beraten, folgender-
maflen entscheiden: Die Flote bekommt Kind 2, weil es damit spielen kann
— aber nur unter der Bedingung, dass es darauf spielt, wahrend Kind 1 eine
weitere Flote herstellt und sie Kind 3 schenkt. Danach darf Kind 1 so viele
weitere Floten herstellen, wie es will, um sie in der ganzen Nachbarschaft zu
verkaufen und den Gewinn vollstindig fiir sich zu behalten.

6.2. Martha Nussbaum: Biografie und historischer Kontext

Martha Nussbaum, geboren am 6. Mai 1947 in New York City, ist eine der
bedeutendsten Philosophinnen unserer Zeit. Mit ihren Arbeiten hat sie der
politischen Philosophie, der Ethik und den Sozialwissenschaften wichtige Im-
pulse gegeben, insbesondere durch ihre Version des Capabilities Approach.

Nussbaum begann ihr Studium an der New York University, wo sie ihren Ba-
chelor-Abschluss erwarb. Anschlieflend setzte sie ihre Ausbildung an der Har-
vard University fort und promovierte dort in Klassischer Philologie. Sie lehrte
an renommierten Universitaten wie Harvard, Brown und Oxford. Seit 1995

130

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

ist sie an der University of Chicago als Ernst Freund Distinguished Service
Professor of Law and Ethics titig. In den 1980er- und 1990er-Jahren arbeitete
Nussbaum eng mit Amartya Sen zusammen. Im Austausch entwickelten beide
ihre jeweiligen Varianten des Capability Approach weiter.

Nussbaums umfangreiches Werk umfasst zahlreiche Biicher und Artikel zu
Themen wie Feminismus, Gerechtigkeit, Ethik, Emotionen und politische
Theorie (vgl. u.a. Nussbaum 2000 und 2012). Thre Fahigkeit, abstrakte philoso-
phische Konzepte auf konkrete gesellschaftliche Probleme anzuwenden, hat
sie zu einer wichtigen Stimme in aktuellen Debatten gemacht. Ein weiterer
wichtiger Aspekt ihres Lebens ist ihr Engagement fiir Bildung und Menschen-
rechte. Nussbaum argumentiert leidenschaftlich dafiir, dass Bildung nicht nur
als Mittel zur wirtschaftlichen Entwicklung gesehen werden sollte, sondern als
grundlegendes Menschenrecht, welches es Menschen ermdglicht, ihr Potenzial
zu entfalten. In ihren Arbeiten betont sie die Bedeutung von Fahigkeiten wie
kritischem Denken, Empathie und interkulturellem Verstindnis als zentrale
Bausteine fiir eine gerechtere Gesellschatft.

Nussbaums Biografie und Werk zeigen, wie sie die Philosophie als Werkzeug
nutzt, um Antworten auf die dringenden Fragen unserer Zeit zu finden.
Thr interdisziplindrer Ansatz und ihr Engagement fiir soziale Gerechtigkeit
haben sie zu einer bedeutenden Denkerin gemacht, die die Diskussionen iiber
ein gutes und menschenwiirdiges Leben mafigeblich mitprigt. Im folgenden
Abschnitt werden wir uns mit ihren zentralen Begriffen und Ideen auseinan-
dersetzen, um besser zu verstehen, wie sie ihre Theorie im Detail entwickelt
hat und welche Beziige und Relevanz sich schliefilich fiir die Soziale Arbeit
ergeben.

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Fassen wir zusammen: Wahrend sich andere Theorien oft nur mit der gerech-
ten Verteilung von Ressourcen und formalen Rechten befassen, geht Martha
Nussbaum einen entscheidenden Schritt weiter. Sie fragt, ob Menschen tat-
sichlich die Fahigkeit besitzen, ihre Rechte und Méglichkeiten auch praktisch
zu nutzen und in ein erfiilltes Leben umzusetzen. Was bringt mir beispiels-
weise ein Recht auf Bildung, wenn die nichste Schule unerreichbar ist? Was
hilft mir Reichtum, wenn ich mich vor Kriminalitit kaum traue, das Haus
zu verlassen? Welchen Wert hat Eigentum, wenn mein Land keine ausreichen-
de medizinische Versorgung bietet, um {iberhaupt gesund leben zu kénnen?

131

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

Nussbaum stellt also nicht abstrakte Anspriiche ins Zentrum, sondern jene
konkreten Féhigkeiten und Bedingungen, die ein menschenwiirdiges Leben
erst ermdglichen.

Der Schliisselbegriff ist jener der Fahigkeiten. Dieser wird von ihr differenziert
herausgearbeitet.

Basisfahigkeiten (Basic Capabilities)

Nussbaum beginnt mit den sogenannten Basisfahigkeiten, also den grundle-
genden Voraussetzungen, die den Ausgangspunkt fiir die weitere Entwicklung
eines jeden Menschen bilden (vgl. hierzu und im Folgenden Nussbaum 2011).
Man konnte sagen, diese Fahigkeiten sind der Rohstoff unserer Handlungs-
moglichkeiten. Sie sind oft angeboren und ermdglichen es uns, uns zu entfal-
ten. Wie gut sie ausgebildet sind, wird nicht nur durch die Genetik bestimmt,
sondern beispielsweise auch durch den Verlauf der Schwangerschaft, die Er-
ndhrung und gesundheitliche Versorgung der werdenden Mutter usw. Zu
den Basiskompetenzen gehdren beispielsweise die Fahigkeit zur sprachlichen
Entwicklung sowie grundlegende motorische und kognitive Fahigkeiten. Ein
Kind, das in einer forderlichen Umgebung aufwiéchst, entwickelt diese Basis-
kompetenzen in der Regel ,von selbst” — ein Privileg, das vielen Kindern ver-
wehrt bleibt, die in Armut oder unter ungiinstigen Bedingungen aufwachsen
oder deren Miitter bei Schwangerschaftskomplikationen keinen ausreichenden
Zugang zu medizinischer Versorgung haben.

Interne Fahigkeiten (Internal Capabilities)

Basisfahigkeiten allein sind wie ungeschliffene Edelsteine - sie tragen Potenzi-
al in sich, miissen aber kultiviert und entwickelt werden. Nussbaum spricht
in diesem Zusammenhang von den sogenannten internen Féhigkeiten. Diese
umfassen alle Fahigkeiten und Kompetenzen, die wir im Laufe unseres Lebens
entwickeln und verfeinern - sei es durch formale Bildung, kérperliches Trai-
ning, personliche Erfahrungen oder den subtilen Einfluss unseres sozialen
und kulturellen Umfelds. Analytisches Denken gehort ebenso dazu wie emo-
tionale Intelligenz, kreative Ausdrucksformen oder die Fahigkeit, Tischtennis
zu spielen. Diese inneren Potenziale sind in den meisten von uns grundsitz-
lich angelegt, aber sie brauchen die richtigen Bedingungen, um zu wachsen
und sich bestmdglich zu entwickeln.

Man kann sich beispielsweise einen begabten Musiker vorstellen, der von
Natur aus ein feines Gehor und ein Gespiir fiir Rhythmus hat. Ohne Ausbil-

132

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

dung, Ubung und die Méglichkeit, sich mit Musik auseinanderzusetzen, bleibt
dieses Talent jedoch verborgen — wie ein Samen, der nie die Chance hat,
aufzugehen. Nur durch Hingabe, konsequentes Uben und die Unterstiitzung
von Lehrkriften und Mentoren kann sich die innere Féhigkeit, Musik zu
machen, zu wahrer kiinstlerischer Meisterschaft entwickeln. Und genauso, wie
der Musiker seine Féhigkeiten ausbildet und entwickelt, braucht jeder Mensch
Raum und Gelegenheit, seine inneren Féhigkeiten zu entfalten — sei es in der
Kunst, beim Sport oder in zwischenmenschlichen Beziehungen.

Kombinierte Fahigkeiten (Combined Capabilities)

Der entscheidende Punkt kommt jedoch mit dem, was Nussbaum die kom-
binierten Fihigkeiten nennt. Hier treffen die internen Fahigkeiten auf die
dufleren Moglichkeiten — das soziale, wirtschaftliche und politische Umfeld,
das dariiber entscheidet, ob wir unsere Fahigkeiten tatsdchlich nutzen konnen.

Denkansto
Stell dir zum Beispiel eine junge Frau vor, die jahrelang hart gearbei-
tet hat, um eine exzellente Ausbildung zu erhalten. Sie ist klug, enga-
giert und voller Ideen, doch sie lebt in einem Land, in dem Frauen der
Zugang zur Arbeitswelt verwehrt bleibt. Trotz all ihrer Fahigkeiten
kann sie ihr Wissen nicht anwenden, ihre Talente bleiben ungenutzt.
Gleichzeitig gibt es jemanden, der vielleicht weniger Bildung genos-
sen hat, aber in einer Gesellschaft lebt, die ihm Méoglichkeiten bietet,
sich zu entfalten. Wahrend die eine trotz hoher Kompetenz kaum
Chancen hat, kann der andere sein Potenzial ausschopfen — nicht
aufgrund personlicher Verdienste, sondern weil die dufReren Bedin-
gungen es ihm erlauben.

Schwellenwerte (Thresholds)

An dieser Stelle fithrt Nussbaum ein weiteres wichtiges Konzept ein: das der
Schwellenwerte. Sie argumentiert, dass eine Gesellschaft erst dann wirklich
als gerecht bezeichnet werden kann, wenn sie es allen Menschen prinzipiell
ermoglicht, alle zentralen Fahigkeiten auf einem Mindestniveau zu entwickeln.
Es reicht nicht aus, Rechte oder Ressourcen zur Verfiigung zu stellen - es
muss auch sichergestellt werden, dass alle Menschen in die Lage versetzt
werden, diese Rechte tatsdchlich wahrzunehmen. Betrachten wir den Zugang
zu Bildung: Es reicht nicht aus, dass es Schulen gibt. Die Kinder miissen auch
die Moglichkeit haben, sie zu besuchen, d. h., sie miissen gesund genug sein,
von ihren Familien unterstiitzt werden und in einer Umgebung leben, die

133

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

einen Schulbesuch erméglicht (was beispielsweise wihrend kriegerischer Aus-
einandersetzungen oft nicht der Fall ist). Die Schulen miissen mit ausreichend
Lehrpersonal und Unterrichtsmaterialien ausgestattet sein und der Schulweg
muss fiir die Kinder gefahrlos zu bewiltigen sein. Erst wenn all dies gegeben
ist, erhélt das viel postulierte Recht auf Bildung die notwendige Konkretheit,
und es wird deutlich, wie komplex und vielschichtig die Frage nach Gerechtig-
keit tatsachlich ist.

Denkansto
Stell dir vor, du wirst gefragt, ob du dich traust, nachts allein durch
einen bestimmten Park zu laufen. Je nach Alter und Geschlecht fallt
deine Antwort darauf vielleicht unterschiedlich aus. Wenn dem aber
so ist, dann gdbe es hier nach Nussbaum womoglich ein Thema
der sozialen Gerechtigkeit. Denn in ihrer Fahigkeitenliste gibt es den
Punkt der korperlichen Integritdt, der unter anderem beinhaltet, sich
gefahrenlos im o6ffentlichen Raum zu bewegen. Eine Gesellschaft,
in der es beispielsweise flir Mddchen und Frauen nicht méglich ist,
alleine und angstfrei durch einen Park zu gehen, ist im Sinne Nuss-
baums nicht vollumfanglich sozial gerecht gestaltet.

Der Vorrang des Guten vor dem Gerechten und Nussbaums aristotelische
Wurzeln

Waihrend der Utilitarismus seine Gerechtigkeitsidee von den Folgen (= Nut-
zenmaximierung) her entwickelt, versucht Rawls, Gerechtigkeit tiber ein ge-
rechtes Verfahren herzustellen (Verfahrensgerechtigkeit). Nussbaum hingegen
stellt die Frage nach dem Guten in den Vordergrund. Nur wenn wir wissen,
was das Gute bzw. das gute Leben ist, kdnnen wir sinnvoll dariiber nachden-
ken, was gerecht verteilt werden soll bzw. muss. Wéihrend Rawls also hofft,
dass durch sein Verfahren Gerechtigkeit entsteht, beschaftigt er sich nicht wei-
ter mit der Frage, was das gute Leben sein konnte. Die Beantwortung dieser
Frage iiberlésst er als liberaler Denker dem Individuum selbst. Im Prinzip lau-
tet seine Position: ,Das gute Leben ist zu individuell, als dass ich als Gerech-
tigkeitstheoretiker etwas dazu sagen konnte.” Kein Wunder also, dass er bei
seiner oben beschriebenen schwachen Liste des Guten bleibt. Demgegeniiber
entwickelt Nussbaum mit ihrer Liste zentraler Fihigkeiten, die weiter unten
wiedergegeben wird, eine stark-vage Theorie des Guten. Sie ist stark, weil sie
mit zehn Fahigkeitskomplexen inhaltlich sehr umfassend argumentiert, was
fir ein gutes Leben notwendig ist, und sie ist vage, weil sie, ebenfalls in
liberaler Tradition, keine weiteren Angaben dazu macht, wie diese Fahigkeiten

134

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

vom Einzelnen genutzt werden sollen, um ein gutes Leben zu fithren. Mit
anderen Worten: Allein das Vorhandensein dieser zentralen Fahigkeiten ist
entscheidend, nicht aber ihre Anwendung durch den oder die Einzelne/n.
Kurzum: Nussbaum ist wie Rawls der Meinung, dass die Philosophie zwar
nicht ein fiir alle Mal festlegen kann, was ein gutes Leben ist, aber sehr wohl
Aussagen tber die Voraussetzungen treffen kann, um ein menschlich gutes
Leben zu fiihren.

Nussbaums Idee des guten Lebens ist stark von Aristoteles und dessen Kon-
zept der Eudaimonia geprégt, wie wir sie im 3. Kapitel kennengelernt haben.
Doch wihrend sich Aristoteles vor allem auf die Tugenden des Einzelnen
konzentrierte, erweitert Nussbaum diesen Gedanken um die Frage, wie Gesell-
schaften Bedingungen und Strukturen schaffen kénnen, die es allen Menschen
ermdglichen, jhre Fahigkeiten zu entfalten.

In diesem Zusammenhang ist auch Nussbaums Betonung der Rolle von
Mythen, Geschichten, Marchen und anderen Narrationen interessant. Sie
argumentiert, dass all diese (verschriftlichten oder miindlich tberlieferten)
Erzahlungen uns dabei helfen, zu verstehen, was es bedeutet, Mensch zu sein
(vgl. Nussbaum 1998). Denn Art und Inhalt unserer Mythen und Geschichten
geben Aufschluss dariiber, wie wir uns in Abgrenzung zu anderen Wesen (z. B.
Tieren, Pflanzen, Gottern und Engeln) verstehen. In ihren Studien zu antiken
Mythen zeigt Nussbaum, dass diese Erzdhlungen nicht nur kulturelle Werte
und Normen vermitteln, sondern auch tiefere Einsichten in menschliche Emo-
tionen und moralische Konflikte bieten (vgl. Nussbaum 1986). Sie betont, dass
das Eintauchen in diese Geschichten unsere Fahigkeit zur Empathie starkt und
uns die Komplexitit menschlicher Erfahrungen besser verstehen lasst.

Nussbaum nutzt die aus der Analyse dieser Narrationen gezogenen Schlisse,
um eine Liste zentraler menschlicher Wesensmerkmale herauszufiltern. Diese
Wesensmerkmale sollen jene Bereiche eingrenzen, die fiir das menschliche
Leben typisch sind und die gerade deshalb in den genannten Erziahlungen
immer wieder auftauchen. Dazu gehdren: Sterblichkeit, Korperlichkeit, das
Empfinden von Freude und Schmerz, die Verbundenheit mit anderen und
der Natur sowie Humor und Spiel. Fiir all diese und einige weitere Bereiche
argumentiert Nussbaum, dass wir uns gegenseitig als Menschen erkennen, weil
wir diese Wesensmerkmale miteinander teilen. Ein menschenahnliches Wesen,
das beispielsweise unsterblich ist, konnten wir nicht vollstindig als Mensch
anerkennen, da sich seine Lebensweise radikal von unserer unterscheiden
wiirde.

135

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

DenkanstoR
Stell dir vor, du reist in eine fremde Gesellschaft, in der es weder Spiel
noch Musik, Tanz oder andere Formen der Freizeitgestaltung gibt. Die
Menschen dort arbeiten, essen und schlafen, aber sie lachen nicht
gemeinsam, singen keine Lieder und spielen keine Spiele. Wiirde
uns eine solche Gesellschaft nicht seltsam, beinahe unmenschlich
vorkommen? SchlieBlich gibt es keine Kultur auf der Welt, die oh-
ne Spiel und Freude auskommt. Ebenso merkwiirdig ware es, wenn
es menschendhnliche Wesen gabe, die weder Freude noch Schmerz
empfinden kdnnten. Wiirden wir sie noch als ,,menschlich” betrach-
ten? Vielleicht so wie Mr. Spock aus ,Raumschiff Enterprise“: hochin-
telligent, aber emotional unnahbar, faszinierend und doch irgendwie
fremd, weil eben nicht menschlich.

Die Analyse dieser Wesensmerkmale fithrt Nussbaum im néchsten Schritt zu
ihrer Liste der zentralen Fahigkeiten. Indem sie Wesensmerkmale identifiziert,
die in Mythen und Geschichten dargestellt werden, kann sie eine universelle
Bedeutung dieser Fahigkeiten ableiten. Ein Beispiel: Aus dem Wesensmerkmal
der Sterblichkeit des Menschen und der Tatsache, dass wir alle grundsatzlich
eine Abneigung gegen einen zu frithen Tod haben, leitet Nussbaum die Fa-
higkeit ,Leben® ab. Aus dem Wesensmerkmal der Korperlichkeit (und der
Tatsache, dass wir Schmerzen und Leiden empfinden konnen) leitet sie die
zentrale Féhigkeit ,korperliche Gesundheit® ab. In der untenstehenden Liste
fasst sie die Voraussetzungen dieser kombinierten Fahigkeit zusammen. Und
so geht es mit jedem anderen Wesensmerkmal weiter, bis Nussbaum schlief3-
lich eine umfassende Liste von zehn zentralen Fahigkeiten zusammengestellt
hat. Diese gilt es sicherzustellen, um als Mensch in der Lage zu sein, ein gutes,
menschliches Leben zu fiithren.

Das Herzstiick: Die Liste der zentralen Fahigkeiten (ibernommen aus Nussbaum
2010, 112-114)

1. Leben: Die Fahigkeit, ein menschliches Leben normaler Dauer bis zum Ende
zu leben; nicht friihzeitig zu sterben und nicht zu sterben, bevor dieses
Leben so eingeschrankt ist, dass es nicht mehr lebenswert ist.

2. Korperliche Gesundheit: Die Fahigkeit, bei guter Gesundheit zu sein, wozu
auch die reproduktive Gesundheit, eine angemessene Erndahrung und eine
angemessene Unterkunft gehoren.

3. Korperliche Integritdt: Die Fahigkeit, sich frei von einem Ort zum anderen
zu bewegen; vor gewaltsamen Ubergriffen sicher zu sein, sexuelle Ubergriffe

136

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3. Zentrale Begriffe und Ideen

und hdusliche Gewalt eingeschlossen; Gelegenheit zur sexuellen Befriedi-
gung und zur freien Entscheidung im Bereich der Fortpflanzung.

Sinne, Vorstellungskraft und Denken: Die Fahigkeit, die Sinne zu benutzen,
sich etwas vorzustellen, zu denken und zu schlussfolgern — und dies alles
auf jene ,wahrhaft menschliche” Weise, die von einer angemessenen Erzie-
hung und Ausbildung gepragt und kultiviert wird, die Lese- und Schreib-
fahigkeit sowie basale mathematische und wissenschaftliche Kenntnisse
einschliet, aber keineswegs auf sie beschrankt ist. Die Fahigkeit, im Zusam-
menhang mit dem Erleben und Herstellen von selbstgewdhlten religiosen,
literarischen musikalischen und anderen Werken und Ereignissen die Vor-
stellungskraft und das Denkvermogen zu erproben. Die Fahigkeit, sich seines
Verstandes auf Weisen zu bedienen, die durch die Garantie der politischen
und kiinstlerischen Meinungsfreiheit und die Freiheit der Religionsausiibung
geschiitzt werden. Die Fahigkeit, Erfahrungen zu machen und unnétigen
Schmerz zu vermeiden.

Gefiihle: Die Fahigkeit, Bindungen zu Dingen und Personen auerhalb unse-
rer selbst aufzubauen; die Fahigkeit, auf Liebe und Sorge mit Zuneigung zu
reagieren und auf die Abwesenheit dieser Wesen mit Trauer; ganz allgemein
zu lieben, zu trauern, Sehnsucht, Dankbarkeit und berechtigten Zorn zu
fihlen. Die Fahigkeit, an der eigenen emotionalen Entwicklung nicht durch
Furcht und Angste gehindert zu werden. (Diese Fihigkeit zu unterstiitzen,
heil3t auch, jene Arten der menschlichen Gemeinschaft zu férdern, die erwie-
senermalen fiir diese Entwicklung entscheidend sind.)

Praktische Vernunft: Die Fahigkeit, selbst eine persénliche Auffassung des
Guten zu bilden und Uber die eigene Lebensplanung auf kritische Weise
nachzudenken (hierzu gehort der Schutz der Gewissens- und Religionsfrei-
heit).

Zugehorigkeit (A): Die Fahigkeit, mit anderen und fiir andere zu leben, an-
dere Menschen anzuerkennen und Interesse an ihnen zu zeigen, sich auf
verschiedene Formen der sozialen Interaktion einzulassen; sich in die Lage
eines anderen hineinzuversetzen. Der Schutz dieser Fahigkeit erfordert den
Schutz jener Institutionen, die diese Formen der Zugehorigkeit konstituieren
und férdern, sowie der Versammlungs- und Redefreiheit. (B) Uber die sozia-
len Grundlagen der Selbstachtung und der Nichtdemitigung zu verfiigen;
die Fahigkeit, als Wesen mit Wiirde behandelt zu werden, dessen Wert dem
anderer gleich ist. Hierzu gehéren MaRRnahmen gegen die Diskriminierung
auf der Grundlage ethnischer Zugehorigkeit, Geschlecht, sexueller Orientie-
rung, Kaste, Religion und nationaler Herkunft.

Andere Spezies: Die Fahigkeit, in Anteilnahme fiir und in Beziehung zu Tie-
ren, Pflanzen und zur Welt der Natur zu leben.

137

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

9. Spiel: Die Fahigkeit zu lachen, zu spielen und erholsame Tatigkeiten zu ge-
nielRen.

10. Kontrolle iiber die eigene Umwelt: (A) Politisch: Die Fahigkeit, wirksam an
den politischen Entscheidungen teilzunehmen, die das eigene Leben betref-
fen; ein Recht auf politische Partizipation, auf Schutz der freien Rede und auf
politische Vereinigungen zu haben. (B) Inhaltlich: Die Féhigkeit, Eigentum
(an Land und an beweglichen Gltern) zu besitzen und Eigentumsrechte
auf der gleichen Grundlage wie andere zu haben, eine Beschaftigung auf
der gleichen Grundlage wie andere zu suchen; vor ungerechtfertigter Durch-
suchung und Festnahme geschiitzt zu sein. Die Fahigkeit, als Mensch zu
arbeiten, die praktische Vernunft am Arbeitsplatz austliben zu kénnen und in
sinnvolle Beziehungen der wechselseitigen Anerkennung mit anderen Arbei-
tern treten zu kénnen.

Diese Grundfihigkeiten definieren also, was es bedeutet, als Mensch ein gutes
Leben fithren zu konnen. Da die Wesensmerkmale, die Nussbaum zunichst
herausgearbeitet hat, universelle Giiltigkeit beanspruchen, gilt dies auch fiir
die zentralen Féhigkeiten, die daraus abgeleitet werden. Damit wird der uni-
verselle Anspruch dieses ethischen Konzeptes deutlich, der sich so auch in
einer engen Verwandtschaft mit Menschenrechtsansitzen befindet.

6.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Der Ansatz von Martha Nussbaum bietet eine theoretische Fundierung fiir
die Soziale Arbeit. Er verdeutlicht, dass ein gutes Leben nicht allein durch
die Bereitstellung von Ressourcen oder formalen Rechten ermdglicht wird,
sondern erst, wenn Menschen tatsdchlich in der Lage sind, ihre Fahigkeiten
zu entfalten. Und genau hier liegt eine der grundlegenden Zielsetzungen der
Sozialen Arbeit — unabhingig davon, an welche theoretische Konzeption man
sonst noch ankniipfen mag: Sie will Bedingungen schaffen, die es Menschen
ermdglichen, ihre Potenziale auszuschopfen und aktiv und selbstbestimmt in
der Gesellschaft zu agieren. Die MafSeinheit, die Nussbaum dafiir zur Verfi-
gung stellt, sind die Fahigkeiten. Im Folgenden werden einige einfache Bei-
spiele dafiir gegeben, wie diese in der praktischen Arbeit reflexiv mitgedacht
werden kénnen.

Wenn ein Kind schulische Probleme hat, geht es nicht nur darum, Nachhilfe
zu organisieren, sondern auch darum, das emotionale und soziale Umfeld so
zu gestalten, dass das Kind Vertrauen in seine eigenen Fihigkeiten gewinnt.

138

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Gruppenaktivititen, Beratungsgespriche und eine enge Zusammenarbeit mit
den Eltern konnen dazu beitragen, dass das Kind nicht nur besser lernt,
sondern sich auch in seiner Personlichkeit entwickelt und jene zentralen Fa-
higkeiten erwirbt, die dafiir notwendig sind (in Nussbaums Liste insbesondere
die Punkte 4, 5 und 6).

Ein Beispiel aus der Obdachlosenhilfe: Ein Leben auf der Strafle bedeutet
nicht nur fehlenden Wohnraum, sondern auch stindige Unsicherheit, gesund-
heitliche Risiken und soziale Isolation. Wer kein Dach tiber dem Kopf hat,
kann kaum langfristige Plane schmieden, geschweige denn ein selbstbestimm-
tes Leben fithren. Hier setzt das bereits genannte Konzept von Housing First
an: Erst eine feste Wohnung, dann alles andere. Ohne diesen ersten Schritt
bleibt der Weg aus der Wohnungslosigkeit oft versperrt. Nussbaum wiirde
sagen, dass es genau hier um grundlegende Fihigkeiten geht: korperliche
Unversehrtheit, aber auch praktische Vernunft, also die Moglichkeit, sich iiber
die eigene Zukunft Gedanken zu machen und sie aktiv zu gestalten. (Auswir-
kungen u. a. auf die Punkte 1, 2, 3, 6 und 10 der Liste)

Ein weiteres Beispiel ldsst sich in der Hilfe fiir Gefliichtete finden: Wer aus
einem anderen Land flieht, kommt oft in eine Gesellschaft, die ihm oder ihr
nicht nur mit Skepsis begegnet, sondern auch die Méglichkeiten beschrankt,
wirklich anzukommen. Die Sprache zu lernen, zu arbeiten und mitzureden ist
ohne Unterstiitzung schwer. Soziale Arbeit berét beziiglich der Sicherstellung
des notwendigen Lebensunterhaltes (mit direkten und indirekten Auswirkun-
gen auf die Punkte 1, 2, 4, 5, 6, aber auch 10 A und 10 B).

Als letztes Beispiel sei hier die Offene Kinder- und Jugendarbeit genannt:
Junge Menschen brauchen Rdume, in denen sie sich ausprobieren, soziale
Bindungen aufbauen und selbstbestimmt handeln konnen. Gerade wer in der
Schule oder der Familie wenig Mitspracherecht hat, kann hier erleben, dass
die eigene Meinung zahlt. Offene Angebote férdern den Austausch mit Gleich-
altrigen, ermoglichen kreative Entfaltung und bieten Schutzraume jenseits von
Leistungsdruck. Dabei geht es um weit mehr als nur Freizeitgestaltung: Ju-
gendliche stirken ihre Fahigkeit zur sozialen Zugehdrigkeit, entwickeln prakti-
sche Vernunft und erleben, wie es ist, selbst Verantwortung zu tibernehmen.
Besonders relevant sind hier die Punkte 4, 5, 6, 7A, 9 und 10A.

Man konnte einwenden, dass all diese MafSnahmen bereits Teil der Sozialen
Arbeit sind - unabhéngig davon, ob man sich auf den Capabilities Approach
bezieht oder nicht. Aber genau hier zeigt sich die eigentliche Bedeutung dieses
Ansatzes: Er liefert der Sozialen Arbeit eine solide theoretische Grundlage,

139

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

eine Art ,Framework® zur Legitimation. Er zeigt, warum es nicht ausreicht,
Rechte und Ressourcen nur auf dem Papier zu garantieren, sondern dass
es um die realen Lebensbedingungen und Entfaltungsmdéglichkeiten von Men-
schen geht. Soziale Arbeit bzw. Fachkrifte der Sozialen Arbeit sind oft der
einzige Garant dafiir, dass viele Menschen die Fahigkeiten aus Nussbaums Lis-
te entwickeln konnen. Kurzum: Der Capabilities Approach bietet der Sozialen
Arbeit einen Legitimationsrahmen fiir alle ihre professionellen Handlungen
und Intentionen.

Im Gegensatz dazu stofSen sowohl der Utilitarismus als auch Rawls® Konzept
der Verfahrensgerechtigkeit an Grenzen. Der Utilitarismus orientiert sich an
der Maximierung des Gesamtnutzens, wodurch individuelle Bediirfnisse und
Rechte unter Umstanden zugunsten eines vermeintlich grofleren gesellschaft-
lichen Wohls geopfert werden konnten. Besonders marginalisierte Gruppen
laufen Gefahr, in dieser Logik unsichtbar zu bleiben, wenn ihre Forderung
nicht unmittelbar den Gesamtnutzen steigert. Rawls’ Verfahrensgerechtigkeit
stellt hingegen formale Prinzipien auf, die sicherstellen sollen, dass grundle-
gende Rechte fair verteilt werden. Doch genau hier bleibt der Ansatz abstrakt,
denn er garantiert nicht, dass Menschen diese Rechte auch tatsdchlich in der
Praxis nutzen konnen. Der Capabilities Approach geht einen Schritt weiter,
indem er nicht nur nach formaler Gleichheit fragt, sondern konkret danach,
welche realen Moglichkeiten Menschen haben, ihr Leben aktiv zu gestalten -
ein zentraler Unterschied, der aus der Perspektive einer professionellen Soziale
Arbeit einen entscheidenden Unterschied macht.

Um es in aller Deutlichkeit zu sagen: Die Soziale Arbeit ist die sozialpolitisch
wirksame Instanz, die mafSgeblich daran beteiligt ist, Nussbaums Forderungen
in die Tat umzusetzen. Egal, auf welches spezifische Handlungsfeld wir hier
schauen - immer geht es in der einen oder anderen Weise darum, zentrale
Fahigkeiten im Sinne Nussbaums zu fordern bzw. sicherzustellen. Es ist daher
wenig tiberraschend, dass der Fahigkeitenansatz in den letzten Jahren immer
mehr Anerkennung in der theoretischen Debatte der Sozialen Arbeit gewon-
nen hat (vgl. Lambers 2023, Roh 2013 u. a.).

6.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken
1. Vom Konzept zur Praxis: Wie wird aus Theorie echte Verdnderung?

Der Capabilities Approach verspricht mehr als nur Chancengleichheit —
er will echte Moglichkeiten schaffen. Doch wie sieht das konkret aus? Wel-

140

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

che Methoden helfen, zentrale Fahigkeiten wie soziale Zugehorigkeit oder
Selbstbestimmung in der Wohnungslosenhilfe, der Offenen Kinder- und
Jugendarbeit oder der Arbeit mit Gefliichteten tatsachlich zu stirken? Wo
gelingt das bereits, wo scheitert es an starren Strukturen oder begrenzten
Ressourcen?

. Macht und Kontrolle: Wer entscheidet, was Menschen brauchen?
Der Capabilities Approach setzt darauf, Menschen in die Lage zu verset-
zen, ihr Leben selbst zu gestalten. Aber wer bestimmt eigentlich, welche
Fahigkeiten geférdert werden sollen? Besteht die Gefahr, dass Soziale Arbeit
hier ungewollt bevormundet, anstatt echte Wahlméglichkeiten zu schaffen?
Und wie kann vermieden werden, dass gut gemeinte Unterstiitzung die
Abhingigkeit von sozialen Hilfesystemen eher verstarkt als abbaut?

. Fortschritt sichtbar machen: Wie misst man echte Befdhigung?
Woran erkennen wir, dass der Capabilities Approach in der Praxis wirkt?
Sind es Zahlen, Erfolgsquoten, objektive Indikatoren — oder doch eher indi-
viduelle Entwicklungen, die schwer messbar sind? Wie konnen qualitative
Methoden wie biografische Interviews oder partizipative Forschung genutzt
werden, um Verdnderungen in der Lebensqualitét sichtbar zu machen? Und
wie ldsst sich vermeiden, dass nur das erfasst wird, was leicht zu dokumen-
tieren ist, wahrend das wirklich Entscheidende unbemerkt bleibt?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Bentham, J. (1789/1823): An Introduction to the Principles of Morals and
Legislation. London: Clarendon Press. Online verfligbar unter: https://
oll.libertyfund.org/titles/bentham-an-introduction-to-the-principles
-of-morals-and-legislation (zuletzt abgerufen am 09.02.2025).

Lambers, H. (2023): Theorien der Sozialen Arbeit: Ein Kompendium und
Vergleich. 6., iiberarb. Aufl. Stuttgart: UTB GmbH.

Mill, J. S. (1863): Utilitarianism. London: Parker, Son, and Bourn. Online
verfligbar unter: https://www.gutenberg.org/ebooks/11224 (abgeru-
fen am 09.02.2025).

Nussbaum, M. C. (1986): The Fragility of Goodness: Luck and Ethics in
Greek Tragedy and Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press.

Nussbaum, M. C. (1998): Gerechtigkeit oder Das gute Leben. Frankfurt am
Main: Suhrkamp Verlag.

Nussbaum, M. C. (2000): Women and Human Development: The Capabili-
ties Approach. Cambridge: Cambridge University Press.

Nussbaum, M. C. (2010): Die Grenzen der Gerechtigkeit. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

141

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://oll.libertyfund.org/titles/bentham-an-introduction-to-the-principles-of-morals-and-legislation
https://www.gutenberg.org/ebooks/11224
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://oll.libertyfund.org/titles/bentham-an-introduction-to-the-principles-of-morals-and-legislation
https://www.gutenberg.org/ebooks/11224

6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum

142

Nussbaum, M. C. (20M): Creating Capabilities: The Human Development
Approach. Cambridge, MA: Harvard University Press. [Deutsche Uber-
setzung: Nussbaum, M. C. (2015): Fahigkeiten schaffen: Neue Wege
zur Verbesserung menschlicher Lebensqualitat. Freiburg: Verlag Karl
Alber.]

Nussbaum, M. C. (2012): Not for Profit: Why Democracy Needs the Human-
ities. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Rawls, J. (1971): A Theory of Justice. Cambridge, MA: Harvard University
Press. Online verfligbar unter: https://www.hup.harvard.edu/catalog.
php?isbn=9780674017726 (abgerufen am 09.02.2025).

Roh, D. (2013): Soziale Arbeit, Gerechtigkeit und das gute Leben: Eine
Handlungstheorie zur daseinsmdchtigen Lebensfiihrung. Wiesbaden:
Springer VS.

Sen, A. (2017): Die Idee der Gerechtigkeit. Ubers. von C. Kriiger. 4. Aufl.
Miinchen: dtv Verlagsgesellschaft.

Weiterfiihrende Literatur

Gleichauf, I. (2023): Martha Nussbaum: Philosophin des guten Lebens.
2. Aufl. Halle (Saale): Mitteldeutscher Verlag.

Nathschlager, J. (2014): Martha Nussbaum und das gute Leben: Der ,,Capa-
bilities Approach* auf dem Priifstand. Marburg: Tectum Wissenschafts-
verlag.

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://www.hup.harvard.edu/catalog.php?isbn=9780674017726
https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hup.harvard.edu/catalog.php?isbn=9780674017726

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

Man wird nicht als Frau geboren, man wird dazu gemacht.°
Simone de Beauvoir in: Das andere Geschlecht

Ein Klappentext zum Einstieg: Die Tochter Egalias (Gerd Branten-
berg)
Mdnner gebdren bekanntlich keine Kinder. So ist es auch logisch, dass
sie in EGALIA nicht viel zu sagen haben: Denn Egalia ist eine Frauen-
gesellschaft, in der die Geschlechterrollen streng nach ,natiirlichen”
Prinzipien verteilt sind. Da die Mdnner schon keine Kinder bekommen,
so sollen sie sie wenigstens aufziehen, damit die Frauen arbeiten und
die Familie erndhren kénnen. Wenn auch sonst nicht viel niitze, zu
einem sind die Mdnner immer gut: SchliefSlich tragen sie ja auch so
hiibsch aufreizende PHs"!

Aber Petronius, die Hauptfigur des Romans, ist nicht damit zufrieden.
Er will mehr vom Leben, ist mit der ihm zugeteilten Rolle nicht ein-
verstanden: Er will Selbstbestimmung. — Wir verfolgen seinen Lebens-
weg, immer aggressiver, aktiver Frauen und sanfter, gefiihlsbetonter
Mdnner von einem schwdrmerischen Jiingling zu einem bewussten
Maskulinisten, der seinen PH 6ffentlich verbrennt und fiir die Befreiung
der Mdnner zu arbeiten beginnt, trotz aller Schwierigkeiten und Rtick-
schldge.

7.1. Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie

Die Gleichberechtigung der Geschlechter war zumindest indirekt schon lange
vor dem 20. Jahrhundert ein Thema in der Philosophie, auch wenn aus der
Antike und dem Mittelalter keine wirklich kritischen Reflexionen tiberliefert
sind. Die Debatte iiber Rollenbilder — und damit auch {iber die Stellung der
Frau in der Gesellschaft — reicht jedoch bis ins alte Athen zuriick. Auch die
sublichen Verdachtigen', Platon und Aristoteles, machten sich dazu Gedanken
- mit erheblichen Unterschieden im Ergebnis!

So argumentierte Platon bereits in seiner Politeia fiir die Gleichstellung der
Geschlechter und traute Frauen dieselben gesellschaftlichen Rollen zu, die

10 Beauvoir, S. (2005) Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Ubersetzt von Eva Rechel-Mer-
tens. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 334.
11 PH = Penishalter, Anmerkung J.N.

143

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

damals ausschliellich Médnnern vorbehalten waren. Aristoteles vertrat hinge-
gen ein ganz anderes Bild: Frauen seien von Natur aus emotionaler, weniger
rational und deshalb Ménnern untergeordnet. Er verwies Frauen auf den
héuslichen Bereich, Mannern hingegen sprach er die offentliche Sphére zu.
Es wire jedoch ungerecht, Aristoteles allein als Urheber eines sexistischen
Frauenbildes anzuklagen. Die jahrhundertelange Benachteiligung der Frauen
hat namlich vielféltige kulturelle, religiése und gesellschaftliche Wurzeln, die
weit iber die aristotelische Philosophie hinausgehen. Deutlich wird in diesem
Gegensatz zwischen Platon und Aristoteles jedoch ein Grundkonflikt, dessen
Spuren noch heute in der Diskussion um Gleichstellung sichtbar sind.

Mehr als zwei Jahrtausende spater beschiftigten sich Denker wie Mary Wolls-
tonecraft und John Stuart Mill im 18. und 19. Jahrhundert mit Fragen der
Gleichberechtigung. Wollstonecraft, die sich in ihrem 1792 erschienenen Buch
A Vindication of the Rights of Woman fiir gleiche Bildungs- und Berufschancen
fir Frauen einsetzte, und Mill, der in The Subjection of Women (1869) die
Unterdriickung der Frau als Hindernis fiir die gesellschaftliche Entwicklung
betrachtete, pragten die weitere Diskussion mafigeblich. Beide erkannten, dass
die volle Entfaltung des menschlichen Potenzials nur durch die Gleichstellung
der Geschlechter erreicht werden kann.

Simone de Beauvoir erweiterte die Debatte schliefllich entscheidend mit ihrem
Hauptwerk Das andere Geschlecht (Le Deuxiéme Sexe, 1949). Sie analysierte,
dass Geschlechterrollen keine natiirlichen Gegebenheiten sind, sondern gesell-
schaftliche Konstruktionen, die Frauen in eine untergeordnete Position zwin-
gen. Thr berithmtes Diktum Man wird nicht als Frau geboren, man wird dazu
gemacht bringt ihre Argumentation auf den Punkt.

Judith Butler (* 1956) hat den Diskurs rund um Beauvoirs Vorarbeiten weiter-
gefithrt, indem sie postulierte, dass Geschlecht performativ sei — also keine
biologische Gegebenheit, sondern etwas, das durch gesellschaftlich wiederhol-
te Handlungen und Diskurse erst hergestellt wird. In Das Unbehagen der Ge-
schlechter (1990) betont Butler, dass geschlechtsspezifische Rollenzuschreibun-
gen nicht statisch sind, sondern durch gezielte Interventionen aufgebrochen
werden kénnen.

Der intersektionale Ansatz gewinnt seit Ende des 20. Jahrhunderts in den
Debatten um Geschlechtergerechtigkeit ebenfalls zunehmend an Bedeutung.
Philosophinnen wie Kimberlé Crenshaw (1989) und Bell Hooks (2014) weisen
darauf hin, dass Geschlechtergerechtigkeit nur erreicht werden kann, wenn
alle Formen von Unterdriickung — sei es aufgrund von Rasse, Klasse oder

144

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1. Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie

sexueller Orientierung - beriicksichtigt werden. Dies ist besonders relevant fiir
die Arbeit mit mehrfach marginalisierten Gruppen.

Denkansto
Stell dir zum Beispiel eine junge Frau mit Migrationshintergrund
vor, die in einem benachteiligten Stadtteil lebt und eine Ausbildung
machen mochte. Doch sie stol3t auf doppelte Hiirden: Einerseits wird
sie mit traditionellen Rollenerwartungen konfrontiert, andererseits
erlebt sie strukturelle Diskriminierung aufgrund ihrer Herkunft, bei-
spielsweise durch Vorurteile im Bewerbungsprozess, eingeschrankte
Zugange zu Netzwerken oder die Unsicherheit ihres Aufenthaltssta-
tus. Sprachliche Barrieren, fehlende finanzielle Ressourcen und ge-
sellschaftliche Zuschreibungen verstarken diese Benachteiligung. Ein
Ansatz, der nur auf Geschlechtergerechtigkeit oder nur auf soziale
Integration setzt, greift hier zu kurz. Erst wenn all diese Faktoren
gemeinsam betrachtet werden, lassen sich gezielte Unterstiitzungs-
angebote schaffen, etwa durch Programme, die Sprachférderung,
rechtliche Beratung und berufliche Orientierung kombinieren. Ein
intersektionaler Blick hilft, solche Uberschneidungen sichtbar zu ma-
chen.

Damit zeigt sich, dass die Auseinandersetzung mit Geschlechtergerechtigkeit
fiir die Soziale Arbeit mehr als eine theoretische Frage ist. Sie ist eine prak-
tische Notwendigkeit, die Fachkrifte dazu auffordert, nicht nur individuelle
Hilfe zu leisten, sondern auch die strukturellen Bedingungen zu hinterfragen,
die Ungleichheiten verfestigen. Wie insbesondere die Analyse der Geschlech-
terrollen durch Simone de Beauvoir praxisrelevante Perspektiven fiir die So-
ziale Arbeit er6ffnet und welche Handlungsméglichkeiten sich daraus ergeben,
wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels vertieft.

Damit noch einmal zuriick zu den Téchtern Egalias: Der Klappentext veran-
schaulicht auf eindrickliche Weise, wie Geschlechterrollen als soziale Kon-
struktionen wirken. In der fiktiven Gesellschaft Egalias, in der Ménner die
untergeordnete Position einnehmen, zeigt sich, wie vermeintlich natiirliche
Prinzipien zur Rechtfertigung von Machtverhiltnissen herangezogen werden.
Die satirische Umkehrung verdeutlicht, dass solche Normen woméglich nicht
alleine in der Biologie begriindbar sind, sondern durch kulturelle und soziale
Praktiken geformt werden. Ahnlich wie Platon in seiner Politeia die Gleichheit
der Geschlechter in Bezug auf ihre Fahigkeiten betonte, wird in Brantenbergs
Roman die Willkiirlichkeit solcher Rollenbilder durch die verbliiffend iiber-
zeugende Moglichkeit der Verkehrung entlarvt. Die Logik von Aristoteles® Ar-

145

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

gumentation, die Frauen eine wesensmaflig untergeordnete Rolle zuschreibt,
wird ad absurdum gefiihrt, indem dieselbe Logik scheinbar problemlos auf
Minner angewandt werden kann.

In Verbindung mit Simone de Beauvoirs Analyse, dass man nicht als Frau
geboren wird, sondern dazu gemacht wird, wird in Die Tochter Egalias erleb-
bar, wie tiefgreifend solche Konstruktionen wirken. Die Minner in Egalia,
die von Geburt an in ihre Rolle als hdusliche Unterstiitzer gedrangt werden,
erfahren das, was Beauvoir als Immanenz beschreibt: die Begrenzung des
Lebenshorizonts auf repetitive und restriktive Aufgaben, welche die Moglich-
keit zur Selbstverwirklichung einschrédnken. Thr Streben nach Freiheit und
Selbstbestimmung, symbolisiert durch die Rebellion von Petronius, reflektiert
den existenziellen Kampf, der auch in Beauvoirs Werk allgegenwirtig ist.

Beide Werke machen auf ihre Weise erfahrbar, wie Machtstrukturen und Ge-
schlechterrollen wirken und die Betroffenen in ihrer Identitit und ihren Mog-
lichkeiten einschrénken. Die Parallelen zwischen den Kampfen der Méanner in
Egalia und der realen Ungleichheit, mit der Frauen in vielen Teilen der Welt
konfrontiert sind, bieten eine intelligible Grundlage, um die Dringlichkeit von
Gleichstellung und die Hinterfragung starrer Rollenbilder zu betonen. Die
gesellschaftliche Dynamik, die Brantenberg in ihrem Roman schildert, erin-
nert daran, dass die Dekonstruktion solcher Machtverhaltnisse kein einfacher
Prozess ist, sondern Mut und beharrliches Engagement erfordert — sowohl von
den Betroffenen selbst als auch von denjenigen, die sie unterstiitzen.

Der Roman und seine Wirkung wiren ohne die philosophische Grundlage, die
Simone de Beauvoir geliefert hat, aber wohl gar nicht denkbar. Im Folgenden
werfen wir daher einen genaueren Blick auf die grof8e franzosische Existenzia-
listin und Feministin.

7.2. Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext

Simone de Beauvoir wurde am 9. Januar 1908 in Paris in eine wohlhabende,
zutiefst konservative Familie hineingeboren. Thre Erziehung war gepragt von
den strengen Werten der katholischen Schule. Doch schon friih zeigte sich ihr
Drang nach intellektueller Freiheit und Unabhéngigkeit. Dieser Drang fiihrte
sie schliefSlich an die renommierte Sorbonne, wo sie Philosophie studierte
und Jean-Paul Sartre begegnete. Es begann eine Freundschaft, die nicht nur
ihr Leben, sondern auch die intellektuelle Landschaft Frankreichs im 20. Jahr-

146

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2. Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext

hundert iiber viele Jahre prigen sollte. Die Beziehung zwischen den beiden
war unkonventionell: Neben einer Liebesbeziehung verband sie auch eine
intellektuelle Partnerschaft auf Augenhdhe, die von gegenseitiger Inspiration
und Unterstiitzung gepréagt war.

Die Verbindung von personlicher Erfahrung, philosophischer Klarheit und
gesellschaftskritischer Schdrfe findet ihren Héhepunkt in Beauvoirs bahnbre-
chendem Werk Das andere Geschlecht (1949), einer umfassenden Untersu-
chung zur Rolle und Stellung der Frau in Gesellschaft und Kultur.

Interessanterweise stiitzt sich ihre Analyse auf ein breites Spektrum von Dis-
ziplinen: Philosophie, Soziologie, Psychologie und literaturwissenschaftliche
Analyse flieflen in ihre Uberlegungen ein. Sie zeigt, wie Mythen, religidse Er-
zéhlungen und literarische Werke dazu beigetragen haben, die Vorstellung von
Weiblichkeit als passiv, emotional und schwach zu prigen. Ein anschauliches
Beispiel ihrer Analyse ist die Darstellung von Frauen als Verfithrerinnen und
Tragerinnen der Siinde in der christlichen Mythologie, insbesondere im Bild
der Eva. Dieses Bild hat sich tief in das kollektive Bewusstsein eingegraben
und wirkt bis in die Moderne fort, beispielsweise wenn Madchen oder Frauen
fiir sexuelle Ubergriffe auf sich selbst verantwortlich gemacht werden, weil sie
sich angeblich zu freiziigig gekleidet haben. In Das andere Geschlecht dekon-
struiert sie diese Mythen mit grofier Sorgfalt und zeigt, wie sie das Leben und
das Selbstverstandnis von Frauen iiber Jahrhunderte hinweg beeinflusst haben.

Die Veréffentlichung dieses Werkes war ein Wendepunkt, der Frauen auf der
ganzen Welt ermutigte, ihre gesellschaftliche Stellung infrage zu stellen und
fir jhre Rechte zu kdmpfen. Doch diese revolutiondre Stimme stief§ auch
auf Widerstand. Vor allem konservative Kreise, die stark an traditionellen
Rollenbildern festhielten, sahen in de Beauvoir eine radikale Denkerin, die
die gesellschaftliche Ordnung gefdhrdete. Dieser Widerstand zeigt aber auch
die Kraft und das revolutiondre Potenzial ihrer Ideen - sie riittelten an den
Grundfesten der bestehenden Geschlechterhierarchien!

Neben ihrer philosophischen Arbeit war de Beauvoir auch eine engagierte
politische Aktivistin. Sie setzte sich leidenschaftlich fiir die Frauenbewegung,
den Antikolonialismus und die Menschenrechte ein und wurde so zu einer
wichtigen Stimme in den politischen und sozialen Kimpfen ihrer Zeit.

Simone de Beauvoir starb am 14. April 1986 in Paris, doch ihre Ideen und
ihr Engagement haben die feministische und philosophische Debatte bis heute
nachhaltig gepragt. Sie hinterlief3 ein intellektuelles Erbe, das auch fiir die

147

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

Soziale Arbeit von groflem Wert ist, da es zeigt, wie theoretische Uberlegungen
in aktives Handeln umgesetzt werden konnen. In den folgenden Kapiteln
werden wir ihre zentralen Begriffe und Konzepte niher beleuchten und nach
konkreten Implikationen fiir die Praxis der Sozialen Arbeit fragen.

71.3. Zentrale Begriffe und Ideen

In Das andere Geschlecht legt Simone de Beauvoir die Mechanismen offen,
durch die Frauen in patriarchalen Gesellschaften in eine untergeordnete
Rolle gedringt werden. Dabei sind drei zentrale Konzepte eng miteinander
verkniipft: Der Begrift des ,,Anderen” beschreibt, wie Frauen nicht als eigen-
stindige Subjekte, sondern in Relation zum Mann definiert werden. Die
soziale Konstruktion des Geschlechts zeigt, dass diese Ungleichheit nicht
naturgegeben ist, sondern durch Erziehung und gesellschaftliche Normen
entsteht. SchlieSlich verdeutlichen die Begrifte Transzendenz und Immanenz,
wie Méannern aktive Selbstverwirklichung ermoglicht wird, wihrend Frauen in
statischen Rollen verharren. Diese Zusammenhénge sind entscheidend, um de
Beauvoirs Kritik an den bestehenden Geschlechterverhéltnissen zu verstehen.

Der Begriff des ,,Anderen”

Ein zentraler Begriff in de Beauvoirs Analyse ist der des Anderen. Um diesen
Begriff zu verstehen, ist es hilfreich, sich vor Augen zu fiihren, wie Identitdt
und Macht in unserer Gesellschaft oft funktionieren. In vielen Kulturen gilt
der Mann als das normative Ich, das die Regeln und Mafistibe setzt. Frauen
hingegen werden als das ,,Andere” gesehen - nicht als eigenstidndige Individu-
en, sondern in Relation zum Mann.

De Beauvoir erklart, dass Frauen durch diese Dichotomie in eine untergeord-
nete Position gedridngt werden. Sie sind nicht einfach Menschen mit eigenen
Wiinschen und Zielen, sondern werden in Relation zu Mannern definiert.
Thre Identitdt und ihr Wert hidngen laut de Beauvoir davon ab, wie sie im
Verhiltnis zum Mann gesehen werden. Schon in der Einleitung schreibt sie:
,Die Menschheit ist mannlich, und der Mann definiert die Frau nicht als
solche, sondern im Vergleich zu sich selbst: Sie wird nicht als autonomes
Wesen angesehen.”

Ein alltdgliches Beispiel, das dies verdeutlicht, ist die Wahrnehmung und Be-
handlung von berufstitigen Frauen im Vergleich zu ihren mannlichen Kolle-

148

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.3. Zentrale Begriffe und Ideen

gen. Nehmen wir eine Frau in einer Fiihrungsposition. Oft wird ihre Leistung
nicht unabhéngig von ihrem Geschlecht betrachtet, sondern im Vergleich zu
ihren mannlichen Kollegen bewertet. Wenn eine Frau beispielsweise ein gro-
3es Projekt erfolgreich leitet, horte man noch vor kurzem héaufig Kommentare
wie: ,Das hat sie gut gemacht, besonders fiir eine Frau’ Solche Aussagen
implizieren, dass der Erfolg der Frau erstaunlich ist, weil sie eine Frau ist, und
setzen ihren Erfolg in Beziehung zu minnlichen Standards, anstatt ihn fiir
sich stehen zu lassen. Ein minnlicher Kollege wiirde dagegen wahrscheinlich
einfach fiir seine Leistung gelobt werden, ohne dass sein Geschlecht in die
Bewertung einflief3t.

Dieses Konzept des ,,Anderen® verdeutlicht, wie tief die Ungleichheit der
Geschlechter im gesellschaftlichen Denken und damit auch in den K&pfen
der Menschen verwurzelt ist. Frauen werden oft nicht als eigenstindige In-
dividuen wahrgenommen, sondern in ihrer Beziehung zu Minnern. Diese
Fremdbestimmung schrinkt ihre Méglichkeiten und Freiheiten subtil ein.

Geschlecht als soziale Konstruktion

De Beauvoir argumentiert, dass die Gesellschaft Frauen in bestimmte Rollen
drangt, die ihre Moglichkeiten und Freiheiten einschrianken. Diese Rollen
werden durch Erziehung, Bildung und kulturelle Normen verstarkt und repro-
duziert. Um diese These zu veranschaulichen, beschreibt sie beispielsweise,
wie Madchen von klein auf zur Passivitdt erzogen werden, wihrend Jungen
ermutigt werden, aktiv und unabhéngig zu sein. In vielen Kulturen werden
Midchen beispielsweise dazu angehalten, still und gehorsam zu sein, wahrend
Jungen dazu ermutigt werden, mutig und abenteuerlustig zu sein. Diese unter-
schiedlichen Erwartungen und Erziehungsstile fithren dazu, dass Frauen in
vielen Lebensbereichen benachteiligt sind.

Ein anschauliches Beispiel fiir die soziale Konstruktion von Geschlecht
findet sich in der Spielzeugindustrie. Schon frith werden Kinder durch ge-
schlechtsspezifisches Spielzeug beeinflusst. Madchen werden hiufig Puppen,
Spielkiichen und Schminksets angeboten, wihrend Jungen Autos, Baukédsten
und Sportgerdte bekommen. Diese Spielzeuge vermitteln unterschiedliche
Botschaften: Puppen und Spielkiichen fordern fiirsorgliche und hausliche
Fahigkeiten, Baukésten und Sportgerate hingegen technische und korperliche.
Durch diese unterschiedlichen Spielweisen entwickeln sich Madchen und Jun-
gen in unterschiedliche Richtungen und erwerben unterschiedliche Fahigkei-
ten und Interessen.

149

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

Diese Trennung wird durch Medien und Werbung, die haufig stereotype Ge-
schlechterrollen darstellen, noch verstarkt (wenngleich sich dies in letzter Zeit
etwas gedndert hat). In Kinderfilmen und Fernsehsendungen werden Mad-
chen haufig als Prinzessinnen oder Hausfrauen dargestellt, wihrend Jungen
die Rolle von Helden und Abenteurern iibernehmen. Solche Darstellungen
pragen die Vorstellungen von Kindern dariiber, was es bedeutet, ein Méadchen
oder ein Junge zu sein, und beeinflussen ihre Selbstwahrnehmung sowie ihre
Erwartungen an die Zukunft.

Diese Muster setzen sich in der Schule fort. Untersuchungen haben schon
in den 1990er-Jahren gezeigt, dass Lehrkrifte oft unbewusst geschlechtsspezifi-
sche Erwartungen an ihre Schiilerinnen und Schiiler haben. Madchen werden
héufiger fiir ihre Mitarbeit und ihr gutes Benehmen gelobt, wahrend Jungen
fiir ihre Leistungen in den Naturwissenschaften und im Sport Anerkennung
erhalten (vgl. z. B. Tiedemann 1995). Diese unterschiedlichen Erwartungen
und Belohnungen koénnen die akademischen und beruflichen Ambitionen von
Midchen und Jungen nachhaltig beeinflussen.

Die Auswirkungen dieser sozialen Konstruktionen sind auch im Erwachse-
nenalter noch sichtbar. So sind Frauen héufig in weiblich dominierten Berufen
wie Pflege, Erziehung und Verwaltung tatig, wahrend Méanner in technischen
Berufen und Fithrungspositionen tiberreprasentiert sind. Diese berufliche Se-
gregation spiegelt jedoch nicht die natiirlichen Féhigkeiten oder Interessen der
Geschlechter wider, sondern soziale Normen und Erwartungen, die bereits in
frithester Kindheit vermittelt werden.

Die soziale Konstruktion von Geschlecht hat weitreichende Auswirkungen auf
die Lebensmoglichkeiten und die Freiheit von Frauen und Minnern. Indem
de Beauvoir diese Konstruktionen aufdeckt und kritisiert, fordert sie die Ge-
sellschaft dazu auf, die Geschlechterrollen zu hinterfragen und zu verdndern.
Sie pladiert fiir eine Gesellschaft, in der Menschen nicht durch ihr Geschlecht
eingeschrinkt werden, sondern die Freiheit haben, ihren eigenen Weg zu
gehen und ihre Potenziale voll auszuschépfen.

Transzendenz und Immanenz

Transzendenz und Immanenz sind zwei weitere Schliisselbegriffe in de Beau-
voirs Werk. Sie stammen urspriinglich aus der Existenzphilosophie und spie-
len in jhrer Analyse der Geschlechterrollen eine wichtige Rolle.

150

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Transzendenz bezieht sich auf das Bestreben des Menschen, tiber seine gegen-
wartige Situation hinauszugehen, neue Ziele zu erreichen und seine Existenz
aktiv zu gestalten. Es ist die Fahigkeit des Individuums, sich selbst zu definie-
ren und seine Zukunft zu gestalten. Transzendenz steht fiir Freiheit, Kreativitat
und das Streben nach Selbstverwirklichung.

Immanenz hingegen beschreibt einen Zustand des Verharrens und der Stagna-
tion, in dem das Individuum auf seine gegenwirtigen Umstiande und Rollen
beschrankt bleibt. Es ist ein Zustand, in dem der Einzelne nicht die Freiheit
oder die Moglichkeit hat, {iber seine gegenwirtige Situation hinauszugehen
oder sich zu entfalten. Immanenz bedeutet Passivitdt, Einschrainkung und
Unterordnung.

De Beauvoir argumentiert, dass die patriarchale Gesellschaft Frauen systema-
tisch in die Immanenz drangt, wihrend Ménner zur Transzendenz ermutigt
werden. Frauen werden auf hiusliche und reproduktive Rollen beschrankt,
was sie in einem Zustand der Stagnation und Wiederholung halt. Sie sind
auf die Erfiillung biologischer Funktionen und gesellschaftlicher Erwartungen
begrenzt und haben oft nicht die Méglichkeit, ihre individuellen Potenziale zu
entfalten und ihr Leben aktiv zu gestalten.

Im Gegensatz dazu wird der Mann in der klassischen Variante als Haupt-
oder gar Alleinverdiener in seiner beruflichen und personlichen Entwicklung
gefordert. Seine Arbeit ermdglicht es ihm, iiber seine gegenwértige Situation
hinauszugehen und neue Ziele zu erreichen - ein klarer Ausdruck von Trans-
zendenz.

De Beauvoir versucht also zu zeigen, wie die klassische Rollenverteilung die
Freiheit und das Potenzial von Frauen einschrankt. Sie fordert einen gesell-
schaftlichen Wandel, der es Frauen ermdglicht, die gleichen Chancen zur
Transzendenz zu haben wie Minner. Das bedeutet, dass Frauen nicht nur
Zugang zu Bildung und beruflichen Moglichkeiten haben sollten, sondern
auch die Freiheit, ihren Lebensweg selbst zu bestimmen und ihre Potenziale
voll auszuschopfen.

Anhand der Analyse von Transzendenz und Immanenz zeigt de Beauvoir die
strukturellen Ungleichheiten auf, die Frauen daran hindern, ein erfiilltes und
selbstbestimmtes Leben zu fithren. Sie macht deutlich, wie wichtig es ist, die
sozialen und kulturellen Normen zu verandern, die Frauen in die Immanenz
drangen. De Beauvoir plddiert fiir eine Gesellschaft, in der alle Menschen

151

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

die Freiheit haben, ihren eigenen Weg zu gehen und ihre Existenz aktiv zu
gestalten.

Fazit

Simone de Beauvoirs feministische Philosophie hat die philosophische Refle-
xion iiber Geschlechterrollen und Geschlechtergerechtigkeit nachhaltig veran-
dert, indem sie tief verwurzelte Ungleichheiten ins Bewusstsein breiter Bevol-
kerungsschichten riickte. Dies erméglichte es vielen Frauen, ihre eigene Situa-
tion und die auferlegten Beschriankungen zu hinterfragen, und es forderte die
Gesellschaft auf, die damit verbundenen Ungerechtigkeiten zu {iberwinden.

De Beauvoir inspirierte Generationen von Frauen, ihre eigene Autonomie und
Freiheit zu fordern, und legte den Grundstein fiir viele der Fortschritte, die wir
heute im Bereich der Gleichstellung der Geschlechter sehen. Thr Werk bleibt
eine unverzichtbare Quelle der Inspiration und eine Richtschnur fiir alle, die
sich fiir eine geschlechtergerechte Welt einsetzen.

7.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Insbesondere ihr Verstindnis von Geschlecht als soziale Konstruktion und
die Dichotomie von Transzendenz und Immanenz erméglichen es Sozialarbei-
tenden, die subtilen und oft unsichtbaren Barrieren sowie die internalisierten
Geschlechterstereotype zu erkennen, die Frauen und Médchen in ihrer per-
sonlichen Entfaltung einschrinken.

Geschlechterstereotype iiberwinden: Potenziale und Hindernisse

Die Uberwindung von Geschlechterstereotypen ist in vielen Handlungsfeldern
ein strukturelles Anliegen der Sozialen Arbeit. Indem traditionelle Geschlech-
terbilder infrage gestellt werden, erdffnen sich Méannern und Frauen neue
Wege, ihre Fahigkeiten und Interessen frei von gesellschaftlichen Zwiangen zu
entfalten. Ein konkretes Beispiel aus der Praxis konnte eine Sozialarbeiterin
sein, die in einem Berufsorientierungsprojekt arbeitet und gezielt versucht,
Midchen tiber technische und naturwissenschaftliche Berufe zu informieren,
wihrend sie Jungen fiir Berufe im sozialen oder padagogischen Bereich sensi-
bilisiert. Genau dies wird mit dem mittlerweile etablierten Konzept des Girls’
Day bzw. Boys’ Day intendiert.

152

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Es ist jedoch auch bedeutsam, die Herausforderungen zu erkennen, die sich
bei der Auseinandersetzung mit Geschlechterrollen in der Praxis ergeben kon-
nen. Geschlechterrollen sind tief in gesellschaftlichen Strukturen und indivi-
duellen Lebensentwiirfen verankert. Oft stoffen wir auf Widerstinde, wenn
wir alternative Perspektiven eréffnen wollen. Diese Widerstinde kommen
nicht nur aus dem Umfeld, sondern auch von den Betroffenen selbst, die zum
Teil sehr stark an jhren eigenen Vorstellungen von Geschlecht und Identitat
festhalten. So kann eine Frau, die viele Jahre in der Rolle der Hausfrau und
Mutter verbracht hat, abweisend reagieren, wenn ihr Moglichkeiten zur beruf-
lichen Weiterbildung oder zur Teilnahme an anderen gesellschaftlichen Akti-
vitdten angeboten werden. Sie konnte sich (zurecht!) herabgewiirdigt fiihlen,
wenn wir ihre Lebensleistung in Familie und Haushalt im Sinne de Beauvoirs
auf eine tégliche Repetition reduzieren, die sie in der Immanenz halt, und ihr
nun zeigen wollen, wie man ,richtig gleichberechtigt® lebt.

Hier ist also Reflexion und Sensibilitat gefragt. Es geht nicht darum, diese Frau
in eine bestimmte Richtung zu dringen (neudeutsch: zu ,nudgen®), sondern
ihr neue Optionen aufzuzeigen und sie in ihrem individuellen Entscheidungs-
prozess zu begleiten. So kann sie fiir sich selbst herausfinden, welche Rolle
sie in Zukunft einnehmen mochte - sei es die Beibehaltung des bisherigen
Lebensentwurfs oder die Entdeckung neuer Wege. Mit anderen Worten: Es
geht darum, Moglichkeitsraume zu erdffnen und zu fordern - zunichst im
Denken, dann auch im Handeln. Barrieren sollen so weit abgebaut werden,
dass Frauen und Midchen ihre Entscheidungen tatsachlich frei und ohne
Angst vor sozialem Druck, Sanktionen oder inneren Zwéngen treffen konnen.
Es geht nicht um eine subtile Lenkung in eine vermeintlich bessere Richtung,
sondern darum, echte Wahlfreiheit zu schaffen, die nicht durch unsichtbare
Regeln oder tradierte Rollenbilder begrenzt wird.

Widerstande gegen Veranderung und Chancen durch die Dekonstruktion
von Rollenbildern

Da die Soziale Arbeit oft tief in die Lebenswelten ihrer Klientinnen und
Klienten eingreift, steht sie in einem Spannungsfeld zwischen notwendiger
Unterstiitzung und dem Respekt vor der Autonomie des Individuums. Dieses
Spannungsverhiltnis erfordert von Fachkriften ein hohes Maf3 an Reflexivitat
und Sensibilitat, um die Balance zwischen Hilfe und Kontrolle zu wahren.
Ein liberales Gesellschaftsverstindnis legt eine strikte Trennung zwischen
offentlicher und privater Sphire nahe. De Beauvoir zeigt jedoch, dass diese
Trennung oft dazu dient, bestehende Ungleichheiten zu verschleiern und zu

153

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

legitimieren - insbesondere, wenn es um die Stellung der Frau oder anderer
marginalisierter Gruppen in Familien oder im Gemeinwesen geht.

Fur Sozialarbeiterinnen bedeutet dies, dass sie sich nicht unkritisch auf be-
stehende gesellschaftliche Normen und Strukturen stiitzen sollten, sondern
erkennen miissen, wie diese die Lebensrealitaten der Klientinnen beeinflussen.
In der Praxis der Sozialen Arbeit bedeutet dies, dass Fachkrafte besonders auf
die Bedingungen achten sollten, unter denen Menschen ihre Entscheidungen
treffen. Ist eine freie Wahl tatsdchlich frei, wenn sie durch gesellschaftliche
Erwartungen oder 6konomische Abhéngigkeiten bestimmt wird?

Hier gilt es, einen Weg zu finden, der einerseits die strukturellen Mechanismen
von Benachteiligung sichtbar macht und andererseits die Selbstbestimmung
der Klientinnen respektiert. De Beauvoirs Warnung vor der Immanenz, also
dem Festgeschriebensein in gesellschaftlich zugeschriebenen Rollen, kann in
der Praxis der Sozialen Arbeit als Hinweis verstanden werden, Klientinnen
nicht in bestehende Strukturen einzuordnen oder sie in vorgegebenen Bah-
nen lenken zu wollen. Stattdessen sollten professionelle Fachkrifte Raume
der Transzendenz ermdglichen und somit Wege eréffnen, die es Frauen er-
lauben, tiber die gegenwirtigen Bedingungen hinauszuwachsen und eigene
Handlungsoptionen zu entwickeln.

Soziale Arbeit trdgt dazu bei, Frauen vor einer Festschreibung auf Immanenz
im Sinne Simone de Beauvoirs zu bewahren, indem sie Handlungsspielrdume
erweitert und individuelle Selbstbestimmung stirkt. Das zeigt sich in allen
Handlungsfeldern: In der Jugendhilfe werden Méadchen ermutigt, sich von tra-
ditionellen Geschlechterrollen zu 16sen und beispielsweise technische Berufe
zu ergreifen, die ihnen eigenstindige Entwicklungschancen eréffnen. In der
Wohnungslosenhilfe werden Frauen nicht nur konkret vor Gewalt geschiitzt,
sondern dabei unterstiitzt, dauerhaft eigenstindigen Wohnraum zu finden,
um einer Riickkehr in Abhingigkeiten vorzubeugen. Ahnlich zielt die Straffil-
ligenhilfe darauf, Frauen Wege aufzuzeigen, destruktive Milieus hinter sich
zu lassen und ein selbstbestimmtes Leben zu fithren. In der Behindertenhilfe
werden Frauen darin unterstiitzt, autonom iber ihre Lebensfithrung und All-
tagsgestaltung zu entscheiden, statt fremdbestimmt zu werden. Auch in der
Migrationsberatung wird weiblichen Gefliichteten durch Bildung und Arbeit
die Moglichkeit erdffnet, sich aktiv aus ihrer hdufig erzwungenen Passivitét
zu befreien. In der Altenhilfe schliefilich werden pflegebediirftige Frauen nicht
auf eine passive Empféngerrolle reduziert, sondern aktiv an Entscheidungen
tiber ihre Versorgung beteiligt. In all diesen Bereichen verfolgt Soziale Arbeit

154

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

das Ziel, Frauen durch die Erweiterung ihrer Handlungsmdglichkeiten vor
einer Existenz in reiner Immanenz zu schiitzen.

Dies erfordert eine dialogische Praxis, die nicht tibergriffig agiert, sondern da-
zu befihigt, eigene Perspektiven und Alternativen zu entwickeln. Sozialarbei-
terinnen sollten sich also nicht als diejenigen verstehen, die vorgeben, was ein
gutes Leben ist, sondern als Begleiterinnen, die Menschen dabei unterstiitzen,
ihre eigenen Madglichkeiten zu erweitern. Praktisch bedeutet das, nicht nur
Unterstiitzung anzubieten, sondern auch kritische Fragen zu stellen. Welche
Zwinge verhindern, dass eine Person ihre eigenen Potenziale entfaltet? Welche
gesellschaftlichen Barrieren machen Autonomie schwierig? Und welche Res-
sourcen konnen dabei helfen, diese Barrieren zu tiberwinden?

Fazit

De Beauvoir macht deutlich, dass Geschlechtergerechtigkeit nicht entsteht,
indem man sich einfach in bestehende Strukturen einfiigt und diese damit
unwillkiirlich reproduziert. Sie entsteht durch die Auseinandersetzung mit
gesellschaftlichen und kulturellen Kréften, die Menschen davon abhalten, ihr
Leben so zu gestalten, wie sie es wollen. Fiir die Soziale Arbeit bedeutet dies,
dass sie nicht so tun kann, als wire sie neutral. Sie hat die Aufgabe, Strukturen,
die insbesondere Frauen und Médchen in ihrer Lebensfithrung einschrinken,
offenzulegen, ohne den Menschen dabei ihre Eigenstdndigkeit zu nehmen. Es
geht darum, genau hinzuhdren, Barrieren sichtbar zu machen und Wege auf-
zuzeigen, die echte Wahlmdoglichkeiten schaffen. Nicht vorschreiben, sondern
begleiten. Nicht lenken, sondern unterstiitzen.

7.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Reflexion eigener Rollenbilder und Vorurteile
Gesellschaftliche Normen beeinflussen unser Denken iiber Geschlecht oft
unbewusst. Welche Bilder von ,,mannlich® und ,weiblich® haben wir verin-
nerlicht? Inwiefern prigen diese unsere berufliche Praxis in der Sozialen
Arbeit? Eine bewusste Auseinandersetzung damit hilft, stereotype Erwar-
tungen zu erkennen und aktiv Geschlechtergerechtigkeit zu férdern. Wie
kann diese Reflexion konkret im Berufsalltag aussehen?

2. Intersektionalitit und strukturelle Geschlechtergerechtigkeit
Geschlechterungleichheit {iberschneidet sich mit anderen Formen der Dis-
kriminierung - etwa Rassismus, Klassismus oder Ableismus. Welche Barrie-

155

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir

ren entstehen dadurch fiir Betroffene? Soziale Arbeit muss diese Mehrfach-
diskriminierungen erkennen und abbauen. Welche Ansitze gibt es bereits,
und welche politischen Veranderungen sind nétig, um nachhaltige Gleich-
stellung zu erreichen?

3. Praxisnaher Perspektivenwechsel und kritische Selbstreflexion
Auch Soziale Arbeit kann unbewusst traditionelle Geschlechterrollen repro-
duzieren. Wie lassen sich solche Mechanismen hinterfragen? Empathie und

Perspektivwechsel helfen, Lebensrealititen marginalisierter Gruppen besser
zu verstehen. Welche konkreten Praxisbeispiele zeigen, wie Geschlechterge-
rechtigkeit gefordert werden kann?

156

Quellen und Literatur

Quellen

Butler, J. (1990): Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity.
New York: Routledge. [Deutsche Ubersetzung: Butler, J. (1991): Das
Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main: Suhrkamp.]

Crenshaw, K. (1989): Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory
and Antiracist Politics. University of Chicago Legal Forum.

de Beauvoir, S. (1949): Le Deuxiéme Sexe. Paris: Gallimard. [Deutsche
Ubersetzung: de Beauvoir, S. (2005): Das andere Geschlecht. Sitte und
Sexus der Frau. Ubers. von E. Rechel-Mertens. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.]

hooks, b. (2014): Feminist Theory: From Margin to Center. 3rd ed. Abing-
don: Routledge.

Mill, J. S. (1869): The Subjection of Women. London: Longmans, Green,
Reader, and Dyer.

Tiedemann, J. (1995): Geschlechtstypische Erwartungen von Lehrkrdften im
Mathematikunterricht der Grundschule. In: Zeitschrift fiir Padagogis-
che Psychologie, 9 (3—4), S.153-161.

Wollstonecraft, M. (1792): A Vindication of the Rights of Woman. London:
J. Johnson.

Weiterfiihrende Literatur:
Korbik, J. (2017): Oh, Simone! Warum wir Beauvoir wiederentdecken soll-
ten. 6. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch.

Neubauer, L. (2023): Simone de Beauvoir: Eine illustrierte Biografie. Muns-
ter: Unrast Verlag.

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Helfen: Albert Schweitzer

Ich bin Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben will.
Albert Schweitzer'?

Gedankenexperiment zum Einstieg: Das Leben in meinerHand
Stell dir vor, du haltst in deiner Hand eine winzige Pflanze, gerade
erst aus einem Samen gekeimt. Sie ist unscheinbar, ohne Bliiten,
ohne Friichte, ohne besonderen Nutzen. Du konntest sie mit einem
einzigen Finger zerdriicken, und niemand wiirde es bemerken. Nie-
mand wiirde es dir vorwerfen, und die Welt wiirde sich unverandert
weiterdrehen. Aber du zogerst. Warum? Was halt dich davon ab,
etwas zu zerstoren, das scheinbar keinerlei Bedeutung hat?

Nun stelle dir vor, diese Pflanze wird zu einer Ameise. Sie krabbelt
Uber deine Handflache, winzig, kaum wahrnehmbar. Wiirdest du sie
zerdrlicken? Wenn nicht — warum nicht? Weil sie lebt? Weil sie sich
bewegt? Weil sie etwas empfindet, auch wenn du nicht genau weift,
was? Tausche die Ameise in Gedanken gegen ein verletztes Tier,
einen Vogel mit gebrochenem Fliigel, oder schlieBlich gegen einen
Menschen. Spiirst du, wie sich die Gewichtung deiner Entscheidung
verandert? Doch warum? Was hat sich wirklich verandert, aulRer dei-
ner Wahrnehmung vom Wert des Lebens?

8.1. Helfen als Thema der Philosophie

Der Begriff des Helfens und die damit verbundenen Tugenden wie Mildtitig-
keit und Fiirsorge ziehen sich, anders als man vielleicht denken mag, durch
die Geschichte der Philosophie. Sie bieten spannende Erkenntnisse und Ein-
sichten fiir die Soziale Arbeit, um das eigene professionelle Handeln zu reflek-
tieren und zu verstehen. Von der Antike bis in die Gegenwart haben sich
Menschen mit der Frage auseinandergesetzt, was es bedeutet, anderen wirklich
zu helfen.

Aristoteles betont in seiner ,Nikomachischen Ethik” die Tugend der Grofzii-
gigkeit (Eleutheriotés) als Ausdruck eines gelungenen menschlichen Lebens.
Fiir ihn liegt das wahre Maf des Helfens in der Balance zwischen Verschwen-
dung und Geiz - ein Aspekt, der uns in der Praxis daran erinnert, dass Hilfe

12 Schweitzer, A. (1974) Kultur und Ethik. In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Miinchen: C.H. Beck, S. 377.

157

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Helfen: Albert Schweitzer

nie einseitig oder aufdringlich sein darf, sondern im Austausch und Dialog mit
dem Gegeniiber entstehen sollte.

Die Stoiker, allen voran Seneca, verankerten das Helfen in der Idee der
Menschenliebe (Philanthropia) und der gemeinsamen Verantwortung aller
Menschen fiireinander. Sie sahen im Helfen den Ausdruck einer natirlichen
Verbundenheit, die jeden Einzelnen mit dem Ganzen der Menschheit verbin-
det.

Mit dem Aufkommen des Christentums riickte das Prinzip der Néchstenliebe
(Agape) in den Mittelpunkt des Helfens. Thomas von Aquin integrierte die-
sen Gedanken in seine Theologie, indem er die Nachstenliebe (Caritas) als
Ausdruck der Gottes- und Néchstenliebe definierte. Helfen und Nachstenliebe
sind jedoch nicht identisch, weshalb sie in dieser philosophischen Einfiihrung
getrennt voneinander behandelt werden.

In der Neuzeit wurde das philosophische Nachdenken iiber das Helfen insbe-
sondere durch Immanuel Kant und die Utilitaristen Jeremy Bentham und John
Stuart Mill vorangetrieben: Kant fithrt uns mit seinem kategorischen Impera-
tiv zu der Erkenntnis, dass Helfen eine moralische Pflicht ist, die nicht von
personlichen Vorlieben oder Gefiihlen abhédngig gemacht werden kann. Im
Gegensatz dazu betonen Bentham und Mill, dass die moralische Richtigkeit
einer Handlung von ihren Konsequenzen abhidngt. Nach dem Prinzip des
grofiten Gliicks ist Helfen dann geboten, wenn es das allgemeine Wohlbefin-
den maximiert. Wahrend der Utilitarismus eine Handlung also nur dann fiir
moralisch richtig halt, wenn sie tatsdchlich positive Folgen hat, begriindet
Kant die Notwendigkeit des Helfens unabhingig von seinen Auswirkungen.
Der kategorische Imperativ verlangt, dass eine Maxime nur dann moralisch
giiltig ist, wenn sie als allgemeines Gesetz gedacht werden kann. Wiirde also
jeder Mensch egoistisch handeln und Hilfe verweigern, entstiinde eine Gesell-
schaft, in der niemand auf Unterstiitzung zahlen konnte — ein Widerspruch
zum Prinzip einer rationalen und moralischen Gemeinschaft. Daraus folgt,
dass Helfen nicht nur eine tugendhafte Handlung, sondern eine moralische
Pflicht ist: Wir miissen anderen helfen, weil wir nicht wollen, dass Gleichgiil-
tigkeit zum universellen Prinzip wird. Wahrend Bentham und Mill das Helfen
also aus seinen Folgen rechtfertigen, leitet Kant es aus der reinen Vernunft ab
- als einen unabdingbaren Ausdruck moralischer Gesetzgebung.

Der Neo-Utilitarist Peter Singer und Albert Schweitzer schliefSlich bringen
zwei sehr unterschiedliche, aber gleichermaflen inspirierende Perspektiven
ein. Singer (1979) fordert dazu auf, sich der globalen Ungleichheiten bewusst

158

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.1. Helfen als Thema der Philosophie

zu werden und unsere Verantwortung gegeniiber den weniger Privilegierten
ernst zu nehmen - ein Gedanke, der in der Sozialen Arbeit besonders relevant
ist, wenn wir uns mit Fragen der sozialen Gerechtigkeit und der Umverteilung
von Ressourcen auseinandersetzen. Schweitzers Philosophie der Ehrfurcht
vor dem Leben erinnert uns daran, dass Helfen nicht auf den Menschen be-
schrénkt ist, sondern unsere Haltung gegeniiber allen Lebewesen einschlief3t.

Schweitzers Ansatz hebt sich in besonderer Weise von anderen philosophi-
schen Positionen ab, da er das Helfen als universelle ethische Verpflichtung
betrachtet, die iiber den zwischenmenschlichen Bereich hinausgeht. In einer
Zeit, in der sich die Soziale Arbeit zunehmend mit Fragen der dkologischen
Gerechtigkeit, des Tierwohls und der Nachhaltigkeit auseinandersetzen muss,
bietet Schweitzers Perspektive eine sehr hilfreiche Reflexion unseres Verstind-
nisses von Fiirsorge und Verantwortung. Hilfe ist bei Schweitzer nicht nur
ein spontaner Akt in akuter Notlage, sondern eine grundsitzliche Haltung,
die unsere Verbundenheit mit allem Leben zum Ausdruck bringt. Gerade
diese ganzheitliche Sichtweise macht seine Position fiir die Soziale Arbeit so
interessant und vielleicht auch attraktiv, weshalb wir sie im Folgenden genauer
betrachten wollen.

Das Gedankenexperiment, mit dem dieses Kapitel begann, fiihrt ebenfalls
zu Albert Schweitzer: Leben besitzt einen absoluten Wert, der sich nicht aus
seiner Niitzlichkeit, Sichtbarkeit oder Schonheit ableitet, sondern allein aus
seiner Existenz. Pflanze, Ameise, Vogel und Mensch - sie alle teilen das un-
verduflerliche Recht, geachtet und geschiitzt zu werden, unabhéngig von den
Kategorien, die wir ihnen zuschreiben.

Schweitzer will die Menschen dazu anhalten, diese Perspektive in ihr Handeln
zu integrieren. Er bringt uns dazu, die Grenzen unseres Mitgefiihls und unse-
rer Verantwortung zu hinterfragen: Warum zégern wir bei einer Pflanze, aber
nicht bei einem Tier? Warum schiitzen wir manches Leben bereitwillig und
anderes nur widerwillig?

Was bewegte Albert Schweitzer, und wie pragten seine Lebensentscheidungen
seine Ideen? Um die Wurzeln seiner Denkweise und den Einfluss seiner
Biografie auf sein Denken zu verstehen, verschaffen wir uns zunéchst einen
kurzen Uberblick iiber Albert Schweitzers Leben.

159

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Helfen: Albert Schweitzer

8.2. Albert Schweitzer: Biografie und historischer Kontext

Albert Schweitzer wurde am 14. Januar 1875 im elséssischen Kaysersberg
geboren. Er wuchs in einem von tiefer Religiositit und gelebter Verantwor-
tungsethik gepragten Umfeld auf: Sein Vater war Pfarrer. Diese spirituelle
Pragung sollte Schweitzers spateres Leben nachhaltig beeinflussen. Schon frith
interessierte er sich fiir Musik, Theologie und Philosophie und versuchte,
diese Bereiche miteinander zu verbinden. Seine Studien fiihrten ihn nach
Strafiburg, Paris und Berlin, wo er in Philosophie und Theologie promovierte.
Als begabter Organist und Musikwissenschaftler machte sich Schweitzer schon
in jungen Jahren einen Namen und galt bald als ausgewiesener Bach-Experte -
ein Gebiet, auf dem er eine tiefe spirituelle Verbindung zur Musik suchte und
fand.

Doch trotz seiner Erfolge in der Musikwelt und einer vielversprechenden
akademischen Karriere entschloss sich Schweitzer im Jahr 1905 zu einem radi-
kalen Richtungswechsel: Er begann ein Medizinstudium mit dem Ziel, als Arzt
in Afrika tatig zu werden. Diese Entscheidung war kein spontaner Entschluss
aus heiterem Himmel, sondern Ausdruck einer tiefen inneren Uberzeugung.
Schweitzer sah in den schwierigen Lebensbedingungen der afrikanischen Be-
volkerung eine dringende Aufforderung zum Handeln und es wurde ihm zur
moralischen Verpflichtung, seine Fahigkeiten in den Dienst derer zu stellen,
die der Hilfe am meisten bedurften. 1913 reiste er schliefSlich nach Lambarene
in Gabun, wo er ein Krankenhaus griindete und die nédchsten Jahrzehnte
seines Lebens der medizinischen Versorgung der einheimischen Bevolkerung
widmete.

Schweitzers Leben und Werk sind stark geprégt vom historischen Kontext der
Umbriiche des 19. und 20. Jahrhunderts. Die beiden Weltkriege, die Erfahrun-
gen der Kolonialzeit und die zunehmende Technisierung der Welt pragten
ihn und beeinflussten sein philosophisches Denken. Als iiberzeugter Pazifist
war er ein scharfer Kritiker von Krieg und Gewalt und setzte sich in seinen
Schriften und Vortrégen intensiv fiir den Frieden ein. Vor diesem Hintergrund
entstand seine Philosophie der Ehrfurcht vor dem Leben als ethische Antwort
auf die Zerstorung und Entfremdung, die er in seiner Zeit erlebte.

Die Verbindung von christlicher Ethik und humanistischen Idealen bildete
die Grundpfeiler seines Denkens und Handelns. Sein Engagement in Afrika
verstand er nicht nur als medizinische Mission, sondern auch als praktische
Umsetzung seiner ethischen Uberzeugungen. Er sah in seiner Arbeit die Ver-

160

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

wirklichung der Néchstenliebe, wie er sie in den Lehren Jesu begriindet sah,
sowie einer universellen Idee von Menschlichkeit. Fiir seinen unermudlichen
Einsatz fiir Frieden und Gerechtigkeit erhielt er im Jahr 1952 den Friedensno-
belpreis.

Am 4. September 1965 starb Albert Schweitzer in Lambarene. Doch sein Ver-
machtnis lebt weiter — nicht nur in den zahlreichen Institutionen, die seinen
Namen tragen, sondern vor allem in der zeitlosen Relevanz seiner ethischen
Lehren. Sein Leben ist ein eindrucksvolles Zeugnis dafiir, dass Ethik nicht
nur gedacht, sondern gelebt werden muss. Schweitzer zeigte, dass moralische
Uberzeugungen dann am kraftvollsten sind, wenn sie sich in konkretem Han-
deln widerspiegeln: in der Firsorge fiir andere, im Einsatz fiir Gerechtigkeit
und in der Bereitschaft, Verantwortung zu iibernehmen. Sein Prinzip der
Ehrfurcht vor dem Leben ist bis heute eine Herausforderung und Inspiration
zugleich - gerade in einer Welt, die oft von Egoismus und Gleichgiiltigkeit
gepragt ist.

8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Im Gegensatz zu den anderen in diesem Buch vorgestellten Philosophen ist
Schweitzers Philosophie weniger abstrakt und komplex. Schweitzer war von
ganzem Herzen Praktiker und wollte helfen, statt hochtrabende philosophi-
sche Gedankengebédude zu errichten.

Trotzdem umfasst sein Denken einige Schliisselbegrifte, die systematisch auf-
einander bezogen sind. Um seine Philosophie wirklich zu verstehen, muss
man sich diese Begriffe erschlieffen und in sie hineindenken.

Ehrfurcht vor dem Leben

Schweitzer entwickelte seinen zentralen Gedanken der Ehrfurcht vor dem
Leben als Antwort auf die Grundfrage, wie der Mensch moralisch handeln
soll (vgl. Schweitzer 1923/2007). Ehrfurcht vor dem Leben bedeutete fiir ihn,
dass jedes Leben - unabhingig von seiner Grofle, seiner Bedeutung oder
seinem Nutzen fiir den Menschen - einen unbedingten Wert hat. Dieser Wert
verpflichtet uns, das Leben zu achten, zu schiitzen und zu férdern, wo immer
es moglich ist.

Dabei ging es Schweitzer nicht nur um eine individuelle ethische Verpflich-
tung, sondern um eine Forderung an die gesamte Gesellschaft. Er sah in

161

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Helfen: Albert Schweitzer

der Ehrfurcht vor dem Leben den Mafistab fiir politische und gesellschaftli-
che Systeme und forderte, diese so zu gestalten, dass sie das Leben in all
seinen Formen férdern und schiitzen. Aspekte wie Umweltschutz, nachhaltige
Landwirtschaft und die Sicherung des Zugangs zu Grundnahrungsmitteln fiir
alle Menschen waren fiir ihn keine Nebenschauplitze, sondern wesentliche
Bestandteile einer ethisch verantwortlichen Gesellschaft.

Ein weiterer wesentlicher Aspekt, den Schweitzer hervorhob, war die Erkennt-
nis, dass alle Lebewesen in einem Netzwerk gegenseitiger Abhdngigkeiten
miteinander verbunden sind. Er sah das Leben als ein Beziehungsgeflecht, in
dem jedes Wesen — unabhdngig von seiner Position oder Funktion - eine Rolle
spielt und zum Ganzen beitrégt.

Albert Schweitzer prigte den Begriff der Ehrfurcht vor dem Leben als Grund-
lage einer Ethik, die alle Lebewesen einbezieht und als universelles Prinzip
fiir eine zivilisierte Gesellschaft dienen sollte. Seiner Auffassung nach ist jedes
Leben wertvoll und der Mensch ist nicht nur fiir sein eigenes Leben, sondern
tiir das Leben aller verantwortlich. Dieser Gedanke geht {iber reinen Natur-
oder Tierschutz hinaus, da Schweitzer die Achtung vor dem biologischen
Leben eng mit der Forderung des geistigen Lebens verband.

Er kritisierte die moderne Gesellschaft, die durch zunehmende Spezialisierung
und wirtschaftlichen Druck den Einzelnen entfremdet und seine schopferische
Kraft unterdriickt. Bereits im frithen 20. Jahrhundert beobachtete er, dass
Menschen sich in ein System einfiigen, in dem sie nur noch ein Radchen im
Getriebe sind, statt als ganze Personlichkeiten zu wirken. Diese Uberforderung
fithre dazu, dass das Individuum immer weniger Zeit und Freiheit fiir Reflexi-
on und eigenstandiges Denken habe - eine Entwicklung, die nicht nur der
personlichen Entfaltung schade, sondern auch der gesamten Zivilisation.

Schweitzers Ansatz unterscheidet sich von modernen 6kologischen Bewegun-
gen, da er nicht bei der Bewahrung der biologischen Vielfalt ansetzt, sondern
bei der geistigen Entwicklung des Menschen. Erst wenn das Individuum sich
seiner Verantwortung bewusst ist und Raum zur Entfaltung hat, kann es die
Ehrfurcht vor allem Leben wirklich verinnerlichen und praktisch umsetzen.
Er betonte, dass Institutionen die Aufgabe hatten, Bedingungen zu schaffen,
die eine solche Entwicklung ermdglichen. Andernfalls bleibe die Ehrfurcht
vor dem Leben eine Idee fiir eine privilegierte Minderheit ohne grofiere gesell-
schaftliche Wirkung.

162

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

In seinem Krankenhaus in Lambarene setzte Schweitzer diese Prinzipien um.
Die Patienten sollten dort nicht nur medizinische Hilfe erhalten, sondern
auch ihre Wiirde bewahren und sich durch Arbeit als Teil der Gemeinschaft
begreifen. Er lehnte eine strikte Spezialisierung ab und forderte die vielseitigen
Fahigkeiten seiner Mitarbeitenden, um zu verhindern, dass sie in engen beruf-
lichen Rollen gefangen blieben. Damit schuf er eine Art Modellgesellschaft, in
der der Respekt vor allen Lebensformen mit der Férderung des Individuums
Hand in Hand ging.

»Ehrfurcht vor dem Leben” bedeutete fiir ihn also wesentlich mehr als nur der
Respekt vor dem physischen Uberleben anderer. Vielmehr umfasste es auch
die aktive Forderung des Lebens anderer — als Konsequenz von Schweitzers
Feststellung: ,,Ich bin Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben
will” (Schweitzer 1994, 51).

Mitgefiihl und Hilfsbereitschaft

Fiir Albert Schweitzer sind Mitgefiihl und Hilfsbereitschaft mehr als individu-
elle Tugenden - sie sind Ausdruck einer umfassenden ethischen Lebenshal-
tung. Mitleid ist dabei nicht nur ein emotionaler Impuls, sondern ein tiefes
ethisches Prinzip, das dazu auffordert, das eigene Leben in Beziehung zum
Leben anderer zu sehen. Er sah in der Fahigkeit, sich in das Leid und die
Bedurfnisse anderer Lebewesen einzufiihlen, einen ersten Schritt zu verant-
wortlichem und ethischem Handeln.

Schweitzer ging jedoch iiber die blofle Empathie hinaus und betonte, dass
echtes Mitgefiihl zur Tat fithren miisse. Denn Mitgefiihl ohne Handeln bleibt
unvollstindig. Die eigentliche Herausforderung besteht darin, die eigenen Fa-
higkeiten und Méoglichkeiten einzusetzen, um das Leid anderer zu lindern
und ihr Wohl zu férdern. Diese Haltung bezieht sich bei Schweitzer nicht
nur auf den Menschen, sondern auf alles Leben. Darin unterscheidet sich
Schweitzers Philosophie von vielen westlichen Denkansétzen, die sich oft auf
zwischenmenschliches Handeln beschrianken.

Besonders interessant ist, dass sich Schweitzer intensiv mit stlichen Philoso-
phien und Religionen auseinandersetzte und daraus Anregungen fiir seine
eigene Ethik gewann. Wihrend westliche Denker eine Ethik des Handelns und
der Nichstenliebe betonten, fand Schweitzer in indischen und chinesischen
Lehren eine Betonung der Achtung vor allem Leben, unabhingig von seiner
Form und Bedeutung. Er kritisierte jedoch, dass die ostliche Ethik oft auf
innerer Meditation und Passivitat basiere, anstatt in konkrete Hilfsbereitschaft

163

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Helfen: Albert Schweitzer

tiberzugehen. Schweitzer entwickelte daraus eine Synthese: Mitgefithl muss
aktiv sein und sich in Taten ausdriicken, die das Leben in all seinen menschli-
chen und nichtmenschlichen Formen fordern.

Hilfsbereitschaft ist fiir Schweitzer demnach nicht nur eine Aneinanderrei-
hung von wohltétigen Taten, sondern der bewusste Ausdruck dieser philoso-
phischen Haltung. Sie erfordert die Bereitschaft, das eigene Handeln immer
wieder kritisch zu reflektieren und daran zu messen, ob es das Leben in seiner
Ganzheit fordert. Schweitzer war sich auch bewusst, dass Hilfsbereitschaft in
Konfliktsituationen oft schwierig ist, vor allem, wenn es darum geht, zwischen
unterschiedlichen Interessen und Lebensformen abzuwégen. Dennoch hielt er
an der Uberzeugung fest, dass jedes Leben einen unbedingten Wert hat und
jede Entscheidung mit grofitmoglicher Sorgfalt und Verantwortung getroffen
werden muss.

Einheit von Denken und Handeln

Albert Schweitzers Philosophie ist geprigt von der Uberzeugung, dass wahres
ethisches Denken unweigerlich zur Tat fithren muss. Ethische Grundsitze
diirfen niemals rein theoretische Konstrukte bleiben, sondern miissen in jeder
Handlung des téglichen Lebens zum Ausdruck kommen.

Er kritisierte die Tendenz der modernen Philosophie, die Ethik auf eine ab-
strakte, akademische Ebene zu reduzieren, die keinen direkten Einfluss auf
die Realitdt hat. Schweitzer sah darin die Gefahr, dass Menschen zwar hehre
Ideen formulieren, sich aber nicht verpflichtet fiihlen, diese in ihrem eigenen
Leben zu verwirklichen. Fiir ihn war entscheidend, dass der Mensch nicht nur
erkennt, was richtig ist, sondern auch den Mut aufbringt, dieser Erkenntnis zu
folgen — auch und gerade dann, wenn dies personliche Opfer erfordert.

Seine eigene Lebensentscheidung, eine Karriere als Theologe, Philosoph und
Musiker aufzugeben, um als Arzt in Afrika zu wirken, ist ein kraftvolles
Zeugnis dieser Einheit von Denken und Handeln. Es wire jedoch zu kurz
gegriffen, dieses Beispiel als heroisches Einzelereignis zu betrachten. Vielmehr
ging es Schweitzer um die bestindige, alltagliche Umsetzung seiner ethischen
Uberzeugungen in jedem Augenblick seines Lebens. Er erkannte, dass die
eigentliche Herausforderung nicht in spektakuldren Taten liegt, sondern in
der Fahigkeit, die eigenen Werte im Alltag konsequent und beharrlich zu le-
ben - in den unscheinbaren Einzelentscheidungen, die letztlich die ethischen
Grundlagen unserer Existenz prégen.

164

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Philosophisch gesehen entspringt Schweitzers Forderung nach der Einheit von
Denken und Handeln einem tiefen Verstindniszusammenhang von Authenti-
zitdt und Integritdt. Es geniigt nicht, ethische Grundsitze als abstrakte Wahr-
heiten zu akzeptieren; sie miissen Teil des eigenen Seins werden. Nur wenn
Denken und Handeln tbereinstimmen, kann der Mensch wirklich ethisch
handeln.

Zentral fiir Schweitzers Konzept ist die Betonung der Selbstreflexion. Er for-
derte, dass jeder Mensch sein eigenes Handeln und seine Uberzeugungen
immer wieder kritisch hinterfragt, um sie auf ihre Stimmigkeit hin zu {iber-
priifen. Dieser Prozess ist nie abgeschlossen und erfordert Offenheit, Lern-
bereitschaft sowie die Féihigkeit, Verantwortung fiir das eigene Handeln zu
tibernehmen - auch und gerade in den Momenten, in denen wir erkennen,
dass wir den Anspriichen unserer Ethik selbst nicht gerecht werden.

8.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Helfen ist ein paradoxes Unterfangen. Einerseits ist es die grundlegendste
moralische Handlung - wenn jemand vor unseren Augen stiirzt, bieten wir
reflexartig unsere Hand an. Andererseits ist professionelles Helfen in der So-
zialen Arbeit ein hochkomplexes Feld: Wann hilft Hilfe wirklich? Wann wird
Hilfe zur Bevormundung? Wann stirkt sie tatsidchlich die Selbstbestimmung?
Und inwieweit tragen wir als Sozialarbeitende moglicherweise durch unsere
Hilfe-Intention dazu bei, dass Abhéngigkeiten oder soziale Ungleichheiten
fortbestehen oder sogar vergrofSert werden? Albert Schweitzers Ethik der Ehr-
furcht vor dem Leben zwingt uns, genau diese Ambivalenzen auszuhalten.
Sie bringt uns dazu, unser eigenes professionelles Handeln unauthorlich zu
hinterfragen: Helfe ich wirklich aus Achtung vor dem Leben - oder folge ich
am Ende hauptséchlich eingespielten Routinen, institutionellen Vorgaben oder
gar einem tiefersitzenden Helferkomplex?

Schweitzers Ethik verlangt eine Haltung, die tiber eine oberflachlich verstan-
dene Fiirsorge fiir andere hinausgeht - sie fordert uns auf, jegliches Leben
nicht nur zu schiitzen, sondern es bestméglich in seinem ganzen Potenzial zu
fordern. Doch wie konnen wir diese Haltung in der Sozialen Arbeit konkret
umsetzen?

165

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Helfen: Albert Schweitzer

Helfen, ohne zu erniedrigen. Warum Haltung oft wichtiger ist als Technik

Die Soziale Arbeit ist voll von Methoden, Konzepten und Programmen, aber
am Ende ist es immer die Haltung, die dariiber entscheidet, ob Hilfe als
wiirdevoll oder als entmiindigend empfunden wird.

DenkanstoB
Stell dir vor: Ein Mann betritt eine Beratungsstelle fiir wohnungslose
Menschen. Es ist keine dramatische Szene, es gibt kein verzweifeltes
Klopfen an der Tiir — er steht einfach da, unschliissig, ob er wirklich
eintreten soll. Er ist ordentlich, aber abgetragen gekleidet, sein Blick
ist wachsam, aber erschopft.

Am Empfang sitzt eine Sozialarbeiterin. Sie kdnnte routiniert nach
seinem Anliegen fragen, ihm ein Formular hinlegen und einen Ter-
min vorschlagen. Stattdessen schaut sie ihn an, mustert ihn jedoch
nicht, sondern begegnet ihm mit einem kurzen Nicken. ,Suchen Sie
einen Schlafplatz oder geht es gerade um etwas anderes?” Die Frage
lasst Raum und drangt nicht. Er atmet aus. ,Ich wei8 nicht®, sagt er
schlieRlich. ,Vielleicht einfach mal reden.”

In diesem Moment entscheidet sich, was Hilfe bedeutet. Es geht nicht nur
um Dienst nach Vorschrift oder das Abarbeiten von Standards. Schweitzers
Ethik liegt genau hier - in der Haltung, die hinter der Handlung steht. In der
Bereitschaft, Menschen nicht auf ihre Probleme zu reduzieren, sondern ihnen
die Méglichkeit zu geben, selbst zu bestimmen, wie sie weitermachen wollen.

Mitgefiihl bedeutet nicht Mitleid und Helfen ist kein Heroismus.

Schweitzer fordert, Mitgefiihl in echtes Handeln zu tibersetzen. Hier lauert
jedoch eine Gefahr: Wenn wir nur aus Mitgefithl helfen, dann stellen wir
uns womoglich selbst in den Mittelpunkt der Geschichte. Das kann zu einem
Helfer-Heroismus fithren, der nicht selten mehr Schaden anrichtet, als er
nitzt.

Ein klassisches Beispiel aus der Jugendsozialarbeit: Ein 17-Jahriger, der aus
schwierigen Familienverhéltnissen kommt, bricht die Schule ab. Ein engagier-
ter Sozialarbeiter im Jugendtreff nimmt ihn unter seine Fittiche, setzt sich fir
ihn ein, vermittelt ihm eine Lehrstelle und hilft ihm bei den Hausaufgaben.
Alles lauft gut - bis der Junge nach ein paar Monaten die Lehre schmeif3t. Der
Sozialarbeiter ist frustriert: ,Ich habe doch alles fiir ihn getan!”

166

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Hier stellt sich die Frage: Stand eigentlich der Jugendliche oder das Helfer-Ide-
al des Sozialarbeiters im Zentrum? Schweitzer fordert, dass wir Hilfe nicht
aus dem Bediirfnis heraus leisten, uns als gute Menschen zu fithlen, sondern
dass sie dem anderen wirklich dient. Manchmal bedeutet das, nicht sofort ein-
zugreifen, sondern Raum fiir Selbstverantwortung zu lassen. Echte Ehrfurcht
vor dem Leben bedeutet auch, auszuhalten, dass nicht alles nach unseren Vor-
stellungen lauft. Das zu verinnerlichen, ist iibrigens auch eine hervorragende
Burn-out-Pravention.

Einheit von Denken und Handeln: Werte miissen sich in der Praxis
bewdhren.

Schweitzer handelte konsequent. Er half nicht nur aus einer moralischen
Uberzeugung heraus, sondern lebte seine Ethik bis zu den letzten Konsequen-
zen. Selbst als Arzt in Lambarene erhob er sich nicht tiber andere, sondern
behandelte seine Patienten als gleichwertige Menschen auf Augenhdhe. Es
reicht eben nicht, schone Worte iiber Respekt, Wiirde und Autonomie zu
verlieren, wenn die Praxis nicht damit ibereinstimmt.

DenkanstoR
Stell dir vor: Ein Mann sitzt in der Schuldnerberatung, die Hande
rutschen nervos lber seine Knie. Die Schulden sind erdriickend, die
Scham sitzt tief. Die Beraterin blattert durch seine Unterlagen und
fragt: ,Herr M., warum waren Sie so unverniinftig mit Geld?” Ein
Stich. Ein Urteil, noch bevor die Hilfe beginnen kann. Ein anderer Be-
rater halt kurz inne. ,,Ich sehe, dass Sie sich viele Gedanken machen.
Wollen wir erst einmal gemeinsam einen Uberblick gewinnen?“ Kein
Vorwurf, kein Belehren, sondern die Einladung, gemeinsam einen
Weg zu finden.

Beide beraten denselben Klienten. Im ersten Fall wird er implizit verurteilt,
im zweiten wird er als jemand gesehen, der Unterstiitzung verdient. Ehrfurcht
vor dem Leben zeigt sich in solchen kleinen, aber entscheidenden Nuancen
der Kommunikation und der dahinterstehenden Haltung. Mit Respekt allein
wire diese Haltung jedoch nicht ausreichend beschrieben. Denn Respekt ist
etwas, das ich anderen Menschen entgegenbringen bzw. ihnen geben kann -
oder aber auch wieder entziehen. Der Satz ,Ich habe meinen ganzen Respekt
vor dir verloren!” ist eine dramatische Anklage. Die Ehrfurcht vor dem Leben
im Sinne Schweitzers ist hingegen eine Haltung, die man, wenn sie erst ein-
mal internalisiert wurde, nicht mehr so einfach ablegen oder je nach Person

167

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Helfen: Albert Schweitzer

an- oder abschalten kann. Und genau das zeigt sich in kleinen, scheinbar
unbedeutenden Sequenzen im beruflichen Alltag aller Fachkrifte der Sozialen
Arbeit. Jeden Tag.

Fazit: Schweitzers Ethik als Herausforderung an die Soziale Arbeit.

Albert Schweitzer liefert keine einfache Anleitung fiirs Helfen, sondern kon-
frontiert uns mit einer durchaus unbequemen Frage: Helfen wir wirklich um
des Anderen willen — oder tun wir es aus Routine, aus Mitleid oder aus einem
Helfer-Ego heraus?

Seine Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben ist keine Kuschelphilosophie, son-
dern eine bisweilen radikale Konfrontation mit unserer inneren Haltung. Sie
fordert, dass wir nicht nur helfen, sondern dies so tun, dass Menschen gestérkt
und nicht erniedrigt werden. Dass wir Strukturen verdndern, anstatt uns nur
in Einzelfallen zu verlieren. Und vor allem, dass wir ehrlich mit uns selbst
sind. Helfen wir wirklich so, dass der andere wichst — oder geht es am Ende
doch eher um uns?

8.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Mitgefiihl oder Bevormundung?
In der Sozialen Arbeit ist der Wunsch zu helfen oft grofl — aber wann wird
Unterstiitzung zu viel des Guten? Wo liegt die Grenze zwischen echter Hilfe
und einer Fiirsorge, die den anderen eher klein hilt, anstatt ihn zu starken?
Wie kann man sicherstellen, dass Mitgefiihl nicht zu einem subtilen Macht-
gefille fithrt?

2. Einheit von Denken und Handeln - bin ich konsequent?
Schweitzer forderte, dass ethische Uberzeugungen sich in konsequentem
Handeln widerspiegeln. Doch im Alltag gibt es Widerspriiche: Biirokrati-
sche Vorgaben, Zeitdruck oder institutionelle Zwénge stehen oft im Weg. In
welchen Situationen gelingt es mir, meinen Werten treu zu bleiben? Und wo
gerate ich in einen Zwiespalt zwischen dem, was ich fiir richtig halte, und
dem, was praktisch moglich ist?

3. System oder Individuum - wo liegt meine Verantwortung?
Soziale Arbeit bewegt sich zwischen individueller Hilfe und struktureller
Verdnderung. Ist es meine Aufgabe, Einzelnen zu helfen - oder miisste ich
eigentlich an den gesellschaftlichen Verhiltnissen riitteln, die immer wieder

168

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

dieselben Probleme erzeugen? Was kann ich in meiner Rolle realistischer-
weise verandern? Und was vielleicht auch nicht?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Schweitzer, A. (1974): Kultur und Ethik. In: Gesammelte Werke, Bd. 2. Miin-
chen: C. H. Beck.

Schweitzer, A. (1994): Wie wir iiberleben kbnnen. Eine Ethik fiir die Zu-
kunft. Hrsg. von Harald Schiitzeichel. Freiburg im Breisgau - Basel -
Wien: Herder

Schweitzer, A. (1923/2007): Kulturphilosophie: Verfall und Wiederaufbau
der Kultur / Kultur und Ethik. Miinchen: C. H. Beck.

Singer, P. (1979): The Obligation to Help. In: Practical Ethics. Cambridge:
Cambridge University Press.

Weiterftihrende Literatur
Oermann, N. O. (2010): Albert Schweitzer 1875—1965: Eine Biographie.
3. Aufl. Miinchen: C. H. Beck.

Prinz, A. (2024): Albert Schweitzer: Radikal menschlich. Stuttgart: Gabriel
in der Thienemann-Esslinger Verlag GmbH.

169

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

Ich bin verantwortlich fiir den Anderen, ohne auf Gegenseitigkeit zu warten, selbst
wenn ich dafiir sterben miisste.”®
Emmanuel Levinas

Ein Fiebertraum: Die Fremde
Stell dir vor, du bist auf einer einsamen Wanderung in den Bergen
unterwegs. Die Luft ist kiihl, der Weg anspruchsvoll, und du genief3t
die Einsamkeit — ein Moment, ganz fiir dich allein. Pl6tzlich, in der
Ferne, siehst du eine Gestalt. Eine Frau, die sich langsam auf dich zu-
bewegt. Sie ist ungewdhnlich gekleidet, mit einer Mischung aus Far-
ben und Stoffen, die du nicht einordnen kannst. Als sie naherkommt,
merkst du, dass sie dich ansieht — direkt, ohne Scheu, und mit einem
Ausdruck, der dich unruhig macht.

Dann spricht sie deinen Namen aus. Deinen vollstandigen Namen.
Du bist verwirrt: Woher kennt sie dich? Du hast sie nie zuvor gese-
hen. Ohne Erklarung beginnt sie, Dinge uber dich zu sagen — keine
Geheimnisse, aber intime Details, die du kaum selbst bewusst wahr-
genommen hast. Sie spricht von einer Entscheidung, die du aufge-
schoben hast, von einem Konflikt, den du zu vermeiden suchst, und
von einer Schuld, die du ldngst verdrangt hast. Es ist, als ob sie in
einem Moment dein Innerstes durchdringt.

»Ich wei nicht, wer du bist,” sagst du, als du dich schlieflich traust,
das Wort zu ergreifen. Doch sie antwortet nur: ,Du kennst mich. Ich
bin jede und niemand. Aber ich bin da, weil du lebst.”

Noch bevor du weiterfragen kannst, dreht sie sich um und geht, den
Blick nach vorn, wortlos den Weg hinab. Du stehst da, starrst ihr
hinterher. Und dann spiirst du es: Eine Unruhe. Sie hat dir nichts auf-
gezwungen, dich zu nichts aufgefordert. Aber ihr Blick — ihr Gesicht
— bleibt bei dir. Es ist, als hatte sie etwas freigelegt, eine Verbindung,
die du nicht mehr ignorieren kannst. Eine Verbindung, die dich daran
erinnert, dass das, was du tust, nicht nur fir dich selbst Bedeutung
hat, sondern fiir alle, die — wie sie —in der Welt sind.

13 Lévinas, E. (1986) Ethik und Unendlichkeit. Gespréiiche mit Philippe Nemo. Ubersetzt von Dorothea
Schmidt. Wien: Passagen-Verlag, S. 75.

170

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.1. Verantwortung fiir Andere als Thema in der Philosophie

9.1. Verantwortung fiir Andere als Thema in der Philosophie

Es scheint, als sei der Weg vom philosophischen Thema des Helfens zu dem
der Verantwortung fiir andere ziemlich kurz. Ganz so ist es aber nicht. Wo die
Unterschiede liegen, wird sich alsbald zeigen - ein Hinweis findet sich bereits
in diesem Fiebertraum.

Das Thema der individuellen Verantwortung ist ein zentrales Element ver-
schiedener philosophischer Traditionen mit unterschiedlichen Perspektiven.
Von besonderem Interesse sind die Ansdtze von Epiktet, Augustinus, Nietzsche
und Levinas. Sie entwickeln den Begriff entsprechend ihrer Zeit und metaphy-
sischen Vorannahmen und nehmen dabei sowohl das Individuum als auch das
Verhiltnis zum Anderen in den Blick.

Epiktet — wir erinnern uns, dass er im Kapitel tiber die Autonomie als Stoiker
erwdhnt wurde, der etwa zur Zeit Christi gelebt hat — betont in seiner Philo-
sophie die individuelle Verantwortung, die sich vor allem auf das fokussiert,
was in der eigenen Kontrolle liegt. Fiir ihn stand die Unterscheidung zwischen
dem, was wir beeinflussen konnen (ta eph’hemin), und dem, was auflerhalb
unserer Kontrolle liegt (ta ouk eph’hemin), im Mittelpunkt. Die stoische Ethik
ermutigt dazu, Verantwortung fiir unsere Gedanken, Handlungen und Einstel-
lungen zu iibernehmen und gleichzeitig Gelassenheit gegeniiber dufSeren Um-
stinden zu bewahren. Dieser introspektive Ansatz zielt darauf ab, eine innere
Freiheit und Selbstbeherrschung zu entwickeln, die Menschen unabhingig
von dufleren Ereignissen macht.

Epiktets Konzept betont Selbstkontrolle und Autonomie. Dies ist fiir die Sozia-
le Arbeit eine interessante Perspektive, um die Selbstwirksamkeit der Klienten
zu fordern. Allerdings zeigt sich hier auch eine mdgliche Einschrankung:
Soziale Verantwortung und die Rolle zwischenmenschlicher Beziehungen wer-
den in der stoischen Philosophie nur am Rande beriicksichtigt. Da sich die
Soziale Arbeit jedoch im Spannungsfeld von individueller und kollektiver
Verantwortung bewegt, braucht sie eher eine Ethik, die auch das Engagement
fiir andere und fiir soziale Gerechtigkeit einschlief3t.

Augustinus von Hippo (354-430) verankert die Verantwortung des Menschen
dagegen in einer theologischen Perspektive. Seine Ethik ist stark von der
christlichen Vorstellung der Siindhaftigkeit und der Abhéngigkeit von der
Gnade Gottes gepragt. Augustinus betont, dass wahre Verantwortung darin
besteht, unsere Fehler anzuerkennen und ein gottgefalliges Leben zu fiithren,
das von Liebe, Gerechtigkeit und Nachstenliebe bestimmt ist. Die Nachsten-

7

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

liebe im Zentrum seiner Ethik: Sie verbindet die Liebe zu Gott untrennbar
mit der Liebe zum Néchsten und fiithrt zu einer Verantwortung, die sich in
konkreten Taten der Fiirsorge und des Dienstes ausdriickt.

Wihrend die Ethik der Nachstenliebe nach Augustinus einen starken Gemein-
schaftssinn betont, der in der Sozialen Arbeit, insbesondere bei der Férderung
von sozialer Gerechtigkeit und Solidaritdt, durchaus relevant ist, kann seine
Sicht der menschlichen Natur als grundsitzlich siindhaft zu einem eher pessi-
mistischen Menschenbild fithren. Zudem kénnte die Betonung der géttlichen
Gnade die Gefahr bergen, die Eigenverantwortung zu schwiéchen. Fiir eine
Soziale Arbeit, die auf die Stirkung der Eigenverantwortung abzielt, ist es
wichtig, diesen Aspekt kritisch zu hinterfragen und zu ergénzen.

Eine radikal andere Sichtweise bietet Friedrich Nietzsche (1844-1900). Er kri-
tisiert die christliche Ethik und insbesondere die Betonung der Nachstenliebe
als Sklavenmoral. Verantwortung bedeutet fiir Nietzsche vor allem eine Ver-
antwortung zur radikalen Selbsterschaffung. Sein Konzept des Ubermenschen
fordert das Individuum auf, iiber die konventionellen moralischen Werte hin-
auszugehen und eigene Werte und Ziele zu schaffen. Die Idee der ewigen
Wiederkehr - das Leben so zu leben, als wiirde es sich unendlich wiederholen
- verdeutlicht die Idee einer radikalen Verantwortung fiir jede Handlung (vgl.
v. a. Nietzsche 1887).

Wihrend die Betonung der individuellen Autonomie und Kreativitit durch
Nietzsche interessante Impulse fiir das Nachdenken iiber die Stirkung von
Selbstbestimmung und Eigenverantwortung in der Sozialen Arbeit liefern
kann, stellt seine Fokussierung auf den ,Willen zur Macht” eine Herausforde-
rung dar. Die radikale Ablehnung konventioneller moralischer Werte kann
ndmlich zu einer Vernachldssigung von Fragen der sozialen Gerechtigkeit und
Solidaritdt fithren. Sein Ansatz muss daher in unserem Kontext kritisch auf
seine Vereinbarkeit mit den ethischen Prinzipien der Sozialen Arbeit reflek-
tiert werden.

Eine ganz andere Perspektive bringt nun Emmanuel Levinas ein, der die
Beziehung zum Anderen in den Mittelpunkt seiner Ethik stellt. Fiir Levinas ist
Verantwortung keine selbstgewdhlte Haltung, sondern entsteht aus der Begeg-
nung mit dem Anderen, aus der Begegnung von Angesicht zu Angesicht. Diese
Begegnung ruft uns in die Verantwortung und fordert uns auf, iiber das eigene
Selbst hinauszugehen, es zu transzendieren. In dieser radikalen Hinwendung
zum Anderen sieht Levinas die grundlegendste Form menschlicher Existenz

172

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.1. Verantwortung fiir Andere als Thema in der Philosophie

und Ethik. Verantwortung ist fiir ihn kein abstraktes Prinzip, sondern eine
konkrete und bedingungslose Verpflichtung gegeniiber dem Anderen.

Levinas® Betonung der zwischenmenschlichen Verantwortung bietet fiir un-
seren Kontext eine spannende Ergénzung zu den eher individualistischen
Ansidtzen der anderen genannten Philosophen. Fiir die Soziale Arbeit ist sie
besonders inspirierend, da sie das Prinzip des ,Fiir-den-anderen-Seins” in den
Vordergrund stellt.

Schauen wir nun noch einmal kurz auf den eingangs geschilderten Fieber-
traum und die darin auftauchende Frau zuriick. Ihre Erscheinung lenkt die
Aufmerksamkeit auf eine zentrale Frage: Was bedeutet es, plétzlich und unver-
mittelt in eine Verantwortung hineingerufen zu werden, die man sich nicht
ausgesucht hat?

Die von uns betrachteten Philosophen antworten darauf sehr unterschiedlich.
Fiir Epiktet wire die Verantwortung, die die Frau einfordert, eine Frage der
Selbstkontrolle: Man kénnte iiberlegen, ob die eigene Reaktion angemessen
ist und den Prinzipien des Stoizismus entspricht. Augustinus wiirde in ihrer
Erscheinung vielleicht eine gottliche Priifung erkennen, die uns auffordert,
Nichstenliebe durch konkrete Fiirsorge auszudriicken. Nietzsche wiederum
konnte die Begegnung als Herausforderung zur individuellen Selbstgestaltung
und zur Schaffung eigener Werte betrachten. Levinas sieht in dieser Begeg-
nung sogar das Fundament der Ethik selbst - die unmittelbare Verpflichtung,
die aus dem schlichten Dasein des anderen entsteht.

Besonders Levinas® Perspektive konnte uns hier weiterhelfen. Die fremde Frau
fordert nichts Konkretes ein, doch ihre faktische Prisenz erzeugt ein Gefiihl
von Verantwortung. Genau dies beschreibt Levinas als den Moment, in dem
Ethik entsteht - nicht aus einem rationalen Abwégen, sondern aus der unmit-
telbaren Begegnung mit dem Anderen.

Der Traum zeigt somit auf eindringliche Weise, wie verschiedene Konzepte
von Verantwortung miteinander konkurrieren oder sich ergdnzen kénnen. Er
macht uns aber auch bewusst, dass Verantwortung nicht nur abstrakt disku-
tiert werden kann, sondern in jedem Moment der Begegnung mit anderen
Menschen konkret und erfahrbar wird.

Damit schldgt das Gedankenexperiment eine Briicke zum néchsten Abschnitt,
in dem wir die Person Emmanuel Levinas und den historischen Kontext
seiner Philosophie naher betrachten. Sein Leben und Denken helfen uns, die

173

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

Radikalitdt und Tiefe seines Verstindnisses von Verantwortung zu erfassen —
und damit auch die praktische Relevanz seiner Ethik fiir die Soziale Arbeit.

9.2. Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext

Emmanuel Levinas wurde am 12. Januar 1906 im litauischen Kaunas in eine
Welt hineingeboren, die von politischen Umbriichen einerseits und tief ver-
wurzelten Traditionen andererseits gepragt war. Schon in jungen Jahren erleb-
te er, was es heifSt, inmitten von Instabilitit und Wandel den eigenen Weg zu
suchen - Erfahrungen, die sein spéteres Denken entscheidend prégen sollten.
Als seine Familie 1923 nach Frankreich emigrierte, fand er in der Philosophie
eine Moglichkeit, Fragen nach Zugehorigkeit, Identitit und Fremdheit nach-
zugehen. In seiner neuen Heimat begann er ein Philosophiestudium an der
Universitét StrafSburg, wo er sich intensiv mit den Werken von Edmund Hus-
serl und Martin Heidegger auseinandersetzte.

Die frithe Beschaftigung mit der Phdnomenologie Husserls weckte in Levinas
den Wunsch, die Welt in ihrer Unmittelbarkeit und Komplexitit zu begreifen.
Dabei ging es ihm nicht um abstrakte Begriffe, sondern um das direkte, unmit-
telbare Erleben, um das menschliche Bewusstsein, das in jedem Augenblick
in Beziehung zur Welt steht. Und doch war es Heidegger, der Levinas am
meisten herausforderte: Die existenzialistische Frage nach dem Sein erschiit-
terte sein Verstandnis vom Menschsein und brachte ihn dazu, tiber den Sinn
des Daseins nachzudenken. Doch Levinas war nicht nur ein Schiiler, sondern
auch ein Suchender, der sich nicht damit zufrieden gab, den Ideen anderer
zu folgen. Als sich Heidegger 1933 dem Nationalsozialismus anschloss, wurde
dieser Bruch fiir Levinas zum Weckruf. Die Frage dringte sich auf: Kann eine
Philosophie, die das Sein {iber alles stellt, wirklich das Wesen des Menschseins
erfassen? Levinas erkannte, dass eine solche Philosophie Gefahr lauft, den
einzelnen Menschen und seine ethische Verantwortung aus dem Blick zu
verlieren. Er begann deshalb, das Denken in eine andere Richtung zu lenken:
weg von einer abstrakten Ontologie und hin zu einer Ethik, die das Antlitz des
anderen und die unmittelbare Begegnung mit ihm in den Mittelpunkt stellt.

Der Zweite Weltkrieg wurde zur einschneidendsten Zasur in Levinas® Leben.
Als Soldat der franzésischen Armee geriet er in deutsche Gefangenschaft und
verbrachte die Jahre 1940 bis 1945 in einem Lager. Inmitten von Entbehrung
und Entmenschlichung wuchs in ihm die Uberzeugung, dass die Philosophie
nicht ldnger in den Kategorien von Macht, Sein oder Identitdt verharren kon-

174

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.2. Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext

ne. Die Erfahrung der Ausweglosigkeit und des radikalen Verlusts von Freiheit
und Wiirde zwang ihn zu einem neuen Denken. Die Frage war nicht mehr,
was der Mensch ist, sondern was der Mensch fiir den anderen ist. Es war
diese radikale Erfahrung des Ausgeliefertseins, des existenziellen Mangels, die
Levinas zu der Uberzeugung fiihrte, dass die Ethik der erste und wichtigste
Schritt der Philosophie sein miisse.

Nach seiner Freilassung kehrte Levinas nach Frankreich zuriick und widme-
te sich neben seiner Lehrtitigkeit vor allem der Weiterentwicklung seines
philosophischen Denkens. In den folgenden Jahrzehnten entstanden seine
bedeutendsten Werke ,Totalitat und Unendlichkeit” (1961/2002) und ,,Jenseits
des Seins oder anders als Sein geschieht” (1974/1998). Beide Schriften markie-
ren einen entscheidenden Wendepunkt: Levinas stellt hier die Verantwortung
fiir den anderen Menschen in den Mittelpunkt seiner Uberlegungen. Damit
grenzt er sich von der traditionellen abendldndischen Philosophie ab, die
das Individuum und sein Verhaltnis zur Welt in den Mittelpunkt stellt, und
fordert stattdessen ein Denken, das sich der Begegnung mit dem Anderen
offnet - einer Begegnung, die immer schon mit einer unbedingten ethischen
Verpflichtung einhergeht.

Diese philosophische Wende war eng mit Levinas‘ eigenen Erfahrungen ver-
bunden. Die Konfrontation mit dem Antisemitismus, die Verzweiflung des
Krieges, der Verlust von Angehorigen und Freunden - all dies machte ihn
sensibel fiir die radikale Zerbrechlichkeit des Menschen. Gleichzeitig fand
er in der jlidischen Religion eine Quelle der Inspiration, die ihm half, sein
Verstdndnis von Verantwortung und Ethik zu vertiefen. Insbesondere die Be-
schiftigung mit dem Talmud gab ihm das Riistzeug, um seine Idee einer Ethik,
die den Anderen in den Mittelpunkt stellt, weiterzuentwickeln.

Als Levinas am 25. Dezember 1995 in Paris starb, hinterlief§ er ein bis heute
nachwirkendes Werk. Seine radikale Betonung der Verantwortung fiir den an-
deren hat die philosophische Landschaft nachhaltig verdndert und bietet eine
Orientierung, die insbesondere in der Sozialen Arbeit von grofier Bedeutung
ist.

175

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

9.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Das Gesicht des Anderen

Emmanuel Levinas stellt die Begegnung mit dem Anderen ins Zentrum seines
Denkens. Doch dabei geht es nicht einfach darum, jemanden zu sehen oder
gesehen zu werden. Das Gesicht ist fiir ihn mehr als irgendeine beliebige
Oberfliche, die man lesen oder deuten konnte. Es ist ein Ereignis - ein
Moment, der uns aus unserer gewohnten Denkweise reifit und eine radikale
ethische Verantwortung begriindet.

Wenn wir dem Anderen ins Gesicht blicken, begegnen wir ihm nicht als einem
Objekt, das wir verstehen, analysieren oder in unsere Vorstellungen pressen
konnen. Er entzieht sich dieser Logik. Er passt in keine Schablone. Und genau
darin liegt seine Wirkung: In dieser Unverfiigbarkeit steckt ein ethischer Ap-
pell. Wir sind ihm verpflichtet — nicht wegen Regeln oder Vertrdgen, sondern
allein durch seine faktische Anwesenheit.

Aber das Gesicht des Anderen zeigt uns nicht nur ihn - es halt uns auch einen
Spiegel vor. In seiner Verletzlichkeit erkennen wir unsere eigene. Unsere End-
lichkeit, unsere Abhangigkeit, unsere Verwundbarkeit. Und genau hier passiert
etwas Entscheidendes: Gerade weil uns diese Begegnung mit unseren Grenzen
konfrontiert, 6ffnet sie zugleich eine Tiir. Sie zeigt, dass wahre Verantwortung
nicht aus abstrakten Prinzipien (wie etwa bei Kant, Rawls oder den Utilitaris-
ten) entsteht, sondern aus dem direkten Kontakt mit dem Anderen. Wer dem
Anderen ins Gesicht blickt, kann nicht mehr neutral oder unbeteiligt bleiben.

Verantwortung fiir den Anderen

Levinas® Verstindnis von Verantwortung ist eng mit dem Angesicht des An-
deren verkniipft und unterscheidet sich somit radikal von traditionellen ethi-
schen Konzepten. Es handelt sich nicht um eine Verantwortung, die aus ratio-
nalen Uberlegungen, Pflichten oder Gesetzen entsteht, sondern um eine, die
der Begegnung mit dem Anderen vorausgeht und durch sie erst konstituiert
wird. Sie ist praontologisch, das heifit, sie existiert vor jeder Reflexion iiber
Sein und Wesen. Sie entsteht nicht durch Denken oder eine moralische Regel,
sondern drangt sich im Moment der Begegnung auf.

Diese Verantwortung ist nicht verhandelbar und entzieht sich jeder freien
Entscheidung. Sie wird uns nicht von auflen auferlegt, sondern ergibt sich
direkt aus der Begegnung mit dem anderen. Sein Blick fordert nicht nur Auf-

176

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

merksamkeit oder Mitgefiihl, sondern trifft uns auf einer tieferen Ebene, noch
bevor wir bewusst dariiber nachdenken oder eine rationale Begriindung dafiir
finden. Diese Verantwortung ldsst sich nicht an Institutionen oder Systeme
abgeben, sondern bleibt immer personlich. Auch wenn soziale Einrichtungen
Verantwortung {ibernehmen, bleibt die ethische Antwort auf den anderen
letztlich eine Aufgabe jedes Einzelnen.

Ein zentrales Merkmal der Verantwortung bei Levinas ist ihre Asymmetrie.
Verantwortung ist nicht reziprok, sondern geht einseitig vom Subjekt aus. Ich
bin fiir den anderen verantwortlich, ohne dass dieser mir eine gleichwertige
Verantwortung schuldet. Diese Asymmetrie griindet in der grundlegenden
Verletzlichkeit des anderen: Er begegnet mir nicht als gleichstarker Partner in
einem moralischen Vertrag, sondern als jemand, der mich anspricht und eine
Antwort von mir fordert, ohne dass ich dafiir eine Gegenseitigkeit einfordern
kann. Levinas sieht darin keine ungerechte Last, sondern den Ursprung von
Ethik und Subjektivitét: Erst in dieser einseitigen Verantwortung entsteht das
ethische Selbst, das sich nicht iiber Rechte und Pflichten definiert, sondern
durch die unmittelbare Antwort auf den anderen.

Zudem bedeutet Verantwortung nicht lediglich, Schaden zu vermeiden, son-
dern sich aktiv dem Anderen zuzuwenden. Sie ist kein schlichter moralischer
Imperativ, sondern ein Engagement fiir das Wohl des anderen, das sich in
konkreten Handlungen ausdriickt. Sie entspringt nicht einem kodifizierten
moralischen System, sondern der Unmittelbarkeit der Begegnung. Was ich fiir
den anderen tue, geschieht nicht, weil eine Regel es verlangt, sondern weil sein
Blick mich triftt, mich fordert, mich ruft.

Alteritat — die radikale Andersheit des Anderen

Levinas macht deutlich, dass der ,Andere” nicht auf Basis unserer eigenen
Vorstellungen und Erfahrungen erkldrt und analysiert werden kann. Genau
hier setzt sein Konzept der Alteritat an.

Levinas‘ Begriff der Alteritdt beschreibt die radikale Andersheit des Anderen,
die sich nicht durch Wissen oder Kategorisierung vertraut machen lasst. Der
Andere bleibt immer etwas, das sich meiner vollstindigen Erfassung entzieht.
Gerade darin liegt die ethische Herausforderung: Ich kann ihn nicht einfach
in meine Welt einordnen, sondern muss ihn als eigenstdndiges Gegeniiber
anerkennen.

177

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

Levinas kritisiert die Tendenz, das Fremde in Vertrautes zu verwandeln, indem
wir es in bekannte Muster pressen. Diese Assimilation nimmt dem Anderen
seine Eigenstandigkeit und wird fiir ihn zu einer Form der Gewalt. Der My-
thos des Odysseus veranschaulicht diese Denkweise: Odysseus reist in die
Fremde, doch alles, was er erlebt, ordnet er seinem eigenen Verstandnis unter.
So geht auch oft unser Denken mit dem Anderen um: Wir machen ihn zu
etwas, das in unser eigenes Weltbild passt, anstatt seine wirkliche Andersheit
zu akzeptieren.

Die Beziehung zum Anderen ist fiir Levinas kein Bediirfnis, das gestillt werden
kann, sondern ein unstillbares Begehren. Der Andere bleibt unverfiigbar und
nicht greifbar, und genau diese Unverfiigbarkeit macht die ethische Dimensi-
on aus. Die Begegnung mit dem Anderen fordert uns heraus und zwingt uns,
unsere gewohnte Perspektive zu hinterfragen. Ethik beginnt fiir Levinas —
ich wiederhole mich - nicht mit abstrakten Prinzipien, sondern mit dieser
konkreten Erfahrung der Alteritét. Sie konfrontiert mich mit der Erkenntnis,
dass ich nicht das Zentrum der Welt bin - und genau hier entsteht die Verant-
wortung fiir den anderen.

Fazit

Levinas‘ Ethik entfaltet sich in der engen Verkniipfung von Angesicht, Verant-
wortung und Alteritit. Das Angesicht des anderen konfrontiert mich mit sei-
ner radikalen Alteritat, einer Andersheit, die sich meinem Zugrift entzieht und
mich zugleich unausweichlich in die Verantwortung ruft. Diese Verantwortung
ist nicht gewdhlt, sondern vor jeder Reflexion gegeben. Der Andere stellt einen
Anspruch an mich, ohne dass ich dieselbe Forderung an ihn richten kann.

Indem Levinas diese drei Begriffe zusammenfiihrt, entwirft er eine Ethik, die
nicht von allgemeinen Normen, sondern von der unmittelbaren Begegnung
mit dem Anderen ausgeht. Diese Perspektive verdndert unser Verstandnis von
Beziehung, Fiirsorge und Professionalitit — und damit auch die Grundlagen
der Sozialen Arbeit. Wie sich diese Ethik in unserer Profession konkret nieder-
schlagt, wollen wir uns nun genauer anschauen.

178

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

9.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Levinas‘ Herausforderung an die Soziale Arbeit

Die Ethik Levinas® stellt die Soziale Arbeit vor grundlegende Fragen. Seine
radikale Betonung der Alteritdt, der Verantwortung und der Unverfiigbarkeit
des Anderen riittelt - nimmt man sie denn ernst — an den Grundvorstellungen
unseres professionellen Handelns. Soziale Arbeit ist als akademische Disziplin
und als praktische Profession von institutionellen Strukturen, Methoden und
normativen Theorien geprigt. Levinas hingegen fordert im sozialen Mitein-
ander eine Ethik der unmittelbaren Begegnung, in der der Andere mich
verpflichtet, bevor ich tiberhaupt auf ihn reagieren kann. Dies wirft Fragen
auf: Wie ldsst sich eine Praxis denken, die mit diesem Anspruch Levinas’
kompatibel ist? Eine Praxis, die ihr entspricht, ohne in Beliebigkeit oder Uber-
forderung zu geraten? Welche Spannungen entstehen zwischen professioneller
Distanz und der Verantwortung, die mir in der Begegnung mit dem Anderen
unmittelbar auferlegt wird?

Methodische Strukturen und die Unverfiigbarkeit des Anderen

In der Sozialen Arbeit werden oft methodische Konzepte wie Fallmanagement,
systemische Beratung oder Hilfeplanverfahren unterschiedlichster Art ange-
wendet. Sie folgt dem Anspruch, die Entstehung sozialer Probleme verstehbar
zu machen, Ressourcen zu aktivieren und Handlungsperspektiven zu erdffnen.
Doch Levinas® Ethik stellt genau dies infrage — oder ibergeht es vielmehr?
Der Andere ist kein Fall, kein Klient im Sinne eines bearbeitbaren Problems,
sondern eine radikale Storung meines Weltverstandnisses.

Denkanstof3
Stell dir vor, du bist Sozialarbeiterin und betreust einen jungen
Mann, der wiederholt strafféllig geworden ist und den Behdrden
als ,nicht einsichtig” gilt. In den Akten steht: nicht kooperativ. Eines
Tages sitzt er dir gegeniiber, vollig erschopft, und sagt nichts. Er ist
nicht hier, weil er von dir eine konkrete Losung erwartet, sondern
weil er nicht mehr weiterweif3. In diesem Moment greifen keine Kon-
zepte, keine Methoden. Du kdnntest ihn unter Verweis auf die Regeln
(z. B. zur Terminvergabe) abweisen und das Gesprach beenden. Doch
Levinas fordert etwas anderes: Sein Blick trifft dich direkt. Er ist nicht
einfach ,der schwierige Fall”, sondern ein Mensch, der dich in deinem
professionellen Selbstverstandnis herausfordert. Verantwortung be-

179

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

ginnt nicht erst mit einer bewussten Entscheidung, sondern bereits
mit der Tatsache, dass er da ist und dich braucht.

Hier zeigt sich ein Dilemma: Wie jede Profession braucht auch die Soziale
Arbeit Strukturen, Abldufe und Routinen, um sich im anspruchsvollen Ar-
beitsalltag nicht in Einzelfillen zu verstricken. Doch alles an Strukturen und
Routinen darf und kann nie die Unverfiigbarkeit des anderen aufheben. Wie
kann eine Praxis entstehen, die professionelle Planung und Abldufe ermog-
licht, ohne die ethische Offenheit der Begegnung zu ersticken?

Soziale Arbeit beruht oft auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit: Hilfe zur Selbst-
hilfe, Forderung von Eigenverantwortung, Empowerment. Doch Levinas stellt
diese Logik auf den Kopf. Wir erinnern uns: Verantwortung ist asymmetrisch
— ich bin fiir den anderen verantwortlich, ohne dass er mir dieselbe Verant-
wortung schuldet.

DenkanstoR
Stell dir vor, du bist eine Jugendsozialarbeiterin und arbeitest mit
einem 16-Jahrigen, der durch Gewaltauffalligkeit und Ablehnung jeg-
licher Hilfe bekannt ist. Der Junge beleidigt ihn, verldsst Gesprache
wortlos, sabotiert Angebote. Im professionellen Diskurs wiirde man
von Widerstand sprechen, von Grenzen, die gesetzt werden miissen.
Doch Levinas wiirde fragen: Was bedeutet es, dass dieser Junge den-
noch immer wieder auftaucht? Was fordert sein Angesicht, auch
wenn es voller Wut ist? Verantwortung endet nicht, weil der Andere
»schwierig” ist.

Diese Asymmetrie ist eine Zumutung: Sie verlangt von Sozialarbeitenden, Ver-
antwortung zu iibernehmen, selbst wenn keine Gegenseitigkeit existiert. Doch
wo verlduft die Grenze zwischen ethischer Verpflichtung und instrumentali-
sierbarer Verfiigbarkeit? Hier beginnt die zentrale Herausforderung: Wie kann
Verantwortung gelebt werden, ohne in eine Uberforderung zu geraten, die
letztlich die professionelle Handlungsfahigkeit untergrabt?

Die Grenzen professioneller Kategorien

Professionelle Soziale Arbeit verlangt u.a. eine analytische Haltung: Anamne-
se, Fallverstehen, sozialpolitische Rahmung. Doch Levinas erinnert uns daran,
dass der Andere nie restlos verstdndlich bzw. analysierbar ist. Die Alteritét des
Anderen sprengt unsere Begriffe - sie bleibt eine offene Frage.

180

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

Levinas fordert nicht, Kategorien abzulehnen, sondern sie durchléssig zu hal-
ten. Er ladt dazu ein, Professionalitit nicht als abgeschlossene Kompetenz,
sondern als eine Haltung der Offenheit zu verstehen - als ein Aushalten der
Unverfiigbarkeit des Anderen, ohne vorschnell Losungen zu ergreifen.

Schliefilich steht Levinas® Ethik in direktem Konflikt mit institutionellen An-
forderungen. Soziale Arbeit ist eingebettet in Systeme der Steuerung: Forder-
kriterien, Berichtspflichten, rechtliche Rahmenbedingungen. Doch was pas-
siert, wenn die Ethik der Begegnung auf die Logik der Institution trifft?

Eine Fallmanagerin in der Jugendhilfe arbeitet mit einer jungen Frau, die
kurz vor der Zwangsraumung steht. Die Behorde fordert einen Finanzplan
und eine Strategie zur Reintegration in den Arbeitsmarkt. Doch was, wenn
das eigentliche Problem nicht die Wohnung, sondern eine tiefe existenzielle
Erschopfung ist? Was, wenn keine Mafinahme greift, weil die Klientin nicht
mehr an Losungen glaubt und der Blick leer ist? Levinas wiirde sagen, dass
sich in diesem Moment das eigentliche ethische Problem zeigt. Die erste Frage
ist nicht: ,Was kann ich fiir sie tun?‘, sondern: ,Wie kann ich ihrer existenziel-
len Wirklichkeit begegnen, ohne sie in ein System zu pressen, das nicht mehr
auf sie passt?“

Levinas® Ethik ist fiir die Soziale Arbeit eine Provokation. Sie stellt etablierte
Konzepte von Professionalitit infrage und fordert eine Haltung, die Offenheit
und Struktur, Planung und Unverfiigbarkeit miteinander verbindet. Doch es
ist keine naive Ethik der bedingungslosen Hingabe, sondern eine Ethik, die
die grundlegenden Spannungen sichtbar macht, in denen die Soziale Arbeit
von jeher agiert. Es lohnt sich also, sich mit Levinas auf eine Reflexion unseres
Verstdndnisses von Verantwortung fiir andere einzulassen.

9.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Zwischen Ideal und Praxis: Wie viel Verantwortung ist tragbar?
Levinas fordert eine unendliche Verantwortung fiir den Anderen - eine
Ethik, die keine Grenzen kennt. Doch wie lasst sich dieses Ideal in der
Sozialen Arbeit umsetzen, ohne dass Fachkrifte iberfordert werden oder in
moralische Dilemmata geraten? Wo miissen Grenzen gezogen werden, und
wie kann dennoch eine Haltung der Offenheit und ethischen Verpflichtung
bewahrt bleiben?

2. Begegnung als Widerstand: Ethik im Spannungsfeld institutioneller Lo-
gik

181

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas

Die Ethik der Begegnung, wie Levinas sie beschreibt, widerspricht oft den
strukturierten und standardisierten Ablaufen in der Sozialen Arbeit. In
welchen Momenten sollten Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter bewusst
gegen Routinen und institutionelle Vorgaben verstofien, um der unverfiig-
baren Einzigartigkeit des Anderen gerecht zu werden? Und wie lédsst sich
diese Haltung mit den Anforderungen an Effizienz und Nachweisbarkeit
von Interventionen vereinbaren?

3. Interkulturelle Verantwortung: Universelle Ethik oder kulturelle Sensi-
bilitat?
Levinas‘ Idee einer universellen Verantwortung betont die absolute ethische
Verpflichtung gegeniiber dem Anderen. Doch wie kann diese Haltung in
interkulturellen Kontexten gelebt werden, ohne koloniale Denkweisen oder
westliche Normen unreflektiert zu reproduzieren? Wie kann eine Ethik der
radikalen Verantwortung mit kultureller Relativitit und unterschiedlichen
Wertvorstellungen in Einklang gebracht werden?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Levinas, E. (1961/2002): Totalité et Infini: essai sur l'extériorité / Totalitdit
und Unendlichkeit: Versuch iiber die Exterioritdt. Ubers. von W. N. Kre-
wani. 5. Aufl. La Haye: Martinus Nijhoff / Freiburg & Miinchen: Verlag
Karl Alber.

Lévinas, E. (1996): Ethik und Unendlichkeit: Gespriche mit Philippe Nemo.
Ubers. von D. Schmidt. Wien: Passagen-Verlag.

Lévinas, E. (1974/1998): Autrement qu’étre ou au-dela de I'essence / Jen-
seits des Seins oder anders als Sein geschieht. Ubers. von T. Wiemer.
3. Aufl. La Haye: Martinus Nijhoff / Freiburg & Miinchen: Verlag Karl
Alber.

Nietzsche, F. (1887): Zur Genealogie der Moral: Eine Streitschrift. Leipzig:
C. G. Naumann.

Weiterfiihrende Literatur

Stegmaier, W. (2019): Emmanuel Levinas zur Einfiihrung. 3., ergéanzte Aufl.
Hamburg: Junius Verlag.

Malka, S. (2004): Emmanuel Levinas: Eine Biographie. Miinchen: C. H.
Beck.

182

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

Aus wissenschaftlichen Theorien folgt technisch verwertbares, aber kein normatives,
kein handlungsorientierendes Wissen'.
Jiirgen Habermas

Ein Gedankenexperiment zum Einstieg
Stell dir vor, du wachst eines Morgens auf — und Sprache gibt es nicht
mehr. Keine Worte, keine Schrift, kein verstandliches System von
Zeichen, auf das sich alle einigen kdnnten. Menschen versuchen, sich
mit Blicken, Gesten und Gerduschen zu verstandigen, doch schnell
wird klar: Ohne eine gemeinsame Grundlage bleibt vieles missver-
standlich.

Auf dem Marktplatz zeigt ein Kaufer auf eine Ware und hebt zwei
Finger. Der Handler runzelt die Stirn. Will der Kaufer zwei Stiick
oder bietet er zwei Miinzen? In der Politik wird es noch chaotischer:
Menschen stehen einander gegeniiber, ihre Arme in verschiedenen
Richtungen ausgestreckt — doch keiner weil3 genau, ob sie zustim-
men oder protestieren. Ohne Sprache gibt es keine Debatte, keinen
Diskurs, keine Moglichkeit, sich argumentativ zu einigen.

Mit der Zeit fangen kleine Gruppen an, gemeinsame Zeichen zu
entwickeln. Sie legen Regeln fest, die bestimmte Gesten eindeutig
machen. Erst dadurch wird Verstandigung moglich — nicht, weil jeder
einfach nur ,;seine” Zeichen verwendet, sondern weil sie sich dariiber
abstimmen, was sie bedeuten sollen.

Jetzt frag dich: Wie oft reden wir heute aneinander vorbei, obwohl
wir alle Sprache haben? Wie oft geht es in Diskussionen nicht darum,
gemeinsam Bedeutung zu schaffen, sondern nur darum, das eigene
Wort durchzusetzen? Vielleicht liegt das Problem nicht in der Spra-
che selbst, sondern darin, wie wir sie nutzen — oder verlernen, sie
wirklich zu gebrauchen.

10.1. Kommunikation als Thema in der Philosophie

Die Art und Weise, wie Menschen miteinander sprechen, hat sich im Laufe
der Geschichte immer wieder verandert, doch die Frage, was eine gelungene
Verstandigung ausmacht, ist stets dieselbe geblieben. Von der antiken Rhetorik

14 Habermas, J. (1973) Erkenntnis und Interesse. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 355.

183

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

tiber die dialogische Philosophie bis hin zur modernen Kommunikationstheo-
rie haben Denker immer wieder herausgearbeitet, welche Bedingungen erfiillt
sein miissen, damit Worte nicht nur gesprochen, sondern auch verstanden
werden. Bevor wir zu Jiirgen Habermas® Philosophie kommen, werfen wir
zunachst einen Blick zurlick ins alte Rom zu Cicero und dann ins 20. Jahrhun-
dert zu Martin Buber.

Cicero und die Macht der Sprache: Rhetorik als Schliissel zur Gesellschaft

Rhetorik war in der Antike eine essenzielle Kulturtechnik und eine der sie-
ben freien Kiinste (artes liberales). Wer sie beherrschte, hatte Zugang zu den
Schaltstellen der Macht. Sie war nicht nur das Handwerkszeug von Politikern
und Anwilten, sondern ein grundlegendes Bildungsziel - vergleichbar mit
dem, was heute als wissenschaftliche Methodik oder kritisches Denken gilt.

Marcus Tullius Cicero (106-43 v. Chr.) war ein Meister des gesprochenen
Wortes, ein Virtuose der Argumentation. Er iiberzeugte sein Publikum nicht
nur, sondern lenkte, fesselte und verunsicherte es - je nachdem, was die
Situation erforderte. Das Forum Romanum war seine Biihne, eine Arena,
in der es nicht nur um Meinungen, sondern oft genug um Macht, Einfluss
und politische Schicksale ging. Wer hier das Wort ergriff, tat dies nicht zum
Selbstzweck, sondern um Koalitionen zu schmieden, Gegner aus dem Amt zu
reden oder tiber Krieg und Frieden zu entscheiden.

Rhetorik war dabei kein Talent, das einem zufillig in die Wiege gelegt wurde.
Wer in Rom etwas erreichen wollte, musste sie erlernen - systematisch, diszi-
pliniert und nach festen Regeln. Rhetorikschulen, vor allem in Athen und auf
Rhodos, lehrten das Handwerk der Uberzeugung. Wer Cicero liest, erkennt,
dass er nicht nur ein brillanter Redner, sondern auch ein Theoretiker der Spra-
che war. In ,De Oratore” beschreibt er, was eine gelungene Rede ausmacht.

Inventio — Wie finde ich die besten Argumente?
Dispositio — Wie ordne ich sie logisch?

Memoria - Wie kann ich ohne Manuskript sprechen?

L]
]

m Elocutio — Wie setze ich Stilmittel gezielt ein?

]

m Actio - Wie nutze ich Stimme, Mimik und Gestik?

Rhetorik war eine Kunst mit klaren Regeln - prézise durchdacht und trainier-
bar. Sie erforderte Ubung, Disziplin sowie ein tiefes, intuitives Verstandnis fiir
Menschen und Situationen.

184

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.1. Kommunikation als Thema in der Philosophie

Cicero war sich der Wirkung von Sprache bewusst. Einmal ausgesprochen,
lassen sich Worte nicht mehr zuriickholen. Sie breiten sich aus, verindern
Meinungen und pragen den Lauf der Dinge. Gerade deshalb lehnte er eine
Rhetorik ab, die nur auf Manipulation oder Blendwerk setzte. Er wollte nicht
nur mitreiflen, sondern iiberzeugen - nicht mit Lautstirke, sondern mit Klar-
heit; nicht mit Effekten, sondern mit Substanz. Seine Vorstellung von Rhetorik
war untrennbar mit Ethik verbunden. Fiir ihn war ein guter Redner nicht nur
jemand, der Gehor fand, sondern jemand, der Verantwortung fiir seine Worte
ibernahm.

Doch was, wenn Sprache mehr sein soll als ein Werkzeug der Uberzeugung?
Wenn es nicht darum geht, andere mit Argumenten zu gewinnen, sondern
sie wirklich zu erreichen? Wenn Worte nicht nur eine Debatte strukturieren,
sondern dartiber hinaus eine Beziehung stiften sollen? Genau hier setzt knapp
1900 Jahre spéater Martin Buber an.

Das Ich und das Du: Martin Buber

Dieser Wandel, dieses Bediirfnis nach echter Begegnung und authentischer
Kommunikation, wurde Jahrhunderte spéter von einem anderen Denker in
eine eigene, unverwechselbare Richtung gefiihrt. Martin Buber (1878-1965).
Wihrend Levinas die Begegnung mit dem Anderen vor allem als ethische
Verpflichtung versteht — als Ruf zur Verantwortung, der sich aus der Schutzlo-
sigkeit des Anderen ergibt —, geht es Buber um etwas anderes: um das unmit-
telbare, dialogische Verhiltnis zwischen Ich und Du. Dieses ist nicht durch
eine vorab bestehende moralische Forderung definiert, sondern erwéchst aus
dem Moment der Begegnung selbst.

Fir Buber steht nicht das Antlitz des Anderen im Zentrum, das uns zur
Verantwortung ruft, sondern das lebendige Wechselspiel zwischen zwei Men-
schen, die sich einander ohne funktionale oder instrumentelle Absicht zuwen-
den. Er fordert uns auf, dem anderen nicht als Objekt, nicht als Projektions-
fliche unserer eigenen Bediirfnisse und Wiinsche zu begegnen, sondern als
gleichwertiges Gegeniiber in einem echten, offenen Dialog. Wéhrend auch
Levinas das Gegeniiber nicht auf ein einfaches Objekt reduzieren will, liegt
bei Buber der Schwerpunkt auf der Wechselseitigkeit dieser Begegnung, auf
dem lebendigen Dialog, der nicht nur eine ethische Verantwortung impliziert,
sondern eine existentielle Erfahrung der Gegenseitigkeit darstellt.

185

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

DenkanstoR
Stell dir vor, du triffst auf der StralBe einen alten Bekannten. Sein Ge-
sicht wirkt miide, seine Stimme ist leise, als er dir erzahlt, dass er ge-
rade eine schwere Zeit durchmacht. Wahrend er spricht, ertappst du
dich dabei, wie deine Gedanken abschweifen — du tiberlegst schon,
was du gleich antworten wirst, suchst nach einem klugen Ratschlag
oder einer schnellen Losung.

Doch genau hier liegt das Problem. In diesem Moment begegnest du
ihm nicht wirklich — du funktionalisierst ihn, machst ihn unbewusst
zum Objekt deiner eigenen Reaktion. Fiir Buber wadre das eine typi-
sche Ich-Es-Beziehung. Jetzt stell dir vor, du hdltst inne. Statt sofort
zu reagieren, horst du ihm wirklich zu. Nicht, um zu antworten, nicht,
um ihn zu bewerten, sondern einfach, um ihn zu sehen, als Mensch,
nicht als Fall, den es zu l6sen gilt. Wahrend Levinas die ethische
Verantwortung in den Vordergrund riickt, geht es Buber hier um den
gelebten Dialog — um eine Begegnung, die nicht von Erwartungen
oder Rollen gepragt ist, sondern von Prasenz und Wahrnehmung.

Gerade diese Art der Begegnung scheint in einer Welt, in der Kommunikation
héufig iber Bildschirme, Smartphones und E-Mails erfolgt, immer seltener zu
werden. Buber erinnert uns daran, dass echter Dialog nicht nur eine Frage der
Sprache, sondern eine Haltung ist: die Bereitschaft, dem anderen wirklich zu
begegnen - ohne Maske, ohne Ablenkung, ohne voreilige Antworten. Wiirde
er heute noch leben, wiirde er wahrscheinlich sagen: ,Handy weg!”

Gegenwart: Habermas

Wihrend Buber den Dialog zwischen Individuen betont, fragt Habermas,
was passiert, wenn Verstdndigung tiber das personliche Gesprach hinausgeht,
wenn also ganze Gesellschaften miteinander sprechen miissen. Fiir ihn ist
Kommunikation nicht nur ein Austausch von Meinungen, sondern ein Pro-
zess, der bestimmten Bedingungen unterliegen muss, damit echter Dialog
moglich wird. In seiner Theorie des kommunikativen Handelns stellt er ge-
nau diese Bedingungen in den Mittelpunkt: Welche Regeln und Strukturen
braucht es, damit nicht Macht und Lautstarke, sondern Argumente zéhlen?

Habermas fordert eine Form der Kommunikation, in der alle Beteiligten
gleichberechtigt sprechen konnen und bereit sind, Argumente nicht nur zu
duflern, sondern sie auch ernsthaft zu priifen. Verstdndigung ist fiir ihn eine
Aufgabe, eine Herausforderung, die in demokratischen Gesellschaften immer

186

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.2. Jiirgen Habermas: Biografie und historischer Kontext

wieder neu ausgehandelt werden muss. Doch wie oft scheitern wir genau
daran?

Fazit

Das Gedankenspiel vom Anfang erhilt an dieser Stelle eine ungeahnte Tiefe.
Die wortlose Welt zeigt uns, wie schnell Kommunikation an ihre Grenzen
stofdt, wenn grundlegende Verstandigungsregeln fehlen. Doch selbst in einer
Welt voller Sprache stehen wir vor einer dhnlichen Herausforderung: Sind
wir in der Lage, nicht nur unsere Worte, sondern auch die Bedingungen zu
hinterfragen, die eine echte Verstindigung ermdglichen?

Hier setzt Habermas an — mit der Frage, wie wir jenseits von Worten eine
Grundlage schaffen konnen, auf der Verstindigung nicht nur méglich, son-
dern auch produktiv wird. Um zu verstehen, wie er zu diesem Denken kam,
lohnt es sich, einen Blick auf sein Leben zu werfen. Ein Leben, das durch die
Briiche des 20. Jahrhunderts geprigt wurde: eine Kindheit im Schatten des
Nationalsozialismus, der Wiederaufbau der Demokratie und die Auseinander-
setzung mit einer sich stindig wandelnden Gesellschaft.

10.2. Jiirgen Habermas: Biografie und historischer Kontext

Jirgen Habermas wurde am 18. Juni 1929 in Diisseldorf geboren, also im Jahr
der Weltwirtschaftskrise. Der Black Friday am 24. Oktober 1929 hatte damals
eine ganz andere Bedeutung als heute. Er wuchs in einer Zeit auf, die turbulen-
ter kaum hitte sein konnen. Er wuchs zwischen der untergehenden Weimarer
Republik und der nationalsozialistischen Diktatur auf und erlebte eine von der
Zerstorung des Zweiten Weltkriegs und dem anschliefflenden Wiederaufbau
gepragte Jugend. Wie formen solche historischen Briiche einen Geist, der sich
spater radikal dem Dialog, der Verstindigung und der offentlichen Vernunft
verschreibt? Es ist klar: Der Schliissel zu Habermas’ Denken liegt in den
Umbriichen seiner Zeit.

Die pragenden Jugendjahre

Nach 1945, als sich Deutschland mithsam aus der Asche erhob, entschloss
sich Habermas, Philosophie, Geschichte, Psychologie und Germanistik in
Géttingen, Ziirich und Bonn zu studieren. Diese interdisziplindre Ausrichtung
deutet bereits darauf hin, dass hier ein Denker am Werk war, der die Welt in

187

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

ihrer ganzen Komplexitit verstehen wollte. Seine Dissertation {iber Friedrich
Schelling war nur der erste Schritt einer lebenslangen Auseinandersetzung mit
Fragen der Freiheit, Rationalitdt und sozialen Verantwortung.

Aufbruch zur Frankfurter Schule — geistige Heimat und kritische Distanz

Die eigentliche Wende kam, als Habermas sich in den 1950er Jahren der
Frankfurter Schule und ihren Leitfiguren Theodor W. Adorno und Max Hork-
heimer anschloss. Man kann sich die Szene bildlich vorstellen: Ein junger
Denker, neugierig und voller Fragen, betritt das Epizentrum der Kritischen
Theorie. Doch statt sich in Ehrfurcht zu verlieren, begann er von Anfang an,
kritisch zu hinterfragen und seine eigene Position zu entwickeln. Die Skepsis
der dlteren Generation geniigte ihm nicht — er wollte nicht beim resignativen
Pessimismus stehen bleiben, den er in den Schriften Adornos und Horkhei-
mers erkannte und den er immer wieder thematisierte.

Habermas® erstes grofles Werk Strukturwandel der Offentlichkeit (1962) war
ein Weckruf, ein Pladoyer fiir eine Gesellschaft, die den offenen, rationalen
Diskurs wiederentdeckt.

Die 1960er Jahre — Aufbruch und Ringen um den richtigen Weg

Die 1960er Jahre waren fiir Habermas nicht nur eine Phase akademischen
Aufstiegs, sondern auch eine Zeit politischer Umwilzungen. Mitten in der
Studentenbewegung fand er sich plétzlich in heftigen Debatten wieder. Einer-
seits unterstiitzte er die Forderungen nach mehr Demokratie, andererseits
warnte er davor, radikale Veranderungen konnten nicht tiber Nacht und nicht
ohne Respekt vor demokratischen Prozessen geschehen. Sein Einsatz fiir den
Dialog zeigte sich hier besonders: Er wollte vermitteln, argumentieren und
Verstindigung erméglichen — auch wenn er dafiir selbst immer wieder in die
Kritik geriet.

Die Suche nach Versténdigung in einer zerrissenen Welt

Die folgenden Jahrzehnte fithrten Habermas durch eine Welt im Wandel -
vom Kalten Krieg iiber die Konsolidierung der Bundesrepublik bis hin zu
Globalisierung und Digitalisierung. Doch statt sich von den Ereignissen tiber-
rollen zu lassen, stellte er eine zentrale Frage: Wie kann Verstindigung in
einer immer komplexeren Gesellschaft gelingen? Seine Antwort darauf, die
sich in der Theorie des kommunikativen Handelns (1981) konkretisiert, lautet:

188

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Nur wenn Kommunikation von Machtinteressen befreit ist, kann sie zur Basis
einer funktionierenden Demokratie werden.

Damit ist die Bithne bereitet: Im néchsten Kapitel werden wir uns seinen
zentralen Begriffen und Konzepten zuwenden, um zu verstehen, wie aus die-
sem Leben, dieser Suche und dieser stindigen Bereitschaft zum Dialog eine
der einflussreichsten Theorien der Sozialwissenschaften im 20. Jahrhundert
entstanden ist.

10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Man konnte sich Jiirgen Habermas wie einen Architekten der Verstindigung
vorstellen. Sein Werk ist wie ein weitldufiges Gebdude mit vielen Raumen,
Korridoren und Durchgingen, in denen Begriffe und Theorien aufeinander
aufbauen und ineinandergreifen. Wer sich darin zurechtfinden will, sollte
nicht gleich jedes Detail vermessen, sondern erst einmal den Grundriss verste-
hen. Welche tragenden Ideen halten das Ganze zusammen? Welche Konzepte
bilden das Fundament? Ein genauer Blick auf einige zentrale Begriffe kann
dabei helfen, sich zu orientieren.

Kommunikatives und strategisches Handeln

Im Zentrum von Habermas® Philosophie steht die Theorie des kommunikati-
ven Handelns, wie er sie in seinem gleichnamigen Werk entwickelt hat. Dabei
unterscheidet er zwei Haupttypen menschlichen Handelns: strategisches und
kommunikatives Handeln. Wihrend strategisches Handeln darauf abzielt, ei-
gene Ziele durch Manipulation, Beeinflussung oder schlichte Uberredung zu
erreichen, orientiert sich kommunikatives Handeln an einem ganz anderen
Prinzip: dem Streben nach Verstindigung. Doch was heifSt das konkret?

DenkanstoR
Stell dir vor, du stehst mit deinem Mitbewohner oder Partner in
eurer Wohnung. Die Wande sollen neu gestrichen werden, doch ihr
seid euch nicht einig Uber die Farbe. Du pladierst fiir ein warmes
Terrakotta, wahrend dein Gegentiber auf ein kiihles Blau besteht.

Beim strategischen Handeln wiirdest du vielleicht versuchen, deinen
Wunsch durchzusetzen —indem du betonst, wie schlecht Blau zu den
Mébeln passt, kleine Kompromisse vortauschst oder gar Emotionen
ins Spiel bringst: ,Aber du weildt doch, dass ich mich in warmen

189

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

Farben einfach wohler fiihle!” Vielleicht beharrst du auch einfach
stur auf deiner Meinung, bis der andere nachgibt. Ganz anders ware
es beim kommunikativen Handeln: Ihr legt offen dar, warum euch
jeweils eine bestimmte Farbe wichtig ist, hort euch gegenseitig zu
und seid bereit, euch von den Argumenten des anderen lberzeugen
zu lassen. Es geht nicht darum, sich durchzusetzen, sondern eine
gemeinsame Losung zu finden — eine, die nicht nur einen faulen
Kompromiss darstellt, sondern tatsichlich fiir beide funktioniert.
Und vielleicht stellt sich dabei heraus, dass eine ganz andere Farbe
die beste Wahl ware.

Habermas‘ Idee des kommunikativen Handelns hat weitreichende Konsequen-
zen fiir unser Verstindnis von rationaler Verstindigung und demokratischer
Teilhabe. Er argumentiert, dass eine Gesellschaft nur durch kommunikatives
Handeln wirklich in der Lage ist, Entscheidungen zu treffen, die auf Konsens
und gegenseitiger Verstindigung beruhen. Doch genau hier stellt sich die
kritische Frage: Wie oft erleben wir in der Realitdt einen solchen idealtypi-
schen Diskurs? Ist es nicht vielmehr so, dass strategische Kommunikation, die
von Machtinteressen und Manipulation geprégt ist, den 6ffentlichen Diskurs
dominiert?

Voraussetzung fiir gelingende Kommunikation ist der idealtypische
Sprechakt.

Ein weiterer zentraler Aspekt der Theorie von Habermas ist der Begrift des
idealtypischen Sprechaktes. Habermas fragt sich unter welchen Bedingungen
Kommunikation gelingen kann. Fiir ihn ist Kommunikation dann gelungen,
wenn sie vier zentrale Bedingungen erfiillt: Wahrhaftigkeit, Wahrheit, Richtig-
keit und Verstandlichkeit.

Betrachten wir zum Beispiel eine politische Debatte im Fernsehen: Wenn der
Politiker nicht wirklich glaubt, was er sagt, fehlt es an Wahrhaftigkeit. Wenn
seine Aussagen nicht der Realitdt entsprechen, fehlt es an Wahrheit. Wenn
er normative Aussagen macht, die nicht gerechtfertigt sind oder den morali-
schen Normen der Gesellschaft nicht entsprechen, fehlt es an Richtigkeit. Und
wenn er in einem fiir das Publikum unverstdndlichen Jargon spricht, geht die
Verstandlichkeit verloren. All diese Bedingungen miissen erfiillt sein, damit
Kommunikation nicht nur Information, sondern wirkliche Verstandigung er-
moglicht. Doch stellt sich auch hier die Frage: Wie realistisch ist es, dass diese
Idealbedingungen im Alltag jemals vollstindig erfiillt werden?

190

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Lebenswelt und System: Die Spannung zwischen zwei Welten

Ein zentraler und oft zitierter Begriff im Denken von Habermas ist die Unter-
scheidung zwischen Lebenswelt und System. Die Lebenswelt beschreibt den
Bereich unseres alltiglichen Lebens, in dem soziale Interaktionen, personliche
Beziehungen, kulturelle Normen und gemeinschaftliche Werte ihren Platz ha-
ben. Es ist der Raum, in dem wir uns selbst verorten, in dem wir Bedeutungen
teilen und in dem Kommunikation auf Verstandigung und Sinnstiftung ab-
zielt. Hier agieren wir nicht als blofie Funktionstrager, sondern als Menschen
mit individuellen Geschichten, Hoffnungen und Angsten.

Demgegeniiber steht das System, also die strukturierten Bereiche der Gesell-
schaft wie Wirtschaft und Verwaltung, die nach eigenen, oft unpersonlichen
Regeln funktionieren. Im System geht es um Effizienz, Kontrolle, Macht und
das Erreichen vorgegebener Ziele, weniger um menschliche Beziehungen oder
Sinnhaftigkeit. Stellen wir uns vor, wie in einem Unternehmen Entscheidun-
gen getroffen werden: Hier stehen Kennzahlen, Effizienz und Profit im Vorder-
grund, wihrend die individuellen Bediirfnisse oder Werte der Mitarbeitenden
oft in den Hintergrund treten.

Habermas warnt vor einer Kolonialisierung der Lebenswelt durch das System.
Damit ist gemeint, dass die unpersonlichen, instrumentellen Logiken von
Wirtschaft und Verwaltung immer mehr Einfluss auf unseren Alltag gewin-
nen und damit die Méglichkeiten echter, menschlicher Kommunikation und
Verstandigung bedrohen. Ein konkretes Beispiel dafiir ist die zunehmende
Biirokratisierung unseres Gesundheitssystems: Stand frither der personliche
Kontakt zwischen Arztin bzw. Arzt und Patient im Mittelpunkt, dominieren
heute oft Formulare, Kostenabrechnungen und Effizienzberichte - ein Zeichen
dafiir, wie das System die Lebenswelt durchdringt und vereinnahmt.

Diskursethik — Eine ethische Orientierung in einer pluralistischen Welt

Ein weiteres wichtiges Konzept im Denken von Habermas ist die Diskursethik.
Sie versucht, normative Maf3stdbe fiir moralische Fragen zu entwickeln, die
durch Kommunikation und Diskurs erarbeitet werden. Habermas schlédgt vor,
dass Normen nur dann als gerechtfertigt gelten konnen, wenn sie in einem ra-
tionalen Diskurs von allen Betroffenen akzeptiert werden kénnen. Es handelt
sich also um einen universellen Ansatz, bei dem die Prinzipien der Offenheit,
Gleichheit und Reziprozitit im Vordergrund stehen.

191

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

Im Kern fordert die Diskursethik, dass moralische Normen nur dann legitim
sind, wenn sie in einem offenen und fairen Dialog von allen Betroffenen
akzeptiert werden konnen. Sie basiert auf drei grundlegenden Prinzipien:

L. Universalisierbarkeit: Eine Entscheidung ist nur dann gerechtfertigt, wenn
sie fiir alle in vergleichbarer Situation gleichermaflen akzeptabel wire.

2. Reziprozitit: Jede Perspektive muss ernst genommen werden, niemand darf
aus dem Diskurs ausgeschlossen werden.

3. Offenheit: Argumente miissen einer rationalen Priifung standhalten und
diirfen nicht durch Macht oder Manipulation verzerrt werden.

Doch wie ldsst sich dies in die Praxis umsetzen? Stellen wir uns eine Stadt
vor, in der uber den Bau eines neuen Einkaufszentrums diskutiert wird. In
einer echten diskursethischen Auseinandersetzung miissten alle Betroffenen —
Anwohner, Unternehmer, Politiker und Umweltschiitzer — gleichberechtigt am
Diskurs teilnehmen konnen. Thre Argumente miissten gehort, abgewogen und
respektiert werden. Doch ist das in unserer heutigen, von Machtinteressen ge-
pragten Gesellschaft {iberhaupt moglich? Habermas ist sich der Schwierigkei-
ten bewusst. Er sieht die Diskursethik weniger als perfektes Modell, sondern
vielmehr als normative Orientierung, an der wir unser Handeln ausrichten
sollten.

Offentlichkeit und deliberative Demokratie

Schliefilich ist der Begriff der Offentlichkeit und vor allem der deliberativen
Demokratie ein weiterer Schliisselbegrift in Habermas® Philosophie. Fiir ihn
ist eine funktionierende Offentlichkeit ein Raum, in dem Biirger frei, gleichbe-
rechtigt und rational iiber gesellschaftliche und politische Themen diskutieren
kénnen. In einer idealen deliberativen Demokratie wiirden Entscheidungen in
einem offenen und inklusiven Diskursprozess getroffen, in dem alle Stimmen
gehort und respektiert werden.

Doch auch hier stellt sich die Frage, inwieweit wir diesem Ideal heute gerecht
werden. Eine lebendige Offentlichkeit? Oder haben wir es nicht viel zu oft mit
inszenierten Debatten, Fake News und populistischer Rhetorik zu tun? Fiir
Habermas ist dies eine zentrale Herausforderung: Nur wenn es gelingt, Rdume
fiir echten Dialog zu schaffen, kénnen wir demokratische Prozesse stirken
und verhindern, dass Macht und Manipulation die Oberhand gewinnen.

192

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

10.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Die Philosophie von Jiirgen Habermas eroffnet zahlreiche Perspektiven, die
die Praxis bereichern, sie aber auch herausfordern. Was passiert, wenn wir
seine Theorien aus der akademischen Abstraktion herausholen und in den
realen Alltag der Sozialen Arbeit iibertragen? Ein Blick darauf lohnt sich.
Grundsitzlich - so die hier vertretene These - lassen sich viele Praktiken
in der Sozialen Arbeit direkt oder indirekt auf Habermas™ philosophische
Positionen zuriickfithren.

Die Theorie des kommunikativen Handelns in der Sozialen Arbeit

Wenn wir dariiber nachdenken, wie wir als Professionelle mit Klienten, Kolle-
gen oder auch Institutionen kommunizieren, wird deutlich, dass Kommunika-
tion weit mehr ist als der Austausch von Informationen. Es geht um Verstindi-
gung, Kompromissfindung und/oder Konsensbildung - und letztlich um den
Aufbau von Beziehungen, die auf gegenseitigem Respekt und Vertrauen beru-
hen. Doch wie oft verfallen wir dabei unbewusst in strategisches Handeln?
Wie oft versuchen wir, unsere Klienten zu bestimmten Entscheidungen zu
bewegen, anstatt wirklich auf sie einzugehen?

Ein konkretes Beispiel: Eine Sozialarbeiterin betreut eine junge Mutter, die
Schwierigkeiten hat, ihren Platz im Leben und in der Gesellschaft zu finden.
Anstatt ihr ,gut gemeinte Ratschldge® aufzudrangen, kénnte die Sozialarbei-
terin im Sinne Habermas® versuchen, kommunikativ zu handeln, um einen
Raum fiir Dialog zu schaffen, in dem die junge Mutter ihre eigenen Vorstell-
ungen und Wiinsche artikulieren kann und in dem gemeinsam nach Lésungen
gesucht wird. Durch den Versuch des gegenseitigen Verstehens entsteht eine
authentische Zusammenarbeit, die nicht auf Manipulation, sondern auf ech-
tem Verstdndnis beruht.

An dieser Stelle stellt sich jedoch - auch auf die Gefahr, mich zu wiederholen
— die kritische Frage: Ist das Ideal des kommunikativen Handelns in unserer
Realitdt umsetzbar? Was passiert, wenn Machtverhaltnisse ins Spiel kommen
- sei es in der Hierarchie innerhalb einer Institution oder im Umgang mit
Klienten in Abhangigkeitsverhdltnissen? Die Herausforderung besteht darin,
sich dieses Spannungsfeldes bewusst zu sein und dennoch zu versuchen,
kommunikative Rdume zu schaffen, in denen authentische Begegnung und
kommunikatives Handeln moglich sind.

193

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

Der idealtypische Sprechakt und die professionelle Praxis

Der idealtypische Sprechakt nach Habermas fordert uns auf, unsere eigene
Kommunikation kritisch zu reflektieren. Sprechen wir wirklich wahrhaftig,
verstindlich und normativ gerechtfertigt? In der Sozialen Arbeit ist Sprache
ein zentraler Bestandteil der Beziehungsarbeit. Worte konnen Orientierung
geben, Vertrauen aufbauen oder zerstdren, Missverstindnisse erzeugen und
Barrieren errichten.

Anderes Beispiel: Eine Fachkraft in einer Beratungsstelle fiir Menschen mit
Suchterkrankungen begleitet eine Klientin, die nach mehreren Riickfillen er-
neut einen Antrag auf eine stationdre Therapie stellt. Die Entscheidung des
Kostentragers fallt negativ aus. Wie wird diese Nachricht am besten vermittelt?
Eine rein administrative Mitteilung wie ,Ihr Antrag wurde abgelehnt“ wire
zwar faktisch korrekt, kommunikativ jedoch unzureichend. Ebenso problema-
tisch wiére eine beschwichtigende oder ausweichende Formulierung, die die
Tragweite der Entscheidung relativiert. Idealtypisch wiirde ein Sprechakt ver-
langen, die Klientin nicht nur {iber die Ablehnung zu informieren, sondern
auch transparent zu machen, warum diese Entscheidung getroffen wurde,
welche Alternativen bestehen und wie der weitere Weg aussehen kénnte — und
das auf eine Weise, die gleichzeitig ehrlich, verstandlich und empathisch ist.

Lebenswelt und System: Ein Balanceakt in der Sozialen Arbeit

Habermas® Unterscheidung zwischen Lebenswelt und Systemwelt hat fir die
Soziale Arbeit eine weitreichende Bedeutung. Denn kaum ein anderes Berufs-
feld bewegt sich so konstant auf dem schmalen Grat zwischen individuellen
Bediirfnissen und institutionellen Strukturen, zwischen Hilfe und Kontrolle,
zwischen Lebens- und Systemwelt. Die Lebenswelt ist der Raum des Personli-
chen, des Sinnstiftenden - hier begegnen sich Menschen mit ihren Geschich-
ten, Hoffnungen und Angsten. Es ist der Bereich, in dem Kommunikation
auf Verstindigung abzielt und Beziehungen im Mittelpunkt stehen. Demge-
geniiber steht die Systemwelt: die Welt der Biirokratie, der standardisierten
Abldufe, der Effizienz- und Kontrollmechanismen. Sie folgt einer eigenen Lo-
gik: Fallzahlen, Fristen, Richtlinien.

Wie oft zeigt sich dieser Konflikt in der Praxis? Ein Jugendlicher sitzt in der
Beratungsstelle und ringt um Worte, um seine schwierige familidre Situation
zu schildern. Doch bevor ein tiefergehendes Gesprich entstehen kann, muss
die Fachkraft erst Formulare ausfiillen, Einwilligungserklarungen einholen
und Datenschutzrichtlinien erldutern. Die eigentliche Begegnung wird unter-

194

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

brochen, verschoben und fragmentiert. Hier zeigt sich, was Habermas als Ko-
lonialisierung der Lebenswelt bezeichnet. Die strukturellen Anforderungen des
Systems dringen in den Raum ein, der eigentlich dem menschlichen Austausch
vorbehalten sein sollte.

Doch diese Spannung muss nicht einfach hingenommen werden. Es geht nicht
darum, das System abzuschaffen — denn es sorgt schliefSlich auch fiir Struktur
und Verlésslichkeit -, sondern darum, wie Fachkrifte innerhalb dieser Rah-
menbedingungen dennoch Rdume fiir echte Begegnung bewahren kénnen.
Vielleicht bedeutet das, interne Abldufe so zu hinterfragen, dass sie weniger
hemmend wirken. Vielleicht bedeutet es auch, kreative Wege zu finden, um
Klienten nicht nur als Falle, sondern als Menschen wahrzunehmen - durch
offene Gesprichszeiten, niedrigschwellige Zuginge oder bewusste Momente
der ungeteilten Aufmerksamkeit.

Habermas wiirde hier wohl eine Form des Widerstandes fordern - nicht gegen
das System als solches, sondern gegen die Gefahr, dass es die Menschlichkeit
in der Sozialen Arbeit erstickt oder verdrangt. Ein Widerstand, der sich nicht
in Verweigerung duflert, sondern in kluger Gestaltung: Wie kann die Lebens-
welt inmitten der Systemwelt erhalten bleiben? Die Antwort darauf entscheidet
dariiber, ob Soziale Arbeit ein reiner Verwaltungsakt bleibt oder ein Raum ist,
in dem Verstandigung und Unterstiitzung tatsachlich gelingen.

Diskursethik: Ethische Orientierung in der Sozialen Arbeit

Die Spannung zwischen Lebenswelt und Systemwelt stellt Fachkrifte in der
Sozialen Arbeit immer wieder vor schwierige ethische Entscheidungen. Wie
kann eine Balance zwischen institutionellen Vorgaben und den individuellen
Bediirfnissen der Menschen gefunden werden? Wie ldsst sich vermeiden,
dass Klientinnen in standardisierten Verfahren nur noch als Fille behandelt
werden, anstatt als Gegeniiber auf Augenh6he? Genau hier setzt Habermas’
Diskursethik an: Sie dient als Orientierung, um ethische Entscheidungen
nicht autoritidr oder willkiirlich zu treffen, sondern sie im Dialog mit allen
Beteiligten auszuhandeln.

Die Prinzipien der Diskursethik — Universalisierbarkeit, Reziprozitit, Offen-
heit - sind gerade in der Sozialen Arbeit von zentraler Bedeutung. Fachkrifte
stehen oft vor Dilemmata, fiir die es keine einfache oder objektiv richtige
Losung gibt. Denken wir etwa an eine Krisensituation in einer Familie: Ein
Kind zeigt Anzeichen von Vernachlissigung - wie reagiert die Sozialarbeite-
rin? Muss sofort eingegriffen werden, um das Kind zu schiitzen? Oder gilt es

195

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

zunidchst, gemeinsam mit den Eltern nach Wegen zu suchen, um die Situation
zu verbessern?

Die Diskursethik fordert uns dazu auf, solche Entscheidungen nicht iiber
die Kopfe der Betroffenen hinweg zu treffen. Sie lidt dazu ein, mdglichst
alle Perspektiven einzubeziehen, die Betroffenen selbst als handelnde Subjekte
wahrzunehmen und tragfihige Losungen mit ihnen zu erarbeiten. Doch wie
oft ist das in der Realitit tatsdchlich umsetzbar? Zeitdruck, Ressourcenmangel
und Machtasymmetrien erschweren die Fithrung idealtypischer Diskurse.

Habermas liefert mit der Diskursethik daher kein einfaches Rezept, sondern
eher einen Kompass. Die Diskursethik ist eine stindige Erinnerung daran,
dass professionelle Ethik in der Sozialen Arbeit nicht darin besteht, fertige
Loésungen zu présentieren, sondern darin, Verstindigung zu ermdglichen -
auch dort, wo sie herausfordernd ist.

Deliberative Demokratie und Partizipation

Der Gedanke der grofitmoglichen Partizipation im Sinne der deliberativen
Demokratie und seine Relevanz fiir die Soziale Arbeit lassen sich vielleicht an
keinem anderen Arbeitsfeld so gut darstellen wie in der Offenen Kinder- und
Jugendarbeit.

In einem Jugendzentrum zeigt sich die Idee der deliberativen Demokratie
beispielsweise darin, dass nicht die Sozialarbeitenden allein iiber Verhaltens-
regeln, Angebote oder Freizeitaktivititen entscheiden, sondern diese meist
gemeinsam mit den Jugendlichen entwickelt werden. Stellen wir uns beispiels-
weise die Frage, ob es neue Regeln fiir die Nutzung einer Sporthalle geben soll.
Anstatt diese Regeln von oben herab festzulegen, kénnten die Jugendlichen
in einem offenen Diskussionsprozess dazu aufgefordert werden, ihre Meinun-
gen und Vorschldge einzubringen. So entsteht ein Raum des Austauschs, in
dem alle gehort werden, unterschiedliche Perspektiven aufeinandertreffen und
gemeinsam nach Losungen gesucht wird. Vielleicht gibt es Jugendliche, die die
Sporthalle zum gemeinsamen Fufballspielen nutzen wollen, wihrend andere
eher an einem Tanzworkshop interessiert sind. In der deliberativen Diskussion
geht es darum, einen Konsens zu finden, der die Bediirfnisse und Wiinsche
aller so weit wie moglich berticksichtigt.

Hier zeigen sich jedoch auch die Herausforderungen der deliberativen Demo-
kratie in der Praxis. Nicht alle Jugendlichen sind gleichermafien geiibt darin,
ihre Meinung in einer Gruppendiskussion zu duflern. Einige treten laut und

196

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

selbstbewusst auf, formulieren ihre Interessen klar und dominieren damit
schnell die Diskussion. Andere sind eher zuriickhaltend, fiihlen sich unsicher
oder haben einfach weniger Erfahrung, ihre Positionen in einem solchen
Rahmen zu vertreten. Wie gehen wir damit um? Wie schaffen wir es, dass
auch die leisen Stimmen gehért werden? Wie stellen wir sicher, dass auch
diejenigen, die sich vielleicht nicht so eloquent ausdriicken konnen, Teil des
Entscheidungsprozesses sind? Hier wird deutlich, dass deliberative Demokra-
tie kein Selbstldufer ist, sondern aktiv gestaltet und begleitet werden muss. So-
zialarbeiter sind in dieser Situation gefordert, bewusst darauf zu achten, dass
Machtasymmetrien die Diskussionskultur nicht prégen. Sie kdnnen beispiels-
weise Moderationsmethoden einsetzen, um den Raum fiir alle Jugendlichen
gleichermaflen zu 6ffnen, indem sie gezielt diejenigen ansprechen, die sich
weniger zu Wort melden, oder indem sie Arbeitsgruppen bilden, in denen
jeder die Moglichkeit hat, seine Meinung in einem kleineren Rahmen zu
duflern. Fine weitere Moglichkeit ist die Einfithrung eines ,Sprechobjektes",
das nur die Person in der Hand hilt, die gerade spricht - ein einfacher Trick,
der aber dazu beitrdgt, dass sich alle gehort fithlen und sich bewusst Raum
nehmen kénnen.

Ein weiterer kritischer Punkt ist die Frage, inwieweit die Ergebnisse dieser de-
liberativen Prozesse tatsdchlich Einfluss auf die Entscheidungsfindung haben.
Nicht selten engagieren sich Jugendliche, bringen Vorschlage ein und stellen
am Ende fest, dass ihre Ideen zwar gehort, aber nicht beriicksichtigt wurden.
Hier steht die Soziale Arbeit vor der Herausforderung, echte Partizipation zu
ermoglichen - und das bedeutet, dass die Ergebnisse dieser Diskussionspro-
zesse nach Moglichkeit auch tatsichlich umgesetzt werden sollten. Wenn die
Jugendlichen beispielsweise gemeinsam beschlossen haben, dass sie abwech-
selnd verschiedene Aktivititen in der Sporthalle anbieten wollen, dann sollte
diese Entscheidung ernst genommen und umgesetzt werden. Nur so haben die
Jugendlichen das Gefiihl, dass ihre Beteiligung nicht nur symbolisch, sondern
real ist.

Doch auch das hat seine Grenzen. Was passiert, wenn die Entscheidungen der
Jugendlichen mit organisatorischen oder finanziellen Rahmenbedingungen
kollidieren? Was, wenn der Wunsch nach einem wdchentlichen Grillabend
geduflert wird, das Budget des Jugendzentrums dies aber nicht zuldsst? In sol-
chen Fillen miissen die Sozialarbeiter offen und transparent kommunizieren,
warum bestimmte Dinge nicht umsetzbar sind, anstatt diese Entscheidungen
stillschweigend zu ignorieren. Auch das gehort zur deliberativen Demokratie:
die ehrliche Auseinandersetzung mit Grenzen und Mdéglichkeiten.

197

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10. Kommunikation und Diskurs: Jiirgen Habermas

Mit seinem Konzept der deliberativen Demokratie fordert Habermas also
letztlich dazu auf, Rdume wie das Jugendzentrum nicht als Orte des Verwal-
tens, sondern als Orte des Gestaltens zu begreifen. Orte, an denen Jugendliche
nicht nur betreut, sondern ernst genommen und in ihrer Fihigkeit gestarkt
werden, ihre eigene Lebenswelt zu gestalten. Das gelingt jedoch nur, wenn wir
als Fachkrifte bereit sind, unsere Macht bewusst abzugeben und die Jugendli-
chen wirklich mitbestimmen zu lassen — auch wenn ihre Entscheidungen nicht
immer unseren Vorstellungen entsprechen. Nur so konnen wir sie auf ihrem
Weg zu selbstbewussten, partizipativen und demokratisch denkenden Biirgern
begleiten.

Fazit

Jirgen Habermas® Philosophie macht deutlich, dass Verstindigung nicht ein-
fach geschieht, sondern bestimmten Bedingungen unterliegt. In der Sozialen
Arbeit zeigt sich das taglich. Fachkrifte stehen zwischen den Anforderungen
eines Systems, das Effizienz verlangt, und der Lebenswelt der Menschen, die
individuelle Unterstiitzung benétigen.

Die Diskursethik erinnert uns daran, dass Entscheidungen nicht iiber, sondern
mit den Betroffenen getroffen werden sollten. Kommunikatives Handeln for-
dert dazu auf, Manipulation zu vermeiden und aufrichtig nach gemeinsamen
Lésungen zu suchen. Die deliberative Demokratie zeigt, dass Partizipation nur
dann ernst gemeint ist, wenn sie Einfluss auf Entscheidungen hat.

Die Herausforderung besteht darin, Raume zu schaffen, in denen Verstindi-
gung moglich ist — auch unter schwierigen Bedingungen. Soziale Arbeit kann
nicht immer ideale Dialoge herstellen, aber sie kann Rahmenbedingungen
hinterfragen und gestalten. In dieser Auseinandersetzung entscheidet sich,
ob sie Verwaltungshandeln bleibt oder einen gesellschaftlichen Unterschied
macht.

10.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Kommunikatives Handeln vs. strategisches Handeln in der Praxis Sozia-
ler Arbeit
Wie konnen Sozialarbeitende sicherstellen, dass sie nicht in eine instru-
mentelle oder strategische Kommunikation abrutschen, in der das Ziel
nicht Verstindigung, sondern Durchsetzung eigener Interessen ist? Welche

198

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

konkreten Methoden oder Gesprachstechniken fordern einen offenen, dia-
logischen Austausch mit Klienten? In welchen institutionellen Kontexten
besteht die Gefahr, dass biirokratische oder 6konomische Zwange das kom-
munikative Handeln erschweren?
. Macht und Kommunikation: Reflexion von Ungleichgewichten
Inwieweit beeinflussen Machtverhaltnisse die Kommunikation in der Sozia-
len Arbeit? Sozialarbeitende stehen oft in einer Position, in der sie iiber
Ressourcen oder Zugiange entscheiden, wéhrend ihre Klientinnen und Kli-
enten auf Unterstiitzung angewiesen sind. Wie konnen sie sicherstellen, dass
diese asymmetrische Ausgangslage nicht zu einer Bevormundung fiihrt?
Welche Strategien gibt es, um Machtgefalle bewusst zu reflektieren und eine
gleichberechtigte Verstaindigung zu ermdglichen?
. Kolonialisierung der Lebenswelt: Herausforderungen und Gegenstrate-
gien
In welchen Bereichen der Sozialen Arbeit besteht die Gefahr, dass institutio-
nelle Logiken die Lebenswelt von Klientinnen und Klienten durchdringen
und iiberformen? Wann wird aus Hilfe eine stille Disziplinierung? Welche
Mechanismen erkennen Sozialarbeitende als Indikatoren dafiir, dass das
System die individuelle Perspektive der Betroffenen untergrabt? Und wie
kann aktiv gegengesteuert werden, um die Autonomie der Menschen zu
schiitzen?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Habermas, J. (1962): Strukturwandel der Offentlichkeit: Untersuchungen
zu einer Kategorie der burgerlichen Gesellschaft. Neuwied: Hermann
Luchterhand Verlag.

Habermas, J. (1973): Erkenntnis und Interesse. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Habermas, J. (1981): Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1: Hand-
lungsrationalitdt und gesellschaftliche Rationalisierung; Bd. 2: Zur Kri-
tik der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Weiterfiihrende Literatur

Greve, J. (2009): Jiirgen Habermas: Eine Einfiihrung. Stuttgart: UTB.

Iser, M. & Strecker, D. (2022): Jiirgen Habermas zur Einfiihrung. 3., er-
ganzte Aufl. Hamburg: Junius Verlag.

199

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

Hat man sein Warum? des Lebens, so vertrigt man sich fast mit jedem Wie?
Friedrich Nietzsche'®

Im Gegensatz zum Tier sagt dem Menschen kein Instinkt, was er muss. Und im
Gegensatz zum Menschen in friiheren Zeiten sagt ihm keine Tradition mehr, was er
soll. Und nun scheint er nicht mehr recht zu wissen, was er eigentlich will.

Viktor Frankl'®

Eine kurze Geschichte zum Einstieg (frei nach Elisabeth Lukas): Him-
mel oder Holle?
Ein Mann wacht nach seinem Tod im Jenseits auf. Da er kein beson-
ders moralisches Leben gefiihrt hat, erwartet er die Holle. Allerdings
dhnelt der Ort, an dem er sich wiederfindet, eher seiner Vorstellung
des Paradieses: Palmen, Meer, angenehme Temperaturen usw. Ein
Diener erklart ihm zudem, dass er nichts weiter zu tun hat, er kdnne
sich den ganzen Tag ausruhen, essen was er mochte usw. Zuerst freut
sich der Mann ob dieses vermeintlich guten Loses — aber bald schon
wird ihm langweilig und er bittet um eine Aufgabe. Der Diener winkt
ab — das sei das Einzige, was er ihm hier nicht bieten kdnnte. Der
Mann schluckt das erst hinunter, die Langeweile wird aber immer
qualender und schlieBlich unertraglich. Er fragt sich, wie das jetzt
weitergehen solle — so ganz ohne jede sinnvolle Beschaftigung. ,Das
Paradies habe ich mir anders vorgestellt, das kommt mir hier eher
wie die Holle vor!®, platzt es schlieBlich aus ihm heraus. Darauf der
Diener: ,Ja, was glauben Sie denn, wo Sie hier sind?“

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

Wenn es eine Frage gibt, die wie keine andere fiir philosophische Reflexion
steht, dann ist es wohl die Frage nach dem Sinn des Lebens. Und auch in der
Sozialen Arbeit spielt sie eine wichtige — und lange Zeit unterschitzte — Rolle.
Ganz gleich, ob wir mit suchtkranken Menschen arbeiten, die sich fragen,
warum sie kiinftig auf ihren Rausch verzichten sollen, mit Jugendlichen in
Orientierungskrisen am Ubergang zum Erwachsenwerden oder mit ilteren
Menschen, die sich nach dem Eintritt in den Ruhestand fragen, was jetzt noch

15 Nietzsche (1889), 12. Aphorismus
16 Frankl, V. (1977) S. 24.

200

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

kommen mag - Sinnfragen schwingen fast immer im Hintergrund mit und
werden oft als krisenhaft und belastend erlebt.

Die Sinnfrage ist die Reflexionsfrage schlechthin. Sie stellt unser eigenes Le-
ben, unsere Uberzeugungen und Werte von Zeit zu Zeit radikal infrage. Kein
Waunder also, dass sich in der Geschichte der Philosophie fast alle grofien
Denker mit diesem Thema auseinandergesetzt haben. Im Folgenden sollen
einige dieser Positionen vorgestellt werden, wobei natiirlich eine sehr selektive
Auswahl nicht zu vermeiden ist. Beginnen wir in der Antike mit dem vielleicht
bekanntesten philosophischen Gedankenexperiment iiberhaupt.

Platon: Das Hohlengleichnis

Platon (427-347 v. Chr.) beschiftigte sich mit nahezu allen grofien philosophi-
schen Fragen, darunter auch - meist indirekt — mit dem Sinn des Lebens
und dem Wesen der Wirklichkeit. Fines seiner bekanntesten Werke, ,,Der
Staat” (Politeia), haben wir schon mehrfach in diesem Buch angesprochen.
Wie bei allen iiberlieferten Werken Platons handelt es sich dabei um einen
verschriftlichten Dialog, den Sokrates mit einem oder mehreren seiner Schiiler
fithrt. Bis heute ist umstritten, ob es sich dabei um authentische Positionen des
Sokrates handelt (der selbst nichts Schriftliches hinterlassen hat) oder ob Pla-
ton seinem grofien Lehrer hier die Worte in den Mund gelegt hat. In insgesamt
zehn Abschnitten entwickelt Platon seine Gedanken zur idealen Staatsform
und spricht dabei vielféltige Themen an, darunter auch erkenntnistheoretische
Uberlegungen. Eine der bekanntesten Stellen in der ,Politeia” ist das soge-
nannte Hohlengleichnis, vielleicht das bekannteste Gedankenexperiment aller
Zeiten. Es liefert einen tiefen Einblick in Platons Vorstellungen iiber unser
menschliches Erkenntnisvermdgen und behandelt, wenngleich eher beildufig,
auch die Frage nach dem Sinn des Lebens.

Im Hoéhlengleichnis werden Menschen beschrieben, die seit ihrer Geburt in
einer Hohle leben und mit dem Riicken zum Eingang gefesselt sind. Sie kon-
nen nur die Hoéhlenwand vor sich sehen, auf die Schatten von Gegenstinden
projiziert werden, die hinter ihnen vorbeiziehen. Diese Schatten sind fiir die
Gefangenen die einzige Realitit, die sie kennen.

Platon verwendet dieses Gleichnis, um den Unterschied zwischen der Welt
der Sinne und der Welt der Ideen zu verdeutlichen. Die Schatten an der
Hohlenwand stehen fiir die triigerische Wahrnehmung der physischen Welt,
wiahrend die Gegenstinde, die die Schatten werfen, die héheren, unveranderli-
chen Ideen symbolisieren. Die Gefangenen, die die Schatten fiir die Realitét

201

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

halten, stellen Menschen dar, die sich nur auf ihre Sinne verlassen und keine
philosophische Einsicht haben.

Eines Tages wird einer der Gefangenen befreit und entdeckt die Quelle der
Schatten. Er erkennt, dass die wahrgenommene Welt nicht die wahre Wirk-
lichkeit ist. Er wird aus der Hohle ins Sonnenlicht gefithrt und erkennt so die
wahre Natur der Dinge. In Platons Gleichnis symbolisiert die Sonne das Gute
und Wahre, das hochste Prinzip, das allem Sein und Sinn zugrunde liegt.

Das Hohlengleichnis zeigt somit, wie sich eine Sinnordnung grundlegend
wandeln kann, wenn man erkennt, dass die scheinbare Wirklichkeit triigerisch
ist. Laut Platon liegt der Sinn des Lebens nicht in der physischen Welt, son-
dern in der Welt der Ideen. Der Aufstieg aus der Hohle symbolisiert den
philosophischen Erkenntnisprozess, der zur Einsicht in die wahre Natur der
Dinge und zu einem tieferen Verstindnis des Guten fiihrt.

Platon argumentiert, dass der eigentliche Sinn des menschlichen Lebens letzt-
lich darin besteht, das wahre Wesen der Wirklichkeit zu erkennen und danach
zu streben, das Gute zu verwirklichen. Diese Erkenntnis kann nur durch
philosophische Reflexion und intellektuelle Anstrengung erlangt werden. Der
Prozess der Erkenntnis ist eine transformierende Erfahrung, die den Einzel-
nen aus dem Dunkel der Unwissenheit in das Licht des Wissens und der
Weisheit fithrt — und genau darin, so kann man Platon hier mit guten Griin-
den interpretieren, liegt der Sinn des Lebens: diesen Weg der Erkenntnis zur
Weisheit zu gehen.

Aristoteles: Eudaimonia

Aristoteles (384-322 v. Chr.) widmete sich - d@hnlich wie Platon - der Sinnfra-
ge eher indirekt, etwa in der Nikomachischen Ethik. Fiir ihn lag der Schliissel
auch hier in der Eudaimonia, die im dritten Kapitel ja bereits ausfithrlich
behandelt wurde. Im Gegensatz zu unserem heutigen Verstindnis von Gliick
verstand er darunter keinen voriibergehenden Zustand, sondern eine Daseins-
form, die sich in der Entfaltung der eigenen Fahigkeiten und der Ausiibung
von Tugenden manifestiert. Er ging davon aus, dass wahres Lebensgliick
durch ein Handeln im Einklang mit der eigenen Vernunft und den inneren
Anlagen entsteht.

Stellen wir uns eine Musikerin vor, die ihr Instrument mit Hingabe und
Perfektion spielt. Es ist nicht allein ihr Talent, das sie so meisterhaft macht,
sondern auch die jahrelange Ubung, der innere Drang, besser zu werden, und

202

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.1. Sinn als Thema in der Philosophie

das stindige Ringen um die ideale Interpretation. In dieser Hingabe an ihr
Tun verwirklicht sie etwas von dem, was Aristoteles mit Fudaimonia meinte:
eine Form von Sinn, die nicht gegeben ist, sondern durch bewusstes Streben
erreicht wird.

Seneca und nochmal Epiktet: Sinn durch innere Freiheit

Doch was, wenn duflere Umstdnde das Leben erschweren? Hier kann uns
die stoische Philosophie, die Stoa, weiterhelfen, die ganz andere Antworten
auf die Sinnfrage fand. Seneca (4 v. Chr. - 65 n. Chr.) erkannte, dass duflere
Dinge - Besitz, Ansehen, Macht — immer unsicher sind. Anstatt sich darauf
zu verlassen, richtete er seinen Blick auf die innere Haltung. Das Leben, so Se-
neca, bietet keine Gewissheiten, aber wir konnen entscheiden, wie wir darauf
reagieren. Wer den Wechselfdllen des Schicksals mit Gelassenheit begegnet
und sich im Angesicht von Verlust und Schmerz treu bleibt, findet eine innere
Freiheit, die unabhingig von dufieren Bedingungen Bestand hat und uns ein
Gefiihl der Sinnhaftigkeit unseres eigenen Lebens schenken kann.

Epiktet (um 50-135 n. Chr.), in jungen Jahren ein Zeitgenosse Senecas, spitzte
diesen Gedanken noch zu: Wir haben zwar keinen Einfluss auf das, was uns
widerfahrt, aber wir bestimmen, wie wir damit umgehen. Ein Beispiel? Wenn
wir kritisiert werden, ist es nicht die Kritik selbst, die uns verletzt, sondern
unsere Gedanken dariiber. Epiktet fordert uns also auf, die Kontrolle tiber
unsere Reaktionen zuriickzugewinnen, anstatt uns von dufleren Umstdnden
treiben zu lassen. Darin liegt ein Sinn, der in der eigenen Freiheit griindet
- in der Fahigkeit, sich selbst trotz aller Widrigkeiten treu zu bleiben. Die
hier anklingende Fahigkeit zur Selbstdistanzierung wird uns gleich bei der
vertieften Beschiftigung mit Viktor Frankl wieder begegnen.

Anselm von Canterbury: Sinn durch gottliche Erkenntnis

Ein vollig anderes Bild vom Sinn entwirft Anselm von Canterbury (1033-
1109). Er lebte im Mittelalter und vertrat eine theologische Perspektive. Fiir
Anselm steht der Sinn des Lebens in der Erkenntnis Gottes. Es geht nicht
darum, menschliche Féhigkeiten zu entfalten oder innere Ruhe zu finden,
sondern darum, an einer gottlichen Wahrheit teilzuhaben, die alle menschli-
chen Begrenzungen iibersteigt. In seiner Schrift Proslogion entwickelt er den
berithmten ontologischen Gottesbeweis, einen Versuch, Gottes Existenz rein
aus der Vernunft herzuleiten. Doch was bedeutet das fiir die Frage nach dem
Lebenssinn? Fiir Anselm ist das Leben ein Weg der Annéherung an das Géttli-

203

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

che, eine Suche nach einer absoluten Wahrheit, die jenseits unserer eigenen
Méglichkeiten liegt.

Nietzsche: Der Ubermensch als letzter Sinn

Schliefilich soll in unserer kurzen Einfiihrung an dieser Stelle noch Friedrich
Nietzsche (1844-1900) genannt werden. Mit seinem provokanten Diktum
,Gott ist tot” (Nietzsche 1887, Aphorismus 125) wollte er nicht nur eine re-
ligiose Wahrheit hinterfragen, sondern die gesamte Ordnung der Sinnvorstel-
lungen erschiittern. Wenn es keine vorgegebenen Wahrheiten mehr gibt, was
bleibt dann?

Fiir Nietzsche liegt der Sinn nicht darin, etwas Vorgegebenes zu erkennen,
sondern selbst Werte zu schaffen. Hier setzt sein Konzept des Ubermenschen
an - eine Idee, die oft missverstanden wurde. Der Ubermensch ist kein
Herrscher iiber andere, sondern wird von Nietzsche als eine Art nichste
Entwicklungsstufe des Menschen gesehen. Der Ubermensch 16st sich von
fremdbestimmten Normen, erschaftt sein eigenes Wertesystem und klammert
sich nicht an tradierte Vorstellungen von Moral und Sinn. Nietzsche fordert
uns auf, unser Leben als Kunstwerk zu betrachten, es zu gestalten und zu
formen, ohne auf eine héhere Instanz zu warten, die uns den Weg weist.

Der Ubermensch ist also kein statisches Ziel, sondern ein dynamischer Pro-
zess, eine Haltung, die stetig tiber sich hinauswichst und die Sinnfrage nicht
als Suche nach einer dufleren Wahrheit versteht, sondern als aktive Gestaltung
des eigenen Daseins.

Viktor Frankl und der Wille zum Sinn

Im Gegensatz dazu steht Viktor Frankl, der nach seinen Erfahrungen in den
Konzentrationslagern des Zweiten Weltkriegs eine v6llig andere Sicht auf den
Sinn des Lebens entwickelte. Wéahrend Nietzsche die eigene Sinnstiftung in
den Vordergrund stellte, postulierte Frankl, dass der Sinn oft in Momenten
des Leidens, der Verzweiflung und der duflersten Hilflosigkeit sichtbar wird.
Dariiber hinaus vertritt Frankl eine objektivistische Sicht auf Sinn. Dieser
richtet sich an die einzelne Person in einer bestimmten Situation und kann
von ihr ergriffen werden - oder auch nicht.

204

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

Denkanstof
Stell dir vor, du kommst zu einer Kreuzung mit defekter Ampel und
siehst eine gebrechliche alte Frau, die offenkundig Hilfe benétigt, um
die StraBe gefahrenlos zu lberqueren. Du liberlegst, ihr zu helfen,
obwohl du selbst in Eile bist. Frankl wiirde darin eine objektive Sinn-
Situation sehen: der Frau deine Hilfe anzubieten. Wenn du die Situa-
tion ergreifst, erfiillst du den objektiven Sinngehalt dieser Situation.
Wenn du die Situation nicht ergreifst, verfehlst du den Sinn dieser
Situation — ein fiir alle Mal.

Die Geschichte zu Beginn dieses Kapitels von dem Mann, der im Jenseits
aufwacht und schnell erkennt, dass seine vermeintliche Ruhe unertriglich
sinnlos ist, bringt die Essenz der Sinnfrage auf eindriickliche Weise auf den
Punkt: Ohne Aufgabe, ohne Ziel und ohne Bedeutung im Handeln wird selbst
das vermeintliche Paradies zur Holle. Die Geschichte erinnert uns daran, dass
Sinn keine philosophische Abstraktion ist, sondern eine existentielle Notwen-
digkeit. Menschen bendtigen Herausforderungen, Ziele und Werte, um sich als
lebendig und verbunden zu erleben.

Wihrend die Antike den Sinn in der Erkenntnis oder der Tugendhaftigkeit
suchte, das Mittelalter in der Annéherung an das Géttliche und die Moderne
mit Nietzsche den Sinn zur individuellen Gestaltungsaufgabe erkldrte, fiigt
Viktor Frankl dieser Diskussion eine mutige Perspektive mit objektivem An-
spruch hinzu. Sein Leben und Denken, geprigt von den Extremsituationen
der vier Konzentrationslager, die er iiberlebte, zeigen, dass Sinn selbst dort ge-
funden werden kann, wo scheinbar alle dufleren Moglichkeiten fehlen. Diese
Haltung und ihre Entstehung verstehen wir besser, wenn wir uns nun Frankls
Biografie und den historischen Kontext, der ihn prigte, genauer anschauen.

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

Viktor Emil Frankl (1905-1997) war ein Osterreichischer Neurologe und Psy-
chiater sowie der Begriinder der Logotherapie. Als Uberlebender des Holo-
caust wurde er zu einem der bedeutendsten Denker und Zeitzeugen des 20.
Jahrhunderts. Sein Leben ist ein eindrucksvolles Zeugnis menschlicher Wider-
standskraft und der Suche nach Sinn, selbst unter schwierigsten Bedingungen.
Gerade dieser biografische Hintergrund verleiht seinen Ideen bis heute eine
auflergewdhnliche Wirkung.

205

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

Frankl wurde am 26. Marz 1905 in Wien als Sohn jidischer Eltern geboren.
Sein Vater Gabriel Frankl war Beamter im Osterreichischen Sozialministerium,
seine Mutter Elsa stammte aus Prag. Er hatte zwei Geschwister: einen dlteren
Bruder namens Walter und eine jiingere Schwester namens Stella. Die Familie
lebte in einfachen Verhdltnissen, legte aber groflen Wert auf Bildung und
geistige Auseinandersetzung. Schon als Jugendlicher zeigte Frankl eine aufler-
gewohnliche intellektuelle Begabung und ein tiefes Interesse an den groflen
Fragen der menschlichen Existenz.

Bereits mit 16 Jahren trat er schriftlich mit Sigmund Freud in Kontakt und
sandte ihm eine eigene Arbeit zu psychoanalytischen Themen zu. Freud war
von Frankls Talent so beeindruckt, dass er die Arbeit 1924 in der Internatio-
nalen Zeitschrift fiir Psychoanalyse verdffentlichte. Wéahrend seines Medizin-
studiums an der Universitidt Wien, welches er 1930 abschloss, wandte er sich
zunehmend den Lehren Alfred Adlers zu. Spiter distanzierte er sich jedoch
von dessen Individualpsychologie und entwickelte in den 1930er Jahren eine
eigene therapeutische Richtung: die Logotherapie und Existenzanalyse.

Neben seiner akademischen Laufbahn arbeitete Frankl in verschiedenen
psychiatrischen Kliniken, insbesondere mit schwer depressiven und suizid-
gefdhrdeten Menschen. Von 1933 bis 1937 leitete er ein Jugendberatungspro-
gramm, das vielen Jugendlichen in der wirtschaftlich und politisch angespann-
ten Zeit der Ersten Republik Osterreich Hoffnung und Perspektiven bot.

Mit der Machtergreifung der Nationalsozialisten verschrfte sich die Situation
fir jiidische Intellektuelle in Wien. Trotz der Moglichkeit, in die USA zu
emigrieren, entschied sich Frankl bewusst dafiir, in Osterreich zu bleiben,
um seine Eltern nicht im Stich zu lassen. 1942 wurden er und seine Eltern
gemeinsam nach Theresienstadt deportiert. Spater folgten die Lager Auschwitz
und Dachau. Wiéhrend dieser Zeit verlor er fast seine gesamte Familie: Seine
Eltern wurden in Konzentrationslagern ermordet, ebenso sein Bruder. Seine
Frau Tilly, die er 1941 geheiratet hatte, starb im Lager Bergen-Belsen. Nur seine
Schwester Stella, die rechtzeitig nach Australien flichen konnte, iiberlebte.

Nach seiner Befreiung 1945 kehrte Frankl nach Wien zuriick, gezeichnet von
den Erlebnissen im Konzentrationslager, aber entschlossen, seine Erkenntnisse
in eine Form zu bringen, die anderen Menschen helfen konnte. In nur neun
Tagen schrieb er sein erstes und nach wie vor bekanntestes Werk Ein Psycholog
erlebt das KZ, das 1946 im Verlag fiir Jugend und Volk in Wien verdffentlicht

206

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext

wurde'. In diesem Buch verband er seine eigenen Erfahrungen mit den philo-
sophischen Grundgedanken seiner Logotherapie und entwickelte daraus eine
neue Perspektive auf das menschliche Leiden.

Das Buch wurde in den folgenden Jahrzehnten zu einem Welterfolg und legte
den Grundstein fur Frankls weitere Karriere. Seine zentrale Botschaft, dass der
Mensch auch unter extremsten Bedingungen einen Sinn finden und dadurch
tiberleben kann, machte das Werk zu einem zeitlosen Klassiker.

In den folgenden Jahren etablierte Frankl die Logotherapie als eigenstindige
Therapieschule (Frankl 1946a). Er veréftentlichte zahlreiche Biicher und hielt
weltweit Vortrage, in denen er seine Auffassung vom Menschen als sinnsu-
chendes Wesen vermittelte.

Ein zentrales Anliegen Frankls war es, die Bedeutung des menschlichen Geis-
tes und der personlichen Werte in den Heilungsprozess einzubeziehen. Er
argumentierte, dass viele psychische Erkrankungen nicht allein auf psychische
oder biologische Ursachen zuriickzufiihren seien, sondern auf ein existenziel-
les Vakuum, eine tiefe Sinnlosigkeit, die Menschen krank machen kénne. In
dieser Hinsicht unterschied sich Frankls Ansatz grundlegend von den traditio-
nellen psychotherapeutischen Schulen seiner Zeit.

Viktor Frankl war bis ins hohe Alter ein aktiver und produktiver Denker. Er
lehrte an der Universitit Wien und war Gastprofessor an zahlreichen Univer-
sitdten in den USA, darunter Harvard und Stanford. Seine Philosophie der
Sinnfindung inspirierte Generationen von Menschen und ist bis heute von
grofier Bedeutung — nicht nur in der Psychotherapie, sondern auch in der
Philosophie, Padagogik und zunehmend auch in der Sozialen Arbeit (vgl. z. B.
Nathschlager 2023 und Batz 2022).

Frankls Biicher wurden in mehr als 30 Sprachen iibersetzt und die Logothera-
pie wird in vielen Landern praktiziert. Frankls Verméchtnis bleibt ein Aufruf,
auch in den schwierigsten Momenten des Lebens nicht aufzugeben, sondern
nach dem zu suchen, was unserem Dasein einen Sinn gibt.

Am 2. September 1997 starb Frankl im Alter von 92 Jahren in Wien.

17 Die spatere, liberarbeitete Ausgabe erschien 1982 unter dem Titel ..trotzdem Ja zum Leben sagen:
Ein Psychologe erlebt das Konzentrationslager im Deutschen Taschenbuch Verlag in Miinchen.

207

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

Die Philosophie Viktor Frankls und sein therapeutischer Ansatz, die Logothe-
rapie, basieren auf einer Reihe miteinander verbundener Schliisselbegriffe, die
im Folgenden skizziert werden.

Der Wille zum Sinn

Eine zentrale Grundlage des Franklschen Denkens ist der Wille zum Sinn.
Im Gegensatz zu Sigmund Freuds Willen zur Lust, der den Menschen vor
allem durch seine Triebhaftigkeit bestimmt sieht, und Alfred Adlers Willen
zur Macht, der den Menschen vor allem durch seinen Geltungsdrang nach
Uberwindung eines Minderwertigkeitsgefiihls bestimmt sieht, sah Frankl den
Menschen in erster Linie durch Sinn in seinem Handeln motiviert. Er argu-
mentierte, dass der Mensch in seinem Innersten immer nach einem hoheren
Sinn, nach einer Bedeutung fiir sein Leben strebt — auch wenn die dufleren
Umstiande dieses Streben erschweren oder behindern.

Es ist kein Zufall, dass Frankl gerade in der existentiellen Grenzerfahrung
des Konzentrationslagers in dieser Erkenntnis bestatigt wurde: Er beobachtete,
wie Menschen, die einen klaren Lebenssinn, ein ,Warum”, hatten, auch unter
unmenschlichen Bedingungen erstaunliche Kréfte mobilisieren konnten, um
zu liberleben, wihrend andere, die diesen Sinn nicht mehr sahen, sich selbst
aufgaben. Es ist also dieser Wille zum Sinn, der den Menschen auch dann
noch ein Ja zum Leben sagen ldsst, wenn alles andere versagt.

Existenzielle Leere und noogene Neurosen

Ein weiterer zentraler Begriff ist das existenzielle Vakuum, ein Zustand innerer
Leere und Sinnlosigkeit, den viele Menschen in der modernen Gesellschaft
erleben. In einer Zeit, in der traditionelle Werte und Orientierungen vielfach
verloren gegangen sind, stehen viele Menschen vor der Herausforderung,
ihren eigenen Weg zu finden - und scheitern oft daran. Diese innere Leere
kann laut Frankl zu noogenen Neurosen fithren — psychische Storungen, die
sich nicht allein durch biologische oder psychologische Faktoren erklaren
lassen, sondern aus einem tiefen Gefiihl des Sinnverlustes und der Orientie-
rungslosigkeit resultieren.

Fiir Frankl ist diese existentielle Leere eines der Hauptprobleme unserer Zeit.
Sie duflert sich in Langeweile, Suchtverhalten, Depressionen oder einem Ge-
tithl der Leere und Sinnlosigkeit. Die Logotherapie hat es sich zur Aufgabe

208

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

gemacht, Menschen in diesem Zustand zu begleiten und ihnen zu helfen,
wieder einen Sinn in ihrem Leben zu entdecken, der iiber das reine Streben
nach Lust oder materiellen Giitern hinausgeht.

Der Mensch als verantwortliches Wesen

Fiir Frankl ist der Mensch seinem Wesen nach ein freies und verantwortliches
Wesen. Diese Freiheit bedeutet jedoch nicht Beliebigkeit, sondern trégt eine
grofle Verantwortung in sich: die Verantwortung, eigene Entscheidungen zu
treffen und dem eigenen Leben eine Richtung zu geben. Zwischen Reiz und
Reaktion, so Frankl, liegt der Raum, in dem der Mensch seine Haltung und
seine Handlungsmaglichkeiten wahlen kann. Hier, in dieser Wahlfreiheit, zeigt
sich die Wiirde des Menschen - und damit auch seine Maglichkeit, Sinn zu
finden.

Ein Mensch, der Verantwortung fiir sein Leben iibernimmt, erkennt, dass
er nicht nur Opfer duflerer Umstidnde ist, sondern in jedem Augenblick die
Freiheit hat, seine Reaktion und Haltung zu wihlen. Selbst unter extremen
Bedingungen, wie Frankl eindriicklich gezeigt hat, bleibt dem Menschen diese
Freiheit erhalten. Diese Erkenntnis macht die Logotherapie zu einem zutiefst
emanzipatorischen Ansatz: Sie ermutigt den Einzelnen, Verantwortung zu
tibernehmen und aktiv nach Sinn zu suchen, anstatt sich von dufleren Um-
stinden bestimmen zu lassen.

Sinnsuche durch Werte und Ziele

Frankl identifizierte drei wesentliche Wege, auf denen Menschen Sinn im
Leben finden konnen: Gestaltungswerte, Erlebniswerte und Einstellungswerte.

1. Schopferische Werte manifestieren sich in dem, was wir durch unsere Ar-
beit, unsere Kunst oder unser Engagement in die Welt bringen. Es ist der
Akt des Schaffens, des Gebens, des Hinterlassens eines Beitrags, der dem
Leben Sinn verleiht. Ein Wissenschaftler, der mit Leidenschaft forscht, oder
ein Kinstler, der sich in seinem Werk ausdriickt, findet hier seinen Sinn.

2. Erlebniswerte beziehen sich auf die Fahigkeit, die Welt in ihrer Schonheit
und Tiefe wahrzunehmen: in den Beziehungen zu anderen Menschen, in
der Natur, in der Musik oder in der Kunst. Es ist der Sinn, der aus der
intensiven Erfahrung des Lebens erwichst, sei es in einem Moment tiefer
Liebe oder beim Betrachten eines Sonnenuntergangs.

3. Einstellungswerte liefern jene Form von Sinn, die entsteht, wenn der
Mensch trotz unabédnderlichen Leids erkennt, dass er eine Haltung zu sei-

209

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

nem Schicksal einnehmen kann. Denn auch dort, wo sich - vielleicht we-
gen schwerer Krankheit oder anderer unbeeinflussbarer Umstinde - keine
Schépfungs- und Erlebniswerte mehr verwirklichen lassen, hat der Mensch
immer noch die Freiheit, eine sinnvolle Einstellung zu seinen Umstdnden
einzunehmen. Hier sehen wir eine klare Parallele zur stoischen Philosophie.

Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung sind zentrale Fahigkeiten des
Geistes.

Ein wesentlicher Aspekt in Frankls Denken ist die Fahigkeit zur Selbsttran-
szendenz. Er versteht darunter die Moglichkeit des Menschen, {iber sich selbst
hinauszugehen und sich einem groéfleren Ganzen, einer Aufgabe, einem gelieb-
ten Menschen oder einer Idee zuzuwenden. Der Mensch findet seinen tiefsten
Sinn nicht, indem er auf sich selbst fixiert bleibt, sondern indem er sich
Offnet und auf etwas auflerhalb seiner selbst ausrichtet. So kann ein Mensch
beispielsweise im Dienst an anderen oder im Streben nach einem héheren Ziel
seine eigene Existenz bereichern und erweitern.

Eng damit verbunden ist der Begriff der Selbstdistanzierung. Frankl verstand
darunter die Féhigkeit, sich selbst aus einer gewissen Distanz zu betrachten,
sich kritisch zu hinterfragen und sich nicht von den eigenen Emotionen,
Trieben oder Angsten iiberwiltigen zu lassen. Diese Fihigkeit ermdglicht es
dem Menschen, aus festgefahrenen Mustern auszubrechen, neue Perspektiven
einzunehmen und sich aktiv fiir eine sinnvolle Haltung oder Handlung zu
entscheiden. Frankl soll oft gesagt haben: ,Ich muss mir von mir selbst nicht
alles gefallen lassen.” Damit meinte er, dass er nicht identisch mit seinen
Befindlichkeiten auf psychischer Ebene ist, sondern sich zu diesen eben auch
verhalten kann - sinnvoll verhalten kann.

Drei zentrale Methoden

Die Logotherapie bietet praktische Methoden, um Menschen bei der Sinn-
findung zu unterstiitzen. Diese basieren auf den genannten Konzepten der
Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung.

Die Methode der Paradoxen Intention nutzt die Fahigkeit zur humorvollen
Selbstdistanzierung, um die Macht einer Angst oder Zwangsvorstellung zu
brechen. Ein Beispiel: Jemand, der unter der Angst leidet, in der U-Bahn ohn-
machtig zu werden, konnte sich humorvoll wiinschen: ,Ach, wiirde ich doch
jetzt in Ohnmacht fallen, um die gelangweilten Fahrgéste zu unterhalten!“ In
dem Moment, in dem er sich das vorstellt und daruber lachen muss, distan-

210

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte

ziert er sich von seiner Angst, denn es ist unmoglich, gleichzeitig zu lachen
und Angst zu haben. Durch diese absurde Ubertreibung verliert die Angst
ihre Macht, und der Betroffene gewinnt die Kontrolle iiber seine Reaktionen
zuriick. Die Methode funktioniert — gerade bei vielen unbegriindeten Angsten
- wirklich und zeigt die geistige Dimension des Menschen, der eben kraft
seiner geistigen Dimension in der Lage ist, sich von Gefiihlen, Trieben oder
eingefahrenen Uberzeugungen zu 16sen.

Die Methode der Dereflexion basiert auf der Fahigkeit zur Selbsttranszendenz
und hilft Menschen, die sich zu sehr auf sich selbst und ihre Probleme kon-
zentrieren, ihre Aufmerksamkeit auf etwas auflerhalb ihrer selbst zu richten.
Beispielsweise kann eine Person, die unter sozialen Angsten leidet, ermutigt
werden, sich darauf zu konzentrieren, wie sie anderen in einem Gespréich
Freude bereiten oder ihnen etwas Wertvolles schenken kann. Durch die Kon-
zentration auf den anderen statt auf die eigene Unsicherheit wird die Fixierung
auf das Problem gel6st und eine neue Erfahrung erméglicht.

Frankl und seine bekannteste Schiilerin Elisabeth Lukas berichten in ihren
Biichern von vielen Patienten, denen mit der Methode der Dereflexion gehol-
fen werden konnte. Ein besonders einpridgsames Beispiel betraf einen Vater,
der nach dem Tod eines seiner Kinder in eine tiefe Lethargie und depressive
Verstimmung geriet und kaum noch fahig war, sich von seiner Couch zu erhe-
ben. Bis eines Tages sein noch lebender Sohn ihn bat, mit ihm einen Modell-
bausatz fiir ein Boot zusammenzubauen. Die konzentrierte Zusammenarbeit
mit seinem Sohn half dem Mann, sich zum ersten Mal seit dem Tod des ande-
ren Kindes aus seiner lethargischen Haltung herauszuarbeiten. Nach getaner
Arbeit bescherte ihm das ein Sinngefiihl, weil er sich in dieser Zeit ganz und
gar seinem noch lebenden Kind und dem Bootsbau widmete — nach Frankl
also ein objektiver Sinngehalt, bestehend aus Schopfungs- und Erlebniswerten.

Die von Elisabeth Lukas entwickelte Methode der Einstellungsmodulation (vgl.
z. B. Lukas 2023) baut auf Viktor Frankls Uberzeugung auf, dass der Mensch
auch unter widrigsten Bedingungen die Freiheit behilt, seine innere Haltung
zu wahlen. Sie betont, dass nicht allein die aufSeren Umstande tiber das Erle-
ben von Leid oder Sinn entscheiden, sondern die eigene Perspektive darauf.
Lukas hebt hervor, dass negative Einstellungen oft mehr Leid verursachen als
die Situation selbst. Wer sein Schicksal ausschliefSlich als Last begreift, bleibt
in Ohnmacht und Resignation gefangen. Durch eine bewusste Modulation
der Einstellung kann jedoch selbst in schwierigen Lebenslagen eine neue
Deutung gefunden werden, die Orientierung und Sinn ermdglicht. Dieser

PAN

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

Ansatz zielt nicht auf schlichten Optimismus ab, sondern auf eine aktive
Auseinandersetzung mit dem Erlebten. Die Fahigkeit, einen neuen Blickwinkel
einzunehmen, erdffnet einen Spielraum fiir personliches Wachstum und kann
dazu beitragen, auch schwierige Erfahrungen in einen sinnvollen Zusammen-
hang zu stellen.

11.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Die Logotherapie Viktor Frankls und ihre zentralen Konzepte bieten nicht
nur theoretische, sondern vor allem praktische Impulse fiir die Soziale Arbeit.
Sie helfen uns dabei, existenzielle Fragen, die uns von unseren Klienten in
Gesprachen mitgeteilt werden, ernst zu nehmen - auch wenn diese nicht
immer explizit formuliert werden.

Sinnsuche in der Sozialen Arbeit?

Viele Menschen, die in der Sozialen Arbeit Unterstiitzung suchen, leiden nicht
nur unter dufleren Problemen, sondern auch unter einem Mangel an Orien-
tierung und Sinn. Ein junger Mann, der nach Jahren in einer Jugendhilfeein-
richtung plotzlich auf sich allein gestellt ist, kimpft auf den ersten Blick vor
allem mit Wohnungssuche und Bewerbungen. Doch oft liegt das eigentliche
Problem woanders: Wofiir steht er morgens auf? Was gibt seinem Leben
eine Richtung? Fiir wen oder was lohnt es sich zu leben? Ohne eine innere
Vorstellung davon, wohin der eigene Weg fiithren soll, bleibt jedes dufSere Ziel
fragwiirdig.

Es hiangt mafigeblich davon ab, ob Fachkrifte willens und in der Lage sind,
eine existenzielle Not bei Klienten zu erkennen - ja, ob diese Not tiberhaupt
ins Blickfeld des stressigen Berufsalltags gelangt.

Frankl beschreibt die zunehmende Sinnleere vieler Menschen, wie bereits er-
wihnt, als existentielles Vakuum. Sozialarbeiter begegnen diesem Zustand tag-
lich: einer &lteren Frau, die nach dem Tod ihres Partners keinen Lebenssinn
mehr sieht, einem Jugendlichen, der sich durch Perspektivlosigkeit in riskantes
Verhalten fliichtet, oder einem Langzeitarbeitslosen, fiir den der Verlust seiner
beruflichen Rolle auch ein Verlust an Identitdt bedeutet.

Hier geht es nicht darum, mit schnellen Lésungen zu kommen oder Trost-
floskeln zu verteilen. Es geht vielmehr darum, gemeinsam nach Ankniipfungs-
punkten zu suchen, die Sinn wieder erfahrbar machen. Ein Gesprich tber frii-

212

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

here Leidenschaften, die bewusste Erinnerung an bewiltigte Krisen oder das
schrittweise Erschlieflen neuer Méoglichkeiten — all das kann helfen, sich der
eigenen Ressourcen wieder bewusst zu werden. Sinn entsteht nicht dadurch,
dass er von auflen vorgegeben wird, sondern dadurch, dass er entdeckt oder
neu geschaffen wird.

Verantwortung und Freiheit

Eines der zentralen Prinzipien Frankls ist die Einsicht, dass der Mensch kein
Getriebener seiner Umstinde sein muss, sondern stets die Freiheit hat, zu
eben diesen Umstdnden Stellung zu beziehen und sich ggf. von ihnen zu
distanzieren. Das ist in der Praxis moglicherweise schwieriger umzusetzen
als es sich anhort, aber es ist ein entscheidender Punkt. Menschen haben
immer eine Wahl, auch wenn es nicht selten bequemer ist, diesen Umstand
auszublenden.

Ein besonders herausforderndes Beispiel findet sich in der Arbeit mit Men-
schen, die eine Suchterkrankung tiberwunden haben. Viele von ihnen spiiren
nach der Entgiftung eine unbestimmte Leere, denn die Sucht hat nicht nur
ihre Probleme betdubt, sondern auch einen Teil ihrer Identitét gepragt. Es geht
also nicht nur darum, trocken oder clean zu bleiben, sondern auch darum,
eine neue, sinnstiftende Lebensperspektive zu entwickeln. Verantwortung zu
tibernehmen bedeutet in diesem Fall, sich nicht nur von der Vergangenheit
zu distanzieren, sondern aktiv einen neuen Lebensentwurf zu gestalten — und
dabei nicht nur von dem wegzulaufen, was war, sondern auf etwas Neues
zuzugehen.

Sinnfindung durch Werte und Ziele

Frankl unterscheidet drei Wege, auf denen der Mensch Sinn erfahren kann:
durch Gestaltungswerte (das eigene schopferische Tun), durch Erlebniswerte
(die Fahigkeit, Schonheit, Natur oder Kunst zu erleben) und durch Einstel-
lungswerte (die Art, wie man sich zu unverénderlichen Situationen verhalt).

Diese Kategorien lassen sich unmittelbar auf die Praxis der Sozialen Arbeit
tbertragen. Ein gefliichteter Lehrer, der in seinem Herkunftsland unterrichtet
hat, kann seine Erfahrungen nutzen, um in Bildungsprojekten fiir andere Ge-
fliichtete tatig zu sein. Eine éltere Frau, die nach dem Tod ihres Partners kei-
nen Sinn mehr sieht, kann durch Biografie- oder Erinnerungsarbeit erkennen,
dass ihr Leben bereits von Sinn erfiillt war und sie diesen in neuer Form wei-
tertragen kann. Ein junger Mann mit Behinderung, der sich ausgeschlossen

213

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

tiihlt, entdeckt durch kreative Tatigkeiten oder ehrenamtliches Engagement
eine neue Art, sich mit anderen zu verbinden, und generiert damit im Sinne
Frankls sowohl Gestaltungs- als auch Erlebniswerte.

Sinn ist dabei nie abstrakt, sondern zeigt sich im konkreten Erleben und Tun.
Die Aufgabe der Sozialen Arbeit ist es nicht, diesen Sinn vorzugeben, sondern
Menschen auf ihrer Suche nach Sinn zu begleiten und zu unterstiitzen.

Frankl beschreibt den Menschen als ein Wesen, das sich nicht nur mit sich
selbst beschiftigt, sondern in der Fahigkeit zur Selbsttranszendenz iiber sich
hinauswéchst. Das zeigt sich besonders in Krisensituationen: Wer in seinem
eigenen Leid gefangen ist, findet oft erst wieder Halt, wenn er sich einer
Aufgabe oder einer Beziehung widmet, die iiber die eigene Not hinausgeht.

Ein Beispiel: Ein Mann gerét nach dem plétzlichen Tod seiner Frau in tiefe
Verzweiflung und zieht sich zunéchst v6llig zuriick. Das Leben erscheint ihm
sinnlos, jeder Tag eine Wiederholung des vorherigen. Erst als er beginnt, sich
um seinen Enkel zu kiimmern, mit ihm Zeit zu verbringen, ihm vorzulesen
und ihn zum Fuflballtraining zu begleiten, verdndert sich etwas. Der Schmerz
bleibt, doch er steht nicht mehr allein im Zentrum. Durch die Verantwortung
fiir ein anderes Leben gewinnt er wieder einen Anker, einen Sinn, der iiber
seine eigene Trauer hinausweist — auf einen objektiven Sinngehalt hin.

Selbstdistanzierung spielt hierbei eine zentrale Rolle: die Fahigkeit, sich nicht
vollstindig mit der eigenen Krise zu identifizieren, sondern eine Perspektive
darauf zu gewinnen. Wer einen Schritt zuriicktritt, kann oft klarer sehen - und
genau diese Fahigkeit kann geférdert werden.

Fazit: Soziale Arbeit als Begleitung auf der Sinnsuche

Frankls Ansatz zeigt, dass Hilfe nicht nur bedeutet, Probleme zu lésen, son-
dern Menschen dabei zu unterstiitzen, Sinn im Leben zu finden. Denn laut
Frankl ist es der Wille zum Sinn, der uns Menschen in all unserem taglichen
Streben antreibt oder vielmehr anzieht. Triebe treiben uns an, Ziele ziehen
uns an - und im Gegensatz zu Tieren konnen Menschen sich Werte setzen
(Nietzsche) oder diese erfithlen (Scheler) und dann ihr Handeln entsprechend
ausrichten. Wenn sie dies tun, erlangen sie das unbeschreibliche, tief beglii-
ckende Getfiihl, ein sinnvolles Leben zu fithren. Die Soziale Arbeit kann quer
durch alle Handlungsfelder Rdume anbieten, in denen Sinnfragen gestellt und
Sinnkrisen durchlebt werden diirfen und in denen diese von den Fachkriften

214

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

ernst genommen werden. Es geht nicht darum, fertige Antworten zu liefern,
sondern darum, Menschen zu ermutigen, ihre eigenen Antworten zu suchen.

11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Sinnfindung im Alltag der Sozialen Arbeit
Sinn ist nach Frankl kein abstraktes Konzept, sondern zeigt sich in konkre-
ten Situationen als objektive Grofie. Wie konnen Fachkrifte der Sozialen
Arbeit gezielt darauf achten, individuelle Werte und Ziele ihrer Klienten zu
erkennen? Welche Methoden ermdglichen es, nicht nur Probleme zu 16sen,
sondern auch den Blick auf sinnstiftende Moglichkeiten zu lenken?

2. Verantwortung und Freiheit als Herausforderung
Frankl betont, dass der Mensch nicht nur frei ist, sondern auch Verantwor-
tung fiir sein eigenes Leben tragt. In der Sozialen Arbeit stellt sich die Frage,
wie diese Freiheit geférdert werden kann, ohne Klientinnen zu iiberfordern
oder zu bevormunden. Wo liegen die Grenzen der Selbstverantwortung,
und wie kann Unterstiitzung angeboten werden, ohne Abhéngigkeiten zu
schaffen?

3. Gemeinschaft als Quelle von Sinn
Sinn entsteht oft in Beziehungen zu anderen. Welche Rolle spielen soziale
Netzwerke und Gemeinschaften in der Sinnsuche von Klientinnen und
Klienten? Wie konnen Fachkrifte der Sozialen Arbeit dazu beitragen, dass
Menschen wieder Anschluss finden, Verantwortung in ihren Beziehungen
ibernehmen und in sozialen Kontexten Sinn erfahren?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Batz, M. (2022): Logotherapie und Soziale Arbeit: Einfiihrung in Theorie
und Praxis. Weinheim: Beltz Juventa.

Frankl, V. E. (1946): Ein Psycholog erlebt das KZ. Wien: Verlag fiir Jugend
und Volk.

Frankl, V. E. (1946a): Arztliche Seelsorge: Grundlagen der Logotherapie und
Existenzanalyse. Wien: Deuticke.

Frankl, V. E. (1977): Das Leiden am sinnlosen Leben: Psychotherapie fiir
heute. Freiburg im Breisgau: Herder.

Frankl, V. E. (1982): ...trotzdem Ja zum Leben sagen: Ein Psychologe erlebt
das Konzentrationslager. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Nathschlager, J. (2023): Existenzielle Soziale Arbeit. Bad Heilbrunn: Verlag
Julius Klinkhardt.

215

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11. Sinn: Viktor Frankl

Nietzsche, F. (1887): Die fréhliche Wissenschaft (,La gaya scienza“). Neue
Ausgabe mit einem Anhang: Lieder des Prinzen Vogelfrei. Leipzig: Ver-
lag von E. W. Fritsch.

Nietzsche, F. (1889): Gétzen-Didmmerung oder Wie man mit dem Hammer
philosophiert. In: Colli, G. & Montinari, M. (Hrsg.) (1980): Simtliche
Werke: Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 6. Miinchen/Berlin: Deut-
scher Taschenbuch Verlag / de Gruyter.

Weiterfiihrende Literatur

Lukas, E. (2023): Lehrbuch der Logotherapie: Menschenbild und Methoden.
5., aktual. u. korr. Aufl. Miinchen: Profil Mchn.

Riemeyer, J. (2002): Die Logotherapie Viktor Frankls: Eine Einfiihrung in

die sinnorientierte Psychotherapie. 2., vollig neu bearb. u. erw. Aufl.
Gutersloh: Quell.

216

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

Das was wir aus Liebe tun, tun wir im hochsten Grade freiwillig.®
Thomas von Aquin (?)

Gedankenexperiment zum Einstieg: Hilfe in der U-Bahn

Stell dir vor, du befindest dich in einer tberfillten U-Bahn wahrend
der Rushhour. Menschen stehen dicht gedrangt, vertieft in ihre ei-
genen Gedanken oder Ablenkungen — Smartphones, Musik, das mo-
notone Rattern der Bahn. Plotzlich horst du eine leise, unsichere
Stimme: ,Entschuldigung, kénnte mir jemand helfen?“

Ein alterer Mann versucht, mit zitternden Handen seine schweren
Einkaufstaschen zu halten, wahrend er sich nach einem freien Platz
umsieht. Doch die Umstehenden reagieren nicht — einige blicken
weg, andere tun so, als hatten sie nichts gehort.

Du spiirst einen Moment des Z6gerns: Solltest du eingreifen? Es ware
eigentlich naheliegend, aber vielleicht fiihlt sich jemand anderes zu-
standig? SchlieBlich entscheidest du dich doch, dem Mann zu helfen,
bietest ihm eine Hand, bringst ihn zu einem Sitzplatz. Er bedankt sich
mit einem aufrichtigen Lacheln.

Ein fliichtiger Augenblick, und doch bleibt etwas zuriick. Nicht nur
fiir ihn, sondern auch fiir dich. Denn du hast nicht einfach geholfen
— du hast den anderen wahrgenommen. Die Begegnung war kein
reines Niitzlichkeitsdenken, kein kiihles Abwagen von Aufwand und
Nutzen. Vielmehr war es ein Akt der Liebe, nicht im romantischen
Sinne, sondern so, wie Thomas von Aquin sie beschreibt: als eine
grundsatzliche Hinwendung zum Guten, als eine Bewegung des Wil-
lens, die den anderen nicht als Mittel, sondern als Zweck sieht.

Nun die Frage: Ware das Helfen weniger wertvoll gewesen, wenn es
dir nicht spontan, sondern erst nach einem inneren Ringen eingefal-
len ware? Bedeutet Nachstenliebe, immer sofort zu handeln, oder
gerade auch den Widerstand in sich selbst zu tiberwinden? Und liegt
vielleicht genau darin — in der freien, bewussten Entscheidung fiir
das Gute — die eigentliche GroRe der menschlichen Existenz?

18 Die Zuschreibung des Zitats an Thomas von Aquin ist verbreitet, eine genaue Quelle in seinen
Werken liel3 sich jedoch nicht nachweisen.

217

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

12.1. Nachstenliebe als Thema in der Philosophie

Der Schlusspunkt dieser Einfithrung in das philosophische Grundwissen der
Sozialen Arbeit ist gewissermafien ein Riickblick auf die Anfinge und Wurzeln
der theoretischen Begriindungen des Fachs - zumindest, wenn man dem
Theorieklassiker von Engelke, Borrmann und Spatscheck (2025) folgt. Denn
bereits im Hochmittelalter zeigte sich, dass viele der heutigen fachlichen An-
sitze der Sozialen Arbeit tief in philosophischen und ethischen Uberlegungen
verwurzelt sind, die sich in der mittelalterlichen Scholastik entwickelten, spa-
ter kirchenintern zu Dogmen erhoben wurden und, wie im Folgenden gezeigt
werden soll, bis heute grofien Einfluss ausiiben.

Insofern erscheint es nicht nur sinnvoll, sondern sogar geboten, Thomas von
Aquin (1225-1274) in den Kanon des philosophischen Wissens fiir die Soziale
Arbeit aufzunehmen. Angesichts des immensen Umfangs seines schriftlichen
Nachlasses sind thematisch eine Vielzahl von Themen denkbar, fiir die sich
eine Relevanz fiir die Soziale Arbeit herausarbeiten liefle: Naturrecht und
Moral, Verantwortung und ethisches Handeln, Gemeinwohl und Solidaritat,
individuelle Autonomie und soziale Pflichten, Umgang mit Leid und Unge-
rechtigkeit, das Spannungsfeld zwischen weltlicher Macht und geistlicher Au-
toritdt — und eben Caritas bzw. Nachstenliebe.

In gewisser Weise kann die Nichstenliebe als Grundpfeiler jeder ernsthaften
ethischen Reflexion - nicht nur im christlichen Verstindnis - angesehen
werden. Doch was bedeutet es genau, den Nachsten zu lieben? Und wie
unterscheidet sich diese Liebe von anderen Formen der Zuwendung und Soli-
daritdt? Diese Fragen sind komplexer, als sie auf den ersten Blick erscheinen.
Bevor wir tiefer in das Denken des , Aquinaten® (wie Thomas auch genannt
wurde) einsteigen, wollen wir zwei philosophiegeschichtliche Positionen aus
der Zeit vor und nach dem Mittelalter ndher beleuchten. Es handelt sich dabei
um den spatantiken Denker Plotin (205-270) und die franzosische Philoso-
phin Simone Weil (1909-1943). Alle drei Denker haben sich direkt und indi-
rekt mit den Themen Liebe und Nachstenliebe auseinandergesetzt. In ihren
intensivsten Schaffensphasen zeigen sie zudem einen starken Hang zur Mystik.
Daraus darf man schlieffen, dass die Beschiftigung mit dem Phédnomen der
(Néchsten)liebe tiber eine rein sinnlich-empirische Erfahrung hinausgeht.

Néchstenliebe in der Philosophie: Eine Einfithrung

In der Philosophie wurde der Begrift der Nachstenliebe immer wieder unter-
schiedlich interpretiert. Wahrend einige Denker sie als moralische Pflicht

218

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.1. Nachstenliebe als Thema in der Philosophie

betonten (z. B. Immanuel Kant, Jean-Jacques Rousseau), sahen andere in ihr
einen tieferen Ausdruck menschlicher Verbundenheit (z. B. Aristoteles, Martin
Buber) oder eine spirituelle Verpflichtung (z. B. Augustinus, Plotin). Gerade
in diesen Diskussionen zeigt sich, dass Nachstenliebe nicht einfach auf eine
Frage der Moral reduziert werden darf - sie beriithrt den Kern menschlicher
Existenz, indem sie den Einzelnen mit der Gemeinschaft verbindet und in
theologischen Vorstellungen auch mit dem Géttlichen.

Plotin: Nachstenliebe als Ausdruck metaphysischer Einheit

Plotin, der im spitantiken Rom lebte und wirkte, war der bedeutendste Den-
ker des Neuplatonismus, also jener philosophischen Schule, die gut ein halbes
Jahrtausend nach Platons Tod an dessen Grundlehren ankniipfte und sie,
um eigene Perspektiven bereichert, erneut in den philosophischen Diskurs
einbrachte nachdem sie voriibergehend fiir einige Jahrhunderte quasi aufler
Mode gerieten. In seinem metaphysischen System entwickelt Plotin'® den Ge-
danken, dass alles Seiende aus dem Einen hervorgeht - einer iibergeordneten
Quelle, die alles Sein und Leben durchdringt. Diese Einheit liegt der gesamten
Wirklichkeit zugrunde, und in gewisser Weise lasst sich alles, was existiert, auf
diese Einheit zuriickfiihren.

Daraus ergibt sich unmittelbar der Bezug zum Phanomen der Nachstenliebe:
Wenn alle Wesen aus derselben gottlichen Quelle stammen, dann sind sie
auf einer tieferen Ebene miteinander verbunden. Néchstenliebe bedeutet in
diesem Zusammenhang, sich dieser universellen Verbundenheit bewusst zu
sein und in jedem anderen Menschen einen Teil dieser Einheit zu erkennen.
Es ist somit nicht nur eine moralische Verpflichtung, anderen zu helfen, son-
dern auch eine spirituelle Erkenntnis, die den Einzelnen mit dem kosmischen
Ganzen in Einklang bringt. Néchstenliebe ist fiir Plotin somit nicht nur ein
Akt der Selbstlosigkeit, sondern auch eine Form der Einsicht in die wahre
Natur der Welt — ein Zugang zur Harmonie des Seins selbst.

Dieser universelle Zusammenhang ergibt sich bei Plotin aus der Vorstellung,
dass die Vielheit der Dinge in der Welt nur eine Widerspiegelung der ur-
spriinglichen Einheit des Einen ist. Die Materie und die verschiedenen For-
men, die wir in der Welt sehen, sind demnach nur Ausdrucksformen dieser

19 Plotin entwickelte seine Gedanken in losen Schriften, die schlieflich als Enneaden posthum von
seinem Schiiler Porphyrios in sechs Gruppen geordnet herausgegeben wurden. Eine der ersten
vollstandigen deutschen Ubersetzungen stammt von Hermann Friedrich Miller (1878/80) und
wurde in einer Neuausgabe von Karl-Maria Guth (2013) erneut herausgegeben (Plotin 2013)

219

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

einen Quelle. Das Verstandnis der Néchstenliebe wird so zu einem metaphysi-
schen Akt: Den anderen zu lieben bedeutet letztlich, sich selbst in ihm zu
erkennen, da beide aus derselben Quelle hervorgegangen sind. Nachstenliebe
ist demnach nicht einfach Altruismus oder pflichtgeméafie Moral, sondern der
natiirliche Ausdruck der Einheit allen Seins und die Wiedererkenntnis des
eigenen Ursprungs im anderen.

Ein weiterer zentraler Aspekt fiir Plotins Verstindnis der Néchstenliebe ist die
Vorstellung, dass sich durch das Streben nach Einheit mit dem Einen auch das
Verhiltnis zu anderen Menschen wandelt. In der neuplatonischen Tradition
geht es darum, sich von der sinnlichen Welt und den materiellen Bindungen
zu l6sen, um die geistige Schau des Einen zu erlangen. In diesem Prozess der
geistigen Riickkehr zum Ursprung wird die Néchstenliebe zu einem Weg der
Selbstvervollkommnung. Denn je ndher der Mensch dieser Einheit kommt,
desto mehr wird er fahig, sich in Harmonie mit dem Ganzen - und damit
auch mit seinen Mitmenschen - zu verhalten. Kurzum: Er wird er selbst.

Nichstenliebe wird bei Plotin also nicht als isolierter moralischer Imperativ
verstanden, sondern als Folge einer geistigen Entwicklung, die den Einzelnen
iber sein individuelles Dasein hinausfithrt und ihm ein Verstindnis dafiir
vermittelt, dass er Teil des kosmischen Ganzen ist. In diesem Sinne ist Plotins
Konzept der Néchstenliebe nicht nur ein ethisches Prinzip, sondern ein tiefes
spirituelles Streben nach Einheit und Erkenntnis.

Gerade dieser Aspekt unterscheidet Plotins Konzept der Néchstenliebe von
anderen Vorstellungen. Néchstenliebe ist bei ihm keine duflere Vorschrift oder
ein Gebot, sondern eine innere Notwendigkeit, die sich aus der Einsicht
in das wahre Wesen der Wirklichkeit ergibt. Die Liebe zum Nachsten ist
untrennbar mit der Liebe zum Einen verbunden, da beide Ausdruck derselben
grundlegenden Einheit sind. Deutlich erkennbar ist hier die Verwandtschaft
zu Platons Idee des Guten als letzter und oberster Wirklichkeit.

Simone Weil: Radikale Selbstlosigkeit und Nachstenliebe

Simone Weil (1909-1943) war eine der spannendsten und vielleicht radikalsten
Denkerinnen des 20. Jahrhunderts, die sich intensiv mit existentiellen und
spirituellen Fragen auseinandersetzte. In eine wohlhabende jiidische Familie
hineingeboren, machte sie sich bereits wihrend ihres Studiums an der Eco-
le Normale Supérieure in Paris einen Namen. Doch statt eine akademische
Laufbahn einzuschlagen, entschied sie sich, das Leben der Arbeiterklasse aus
erster Hand kennenzulernen, und arbeitete in Fabriken, um sich mit der arbei-

220

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.1. Nachstenliebe als Thema in der Philosophie

tenden Bevolkerung zu solidarisieren. Diese Erfahrungen pragten auch ihre
Vorstellung von Néchstenliebe, die sie als radikale Selbstaufopferung verstand.

Die korperlich eher zerbrechlich wirkende Philosophin verlangte sich alles
ab und erlebte im Zuge dieser Entbehrungen eine geistige Wandlung, die sie
immer mehr in die christliche Mystik fithrte. Néachstenliebe bedeutete fiir sie
nicht nur, anderen zu helfen, sondern sich selbst ganz zuriickzunehmen -
eine Gnade, die dem Menschen zuteilwerden kann und ihm dabei hilft, das
eigene Ego zu iiberwinden. In ihrem Werk ,Schwerkraft und Gnade” (1952)
unterscheidet sie zwischen der Schwerkraft des Egoismus und der Gnade der
Nichstenliebe, die den Menschen in die gottliche Ordnung einfiihrt.

Ihre Lebensweise spiegelte diese Philosophie wider: Sie verzichtete bewusst
auf personliche Annehmlichkeiten, lebte in Armut und absoluter Bescheiden-
heit. Wahrend des Zweiten Weltkriegs engagierte sie sich in der franzgsischen
Résistance und weigerte sich, mehr zu essen, als anderen Menschen im besetz-
ten Frankreich zur Verfiigung stand. Dies diirfte letztlich zu ihrem frithen Tod
beigetragen haben.

Auch fiir Weil ist Néchstenliebe also nicht nur eine moralische Pflicht, son-
dern eine spirituelle Praxis, die das eigene Selbst iiberwindet, um sich in den
Dienst des Anderen zu stellen - ganz dhnlich wie bei Plotin. Diese radikale
Selbstaufgabe ist fiir sie der hochste Ausdruck von Liebe und Freiheit - ein
Weg, der tber das individuelle Wohl hinaus zur transzendenten Wahrheit
fithrt.

Thomas von Aquin: Caritas als hochste Form der Nachstenliebe

Fir Thomas ist die Caritas, die géttliche Nachstenliebe, die hochste Form
der Liebe, die den Menschen zu Gott und zu seinen Mitmenschen fiihrt. In
gewisser Weise ist die Caritas die Tugend, die alle anderen Tugenden iiber-
strahlt, weil sie in der Gottesliebe wurzelt und von ihr getragen wird. Anders
als bei Plotin und Weil ist die Caritas bei Thomas nicht nur metaphysische
Erkenntnis oder radikale Selbstaufopferung, sondern unmittelbare Folge der
Gottesbeziehung des Menschen.

Bevor wir uns Thomas’ Leben und Positionen ndher zuwenden, kehren wir
noch einmal zum Gedankenexperiment am Anfang des Kapitels zuriick. Man
konnte sagen, dass sich Nachstenliebe oft in den kleinsten, unscheinbaren
Momenten zeigt — beispielsweise in der U-Bahn, wenn wir uns entscheiden,
einem Fremden zu helfen. Doch was halt uns davon ab? Vielleicht Bequem-

221

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

lichkeit, Unsicherheit oder die diffuse Hoftnung, dass jemand anderes ein-
greift. Und doch: Gerade in solchen Situationen offenbart sich, worum es in
den grofen philosophischen Uberlegungen zu diesem Thema geht.

Fir Plotin wire die Entscheidung zu helfen nicht nur eine ethische Frage,
sondern Ausdruck einer tieferen metaphysischen Wahrheit: Wir sind alle Teil
eines grofSeren Ganzen und erkennen unser eigenes Sein in der Hinwendung
zum Anderen. Simone Weil wiirde diesen Moment wohl als Mdoglichkeit
begreifen, das eigene Ego zu iiberwinden, als eine Gnade, die uns aus der
Schwerkraft der Selbstbezogenheit 16st. Fiir Thomas von Aquin ist Néchsten-
liebe schliellich mehr als eine spontane moralische Regung: Sie ist eine Tu-
gend, die aus der Gottesliebe entspringt, ein bewusster Akt, der das Gute in
der Welt verwirklicht. Die U-Bahn-Szene mag alltiglich erscheinen, doch in
ihr verbirgt sich eine tiefere Wahrheit: Nachstenliebe ist keine abstrakte Idee,
sondern eine gelebte Praxis, die den Menschen mit sich selbst, mit anderen
und - in Thomas’ Verstandnis — mit Gott verbindet.

Um zu verstehen, warum dieser Gedanke fiir Thomas von Aquin eine so
zentrale Rolle spielte, werfen wir nun einen Blick auf sein Leben, seinen
historischen Kontext und seine philosophische Entwicklung.

12.2. Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext

Thomas von Aquin wurde um 1225 auf der Burg Roccasecca bei Aquino als
Sohn einer angesehenen siiditalienischen Adelsfamilie geboren. Als siebtes
Kind des Grafen Landulf von Aquino und der Donna Theodora aus dem
michtigen Geschlecht der Caraccioli war er bereits in jungen Jahren fiir
eine religiose Laufbahn vorgesehen. Mit fiinf Jahren trat er als Oblate in das
Benediktinerkloster Montecassino ein, dessen Abt sein Onkel Sinibald war.
Dies entsprach der Tradition, den jiingsten Sohn einer Adelsfamilie in den
geistlichen Stand zu berufen.

Nach einer ersten klosterlichen Ausbildung fiihrte ihn sein Weg an die renom-
mierte Universitdt von Neapel, wo er von 1239 bis 1244 studierte. Gegen den
Willen seiner Familie trat Thomas im Jahr 1244 dem damals noch jungen
Bettelorden der Dominikaner bei. Um ihn vor dem Einfluss seiner Familie zu
schiitzen, schickte ihn der Orden nach Rom und Bologna. Unterwegs wurde
er jedoch von seinen Briidern entfiihrt und auf die Burg Monte San Giovanni
Campano und nach Roccasecca gebracht. Es folgten Monate der familidren

222

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.2. Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext

Gefangenschaft, bis Thomas™ unerschiitterlicher Wille, Dominikaner zu wer-
den, seine Familie schliefilich dazu brachte, ihn gehen zu lassen.

Danach fiihrte ihn sein geistlicher Weg 1245 nach Paris, wo er bei Albertus
Magnus studierte, dem er schliefSlich nach Koéln folgte. Dort arbeitete und
lernte er von 1248 bis 1252 eng mit seinem Lehrer zusammen. Nach Abschluss
seines Studiums kehrte er im Jahr 1252 nach Paris zuriick, wo er eigene
Vorlesungen {iber die Lehren des Petrus Lombardus hielt. In den folgenden
Jahren, von 1256 bis 1259, prigte er als Magister der Theologie die geistige
Landschaft der Pariser Universitat. Doch sein Weg fiihrte ihn weiter zuriick
nach Italien, wo er in Neapel und Orvieto lehrte, bevor er ab 1265 in Rom sein
berithmtestes Werk, die Summa Theologiae, verfasste.

Das 13. Jahrhundert, in dem Thomas von Aquin lebte und wirkte, war ge-
pragt von intensiven scholastischen Debatten — einer Lehr- und Denkweise
des Mittelalters, die auf logischer Analyse, systematischer Argumentation und
der methodischen Verbindung von Glaube und Vernunft beruhte. Ziel dieser
Scholastik (von lat. ,schola’, Schule) war es, die christliche Theologie mit der
antiken Philosophie, insbesondere der des Aristoteles, in Einklang zu bringen.
In dieser Zeit entwickelten Theologen und Philosophen eine Methode, die
sich durch die systematische Anwendung von Logik und Analyse zur Klarung
von Glaubensfragen und philosophischen Problemen auszeichnete. Ziel war
es, Vernunft und Glauben miteinander in Einklang zu bringen - ein Bestreben,
das Thomas von Aquin zeitlebens verfolgte. Seine Welt war stark von der
Dominanz der Kirche geprigt, die fast alle gesellschaftlichen Bereiche von der
Politik bis zur Bildung kontrollierte. Ihr Einfluss reichte bis in die alltdglichs-
ten Bereiche hinein.

Thomas von Aquin versuchte, eine rational begriindete Theologie zu entwi-
ckeln, die dennoch dem Glauben treu blieb. Trotz zahlreicher politischer und
theologischer Herausforderungen blieb er konsequent in seinem Streben nach
einer umfassenden Darstellung der christlichen Lehre. Seine Fihigkeit, kom-
plexe philosophische Gedanken klar und verstdndlich zu formulieren, machte
ihn zu einem der gefragtesten Gelehrten seiner Zeit.

Von 1268 bis 1272 lehrte Thomas erneut in Paris, bevor er ein letztes Mal
nach Neapel zuriickkehrte, wo er bis Ende 1273 als Magister titig war. Kurz
darauf, auf dem Weg zum Zweiten Konzil von Lyon, starb er am 7. Marz 1274
im Kloster Fossanova. Es kursierten Geriichte tiber eine mogliche Vergiftung
durch Karl I. von Anjou, doch historische Quellen sprechen eher von einer
schweren Krankheit, die zu seinem Tod fihrte.

223

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

Im Jahr 1323 wurde Thomas von Aquin von Papst Johannes XXII. heiligge-
sprochen und 1567 zum Kirchenlehrer erhoben. Seine Gebeine wurden mehr-
fach umgebettet und ruhen seit 1974 in der Kirche des Dominikanerklosters
Les Jacobins in Toulouse.

12.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Thomas von Aquin hatte das zentrale Anliegen, die natiirliche Ordnung der
Welt mit dem Wirken Gottes in Einklang zu bringen. Dabei stiitzte er sich
gleichermafien auf Vernunft und Glauben und entwickelte ein umfassendes
System, das die ethische und spirituelle Dimension des menschlichen Lebens
miteinander verbindet. Im Mittelpunkt seines Denkens stand das Streben nach
Caritas, der gottlichen Liebe, die als hochste Tugend gilt und sich sowohl
auf Gott als auch auf den Nachsten erstreckt. Sie befdhigt den Menschen zur
Erfiillung seiner Bestimmung in der tiefen Verbindung mit Gott und seinen
Mitmenschen.

Natur und Gnade: Die Ordnung der Schépfung

Im Zentrum der Philosophie des Thomas von Aquin steht die Vorstellung,
dass die Welt in all ihrer Komplexitit eine von Gott geschaffene und durch die
Vernunft geordnete Struktur besitzt. Diese Ordnung, die sich in der Natur wi-
derspiegelt, ist nicht zufillig, sondern folgt einer inneren Logik, die im Wesen
Gottes begriindet ist. Alles Seiende hat eine Bestimmung und der Mensch als
vernunftbegabtes Wesen ist in der Lage, diese zu erkennen und entsprechend
zu handeln. In diesem Sinne versteht Thomas die Natur als Grundstruktur des
Seins, die jedem Geschopf ein eigenes Wesen verleiht. Der Mensch kann mit
seiner Vernunft dieses Wesen verstehen und sich am Guten orientieren.

Thomas von Aquin betont jedoch auch, dass die Natur des Menschen durch
die Erbsiinde geschwiécht ist. Aufgrund dieser siindhaften Natur ist der
Mensch nicht in der Lage, seine hochste Bestimmung allein aus eigener Kraft
zu erreichen. Hier kommt die géttliche Gnade ins Spiel, die das Natiirliche
erginzt und zur Vollendung fiihrt. Die Gnade ist fiir Thomas keine Alterna-
tive zur Natur, sondern das Mittel, durch das die Natur zu ihrer Erfiillung
gelangt. Wiahrend die Natur dem Menschen die Fihigkeit verleiht, das Gute
zu erkennen, gibt ihm die Gnade die Kraft, dieses Gute auch vollstdndig
zu verwirklichen. Ohne die Gnade wire der Mensch in den Grenzen seiner
eigenen Natur gefangen und konnte das Géttliche nicht vollstindig erfahren.

224

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.3. Zentrale Begriffe und Ideen

Gnade und Natur stehen fiir Thomas somit nicht im Widerspruch zueinander,
sondern befinden sich in einem harmonischen Verhiltnis. Die Natur bereitet
den Weg vor, die Gnade fiihrt zur Vollendung.

Vernunft und Glaube: Der Weg zur Erkenntnis

Fir Thomas von Aquin ergénzen sich Vernunft und Glaube zu zwei unver-
zichtbaren Zugingen zur Wahrheit. Die Vernunft ist dabei das primédre Werk-
zeug des Menschen, um die Welt zu verstehen und sittlich zu handeln. Durch
sie kann der Mensch die innere Ordnung der Schopfung erfassen und dadurch
auch Gott in der Natur erkennen. Wo jedoch die Moglichkeiten der Vernunft
erschopft sind, etwa wenn sie nicht in der Lage ist, das Transzendente oder das
Unermessliche zu erfassen, tritt der Glaube an ihre Stelle. Der Glaube eroffnet
jene Dimensionen der Wahrheit, die jenseits der empirischen und logischen
Erkenntnis liegen, etwa das Mysterium der Dreifaltigkeit oder die Erlosung
durch Christus. Anders ausgedriickt: Wihrend die Vernunft die sichtbare, ra-
tionale Welt durchdringt, vermittelt der Glaube den Zugang zu jenen Aspekten
des Goéttlichen, die fiir den menschlichen Verstand grundsitzlich unzuging-
lich bleiben.

Dieser harmonische Dialog zwischen Vernunft und Glaube durchzieht das
gesamte Werk des Thomas von Aquin. Fir ihn schafft die Vernunft das
Fundament, auf dem der Glaube aufbauen kann. Im Gegensatz zu spiteren
Denkstromungen sieht Thomas zwischen diesen beiden Erkenntniswegen kei-
nen Widerspruch, sondern eine gegenseitige Befruchtung. Die Aufgabe der
Vernunft besteht fiir ihn darin, den Glauben zu durchdringen und zu erkldren,
was die Offenbarung tiber Gott und die Welt mitteilt. Zugleich ist der Glaube
notwendig, um jene Bereiche zu erfassen, in die die menschliche Vernunft
allein nicht vordringen kann. Beide Wege fithren den Menschen schliellich
zur hochsten Erkenntnis, zur Einsicht in die gottliche Wahrheit.

Caritas: Die Vollendung der Tugend

In der Caritas offenbart sich die gottliche Liebe selbst, die den Menschen
dazu beféhigt, seine eigene Natur zu transzendieren und am gottlichen Leben
teilzuhaben. Sie iiberragt alle anderen Tugenden, weil sie das Wesen Gottes
in seiner reinsten Form ausdriickt: bedingungslose, selbstlose Liebe. Thomas
betont, dass sich die Caritas auch in konkreten Taten manifestiert. Sie ist die
treibende Kraft, die Menschen dazu bringt, Gutes zu tun und sich um das
Wohl ihrer Mitmenschen zu kiimmern.

225

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

Fiir Thomas ist die Caritas die Tugend, die alle anderen in sich vereint und
zur Vollendung fithrt. Wahrend Tugenden wie Weisheit, Gerechtigkeit oder
Tapferkeit wichtige sittliche Eigenschaften sind, bleiben sie ohne Caritas un-
vollstindig. Denn erst in der Liebe, die sich in der Caritas ausdriickt, findet
der Mensch seine wahre Bestimmung. Caritas ist fiir Thomas nicht nur die
Liebe zu Gott, sondern auch die Liebe zum Néchsten, die sich in konkreten
sozialen Handlungen zeigt. Sie bildet die Grundlage einer gerechten Gesell-
schaft, in der der Mensch durch Liebe und Fiirsorge die gottliche Ordnung
in der Welt widerspiegelt. In der Caritas erfiillt der Mensch seine hdochste
Bestimmung, indem er Gott und seinen Mitmenschen dient und so das gottli-
che Liebesgebot verwirklicht. Caritas verbindet die menschliche Natur mit der
gottlichen Gnade, die Vernunft mit dem Glauben sowie das individuelle sittli-
che Handeln mit der sozialen Verantwortung. In der Caritas findet der Mensch
seine hochste Erfiillung und wird Teil der gottlichen Ordnung. Caritas ist die
Liebe, die den Menschen befahigt, tiber sich selbst hinauszuwachsen und in
der Gemeinschaft mit Gott und den Mitmenschen das wahre Ziel des Lebens
zu erreichen.

12.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Wo fiangt man an, wenn man die Relevanz eines mittelalterlichen Kirchen-
lehrers fiir die heutige Soziale Arbeit diskutieren will? Ist die Néchstenliebe
dafiir iiberhaupt ein geeigneter Bezugspunkt? Spielt sie als Motiv des Helfens
tiberhaupt noch eine so grofie Rolle - in einer Zeit, in der Fachkrifte der So-
zialen Arbeit ihre Arbeitsleistung nicht aus reiner Nachstenliebe zur Verfiigung
stellen, sondern schlicht und einfach versuchen, moglichst professionell und
mit der gebotenen Distanz einer Lohnarbeit nachzugehen?

Was konnen wir von Thomas lernen? Wo gibt es noch Ankniipfungspunkte?
Und warum lohnt es sich auch heute noch, sich als Fachkraft mit der Philoso-
phie des ,,stummen Ochsen“?? zu beschiftigen?

Thomas von Aquin konfrontiert uns mit einer grundlegenden Einsicht:
Nichstenliebe ist kein Luxus der Seele, kein moralisches Extra, das wir uns
gelegentlich leisten kénnen. Vielmehr ist sie die Basis, auf der soziale Bezie-
hungen und sinnstiftendes berufliches Handeln beruhen. Doch oft genug ist

20 Dieses Spitznamen erhielt Thomas von seinen Mitbriidern ob seiner imposanten Statur, gepaart
mit seinem sparsamen Sprechverhalten.

226

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.4. Diskussion: Relevanz fiir die Soziale Arbeit

Nichstenliebe ein Ideal, vor dem wir zuriickschrecken. Es erscheint uns zu
grof8 und zu abstrakt — und allzu oft verweisen wir auf die Zwange des Alltags,
die uns davon abhalten, die Menschen, mit denen wir arbeiten, wirklich zu
lieben. Doch genau hier setzt Thomas’ Gedanke an: Liebe ist laut ihm kein
spontaner Zustand, auf den wir warten miissen, bis er uns itberkommt. Sie ist
eine Tugend, die wir iiben konnen. Wie jede Tugend wird sie durch stindige
Ubung zu einem inneren Kompass, der unser Handeln unbewusst leitet. So
entscheiden wir scheinbar spontan positiv in Situationen wie mit dem hilfesu-
chenden Menschen in der U-Bahn und helfen einfach.

Dieser Gedanke sollte fiir die Soziale Arbeit von betrachtlichem Interesse
sein. Allzu oft verstecken wir uns hinter Professionalitit, Abgrenzung und den
Anforderungen eines strukturell tiberlasteten Systems. Wir begegnen unseren
Klientinnen als Fallen, als Problemen, die es zu 16sen gilt, und nicht als Men-
schen, die in ihrer Verletzlichkeit unser Mitgefiihl und unsere Nahe verdienen.
Thomas von Aquins Ausfithrungen zur Caritas kénnten uns ermutigen, diese
Distanz zu uberwinden, ohne zu verkennen, dass Nachstenliebe kein roman-
tisch verkldrter Zustand ist. Man kann sie nicht erzwingen, aber wie jede
Tugend kann man sie einiiben.

Und genau das ist die Botschaft, die wir als Fachkrifte der Sozialen Arbeit
mitnehmen kénnen. Wir sollten keine Angst haben, uns der Nachstenliebe
zu ndhern. Das bedeutet weder, dass wir uns an einer unerreichbaren morali-
schen Vollkommenheit messen miissen, noch, dass wir die notige Distanz zu
unseren Klientinnen aufgeben miissen. Es bedeutet, dass wir Schritt fiir Schritt
die Fahigkeit entwickeln kénnen, uns wirklich auf den anderen einzulassen
- nicht als Projektionsflache unserer eigenen Ziele, sondern als Mensch mit
eigener Wiirde. Diese Form der Liebe erfordert Geduld, Selbstreflexion und
die Bereitschaft, unsere professionellen Schutzmechanismen hin und wieder
infrage zu stellen.

Thomas weist auch auf den Zusammenhang der Néchstenliebe mit den Tu-
genden Gerechtigkeit und Barmbherzigkeit hin. Gerechtigkeit verlangt, dass
wir strukturelle Ungleichheiten erkennen und angehen, doch Nachstenliebe
verlangt noch mehr: Sie verlangt, dass wir uns gegeniiber dem anderen nicht
auf reine Pflichterfiillung zuriickziehen. Sie ist die Tugend, die uns Gerech-
tigkeit nicht als kaltes Prinzip, sondern als gelebte Praxis verstehen ldsst.
Barmherzigkeit ist schliefSlich keine sentimentale Schwiche, sondern ein Akt
der Anerkennung unserer gemeinsamen menschlichen Verletzlichkeit.

227

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12. Nachstenliebe: Thomas von Aquin

Die Frage ist: Wie kann diese Liebe in einer Welt der sozialen Krisen, der
Uberforderung und des Zynismus verwirklicht werden? Wie kdnnen wir sie
praktizieren, wenn wir uns oft selbst leer fiihlen? Néchstenliebe ist, auch auf
die Gefahr hin, mich zu wiederholen, eine Haltung, die durch stindiges Nach-
denken, durch achtsames Handeln und durch die Bereitschaft, sich immer
wieder neu fur das Menschsein des anderen zu o6ffnen, zur Gewohnheit wird.
Wie ein Musiker seine Technik durch tigliches Uben verfeinert, so kdnnen wir
unsere Fahigkeit zur Nachstenliebe kultivieren, indem wir uns bewusst den
Menschen zuwenden, mit denen wir leben und/oder arbeiten.

Das hat jedoch nichts mit naivem Idealismus zu tun. Néchstenliebe bedeutet
nicht, die Augen vor realen Problemen zu verschlieflen oder die eigenen Belas-
tungsgrenzen zu ignorieren. Vielmehr ist sie der Versuch, inmitten oft widriger
Umstinde eine innere Haltung zu entwickeln, die uns und den Menschen, die
wir begleiten, Hoffnung gibt.

12.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

1. Nachstenliebe als professionelle Haltung: Erlernbar oder doch nur Ge-
fahl?
Thomas von Aquin beschreibt die Caritas als eine Tugend, die nicht nur
spontane Emotion, sondern eine bewusst entwickelte Haltung ist. Was be-
deutet das fiir die Soziale Arbeit? Konnen professionelle Hilfestrukturen
tatsidchlich eine Kultur der Néchstenliebe fordern? Und wie ldsst sich eine
ethische Haltung im Arbeitsalltag praktisch einiiben, ohne dass sie zur
banalen Routine oder zur moralischen Uberforderung wird?

2. Die Gratwanderung zwischen Nihe und Distanz: Wann wird Fiirsorge
entmiindigend?
Soziale Arbeit bewegt sich zwischen Fiirsorge und professioneller Distanz.
Wie kann es gelingen, den Menschen nicht als ,Fall’, sondern als Subjekt
seiner eigenen Geschichte wahrzunehmen, ohne dabei in eine Haltung zu
verfallen, die ihn entmiindigt oder von der eigenen Hilfsbereitschaft abhén-
gig macht? Ist die Orientierung an der Néchstenliebe ein Schutz davor -
oder besteht gerade hier die Gefahr, unbewusst Machtgefalle zu reproduzie-
ren?

3. Strukturen hinterfragen: Ist Nichstenliebe ein Akt des Widerstands?
Thomas’ Verstdndnis von Caritas legt nahe, dass Nachstenliebe nicht nur
eine individuelle Haltung, sondern auch eine gesellschaftliche Verantwor-

228

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

tung ist. Wenn Sozialarbeit in ein System eingebunden ist, das auf Biirokra-
tie, Effizienz und standardisierte Abldufe setzt, stellt sich die Frage: Kann
Nichstenliebe in einem solchen Rahmen iiberleben? Oder erfordert sie
geradezu eine kritische Reflexion der Strukturen, in denen Hilfe organisiert
wird? Wo sind Sozialarbeitende gefragt, nicht nur Hilfe zu leisten, sondern
auch systemische Verdnderungen anzustof3en?

Quellen und weiterfiihrende Literatur

Quellen

Aquinas, T. (1981): Summa Theologica. Ubers. von den Fathers of the
English Dominican Province. Westminster, MD: Christian Classics.

Engelke, E., Borrmann, S. & Spatscheck, C. (2025): Theorien der Sozialen
Arbeit: Eine Einfiihrung. 8. Aufl. Freiburg: Lambertus.

Plotin (2013): Enneaden. Hrsg. von K.-M. Guth. Ubers. von H. F. Miller.
Berlin: Zenodot Verlagsgesellschaft.

Weil, S. (1952): Schwerkraft und Gnade. Mit einer Einfihrung von G. Thi-
bon. Miinchen: Kosel.

Weiterftihrende Literatur

Nissing, H.-G. (2022): Denker und Dichter: Thomas von Aquin. Eine Ein-
flihrung in sein Leben und sein Werk. Miinchen: Pneuma Verlag.

Pieper, J. (2014): Thomas von Aquin: Leben und Werk. Neue Ausg. Kevela-
er: Topos plus.

229

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Wie ich bereits in meinem Buch ,Existenzielle Soziale Arbeit” (2023) versucht
habe deutlich zu machen, kommt die Soziale Arbeit nicht ohne die Philoso-
phie als wichtige Bezugswissenschaft aus. Wenn es jedoch um die Frage geht,
was das genau bedeutet, ist es schwierig, einen fundierten Ausgangspunkt zu
finden. Genau das hat dieses Buch versucht: einen Anfang zu finden. Dieser
besteht darin, philosophische Fragen und Themen aufzugreifen, mit denen
jede Fachkraft der Sozialen Arbeit frither oder spater in ihrer tédglichen Arbeit
konfrontiert wird.

Die philosophische Reflexion ist ein méchtiges Instrument, um professionelles
von rein intuitivem Handeln zu unterscheiden, was, wie ich zumindest hofte,
deutlich geworden ist. Sie ist eine Methode, im hektischen Berufsalltag immer
wieder einen Schritt zuriickzutreten und aus der so gewonnenen Distanz he-
raus die eigenen Werte, Uberzeugungen, Absichten und Ziele in der Arbeit fiir
und mit Menschen zu hinterfragen. So hilft uns die philosophische Reflexion,
uns im Dschungel der Krisen, Ambivalenzen und Widerspriiche immer wieder
neu zu orientieren.

An dieser Stelle mochte ich noch einmal auf Platons Hohlengleichnis zuriick-
kommen. Wir erinnern uns:

Platon erzdhlt von Gefangenen, die in einer dunklen Hohle angekettet sind
und ihr Leben lang nur die Schatten von Gegenstdnden an der Wand sehen.
Sie halten diese Schatten fiir die Wirklichkeit, weil sie nichts anderes kennen.
Was aber, wenn sich einer von ihnen befreien konnte? Was, wenn er — zu-
néchst geblendet und unsicher - langsam ins Licht tritt und die wahre Natur
der Dinge erkennt? Dieser Weg aus der Dunkelheit ins Licht ist ein Sinnbild
fiir den philosophischen Erkenntnisprozess. Es ist der Versuch, hinter das
Offensichtliche zu blicken, das Gewohnte infrage zu stellen und das scheinbar
Selbstverstdandliche neu zu verstehen.

Auch in der Sozialen Arbeit sitzen wir manchmal in dieser Hohle, gefesselt
durch Routinen, Methoden und Vorstellungen, die wir als unumst6filich hin-
nehmen. Die Philosophie ermutigt uns, diese Fesseln abzustreifen und uns auf
den oft unbequemen, manchmal schmerzhaften, aber immer bereichernden
Weg der Erkenntnis zu begeben. Dieser Prozess ist niemals abgeschlossen,
sondern ein stindiges Bemiihen, eine fortwdhrende Suche nach dem, was wir
Wahrheit nennen kénnen. Dabei geht es nicht darum, endgiiltige Antworten
zu finden, sondern vielmehr darum, die richtigen Fragen zu stellen und im

230

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

besten Fall etwas tiefer zu blicken als nur auf die Schatten, die an die Wand
geworfen werden.

Wenn wir als Fachkrifte der Sozialen Arbeit bereit sind, diesen philosophi-
schen Weg immer wieder neu zu beschreiten, erschliefien wir eine Dimension
unserer Arbeit, die weit {iber den rein fachlichen Diskurs hinausgeht. Wir
erkennen, dass unser berufliches Handeln immer auch Ausdruck unserer
Werte, unserer Haltung und letztlich unseres Menschseins ist. Wir werden
uns unserer eigenen Grenzen bewusst, aber auch unserer Fihigkeit, uns zu
verandern, zu wachsen und zu lernen. Wie der Gefangene in Platons Héhlen-
gleichnis erkennen wir, dass unsere Arbeit nicht nur darin besteht, zu helfen
und zu unterstiitzen, sondern dass wir gemeinsam mit den Menschen, die
wir begleiten, immer wieder neue Wege aus der Dunkelheit ins Licht finden
miissen.

Vielleicht besteht die wahre Aufgabe der Sozialen Arbeit letztlich darin, diesen
Weg nie aus den Augen zu verlieren. Uns selbst und die Menschen, mit denen
wir arbeiten, immer wieder daran zu erinnern, dass wir nicht dazu verdammt
sind, ewig im Schatten zu stehen oder Schatten zu betrachten, sondern dass
wir die Féhigkeit und die Freiheit haben, uns immer wieder auf die Suche nach
dem Licht zu machen - was immer das im Einzelfall bedeuten mag. Wenn
es diesem Buch gelingt, dazu auch nur einen kleinen Anstof8 zu geben, hat es
seinen Zweck erfillt.

231

am 17.01.2026, 21:15:56. —


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

A

Alexander der Grofle 97

Ambivalenzen 6,16, 20, 71, 165, 230

Analyse 14, 21, 101, 107, 116, 135 f.,145-148,
150 f., 223

Anderen 15,17, 51, 54, 56, 148 f., 168, 170-
173,175-182, 185, 221 f.

Anselm von Canterbury 203

Anthropologie 24,32f, 37f.

Antike 5, 14, 16, 21, 30, 40, 64, 75, 79, 96,
120, 143, 157, 184, 201, 205

Aristoteles  6,14-16, 19, 21 ., 28, 31, 37, 40,
42,591, 62-77,120 f., 143-145, 157, 202 f.,
219, 223

Asthetik 33 f,37f, 84

Augustinus  171-173, 219

Autonomie 5,13,15f,35f,, 40,57, 621,71,
77-82, 85, 88-93, 98, 116, 118, 152 f., 155,
167, 1711, 199, 218

B

Bentham 31, 122, 130, 141, 158

Bewusstsein 22, 24, 36, 47, 50, 113, 147, 152,
174

Bourdieu 34, 37

Buber 184-186, 219

Butler 144, 156

C

Camus 45, 48,57
Cicero 184 f.
Crenshaw 144, 156

D

de Beauvoir 15,17, 43, 47 {., 57, 143148,
150 f., 156

Diogenes 97

Diskurs 5,15, 17, 27, 102, 104-106, 111, 144,
180, 183, 188, 190-192, 219, 231

Diskursethik 191f.,195f., 198

Disziplin 14,17, 24 f., 27,32, 35, 84,179, 184

E

Epiktet 79, 93,171,173, 203
Erkenntnistheorie 23f., 36, 38, 84
Erlebnismaschine 42

Essenz 43, 45, 49, 205

Ethik 15,17, 21,301, 37 f., 40, 60, 64 {., 70,
75,77, 84, 87,121,130 f., 157, 160-175, 177-
179, 181 1., 185, 196, 202

Existenz  14-16, 32, 45 f., 49-51, 56, 60, 87,
1511, 159, 164, 172, 203, 206, 210, 217, 219

Existenzialismus 43-48

F

Fachkrifte 5,16, 37, 53, 56, 73, 75, 102, 112,
114 £, 117, 140, 145, 154, 168, 181, 195, 198,
212,215,226 f., 231

Fahigkeiten 17, 37, 60, 62, 68, 70, 74, 76,
120, 124, 127-129, 131-136, 138-142, 145,
1491, 152,160, 163, 202 f,, 210

Fahigkeitenansatz 17, 75, 121, 140

Feminismus 48, 131

Feyerabend 26, 38

Foucault 15f, 95f., 99-104, 106-108, 111-
113,118 f.

Frankl 15,17,19, 55, 200, 203-215

Freiheit 13,151, 20, 32 f,, 39-46, 48-57, 60—
63,711, 76-83,87 1,921, 97,127,137,
146, 150-152, 162, 171, 175, 188, 203, 209-
211, 213, 215, 221, 231

Freud 206

G

Gedankenexperiment 13 f., 39, 42, 59, 78,
93, 95,120, 129 £., 157, 159, 173, 183, 201, 217,
221

Gegenwart 5, 14, 17, 51, 117, 157, 186

Gemeinschaft 5,13,15f, 25,311, 36 f., 59—
63, 66-68, 70-72, 75-78, 83, 88, 105, 109,
121, 129, 137, 158, 163, 215, 219, 226

Gerechtigkeit 5,13,15,17, 30, 32, 35 f,, 44,
63,70-72,76, 118,120 f., 124, 127-131, 134,
1411, 159, 161, 171 f., 226 f.

Geschlechtergerechtigkeit 15, 17, 143-145,
152,155 1.

Gesellschaft 14 f., 34, 44, 49, 51, 55, 57, 62,
70, 72, 76, 99-102, 106, 108, 112 ., 118, 120 f.,
124 £.,128-131, 133 f,, 136, 138 f., 143, 145,
148-152, 158, 161 f., 184, 187 f., 190-193, 199,
208, 226

Glick 20, 31, 39, 54, 60, 68, 78, 121-123, 126,
129,202

Gorgias 96

233

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

H

Habermas 15,17,183f., 186-196, 198 f.

Haltung 17 1., 37,431, 48 ., 72-74, 80 f., 83,
90, 96, 112, 117, 123, 159, 163-168, 172, 180-
182, 186, 203-205, 209-211, 228, 231

Hegel 13

Heidegger 45f., 48, 58,174

Helfen 13,18, 157-159, 165 £., 168, 217

Hermeneutik 21

Hilfe 15f., 37,53, 56, 75, 110, 112, 115, 145,
153, 157-160, 163, 165-168, 180, 194, 199,
205, 214, 217, 229

Hobbes 60f., 63,72,76f.

Hohlengleichnis  201f., 230 f.

Hooks 144

Hume 83,85

Hypothese 29

I

Ibn Khaldun 97f.

Identitat 20, 22, 36, 51, 56, 61, 63, 67, 104,
146, 148, 153, 174, 212 f.

Immanenz 146, 148, 150-154

Individuum 15, 45-47, 54, 61-63, 128 f., 134,
151, 162,168, 171 ., 175

Isaiah Berlin 41

)
Jaspers 13, 45-48, 58

K

Kant 6,13,15f, 23, 311, 34, 40, 42, 60, 62 £,
77 f., 81-94, 98, 158, 176, 219

kategorische Imperativ 40, 85, 87 f., 158

Kategorischen Imperativs

- Kategorischer Imperativ 16

Kommunikation 15,167, 183, 185-187, 189—
191,193 f,, 198 f.

Konstruktivismus 24

Kuhn 25f,38

Kultur 32f, 96,136, 157, 169, 228

L

Lakatos 26f., 38

Lebenswelt 191,194 f., 198 f.

Leiden 37, 47,136, 207, 215

Levinas 15,17,170-182,185 f.

Locke 23,83

Logik 27-30, 37 f., 82, 87, 140, 145, 176,
180 f., 194, 223 f.

Logotherapie 19, 205-210, 212, 215 f.

234

Lyotard 34

M

Macht 15-17, 36, 52, 54-56, 61, 78, 95-104,
106-110, 112-117, 141, 148, 172, 174, 184, 186,
1911, 198 f., 203, 208, 210, 218

Marx 99,118

Meister Eckhart 97 f.

Metaphysik  21f., 36, 38, 62, 65,77, 82, 84,
87, 89

Mill 31,122, 124, 141, 144, 156, 158

Mittelalter 5, 14, 66, 80, 97, 143, 203, 205,
218

N

Nachstenliebe 15, 18, 158, 161, 163, 171-173,
217-222,226-228

Natur 24,32f,43,49,59f, 63,671,711,
81, 87,132, 135, 137, 144, 162, 172, 202, 209,
213, 219, 224-226, 230

Nedelsky 91,93 f.

Neuzeit 5, 14, 121, 158

Nietzsche 34, 41f., 46, 58, 99, 119, 171-173,
182,200, 204 f., 214, 216

Nozick 39, 42,58

Nussbaum 15,17, 75, 77,120 f., 127-136,
138 1., 141 1.

P

Partizipation 15, 114, 138, 196-198

Phinomenologie 21,174

Platon 6,14, 34, 64, 97,120 f., 129, 143, 145,
201f., 230

Plessner 32f., 38

Plotin  218-222,229

Postmoderne 34

Profession 6,16 f.,19, 35,75f., 92,102, 178-
180

Protagoras 96

R

Rawls 121, 124-130, 134, 140, 142, 176

Reflexion 15,18, 27, 30, 32, 41, 47, 56, 76, 90,
93, 114, 117, 152 ., 155, 159, 162, 176, 178, 181,
199 £, 202, 218, 229 f.

Religion 18, 80, 83, 137,175

Rhetorik 96, 183-185, 192

Rousseau 83,98, 219

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Register

S

Sartre 15 f., 39, 41-45, 48-51, 54, 56-58, 146

Scheler 32f, 38,214

Schweitzer 15, 43, 157-164, 166-169

Seele 22,226

Selbstbestimmung 35 f., 40, 48, 54, 57, 78,
88 1., 921, 114-118, 141, 143, 146, 154, 165,
172

Sen 121,128,131, 142

Seneca 79,158,203

Singer 158, 169

Sinn 13,15,18 f,, 30, 35 f., 45-48, 52, 59, 74,
174, 200-205, 207-215

Sinnfrage 19, 201-205

Sinnsuche 17, 45, 209, 212, 214 f.

Soziale Arbeit 5, 14-17,24,35f., 40 f., 52,
56 f., 63, 72-76, 89, 91-93, 101 {,, 110, 113,
117 f., 131, 138-142, 145, 148, 152 f., 155-157,
159, 165 f., 168, 171-174, 179-181, 193198,
212,214 1., 218, 226-228, 230

Studierende 5, 111

Systemwelt 194 f.

T

Taylor 60f.,63,71,77

Tegnell 105

Teilhabe 15,17, 129, 190

Thomas von Aquin 15, 18, 66, 80 f., 158,
217 £., 221-226, 228 f.

Thrasymachos 96

Transzendenz 47,148, 150-152, 154

Tugend 18, 40, 68-70, 121, 157, 221 {., 225~
228

Tugendethik 31, 40, 72 f.

U

Utilitarismus 17, 31, 121-124, 126-128, 134,
140, 158

v

Verantwortung 13, 15-17, 35, 41-46, 49 £,
53-55, 57, 67 f., 70, 73, 76, 78-80, 88, 92 f.,
139,158 f., 161 £., 164 f., 168, 170-182, 185 f.,
188, 209, 213-215, 218, 226, 229

Verantwortungsethik 15, 160

Vernunft 23, 31, 36, 44, 60, 62 f., 67-69, 72,
81, 83 f., 86-90, 93 f,, 118, 121, 137-139, 158,
187,199, 202 f., 223-226

Verpﬂichtung 15, 92, 159-161, 173, 175, 180-
182, 185, 219

w

Wabhrheit 23,27, 49, 81, 96 {., 101, 104 f., 107,
118, 190, 203 f., 221 f,, 225, 230

Werte 30, 32, 41, 46, 48, 55, 57, 61 1., 64, 71,
104, 118, 135, 164, 167,172 f., 191, 201, 204 f.,
207-209, 213-215, 230 f.

Wirklichkeit 20-23, 37, 84, 87, 181, 201 f,,
2191, 230

Wissen 14-16,19, 23 1., 27,30, 351, 64 f.,
83-85, 95 f., 98-104, 107 f., 110, 112 f,, 118,
133,177,183

Wissenschaft 21, 24-27, 38, 65 f., 75, 216

Wissenschaftstheorie 24-26, 36, 38

Wirde 15f, 42, 881,120, 123,136 f., 158,
163, 167, 175, 186, 209, 227

z

Zeit 21,24, 26, 43, 48 £., 58, 63, 65, 68, 74,
80, 83 1., 86 f., 100 f., 103, 105, 120, 122,
130 f., 147, 150, 159 ., 162, 171, 183, 186-188,
200 f., 206-208, 211, 214, 218, 223, 226
Zweifel 6,19f1.,79, 84 f.

235

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 17.01.2026, 21:15:56.


https://doi.org/10.5771/9783748963394
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Vorwort

	1. Einleitung &Einführung in die Philosophie
	1.1. Zum Aufbau des Buches
	1.2. Was ist Philosophie? Eine persönliche Perspektive zum Einstieg
	Philosophieren als praktische Tätigkeit: Zwischen Denken lernen und Leben lernen

	1.3. Die Philosophie und einige ihrer Disziplinen
	1.3.1 Metaphysik: Die Frage nach dem Sein
	1.3.2. Erkenntnistheorie: Die Frage nach dem Wissen
	1.3.3. Wissenschaftstheorie
	1.3.4. Logik: Die Kunst des richtigen Denkens
	Deduktive, induktive und abduktive Logik
	1.3.5. Ethik
	Drei normative Ethiken: Deontologie, Utilitarismus und Tugendethik
	1.3.6. Anthropologie: Die Lehre vom Wesen des Menschen
	1.3.7. Ästhetik: Die Frage nach dem Schönen

	1.4. Vorläufiges Fazit: Die Bedeutung der Philosophie und ihrer Disziplinen für die Soziale Arbeit

	2. Freiheit: Jean-Paul Sartre
	2.1. Freiheit als Thema der Philosophie
	Warum Sartre?

	2.2. Jean-Paul Sartre: Biografie und historischer Kontext
	2.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Existenzialismus
	Freiheit ist der zentrale Dreh- und Angelpunkt von Sartres Philosophie
	Die Flucht vor der Freiheit: Selbsttäuschung und „Mauvaise foi“
	Zwei Seinsweisen
	Die Herausforderung der Freiheit
	Der Andere – die Hölle?

	2.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Authentizität und Überwindung der Selbsttäuschung
	Die Bedeutung der Beziehung zum Anderen
	Fazit

	2.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	3. Gemeinschaft: Aristoteles
	3.1. Gemeinschaft als Thema der Philosophie
	3.2. Aristoteles: Biografie und historischer Kontext
	3.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Zoon politikon
	Eudaimonia und Areté
	Die Gemeinschaft als Nährboden der Tugend

	3.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Die Tugendethik als Orientierung in der Praxis der Sozialen Arbeit?
	Sozialarbeiter als architektonische Akteure
	Von Aristoteles zu Martha Nussbaum
	Fazit: Gemeinschaft als moralisches Projekt

	3.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	4. Autonomie: Immanuel Kant
	4.1. Autonomie als Thema der Philosophie
	Innere Freiheit in der Antike: Die Stoiker
	Willensfreiheit und moralische Verantwortung im Mittelalter: Thomas von Aquin
	Wendepunkt: Kant und die Autonomie der Aufklärung

	4.2. Immanuel Kant: Biografie und historischer Kontext
	4.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Kants Antwort auf Hume: der transzendentale Idealismus
	Das Ding an sich und die Grenzen unserer Erkenntnis
	Vom transzendentalen Idealismus zum kategorischen Imperativ
	Autonomie: Mehr als nur Selbstbestimmung

	4.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Autonomie als Prozess: Eine ethische Herausforderung

	4.5. Anregungen zum Weiterdenken

	5. Macht und Wissen: Michel Foucault
	5.1. Die Dualität von Wissen und Macht in der Philosophiegeschichte
	Antike Perspektiven: Von den Sophisten zu den Kynikern
	Mittelalter: Ibn Khaldun und Meister Eckhart
	Aufklärung und Moderne: Das Wissen als Machtinstrument

	5.2. Michel Foucault: Biografie und historischer Kontext
	Erste Schaffensphase: Der Wahnsinn und die Macht des Wissens
	Aufstieg zum intellektuellen Star: Die Ordnung des Wissens und die Strukturen der Macht
	Die 1970er Jahre: Macht und Kontrolle – Foucaults politische Wende
	Politisches Engagement und gesellschaftlicher Einfluss
	Vermächtnis und Einfluss auf die Soziale Arbeit

	5.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Macht und Wissen: Eine unauflösbare Wechselwirkung.
	Diskurse: Die unsichtbare Macht der Sprache
	Ein Beispiel: Diskurs und Wahrheit in der Corona-Pandemie
	Dispositive: Die feinmaschigen Netze der Kontrolle
	Bio-Macht: Die Kontrolle über das Leben selbst
	Gouvernementalität: Die subtile Kunst der Lenkung

	5.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Diskurse in der Sozialen Arbeit: Wer spricht? Wer wird gehört – und wie?
	Zwischen Hilfe und Kontrolle: Macht und Professionalität
	Dispositive: Wo wird Macht konkret?
	Biomacht und Sozialpolitik: Wann wird Hilfe zur Regulierung?
	Gouvernementalität: Zwischen Aktivierung und Eigenverantwortung
	Fazit

	5.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	6. Soziale Gerechtigkeit und das gute Leben: Martha Nussbaum
	6.1. Soziale Gerechtigkeit als Thema der Philosophie
	Utilitarismus
	Verfahrensgerechtigkeit nach John Rawls
	Martha Nussbaum und die Frage nach dem Verhältnis von gutem und gerechtem Leben
	Und wer soll nun die Flöte bekommen?

	6.2. Martha Nussbaum: Biografie und historischer Kontext
	6.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Basisfähigkeiten (Basic Capabilities)
	Interne Fähigkeiten (Internal Capabilities)
	Kombinierte Fähigkeiten (Combined Capabilities)
	Schwellenwerte (Thresholds)
	Der Vorrang des Guten vor dem Gerechten und Nussbaums aristotelische Wurzeln

	6.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	6.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	7. Geschlechtergerechtigkeit: Simone de Beauvoir
	7.1. Geschlechtergerechtigkeit in der Philosophie
	7.2. Simone de Beauvoir: Biografie und historischer Kontext
	7.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Der Begriff des „Anderen”
	Geschlecht als soziale Konstruktion
	Transzendenz und Immanenz
	Fazit

	7.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Geschlechterstereotype überwinden: Potenziale und Hindernisse
	Widerstände gegen Veränderung und Chancen durch die Dekonstruktion von Rollenbildern
	Fazit

	7.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	8. Helfen: Albert Schweitzer
	8.1. Helfen als Thema der Philosophie
	8.2. Albert Schweitzer: Biografie und historischer Kontext
	8.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Ehrfurcht vor dem Leben
	Mitgefühl und Hilfsbereitschaft
	Einheit von Denken und Handeln

	8.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Helfen, ohne zu erniedrigen. Warum Haltung oft wichtiger ist als Technik
	Mitgefühl bedeutet nicht Mitleid und Helfen ist kein Heroismus.
	Einheit von Denken und Handeln: Werte müssen sich in der Praxis bewähren.
	Fazit: Schweitzers Ethik als Herausforderung an die Soziale Arbeit.

	8.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	9. Ethik der Verantwortung: Emmanuel Levinas
	9.1. Verantwortung für Andere als Thema in der Philosophie
	9.2. Emmanuel Levinas: Biografie und historischer Kontext
	9.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Das Gesicht des Anderen
	Verantwortung für den Anderen
	Alterität – die radikale Andersheit des Anderen
	Fazit

	9.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Levinas‘ Herausforderung an die Soziale Arbeit
	Methodische Strukturen und die Unverfügbarkeit des Anderen
	Die Grenzen professioneller Kategorien

	9.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	10. Kommunikation und Diskurs: Jürgen Habermas
	10.1. Kommunikation als Thema in der Philosophie
	Cicero und die Macht der Sprache: Rhetorik als Schlüssel zur Gesellschaft
	Das Ich und das Du: Martin Buber
	Gegenwart: Habermas
	Fazit

	10.2. Jürgen Habermas: Biografie und historischer Kontext
	Die prägenden Jugendjahre
	Aufbruch zur Frankfurter Schule – geistige Heimat und kritische Distanz
	Die 1960er Jahre – Aufbruch und Ringen um den richtigen Weg
	Die Suche nach Verständigung in einer zerrissenen Welt

	10.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Kommunikatives und strategisches Handeln
	Voraussetzung für gelingende Kommunikation ist der idealtypische Sprechakt.
	Lebenswelt und System: Die Spannung zwischen zwei Welten
	Diskursethik – Eine ethische Orientierung in einer pluralistischen Welt
	Öffentlichkeit und deliberative Demokratie

	10.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Die Theorie des kommunikativen Handelns in der Sozialen Arbeit
	Der idealtypische Sprechakt und die professionelle Praxis
	Lebenswelt und System: Ein Balanceakt in der Sozialen Arbeit
	Diskursethik: Ethische Orientierung in der Sozialen Arbeit
	Deliberative Demokratie und Partizipation
	Fazit

	10.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	11. Sinn: Viktor Frankl
	11.1. Sinn als Thema in der Philosophie
	Platon: Das Höhlengleichnis
	Aristoteles: Eudaimonia
	Seneca und nochmal Epiktet: Sinn durch innere Freiheit
	Anselm von Canterbury: Sinn durch göttliche Erkenntnis
	Nietzsche: Der Übermensch als letzter Sinn
	Viktor Frankl und der Wille zum Sinn

	11.2. Viktor Frankl: Biografie und historischer Kontext
	11.3. Zentrale Begriffe und Konzepte
	Der Wille zum Sinn
	Existenzielle Leere und noogene Neurosen
	Der Mensch als verantwortliches Wesen
	Sinnsuche durch Werte und Ziele
	Selbsttranszendenz und Selbstdistanzierung sind zentrale Fähigkeiten des Geistes.
	Drei zentrale Methoden

	11.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	Sinnsuche in der Sozialen Arbeit?
	Verantwortung und Freiheit
	Sinnfindung durch Werte und Ziele
	Fazit: Soziale Arbeit als Begleitung auf der Sinnsuche

	11.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	12. Nächstenliebe: Thomas von Aquin
	12.1. Nächstenliebe als Thema in der Philosophie
	Nächstenliebe in der Philosophie: Eine Einführung
	Plotin: Nächstenliebe als Ausdruck metaphysischer Einheit
	Simone Weil: Radikale Selbstlosigkeit und Nächstenliebe
	Thomas von Aquin: Caritas als höchste Form der Nächstenliebe

	12.2. Thomas von Aquin: Biografie und historischer Kontext
	12.3. Zentrale Begriffe und Ideen
	Vernunft und Glaube: Der Weg zur Erkenntnis
	Caritas: Die Vollendung der Tugend

	12.4. Diskussion: Relevanz für die Soziale Arbeit
	12.5. Drei Anregungen zum Weiterdenken

	Epilog
	Register

