
2. Eine andere Perspektive auf die Politik:

Radikaldemokratisches Denken

Die Entstehung radikaldemokratischen Denkens

Ende der 1970er Jahre, Anfang der 1980er Jahre entstand in Frankreich

eine Strömung politischenDenkens,welche unter demNamen ›radikale

Demokratie‹ heute zum etablierten politischen Denken gehört und sich

insbesondere als kritische Alternative zu einem dominierenden politi-

schen Liberalismus positioniert. Dabei ist das Feld der Denker lose und

in partieller Überschneidung zu postmarxistischen sowie dekonstruk-

tivistischen Theorien1 gesteckt und umfasst am Beginn unter anderem

Autoren wie Claude Lefort, Jean-Luc Nancy, Ernesto Laclau, Chantal

Mouffe, Alain Badiou, Jacques Rancière, Étienne Balibar, Cornelius Cas-

toriadis.2 An der Entstehung radikaldemokratischen Denkens frappiert

1 Vgl. Ingram, James: The Politics of Claude Lefort’s Political. Between Liberalism

and Radical Democracy. In: Thesis Eleven 87 (2006), 33-50, hier: 33.

2 Mittlerweile hat sich der radikaldemokratische Ansatz international etabliert

und entsprechend diversifiziert. Ich konzentriere mich hier auf die Anfänge in

Frankreich und deren Rezeption im deutschen Kontext. Außen vor bleiben v.a.

amerikanische radikaldemokratische Stimmen (wie bspw. SheldonWolin, Bon-

nie Honig,Wendy Brown). Für die deutsche Diskussion ist jüngst ein umfassen-

des Handbuch erschienen, dass sowohl die Traditionslinien einzelner Positio-

nen wie eine systematische Aufbereitung der Grundbegriffe leistet. Vgl. Com-

tesse, Dagmar/Flügel-Martinsen, Oliver Martinsen, Franziska/Nonhoff, Martin

(Hg.): Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Politik als ästhetische Praxis

zunächst die eigenwillige Mischung aus scharfer Kritik und bewahren-

dem Impetus sowohl der Demokratie als auch des linken,marxistischen

Denkens.3 Im Klima der großen, politischen Systemgegensätze Ende

der 1970er Jahre schien eine Entscheidung für eines der beiden Systeme

keine Option mehr, vielmehr entdeckte man in beiden Systemen tota-

litäre Strukturen, welche Politik negierten bzw. der behaupteten Idee

von Politik widersprachen.4

Die herkömmlichen Herangehensweisen an die Frage der Politik,

so die kritische Perspektive, boten in dieser Situation keine neuen und

insbesondere keine politischen Impulse mehr, insofern sie als positi-

ve Wissenschaften (Soziologie, politische Wissenschaft) wahlweise zur

Eliminierung, Technisierung oder Bürokratisierung von Politik beitru-

gen oder sich in Gestalt der politischen Philosophie mit der Legitima-

tion des Bestehenden zufrieden gaben.5 Daher riefen Philippe Lacoue-

Labarthe und Jean-Luc Nancy 1980 bei der Eröffnung des wegbereiten-

den Centre de recherches philosophiques sur le politique zu einer erneuten,

explizit philosophischen Befragung des Politischen auf. Mit der philo-

sophischen Befragung sollte eine Perspektive gewonnen werden, die in

3 Fast durchgehend lässt sich ein Festhalten an der Regierungsform der Demo-

kratie beobachten, mit wenigen Ausnahmen wie bspw. Alain Badiou. Gerade

die Sorge um die Demokratie scheint radikales Denken zu motivieren. Gleich-

zeitig möchte man an der marxistischen Forderung der Emanzipation festhal-

ten. Laclau und Mouffe artikulieren explizit das Vorhaben beide Denkweisen

miteinander zu verbinden. vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal:Hegemonie und

radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus.Wien 20002, 23.

4 So fragt beispielsweise Claude Lefort: »Verdeckt denn die Demokratie nicht nur

die Beherrschung und Ausbeutung einer Klasse durch die andere, die Verein-

heitlichung und Uniformisierung des kollektiven Lebens, den Massenkonfor-

mismus? Welches Kriterium liegt Ihrer Unterscheidung von Demokratie und

Totalitarismus zugrunde?« Lefort, Claude: Die Frage der Demokratie. In: Rödel

1990, 281-297, hier: 282.

5 Vgl. Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M.

2002, 7f. (kurz: DU) sowie Fischbach, Franck: Le déni du social. Deux exemples

contemporains: Abensour et Rancière. In: Dufour, Eric/Fischbach, Franck (Hg.):

Histoires et définitions de la philosophie sociale. Grenoble 2013, 29-46, hier: 29-32.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 29

der Lage war, die verleugneten, blinden Flecken des politischen Den-

kens und der Praxis aufzudecken, und zugleich selbst politisch zu in-

tervenieren.6 Dazu reaktivierten radikaldemokratische Autoren jenen

Schmitt’schen Terminus des »Politischen«, der diesem einst dazu dien-

te das Wesen der Politik zu bestimmen. In dessen Adaption wurde ins-

besondere auf den konstitutiven Eigensinn von Politik abgestellt, um

aufzuzeigen, dass Politik nicht von einer ihr äußerlichen Rationalität

oder einer anderen gesellschaftlichen Sphäre bestimmt werden kann.7

Zeitgeschichtliche Phänomene wie die ›Neuen Sozialen Bewegungen‹,

eine wachsende Entpolitisierung, überstaatliche Gebilde oder die zu-

nehmende Bedeutung von Ökonomie und Expertentum boten dabei

entscheidende Denkanstöße.

Zugleich solltemit der Einführung des Begriffs des Politischen nicht

nur die Eigenständigkeit der Politik verteidigt werden, darüber hinaus

sollte auf die Gründungsdimension von Gesellschaft verwiesen werden.

Das Politische wird im Gegensatz zu einer allgemein geläufigen Gleich-

setzung von Staat und Politik8 nicht mehr als eine gesellschaftliche

Sphäre unter vielen betrachtet, sondern unterläuft diese gesellschaft-

liche Differenzierung mit dem Verweis auf die Ebene gesellschaftlicher

Instituierung.Gerademit Blick auf die Fundamente der Gesellschaft, so

die radikaldemokratische Kritik, fehlt ein theoretisch artikuliertes Be-

wusstsein für die Bedingungen nachmetaphysischer, gesellschaftlicher

Gründung. Das Politische steht daher für eine ontologische Interven-

tion,9 welche die sedimentierten Grundlagen der Gesellschaft wieder

zur Disposition stellt und den genuin politischen Charakter von Ge-

sellschaft markiert. Zugleich soll mit dem Begriff des Politischen derje-

6 Vgl. Flügel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die Rückkehr des Politi-

schen. Demokratietheorien heute. Darmstadt 2004, 7.

7 Vgl. Mouffe, Chantal: Über das Politische.Wider die kosmopolitische Illusion, Frank-

furt a.M. 2007, 26.

8 Vgl. Bröckling, Ulrich/Feustel, Robert: Einleitung. Das Politische denken. In:

Dies. (Hg.): Das Politische denken. Zeitgenössische Positionen. Bielefeld 2010, 7-18,

hier: 13.

9 Vgl.Marchart, Oliver:Die politischeDifferenz.ZumDenkendesPolitischenbeiNancy,

Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin 2010, 25-27.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Politik als ästhetische Praxis

nige der Politik nicht abgeschafft werden, sondern die Politik firmiert

weiterhin als der Bereich des gegründeten Staates, mit all seinen Ak-

teuren, Institutionen, Prozessen und Praktiken. Doch soll die Diffe-

renz, die zwischen dem Politischen und der Politik, zwischen Grund

und Gegründetem existiert, reflektiert und produktiv gemacht werden.

Prominent bezeichnete Oliver Marchart diese Differenz in Anlehnung

an Heideggers ontologische Differenz zwischen Sein und Seiendem als

»politische Differenz«10. Und auch wenn nicht alle radikaldemokrati-

schen Autoren sich der Bezeichnung von ›Politik‹ und ›Politischen‹ be-

dienen, findet sich gleichwohl bei allen Denkern des radikaldemokrati-

schen Paradigmas die gleiche, differentielle Struktur.11 Warum jedoch

muss solch eine Differenz ins politische Denken eingeführt werden?12

Die Politik der politischen Philosophie

Allein durch die bewusst demonstrative Abgrenzung von anderen wis-

senschaftlichen Zugängen kann eine philosophische Befragung politi-

sches Denken nicht erneuern. Gleichermaßen bedarf es der Reflexion

auf die eigene Disziplin und diese befindet sich, wie Lacoue-Labarthe

undNancy schreiben, in einer Situation, in der ihre Autorität durch ihre

eigenen Diskurse stetig weiter zur Disposition gestellt wird.13Während

die Verabschiedung eines transzendenten Prinzips und das Schwinden

der metaphysischen Grundlagen gewissermaßen zur unhintergehba-

ren Voraussetzung des modernen Denkens gehören, und damit auch

jede Form eines fundamentalistischen Diskurses unmöglich machen,

gilt es die Notwendigkeit und die Möglichkeit eines philosophischen

Diskurses gegen eine postmoderne oder positivistische Beliebigkeit

10 Ebd., 25ff.

11 Vgl. Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz.

In: Dies. 2010, 13-37, hier: 16.

12 Vgl. Marchart 2010, 15.

13 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: Ouverture. In: Ferry, Luc/Nancy,

Jean-Luc/Lyotard, Jean-François et al. (Hg.): Rejouer le politique. Travaux du centre

de recherches philosophique sur le politique. Paris 1981, 11-28, hier: 17.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 31

zu verteidigen.14 Ein philosophischer Diskurs des Politischen müsste

sich demnach auf Höhe jener Diskurse bewegen, die beide Autoren als

kritische Diskurse der Metaphysik verstehen.15 Durch die Kritik der

Metaphysik hat ein Prozess eingesetzt, der zur Verabschiedung der

Idee einer letzten Einheit, des Glaubens an unveränderliche Gesetz-

mäßigkeiten und letzte Gewissheiten führte – ein Prozess, der sich

durch die historischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts noch einmal

verschärft hat. Im gleichen Zug hat diese Dynamik die Grundlagen und

Legitimationen der Gesellschaft fragwürdig erscheinen lassen, oder

vielmehr – erst die Auflösung metaphysischer Grundlagen erlaubt es,

die Frage nach gesellschaftlicher Ordnung überhaupt als Frage sichtbar

werden zu lassen.16 Staat, Kirche, Ökonomie und Gesellschaft treten

auseinander.17 Gesellschaft hat keine notwendige Ordnung mehr, jede

Ordnung ist kontingent. Sie wird als gestalt- und veränderbar erfah-

ren, aber auch als etwas Begründungsbedürftiges. Sie darf von nun

an nicht mehr »als Entfaltung einer ihr äußerlichen Logik verstanden

werden«18, sondern muss ihre Ordnung aus sich selbst heraus schaf-

fen. In diesem Sinne wird Gesellschaft reflexiv, denn sie muss ihre

eigenen Grundlagen bedenken. In der Legitimierung gesellschaftlicher

Ordnung und politischer Herrschaft diesseits transzendenter Ansprü-

che wird daher der Topos der Gemeinschaft und ihrer Formierung

14 Zugleich zeigt sich in der Kritik der philosophischen Vernunft ein Festhalten an

der Vernunft und am Projekt der Aufklärung. Trotz aller Kritik am Rationalis-

mus, an der Ideologie und einemHerrschaftsverdacht gegenüber der Vernunft,

soll diese nicht zugunsten des Irrationalismus oder der Gegenaufklärung preis-

gegebenwerden. Vgl. Schnädelbach, Herbert: Vernunft. In:Martens, Ekkehard/

Schnädelbach, Herbert (Hg.): Philosophie. Ein Grundkurs.Hamburg 1985, 77-115,

hier: 78f.

15 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: Le »retrait« dupolitique. In: Ro-

gozinski, Jacob/Lefort, Claude/Rancière, Jacques et al. (Hg.): Le Retrait du poli-

tique. Travaux du centre de recherches philosophique sur le politique. Paris 1983, 183-

200, hier: 186; sowie Lacoue-Labarthe/Nancy 1981, 17f.

16 Vgl. Marchart 2010, 46.

17 Vgl. Sartori, Giovanni: What is »Politics«. In: Political Theory 1 (1973) 1, 5-26, hier:

6.

18 Mouffe 2007, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Politik als ästhetische Praxis

zentral:19 Was bedeutet eine Gemeinschaft? Wie entsteht sie? Was

zeichnet eine politische Gemeinschaft aus? Was ist ein Volk? Welche

Prinzipien, Werte oder Ideale konstituieren eine politische Gemein-

schaft?20 Doch gerade in der Verbindung von Gemeinschaftsdenken,

Erkenntnisinteresse, Legitimations- und Begründungsaufgaben läuft

die politische Philosophie Gefahr, so die radikaldemokratische Kri-

tik, in universalistische, fundamentalistische oder essentialistische

Begründungen zurückzufallen (insbesondere werden hier Spielarten

liberaler und normativer Theorien angegriffen) und damit fällt sie

hinter eine philosophische Kritik zurück, die sich immer weiter an Be-

griffen wie Vernunft, Wahrheit, Objektivität, Geschichte oder Subjekt

abarbeitet.

Dies hat vor allem damit zu tun, dass die politische Philosophie

aus Sicht radikaldemokratischer Autoren die Bedingung und Bedeu-

tung kontingenter Gründung als geradezu unproblematisch ausblen-

det.21 Stattdessen scheint sie nach wie vor von der Idee allgemeiner

und universeller Begründungen angetrieben22 und verkennt in Folge

ihre eigene politische Verfasstheit. So ist politische Philosophie nicht

in der Lage die Ausschlussmechanismen und Grenzziehungen zu erfas-

sen, die doch gleichsam in der Konstituierung von Gesellschaft immer

19 Natürlich ist die Frage nachderOrdnungderGemeinschaft schon in der antiken

Philosophie virulent, im Unterschied zur modernen Philosophie jedoch kennt

die griechische Philosophie den Begriff der Gesellschaft nicht. Insofern das Le-

ben des Menschen niemals außerhalb der Polis zu denken war, stellt sich die

Frage nach der Grundlage der Gesellschaft gar nicht. Vgl. hierzu: Sartori 1973.

20 Die Frage nach der Genese sozio-politischer Ordnungen verbindet radikalde-

mokratische Theorien mit Theorien des Kommunitarismus, wie des Republi-

kanismus. Im Unterschied zu republikanischen Positionen verzichten radikal-

demokratische Denker auf essentialistische Vorstellungen des Bürgers, sowie

des Allgemeinwohls. Kommunitaristische Positionen nähern sich der Gemein-

schaft eher über kulturelle Praktiken, denn über die Begriffe von Hegemonie

und Macht. Vgl. Comtesse, Dagmar/Flügel-Martinsen, Oliver/Martinsen, Fran-

ziska/Nonhoff, Martin: Demokratie. In: Dies. 2019, 457-483, hier: 477-480.

21 Vgl. Bedorf 2010, 34, Fußnote 90.

22 Vgl. Flügel-Martinsen, Oliver: Befragungen des Politischen. Subjektkonstruktion –

Gesellschaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden 2017, 33-61.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 33

getroffen werden. Wenn Gesellschaft keine notwendige Ordnung be-

sitzt und gestaltbar ist, dann bedeutet jede Formierung der Gesellschaft

eine Wahl, die auch anders hätte ausfallen können. Damit werden logi-

scherweise alternative Formen ausgeschlossen. Gesellschaft konstitu-

iert sich deshalb stets durch Ausschluss. Doch gerade dieser notwen-

dige Ausschluss wird in den verschiedenen allgemeinen Begründungs-

figuren immer wieder verleugnet, am stärksten wohl in der Idee ei-

nes Konsenses, wie er sich exemplarisch im Topos des Gesellschafts-

vertrags oder dem Ideal einer kommunikativen Vernunft ausdrückt.23

Deutlich zeigt sich dasmangelnde Bewusstsein auch in der Behandlung

des Pluralismus, der doch paradigmatisch für den Umbruch von einer

geschlossenen Ordnung hin zu einer Vielzahl möglicher Ordnungsvor-

stellungen steht. Einerseits behaupten liberale Theorien von einem ge-

sellschaftlichen Pluralismus auszugehen, andererseits wird dieser ent-

weder ins Private zurückgedrängt (Rorty), durch einen übergreifenden

Konsens eingebettet (Rawls) oder in kommunikativen Strukturen letz-

ten Endes wieder aufgehoben (Habermas). Pluralismus wird demnach

nicht konsequent auf der Ebene der politischen Gründung, d.h. der on-

tologischen Ebene ernst genommen.

Die Kritik an einem mangelnden Verständnis von Pluralismus

richtet sich gleichfalls an die marxistische Theorie. Auch diese vermag

Pluralismus nicht ernsthaft in ihr Denken zu integrieren. Indem die

universale Klasse des Proletariats letztlich als einziges Subjekt poli-

tischen Fortschritts bzw. Umbruchs im Horizont einer feststehenden

Geschichtsteleologie konzipiert wird, kann der Marxismus den realen,

gesellschaftlichen Entwicklungen (u.a. den Fragmentierungen der

Arbeiterschicht, der Vielzahl an politischen Bewegungen) nicht gerecht

werden. Ernesto Laclau und Chantal Mouffe beobachten in Bezug auf

den Marxismus daher eine Entkopplung von Wissenschaft und Reali-

tät, von Theorie und Praxis.24 Um den Preis die Wahrheit der eigenen

Aussagen zu garantieren,musste dieTheorie eine eigene Überlegenheit

23 Vgl. Böttger, Felix: Postliberalismus. Zur Liberalismuskritik der politischen Philoso-

phie der Gegenwart. Frankfurt a.M. 2014, 320.

24 Vgl. Laclau/Mouffe 2000, 50f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Politik als ästhetische Praxis

gegenüber der Praxis behaupten und den Philosophen zum Richter

über die Realität machen. Für Laclau und Mouffe hingegen »[…] gibt

[es] keine radikale und plurale Demokratie ohne den Verzicht auf

den Diskurs des Universalen und seiner impliziten Behauptung eines

privilegierten Zugangspunktes zu ›der Wahrheit‹, die nur von einer

begrenzten Zahl von Subjekten erreicht werden kann.«25 Politische

Philosophie wird aus dieser Perspektive zu einem Machtdiskurs, der

seinen Wahrheits-, Normierungs- oder Herrschaftsanspruch durch

dem Mantel der Objektivität und Universalität zu decken versucht.26

Wie auch Claude Lefort und Marcel Gauchet in ihrer Kritik ausführen,

richten sich liberales und marxistisches Denken an einem »Ort des

Überflugs« ein, und glauben dabei, »sich von der geschichtlichen Zeit

lösen zu können, um sich über sie zu stellen und das Schauspiel des

gesamten Geschichtsverlaufs zu betrachten.«27 In dieser Bewegung

der Enthistorisierung gelangt das philosophische Denken zu vermeint-

lich ahistorischen, allgemeinen und objektiven Aussagen, die es mit

einem normativen Geltungsanspruch verbindet. Dabei verkennt es

jedoch seine unauflösliche Einbettung in den historischen, besonderen

Kontext und somit, »daß das Denken, das sich auf jedwede Form

des gesellschaftlichen Lebens bezieht, mit einem Material zu tun hat,

das bereits seine eigenen Interpretation enthält, deren Bedeutung

konstitutiv für sein Wesen ist.«28

Für ein radikaldemokratisches Denken ist im Gegensatz dazu

die Anerkennung des eigenen, nicht zu transzendierenden Standorts

zentral. Gesellschaft ist für die Individuen niemals in ihrer Gesamtheit

über- und durchschaubar, sie ist dem Individuum gegenüber opak.29

25 Ebd., 237.

26 Insbesondere Jacques Rancière hat sich mit den verschiedenen Formen von

Machtausübung durch die politische Philosophie auseinandergesetzt und sie

in drei Kategorien unterteilt: Archipolitik, Parapolitik undMetapolitik. Vgl. DU,

73-104.

27 Lefort, Claude/Gauchet, Marcel: Über die Demokratie. Das Politische und die

Instituierung des Gesellschaftlichen. In: Rödel 1990, 89-122, hier: 95.

28 Lefort 1990, 285.

29 Vgl. Laclau/Mouffe 2000, 129.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 35

Die liberale Vorstellung eines der Gemeinschaft vorgängigen Subjekts

lehnt man zugunsten einer konstitutiven Verwobenheit von Subjekt

und Gesellschaft ab.30 Das Bewusstsein für die eigene soziale und

kulturelle Verfasstheit bedeutet jedoch nicht, dass man sich in die Par-

tikularität kultureller und sozialer Identitäten zurückziehen möchte,

genauso wenig wie die Kategorie der Universalität vollständig abge-

lehnt wird.31 Vielmehr geht es um die Neufassung des Gegensatzes

zwischen Partikularismus und Universalismus, zwischen Besonderem

und Allgemeinen.32 Einerseits erscheinen Gesellschaften und ihre

Subjekte immer als partikulare Gesellschaften, andererseits würde

man nicht verstehen, wie Gesellschaften ohne gewisse überindividu-

elle, universalistische Effekte entstehen könnten.33 Auch für explizit

marxistische Anliegen von Emanzipation, Fortschritt und Veränderung

scheint eine Beschränkung auf partikulare Verfasstheit nicht haltbar.34

Es bleibt die radikaldemokratische Überzeugung, dass demokratische

Gesellschaft allein in den verzweigten und verdrehten Übergängen zwi-

schen ihrer historischen Form und allgemeinen Ansprüchen, zwischen

Partikularität und Universalität wachsen und sich weiterentwickeln

kann.

30 Vgl. Flügel-Martinsen 2017, 15-32.

31 Vgl. Marchart, Oliver: Gesellschaft ohne Grund. Laclaus politische Theorie des

Post-Fundationalismus. In: Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz. Wien

2002, 7-18, hier: 10.

32 Damit entwickelt die radikaldemokratische Theorie eine Alternative jenseits

einer Moderne/Postmoderne-Diskussion, wie sie sich beispielhaft zwischen

Habermas und Lyotard, Kommunitaristen undNeoaristotelikern abspielte. Vgl.

Hetzel: Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transformation der Politi-

schen Theorie. In: Flügel/Heil/Hetzel 2004, 185-210, hier: 198.

33 Vgl. Marchart 2002, 11f.

34 Posselt, Gerald: Grundlinien einer Debatte. Einführung zur deutschen Ausga-

be. In: Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj: Kontingenz, Hegemonie, Uni-

versalität. Aktuelle Dialoge zur Linken. Wien 2013, VII-XXVI, hier: XVIII. Derrida

beschreibt etwas ganz Ähnliches, wenn er die Notwendigkeit eines Messianis-

mus für die Emanzipation betont. Vgl. Derrida, Jacques: Bemerkungen zu De-

konstruktion und Pragmatismus. In: Mouffe 1999, 171-195, hier: 183.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Politik als ästhetische Praxis

Das Politische als Spur gesellschaftlicher Kontingenz

Die Spannung zwischen Partikularismus und Universalismus, zwi-

schen Allgemeinem und Besonderen lässt sich für Radikaldemokraten

nicht zu einer der beiden Seiten auflösen. Um über die Wahl zwischen

Alternativen hinauszugelangen, müssen beide Pole in ihrer gegenseiti-

gen Bezogenheit, d.h. in ihrer Differenz betrachtet werden. Der damit

einhergehende neue Blickwinkel führt uns, so Lefort und Gauchet,

im Nachdenken über den gründenden Ursprung der Gesellschaft zur

Erfahrung einer doppelten Grenze und zugleich auf die Spur des

Politischen. Denn weder kann der Ursprung – als Sinnbild für jenen

allgemeinen, objektiven Standpunkt – vergegenwärtigt noch seine

Abwesenheit letztgültig festgestellt werden.35 Gesellschaft erscheint

uns niemals völlig grundlos oder partikular. In der Unmöglichkeit eines

der beiden Momente zu realisieren, bleibt der Ursprung für uns glei-

chermaßen anwesend und abwesend, d.h. er erscheint und entzieht

sich immer wieder. Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy

beschreiben in ihrer Feststellung eines retrait du politique eine ähnliche

umschlagende Bewegung innerhalb der politischen Gemeinschaften

zwischen Vollendung, Rückzug und Wiedereröffnung. Mittels dieser

gegensätzlichen Bewegungen umkreisen die Autoren in unterschiedli-

cher Form die »Unmöglichkeit einer Vollendung«36 gesellschaftlicher

Ordnung. Damit ist auch die Unmöglichkeit gemeint, die allgemeinen,

universalen Prinzipien der Gesellschaft völlig durchzusetzen. Gesell-

schaft kommt aufgrund dieser Unmöglichkeit nicht zur Ruhe und

ist mit der stetigen Aufgabe ihrer Instituierung konfrontiert. Doch

verweist die Unmöglichkeit einer stabilen, letztgültigen Ordnung an-

dererseits auf etwas, das diesen Prozess blockiert, und daher zwischen

dem Ursprung und der gegründeten, instituierten Gesellschaft eine

unüberbrückbare Differenz offenhält. Die Erfahrung dieser Differenz

hat Paul Ricoeur bereits 1957 vom paradoxe politique sprechen lassen.37

35 Vgl. Lefort/Gauchet 1990, 95f.

36 Ebd., 96.

37 Vgl. Ricœur, Paul: Le paradoxe politique. In: Esprit 25 (1957) 250, 721-745.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 37

Denn es ist das Politische, so die radikaldemokratische Kernthese,

das die Paradoxie in die gesellschaftliche Ordnung einführt, und jede

Begegnung mit dem Ursprünglichen ist daher zugleich die Begeg-

nung mit dem Politischen. Das Politische steht daher gerade nicht

für eine empirische Limitierung der Subjekte, für eine temporäre,

epistemische Unzulänglichkeit gesellschaftlicher Reflexion, die einer

Vollendung gesellschaftlicher Ordnungsprinzipien im Wege steht,

sondern das Politische stellt im radikaldemokratischen Paradigma

»eine strukturelle Blockade«38 innerhalb der Gesellschaft dar – eine

strukturelle Blockade, die diese immer wieder auf ihren ungewissen,

unerreichbaren und letztlich fehlenden Grund zurückverweist.39

Die radikale Negativität der Gesellschaft

Bar jedes positiven Fundaments kennzeichnet Gesellschaft eine radika-

le Negativität40, eine Leere oder negative Universalität. Daher müssen

wir, wie Laclau und Mouffe schreiben,

»die Offenheit des Sozialen als konstitutiven Grund beziehungsweise

als ›negative Essenz‹ des Existierenden ansehen sowie die verschiede-

nen ›sozialenOrdnungen‹ als prekäre und letztlich verfehlte Versuche,

das Feld der Differenzen zu zähmen. […] Es gibt keinen ›der Gesell-

schaft‹ eigentümlichen genähten Raum, weil das Soziale selbst kein

Wesen hat.«41

Jede gesellschaftliche Gründung ist aus dieser Perspektive eine kontin-

gente Gründung. Damit setzten sich radikaldemokratische Ansätze so-

wohl von fundamentalistischen wie anti-fundamentalistischen Ansät-

zen ab.42 Gesellschaften können durchaus das Produkt gesellschaftli-

38 Clasen, Theresa: Radikale Demokratie und Gemeinschaft. Wie Konflikt verbinden

kann. Frankfurt a.M./New York 2019, 42.

39 Vgl. Marchart 2010, 27 sowie 64-67.

40 Vgl. Marchart, Oliver:Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Idee der

Gesellschaft. Berlin 2013, 56 sowie 270ff.; siehe auch Clasen 2019, 41f.

41 Laclau/Mouffe 2000, 130.

42 Vgl. Marchart 2010, 59-61.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Politik als ästhetische Praxis

cher Überlegung oder historischer Prozesse sein. Sie sind aber kontin-

gent, insofern sie weder notwendig noch willkürlich bzw. beliebig sind.

Sie sind veränderbar. Zugleich verstärken radikaldemokratische Theo-

rien in der Lesart Oliver Marcharts die klassische Kontingenzbehaup-

tung, indem sie die Möglichkeit eines nicht kontingenten, d.h. notwen-

digen Grundes ausschließen.43 Es gibt keine »soziale Entität, die nicht

kontingent wäre«44. Jede Ordnung ist immer schon von der grundle-

genden, nicht überwindbaren Grundlosigkeit der Gesellschaft affiziert.

Während die negative Essenz der Gesellschaft somit einerseits eine pro-

duktive Unbestimmtheit des Sozialen darstellt, aus der heraus die Viel-

zahl von Gründungen überhaupt erst möglich werden, drückt sie glei-

chermaßen einen Mangel aus, der Gesellschaft immer wieder zu dem

Punkt des Scheiterns führt, ihren Mangel abschließend auszufüllen.

»Somit verschränkt der starke Kontingenzbegriff die Möglichkeit von

Identität als solcher untrennbar mit der Unmöglichkeit ihrer vollstän-

digen, also nicht-kontingenten Konstruktion, wobei von der parado-

xen und aporetischen Notwendigkeit dieses Bandes zwischen Mög-

lichkeit und Unmöglichkeit ausgegangen werden muss.«45

Die Gedankenfigur, die es erlaubt jene paradoxe Verbindung zwischen

Möglichkeit und Unmöglichkeit von Gesellschaft zu konzeptualisieren

und ein Band zu knüpfen zwischen dem abwesenden Grund der Ge-

meinschaft und ihrer Faktizität, ist nun eben das Politische. Es aktua-

lisiert in den unterschiedlichen konzeptionellen Spielarten die wider-

sprüchliche Verfasstheit der Gesellschaft, sei es als Ereignis, als Krise,

als Zusammenbruch von Signifikationsprozessen etc. Entscheidend ist,

dass das Politische den Grund der Gemeinschaft innerhalb eines kon-

stituierten Gemeinwesens, d.h. der Dimension der Politik, immer »als

abwesend«46 einführt. Gegen eine Abschließung des gesellschaftlichen

43 Für eine Kritik an Marcharts quasi-transzendentaler Position siehe Flügel-

Martinsen 2017, 165-180.

44 Marchart 2010, 78.

45 Ebd., 78.

46 Marchart 2002, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 39

Raumes forciert das Politische daher einen niemals zur Ruhe kommen-

den Prozess der Politisierung. Daraus folgt auch, dass es keinen spezi-

fischen Gegenstand und keinen spezifischen Ort der Politik gibt, alles

kann zum Ort und Gegenstand des Politischen werden.47 Politik be-

schränkt sich nicht mehr auf den Staat, ebenso kann der private Kü-

chenherd zum Auftauchen feministischer Politik werden wie der Ge-

müsestand auf dem Markt zum Beginn einer politischen Revolution.

Es kommt allein darauf an, wo und wie das Band des Politischen ins

Spiel gebracht wird. Radikaldemokratisches Denken setzt gegen ein

statisches, institutionelles Verständnis von Politik daher auf eine Tem-

poralisierung, Entgrenzung und Intensivierung der Politik.

Konflikt und Identität – die gespaltene Gesellschaft

Indem die Figur des Politischen auf die Unmöglichkeit einer ge-

schlossenen, homogenen Gesellschaft verweist, könnte man eine rein

destruktive Konzeption der politischen Philosophie sehen, die mehr

daran interessiert ist, politische Strukturen und Institutionen zu de-

konstruieren als am Aufbau derselben zu partizipieren. Doch gilt es

aus radikaldemokratischer Sicht ganz im Gegenteil die Produktivität

und emanzipative Kraft des Politischen kenntlich zu machen und zu

verstehen, wie politische Subjekte und Kollektive sich formieren. Dazu

stehen radikaldemokratische Ansätze vor der Aufgabe, ein positives

Konzept von Negativität zu entwickeln,48 indem sie erklären, wie

politische Subjekte und Gemeinschaften entstehen können, wenn sie

sich nicht auf ein Wesen, einen Urzustand, eine transzendente Instanz

oder universelle Prinzipien berufen können. Wie schafft Gesellschaft

sich also aus dem Nichts? Wie kann eine Ordnung im »Kontext

von Kontingenz«49 hergestellt werden? Damit sei noch einmal die

veränderte Perspektive betont, die radikaldemokratische Theorien

47 Vgl. DU, 44.

48 Vgl. Hebekus, Uwe/Völker, Jan: Neue Philosophien des Politischen zur Einführung.

Hamburg 2012, 24.

49 Mouffe 2007, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Politik als ästhetische Praxis

gegenüber einem liberalen Individualismus entwickeln, der von der

Existenz vorgesellschaftlicher Individuen ausgeht, die sich in einem

freien Akt zum Gemeinwesen zusammenschließen.50 Dementgegen

gibt es für radikaldemokratische Denker keine Individuen außerhalb

der Gesellschaft, diese bringt Individuen erst hervor. Jenseits der Frage

nach der individuellen Existenz, stellt sich für radikale Demokraten vor

allem die Frage nach kollektiven Identitäten bzw. Subjekten. Einerseits

wird damit die Frage nach der Konstitution von Gesellschaft gestellt,

andererseits stellt sich auch die Frage, wer das Subjekt pluraler,

emanzipativer Bewegungen sein kann.

Insofern es kein sicheres Fundament der Gesellschaft gibt, er-

langt Gesellschaft ihre Identität allein durch einen Selbstbezug, d.h.

durch eine reflexive Tätigkeit.51 Es ist der Gedanke der Differenz, der

es in Anlehnung an den Poststrukturalismus, an die Freund-Feind-

Unterscheidung von Carl Schmitt, an die Dekonstruktion Jacques

Derridas sowie an die Psychoanalyse Jacques Lacans ermöglicht, Fi-

guren der Identitätsbildung jenseits von Selbstidentität zu denken.52

»Jede Identität«, schreibt Chantal Mouffe, »ist relational und jede

Identität erfordert zwangsläufig die Bestätigung einer Differenz, d.h.

die Wahrnehmung von etwas ›anderem‹, das sein ›Außerhalb‹ kon-

stituiert.«53 Die kleinste Einheit des Sozialen ist insofern nicht das

Individuum, sondern die relationale Beziehung.54 Durch die »Logik

der Differenz«55 konstituieren sich politische Identitäten in einem

Feld unendlicher differentieller Relationen (oder unendlicher sozialer

Relationen) alleinig durch das Ziehen einer Grenze, die »ein Innen von

50 Vgl. Flügel-Martinsen 2017, 15-32.

51 Vgl. Lefort/Gauchet 1990, 91.

52 Vgl. Hirsch, Michael: Der symbolische Primat des Politischen und seine Kri-

tik. In: Bedorf/Röttgers 2010, 335-363, hier: 338, sowie Hebekus/Völker 2012, 21.

Mouffe 2007, 17-22.

53 Mouffe 2007, 23.

54 Vgl. Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas: Die unendliche Aufgabe – Perspektiven

undGrenzen radikaler Demokratie. In: Dies. (Hg.):UnendlicheAufgabe.Kritik und

Perspektiven der Demokratietheorie. Bielefeld 2006, 7-23, hier: 15.

55 Bedorf 2010, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 41

einem Außen trennt«56. Die unterschiedlichen radikaldemokratischen

Positionen konzeptualisieren die Formierung der Gesellschaft folglich

durch Figuren der (Auf-)Teilung, (Ab-)Spaltung oder des Ausschlusses

und somit konflikthaft. Gesellschaft existiert nur als in sich geteilte.

Damit ist auch klar, dass sich eine Gesellschaft niemals von ihren

Machtstrukturen befreien kann, denn Konflikt zieht Macht nach sich,

nur durch Macht kann sie sich nach Claude Lefort in ihrer Einheit

erfassen und erhalten.57 Macht bezieht sich aber nicht mehr auf ei-

nen unbedingten Pol, sondern markiert genau die Trennungslinien

zwischen einem gesellschaftlichen Innen und Außen.58 Die marxis-

tische Vorstellung einer klassenlosen und machtfreien Gesellschaft

ist vor diesem theoretischen Hintergrund gänzlich unmöglich. Ganz

im Gegenteil ist die Präsenz von Konflikt aus radikaldemokratischer

Sicht Zeichen für die Vitalität der politischen Gemeinschaft,59 denn

der Konflikt kontestiert einerseits immer wieder die machtvollen,

gesellschaftlichen Grenzziehungen, andererseits ist er das Indiz für

die letzte Unbestimmtheit gesellschaftlicher Strukturen.

Mit solch einer zentralen Stellung des Konflikts opponieren Radi-

kaldemokraten vehement gegen deliberative sowie liberale Theorien.60

Denn insbesondere im deliberativen Verständnis fingiert Konflikt als

ein temporäres Hindernis auf dem Weg zu einem Konsens, dem sich

durch die kontinuierliche, öffentliche und vernünftige Deliberation im-

56 Ebd., 21.

57 Vgl. Lefort 1990, 293.

58 Vgl. ebd., 293

59 So kritisiert Chantal Mouffe an den liberalen Demokratien gerade die Leug-

nung des Konflikts, insbesondere durch eine Politik derMitte bzw. des Konsens.

Vgl. Mouffe 2007, 80-84, 91-95.

60 Damit verfolge ich eine Linie radikaldemokratischen Denkens, die den Konflikt

zentral positioniert. Diesen Strang der Theoriebildung bezeichnetMarchart als

dissoziativ und führt ihn auf Carl Schmitts Unterscheidung von Freund und

Feind zurück. Eine andere Linie bezieht sich auf Hannah Arendt. Sie versteht

das Politische assoziativ, vor allem getrieben von der Sorge um das Gemeinsa-

me. Vgl. Marchart 2010, 35-42.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Politik als ästhetische Praxis

mer weiter angenähert wird.61 Natürlich negieren deliberative Theori-

en auch tiefgreifenden Dissens nicht, doch ihrer Überzeugung zufolge

müssen wir nur lange genug miteinander diskutieren und dabei die

Bedingungen unserer Diskussion stetig verbessern, damit letztlich ein

gesellschaftlicher Konsens erreicht werden kann. Konflikt bleibt einge-

bettet in einen konsensuellen Horizont. Für Radikaldemokraten hin-

gegen wird es solch einen gesellschaftlichen Konsens niemals geben.

Aufgrund der radikalen Kontingenz der Gesellschaft können Gründe

immer nur als Entscheidungen eines Unentscheidbaren ausgewiesen

werden. Ernesto Laclau formuliert:

»Wenn es ein essentielles Merkmal einer Substanz ist, Akzidentien

zu besitzen – oder wenn das Kontingente ein essentieller Bestandteil

61 Für eine knappe, überblicksartige Darstellung des deliberativen Modells und

seiner Vertreter siehe Landwehr, Claudia: Demokratische Legitimation durch

rationale Kommunikation. Theorien deliberativer Demokratie. In: Lembcke,

Oliver/Ritzi, Claudia/Schaal, Gary (Hg.): Zeitgenössische Demokratietheorie. Band

1: Normative Demokratietheorien. Wiesbaden 2012, 355-385.

Insbesondere Jürgen Habermas wird als Vertreter eines deliberativen Demo-

kratieverständnisses u.a. von ChantalMouffe und Jacques Rancière immerwie-

der kritisiert. (vgl. Mouffe, Chantal: Das demokratische Paradox. Wien 2008, 85-

100, sowie Rancière, DU, 55-72; eine ausführliche Darstellung von Rancières

Kritik findet sich in Kapitel 3.3. dieser Arbeit) Zugleich gibt es jüngst Stim-

men, die Habermas’ politisches Denken im Feld der radikalen Demokratie-

theorie verortenwollen. (Vgl. Nonhoff,Martin: JürgenHabermas. In: Comtesse/

Flügel-Martinsen/Martinsen 2019, 294-303 sowie Flügel-Martinsen, Oliver: Ra-

dikale Demokratietheorien zur Einführung.Hamburg 2020, 54-58) Dazu heben sie

u.a. sein Kontingenzbewusstsein sowie die starke Idee der Selbstregierung her-

vor. Dennoch unterscheidet sich Habermas’ Reaktion auf die gesellschaftliche

Kontingenzdiagnosedarin, dass er versucht durchdie »prozedurale Leitideeder

kommunikativen Rationalität« (Nonhoff 2019, 300) seiner Theorie eine norma-

tive Richtung zu geben. Die Ausrichtung an einer kommunikativen Vernunft

und einem damit verbundenen Konsenshorizont läuft der radikaldemokrati-

schen Einsicht in die unstillbare Konflikthaftigkeit der Politischen jedoch zuwi-

der. Diese Arbeit unterscheidet sich von Habermas auch dadurch, dass sie mit

der Frage nach einer ästhetischen Dimension ein anderes Vernunftverständnis

zu entwickeln versucht als Habermas kommunikative Vernunft.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 43

des Notwendigen ist –, dann bedeutet das, daß jeder Struktur eine

notwendige Unentscheidbarkeit eingeschrieben ist (wobei ich unter

›Struktur‹ eine komplexe Identität verstehe, die von einer Pluralität

von Momenten konstituiert ist). Denn die Struktur erfordert die kon-

tingenten Verbindungen als notwendiger Bestandteil ihrer Identität,

doch diese Verbindungen – genau weil sie kontingent sind – können

von keinem Punkt in der Struktur logisch abgeleitet werden.«62

Siehtman denKonflikt als Ausdruck bzw. Folge dieser strukturellenUn-

entscheidbarkeit, spielt Konflikt sich eben nicht mehr in einem konsti-

tuierten, legitimierten Rahmen von Staat und Recht ab, sondern ist auf

der Ebene gesellschaftlicher Institutierung –wenn das Unentscheidba-

re entschieden werden muss – und damit im Politischen zu verorten.

Theorien, die nun diese unüberwindbare Dimension des Konflikts ver-

leugnen, negieren den politischen Charakter ihrer staatlichen Institu-

tionen.

Die institutionelle Anerkennung der gesellschaftlichen Konflikthaf-

tigkeit kann nach der Auffassung fast aller radikaldemokratischen Au-

toren nur innerhalb der Demokratie erfolgen,63 weil diese die Unbe-

stimmtheit gesellschaftlicher Konstitution als ihre eigentlicheMöglich-

keitsbedingung betrachtet.64 Demokratie kann ihrer eigenen Bedin-

gung aber nur genügen, wenn sie, wie Claude Lefort betont, uns stets

dazu anregt

»to replace the notion of a regime governed by laws, of a legitimate

power, by the notion of a regime founded upon the legitimacy of a

debate as to what is legitimate and what is illegitimate – a debate

which is necessarily without any guarantor and without any end.«65

62 Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz. Wien 2002, 131f.

63 Vgl. Lefort/Gauchet 1990, 91. Eine Ausnahme bildet Alain Badiou. vgl. Badiou,

Alain: Das demokratische Wahrzeichen. In: Agamben, Giorgio/Badiou, Alain/

Bensaïd, Daniel u.a.: Demokratie? Eine Debatte. Berlin 2012, 13-22.

64 Vgl. Celikates, Robin: Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie. Konstitu-

ierende vs. konstituierte Macht. In: Bedorf/Röttgers 2010, 274-300, hier: 275.

65 Lefort zitiert nach Ingram 2006, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Politik als ästhetische Praxis

Es ist genau diese nicht enden wollende Auseinandersetzung über die

Verfasstheit des politischen Gemeinwesens, die den Modus des Politi-

schen bezeichnen. Das Politische ist daher konflikthaft verfasst.

Die Notwendigkeit einer symbolischen Dimension

Ausgehend von der Annahme, dass Gesellschaft keine ›natürliche‹

Form besitzt und daher immer eine streitbare Konstitutionsleistung

bedeutet, wenden radikaldemokratische Denker sich der Dimension

des Symbolischen zu.66 Diese gewinnt eine vorrangige Bedeutung,

66 Zu betonen ist jedoch, dass der Begriff des Symbolischen nicht in einheitlicher

Bedeutung verwendet wird, sondern oftmals um den Begriff des Imaginären

ergänzt oder durch diesen ersetzt wird. Entscheidend für die jeweilige Inter-

pretation sind dabei die ideengeschichtlichen und disziplinären Anknüpfungs-

punkte. Felix Trautmann – der am Begriff des Imaginären ansetzt – hat vier ver-

schieden Auffassungen des Imaginären innerhalb des radikaldemokratischen

Denkens vorgeschlagen: Eine an Spinoza anschließende und über Althusser

vermittelte Liniemacht das Imaginäre für eine Theorie der Ideologie fruchtbar.

Das Imaginäre ist dabei Teil der ideologischen Beziehung der Menschen zu ih-

rerWelt und bildet jenen Aspekt, der es erlaubt das ideologische Verhältnis als

ein überdeterminiertes zu verstehen. Insbesondere Etienne Balibar knüpft an

diese Linie in seinen Gedanken zu nationalen Gemeinschaftsvorstellungen an.

Eine zweite an Machiavelli anschließende Verwendung des Imaginären findet

sich bei Claude Lefort, indemdieser den Blick auf die unaufhebbar, konflikthaf-

te Formierung und Darstellung der Gesellschaft richtet. Das Imaginäre, so die

Lesart Trautmanns, überschreibt bzw. verdeckt nun einerseits diese Beziehun-

gen phantasmatisch bzw. ideologisch, andererseits bleibt das Imaginäre ein

unverfügbares Moment im gesellschaftlichen Instituierungsprozess. Cornelius

Castoriadis’ Denken hingegen steht für eine Auffassung des Imaginären als so-

wohl instituierendewie transformatorische Kraft, insofernGesellschaften nicht

nur aus der produktiven Kraft des Imaginären konstituiert werden –, Castoria-

dis spricht hier von einer Schöpfung ex nihilo – sondern zugleich bildet das Ima-

ginäre in seiner Unstillbarkeit immer eine transformierende Kraft. Im Gegen-

satz zu Slavoj Žižek, der für eine vierte Interpretation steht, grenzt Castoriadis

sein Verständnis des Imaginären von einer psychoanalytischen Interpretation

ab, vielmehr nimmt er theoriegeschichtliche Anleihen an dem Vermögen der

Imagination bzw. Einbildungskraft. Žižeks Bezugnahme auf das Symbolische

und Imaginäre lässt sich hingegen als eine enge Übertragung der Lacan’sche

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 45

sodass sie als einer der grundlegendsten geteilten Gedanken angesehen

werden kann.67 Gesellschaft, so die Stoßrichtung, existiert nur durch

ihre Repräsentation,68 und die Auffassung der Gesellschaft als symbo-

lischer Ordnung eröffnet eine neue Perspektive auf das Politische, gar

den »Schlüssel zur Eroberung neuen theoretischen Territoriums«69.

Zunächst ermöglicht sie den Autoren sich von einem ontologischen

und epistemologischen Realismus zu emanzipieren, der das linke

Denken im Anschluss an Karl Marx dominiert hatte.70 Gegen den

Marx’schen Gegensatz zwischen Basis und Überbau betonen etwa Er-

nesto Laclau und Chantal Mouffe: »Es gibt nicht zwei Ebenen, eine des

Wesens und eine andere der Erscheinung, da es keine Möglichkeit gibt,

einen letzten buchstäblichen Sinn zu fixieren, für den das Symbolische

eine zweite und abgeleitete Bedeutung wäre.«71 Und in einer noch

allgemeineren Perspektive schreibt Claude Lefort,

»daß es keine Elemente oder Elementarstrukturen, keine Wesenhei-

ten (Klassen oder Klassensegmente), keine gesellschaftlichen Bezie-

hungen, keine ökonomische und technische Bestimmung, keine Di-

Psychoanalyse mit ihrer Trias aus Realem, Symbolischem und Imaginären in

das Feld der Politik, Ideologie- und Kulturkritik verstehen. Vgl. Trautmann,

Felix: Das Imaginäre. In: Comtesse/Flügel-Martinsen/Martinsen 2019, 553-562,

hier: 556-561.

67 Vgl. Breckman, Warren: Zwei Ordnungen des Symbolischen. Radikale Demo-

kratie zwischen Romantik und Strukturalismus. In: Diehl, Paula/Steilen, Felix

(Hg.): Politische Repräsentation und das Symbolische. Historische, politische und so-

ziologische Perspektiven. Wiesbaden 2016, 51-64, hier: 51.

68 Man denke etwa an die paradoxe Gründungsgeste der amerikanischen Unab-

hängigkeitserklärung. Hier erklärt sich ein Volk für unabhängig, dass es vor der

Erklärung gar nicht gegeben hat. vgl. Flügel, Oliver: Démocratie à venir. Jacques

Derrida. In: Flügel/Heil/Hetzel 2004, 19-42, hier: 27.

69 Breckman 2016, 51.

70 Vgl. Breckman, Warren: Adventures of the Symbolic. Post-Marxism and Radical

Democracy. New York 2013, 10.

71 Laclau/Mouffe, 2000, 133.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Politik als ästhetische Praxis

mension des gesellschaftlichen Raumes gibt, die ›vor‹ ihrer Formge-

bung existierten.«72

Indem sich die Denker von der grundlegenden Annahme einer tiefer

liegenden, alles determinierenden ökonomischen Gesellschaftsstruktur

verabschieden, gelingt es ihnen, andere als ökonomische Beziehungen

in den Blick zu nehmen und diese auf ihren politischen Gehalt zu hin-

terfragen.73 Der Marx’sche Gegensatz zwischen ökonomischer Basis

und ideologischem Überbau, zwischen Sein und Schein wird damit

eingestampft. Damit ist auch gesagt, dass der symbolische Charakter

gesellschaftlicher Formgebung gerade nicht in das Fahrwasser einer

Ideologie- oder Entfremdungstheorie führt, hat man sich der Idee

eines Wesens bzw. einer objektiven Realität entledigt. Abgelehnt wird

ein (seit Platon existierendes) Verständnis des Ästhetischen, das in

der Repräsentation und Symbolisierung immer ein Moment der Un-

wahrheit sieht und entweder Versöhnung, Identität oder Transparenz

anstrebt oder das Ästhetische aus dem Politischen bannen möchte. Das

Symbolische steht im radikaldemokratischen Denken weniger für eine

verkennende Abbildung von Wirklichkeit als für deren Konstitution

und Erkennen. Dadurch moduliert sich ein anderes Verständnis des

Ästhetischen und seiner Praktiken der Symbolisierung, Repräsentation

etc. Deren Leistungen verschieben ihren Akzent von der verweisen-

den Verkörperung hin zu einem zentralen Moment dynamischer

Selbstkonstitution. Mit anderen Worten ist die Repräsentation der

Gemeinschaft weder nachgeordnet noch Ausdruck eines quantitativen

Problems moderner Flächenstaaten. Die symbolische Formgebung

spielt »eine grundlegende Rolle für jegliche Formen von Sozialität,

denn eine Gesellschaft, die keine Formen der Selbstbeschreibung und

der Selbstinstituierung findet, wäre außerstande, sich selbst über-

72 Lefort 1990, 284.

73 Vgl. Hirsch, Michael/Voigt, Rüdiger: Der Staat in der Postdemokratie. Politik,

Recht und Polizei im neueren französischen Denken. In: Dies. (Hg.):Der Staat in

der Postdemokratie. Staat, Politik und Recht im neueren französischen Denken. Stutt-

gart 2009, 11-15, hier: 13.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 47

haupt als Gesellschaft«74 und damit in ihrer Einheit zu erfassen. Ohne

primordiale Identität zeigt sich die Einheit der Gesellschaft abhän-

gig von der Selbst-Darstellung der Gemeinschaft. Wie Claude Lefort

pointiert formuliert, ist jede Formgebung der Gesellschaft (mise en

forme) eine mise en sens, d.h. Sinngebung ebenso wie eine mise en scène,

d.h. Inszenierung.75 Sinn und Darstellung können nicht voneinander

getrennt werden, sie sind zwei Komponenten in einem reflexiven

Instituierungsprozess.76

Die Abgrenzung zum Marxismus fand nicht zuletzt in einem wei-

teren Horizont statt, der als linguistic turn bekannt ist, und der – wie

Warren Breckman in seiner Studie The Adventures of the Symbolic ein-

drücklich zeigt77 – in Frankreich auf einen fruchtbaren Boden fiel.78

Er ermöglichte es, jenes gesellschaftliche Verkennen, das Marx in der

Diskrepanz zwischen Basis und Überbau erblickte, auf neue Weise zu

fassen und in eine politische Dynamik zu überführen. So hatten sich

in Frankreich im Anschluss an eine Situation der radikalen Skepsis mit

dem (Post-)Strukturalismus, demPostmarxismus, der Postmoderne so-

wie der Dekonstruktion eine Reihe von Strömungen entwickelt, die sich

gegenseitig in ihren Forschungen anregten. Den Auftakt machte Mitte

des 20. Jahrhunderts der Ethnologe Claude Lévi-Strauss, der das Sym-

bolische für die gesellschaftliche Analyse fruchtbar machte, indem er

»seiner strukturalistischen Anthropologie ein linguistisches Modell zu-

grunde«79 legte. Er interpretierte Gesellschaften als symbolische Ord-

nungen, wobei jedes Symbol als Zeichen verstanden wurde, das seine

Bedeutung nicht durch ein Bezeichnetes erlangte, sondern durch seine

relationale Stellung im strukturierten Feld. Gesellschaften wurden so

74 Gertenbach, Lars: Cornelius Castoriadis. Gesellschaftliche Praxis und radikale

Imagination. In: Moebius/Quadflieg 2011, 277-289, hier: 281.

75 Vgl. Lefort 1990, 284.

76 Vgl. Ingram 2006, 36.

77 Vgl. Breckman 2013.

78 Breckman plädiert dafür, den linguistic turn als symbolic turn zu verstehen, um

sich damit auch gegen eine Sprachphilosophie abzusetzen, die Gefahr läuft.

Vgl. ebd., 11.

79 Breckman 2016, 52.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Politik als ästhetische Praxis

als Zeichensysteme lesbar, jedoch um den Preis ihrer Geschlossenheit

und des Verlusts von Zeitlichkeit. Gesellschaftliche Systeme erschienen

als statisch und unveränderbar. Doch gerade das Anliegen politischer

Handlungsfähigkeit, dieMöglichkeit von Kritik und das Entstehen poli-

tischer Subjekte können im strukturalistischen Paradigma nicht erklärt

werden.

Ende der 1960er Jahre kam es dann zu einer kritischen Revision des

Strukturalismus. Dabei wurde er unter anderem

»von Jacques Derrida für das ihm zugrunde liegende Konzept eines

zentrierten oder […] homöostatischen Systems kritisiert oder mit

Blick auf Jacques Lacans Theorem eines unüberbrückbaren Konflikts

zwischen Symbolischen und Realem überarbeitet. In der je eigenen

Weise dekonstruieren sowohl Derrida als auch der späte Lacan die

strukturalistische Idee des Symbolischen als autarke, geschlossene

Ordnung und beschrieben stattdessen ein in sich unstimmiges, von

dem, was sein und was nicht sein kann, durchdrungenes Feld des

Symbolischen.«80

Insbesondere die Lacan’sche Psychoanalyse mit ihrer Lehre eines Sub-

jekts des Mangels, der Struktur des Begehrens nach einer unmöglichen

Identität sowie der Trias von Imaginärem, Symbolischem und Realem

bot vielfältige Anknüpfungspunkte, kommen in ihr Subjekttheorie und

Theorie des Symbolischen ingeniös zusammen.

Radikaldemokratisches Denken vollzieht nun eine Verschiebung

von einer poststrukturalistischen Theorie des Sozialen (bzw. des

Subjekts) hin zu einer Theorie des Politischen, indem einerseits der

poststrukturalistische Gedanke inkonsistenter, aporetischer Ordnun-

gen aufgenommen wird und andererseits nach den explizit politischen

oder emanzipativen Potenzialen einer symbolischen bzw. diskursiven

Gesellschaft gefragt wird. In den Fokus rückt, wie das Symbolische und

das Politische miteinander verbunden sind.Was bedeutete das Postulat

80 Ebd., 52f.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 49

des Politischen für eine Auffassung von Gesellschaft als symbolischer,

diskursiver Ordnung bzw. als »imaginäre Institution«81?

Sowohl das Politische wie das Symbolische betreffen die Grundla-

gen der Gesellschaft bzw. deren Konstituierung. Dennoch wäre es irrig

das Symbolische einfach mit dem Politischen gleichzusetzen. Für ein

radikaldemokratisches Anliegen scheint es wichtig, jene Funktionen

oder Aspekte des Symbolischen herauszuarbeiten, welche uns verste-

hen lassen, worin das Politische symbolisch verfasster Gesellschaften

bestehen könnte. Zum einen betrifft dies den Prozess symbolischer

Konstitution selbst. So entfalten die Autoren die Mehrdeutigkeit und

Unabschließbarkeit symbolischer Bedeutung als Ausdruck von gesell-

schaftlicher Kontingenz und Konflikthaftigkeit. In der Radikalisierung

der Idee, dass sich symbolische Bedeutung niemals abschließend

feststellen lässt, sprechen beispielsweise Laclau und Mouffe von der

Überdeterminierung des Sozialen, die dazu führt, dass Gesellschaft

niemals zu sich kommen kann.82 Spiegelbildlich impliziert das Sym-

bolische für Lefort eine Leere, die immer wieder mit Bedeutung gefüllt

werden muss, ohne jemals abschließend gefunden zu werden.83 Und

ebenso verortet Castoriadis beständige politische Dynamiken »in

der einer jeden Institution innewohnenden symbolisch-imaginären

Dimension«84. Dadurch generiert das Symbolische eine gesellschaft-

liche bzw. politische Dynamik, indem Gesellschaft von dem »niemals

endenden Versuch […], eine adäquate Symbolisierung ihrer selbst zu

schaffen, gerade durch die inhärente Unmöglichkeit einer solchen

Symbolisierung angetrieben wird.«85 Doch konstituieren sich poli-

tische Gemeinschaften eben nur, indem sie das Spiel symbolischer

Bedeutung mittels Macht unterbinden. Je mehr das Oszillieren der

81 Vgl. Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer po-

litischen Philosophie. Frankfurt a.M.2 1997.

82 Vgl. Laclau/Mouffe 2000, 132.

83 Vgl. Lefort 1990, 293.

84 Sörensen, Paul: Cornelius Castoriadis. In: Comtesse/Flügel-Martinsen/

Martinsen 2019, 239-247, hier: 241.

85 Breckman 2016, 52.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Politik als ästhetische Praxis

Bedeutung unterbunden wird, desto totalitärer bzw. unpolitischer

erscheinen Staaten.86

In seiner Überdeterminierung weist das Feld bzw. der Ort des Sym-

bolischen immer über sich hinaus, auf andere Bedeutungen, aber auch

auf allgemeinere Bedeutungen. Das Symbolische ist daher gleichfalls

der Kreuzungspunkt zwischen Partikularem und Universellem. Verge-

genwärtig man sich beispielsweise das symbolische Ideal des ›Volkes‹

oder der ›Nation‹, so leiten diese die Konstitution eines Staates an,

in dem Sinne, dass es wirklichkeitsgenerierende, materielle Effekte er-

zeugt,87 doch zugleich bleibt jede partikulare Gründung und Ausdeu-

tung hinter der Universalität des Symbols bzw. der imaginären Vorstel-

lung zurück. Wie Pierre Rosanvallon betont, ist es gerade die Aufga-

be moderner Gesellschaften die Abstraktion des ›Volkes‹ immer wieder

neu zu beantworten und dabei nicht dem Trugschluss zu erliegen, die-

se Abstraktion jemals verwirklichen zu können.88 Nur in der Anerken-

nung der symbolischen Dimension sind Gesellschaften vor totalitären,

populistischen Bestrebungen gefeit.

Betrachtet man das Symbolische als konstitutives Element sozialer

Wirklichkeit, als gesellschaftliche Kraft und Relation,89 bleibt auch

das Verständnis politischen Handelns nicht unberührt. Ein politisches

Handeln, das sich allein an der sprachlichen Rationalität der Vernunft

orientiert, erscheint abgetrennt von der Virulenz des Symbolischen

bzw. des Imaginären. Das Symbolische wird folglich handlungslei-

tend bzw. handlungskonstitutiv und damit findet eine Erweiterung

dessen statt, was als politisches Handeln verstanden werden kann.

Politik wird nicht mehr alleine in den Parlamenten und staatlichen

Institutionen, nicht nur in der argumentativen, rationalen Sprache,

sondern auch in der poetischen, metaphorischen Sprache, in den Bild-

86 Vgl. DU, 110-117.

87 Vgl. Trautmann 2017, 18.

88 Vgl.Weymans,Wim: Pierre Rosanvallon unddas Problempolitischer Repräsen-

tation. In: Flügel/Heil/Hetzel 2004, 87-112.

89 Vgl. Trautmann 2019, 553.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken 51

und Symbolgebungen und darüber hinaus in der gesamten Bandbreite

gesellschaftlichen Handelns gesucht.

Zugleich steht ein radikaldemokratisches Handeln vor der Her-

ausforderung, die Behauptung einer symbolischen Ordnung, die dem

Individuum immer schon vorauszugehen scheint, mit dem Anliegen

emanzipativen, demokratischen Handelns zu vermitteln. Wie kann in

einem symbolischen, von Macht strukturierten und durch Ausschlüsse

gekennzeichneten Feld demokratisches, selbstbestimmtes Handeln

aussehen?90 Welche Anforderungen werden an demokratisches Han-

deln gestellt, insofern die Frage gesellschaftlicher Instituierung einen

zentralen Bezugspunkt radikaldemokratischen Denkens darstellt? Und

wie fügen sich Konflikt und Kontingenz in dieses Bild ein?

Radikaldemokratische Theoretiker scheinen hier zwei unterschied-

liche Wege einzuschlagen. Zum einen gibt es diejenigen, welche poli-

tisches Handeln auf die seltenen, umstürzenden Ereignisse beschrän-

ken, d.h. auf die wenigen Momente, in denen die politische Ordnung

als Ganzes suspendiert oder transformiert wird.91 Zum anderen gibt es

diejenigen, die sich einer praxistheoretischen Perspektive zuwenden,

und das politische Handeln in den alltäglichen Routinen verorten.92

Mit der Zuwendung zu Jacques Rancières Denken möchte ich eine an-

dere Konzeption emanzipativen politischen Handelns erarbeiten, die

politisches Handeln als ästhetisches Handeln versteht. Ich konzentriere

mich somit weniger auf den Ereignisbegriff des Politischen, der Ran-

cières Denken immer wieder attestiert wird, sondern folge Rancières

Verständnis von Politik, das weniger in einem poststrukturalistischen

Verständnis symbolischer Ordnungen wurzelt, als in einem Begriff des

90 Vgl. die Verschiebungen von einer liberalen Theorie des individuellen Subjekts

zu den Konzepten der Subjektivierung bzw. Desidentifizierung. Vgl. Oberpran-

tacher, Andreas/Siclodi, Andrei: Introducing a Contorted Subject Called ›Sub-

jectivation‹. In: Dies. (Hg.): Subjectivation in Political Theory and Contemporary

Practices. London 2016, 1-24.

91 Alain Badiou wäre hier ein Beispiel. Vgl. Hebekus/Völker 2012, 174-217.

92 Insbesondere Judith Butler hat mit ihrem Konzept der Performativität die poli-

tischen Potenziale in den Geschlechterpraktiken freigelegt. Vgl. Butler, Judith:

Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a.M. 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Politik als ästhetische Praxis

Menschen.93 So macht er das Vermögen des Menschen – die Frage des

sprechenden bzw. des zum Logos fähigen Menschen – zur zentralen

Prämisse seiner politischen und ästhetischen Überlegungen.94 Ranciè-

res Ansatz erweist sich somit anschlussfähig an ein vernunftbasiertes

Verständnis der Politik, das jedoch um die Dimension einer Ästhetik

erweitert wird. Diese versteht Rancière weniger als die Frage der Ein-

bildungskraft und der Imagination, sondern als Aisthesis, d.h. als sinn-

liche Wahrnehmung. Sie erinnert an die Sinnlichkeit des Menschen.

Damit einher geht eine andere theoretische Fokussierung – weg vom

Symbolischen hin zum Ästhetischen. Gleichwohl übernimmt das Äs-

thetische eine ähnliche Funktion im Umgang mit der Kontingenz, der

Unbestimmtheit und unmöglichen Identität der Gesellschaft. Diese ra-

dikale Unbestimmtheit über das Ästhetische einzuholen, wie Rancière

das tut, finde ich sehr vielversprechend, ermöglicht es doch ästheti-

sches Handeln – über Kants Kritik der Urteilskraft – als eine produktive

und in ihrer Qualität genuin politische Praxis zu qualifizieren.

93 Vgl. Comtesse, Dagmar: Freiheit und Gleichheit. In: Comtesse/Flügel-

Martinsen/Martinsen 2019, 523-533, hier: 530-532.

94 Ähnlicherweise setzt auchCornelius Castoriadis Begriff des Imaginären amVer-

mögen des Menschen an. Daher würde ich Trautmann 2019 auch widerspre-

chen, der schreibt, es gäbe keine Verbindungen zwischen der Idee des Imagi-

nären und Rancières Denken.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

