2. Eine andere Perspektive auf die Politik:
Radikaldemokratisches Denken

Die Entstehung radikaldemokratischen Denkens

Ende der 1970er Jahre, Anfang der 1980cer Jahre entstand in Frankreich
eine Stromung politischen Denkens, welche unter dem Namen radikale
Demokratie< heute zum etablierten politischen Denken gehért und sich
insbesondere als kritische Alternative zu einem dominierenden politi-
schen Liberalismus positioniert. Dabei ist das Feld der Denker lose und
in partieller Uberschneidung zu postmarxistischen sowie dekonstruk-
tivistischen Theorien® gesteckt und umfasst am Beginn unter anderem
Autoren wie Claude Lefort, Jean-Luc Nancy, Ernesto Laclau, Chantal
Mouffe, Alain Badiou, Jacques Ranciére, Etienne Balibar, Cornelius Cas-
toriadis.* An der Entstehung radikaldemokratischen Denkens frappiert

1 Vgl. Ingram, James: The Politics of Claude Lefort’s Political. Between Liberalism
and Radical Democracy. In: Thesis Eleven 87 (2006), 33-50, hier: 33.

2 Mittlerweile hat sich der radikaldemokratische Ansatz international etabliert
und entsprechend diversifiziert. Ich konzentriere mich hier auf die Anfange in
Frankreich und deren Rezeption im deutschen Kontext. Aufden vor bleiben v.a.
amerikanische radikaldemokratische Stimmen (wie bspw. Sheldon Wolin, Bon-
nie Honig, Wendy Brown). Fir die deutsche Diskussion ist jiingst ein umfassen-
des Handbuch erschienen, dass sowohl die Traditionslinien einzelner Positio-
nen wie eine systematische Aufbereitung der Grundbegriffe leistet. Vgl. Com-
tesse, Dagmar/Fliigel-Martinsen, Oliver Martinsen, Franziska/Nonhoff, Martin
(Hg.): Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin 2019.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Politik als asthetische Praxis

zunichst die eigenwillige Mischung aus scharfer Kritik und bewahren-
dem Impetus sowohl der Demokratie als auch des linken, marxistischen
Denkens.? Im Klima der grofien, politischen Systemgegensitze Ende
der 1970er Jahre schien eine Entscheidung fir eines der beiden Systeme
keine Option mehr, vielmehr entdeckte man in beiden Systemen tota-
litdre Strukturen, welche Politik negierten bzw. der behaupteten Idee
von Politik widersprachen.*

Die herkémmlichen Herangehensweisen an die Frage der Politik,
so die kritische Perspektive, boten in dieser Situation keine neuen und
insbesondere keine politischen Impulse mehr, insofern sie als positi-
ve Wissenschaften (Soziologie, politische Wissenschaft) wahlweise zur
Eliminierung, Technisierung oder Biirokratisierung von Politik beitru-
gen oder sich in Gestalt der politischen Philosophie mit der Legitima-
tion des Bestehenden zufrieden gaben.> Daher riefen Philippe Lacoue-
Labarthe und Jean-Luc Nancy 1980 bei der Er6ffnung des wegbereiten-
den Centre de recherches philosophiques sur le politique zu einer erneuten,
explizit philosophischen Befragung des Politischen auf. Mit der philo-
sophischen Befragung sollte eine Perspektive gewonnen werden, die in

3 Fast durchgehend lésst sich ein Festhalten an der Regierungsform der Demo-
kratie beobachten, mit wenigen Ausnahmen wie bspw. Alain Badiou. Gerade
die Sorge um die Demokratie scheint radikales Denken zu motivieren. Gleich-
zeitig mOchte man an der marxistischen Forderung der Emanzipation festhal-
ten. Laclau und Mouffe artikulieren explizit das Vorhaben beide Denkweisen
miteinander zu verbinden. vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und
radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus. Wien 20002, 23.

4 So fragt beispielsweise Claude Lefort: »Verdeckt denn die Demokratie nicht nur
die Beherrschung und Ausbeutung einer Klasse durch die andere, die Verein-
heitlichung und Uniformisierung des kollektiven Lebens, den Massenkonfor-
mismus? Welches Kriterium liegt Ihrer Unterscheidung von Demokratie und
Totalitarismus zugrunde?« Lefort, Claude: Die Frage der Demokratie. In: Rodel
1990, 281-297, hier: 282.

5 Vgl. Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a.M.
2002, 7f. (kurz: DU) sowie Fischbach, Franck: Le déni du social. Deux exemples
contemporains: Abensour et Ranciére. In: Dufour, Eric/Fischbach, Franck (Hg.):
Histoires et définitions de la philosophie sociale. Grenoble 2013, 29-46, hier: 29-32.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

der Lage war, die verleugneten, blinden Flecken des politischen Den-
kens und der Praxis aufzudecken, und zugleich selbst politisch zu in-
tervenieren.® Dazu reaktivierten radikaldemokratische Autoren jenen
Schmitt’schen Terminus des »Politischen, der diesem einst dazu dien-
te das Wesen der Politik zu bestimmen. In dessen Adaption wurde ins-
besondere auf den konstitutiven Eigensinn von Politik abgestellt, um
aufzuzeigen, dass Politik nicht von einer ihr duflerlichen Rationalitit
oder einer anderen gesellschaftlichen Sphire bestimmt werden kann.”
Zeitgeschichtliche Phinomene wie die >Neuen Sozialen Bewegungens,
eine wachsende Entpolitisierung, iiberstaatliche Gebilde oder die zu-
nehmende Bedeutung von Okonomie und Expertentum boten dabei
entscheidende DenkanstoRe.

Zugleich sollte mit der Einfithrung des Begriffs des Politischen nicht
nur die Eigenstindigkeit der Politik verteidigt werden, dariiber hinaus
sollte auf die Gritndungsdimension von Gesellschaft verwiesen werden.
Das Politische wird im Gegensatz zu einer allgemein geliufigen Gleich-
setzung von Staat und Politik® nicht mehr als eine gesellschaftliche
Sphire unter vielen betrachtet, sondern unterliuft diese gesellschaft-
liche Differenzierung mit dem Verweis auf die Ebene gesellschaftlicher
Instituierung. Gerade mit Blick auf die Fundamente der Gesellschaft, so
die radikaldemokratische Kritik, fehlt ein theoretisch artikuliertes Be-
wusstsein fiir die Bedingungen nachmetaphysischer, gesellschaftlicher
Griindung. Das Politische steht daher fir eine ontologische Interven-
tion,” welche die sedimentierten Grundlagen der Gesellschaft wieder
zur Disposition stellt und den genuin politischen Charakter von Ge-
sellschaft markiert. Zugleich soll mit dem Begriff des Politischen derje-

6 Vgl. Fligel, Oliver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die Riickkehr des Politi-
schen. Demokratietheorien heute. Darmstadt 2004, 7.

7 Vgl. Mouffe, Chantal: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion, Frank-
furt a.M. 2007, 26.

8 Vgl. Brockling, Ulrich/Feustel, Robert: Einleitung. Das Politische denken. In:
Dies. (Hg.): Das Politische denken. Zeitgendssische Positionen. Bielefeld 2010, 7-18,
hier:13.

9 Vgl. Marchart, Oliver: Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin 2010, 25-27.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

29


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Politik als asthetische Praxis

nige der Politik nicht abgeschafft werden, sondern die Politik firmiert
weiterhin als der Bereich des gegriindeten Staates, mit all seinen Ak-
teuren, Institutionen, Prozessen und Praktiken. Doch soll die Diffe-
renz, die zwischen dem Politischen und der Politik, zwischen Grund
und Gegriindetem existiert, reflektiert und produktiv gemacht werden.
Prominent bezeichnete Oliver Marchart diese Differenz in Anlehnung
an Heideggers ontologische Differenz zwischen Sein und Seiendem als
»politische Differenz«*°. Und auch wenn nicht alle radikaldemokrati-
schen Autoren sich der Bezeichnung von >Politik< und >Politischen< be-
dienen, findet sich gleichwohl bei allen Denkern des radikaldemokrati-
schen Paradigmas die gleiche, differentielle Struktur.* Warum jedoch
muss solch eine Differenz ins politische Denken eingefiithrt werden?'

Die Politik der politischen Philosophie

Allein durch die bewusst demonstrative Abgrenzung von anderen wis-
senschaftlichen Zugingen kann eine philosophische Befragung politi-
sches Denken nicht erneuern. Gleichermaflen bedarf es der Reflexion
auf die eigene Disziplin und diese befindet sich, wie Lacoue-Labarthe
und Nancy schreiben, in einer Situation, in der ihre Autoritit durch ihre
eigenen Diskurse stetig weiter zur Disposition gestellt wird."> Wihrend
die Verabschiedung eines transzendenten Prinzips und das Schwinden
der metaphysischen Grundlagen gewissermafen zur unhintergehba-
ren Voraussetzung des modernen Denkens gehoren, und damit auch
jede Form eines fundamentalistischen Diskurses unmoglich machen,
gilt es die Notwendigkeit und die Moglichkeit eines philosophischen
Diskurses gegen eine postmoderne oder positivistische Beliebigkeit

10  Ebd., 25ff.

11 Vgl. Bedorf, Thomas: Das Politische und die Politik. Konturen einer Differenz.
In: Dies. 2010, 13-37, hier: 16.

12 Vgl. Marchart 2010, 15.

13 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: Ouverture. In: Ferry, Luc/Nancy,
Jean-Luc/Lyotard, Jean-Francois et al. (Hg.): Rejouer le politique. Travaux du centre
de recherches philosophique sur le politique. Paris 1981, 11-28, hier: 17.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

zu verteidigen.™ Ein philosophischer Diskurs des Politischen miisste
sich demnach auf Hohe jener Diskurse bewegen, die beide Autoren als
kritische Diskurse der Metaphysik verstehen.” Durch die Kritik der
Metaphysik hat ein Prozess eingesetzt, der zur Verabschiedung der
Idee einer letzten Einheit, des Glaubens an unverinderliche Gesetz-
miRigkeiten und letzte Gewissheiten fithrte — ein Prozess, der sich
durch die historischen Ereignisse des 20. Jahrhunderts noch einmal
verschirft hat. Im gleichen Zug hat diese Dynamik die Grundlagen und
Legitimationen der Gesellschaft fragwiirdig erscheinen lassen, oder
vielmehr - erst die Auflésung metaphysischer Grundlagen erlaubt es,
die Frage nach gesellschaftlicher Ordnung tiberhaupt als Frage sichtbar
werden zu lassen.'® Staat, Kirche, Okonomie und Gesellschaft treten
auseinander.'” Gesellschaft hat keine notwendige Ordnung mehr, jede
Ordnung ist kontingent. Sie wird als gestalt- und verinderbar erfah-
ren, aber auch als etwas Begriindungsbediirftiges. Sie darf von nun
an nicht mehr »als Entfaltung einer ihr duflerlichen Logik verstanden
werden«'®, sondern muss ihre Ordnung aus sich selbst heraus schaf-
fen. In diesem Sinne wird Gesellschaft reflexiv, denn sie muss ihre
eigenen Grundlagen bedenken. In der Legitimierung gesellschaftlicher
Ordnung und politischer Herrschaft diesseits transzendenter Ansprii-
che wird daher der Topos der Gemeinschaft und ihrer Formierung

14 Zugleich zeigtsich in der Kritik der philosophischen Vernunft ein Festhalten an
der Vernunft und am Projekt der Aufklarung. Trotz aller Kritik am Rationalis-
mus, an der Ideologie und einem Herrschaftsverdacht gegeniber der Vernunft,
soll diese nicht zugunsten des Irrationalismus oder der Gegenaufklarung preis-
gegebenwerden. Vgl. Schnidelbach, Herbert: Vernunft. In: Martens, Ekkehard/
Schnadelbach, Herbert (Hg.): Philosophie. Ein Grundkurs. Hamburg 1985, 77-115,
hier: 78f.

15 Vgl. Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: Le»retrait«du politique. In: Ro-
gozinski, Jacob/Lefort, Claude/Ranciere, Jacques et al. (Hg.): Le Retrait du poli-
tique. Travaux du centre de recherches philosophique sur le politique. Paris 1983, 183-
200, hier: 186; sowie Lacoue-Labarthe/Nancy 1981, 17f.

16 Vgl. Marchart 2010, 46.

17 Vgl. Sartori, Giovanni: What is »Politics«. In: Political Theory1(1973) 1, 5-26, hier:
6.

18  Mouffe 2007, 26.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Politik als asthetische Praxis

zentral:’® Was bedeutet eine Gemeinschaft? Wie entsteht sie? Was
zeichnet eine politische Gemeinschaft aus? Was ist ein Volk? Welche
Prinzipien, Werte oder Ideale konstituieren eine politische Gemein-
schaft??® Doch gerade in der Verbindung von Gemeinschaftsdenken,
Erkenntnisinteresse, Legitimations- und Begriindungsaufgaben liuft
die politische Philosophie Gefahr, so die radikaldemokratische Kri-
tik, in universalistische, fundamentalistische oder essentialistische
Begriindungen zuriickzufallen (insbesondere werden hier Spielarten
liberaler und normativer Theorien angegriffen) und damit fillt sie
hinter eine philosophische Kritik zuriick, die sich immer weiter an Be-
griffen wie Vernunft, Wahrheit, Objektivitit, Geschichte oder Subjekt
abarbeitet.

Dies hat vor allem damit zu tun, dass die politische Philosophie
aus Sicht radikaldemokratischer Autoren die Bedingung und Bedeu-
tung kontingenter Griindung als geradezu unproblematisch ausblen-
det.?! Stattdessen scheint sie nach wie vor von der Idee allgemeiner
und universeller Begriindungen angetrieben®” und verkennt in Folge
ihre eigene politische Verfasstheit. So ist politische Philosophie nicht
in der Lage die Ausschlussmechanismen und Grenzziehungen zu erfas-
sen, die doch gleichsam in der Konstituierung von Gesellschaft immer

19 Natirlichistdie Frage nach der Ordnung der Gemeinschaft schonin derantiken
Philosophie virulent, im Unterschied zur modernen Philosophie jedoch kennt
die griechische Philosophie den Begriff der Gesellschaft nicht. Insofern das Le-
ben des Menschen niemals aufRerhalb der Polis zu denken war, stellt sich die
Frage nach der Grundlage der Gesellschaft gar nicht. Vgl. hierzu: Sartori 1973.

20 Die Frage nach der Genese sozio-politischer Ordnungen verbindet radikalde-
mokratische Theorien mit Theorien des Kommunitarismus, wie des Republi-
kanismus. Im Unterschied zu republikanischen Positionen verzichten radikal-
demokratische Denker auf essentialistische Vorstellungen des Biirgers, sowie
des Allgemeinwohls. Kommunitaristische Positionen nahern sich der Gemein-
schaft eher (iber kulturelle Praktiken, denn iber die Begriffe von Hegemonie
und Macht. Vgl. Comtesse, Dagmar/Fligel-Martinsen, Oliver/Martinsen, Fran-
ziska/Nonhoff, Martin: Demokratie. In: Dies. 2019, 457-483, hier: 477-480.

21 Vgl. Bedorf 2010, 34, Fufdnote 90.

22 Vgl. Fliigel-Martinsen, Oliver: Befragungen des Politischen. Subjektkonstruktion —
Gesellschaftsordnung — Radikale Demokratie. Wiesbaden 2017, 33-61.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

getroffen werden. Wenn Gesellschaft keine notwendige Ordnung be-
sitzt und gestaltbar ist, dann bedeutet jede Formierung der Gesellschaft
eine Wahl, die auch anders hitte ausfallen kénnen. Damit werden logi-
scherweise alternative Formen ausgeschlossen. Gesellschaft konstitu-
iert sich deshalb stets durch Ausschluss. Doch gerade dieser notwen-
dige Ausschluss wird in den verschiedenen allgemeinen Begrindungs-
figuren immer wieder verleugnet, am stirksten wohl in der Idee ei-
nes Konsenses, wie er sich exemplarisch im Topos des Gesellschafts-
vertrags oder dem Ideal einer kommunikativen Vernunft ausdriickt.??
Deutlich zeigt sich das mangelnde Bewusstsein auch in der Behandlung
des Pluralismus, der doch paradigmatisch fir den Umbruch von einer
geschlossenen Ordnung hin zu einer Vielzahl moglicher Ordnungsvor-
stellungen steht. Einerseits behaupten liberale Theorien von einem ge-
sellschaftlichen Pluralismus auszugehen, andererseits wird dieser ent-
weder ins Private zuriickgedringt (Rorty), durch einen tibergreifenden
Konsens eingebettet (Rawls) oder in kommunikativen Strukturen letz-
ten Endes wieder aufgehoben (Habermas). Pluralismus wird demnach
nicht konsequent auf der Ebene der politischen Griindung, d.h. der on-
tologischen Ebene ernst genommen.

Die Kritik an einem mangelnden Verstindnis von Pluralismus
richtet sich gleichfalls an die marxistische Theorie. Auch diese vermag
Pluralismus nicht ernsthaft in ihr Denken zu integrieren. Indem die
universale Klasse des Proletariats letztlich als einziges Subjekt poli-
tischen Fortschritts bzw. Umbruchs im Horizont einer feststehenden
Geschichtsteleologie konzipiert wird, kann der Marxismus den realen,
gesellschaftlichen Entwicklungen (u.a. den Fragmentierungen der
Arbeiterschicht, der Vielzahl an politischen Bewegungen) nicht gerecht
werden. Ernesto Laclau und Chantal Mouffe beobachten in Bezug auf
den Marxismus daher eine Entkopplung von Wissenschaft und Reali-
tit, von Theorie und Praxis.>* Um den Preis die Wahrheit der eigenen
Aussagen zu garantieren, musste die Theorie eine eigene Uberlegenheit

23 Vgl. Bottger, Felix: Postliberalismus. Zur Liberalismuskritik der politischen Philoso-
phie der Gegenwart. Frankfurt a.M. 2014, 320.
24 Vgl. Laclau/Mouffe 2000, 50f.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

33


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Politik als asthetische Praxis

gegeniiber der Praxis behaupten und den Philosophen zum Richter
iber die Realitit machen. Fiir Laclau und Mouffe hingegen »[...] gibt
[es] keine radikale und plurale Demokratie ohne den Verzicht auf
den Diskurs des Universalen und seiner impliziten Behauptung eines
privilegierten Zugangspunktes zu >der Wahrheit¢, die nur von einer
begrenzten Zahl von Subjekten erreicht werden kann.«<* Politische
Philosophie wird aus dieser Perspektive zu einem Machtdiskurs, der
seinen Wahrheits-, Normierungs- oder Herrschaftsanspruch durch
dem Mantel der Objektivitit und Universalitit zu decken versucht.2®
Wie auch Claude Lefort und Marcel Gauchet in ihrer Kritik ausfiithren,
richten sich liberales und marxistisches Denken an einem »Ort des
Uberflugs« ein, und glauben dabei, »sich von der geschichtlichen Zeit
16sen zu kénnen, um sich iber sie zu stellen und das Schauspiel des
gesamten Geschichtsverlaufs zu betrachten.«*’ In dieser Bewegung
der Enthistorisierung gelangt das philosophische Denken zu vermeint-
lich ahistorischen, allgemeinen und objektiven Aussagen, die es mit
einem normativen Geltungsanspruch verbindet. Dabei verkennt es
jedoch seine unauflgsliche Einbettung in den historischen, besonderen
Kontext und somit, »dafd das Denken, das sich auf jedwede Form
des gesellschaftlichen Lebens bezieht, mit einem Material zu tun hat,
das bereits seine eigenen Interpretation enthilt, deren Bedeutung
konstitutiv fiir sein Wesen ist.«*3

Fir ein radikaldemokratisches Denken ist im Gegensatz dazu
die Anerkennung des eigenen, nicht zu transzendierenden Standorts
zentral. Gesellschaft ist fir die Individuen niemals in ihrer Gesamtheit
itber- und durchschaubar, sie ist dem Individuum gegeniiber opak.?’

25  Ebd., 237.

26 Insbesondere Jacques Ranciére hat sich mit den verschiedenen Formen von
Machtausiibung durch die politische Philosophie auseinandergesetzt und sie
in drei Kategorien unterteilt: Archipolitik, Parapolitik und Metapolitik. Vgl. DU,
73-104.

27  Lefort, Claude/Gauchet, Marcel: Uber die Demokratie. Das Politische und die
Instituierung des Gesellschaftlichen. In: Rodel 1990, 89-122, hier: 95.

28  Lefort1990, 285.

29  Vgl. Laclau/Mouffe 2000, 129.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

Die liberale Vorstellung eines der Gemeinschaft vorgingigen Subjekts
lehnt man zugunsten einer konstitutiven Verwobenheit von Subjekt
und Gesellschaft ab.>° Das Bewusstsein fiir die eigene soziale und
kulturelle Verfasstheit bedeutet jedoch nicht, dass man sich in die Par-
tikularitit kultureller und sozialer Identititen zuriickziehen mochte,
genauso wenig wie die Kategorie der Universalitit vollstindig abge-
lehnt wird.*! Vielmehr geht es um die Neufassung des Gegensatzes
zwischen Partikularismus und Universalismus, zwischen Besonderem

32 Einerseits erscheinen Gesellschaften und ihre

und Allgemeinen.
Subjekte immer als partikulare Gesellschaften, andererseits wiirde
man nicht verstehen, wie Gesellschaften ohne gewisse tiberindividu-
elle, universalistische Effekte entstehen konnten.>® Auch fiir explizit
marxistische Anliegen von Emanzipation, Fortschritt und Verinderung
scheint eine Beschrinkung auf partikulare Verfasstheit nicht haltbar.34
Es bleibt die radikaldemokratische Uberzeugung, dass demokratische
Gesellschaft allein in den verzweigten und verdrehten Ubergingen zwi-
schen ihrer historischen Form und allgemeinen Anspriichen, zwischen
Partikularitit und Universalitit wachsen und sich weiterentwickeln
kann.

30 Vgl Fliigel-Martinsen 2017, 15-32.

31 Vgl. Marchart, Oliver: Gesellschaft ohne Grund. Laclaus politische Theorie des
Post-Fundationalismus. In: Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz. Wien
2002, 7-18, hier: 10.

32 Damit entwickelt die radikaldemokratische Theorie eine Alternative jenseits
einer Moderne/Postmoderne-Diskussion, wie sie sich beispielhaft zwischen
Habermas und Lyotard, Kommunitaristen und Neoaristotelikern abspielte. Vgl.
Hetzel: Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transformation der Politi-
schen Theorie. In: Fliigel/Heil/Hetzel 2004, 185-210, hier: 198.

33 Vgl. Marchart 2002, 11f.

34  Posselt, Gerald: Grundlinien einer Debatte. Einfiihrung zur deutschen Ausga-
be. In: Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj: Kontingenz, Hegemonie, Uni-
versalitit. Aktuelle Dialoge zur Linken. Wien 2013, VII-XXVI, hier: XVIII. Derrida
beschreibt etwas ganz Ahnliches, wenn er die Notwendigkeit eines Messianis-
mus fiir die Emanzipation betont. Vgl. Derrida, Jacques: Bemerkungen zu De-
konstruktion und Pragmatismus. In: Mouffe 1999, 171-195, hier: 183.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

35


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Politik als asthetische Praxis

Das Politische als Spur gesellschaftlicher Kontingenz

Die Spannung zwischen Partikularismus und Universalismus, zwi-
schen Allgemeinem und Besonderen lisst sich fiir Radikaldemokraten
nicht zu einer der beiden Seiten auflésen. Um iiber die Wahl zwischen
Alternativen hinauszugelangen, miissen beide Pole in ihrer gegenseiti-
gen Bezogenbheit, d.h. in ihrer Differenz betrachtet werden. Der damit
einhergehende neue Blickwinkel fithrt uns, so Lefort und Gauchet,
im Nachdenken iiber den griindenden Ursprung der Gesellschaft zur
Erfahrung einer doppelten Grenze und zugleich auf die Spur des
Politischen. Denn weder kann der Ursprung — als Sinnbild fiir jenen
allgemeinen, objektiven Standpunkt - vergegenwirtigt noch seine
Abwesenheit letztgiiltig festgestellt werden.?> Gesellschaft erscheint
uns niemals vollig grundlos oder partikular. In der Unmoglichkeit eines
der beiden Momente zu realisieren, bleibt der Ursprung fir uns glei-
chermaflen anwesend und abwesend, d.h. er erscheint und entzieht
sich immer wieder. Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy
beschreiben in ihrer Feststellung eines retrait du politique eine dhnliche
umschlagende Bewegung innerhalb der politischen Gemeinschaften
zwischen Vollendung, Riickzug und Wiederer6ffnung. Mittels dieser
gegensitzlichen Bewegungen umbkreisen die Autoren in unterschiedli-
cher Form die »Unméglichkeit einer Vollendung«®® gesellschaftlicher
Ordnung. Damit ist auch die Unméglichkeit gemeint, die allgemeinen,
universalen Prinzipien der Gesellschaft vollig durchzusetzen. Gesell-
schaft kommt aufgrund dieser Unméglichkeit nicht zur Ruhe und
ist mit der stetigen Aufgabe ihrer Instituierung konfrontiert. Doch
verweist die Unmoglichkeit einer stabilen, letztgiiltigen Ordnung an-
dererseits auf etwas, das diesen Prozess blockiert, und daher zwischen
dem Ursprung und der gegriindeten, instituierten Gesellschaft eine
unitberbriickbare Differenz offenhilt. Die Erfahrung dieser Differenz

hat Paul Ricoeur bereits 1957 vom paradoxe politique sprechen lassen.?”

35  Vgl. Lefort/Gauchet 1990, 95f.
36  Ebd., 96.
37 Vgl Ricceur, Paul: Le paradoxe politique. In: Esprit 25 (1957) 250, 721-745.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

Denn es ist das Politische, so die radikaldemokratische Kernthese,
das die Paradoxie in die gesellschaftliche Ordnung einfithrt, und jede
Begegnung mit dem Urspriinglichen ist daher zugleich die Begeg-
nung mit dem Politischen. Das Politische steht daher gerade nicht
fir eine empirische Limitierung der Subjekte, fiir eine temporire,
epistemische Unzulinglichkeit gesellschaftlicher Reflexion, die einer
Vollendung gesellschaftlicher Ordnungsprinzipien im Wege steht,
sondern das Politische stellt im radikaldemokratischen Paradigma
»eine strukturelle Blockade«®® innerhalb der Gesellschaft dar — eine
strukturelle Blockade, die diese immer wieder auf ihren ungewissen,
unerreichbaren und letztlich fehlenden Grund zuriickverweist.®

Die radikale Negativitat der Gesellschaft

Bar jedes positiven Fundaments kennzeichnet Gesellschaft eine radika-
le Negativitit*®, eine Leere oder negative Universalitit. Daher miissen
wir, wie Laclau und Mouffe schreiben,

»die Offenheit des Sozialen als konstitutiven Grund beziehungsweise
alss>negative Essenz«des Existierenden ansehen sowie die verschiede-
nenssozialen Ordnungenc«als prekire und letztlich verfehlte Versuche,
das Feld der Differenzen zu zéhmen. [..] Es gibt keinen >der Gesell-
schaft« eigentiimlichen gendhten Raum, weil das Soziale selbst kein
Wesen hat.«*!

Jede gesellschaftliche Griindung ist aus dieser Perspektive eine kontin-
gente Griindung. Damit setzten sich radikaldemokratische Ansitze so-
wohl von fundamentalistischen wie anti-fundamentalistischen Ansit-
zen ab.** Gesellschaften kénnen durchaus das Produkt gesellschaftli-

38 Clasen, Theresa: Radikale Demokratie und Gemeinschaft. Wie Konflikt verbinden
kann. Frankfurt a.M./New York 2019, 42.

39  Vgl. Marchart 2010, 27 sowie 64-67.

40  Vgl. Marchart, Oliver: Das unmagliche Objekt. Eine postfundamentalistische Idee der
Gesellschaft. Berlin 2013, 56 sowie 270ff.; siehe auch Clasen 2019, 41f.

41 Laclau/Mouffe 2000, 130.

42 Vgl. Marchart 2010, 59-61.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

37


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Politik als asthetische Praxis

cher Uberlegung oder historischer Prozesse sein. Sie sind aber kontin-
gent, insofern sie weder notwendig noch willkiirlich bzw. beliebig sind.
Sie sind veranderbar. Zugleich verstirken radikaldemokratische Theo-
rien in der Lesart Oliver Marcharts die klassische Kontingenzbehaup-
tung, indem sie die Moglichkeit eines nicht kontingenten, d.h. notwen-
digen Grundes ausschliefRen.*® Es gibt keine »soziale Entitit, die nicht
kontingent wire«**. Jede Ordnung ist immer schon von der grundle-
genden, nicht tiberwindbaren Grundlosigkeit der Gesellschaft affiziert.
Wihrend die negative Essenz der Gesellschaft somit einerseits eine pro-
duktive Unbestimmtheit des Sozialen darstellt, aus der heraus die Viel-
zahl von Griindungen itberhaupt erst moglich werden, driickt sie glei-
chermafien einen Mangel aus, der Gesellschaft immer wieder zu dem
Punkt des Scheiterns fithrt, ihren Mangel abschliefiend auszufiillen.

»Somit verschriankt der starke Kontingenzbegriff die Moglichkeit von
Identitdt als solcher untrennbar mit der Unmaoglichkeit ihrer vollstan-
digen, also nicht-kontingenten Konstruktion, wobei von der parado-
xen und aporetischen Notwendigkeit dieses Bandes zwischen Mog-

lichkeit und Unméglichkeit ausgegangen werden muss.«*>

Die Gedankenfigur, die es erlaubt jene paradoxe Verbindung zwischen
Moglichkeit und Unméglichkeit von Gesellschaft zu konzeptualisieren
und ein Band zu kniipfen zwischen dem abwesenden Grund der Ge-
meinschaft und ihrer Faktizitit, ist nun eben das Politische. Es aktua-
lisiert in den unterschiedlichen konzeptionellen Spielarten die wider-
spriichliche Verfasstheit der Gesellschaft, sei es als Ereignis, als Krise,
als Zusammenbruch von Signifikationsprozessen etc. Entscheidend ist,
dass das Politische den Grund der Gemeinschaft innerhalb eines kon-
stituierten Gemeinwesens, d.h. der Dimension der Politik, immer »als
abwesend«#® einfiihrt. Gegen eine AbschlieRung des gesellschaftlichen

43 Fur eine Kritik an Marcharts quasi-transzendentaler Position siehe Fliigel-
Martinsen 2017, 165-180.

44 Marchart 2010, 78.

45 Ebd., 78.

46  Marchart 2002, 13.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

Raumes forciert das Politische daher einen niemals zur Ruhe kommen-
den Prozess der Politisierung. Daraus folgt auch, dass es keinen spezi-
fischen Gegenstand und keinen spezifischen Ort der Politik gibt, alles
kann zum Ort und Gegenstand des Politischen werden.4” Politik be-
schrinke sich nicht mehr auf den Staat, ebenso kann der private Kii-
chenherd zum Auftauchen feministischer Politik werden wie der Ge-
miisestand auf dem Markt zum Beginn einer politischen Revolution.
Es kommt allein darauf an, wo und wie das Band des Politischen ins
Spiel gebracht wird. Radikaldemokratisches Denken setzt gegen ein
statisches, institutionelles Verstindnis von Politik daher auf eine Tem-
poralisierung, Entgrenzung und Intensivierung der Politik.

Konflikt und Identitat - die gespaltene Gesellschaft

Indem die Figur des Politischen auf die Unmoglichkeit einer ge-
schlossenen, homogenen Gesellschaft verweist, konnte man eine rein
destruktive Konzeption der politischen Philosophie sehen, die mehr
daran interessiert ist, politische Strukturen und Institutionen zu de-
konstruieren als am Aufbau derselben zu partizipieren. Doch gilt es
aus radikaldemokratischer Sicht ganz im Gegenteil die Produktivitit
und emanzipative Kraft des Politischen kenntlich zu machen und zu
verstehen, wie politische Subjekte und Kollektive sich formieren. Dazu
stehen radikaldemokratische Ansitze vor der Aufgabe, ein positives
Konzept von Negativitit zu entwickeln,*® indem sie erkliren, wie
politische Subjekte und Gemeinschaften entstehen kénnen, wenn sie
sich nicht auf ein Wesen, einen Urzustand, eine transzendente Instanz
oder universelle Prinzipien berufen kénnen. Wie schafft Gesellschaft
sich also aus dem Nichts? Wie kann eine Ordnung im »Kontext
von Kontingenz«* hergestellt werden? Damit sei noch einmal die
verinderte Perspektive betont, die radikaldemokratische Theorien

47 Vgl.DU, 44.

48  Vgl. Hebekus, Uwe/Volker, Jan: Neue Philosophien des Politischen zur Einfiihrung.
Hamburg 2012, 24.

49  Mouffe 2007, 25.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

39


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Politik als asthetische Praxis

gegeniiber einem liberalen Individualismus entwickeln, der von der
Existenz vorgesellschaftlicher Individuen ausgeht, die sich in einem
freien Akt zum Gemeinwesen zusammenschliefien.’® Dementgegen
gibt es fur radikaldemokratische Denker keine Individuen aufierhalb
der Gesellschaft, diese bringt Individuen erst hervor. Jenseits der Frage
nach der individuellen Existenz, stellt sich fiir radikale Demokraten vor
allem die Frage nach kollektiven Identititen bzw. Subjekten. Einerseits
wird damit die Frage nach der Konstitution von Gesellschaft gestellt,
andererseits stellt sich auch die Frage, wer das Subjekt pluraler,
emanzipativer Bewegungen sein kann.

Insofern es kein sicheres Fundament der Gesellschaft gibt, er-
langt Gesellschaft ihre Identitit allein durch einen Selbstbezug, d.h.
durch eine reflexive Titigkeit.”® Es ist der Gedanke der Differenz, der
es in Anlehnung an den Poststrukturalismus, an die Freund-Feind-
Unterscheidung von Carl Schmitt, an die Dekonstruktion Jacques
Derridas sowie an die Psychoanalyse Jacques Lacans ermdoglicht, Fi-
guren der Identititsbildung jenseits von Selbstidentitit zu denken.>*
»Jede Identitit«, schreibt Chantal Mouffe, »ist relational und jede
Identitit erfordert zwangsliufig die Bestitigung einer Differenz, d.h.
die Wahrnehmung von etwas >anderems, das sein >Auflerhalb« kon-
stituiert.«>> Die kleinste Einheit des Sozialen ist insofern nicht das
Individuum, sondern die relationale Beziehung.>* Durch die »Logik
der Differenz«®> konstituieren sich politische Identititen in einem
Feld unendlicher differentieller Relationen (oder unendlicher sozialer
Relationen) alleinig durch das Ziehen einer Grenze, die »ein Innen von

50  Vgl. Fliigel-Martinsen 2017, 15-32.

51 Vgl. Lefort/Gauchet 1990, 91.

52 Vgl. Hirsch, Michael: Der symbolische Primat des Politischen und seine Kri-
tik. In: Bedorf/Rottgers 2010, 335-363, hier: 338, sowie Hebekus/Volker 2012, 21.
Mouffe 2007, 17-22.

53 Mouffe 2007, 23.

54  Vgl. Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas: Die unendliche Aufgabe — Perspektiven
und Grenzen radikaler Demokratie. In: Dies. (Hg.): Unendliche Aufgabe. Kritik und
Perspektiven der Demokratietheorie. Bielefeld 2006, 7-23, hier: 15.

55  Bedorf 2010, 21.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

einem Auflen trennt«*®. Die unterschiedlichen radikaldemokratischen
Positionen konzeptualisieren die Formierung der Gesellschaft folglich
durch Figuren der (Auf-)Teilung, (Ab-)Spaltung oder des Ausschlusses
und somit konflikthaft. Gesellschaft existiert nur als in sich geteilte.
Damit ist auch klar, dass sich eine Gesellschaft niemals von ihren
Machtstrukturen befreien kann, denn Konflikt zieht Macht nach sich,
nur durch Macht kann sie sich nach Claude Lefort in ihrer Einheit
erfassen und erhalten.’” Macht bezieht sich aber nicht mehr auf ei-
nen unbedingten Pol, sondern markiert genau die Trennungslinien
zwischen einem gesellschaftlichen Innen und Aufen.’® Die marxis-
tische Vorstellung einer klassenlosen und machtfreien Gesellschaft
ist vor diesem theoretischen Hintergrund ginzlich unmoglich. Ganz
im Gegenteil ist die Prisenz von Konflikt aus radikaldemokratischer
Sicht Zeichen fiir die Vitalitit der politischen Gemeinschaft,’® denn
der Konflikt kontestiert einerseits immer wieder die machtvollen,
gesellschaftlichen Grenzziehungen, andererseits ist er das Indiz fiir
die letzte Unbestimmtheit gesellschaftlicher Strukturen.

Mit solch einer zentralen Stellung des Konflikts opponieren Radi-
kaldemokraten vehement gegen deliberative sowie liberale Theorien.%®
Denn insbesondere im deliberativen Verstindnis fingiert Konflikt als
ein temporires Hindernis auf dem Weg zu einem Konsens, dem sich
durch die kontinuierliche, éffentliche und verniinftige Deliberation im-

56 Ebd, 21.

57  Vgl. Lefort 1990, 293.

58 Vgl.ebd., 293

59  So kritisiert Chantal Mouffe an den liberalen Demokratien gerade die Leug-
nung des Konflikts, insbesondere durch eine Politik der Mitte bzw. des Konsens.
Vgl. Mouffe 2007, 80-84, 91-95.

60 Damitverfolgeich eine Linie radikaldemokratischen Denkens, die den Konflikt
zentral positioniert. Diesen Strang der Theoriebildung bezeichnet Marchart als
dissoziativ und fithrt ihn auf Carl Schmitts Unterscheidung von Freund und
Feind zurlick. Eine andere Linie bezieht sich auf Hannah Arendt. Sie versteht
das Politische assoziativ, vor allem getrieben von der Sorge um das Gemeinsa-
me. Vgl. Marchart 2010, 35-42.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Politik als asthetische Praxis

mer weiter angenihert wird.®! Natiirlich negieren deliberative Theori-
en auch tiefgreifenden Dissens nicht, doch ihrer Uberzeugung zufolge
miissen wir nur lange genug miteinander diskutieren und dabei die
Bedingungen unserer Diskussion stetig verbessern, damit letztlich ein
gesellschaftlicher Konsens erreicht werden kann. Konflikt bleibt einge-
bettet in einen konsensuellen Horizont. Fir Radikaldemokraten hin-
gegen wird es solch einen gesellschaftlichen Konsens niemals geben.
Aufgrund der radikalen Kontingenz der Gesellschaft konnen Griinde
immer nur als Entscheidungen eines Unentscheidbaren ausgewiesen
werden. Ernesto Laclau formuliert:

»Wenn es ein essentielles Merkmal einer Substanz ist, Akzidentien
zu besitzen — oder wenn das Kontingente ein essentieller Bestandteil

61 Fir eine knappe, Uberblicksartige Darstellung des deliberativen Modells und

seiner Vertreter siehe Landwehr, Claudia: Demokratische Legitimation durch
rationale Kommunikation. Theorien deliberativer Demokratie. In: Lembcke,
Oliver/Ritzi, Claudia/Schaal, Gary (Hg.): Zeitgendssische Demokratietheorie. Band
1: Normative Demokratietheorien. Wiesbaden 2012, 355-385.
Insbesondere Jiirgen Habermas wird als Vertreter eines deliberativen Demo-
kratieverstandnisses u.a. von Chantal Mouffe und Jacques Ranciére immer wie-
der kritisiert. (vgl. Mouffe, Chantal: Das demokratische Paradox. Wien 2008, 85-
100, sowie Ranciére, DU, 55-72; eine ausfiihrliche Darstellung von Ranciéres
Kritik findet sich in Kapitel 3.3. dieser Arbeit) Zugleich gibt es jiingst Stim-
men, die Habermas’ politisches Denken im Feld der radikalen Demokratie-
theorie verorten wollen. (Vgl. Nonhoff, Martin: Jiirgen Habermas. In: Comtesse/
Fliigel-Martinsen/Martinsen 2019, 294-303 sowie Fliigel-Martinsen, Oliver: Ra-
dikale Demokratietheorien zur Einfiihrung. Hamburg 2020, 54-58) Dazu heben sie
u.a. sein Kontingenzbewusstsein sowie die starke Idee der Selbstregierung her-
vor. Dennoch unterscheidet sich Habermas’ Reaktion auf die gesellschaftliche
Kontingenzdiagnose darin, dass er versucht durch die»prozedurale Leitidee der
kommunikativen Rationalitidt« (Nonhoff 2019, 300) seiner Theorie eine norma-
tive Richtung zu geben. Die Ausrichtung an einer kommunikativen Vernunft
und einem damit verbundenen Konsenshorizont lauft der radikaldemokrati-
schen Einsichtin die unstillbare Konflikthaftigkeit der Politischen jedoch zuwi-
der. Diese Arbeit unterscheidet sich von Habermas auch dadurch, dass sie mit
der Frage nach einer asthetischen Dimension ein anderes Vernunftverstindnis
zu entwickeln versucht als Habermas kommunikative Vernunft.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

des Notwendigen ist —, dann bedeutet das, dafs jeder Struktur eine
notwendige Unentscheidbarkeit eingeschrieben ist (wobei ich unter
>Struktur< eine komplexe Identitdt verstehe, die von einer Pluralitit
von Momenten konstituiert ist). Denn die Struktur erfordert die kon-
tingenten Verbindungen als notwendiger Bestandteil ihrer Identitt,
doch diese Verbindungen — genau weil sie kontingent sind — kdnnen
von keinem Punkt in der Struktur logisch abgeleitet werden.«&?

Sieht man den Konflikt als Ausdruck bzw. Folge dieser strukturellen Un-
entscheidbarkeit, spielt Konflikt sich eben nicht mehr in einem konsti-
tuierten, legitimierten Rahmen von Staat und Recht ab, sondern ist auf
der Ebene gesellschaftlicher Institutierung — wenn das Unentscheidba-
re entschieden werden muss — und damit im Politischen zu verorten.
Theorien, die nun diese uniiberwindbare Dimension des Konflikts ver-
leugnen, negieren den politischen Charakter ihrer staatlichen Institu-
tionen.

Die institutionelle Anerkennung der gesellschaftlichen Konflikthaf-
tigkeit kann nach der Auffassung fast aller radikaldemokratischen Au-
toren nur innerhalb der Demokratie erfolgen,63 weil diese die Unbe-
stimmtheit gesellschaftlicher Konstitution als ihre eigentliche Maoglich-
keitsbedingung betrachtet.®* Demokratie kann ihrer eigenen Bedin-
gung aber nur geniigen, wenn sie, wie Claude Lefort betont, uns stets
dazu anregt

»to replace the notion of a regime governed by laws, of a legitimate
power, by the notion of a regime founded upon the legitimacy of a
debate as to what is legitimate and what is illegitimate — a debate
which is necessarily without any guarantor and without any end.«%°

62  Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz. Wien 2002, 131f.

63  Vgl. Lefort/Gauchet 1990, 91. Eine Ausnahme bildet Alain Badiou. vgl. Badiou,
Alain: Das demokratische Wahrzeichen. In: Agamben, Giorgio/Badiou, Alain/
Bensaid, Daniel u.a.: Demokratie? Eine Debatte. Berlin 2012, 13-22.

64  Vgl. Celikates, Robin: Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie. Konstitu-
ierende vs. konstituierte Macht. In: Bedorf/Rottgers 2010, 274-300, hier: 275.

65  Lefort zitiert nach Ingram 2006, 43.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

43


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Politik als asthetische Praxis

Es ist genau diese nicht enden wollende Auseinandersetzung iiber die

Verfasstheit des politischen Gemeinwesens, die den Modus des Politi-

schen bezeichnen. Das Politische ist daher konflikthaft verfasst.

Die Notwendigkeit einer symbolischen Dimension

Ausgehend von der Annahme, dass Gesellschaft keine snatiirliche«

Form besitzt und daher immer eine streitbare Konstitutionsleistung

bedeutet, wenden radikaldemokratische Denker sich der Dimension
des Symbolischen zu.®® Diese gewinnt eine vorrangige Bedeutung,

66

Zu betonen ist jedoch, dass der Begriff des Symbolischen nicht in einheitlicher
Bedeutung verwendet wird, sondern oftmals um den Begriff des Imaginaren
erganzt oder durch diesen ersetzt wird. Entscheidend fiir die jeweilige Inter-
pretation sind dabei die ideengeschichtlichen und disziplinaren Ankniipfungs-
punkte. Felix Trautmann —der am Begriff des Imaginaren ansetzt— hat vier ver-
schieden Auffassungen des Imaginéren innerhalb des radikaldemokratischen
Denkens vorgeschlagen: Eine an Spinoza anschlieflende und iiber Althusser
vermittelte Linie macht das Imaginare fiir eine Theorie der Ideologie fruchtbar.
Das Imagindre ist dabei Teil der ideologischen Beziehung der Menschen zu ih-
rer Welt und bildet jenen Aspekt, der es erlaubt das ideologische Verhiltnis als
ein liberdeterminiertes zu verstehen. Insbesondere Etienne Balibar kniipft an
diese Linie in seinen Gedanken zu nationalen Gemeinschaftsvorstellungen an.
Eine zweite an Machiavelli anschliefRende Verwendung des Imaginéren findet
sich bei Claude Lefort, indem dieser den Blick auf die unaufhebbar, konflikthaf-
te Formierung und Darstellung der Cesellschaft richtet. Das Imaginare, so die
Lesart Trautmanns, ilberschreibt bzw. verdeckt nun einerseits diese Beziehun-
gen phantasmatisch bzw. ideologisch, andererseits bleibt das Imaginare ein
unverfiigbares Moment im gesellschaftlichen Instituierungsprozess. Cornelius
Castoriadis’ Denken hingegen steht fiir eine Auffassung des Imaginaren als so-
wobhlinstituierende wie transformatorische Kraft, insofern Gesellschaften nicht
nur aus der produktiven Kraft des Imaginaren konstituiert werden —, Castoria-
dis spricht hier von einer Schopfung ex nihilo—sondern zugleich bildet das Ima-
gindre in seiner Unstillbarkeit immer eine transformierende Kraft. Im Gegen-
satz zu Slavoj Zizek, der fiir eine vierte Interpretation steht, grenzt Castoriadis
sein Verstindnis des Imagindren von einer psychoanalytischen Interpretation
ab, vielmehr nimmt er theoriegeschichtliche Anleihen an dem Vermdégen der
Imagination bzw. Einbildungskraft. Zizeks Bezugnahme auf das Symbolische
und Imagindre lasst sich hingegen als eine enge Ubertragung der Lacan'sche

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

sodass sie als einer der grundlegendsten geteilten Gedanken angesehen
werden kann.®’ Gesellschaft, so die Stofdrichtung, existiert nur durch
ihre Reprisentation,®® und die Auffassung der Gesellschaft als symbo-
lischer Ordnung erdffnet eine neue Perspektive auf das Politische, gar
den »Schliissel zur Eroberung neuen theoretischen Territoriums«®°.

Zunichst ermdglicht sie den Autoren sich von einem ontologischen
und epistemologischen Realismus zu emanzipieren, der das linke
Denken im Anschluss an Karl Marx dominiert hatte.”® Gegen den
Marx’schen Gegensatz zwischen Basis und Uberbau betonen etwa Er-
nesto Laclau und Chantal Mouffe: »Es gibt nicht zwei Ebenen, eine des
Wesens und eine andere der Erscheinung, da es keine Moglichkeit gibt,
einen letzten buchstiblichen Sinn zu fixieren, fir den das Symbolische
eine zweite und abgeleitete Bedeutung wire.«”* Und in einer noch
allgemeineren Perspektive schreibt Claude Lefort,

»dafd es keine Elemente oder Elementarstrukturen, keine Wesenhei-
ten (Klassen oder Klassensegmente), keine gesellschaftlichen Bezie-
hungen, keine 6konomische und technische Bestimmung, keine Di-

Psychoanalyse mit ihrer Trias aus Realem, Symbolischem und Imaginiren in
das Feld der Politik, Ideologie- und Kulturkritik verstehen. Vgl. Trautmann,
Felix: Das Imagindre. In: Comtesse/Fliigel-Martinsen/Martinsen 2019, 553-562,
hier: 556-561.

67  Vgl. Breckman, Warren: Zwei Ordnungen des Symbolischen. Radikale Demo-
kratie zwischen Romantik und Strukturalismus. In: Diehl, Paula/Steilen, Felix
(Hg.): Politische Repriisentation und das Symbolische. Historische, politische und so-
ziologische Perspektiven. Wiesbaden 2016, 51-64, hier: 51.

68  Man denke etwa an die paradoxe Criindungsgeste der amerikanischen Unab-
hangigkeitserklarung. Hier erklart sich ein Volk fir unabhéngig, dass es vor der
Erklarung gar nicht gegeben hat. vgl. Fliigel, Oliver: Démocratie a venir. Jacques
Derrida. In: Fligel/Heil/Hetzel 2004, 19-42, hier: 27.

69  Breckman 2016, 51.

70  Vgl. Breckman, Warren: Adventures of the Symbolic. Post-Marxism and Radical
Democracy. New York 2013, 10.

71 Laclau/Mouffe, 2000, 133.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

45


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Politik als asthetische Praxis

mension des gesellschaftlichen Raumes gibt, die >vor< ihrer Formge-
bung existierten.«’

Indem sich die Denker von der grundlegenden Annahme einer tiefer
liegenden, alles determinierenden 6konomischen Gesellschaftsstruktur
verabschieden, gelingt es ihnen, andere als 6konomische Beziehungen
in den Blick zu nehmen und diese auf ihren politischen Gehalt zu hin-
terfragen.” Der Marx’sche Gegensatz zwischen 6konomischer Basis
und ideologischem Uberbau, zwischen Sein und Schein wird damit
eingestampft. Damit ist auch gesagt, dass der symbolische Charakter
gesellschaftlicher Formgebung gerade nicht in das Fahrwasser einer
Ideologie- oder Entfremdungstheorie fithrt, hat man sich der Idee
eines Wesens bzw. einer objektiven Realitit entledigt. Abgelehnt wird
ein (seit Platon existierendes) Verstindnis des Asthetischen, das in
der Reprisentation und Symbolisierung immer ein Moment der Un-
wahrheit sieht und entweder Verséhnung, Identitit oder Transparenz
anstrebt oder das Asthetische aus dem Politischen bannen méchte. Das
Symbolische steht im radikaldemokratischen Denken weniger fiir eine
verkennende Abbildung von Wirklichkeit als fiir deren Konstitution
und Erkennen. Dadurch moduliert sich ein anderes Verstindnis des
Asthetischen und seiner Praktiken der Symbolisierung, Reprisentation
etc. Deren Leistungen verschieben ihren Akzent von der verweisen-
den Verkorperung hin zu einem zentralen Moment dynamischer
Selbstkonstitution. Mit anderen Worten ist die Reprisentation der
Gemeinschaft weder nachgeordnet noch Ausdruck eines quantitativen
Problems moderner Flichenstaaten. Die symbolische Formgebung
spielt »eine grundlegende Rolle fiir jegliche Formen von Sozialitit,
denn eine Gesellschaft, die keine Formen der Selbstbeschreibung und
der Selbstinstituierung findet, wire auflerstande, sich selbst iiber-

72 Lefort1990, 284.

73 Vgl. Hirsch, Michael/Voigt, Ridiger: Der Staat in der Postdemokratie. Politik,
Recht und Polizei im neueren franzésischen Denken. In: Dies. (Hg.): Der Staat in
der Postdemokratie. Staat, Politik und Recht im neueren franzosischen Denken. Stutt-
gart 2009, 11-15, hier: 13.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

haupt als Gesellschaft«’* und damit in ihrer Einheit zu erfassen. Ohne
primordiale Identitit zeigt sich die Einheit der Gesellschaft abhin-
gig von der Selbst-Darstellung der Gemeinschaft. Wie Claude Lefort
pointiert formuliert, ist jede Formgebung der Gesellschaft (mise en
forme) eine mise en sens, d.h. Sinngebung ebenso wie eine mise en scéne,
d.h. Inszenierung.”” Sinn und Darstellung kénnen nicht voneinander
getrennt werden, sie sind zwei Komponenten in einem reflexiven
Instituierungsprozess.76

Die Abgrenzung zum Marxismus fand nicht zuletzt in einem wei-
teren Horizont statt, der als linguistic turn bekannt ist, und der — wie
Warren Breckman in seiner Studie The Adventures of the Symbolic ein-
driicklich zeigt”” — in Frankreich auf einen fruchtbaren Boden fiel.”®
Er ermoglichte es, jenes gesellschaftliche Verkennen, das Marx in der
Diskrepanz zwischen Basis und Uberbau erblickte, auf neue Weise zu
fassen und in eine politische Dynamik zu tiberfithren. So hatten sich
in Frankreich im Anschluss an eine Situation der radikalen Skepsis mit
dem (Post-)Strukturalismus, dem Postmarxismus, der Postmoderne so-
wie der Dekonstruktion eine Reihe von Strémungen entwickelt, die sich
gegenseitig in ihren Forschungen anregten. Den Auftakt machte Mitte
des 20. Jahrhunderts der Ethnologe Claude Lévi-Strauss, der das Sym-
bolische fiir die gesellschaftliche Analyse fruchtbar machte, indem er
»seiner strukturalistischen Anthropologie ein linguistisches Modell zu-
grunde«” legte. Er interpretierte Gesellschaften als symbolische Ord-
nungen, wobei jedes Symbol als Zeichen verstanden wurde, das seine
Bedeutung nicht durch ein Bezeichnetes erlangte, sondern durch seine
relationale Stellung im strukturierten Feld. Gesellschaften wurden so

74  Certenbach, Lars: Cornelius Castoriadis. Gesellschaftliche Praxis und radikale
Imagination. In: Moebius/Quadflieg 2011, 277-289, hier: 281.

75  Vgl. Lefort1990, 284.

76  Vgl. Ingram 2006, 36.

77 Vgl. Breckman 2013.

78  Breckman pladiert dafiir, den linguistic turn als symbolic turn zu verstehen, um
sich damit auch gegen eine Sprachphilosophie abzusetzen, die Gefahr lduft.
Vgl. ebd., 11.

79  Breckman 2016, 52.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

47


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Politik als asthetische Praxis

als Zeichensysteme lesbar, jedoch um den Preis ihrer Geschlossenheit
und des Verlusts von Zeitlichkeit. Gesellschaftliche Systeme erschienen
als statisch und unverinderbar. Doch gerade das Anliegen politischer
Handlungsfihigkeit, die Moglichkeit von Kritik und das Entstehen poli-
tischer Subjekte konnen im strukturalistischen Paradigma nicht erklirt
werden.

Ende der 1960er Jahre kam es dann zu einer kritischen Revision des
Strukturalismus. Dabei wurde er unter anderem

»von Jacques Derrida fiir das ihm zugrunde liegende Konzept eines
zentrierten oder [..] homoostatischen Systems kritisiert oder mit
Blick auf Jacques Lacans Theorem eines uniiberbriickbaren Konflikts
zwischen Symbolischen und Realem (iberarbeitet. In der je eigenen
Weise dekonstruieren sowohl Derrida als auch der spite Lacan die
strukturalistische Idee des Symbolischen als autarke, geschlossene
Ordnung und beschrieben stattdessen ein in sich unstimmiges, von
dem, was sein und was nicht sein kann, durchdrungenes Feld des
Symbolischen.«8°

Insbesondere die Lacan'sche Psychoanalyse mit ihrer Lehre eines Sub-
jekts des Mangels, der Struktur des Begehrens nach einer unméglichen
Identitit sowie der Trias von Imaginirem, Symbolischem und Realem
bot vielfiltige Ankniipfungspunkte, kommen in ihr Subjekttheorie und
Theorie des Symbolischen ingeniés zusammen.
Radikaldemokratisches Denken vollzieht nun eine Verschiebung
von einer poststrukturalistischen Theorie des Sozialen (bzw. des
Subjekts) hin zu einer Theorie des Politischen, indem einerseits der
poststrukturalistische Gedanke inkonsistenter, aporetischer Ordnun-
gen aufgenommen wird und andererseits nach den explizit politischen
oder emanzipativen Potenzialen einer symbolischen bzw. diskursiven
Gesellschaft gefragt wird. In den Fokus riickt, wie das Symbolische und
das Politische miteinander verbunden sind. Was bedeutete das Postulat

80 Ebd,, 52f.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

des Politischen fiir eine Auffassung von Gesellschaft als symbolischer,
diskursiver Ordnung bzw. als »imaginire Institution<8'?

Sowohl das Politische wie das Symbolische betreffen die Grundla-
gen der Gesellschaft bzw. deren Konstituierung. Dennoch wire es irrig
das Symbolische einfach mit dem Politischen gleichzusetzen. Fiir ein
radikaldemokratisches Anliegen scheint es wichtig, jene Funktionen
oder Aspekte des Symbolischen herauszuarbeiten, welche uns verste-
hen lassen, worin das Politische symbolisch verfasster Gesellschaften
bestehen konnte. Zum einen betrifft dies den Prozess symbolischer
Konstitution selbst. So entfalten die Autoren die Mehrdeutigkeit und
UnabschliefRbarkeit symbolischer Bedeutung als Ausdruck von gesell-
schaftlicher Kontingenz und Konflikthaftigkeit. In der Radikalisierung
der Idee, dass sich symbolische Bedeutung niemals abschliefRend
feststellen lisst, sprechen beispielsweise Laclau und Mouffe von der
Uberdeterminierung des Sozialen, die dazu fithrt, dass Gesellschaft
niemals zu sich kommen kann.3? Spiegelbildlich impliziert das Sym-
bolische fiir Lefort eine Leere, die immer wieder mit Bedeutung gefiillt
werden muss, ohne jemals abschlieflend gefunden zu werden.® Und
ebenso verortet Castoriadis bestindige politische Dynamiken »in
der einer jeden Institution innewohnenden symbolisch-imaginiren
Dimension«®*. Dadurch generiert das Symbolische eine gesellschaft-
liche bzw. politische Dynamik, indem Gesellschaft von dem »niemals
endenden Versuch [...], eine adiquate Symbolisierung ihrer selbst zu
schaffen, gerade durch die inhirente Unmoglichkeit einer solchen
Symbolisierung angetrieben wird.«3® Doch konstituieren sich poli-
tische Gemeinschaften eben nur, indem sie das Spiel symbolischer
Bedeutung mittels Macht unterbinden. Je mehr das Oszillieren der

81  Vgl. Castoriadis, Cornelius: Cesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer po-
litischen Philosophie. Frankfurt a.M.% 1997.

82  Vgl. Laclau/Mouffe 2000, 132.

83  Vgl. Lefort 1990, 293.

84  Sorensen, Paul: Cornelius Castoriadis. In: Comtesse/Fliigel-Martinsen/
Martinsen 2019, 239-247, hier: 241.

85  Breckman 2016, 52.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

49


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Politik als asthetische Praxis

Bedeutung unterbunden wird, desto totalitirer bzw. unpolitischer
erscheinen Staaten.

In seiner Uberdeterminierung weist das Feld bzw. der Ort des Sym-
bolischen immer iiber sich hinaus, auf andere Bedeutungen, aber auch
auf allgemeinere Bedeutungen. Das Symbolische ist daher gleichfalls
der Kreuzungspunkt zwischen Partikularem und Universellem. Verge-
genwirtig man sich beispielsweise das symbolische Ideal des >Volkes<
oder der >Nationg, so leiten diese die Konstitution eines Staates an,
in dem Sinne, dass es wirklichkeitsgenerierende, materielle Effekte er-
zeugt,®” doch zugleich bleibt jede partikulare Griindung und Ausdeu-
tung hinter der Universalitit des Symbols bzw. der imaginiren Vorstel-
lung zuriick. Wie Pierre Rosanvallon betont, ist es gerade die Aufga-
be moderner Gesellschaften die Abstraktion des >Volkes< immer wieder
neu zu beantworten und dabei nicht dem Trugschluss zu erliegen, die-
se Abstraktion jemals verwirklichen zu kénnen.®¥ Nur in der Anerken-
nung der symbolischen Dimension sind Gesellschaften vor totalitiren,
populistischen Bestrebungen gefeit.

Betrachtet man das Symbolische als konstitutives Element sozialer
Wirklichkeit, als gesellschaftliche Kraft und Relation,® bleibt auch
das Verstindnis politischen Handelns nicht unberiihrt. Ein politisches
Handeln, das sich allein an der sprachlichen Rationalitit der Vernunft
orientiert, erscheint abgetrennt von der Virulenz des Symbolischen
bzw. des Imaginiren. Das Symbolische wird folglich handlungslei-
tend bzw. handlungskonstitutiv und damit findet eine Erweiterung
dessen statt, was als politisches Handeln verstanden werden kann.
Politik wird nicht mehr alleine in den Parlamenten und staatlichen
Institutionen, nicht nur in der argumentativen, rationalen Sprache,
sondern auch in der poetischen, metaphorischen Sprache, in den Bild-

86 Vgl.DU,110-117.

87  Vgl. Trautmann 2017, 18.

88  Vgl.Weymans, Wim: Pierre Rosanvallon und das Problem politischer Reprasen-
tation. In: Fliigel/Heil/Hetzel 2004, 87-112.

89  Vgl. Trautmann 2019, 553.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Eine andere Perspektive auf die Politik: Radikaldemokratisches Denken

und Symbolgebungen und dariiber hinaus in der gesamten Bandbreite
gesellschaftlichen Handelns gesucht.

Zugleich steht ein radikaldemokratisches Handeln vor der Her-
ausforderung, die Behauptung einer symbolischen Ordnung, die dem
Individuum immer schon vorauszugehen scheint, mit dem Anliegen
emanzipativen, demokratischen Handelns zu vermitteln. Wie kann in
einem symbolischen, von Macht strukturierten und durch Ausschliisse
gekennzeichneten Feld demokratisches, selbstbestimmtes Handeln
aussehen?*® Welche Anforderungen werden an demokratisches Han-
deln gestellt, insofern die Frage gesellschaftlicher Instituierung einen
zentralen Bezugspunkt radikaldemokratischen Denkens darstellt? Und
wie fiigen sich Konflikt und Kontingenz in dieses Bild ein?

Radikaldemokratische Theoretiker scheinen hier zwei unterschied-
liche Wege einzuschlagen. Zum einen gibt es diejenigen, welche poli-
tisches Handeln auf die seltenen, umstiirzenden Ereignisse beschrin-
ken, d.h. auf die wenigen Momente, in denen die politische Ordnung
als Ganzes suspendiert oder transformiert wird.”® Zum anderen gibt es
diejenigen, die sich einer praxistheoretischen Perspektive zuwenden,
und das politische Handeln in den alltiglichen Routinen verorten.%>
Mit der Zuwendung zu Jacques Ranciéres Denken mochte ich eine an-
dere Konzeption emanzipativen politischen Handelns erarbeiten, die
politisches Handeln als dsthetisches Handeln versteht. Ich konzentriere
mich somit weniger auf den Ereignisbegriff des Politischen, der Ran-
ciéres Denken immer wieder attestiert wird, sondern folge Ranciéres
Verstindnis von Politik, das weniger in einem poststrukturalistischen
Verstindnis symbolischer Ordnungen wurzelt, als in einem Begriff des

90 Vgl. die Verschiebungen von einer liberalen Theorie des individuellen Subjekts
zu den Konzepten der Subjektivierung bzw. Desidentifizierung. Vgl. Oberpran-
tacher, Andreas/Siclodi, Andrei: Introducing a Contorted Subject Called >Sub-
jectivation«. In: Dies. (Hg.): Subjectivation in Political Theory and Contemporary
Practices. London 2016, 1-24.

91 Alain Badiou wire hier ein Beispiel. Vgl. Hebekus/Vélker 2012, 174-217.

92 Insbesondere Judith Butler hat mit ihrem Konzept der Performativitat die poli-
tischen Potenziale in den Geschlechterpraktiken freigelegt. Vigl. Butler, Judith:
Das Unbehagen der Ceschlechter. Frankfurt a.M. 1991.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Politik als asthetische Praxis

Menschen.” So macht er das Vermdgen des Menschen — die Frage des
sprechenden bzw. des zum Logos fihigen Menschen — zur zentralen
Primisse seiner politischen und isthetischen Uberlegungen.®* Rancié-
res Ansatz erweist sich somit anschlussfihig an ein vernunftbasiertes
Verstindnis der Politik, das jedoch um die Dimension einer Asthetik
erweitert wird. Diese versteht Ranciére weniger als die Frage der Ein-
bildungskraft und der Imagination, sondern als Aisthesis, d.h. als sinn-
liche Wahrnehmung. Sie erinnert an die Sinnlichkeit des Menschen.
Damit einher geht eine andere theoretische Fokussierung — weg vom
Symbolischen hin zum Asthetischen. Gleichwohl {ibernimmt das As-
thetische eine dhnliche Funktion im Umgang mit der Kontingenz, der
Unbestimmtheit und unméglichen Identitit der Gesellschaft. Diese ra-
dikale Unbestimmtheit iiber das Asthetische einzuholen, wie Ranciére
das tut, finde ich sehr vielversprechend, ermdglicht es doch dstheti-
sches Handeln - iiber Kants Kritik der Urteilskraft — als eine produktive
und in ihrer Qualitit genuin politische Praxis zu qualifizieren.

93  Vgl. Comtesse, Dagmar: Freiheit und Cleichheit. In: Comtesse/Fliigel-
Martinsen/Martinsen 2019, 523-533, hier: 530-532.

94  Ahnlicherweise setzt auch Cornelius Castoriadis Begriff des Imaginirenam Ver-
mogen des Menschen an. Daher wiirde ich Trautmann 2019 auch widerspre-
chen, der schreibt, es giabe keine Verbindungen zwischen der Idee des Imagi-
naren und Ranciéres Denken.

https://dol.org/10.14361/9783830464328-003 - am 14.02.2026, 03:35:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839464328-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

