
45

I 
Bergson-Effekte 1: 

Disziplinbildende Aversionen 
(Bergson in der École française de Sociologie) 

Die Forschungsfragen, in welchem Maß sich die französische Soziologie 
und Sozialwissenschaft für Bergson interessiert hat, inwiefern er in den 
Texten auftaucht, wie groß die positiven Anleihen oder aber die Kriti-
ken sind – diese Fragen führen schon mitten in einen ersten Bergson-Ef-
fekt: In den ungewollten und unfreiwilligen Beitrag Bergsons zur Bildung 
der école française de sociologie um Émile Durkheim. Diese Soziologie 
hat sich nämlich durchaus für Bergson interessiert, und dies stets auf 
abwehrende Weise. Sich dem Bergsonismus gegenüberstellen, das hieß, 
sich dem Mystizismus zu verweigern, der Anti-Moderne, dem Anti-In-
tellektualismus, dem Anti-Szientizismus und Irrationalismus. Es ging um 
nicht weniger als um die Frage, in welche Richtung sich die französische 
Kultur entwickeln würde.1 Die Autoren, mit denen man Bergson seither 
in eins setzt, sind die, welche seine Philosophie in einfache Gegensatz-
paare brachten und dabei stets die eine Seite bevorzugten: Intuition vs. 
Vernunft, Leben vs. Intellekt sind die Dualismen, die sich bei Bergson so 
nicht finden und für die sein Name seither steht. Dieser Bergsonismus, so 
stellt Merleau-Ponty 1959 (anlässlich des 100. Geburtstages von Berg-
son) richtig, »entstellt Bergson. Bergson beunruhigte, er aber beruhigt. 
… Bergson, das bedeutete, in Berührung mit den Dingen zu stehen, wäh-
rend der Bergsonismus nur eine Sammlung vorgefertigter Meinungen 
ist«.2 Erst spät wird man aussprechen, dass dieser frühe Bergsonismus – 
den wir hier als ›schlecht verstandenen‹ Bergsonismus von dem uns inte-
ressierenden Bergsonismus unterscheiden, wie er sich in Bergsons Werk 
sowie in dessen Attraktionen offenbart – auf einem Missverständnis be-
ruht. Erst spät wird man also aussprechen, dass die Hörer und Leser zu-
nächst einfach das von Bergsons komplexer und durchaus ungewohn-

1	 Zu dieser Konkurrenz siehe neben Lepenies v.a. F. Grogin, The Bergsonian 
Controversy in France, 113ff. Zu den frühen Anhängern und Gegnern insge-
samt auch I. Benrubi, Philosophische Strömungen der Gegenwart in Frank-
reich, Leipzig 1928, F. Azouvi, Le gloire de Bergson. Essai sur le magistère 
philosophique, Paris 2007, F. Worms, La philosophie en France au XX° siècle. 
Moments, Paris 2009; Ders. (Hg.), Le moment 1900 en philosophie, Villeneuve 
2004. 

2	 M. Merleau-Ponty, Bergson im Werden (1959), in: Ders., Zeichen, Hamburg 
2007, 265–280, 266f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

46

ter Philosophie vernahmen, was sie von ihm hören wollten, nämlich die 
ihnen geläufigen Dualismen.3 Henri Bergson hingegen hat neue Begriffe 
geschaffen und mit ihnen eine neue Denkweise, welche die Dualitäten 
des »gewöhnlichen« Denkens gerade verlässt und damit allen Dingen – 
auch den sozialen Dingen – eine »neue Wahrheit, eine neue Aufteilung, 
eine außergewöhnliche Zerlegung« verleiht. Für Gilles Deleuze, der hier 
spricht, handelt es sich bei diesen neuen Begriffen vor allem um Dauer 
(durée), Gedächtnis, Intuition und élan vital.4 

Zu dem schlecht verstandenen Bergsonismus zählt beispielsweise 
Georges Sorel, den man im Inhaltsverzeichnis dieser Arbeit vielleicht 
schon vergeblich gesucht hat. Sein Bezug auf Bergson wurde mit dem 
von Marx auf Hegel verglichen. Hierzulande ist er sicher der bekann-
teste frühe Bergsonianer, zumal er derjenige der Sozialwissenschaften ist, 
während zu den Bergson-Verfechtern ansonsten eher Philosophen der 
Naturwissenschaften zählen (wie Édouard Le Roy, Philosoph und Ma-
thematiker, Nachfolger Bergsons am Collège de France5), Künstler und 
Literaten (wie Marcel Proust und Paul Valéry), aber auch Geschichts-
wissenschaftler.6 Sorel nun will Bergson besser verstehen, als dieser sich 
selbst verstanden habe. Was Bergson für das Leben schlechthin entfalte, 
die Theorie einer ebenso unvorhersehbaren wie irreversiblen ständigen 
Entwicklung, sei nämlich nicht dem biologischen Leben entnommen, wie 
Bergson glaube, sondern vielmehr der sozialen Bewegung, und noch ge-
nauer, der proletarischen Bewegung. Im Gegensatz zu den Moralisten, 
die nur bereits »vollzogene Handlungen von einem sozialen Gesichts-
punkt« aus betrachten, lädt Bergson uns – Sorel zufolge – ein,

»uns mit dem Innen zu befassen, mit dem, was darin während der schöp-
ferischen Bewegung vor sich geht. ... die Augenblicke, in denen wir uns 
selbst ergreifen, sind selten: Und darum sind wir nur selten frei. … wir 
werden mehr gehandelt, als wir uns selbst handeln machen. … Frei han-
deln heißt, wieder Besitz von sich nehmen: Es heißt, sich in die reine 
Dauer ›zurückzuversetzen‹. Es ist ganz offenbar, daß wir besonders dann 
im Genusse dieser Freiheit stehen, wenn wir uns aufraffen, um in uns 
einen neuen Menschen zu schaffen, und um dadurch die historischen 
Umrahmungen zu sprengen, die uns einzwängen.«7 

3	 H. Jourdan, Französischer Brief, in: Reichls Philosophischer Almanach  4: Pro-
bleme der Weltanschauungslehre, Darmstadt 1927, 473.

4	 G. Deleuze, Henri Bergson 1859–1941 (1956), in: Ders., Die einsame Insel. 
Texte und Gespräche von 1953–1974, Frankfurt/M. 2003, 28–44, 28.

5	 E. Le Roy, Une philosophie nouvelle: Henri Bergson, Paris 1912 ; ders., Berg-
son et Bergsonisme, Paris 1947.

6	 Vgl. dazu z.B. A. E. Pilkington, Bergson and his Influence. A Reassessment, 
Cambridge 1976.

7	 G. Sorel, Über die Gewalt (1908), Frankfurt/M. 1969, 32f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Disziplinbildende Aversionen

47

Die mit Bergson konzeptualisierte freie Handlung par excellence ist für 
Sorel tatsächlich die proletarische Gewalt, getragen durch einen neuen 
Mythos. Dieser lasse sich nicht länger auf eine bloße Utopie reduzieren 
(wie Proudhon stets herabgewürdigt werde), sondern besitze nun, mit 
Bergsons Theorie der schöpferischen Evolution, eine wirkliche soziale 
Kraft. Sorel ist der Denker eines militanten, gewaltbereiten Syndikalis-
mus, der Inbesitznahme der politischen und ökonomischen Macht mit 
den Mitteln des Streiks und der Sabotage. Diese politische Vereinnah-
mung, die tiefe Verfremdung seiner Theorie der biologischen Evoluti-
on hat den Philosophen Bergson (wie er in einem Brief an Sorel zugab) 
»wirklich erschreckt«.8 

Gerade die neue Disziplin Soziologie war nun kaum daran interessiert, 
Bergson und den frühen Bergsonismus, die von Bergson selbst entfaltete 
Theorie und deren interessierte Inanspruchnahme durch Dritte (etwa So-
rel9) auseinanderzuhalten: Ging es doch einerseits, seitens der Bergson-
Begeisterten gegen sie selbst, installierte sich doch der frühe Bergsonis-
mus tatsächlich gegen die Soziologie der Nouvelle Sorbonne, die ihm als 
Avatar des Rationalismus, der Moderne, des Positivismus galten; und er-
laubte es doch umgekehrt die Stilisierung eines grassierenden ›Neomys-
tizismus‹ durch Bergson, sich als die einzig positive, nicht spekulative, 
rationale Wissenschaft des Geistes, der Kultur und der Gesellschaft he-
rauszuheben. Es handelt sich hier also nicht nur um politische Kämpfe, 
wie sie mit dem Namen Sorels verbunden sind. Sondern es handelt sich 
bei der Gleichsetzung von Bergson mit dem frühen Bergsonismus auch 
um disziplinbildende Abstoßungen – so die These dieses ersten Kapitels. 
Durkheim und seine Mitstreiter stießen sich also nicht nur von Gabriel 
Tarde (der ihnen als Psychologist, aber auch als Irrationalist galt) und 
von René Worms (der ihnen als Biologist10 galt), sondern auch, und viel-
leicht nicht zuletzt von Bergson ab, da sie diesen zugleich als Irrationa-
list, Psychologist und Biologist verstanden haben, und da er von diesen 
dreien zeitgleich die größte Resonanz, die größte öffentliche Wirkung 
hatte. Kurz, wir meinen, dass die Abstoßung von Bergson in Richtung 
einer neuen Wissenschaft, der Soziologie anstelle der Philosophie, nicht 
zu unterschätzen ist, und zwar auch dann, wenn er anders als Tarde und 
Worms nicht selbst beanspruchte, eine Soziologie zu gründen. Bergson 
also diente dieser Soziologie, so steht zu vermuten, einerseits zur Absto-
ßung in eine bestimmte methodologische Richtung, in die einer wirklich 

	 8	H. Bergson, Lettre à Georges Sorel (1908), in: Ders., Correspondences, Paris 
2002, 202.

	 9	Vgl. C. Bouglé, Syndicalistes et bergsoniens, in: Revue du mois 7 (1909), 403–
416.

	10	Vgl. L. Mucchielli, La découverte du social. Naissance de la sociologie en 
France (1870–1914), Paris 1998.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

48

positiven sowie nicht-psychologischen Wissenschaft. Andererseits gab 
er in dieser Abstoßungsbewegung auch einige inhaltliche Vektoren vor, 
Themen der soziologischen Forschung: Mindestens dann, wenn es um 
das Gedächtnis und die Zeit geht, um epistemologische Fragen oder um 
die Technik, behandeln die Durkheimiens bergsonsche Themen, Themen, 
die Bergson in der französischen intellektuellen Landschaft prominent 
besetzt oder auch erfunden hat. Meist waren die Durkheimianer dabei 
bestrebt, diese Themen in dezidiert nicht-bergsonscher, spezifisch ›sozio-
logischer‹ Weise zu besetzen. 

Dabei bleibt freilich sehr vieles implizit, was offensichtlich dem Tem-
perament Durkheims wie auch den institutionellen Gepflogenheiten der 
Zeit entsprach – der klaren Konkurrenz zwischen Collège de France und 
Sorbonne, zwischen Philosophie und Soziologie, den hommes des lett-
res und den Positivisten der Nouvelle Sorbonne. Hinzu kamen die Ver-
wicklungen beider Lager in politische Fragen. Die Dreyfus-Affäre spal-
tete zusätzlich unversöhnlich zwischen denen, die man den Modernen 
und Republikanern zuordnete, und denen, die als Konservative galten. 
Durkheimiens und Bergsoniens waren auch davon betroffen, mehr noch: 
Zwischen beiden schien sich gar die Frage des ›französischen Geistes‹ zu 
entscheiden, den man seitens der Nouvelle Sorbonne stets allein mit De-
scartes, mit dem Rationalismus verknüpfte. Auch der ungewöhnliche öf-
fentliche Erfolg Bergsons (la gloire de Bergson11), das gesellschaftliche 
Ereignis, zu dem man seine Vorlesungen am Collège de France machte, 
hat zu all dem beigetragen. »Kaum noch möglich, sich heute vorzustel-
len, wie groß zu seiner Zeit der Ruhm Bergsons war. … Er war der ers-
te Weltphilosoph; weder Sartre noch Foucault haben das Niveau seines 
Renommees erreicht«.12 

Angesichts dieser Position Bergsons; auch angesichts dessen, dass 
Durkheim seinerseits nach dem Lehrstuhl am Collège de France ver-
langte, den Bergson seit 1904 inne hatte: Angesichts dessen ist das Nicht-
Erscheinen des Namens ›Henri Bergson‹ in Durkheims Texten demonst-
rativ. Gerade diese Nichtexistenz Bergsons, das Verschweigen stärkt also 
die Vermutung, dass sich diese positivistische und rationalistische So-
ziologie auch in der Bergson-Aversion entfaltet hat. In dieser Aversion 
hat sie sich kristallisiert, in ihr vollzog sich das Durkheim-Werden (um 
mit einem bergsonschen Begriff zu operieren). Dies gilt umso mehr nach 
dem frühen Tod Gabriel Tardes (1904), dem Lieblingsgegner Durkheims, 
der nun als Abstoßungspunkt abhanden kam, und dem Bergson als des-

11		Siehe dazu v.a. F. Azouvi: La gloire de Bergson. Essai sur le magistère philo-
sophique, Paris 2007.

12		J.-L. Fabiani, Qu’est-ce qu’un philosophe français? La vie sociale des concepts 
(1880–1980), Paris 2010, 164–170. Siehe zu den Reaktionen auf den Erfolg 
z.B. neben Grogin v.a. G. Bianco, Portées du nom Bergson.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Disziplinbildende Aversionen

49

sen Lehrstuhlnachfolger am Collège de France zwei Lobreden gewidmet 
hatte. Darauf wird zurückzukommen sein. Es gibt zwei Etappen dieser 
Abstoßung, der Auseinandersetzung Durkheims mit Bergson. Die ers-
te, vollständig implizite Debatte lässt sich um 1895 herum anordnen, 
die zweite, nun auch explizite, um 1913/1914. Beide waren im Übrigen 
Mitschüler an der École Normale Supérieure, sie kannten sich also gut.13 
Auch hat Durkheim nachweislich einige Texte von Bergson gelesen, dar-
unter wohl auch L’évolution créatrice.14

13		Zur Begegnung Durkheim-Bergson vgl. H. Peyre, Durkheim: The Man, His 
Time and His Intellectual Background, Ohio 1960, 28ff.; ders., Durkheim: 
The Man, His Time, and His Intellectual Background, in: K. H. Wolff (Hg.), 
Emile Durkheim: 1858–1917, New York 1979, 3–31; sowie allgemein zu 
Durkheim an ENS und Sorbonne Lukes, Emile Durkheim: His Life and Work: 
A Historical and Critical Study (1973), Stanford 1985, 44–65 und 363–378.

14		Das zeigt sich – wohl im Blick auf Materie und Gedächtnis (1896) – in Durk
heims Leçons de sociologie (1890–1900). Physique des mœurs et du droit. 
Cours de sociologie dispenses à Bordeaux entre 1890 et 1900, Paris 1950, 
20: Bergson präsentierte die ›reine Perzeption‹ als unerreichbare Grenze, an 
der sich Bewusstsein und Materialität treffen. ›J’ai demandé le Bergson‹ (Das 
Lachen?), schreibt er am 13.6.1900 an C. Bouglé (É. Durkheim, Lettres à 
Célestin Bouglé, in: Revue française de sociologie 17 (1976), 165–180, 174. 
Die Pragmatismus-Vorlesung und eine Diskussion mit Wilbois (s.u.) lassen 
schließlich auf die Lektüre der Schöpferischen Evolution schließen – wobei 
dies Vermutungen bleiben müssen.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


51

1 Durkheims Verhältnis zu Bergson: 
ein merkwürdiges Nichtverhältnis

Bereits 1895 spielt Durkheim auf die anti-wissenschaftlichen und neo-
mystizistischen Tendenzen der Zeit an, und es gibt einige, auch textim-
manente Gründe, zu vermuten, dass hier von Beginn an Bergson ge-
meint ist: mit den Begriffen des Dilettantismus und Mystizismus, den 
beiden »Hasswörtern« Durkheims.15 Explizit verknüpft Durkheim mit 
diesen Etiketten – in einem Artikel über den aktuellen Zustand der so-
ziologischen Forschung in Frankreich – allerdings Gabriel Tarde. Des-
sen Theorie sei die »Negation der Wissenschaft«, sie setze »Irrationa-
les« an die »Basis des sozialen Lebens und daher der Wissenschaft«, 
indem sie nämlich jede kollektive Praxis und jede Institution auf eine 
verallgemeinerte Erfindung zurückführe, die sich spontan an irgendei-
nem Punkt der Gesellschaft ereigne. Die Gesellschaft werde so zum blo-
ßen »Zufallsprodukt«.16 Für die Zeitgenossen indes ist deutlich, wer mit 
dem Vorwurf des Irrationalismus, der Nicht-Nachvollziehbarkeit vor al-
lem getroffen werden soll, zumal sich Tarde früh auf ihn berufen hatte. 
1889 erschien Bergsons erste Abhandlung zu den ›unmittelbaren Tat-
sachen des Bewusstseins‹. Sie war sofort umstritten, mit ihr avancierte 
Bergson instantan zum Repräsentanten der »neuen Philosophie«, und 
das heißt für viele eben: zum Haupt eines grassierenden Impressionis-
mus und Mystizismus, der die klare französische Tradition bedrohe. Die 
bergsonsche, ›neue‹ Philosophie stellte in den Augen der Rationalisten 
nichts weiter als »philosophische Spekulation« dar. Sie schaffe nichts 
Neues, sie »zerstöre« vielmehr. Denn sie 

»schreibt unsere wissenschaftlichen Kategorien (v.a. die der Zahl) prak-
tischen Bedürfnissen zu. … Sie bringt nirgendwo eine neue Klarheit 
ein, und führt fast immer neue Obskuritäten ein. Sie hat jedoch großen 
Erfolg, zum Teil dank dem wunderbaren Talent ihres originellsten In-
terpreten, aber vor allem dank ihrer Übereinstimmung mit einigen der 
tiefsten Hoffnungen der aktuellen Gesellschaft. Die vorherige Genera-
tion lebte intellektuell von präzisen Ideen; die aktuelle misst den Wahr-
heitsgrad einer Konzeption am Grad, in dem sie sich vom szientifischen 
und logischen Ideal entfernt. Daher ein singulärer Mystizismus, der sich 
allein durch eine psychische Virtualität definiert und zurückweist, sich 
in einem positiven credo erkennbar zu machen… Bergsons Philosophie 
ist sehr wohl eine dieser Zeit, und man kann sie … als metaphysischen 

15		S. Lukes, Emile Durkheim, 75.
16		É. Durkheim, L‘état actuel des études sociologiques en France (1895), in: 

Ders., Textes. 1. Eléments d’une théorie sociale, Paris 1975, 73–108, 86.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

52

Ausdruck der beiden Hauptformen unserer Angst definieren: des My-
stizismus und des Impressionismus«.17

In einem weiteren Artikel von 1895 über den Philosophieunterricht an 
den Gymnasien nutzte Durkheim dieselben Begriffe – Mystizismus und 
Impressionismus -, mit denen hier die Dissertation Bergsons gebrand-
markt wurde; und er äußerte auch dieselbe Befürchtung, dass nämlich 
die mit Bergson heraufziehende dekadente, ungenaue, irrationale Philo-
sophie ausgerechnet bei der künftigen ›Elite‹, den werdenden Gymnasi-
alprofessoren auf Resonanz trifft. Statt einer vernünftigen Klärung der 
Begriffe, wie es doch die Aufgabe der Philosophie sei, sprächen die jun-
gen Philosophen unter dem Eindruck Bergsons tatsächlich bereits eine 
zwar schriftstellerisch brillante Sprache, die aber gar »nichts Definiertes 
mehr« habe. Stattdessen seien Begriffe wie sensation, perception, ima-
gination en vogue – Begriffe, die in Bergsons Materie und Gedächtnis 
kurz darauf die Hauptrolle spielen werden; Begriffe, die für Durkheim 
›mystisch‹ bleiben. 

»Wir könnten einige Passagen aus der Feder brillanter Kandidaten zitie-
ren, die dazu zwingen, zu glauben, die Philosophie sei auf dem Weg, eine 
der Formen des Symbolismus und Impressionismus zu werden. Nicht 
zuletzt ist der Mystizismus auf dem Vormarsch … In der Tat erfahren 
wir von vielen Seiten, dass der Neo-Mystizismus unter unseren Studie-
renden bereits ein nicht unbedeutendes Klientel rekrutiert… Der My-
stizismus, das ist das Reich des bon plaisir in der mentalen Ordnung … 
Die Tür ist offen für jede Art von Fantasie«.18

Gegen diesen ›Neo-Mystizismus‹ wird sich Durkheim auch in den Regeln 
der soziologischen Methode richten, wenn er – in diesem Gründungs-
manifest der Soziologie – recht unvermittelt betont, dass der Soziologe 
»wissenschaftlich arbeitet und kein Mystiker ist«, und sich gar »nicht 
kräftig genug« gegen diese »Negation aller Wissenschaft« wenden kön-
ne.19 Vielmehr sei es das »vornehmste Ziel« der Soziologie, das »mensch-
liche Verhalten dem wissenschaftlichen Rationalismus zu unterstellen«, 
denn auch im Sozialen gelten Beziehungen von Ursache und Wirkung. 
»Es will uns scheinen«, so fährt Durkheim fort, dass eine solch rationa-
le Soziologie »insbesondere in dieser Zeit des wiedererwachenden Mys-
tizismus« von all jenen »mit Sympathie aufgenommen werden könnte 
und sollte, welche trotz einiger Meinungsverschiedenheiten mit uns den 

17		B. Jacob, La philosophie d’hier et celle d’aujourd’hui, in: Revue de métaphy-
sique et de morale 1898, 170–201, 200f.

18		É. Durkheim, L’enseignement philosophique et l’agrégation de philoso-
phie (1895), in: Ders., Textes. 3. Fonctions sociales et institutions, Paris 1975, 
403–434, 416.

19		É. Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode (1894/95), Neuwied 
1961, 218, 130.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

53

Glauben an die Zukunft der Vernunft teilen«.20 Jean-Michel Berthelot 
hat die hier auch vorgenommene Opposition von Gefühl versus Wissen-
schaft (Durkheim zufolge ist das Gefühl allenfalls Objekt der Wissen-
schaft, gegenüber der zeitgenössischen ›Ideologie‹) als eine frühe Abwehr 
des Erfolges Bergsons verstanden: In dieser Abwehr habe sich die »An-
kunft der wissenschaftlichen Soziologie« ereignet.21

Die durkheimsche Wissenssoziologie: Bergson-Kritiken  
(Die elementaren Formen des religiösen Lebens 1)

Wir machen einen Zeitsprung, den Selbstmord (1897) beiseite lassend, 
in dem sich Durkheim mit der Hilfe des fleißigen Marcel Mauss ganz 
dem positiven Aufweis einer rationalen, nach Zahl und Maß verfah-
renden Soziologie widmet. Die zweite Etappe einer datierbaren Kritik 
Durkheims an Bergson spielt erst im Spätwerk, in der Religions- und 
Wissenssoziologie, in der Durkheim zu seiner Theorie der affektiven, 
symbolischen und imaginären (religiös idealisierten) Konstitution von 
Gesellschaft kommt. Es geht um das fulminante Werk von 1912: Die 
elementaren Formen des religiösen Lebens. Durkheim erwähnt Bergson 
hier freilich ebenso wenig wie in seinen anderen Schriften. Erneut kommt 
er nur indirekt vor, namentlich in einer Fußnote, in der Durkheim auf 
eine Arbeit Henri Huberts verweist, die wiederum dezidiert der Ausein-
andersetzung mit Bergson dient. Hubert ging es in diesem Text, auf den 
wir zurückkommen werden, nicht nur um die Soziologisierung, sondern 
auch insgesamt um die Negierung der bergsonschen Theorie der Zeit. 
Neben dem Werk von Maurice Halbwachs ist dies der direkteste Beweis 
der Bergson-Abstoßung der Durkheimschule. Inwiefern also bezieht sich 
Durkheim auf Bergson, wenn auch indirekt und vermittelt über Hubert? 
In der Einleitung, eben an der Stelle, an der er sich auf Hubert beruft, 
wirft er der bergsonschen Zeit-Theorie nicht nur einen unplausiblen In-
dividualismus, sondern auch Unverständlichkeit, nämlich Irrationalität 
vor: »Man stelle sich zum Beispiel vor, was der Begriff der Zeit wäre, 
wenn wir das abziehen, womit wir sie einteilen, messen und mit Hilfe 
von objektiven Zeichen ausdrücken, eine Zeit, die keine Folge von Jah-
ren, Monaten, Wochen, Tagen, Stunden wäre!« Diese Zeit, wie sie Berg-
sons Begriff der durée formuliert (eine kontinuierliche, nicht eingeteilte 
Vielfalt des Nacheinanders) »wäre etwas fast Unvorstellbares«. 

»Wir können die Zeit nur begreifen, wenn wir in ihr verschiedene Au-
genblicke unterscheiden ... eine Art unbegrenzten Bildes, auf dem die 

20		Durkheim, Regeln, 87f. (Vorwort zur ersten Auflage).
21		J.-M. Berthelot, 1895: Durkheim: L’avènement de la sociologie scientifique, 

Toulouse 1995, 31.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

54

ganze Dauer unter den Augen des Geistes ausgebreitet ist und auf dem 
alle nur möglichen Ereignisse in bezug auf Fixpunkte aufgetragen wer-
den können. Es ist nicht meine Zeit, die auf diese Weise organisiert ist; 
es ist die Zeit, wie sie von allen Menschen einer und derselben Zivilisa-
tion gedacht wird«.22

Für Durkheim, der an dieser Stelle auf Hubert verweist, ist eindeutig, 
dass es der »Rhythmus des sozialen Lebens« ist, der jedem Denken der 
Zeit, der »Kategorie« der Zeit zugrunde liegt.23 Mit dieser Betonung der 
sozialen statt individuellen Genese der Zeit begibt sich Durkheim natür-
lich in Opposition zu Kant; aber ebenso offenkundig ebenso (wie auch 
Ulrich Raulff nicht entgangen ist) in Opposition zu Bergson. Denn auch 
die Tatsache, daß Durkheim die so verstandene soziale Existenz der Zeit 
in einen kausalen Zusammenhang mit den gesellschaftlich je verschie-
denen »Praktiken des Messens« bringt, zeige die absolute »Distanz« zu 
Bergson, die Distanzierung vom »Philosophen der reinen, ungemessenen 
Dauer«.24 Diese Distanzierung, diese Spannung zieht sich unterschwellig 
durch das ganze Buch, insofern Durkheim am Ende die Zeit-Frage er-
neut aufgreift und zugleich die eng mit Bergsons Zeit-Denken verknüpf-
te methodische Grundidee zurückweist. Es sei, so erklärt Durkheim, gar 
nicht anders möglich, als »sub specie aeternitatis« zu denken.25 Denken 
vollziehe sich per definitionem unter dem Blick der Ewigkeit, des Seins 
– nicht des Werdens, der Veränderung. Man sei geradezu gezwungen, so 
Durkheim weiter, das Sein über das Werden und das Soziale über das 
Individuelle zu stellen. Begrifflich denken impliziere nämlich stets, das 
»Veränderliche dem Beständigen unterzuordnen«, und das »Individuel-
le dem Sozialen«.26 

Bergsons These, der zufolge das ständige Werden in allen ontologi-
schen Bereichen (auch dem Sozialen) primär ist, während alles Stati-
sche eine sekundäre, praktisch notwendige Fixierung darstellt, wird hier 
kategorisch oder axiomatisch umgedreht – ohne ihn zu nennen. Zu-
gleich wird das Statische, sich Bewahrende mit dem Sozialen gleichge-
setzt. Bergsons Philosophie besteht essentiell (wie Kapitel II ausführlich 
zeigen wird) in einem Denken sub specie durationis, einem Konzept, das 

22		É. Durkheim, Die elementaren Formen des religiösen Lebens (1912), 
Frankfurt/M. 1994, 29. Diese Einleitung ist bereits 1909 erschienen, mit ei-
nem nicht mehr abgedruckten Schlusskapitel, in dem Durkheim (in der wich-
tigsten Philosophiezeitschrift) weitreichende Ansprüche der Soziologie gegen-
über der Philosophie anmeldet (s.u.): Sociologie religieuse et théorie de la 
connaissance, in: Revue de Métaphysique 17 (1909), 733–758. 

23		Durkheim, Die elementaren Formen, 588.
24		U. Raulff, Der unsichtbare Augenblick. Zeitkonzepte in der Geschichte, Göt-

tingen 1999, 28.
25		Durkheim, Die elementaren Formen, 583.
26		Durkheim, Die elementaren Formen, 587.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

55

die Veränderung privilegiert, statt das Sein. Es ist ein Denken, das sich 
der faktischen Veränderung des Wirklichen anzuschmiegen sucht. Im Pri-
mat des Werdens und der entsprechenden Kritik der Tradition; in die-
ser Philosophie der Differentiation und ihrer Kritik der Identitätslogik 
liegt die bergsonsche Leitidee – und insofern hat Durkheim hier nicht 
irgendeine Auseinandersetzung mit Bergson gesucht. Vielmehr geht es 
um die Negierung von dessen gesamter Philosophie. Aus dieser Zurück-
weisung folgt nun umgekehrt nicht weniger als die Kernidee des Durk-
heimismus: die These nämlich, dass es in allem die Gesellschaft sei, die 
zuerst komme, der Soziozentrismus, den auch und vor allem die durk-
heimsche Wissenssoziologie auszeichnet. Die soziozentrische These vom 
sozialen Ursprung aller kognitiver Operationen und Begriffe ist die wich-
tigste, »letzte Frage« der Wissenssoziologie. Sie sei, so vermerkt Durk-
heim, »im ganzen Werk offengeblieben«, und müsse nun geklärt wer-
den, nachdem das Buch bislang die Religion soziologisch erklärt habe. 
Wenn das Wissen, wenn die Denkweisen und Kategorien ihrerseits »so-
ziale Dinge« sind, so muss also nun endlich geklärt werden, »woher sie 
dieses Merkmal haben«.27

»Jetzt können wir ersehen, welchen Anteil die Gesellschaft an der Ge-
nese des logischen Denkens hat. Es ist erst in dem Augenblick mög-
lich, in dem der Mensch, jenseits der flüchtigen Vorstellungen, die er 
der sinnhaften Erfahrung verdankt, dahin gelangt, eine ganze Welt von 
beständigen Idealen begrifflich zu fassen, die somit zum gemeinsamen 
Bezugspunkt der Intelligenzen werden. Logisch zu denken heißt ... auf 
unpersönliche Weise denken; es heißt auch sub specie aeternitatis den-
ken. Unpersönlichkeit, Beständigkeit, das sind die beiden Hauptzüge der 
Wahrheiten … Allein dadurch, daß die Gesellschaft existiert, existiert 
auch außerhalb der individuellen Empfindungen und Bilder ein ganzes 
System von Vorstellungen ... Sie besitzen eine Art Kraft und eine mo-
ralische Gewalt, mit deren Hilfe sie sich dem Denken jedes Einzelnen 
aufzwingen«.28

In dieser bereits zitierten Passage findet Durkheim also in der doppelten 
Abwehr Bergsons die endgültige Formulierung des Durkheim-Paradig-
mas, des Soziozentrismus. Doppelte Abstoßung: im Beharren auf dem 
Statischen und der Korrektur des bergsonschen ›Subjektivismus‹. Der so-
ziozentrische (sozialkonstruktivistische) Ansatz tauchte im Übrigen erst-
mals und unter diesem Begriff im gemeinsam mit Marcel Mauss 1903 
verfassten Aufsatz Über einige primitive Formen von Klassifikation auf. 
Die Elementaren Formen des religiösen Lebens sind in allem, was die 
Wissenssoziologie betrifft, dessen direkte Fortführung. Dort hieß es, die 
anthropozentrische These verabschiedend, dass die Weltbilder, die kos-

27		Durkheim, Die elementaren Formen, 588.
28		Durkheim, Die elementaren Formen, 583f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

56

mologischen Vorstellung sich »ursprünglich am eigenen Vorbild« des 
menschlichen Körpers haben: »Nach dem Vorstehenden können wir nun 
präzisieren, worin dieser Anthropozentrismus besteht, den man besser 
als Soziozentrismus bezeichnen würde. Im Zentrum der ersten Formen 
eines Systems der Natur steht nicht das Individuum, sondern die Gesell-
schaft. Die Gesellschaft und nicht der Mensch objektiviert sich in diesen 
Systemen«.29 Alles Wissen inklusive der ihm zugrunde liegenden Katego-
rien ist von ›der Gesellschaft‹ vorgegeben, hängt von der Gestalt des sozi-
alen Körpers ab. Die Gesellschaft hat also nicht nur die kosmologischen 
Vorstellungen »eingesetzt«, diese entsprechen und bezeichnen auch stets 
»Aspekte des Sozialen«. Die Kategorie der Gattung etwa entstammt der 
menschlichen Gruppe; die Raum-Kategorie erklärt sich aus der Projek-
tion des Raumes, den die Gesellschaft einnimmt; die »kollektive Kraft 
wurde der Prototyp des Begriffs der Wirksamkeit« und damit der Kate-
gorie der Kausalität. Und es kann gar nicht anders sein. Die Kategorien, 
die man sich als allgemeine Bilder vorstellen müsse, die im individuellen 
»Bewußtsein durch die Verschmelzung ähnlicher Bilder entstehen«, re-
präsentieren ja nur die Dinge, die man direkt wahrgenommen hat. Keine 
Wahrnehmung aber kann dem Individuum den Begriff der Klasse liefern, 
oder den der Totalität: Und zwar, weil diese beiden Begriffe das indivi-
duelle Bewusstsein »unendlich übersteigen«. Ähnlich verhält es sich mit 
der Kategorie des Raumes, den der Einzelne stets zentriert erlebt, wäh-
rend die Kategorie aber einen »Gesamtraum« meint, der alle »Einzel-
räume umfaßt«.30 

Dasselbe gilt nun auch für die Zeit: Es gibt eine allgemeine Zeit (die 
stets eingeteilt und nie ›meine Zeit‹ sei, wie es in der Einleitung hieß). Als 
Kategorie erklärt auch sie sich allein aus der Gesellschaft, dem »Rhyth-
mus des sozialen Lebens«, während das, was das Individuum wahr-
nimmt, stets nur die »konkrete Dauer« sei, die »ich in mir und mit mir 
verrinnen fühle«. Es ist ganz offensichtlich, dass Durkheim hier Bergsons 
Konzept der durée vor Augen hat, dessen Zeit und Freiheit von damals 
bis heute exakt so gelesen wurde – als spräche Bergson von der inneren 
›Dauer‹, dem Bewusstseinsstrom. Weil diese Zeit ›innen‹ ist, kann sie mir 
(so Durkheim weiter) gar nicht die Idee der »Gesamtdauer« geben, die 
aber ihre Voraussetzung sei und von der Bergson letztlich handele. Diese 

29		É. Durkheim/M. Mauss, Über einige primitive Formen von Klassifikation. Ein 
Beitrag zur Erforschung der kollektiven Vorstellungen (1903), in: Émile Dur-
kheim, Schriften zur Soziologie der Erkenntnis, Frankfurt/M. 1993, 171–256, 
254f.

30		Durkheim, Die elementaren Formen, 590f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

57

entspreche vielmehr dem kollektiven »Lebensrhythmus«, an dem »alle 
teilhaben«. Der Rhythmus des kollektiven Lebens 

»beherrscht und umschließt ... die verschiedenen Rhythmen aller Ele-
mentarleben, aus dem er sich zusammensetzt. Folglich beherrscht und 
umschließt die Zeit, die er ausdrückt, jede partikulare Dauer. Dies ist 
die Totalzeit. Die Geschichte der Welt war lange nur ein Aspekt der Ge-
schichte der Gesellschaft. Die eine beginnt mit der anderen; die Perioden 
der ersten sind durch die Perioden der zweiten bestimmt. Wonach sich 
diese unpersönliche und globale Dauer bemißt, was diese Beziehungs-
punkte fixiert, in bezug auf die sie eingeteilt und organisiert ist, das sind 
die Konzentrations- oder die Dispersionsbewegungen der Gesellschaft. 
Oder allgemeiner gesagt: die periodische Notwendigkeit der kollekti-
ven Erneuerung.«31

In einer Fußnote wird Durkheim noch hinzufügen, ›man‹ spreche oft 
von Raum und Zeit, als ob diese »nur die konkrete Ausdehnung und 
die konkrete Dauer wären, so wie sie das individuelle Bewußtsein fühlt«. 
»In Wirklichkeit« aber handele es sich bei Zeit und Raum um »Vorstel-
lungen einer ganz anderen Gattung, die mit anderen Elementen kon
struiert sind, nach einem anderen Plan und im Hinblick auf völlig an-
dere Ziele«.32 Kennt man die Zentralität des Themas der Zeit sowie die 
Zentralität der Differenz der Begriffe Zeit (temps) und ›Dauer‹ (durée) 
bei Bergson, kennt man die Veranschaulichung der letzteren anhand des 
individuellen Erlebens einer Melodie, so kommt man nicht umhin, hier 
eine direkte Abstoßung von Bergson zu sehen – eine Richtungsentschei-
dung dieser französischen Soziologie. Wir kommen noch ausführlich da-
rauf zurück: Bergson unterscheidet die Zeit (temps), die man sich als Ab-
folge von Sekunden, von Abschnitten vorstellt, also analog zum Raum 
denkt (als homogenes, teilbares Medium), von der wirklichen Zeitqua-
lität der durée, dem kontinuierlichen Nacheinander. Die erste Zeit ist, 
wie Bergson sagt, gar keine wirkliche Zeit, kein Nacheinander – sie ist 
ein ›Bastardbegriff‹, eine verräumlichte Zeit, da man sich hier die tem-
porale Dimension uneingestanden in spatialen Bildern, nämlich in Ab-
schnitten vorstellt.

»Wenn wir von der Zeit sprechen, [denken wir] meistenteils an ein ho-
mogenes Medium …, worin unsre Bewußtseinsvorgänge sich aufrei-
hen, sich nebeneinander ordnen wie im Raume und schließlich dahin 
gelangen, eine wohlunterschiedene Mannigfaltigkeit zu bilden! Sollte 
nicht die Zeit … ein bloßes Zeichen, … für sie sein, das von der wah-
ren Dauer völlig verschieden ist? [Und] hat die wahre Dauer die minde-
ste Beziehung zum Raume? … Wenn die Zeit, wie sie vom reflektierten 
Bewußtsein vorgestellt wird, ein Medium ist, worin unsre Bewußtseins-

31		Durkheim, Die elementaren Formen, 591.
32		Durkheim, Die elementaren Formen, 590, Fn.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

58

zustände so wohlunterschieden aufeinanderfolgen, daß man sie zählen 
kann, und wenn … unsre Auffassung von der Zahl darauf hinausläuft, 
daß alles, was man zählt, im Raume ausgestreut wird, so ist zu vermu-
ten, daß die Zeit, …, in dem man unterscheidet und zählt, nichts ande-
res ist als Raum ... Die reine Dauer muß also wohl etwas andres sein«.33

Die reine Sukzession, die konkrete ›Dauer‹ lässt sich am Bild der sich 
durchdringenden, kontinuierlich ineinander fließenden Töne einer Melo-
die vorstellen. Auf die Töne muss man warten, statt dass man sie alle auf 
einmal hätte. Die Melodie bietet uns das Bild einer »ununterschiedene[n] 
oder qualitative[n] Mannigfaltigkeit«.34 Während Durkheim also die 
›reine Dauer‹ psychologistisch versteht und aus der kollektiven Struktu-
rierung der Zeit, dem Symbolischen ableitet, wird Bergson dieses Symbo-
lische gerade als einen Begriff verstehen, der nicht geeignet ist, diese spe-
zifische Art der Mannigfaltigkeit vorzustellen. Sicher, die Stoßrichtung 
der Durkheimschen Wissenssoziologie zielt nicht allein auf Bergson; sie 
zielt auf die Philosophie insgesamt, namentlich auf den Kantianismus. Es 
ist eine soziologische Provokation an die Epistemologie tel quel, in dem 
kühnen Schluss gipfelnd, dass die »Welt, die das Gesamtbegriffssystem 
ausdrückt, die Welt ist, die sich die Gesellschaft vorstellt«, weshalb nur 
die Gesellschaft die »allgemeinsten Begriffe« bieten kann, nach denen 
die »Welt vorgestellt werden muß«.35 Die Soziologie ist die rechtmäßi-
ge Erbin der Philosophie. Aber die Diskussion des Zeitbegriffes fällt in 
dieser Verabschiedung der Philosophie insgesamt doch auffällig inten-
siv auf, und es sind die Bergsonschen, nicht die Kantianischen Begriffe, 
die hier negiert werden. 

Und ist es schließlich, ganz am Ende des Buches, nicht erneut eine 
Debatte vor allem mit der Philosophie Bergsons (nun als Autor der 
›schöpferischen Evolution‹), wenn Durkheim über die Erfindungskraft 
der Einzelnen ausdrücklich die Gesellschaft mit ihrer Schöpfungskraft 
(puissance créatrice) stellt? Durkheim ist es hier wichtig, dass die sozio-
zentrische These, die Gesellschaft habe eine »überragende Rolle bei der 
Genese unserer Natur« kein Determinismus bedeutet, der nichts Neues 
kennt. Im Gegenteil, die Gesellschaft habe eine über alle individuellen 
erfinderischen Kräfte hinausreichende »Schöpfungskraft«, sofern sie die 
Einzelbewusstseine zusammenfasst. Zunächst wird noch einmal geklärt, 
dass sich die Soziologie jedes Mystizismus enthält: Jede »Schöpfung, 
wenn es sich nicht um ein mystisches Werk handelt«, muss als »Pro-
dukt einer Synthese« verstanden werden – nie ist etwas ganz neu. So-
dann wird als eigentliche erfinderische Kraft die Gesellschaft verstanden, 

33		H. Bergson, Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung über die unmittelbaren Be-
wußtseinstatsachen (1889), Hamburg 1994, 70f.

34		Bergson, Zeit und Freiheit, 80f.
35		Durkheim, Die elementaren Formen, 590f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

59

über das individuelle Leben hinaus. »Eine Gesellschaft ist das mächtigste 
Bündel aus physischen und moralischen Kräften, das uns die Natur bie-
ten kann«.36 Somit fühlt sich der Soziologe Durkheim »berufen«, einen 

»neuen Weg für die Wissenschaft des Menschen zu eröffnen. Bisher 
stand man vor der Alternative: entweder, die höheren und spezifischen 
Fähigkeiten des Menschen auf die niedrigen Formen des Seins zurückzu-
führen, die Vernunft auf die Sinne, den Geist auf die Materie, was darauf 
hinauslief, ihre Besonderheit zu verneinen; oder auf irgendeine außerer-
fahrungsmäßige Wirklichkeit, die man postuliert … Aber von dem Au-
genblick an, als man erkannt hatte, daß über dem Individuum die Ge-
sellschaft steht und daß sie … ein System von handelnden Kräften [ist], 
wurde eine neue Art möglich, den Menschen zu erklären. Um ihm seine 
wesentlichen Attribute zu erhalten braucht man ihn jetzt, nicht mehr au-
ßerhalb der Erfahrung anzusiedeln … Das haben wir hier versucht«.37

Wegen des Primats des Sozialen und dessen Überlegenheit könne allein 
die Soziologie den ›Menschen erklären‹ – weder Psychologie noch Phi-
losophie, da diese stets vom Subjekt ausgingen. Den Menschen erklä-
ren, und zwar hinsichtlich seiner Kreativität, gerade im Sozialen: Das ist 
nun letztlich in der Tat das Ziel der Philosophie Bergsons, wie wir se-
hen werden. Sein gesamtes Denken kreist – mit der zentralen These der 
unvorhersehbaren Qualität der Zeit – um genau dieses Thema: um die 
menschliche Freiheit. Jedes seiner Bücher hatte Bergson bisher mit der 
Bekräftigung der Freiheit geschlossen, auch den Essai sur les données im-
mèdiates de la conscience (dessen deutsche Übersetzung eben Zeit und 
Freiheit heißt). Um es kurz vorwegzunehmen: Das philosophische Pro-
blem der Freiheit und damit das entscheidende Thema im philosophi-
schen Denken über den Menschen entspringt einem zunächst unschein-
baren theoretischen Missverständnis, nämlich der Verwechselung von 
Zeit und Raum. Der falschen »Vermengung von Sukzession und Simul-
taneität, Dauer und Ausdehnung, Qualität und Quantität«38 gilt eben 
Bergsons zentraler Begriff der durée als Gegenbegriff zum gewohnten 
Zeit-Begriff (temps), mit dem man dann eben auch Überschaubares und 
Determiniertes mit dem Unvorhersehbaren, also der Freiheit vermengt:

»An Stelle einer heterogenen Dauer, deren Momente sich durchdringen, 
haben wir dann eine homogene Zeit, deren Momente sich im Raum 
aufreihen. An Stelle eines inneren Lebens, dessen sukzessive Phasen jede 
einzig in ihrer Art und mit der Sprache inkommensurabel sind, erhalten 
wir ein künstliches, der Rekonstruktion zugängliches Ich und einfache 
psychische Zustände, die zusammentreten und auseinandergehen wie 
die Buchstaben des Alphabets bei der Bildung von Worten. Und es wird 

36		Durkheim, Die elementaren Formen, 597.
37		Durkheim, Die elementaren Formen, 597.
38		Bergson, Zeit und Freiheit, 177.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

60

dies nicht bloß eine symbolische Vorstellungsweise bleiben; … dersel-
be Mechanismus, durch den wir uns anfangs unser Verhalten erklärten, 
wird es schließlich beherrschen. ... [A]llmählich wird, indem unser Be-
wußtsein den Prozeß nachahmt, durch den die Nervensubstanz Reflex-
handlungen hervorbringt, der Automatismus die Freiheit überdecken«.39

Wir kommen auf die Elementaren Formen des religiösen Lebens noch 
einmal zurück, diesmal eine Bergson-Affinität thematisierend, die das 
Buch womöglich auch enthält. Die Bergson-Abstoßung (die Wahrneh-
mung des bergsonschen Denkens als Gegenteil dessen, was rational ver-
ständlich, richtig und wahr ist) wird Durkheim aber weiter beschäftigen, 
auch in Fortführung der wissenssoziologischen Thematik – in der gegen-
wärtig neu diskutierten Pragmatismus-Vorlesung.40

›Vis-a-vis Bergson‹: Die Pragmatismus-Vorlesung (1913–1914) 

In der Vorlesung Pragmatismus und Soziologie führt Durkheim also die 
These, dass die Kategorien des Denkens einen sozialen Ursprung haben 
und daher allein die Soziologie rechtmäßig und fruchtbar Erkenntnisthe-
orie betreiben könne, unmittelbar fort. Hier bezweifelt Durkheim erneut 
zentrale Argumente Bergsons. Erstmals fällt nun auch Bergsons Name 
– allerdings ist dies nur posthum schwarz auf weiß lesbar, da Durk-
heim seine Vorlesungen nicht veröffentlicht hat. Die Vorlesung ist zudem 
schlecht überliefert: Unsere Kenntnis davon beruht auf zwei Mitschrif-
ten, die Armand Cuvillier 1955 zu einem durchlaufenden Text machte 

39		Bergson, Zeit und Freiheit, 175 – in der anschließenden Fußnote wendet sich 
Bergson gegen Charles Renouvier, Kantianer und Lehrer Durkheims – wie 
insgesamt diese Analyse ein Anti-Kantianismus ist. Auch in Materie und Ge-
dächtnis (1896) ist Bergson der ›Anti-Kant‹; auch hier wird er darauf drän-
gen, dass wir die Freiheit theoretisch und damit auch praktisch nur erlangen, 
wenn wir uns eine adäquate Vorstellung von der durée machen, der Unvor-
hersehbarkeit, also Freiheit der Handlung. Der Schlusssatz lautet: »So scheint 
die Freiheit … ihre Wurzeln tief in die Notwendigkeit zu versenken und sich 
mit ihr aufs innigste zu verbinden. Der Geist entnimmt der Materie die Wahr-
nehmungen, aus denen er seine Nahrung zieht, und gibt sie ihr als Bewegung 
zurück, der er den Stempel seiner Freiheit aufgedrückt hat«. H. Bergson, Ma-
terie und Gedächtnis. Eine Abhandlung über die Beziehung zwischen Körper 
und Geist, Hamburg 1991, 250.

40		Vgl. zur Debatte Durkheims mit dem Pragmatismus die entsprechenden Bei-
träge in T. Bogusz/H. Delitz (Hg.), Émile Durkheim – Soziologie, Ethnologie, 
Philosophie, Frankfurt/M., New York 2013 sowie R. Pudal, Enjeux et usa-
ges du pragmatisme en France (1880–1920). Approche sociologique et his-
torique d‘une acculturation philosophique, in: Revue française de sociologie 
524 (2011), 747–775.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

61

und die seither verschollen sind. Marcel Mauss berichtet, sie seien nicht 
sehr umfangreich gewesen.41 Insofern wird ein Großteil des Textes auf 
Cuvilliers Konto gehen, eines Durkheimianers, der zugleich Marxist war. 
Die beiden letzten Sitzungen gelten in dieser Fassung der Kritik Bergsons. 
Sie hat Cuvillier so betitelt: Sind Denken und Wirklichkeit heterogen? 
Und: Das unterscheidende Denken und der élan vital. Die Pragmatis-
mus-Vorlesung läuft also auf Bergson zu, und zwar auf dessen Grundidee 
sowie auf das zweite Hauptwerk von 1907, in dem der Begriff élan vital 
erstmals fällt. Zunächst allerdings werden die Pragmatisten dargestellt 
und kritisiert, nicht ohne darauf hinzuweisen, dass sie viel von Bergson 
übernommen haben. Dabei weiß Durkheim, dass die bergsonsche Philo-
sophie mit dem Pragmatismus nicht identisch ist. So findet er es »bemer-
kenswert, dass die Pragmatisten sich zu schnell an Denker anlehnen, die 
weit von einer Übereinstimmung mit allen ihren Thesen sind. So schmei-
chelt sich James an ... Bergson an, nur weil Bergson ihm ein Vorwort ge-
widmet hat«. Aber auch wenn die »Schlüsse nicht identisch sind«, so 
ist es doch die »Haltung zum klassischen Rationalismus«. Pragmatis-
mus und Bergsonismus werden als das Gegenteil der Soziologie darge-
stellt, weil sie irrationalistisch seien und weil beide die »Beweglichkeit« 
überschätzen, weil beide »das Wirkliche unter seinem zurückweichenden 
und obskuren Aspekt« präsentieren und die Vorliebe teilen, »das klare 
und distinkte Denken dem trüben Aspekt der Dinge unterzuordnen«.42 

41		M. Mauss, In memoriam. L‘œuvre inédite de Durkheim et de ses collabo-
rateurs, in: L’Année sociologique, NS 1 (1923/24), 7–29, 11. Vgl. zur Text
geschichte A. Cuvillier, Préface, in: É. Durkheim, Pragmatisme et sociologie. 
Cours inédit prononcé à la Sorbonne en 1913–1914 et restitué par Armand 
Cuvillier d’après des notes d’étudiants, Paris 1955, 7–26; ders, Les leçons de 
sociologie d’É. Durkheim, in: Les Études philosophiques 9 (1954), 174–186. 
S. Baciocchi und J.-L. Fabiani haben zudem eine bis dato unveröffentlichte 
Vorlesungsmitschrift der Eröffnungssitzung editiert: Das verlorene Argument 
in Durkheims Pragmatismus-Vorlesung (1895–1955): Kritisches zu Metho-
de und Wahrheit, in: T. Bogusz/H. Delitz (Hg.), Émile Durkheim – Soziolo-
gie, Ethnologie, Philosophie, Frankfurt/M., New York 2013, 433–472.

42		É. Durkheim, Pragmatisme et Sociologie, Paris 1955, 80f. Vgl. die deutsche 
Übersetzung: Ders., Pragmatismus und Soziologie (1914), in: Ders., Schriften 
zur Soziologie der Erkenntnis, Frankfurt/M. 1993, 11–168, 60 («Bei beiden 
findet sich dieselbe überzogene Aufmerksamkeit für alles Wandelbare in den 
Dingen, dieselbe Neigung, die Realität in ihren flüchtigen und dunklen Aspek-
ten wahrzunehmen, derselbe Hang, das klare, auf Unterscheidung bedachte 
Denken gegenüber jenen Aspekten in den Dingen herabzusetzen, die sich kei-
ner Ordnung fügen. In erster Linie hat James bei Bergson jedoch die Form 
der Argumentation entlehnt, die das begriffliche Denken auf die Anklagebank 
setzt.»)

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

62

In den Sitzungen, die allein Bergson gewidmet sind, weist Durkheim 
zunächst die These zurück, nach der die Realität anders als das begriffli-
che Denken kontinuierlich sei, primär in permanenter Veränderung be-
stehe, und es das Symbolische, das Denken sei, welches sekundär Diffe-
renzen, Unterschiede, Zustände einführe. Was Bergson ›uns‹ hier als die 
eigentliche Form der Realität darstelle (kontinuierliche Veränderung) sei 
deren »rudimentärste Form«, so erklärt Durkheim erneut kategorisch 
und ohne weitere Argumentation.43 Zweitens kritisiert er den »unan-
nehmbaren« Dualismus von Materie und Leben,44 einen Dualismus, den 
Bergson selbst durchaus subtil denkt und der viel eher den frühen Berg-
sonismus trifft. Drittens schließlich wehrt Durkheim erneut das Prozess-
Denken ab, den Blick sub specie durationis. So definiere sich gerade das 
Leben im Gegensatz zu Bergsons These ganz und gar nicht durch die Ver-
änderung, sondern durch Formen oder »Ergebnisse«.45 Marcel Mauss 
hat diese Vorlesung rückblickend als »Krönung« von Durkheims phi-
losophischem Werk dargestellt: Die Krönung bestehe darin, dass Durk-
heim sich hier »vis-a-vis der Philosophie, vis-à-vis Bergson« stelle.46

1914: ›Une confrontation entre bergsonisme et sociologisme:  
le progrès moral et la dynamique sociale‹

Es gibt noch eine zweite explizite Auseinandersetzung Durkheims mit 
Bergson. Ebenfalls 1914 lässt sich Durkheim in einer Sitzung der So-
ciété française de philosophie – offenbar dem einzigen Forum, in dem 
dies möglich war – auf ein Streitgespräch mit dem Bergsonianer Joseph 
Wilbois ein. Unter dem Titel Eine Konfrontation zwischen Bergsonis-
mus und Soziologismus: der moralische Fortschritt und die soziale Dy-
namik ist die Diskussion veröffentlicht worden. Die Sitzung selbst war 
einer ›neuen Position des moralischen Problems‹ gewidmet (Une nou-
velle position du problème moral). Joseph Wilbois, Autor von Devoir 
et Durée. Essai de morale sociale (1912) bezweifelt die Fähigkeit der 
Durkheim-Soziologie, eine unvorhersehbare, der sozialen Realität ent-
sprechende Dynamik zu denken, wobei er Durkheim implizit auf seinen 
von Comte und Spencer übernommenen Evolutionismus anspricht. Für 
Spencers Evolutionstheorie hatte Bergson 1907 gezeigt, dass die Zeit 
in dieser Theorie der Evolution ›überflüssig‹ ist, sofern sie das kontinu-
ierliche Werden des Lebens – Evolution – als Reihe kleiner, sukzessiver 
Sprünge konzipiert, als Reihe von Zuständen. Evolution als fortschrei-

43		E. Durkheim, Pragmatismus und Soziologie, 153.
44		Durkheim, Pragmatismus und Soziologie, 156f.
45		Durkheim, Pragmatismus und Soziologie, 159f.
46		Mauss, In memoriam, 10.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

63

tende Differenzierung vom ›Homogenen zum Heterogenen‹ lässt keinen 
Raum für die Zeit im temporalen, recht verstandenen Sinn. In diesem 
›falschen‹ evolutionistischen Denken gibt es gar keine Evolution, es ist 
bereits von vornherein ›alles gegeben‹, ebenso wie in allen finalistischen 
Theorien. Auf diese Kritik am Evolutionismus wird im II. Kapitel zu-
rückzukommen sein. 

Durkheim und Wilbois attestieren sich nun zunächst gegenseitig Un-
verständlichkeit. Wilbois geht es um eine Soziologie der Institutionen, 
insbesondere der moralischen; er besteht dabei auf einer historischen 
Erklärung, die sich kausaler Annahmen enthält. Keine soziale Tatsache 
könne durch eine Soziologie ›erklärt‹ werden, welche der »Zeit die Cha-
raktere des Raumes zuschreibt«.47 Überhaupt sei zweifelhaft, welchen 
Sinn eine Soziologie hat, die die Gesellschaft als Ding betrachtet und im 
Begriff des Kollektivbewusstseins nur eine metaphysische Entität (Gott) 
durch eine andere ersetze (die Gesellschaft). Durkheim geht auf diese 
Kritiken nicht weiter ein; statt dessen wird er Wert darauf legen, dass 
man sich das Werden der Moral-Institutionen (den »moralischen Fort-
schritt«) nicht wie Wilbois vorstellen dürfe, als gäbe es einen élan, der 
die Moral in eine vorbestimmte Richtung drückt (dies ist freilich das 
Gegenteil von dem, was Bergson im Begriff élan vorschlägt: Indetermi-
niertheit). Vielmehr müsse man annehmen, dass es viele Moralen gebe, 
von denen jede mit der anderen unvergleichlich sei. Das klingt unge-
wohnt vor dem Hintergrund der Elementaren Formen, wo Durkheim 
auf die »einfachsten« Formen des religiösen Lebens zurückging, um die 
universellen Züge des Sozialen zu entdecken. Interessant ist auch, dass 
Durkheim sich gegen den Eindruck verwahren muss, er habe eine stati-
sche Sicht der sozialen Dinge, lege zu viel Wert auf ›Ordnung‹. Er weist 
dies mit »einem lebhaften Gefühl der Überraschung« zurück. Stets habe 
er das historische Werden gedacht, und jeder wisse, dass er von Comte 
komme, für den die »Soziologie essentiell dynamisch« sei. Durkheim 
fragt sich an dieser Stelle, ob diese Interpretation seines Denkens

»nicht aus den Prinzipien [des wilboisschen] Systems stammt. Er setzt 
mit der Schule, der er angehört, als evident, dass das Werden dem wis-
senschaftlichen Denken entgeht, d.h. dem unterscheidenden Denken. 
Daher schließt er, dass die Soziologie, sofern sie eine Wissenschaft ist 
oder sein will, den dynamischen Gesichtspunkt notwendig leugnen müs-
se. Die Wahrheit ist, dass die Soziologen sich außerordentlich für das 
historische Werden interessieren; nur glauben sie nicht, dass das Mittel, 

47		É. Durkheim, Une confrontation entre bergsonisme et sociologisme: le prog-
rès moral et la dynamique sociale, in: Bulletin de la Société française de phi-
losophie 14 (1914); zitiert nach dem Auszug in: Ders., Textes I, Paris 1975, 
64–70, 66.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

64

es zu fassen, dieser interne Drang wäre, von dem man rein scholastisch 
spricht, und der ... in Wahrheit nichts erklärt«.48

Bemerkenswert ist nicht zuletzt – unsere Vermutung einer insgeheimen 
Bergson-Aversion bestätigend -, dass Durkheim hier von ›zwei Schulen‹ 
als gegensätzlichen, schon begrifflich inkompatiblen Systemen spricht, 
die Wilbois naiv vereinen wolle: Durkheimismus und Bergsonismus. 
Durkheim schlägt dies aus. Mit ›metaphysischen Betrachtungen‹ habe 
er nichts zu tun.49 

Institutionelle Konflikte: ›Affären‹ zwischen Bergson und Durkheim

Neben diesen impliziten und expliziten theoretischen Auseinanderset-
zungen, die langsam ein Bild der Stellung Durkheims zu Bergson erge-
ben, gibt es auch einige institutionelle Konflikte und Kontakte. Bergson 
erhält 1904 Tardes Sozialphilosophie-Professur am Collège de France, 
für die sich auch Durkheim beworben hatte. Bereits 1900 hatte Bergson 
seinen ersten Lehrstuhl am Collège erhalten, nach zwei vergeblichen Be-
werbungen auf eine Sorbonne-Professur (1894, 1898), die möglicherwei-
se an Interventionen Durkheims scheiterten.50 Bergson unterstützt dann 
aber 1905 Durkheims Kandidatur für seine nun frei werdende Collège-
Professur. Das lässt sich für die Soziologie-Geschichtsschreibung nur da-
durch erklären, dass es um institutionelle Fragen ging, um die Balance 
zwischen den Fächern Philosophie und Geschichte, die eine Soziologie-
professur aufrechterhalten hätte. Tatsächlich können sich aber die His-
toriker gegen die Philosophen durchsetzen; der Lehrstuhl wird in einen 
Lehrstuhl für die Geschichte nationaler Antiken umgewidmet.51 1912 
setzt Bergson sich dann für einen wirtschaftssoziologischen Lehrstuhl für 
seinen ehemaligen Schüler und Durkheimianer François Simiand ein.52 
(Dabei ist nicht zu vergessen, dass Bergson keine Schüler im eigentlichen 

48		Durkheim, Une confrontation, 67f.
49		Durkheim, Une confrontation, 70.
50		So vermutet M. Weinmann, Einführung, in: G. Deleuze, Henri Bergson zur 

Einführung, Hamburg 1989, 7–21, 11. Näheres in Soulez, Bergson: Biogra-
phie, 80f. (der aber Durkheim nicht erwähnt; Durkheim wurde im Übrigen 
erst 1902 an die Sorbonne berufen). In den Briefen an Mauss wird 1898 die 
Kandidatur ebenfalls nur erwähnt (E. Durkheim, Lettres à Marcel Mauss, Pa-
ris 1998, 114).

51		G. Weisz, The republican ideology and the social sciences: the Durkheimians 
and the history of social economy at the Sorbonne, in: Ph. Besnard (Hg.), The 
sociological domain: The Durkheimians and the Founding of French Sociol-
ogy, Cambridge 1983, 90–119, 108. Vgl. R. Mossé-Bastide, Bergson, éduca-
teur, Paris 1955, 67f.

52		Mossé-Bastide, Bergson, éducateur, 68. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

65

Sinn hatte, da er seit seinen gescheiterten Kandidaturen an der Sorbonne 
und seit Materie und Gedächtnis für die universitäre Lehre ›verbrannt‹ 
war.53) Bereits 1909 ist er – nun wiederum gegen die Durkheimiens – 
in die ›Affäre Loisy‹ verwickelt. Dabei ging es um die Besetzung des 
Lehrstuhls für Religionsgeschichte am Collège, die zugunsten des von 
Bergson unterstützten Abbé Alfred Loisy gegen Marcel Mauss ausging.54 
Schließlich schaltet sich Bergson ab 1924 in die von 1920 bis 1930 dau-
ernde ›Affäre Lapie‹ ein, mit der Autorität des Philosophen vom Collège 
und nun auch als Mitglied der Académie Française. Vordergründig ging 
es dabei um die von dem Durkheim-nahen Hochschulpolitiker Paul La-
pie vorgeschlagene Einrichtung eines Soziologiekurses an den zweihun-
dert Écoles Normales Primaires in Frankreich. Die Debatte entwickel-
te sich indes zu einer Entscheidung über die Soziologie insgesamt, weil 
Lapie die Religionssoziologie allein aus durkheimscher Perspektive leh-
ren lassen wollte. Bergson sah sich genötigt, sich gegen dieses Monopol 
gerade in der Religions- und Moraltheorie zu wenden: »Egal wie präzis 
die Forschungen eines Durkheim« sein mögen, gehöre die Lehre der Be-
ziehungen von Religion-Gesellschaft und Moralität-Gesellschaft in meh-
rere Hände. Zwar sei es »völlig natürlich«, wenn man Durkheim lehr-
te; allerdings nur bei fortgeschrittenen Studenten, andernfalls entstünde 
eine zu »partikulare Konzeption der sozialen Realität«.55 Die Affäre war 
kompliziert, ging mit politischen Kämpfen einher und berief sich auch 
auf den noch unreifen Status der Soziologie. Letztlich konnten sich die 
Durkheimiens durchsetzen, allerdings erst 1931 – als Durkheim bereits 
»aus der Mode war«.56

53		Soulez, Bergson: Biographie, 80f.
54		Die Besetzung ging – wie alle diese Dinge – mit politischen Verwicklungen 

einher; stets ging es um mehr als um Wissenschaft, um Kämpfe zwischen 
Modernen, Antimodernen, Katholiken, Laizisten. Für Paul Fauconnet war 
Abbé Loisys Ernennung, wenig überraschend, ein Fehler: nur Mauss ›wäre 
der Mann für den Lehrstuhl gewesen‹; das Collège verstehe nicht einmal, was 
Religionsgeschichte eigentlich sei. M. Fournier, Marcel Mauss, London 2006, 
149ff., 254f.

55		H. Bergson, Letter to Bouglé (1924), in: Ph. Besnard (Hg.), The sociologi-
cal domain: The Durkheimians and the Founding of French Sociology, Cam-
bridge 1983, 133 (zuerst in: Revue francaise de sociologie 20 (1979), 268f.). 
Bouglé gilt als ›Bulldogge der Durkheimianer‹: R. Geiger, Durkheimian soci-
ology under attack: the controversy over sociology in the Ecoles Normales 
Primaires, ebd., 120–131, 126. Vgl. Mossé-Bastide, Bergson, éducateur, 267.

56		R. Geiger, Durkheimian sociology under attack, 130.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

66

Trotz allem: Ein durkheimscher Vitalismus?  
(Die elementaren Formen des religiösen Lebens 2)

Wir haben bisher Abstoßungen Durkheims von Bergson und nun auch 
umgedreht Reaktionen Bergsons auf Durkheim beobachtet. Auf diese 
werden wir zurückkommen, wenn es um sein Buch von 1932 (Die bei-
den Quellen der Moral und der Religion) geht. Punktuell gibt es nun 
durchaus auch Berührungen von Durkheim mit Bergson. Namentlich 
das durkheimsche Konzept der Emergenz des Sozialen in der kollektiven 
Efferveszenz hat eine nicht zu verkennende vitalistische Tonlage, die von 
Bergson nicht unbeeindruckt sein mag, und auch konzeptionell sind sich 
Durkheim und der recht verstandene Bergsonismus der soziologischen 
Theorie nahe. Die durkheimsche Religionssoziologie weist also nun (an-
ders als die Wissenssoziologie) eine Bergson-Affinität auf. Die schöpferi-
sche, den Institutionen zugrunde liegende Erregung, die im gemeinsamen 
Tanz entsteht; der kreative Schwung, der die Einzelnen über sich hinaus 
reißt – dies klingt in der Tat ungewohnt für die Durkheim-Leser; ebenso, 
wenn Durkheim die Hoffnung auf neue »Stunden schöpferischer Erre-
gungen« (heures d’effervescence créatrice) äußert, in denen sich die fran-
zösische Gegenwartsgesellschaft erneuern wird: »Ein Tag wird kommen, 
an dem unsere Gesellschaften aufs neue Stunden der schöpferischen Er-
regung kennen werden, in deren Verlauf neue Ideen auftauchen und neue 
Formen erscheinen werden, die eine Zeitlang als Führer der Menschheit 
dienen werden«.57 Ungewohnt klingt auch, dass Durkheim von einem 
ständigen »Antrieb zur Tat« (élan à agir) spricht, sowie davon, dass das 
Leben ›nicht warten‹ könne: Keine wissenschaftliche Idee des sozialen 
Lebens könne, so Durkheim, die Religion ersetzen, da der Glaube »vor 
allem ein Antrieb zur Tat« sei, während die Wissenschaft nur langsam 
voranschreite und nie fertig sei. Das Leben aber »kann nicht warten«.58 
Leben, élan, Handlung: Es sind Konzepte, die im zeitgenössischen Kon-
text in Frankreich Bergson prominent besetzt hat. Die zentrale religi-
onssoziologische Passage, nämlich die Herleitung der instituierten Ge-
sellschaft aus Situationen rituell herbeigeführter kollektiver Erregung 
(effervescence collectif), ist in unmittelbarem Bezug zu diesen Begriffen 
und dieser Idee neuer schöpferischer Erregungen zu lesen – auch wenn 
statt élan nun die Metapher der Elektrizität auftaucht.

»Sind die Individuen einmal versammelt, so entlädt sich … eine Art 
Elektrizität, die sie rasch in einen Zustand außerordentlicher Erregung 
versetzt. Jedes ausgedrückte Gefühl hallt ohne Widerstand in dem Be-
wußtsein eines jeden wider, das den äußeren Eindrücken weit geöffnet 

57		Durkheim, Die elementaren Formen, 572. 
58		Durkheim, Die elementaren Formen, 576.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

67

ist. ... [D]a diese starken und entfesselten Leidenschaften nach außen 
drängen, ergeben sich allenthalben nur heftige Gesten, Schreie, wahr-
haftes Heulen, ohrenbetäubendes Lärmen jeder Art, was wiederum dazu 
beiträgt, den Zustand zu verstärken, den sie ausdrücken… Man kann 
sich leicht vorstellen, daß sich der Mensch bei dieser Erregung nicht 
mehr kennt. Er fühlt sich beherrscht und hingerissen von einer Art äu-
ßeren Macht, die ihn zwingt, anders als gewöhnlich zu denken und zu 
handeln. Ganz natürlich hat er das Gefühl, nicht mehr er selbst zu sein. 
Er glaubt sogar, ein neues Wesen geworden zu sein … Da sich aber zur 
gleichen Zeit auch seine Genossen auf die gleiche Weise verwandelt füh-
len und ihr Gefühl durch ihr: Schreie, ihre Gesten und ihre Haltung aus-
drücken, so geschieht es, daß er sich wirklich in eine fremde, völlig an-
dere Welt versetzt glaubt als die Welt, in der er gewöhnlich lebt, in eine 
Umwelt voller intensiver Kräfte, die ihn überfluten und verwandeln.«59

Erinnern wir kurz an die berühmte, fulminante Schlussfolgerung Durk-
heims: In der rituell herbeigeführten Situation allgemeinen Über-
schwangs entstehen die religiösen Vorstellungen als Idealisierungen 
und Transformationen der kollektiven Kraft, die jeder Einzelne fühlt, 
des Kollektivs. Hier vollzieht sich die imaginäre Institution der Gesell-
schaft (so wird Castoriadis sagen), wobei sich diese die konkrete, situ-
ative Entstehung zugleich verleugnet, indem sie sich Götter schafft: Die 
Gesellschaft idealisiert sich, sie gibt sich einen außergesellschaftlichen 
Ursprung und Seinsgarant (das Totemprinzip oder Gott). Jede Religion 
ist, so lautet das berühmte Ergebnis Durkheims, die Selbstaffirmation 
der Gesellschaft, deren Autodivination. »Gott ist nur der bildhafte Aus-
druck der Gesellschaft«!60 

»Damit die Gesellschaft sich ihrer bewußt werden kann und dem Ge-
fühl, das sie von sich hat, den nötigen Intensitätsgrad vermitteln kann, 
muß sie versammelt und konzentriert sein. Dann bewirkt diese Konzen-
tration eine Überschwänglichkeit des moralischen Lebens, die sich in 
einer Summe von idealen Vorstellungen äußert, in denen sich das neue 
Leben abzeichnet, das damit erwacht ist. ... Eine Gesellschaft kann nicht 
entstehen, noch sich erneuern, ohne gleichzeitig Ideales zu erzeugen. 
Diese Schöpfung ist ... nicht irgendeine Ersatzhandlung, mit der sie sich 
ergänzt, wenn sie einmal gebildet ist, es ist der Akt, mit dem sie sich bil-
det und periodisch erneuert... Die ideale Gesellschaft steht nicht außer-
halb der wirklichen Gesellschaft; sie ist ein Teil von ihr.«61

Durkheim entdeckt hier den tiefen Zusammenhang von religiöser Fabu-
lation (so Bergson), der Schöpfung religiöser Vorstellungen oder kollek-
tiver Repräsentationen und dem Bestehen der Gesellschaft. Dies wird 

59		Durkheim, Die elementaren Formen, 297f.
60		Durkheim, Die elementaren Formen, 309.
61		Durkheim, Die elementaren Formen, 565f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

68

ein zentrales Thema der neueren französischen Gesellschaftstheorie wer-
den. Cornelius Castoriadis, Marcel Gauchet, Claude Lefort haben da-
ran anschließend Theorien der Konstitution der Gesellschaft entfaltet: 
als Selbstschöpfung, die notwendig religiös oder quasi-religiös gedeutet 
wird, mit bestimmten Vorstellungen oder Fabulationen den kontingen-
ten Ursprung, das eigene Anderswerden, die instituierende in der institu-
ierten Gesellschaft verdeckend. Wir kommen ausführlich darauf zurück, 
denn es sind dies tatsächlich zentrale sozialtheoretische Konzepte des 
Bergsonismus: die Verschränkung von gesellschaftlichem (sozietalem) 
Sein und sozialem Werden, die Bergson im Begriffspaar natura natura-
ta und natura naturans respektive geschlossene und offene Gesellschaft 
formuliert hat; und der Begriff der Fabulation oder der imaginären In-
stitution eines kollektiven Zustands oder einer kollektiven Identität. In 
beiden Konzepten liegt die Differenz zum Durkheim-Paradigma, welche 
Durkheim selbst hier vielleicht durchbrach: dass nämlich das Soziale, die 
Gesellschaft immer schon vorauszusetzen sei. 

Henri Desroche hat beide Religionssoziologien entsprechend als sich 
ergänzende, komplementäre Seiten einer Medaille erkannt. Durkheims 
Blick auf die Gesellschafts-konstituierende Funktion der Religion (fon-
ction d‘auto-attestation, ›religio societatis vinculum‹62) werde von Berg-
sons Blick auf die Gesellschafts-verändernde, kreative Kraft der Religion 
(fonction de contestation) komplettiert. Ebenso wie sich eine Gesell-
schaft religiös konstituiert und stabilisiert, führen neue religiöse Ideen 
auch zu deren Veränderung.63 Oder anders formuliert: Während Durk-
heim die Gesellschaft in statu nascendi zu betrachten erlaube, erlaube 
Bergson, sie in statu mutandi zu sehen.64 Und weiter: Indem Durkheim 
in der Efferveszenz-These eine soziale Energie annehme, die affektiv 
und damit letztlich biologisch oder vital begründet sei, habe er selbst 
die mögliche Synthese mit dem Denken von Bergson vorgeahnt. Dabei 
habe es Durkheim aber versäumt, die tragenden Kräfte, die instituie-
rende Gesellschaft (sur-société effervescente) auch explizit und systema-
tisch mitzudenken.65 Auf den Begriff der tragenden Kraft der Gesell-
schaft (sur-société) kommt Desroche bei der Lektüre eines Interviews 
von Durkheim zu den Elementaren Formen, das 1914 als Le sentiment 
religieux a l‘heure actuelle publiziert wurde: Durkheim spricht hier vom 
dynamogenischen Einfluss sowie von einer einzigen Quelle der Religion. 
Unter allen Dogmen und Konfessionen gäbe es eine Quelle des religiö-

62		H. Desroche, Sociologies religieuses, Paris 1968, 60.
63		Desroche, Sociologies religieuses, 106f. 
64		Desroche, Sociologies religieuses, 64.
65		Desroche, Sociologies religieuses, 106. Vgl. zum Begriff sur-société ders., Re-

tour à Durkheim? D’un texte peu connu à quelques thèses méconnues, in: Ar-
chives des sciences sociales des religions 27 (1969), 79–88, 82, Fn. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

69

sen Lebens, die so alt sei wie die Menschheit selbst: die Fusion der Be-
wusstseine, ihre Kommunikation im selben Denken und deren Koope-
ration im selben Werk.66 Desroche denkt also beide Religionssoziologien 
(die funktionale durkheimsche und die genetische bergsonsche) zusam-
men, in Analogie zu Bergsons ›zwei‹ Quellen der Religion will er zwei 
Funktionen des Religiösen analysieren, die der Konstitution und Stabi-
lisierung einerseits, und die der Transformation von Gesellschaft ande-
rerseits.67 Damit hat er ein zentrales Konzept der bergsonschen soziolo-
gischen Theorie – nämlich ihre Konzeption der Gesellschaft – retroaktiv 
auf Durkheim übertragen. 

Desroche behauptet nun Affinitäten, nicht Ergebnisse der Rezeption 
Bergsons durch Durkheim. Und obgleich Bergsons Soziologie erst zwan-
zig Jahre später erscheinen wird, obgleich es keinerlei Hinweise auf die 
Textgeschichte gibt und eine kritische Edition nach wie vor fehlt, führen 
einige Durkheim-Forscher die zentrale Passage der Elementaren Formen 
– nämlich die Einführung des Konzeptes der Konstitution von Kollektivs 
und Religion in der kollektiven Erregung – nun tatsächlich auf Bergson 
zurück.68 Besonders weit geht hier Dominique La Capra, der in Durk-
heims fulminantem Spätwerk »evidente« Spuren der Schöpferischen 
Evolution entdeckt. Dieses durkheimsche Buch enthülle »oft den Ein-
fluss von Bergsons Ideen der schöpferischen Evolution und des élan vital. 
Mit diesen Konzepten konnte [Durkheim] den Prometheismus Saint-Si-
mons in sein System integrieren«, also anerkennen, dass auch der demo-
kratische Rationalismus spontaner kollektiver Begeisterung bedürfe, um 

66		Durkheim, Le sentiment religieux à l‘heure actuelle (1914), in: Archives des 
sciences sociales des religions 27 (1969), 73–78, 74, 75.

67		Desroche, Sociologies religieuses, 5.
68		Diese Vermutung (mit La Capra) auch bei W. Pickering, Durkheim’s Sociology 

of Religion. Themes and Theories, London 1984, 404f. (der darauf hinweist, 
dass Durkheim einmal den Begriff des élan collectif benutzt: Bergsons ›élan 
vital‹ sei ein stärkerer Kandidat als Wundt, um die Idee der kollektiven Effer-
veszenz zu erklären. Er kennt allerdings Bergson offenbar nur durch die Brille 
Durkheims und der Vormeinungen – der élan vital erscheint hier einmal mehr 
als ›metaphysische Lebenskraft‹. S. Lukes, Emile Durkheim, erwähnt eher die 
zeitgenössische Massenpsychologie, will sich aber nicht auf einen speziellen 
Einfluss festlegen. In jüngerer Zeit spricht G. Namer vom Bergson-Einfluss 
auf das Konzept der kollektiven Efferveszenz (Postface, in: M. Halbwachs, 
Les cadres sociaux de la mémoire. Ed. critique, Paris 1994, 297–367, 305). S. 
Stedman-Jones (Durkheim reconsidered, Cambridge 2001, 213f., 80f.) nimmt 
eher Ch. Renouvier als Quelle des Konzeptes an, jenen Lehrer Durkheims, 
Neukantianer und Affekttheoretiker mit einer Theorie der ›sich entwickeln-
den Leidenschaften‹ (Ch. Renouvier, Science de la morale, Paris 1869, T. 1, 
Teil 3, Kap. LXI).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

70

sich zu stiften und auf Dauer zu stellen. Für La Capra stellt sich das Ver-
hältnis von Durkheim zu Bergson insgesamt so dar: 

»Früh in seinem Leben war Durkheim in die Rolle des Erzfeindes nicht 
nur von Tarde, sondern auch Bergsons gerutscht. Sein Beharren auf for-
malen Strukturen der Verpflichtung und sein cartesianischer, neokan-
tischer Rationalismus sind in impliziter Referenz auf Bergson als dem 
modernen Exemplar des Mystizismus und antirationalen Intuitionismus 
entfaltet. In seinem späteren Denken war Durkheim jedoch zum Teil be-
einflusst durch Bergson, in zwei begrenzten, aber wichtigen Aspekten. 
1) Durkheim erkannte die Rolle der ›kollektiven Efferveszenz‹ als eines 
ambivalenten élan vital, der im Übergang vom Pathologischen zur Nor-
malität notwendig ist. 2) Er sah, dass ... die kollektive Spontaneität mit 
der Verpflichtung zu versöhnen war, so wie die ›kollektive Efferveszenz‹ 
ihre Relevanz als spirituelles Milieu für einen ... expansiven Rationa-
lismus behielt. Aber Durkheim wies stets die ideologische Glorifikation 
des Wandels, der Mobilität, der empirischen Fluidität, individuelle Tran-
szendenz … und ›Konfusion‹ zurück – kurz, die Symptome der Anomie 
– als mystisch in sich selbst.«69

Das bringt alles, was wir hier in Bezug auf Durkheim sagen und zeigen 
wollten, sehr gut auf den Punkt. Indes, die Assoziation geraden dabei 
doch etwas durcheinander, denn von Anomie ist doch in den Elementa-
ren Formen nicht die Rede? In der Vorlesung von 1908–1909 über Die 
Moral hat Durkheim das religionssoziologische Thema vorbereitet (wäh-
rend er 1909 auch das andere, wissenssoziologische Thema des Buches, 
ankündigt70). Es ist im Grunde eine Vorlesung über die gesellschaftliche 
Moral, und sie nimmt viele Themen Bergsons vorweg. Durkheim geht 
hier (wie später im Religions-Buch) vom Mangel neuer moralischer Ide-
en in der französischen zeitgenössischen Gesellschaft aus. Gegenüber 
dem, was die Dreyfus-Affäre offenbare, nämlich lähmende Spaltungen 
der Gesellschaft, zeigen die Versammlungen der französischen Revolu-
tion noch den kollektiven Schwung (élan collectif), der allein zu neuen 
moralischen Gefühlen führe. Dass es nun diese Feste nicht mehr gäbe, 
dies sei das deutlichste Zeichen einer bedrohlichen Krise. In raschen 
Schritten entfaltet Durkheim von hier aus sowohl bereits seine Theo-
rie des Totemismus, als auch die Theorie der symbolischen Konstitution 
des conscience collectif, der Selbstvergottung jeder Gesellschaft in den 
sakralen Ideen.71 Und 1911, im Vortrag Werturteile und Wirklichkeits-

69		D. La Capra, Emile Durkheim. Sociologist and Philosopher (1972), Aurora 
2001, 254f.

70		Durkheim, Sociologie religieuse et théorie de la connaissance.
71		Durkheim, Idéal moral, conscience collective et forces religieuses (1909), in: 

Ders., Textes 2. Religion, morale, anomie, Paris 1975, 12–22, 14, 20ff. (Notes 
prises par G. Davy à un cours professé vraisemblablement dans l’année sco-

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

71

urteile beim Philosophiekongress in Bologna, spricht Durkheim die af-
fektive und imaginäre Basis des Kollektivs erneut an. Gegen die bloße 
Strukturbeschreibung von Gesellschaften betont er hier, die Gesellschaft 
sei vor allem der »Herd einer inneren Sittlichkeit«.72 La Capra entdeckt 
hier erneut Bergson, wie auch immer dort, wo Durkheim vom intensive-
ren kollektiven Leben oder vom Leben schlechthin spricht. Jenseits ei-
ner Entscheidung darüber, wie belastbar diese Vermutung ist, kann man 
zumindest festhalten, dass Bergson der französische Lebensdenker seiner 
Zeit war, in sehr anderer Weise als Durkheims Lehrer Émile Boutroux 
oder auch als Claude Bernard, die beide Wissenstheoretiker des Lebens 
bleiben. La Capra erinnert in dieser Hinsicht auch an das Fragment ge-
bliebene Werk zur Moral, Durkheims ungeschriebenes Opus Magnum.73 
In ihm heißt es in der Tat dicht entlang Bergsons formuliert: 

»Das Leben, jedes Leben besitzt einen unendlichen Reichtum an Keimen 
jeglicher Art, von denen einige zur Zeit aktualisiert sind, die in beson-
derem Maße den gegenwärtigen Notwendigkeiten und Ansprüchen des 
Milieus entgegenkommen, aber von denen viele schlummern …, latent 
bleiben. … Alles Leben ist Wandel und widerstrebt statischen Zustän-
den. Ein lebendes Wesen ist nicht nur für ein einziges Ziel geschaffen; es 
kann sich für sehr verschiedene Ziele einsetzen und sich mannigfachen 
Situationen anpassen. Es ist immer verfrüht, von ihm zu sagen, es sei für 
eine einzige Existenzform gemacht. ... 
Diese Fixierung ist die Negation des Lebens. Man könnte nie ein für al-
lemal von ihm sagen: das hier, das ist es und kann nicht anders werden. 
Aus naheliegendem Grund gilt gleiches für die menschliche Natur: die 
Geschichte ist nicht nur der natürliche Rahmen des menschlichen Le-
bens, der Mensch ist ein Produkt der Geschichte. Wenn man ihn aus der 
Geschichte herauslöst, wenn man versucht, ihn außerhalb der Zeit zu 
erfassen, fixiert und unbeweglich, denaturiert man ihn«.74 

Im Grunde ist das eine kurze Zusammenfassung des bergsonschen 
Buches von 1907, und zwar bis in die Wortwahl hinein (aktualisiert, 

laire 1908–1909 à la Sorbonne sur ›La morale‹). In vorherigen Artikeln (La 
Prohibition de l‘inceste et ses origines (1897), in: Ders., Journal sociologique, 
Paris 1969, 37–101; Sur le totémisme (1900/1901), ebd., 315–352) taucht die 
Idee der Efferveszenz nicht auf; hier geht es zunächst um die Verbote und die 
klassifizierende Funktion des Totemismus. 

72		E. Durkheim, Werturteile und Wirklichkeitsurteile (1911), in: Ders., Soziolo-
gie und Philosophie, Frankfurt 1967, 137–157, 148f.

73		La Capra, Emile Durkheim, 194ff. Vgl. zum letzten Vorhaben Durkheims M. 
Mauss, Editorische Anmerkungen, in: H. Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher 
Zwang und moralische Autonomie, Frankfurt/M. 1986, 50.

74		E. Durkheim, Einführung in die Moral (1917, posthum bearbeitet von Mauss 
1920), in: H. Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Auto-
nomie, Frankfurt/M. 1986, 33–52, 41.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

72

schlummern, Wandel), ebenso wie in der zentralen Idee der Unvorher-
sehbarkeit der Zeit. Es gibt noch weitere Stellen, die Bergson-Affinitä-
ten bei Durkheim vermuten lassen, wenn auch nicht in dieser Präzision. 
Bereits 1900 sprach Durkheim in zumindest bis dato untypischem Ton 
vom Werden der sozialen Strukturen und dem Potential des Individu-
ums, dazu beizutragen – in seiner Simmel-Kritik, also jenem Text, der er-
neut der Klarstellung dessen gilt, was die Soziologie ›eigentlich‹ ist und 
was alles nicht zu ihr zählen darf. In jedem Fall gehe es, so Durkheim 
hier gegen Simmel, der Soziologie nicht darum, die Gesellschaft als »er-
starrtes Gebilde zu betrachten«. Vielmehr sei zentral, deren Entstehung 
zu analysieren. Sicher, die »strukturellen« sozialen Phänomene (Institu-
tionen) haben per definitionem ein stabiles Moment. Zugleich bestehen 
zwischen ihnen und den »funktionellen« Phänomenen aber nur Grad-
unterschiede. Mehr noch, die Struktur selbst sei ein »Werden«, sie ent-
stehe im »unentwegten Prozess von Strukturbildung und Dekomposi-
tion, sie selbst ist das Leben, das einen gewissen Konsolidierungsgrad 
erlangt hat«.75 Die Differenzierung von Wesens- und Gradunterschieden 
ist, wie wir sehen werden, ein Schritt der spezifisch bergsonschen Metho-
de. Die bisherige Darstellung (die Soziologie Frankreichs habe sich auch 
in Abgrenzung von Bergson vollzogen, in einer Bergson-Aversion) muss 
nach all dem offenbar ergänzt werden: Durkheim hat sich den philoso-
phischen Erfindungen Bergsons vielleicht nicht ganz entziehen können, 
diese Philosophie womöglich implizit in seine Theorie der Konstitution 
des Sozialen übertragen. All dies bleibt nur zu vermuten, jedenfalls, so-
lange eine kritische Durkheim-Edition aussteht. Durkheim hat sich hier 
nicht offenbaren wollen. 

Für einen Moment indes gibt es eine beweisbare Kooperation: Zu Be-
ginn des Ersten Weltkrieges, als Durkheim seine Kriegsschriften verfasst, 
lädt er Bergson ein, dazu beizutragen. Hier treffen sich die beiden, und 
zwar (so Frédéric Worms) auf »doppelt unerwartete« Weise: Beide spre-
chen von kollektiven Mentalitäten, den entgegengesetzten der Franzo-
sen und der Deutschen; und überraschend ist, dass Bergson von einer 
kollektiven (statt individuellen) Mentalität spricht, während Durkheim 
umgekehrt von einer kollektiven Mentalität (statt Kollektivbewusstsein) 
spricht.76 In L’Allemagne au-dessus de tout formuliert Durkheim zu-
dem die Differenz der beiden geistigen Kulturen in zeitlichen Begriffen, 

75		E. Durkheim, Die Soziologie und ihr Wissenschaftsbereich (1900), in: Berli-
ner Journal für Soziologie 19 (2009), 164–180, 170f. »Untypisch«, so lautet 
das Urteil zu dieser Passage bei M. Fournier, Émile Durkheim (1856–1917), 
Paris 2007, 467ff.

76		F. Worms, Moments, 185. É. Durkheim/E. Denis, Qui a voulu la guerre? Les 
origines de la guerre d’après les documents diplomatiques und H. Bergson, 
La Signification de la Guerre, beide erschienen bei Armand Colin als Études 
et documents sur la guerre, Paris 1915. Vgl. É. Durkheim, Deutschland über 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

73

im Gegensatz zwischen Dauer (im herkömmlichen Sinn des Dauerhaf-
ten) und Ereignis: 

»Statt uns von dem ... Schauspiel der militärischen Ereignisse hypnoti-
sieren zu lassen, müssen wir uns bemühen, die tiefen, dauerhaften, be-
ständigen Ursachen zu erkennen, die von vornherein über den Ausgang 
entscheiden. Da der Krieg, den wir führen, ein Krieg der Dauer ist, da 
der Sieg dem zufallen wird, der am längsten auszuhalten vermag, dreht 
sich alles darum, welche der beiden kriegführenden Gruppen fähiger 
ist, ausdauernden Widerstand zu leisten, welche am wenigsten bedroht 
ist von der Abnutzung durch die Zeit ... halten wir aus, und wir wer-
den siegen«.77 

In dieser Sorge vor der ›Abnutzung durch die Zeit‹ trifft sich Durkheim 
vielleicht ein letztes Mal mit Bergson, der seinerseits die kulturelle Dif-
ferenz zwischen den Deutschen und Franzosen als Denken des Mecha-
nischen und Toten gegenüber dem des Lebens und der schöpferischen 
Kraft betont.78 Zeitgleich erscheint eine nicht unwichtige Publikation, 
in der beide auftauchen: Bergson schreibt über die französische Philoso-
phie, Durkheim über die Soziologie in der Darstellung Frankreichs zur 
Weltausstellung 1915. Bergson versteht die Soziologie hier nicht als Phi-
losophie, ungeachtet ihrer philosophischen Ambitionen bei Durkheim, 
ungeachtet der 1909 von ihm geäußerten Ambition, die Soziologie an 
Stelle der Philosophie zur Königswissenschaft zu machen,79 sowie der be-
reits 1894 (in den Regeln der soziologischen Methode) deutlich geworde-
nen Art, wie dies gegenüber allen bisherigen (philosophischen) Traditio-
nen zu verstehen ist. Bergson also erwähnt diese neue Philosophie ohne 
Subjekt, die sich aller angestammten Gebiete der Philosophie bemäch-
tigt (Religion, Moral, Wissen) und diese durchgreifend soziologisiert, nur 
kurz: Sie müsse das Objekt einer eigenen Monografie sein. Daher spreche 
er nicht über jene »eminenten zeitgenössischen Denker«, die sich zur So-
ziologie orientiert hätten, unter ihnen Durkheim. Das Werk dieser fran-
zösischen Schule der Soziologie sei »bemerkenswert« und müsste sepa-
rat behandelt werden.80 

alles. Die deutsche Gesinnung und der Krieg (1915), in: Ders., Über Deutsch-
land: Texte aus den Jahren 1887 bis 1915, Konstanz 1995, 245–290.

77		E. Durkheim. L’Allemagne au-dessus de tout. La mentalité allemande et la 
guerre, Paris 1915, 30f.

78		H. Bergson, La signification de la guerre, Paris 1915, 21f., und Raulff, Der 
unsichtbare Augenblick, 34f.

79		Durkheim, Sociologie religieuse et théorie de la connaissance, 758: »Die So-
ziologie ... ist dazu bestimmt ..., der Philosophie die Grundlagen zu geben, de-
rer sie bedarf und die ihr gegenwärtig fehlen«.

80		Bergson, La Philosophie française, 15–38, 24, Fn.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

74

Durkheim, der Anti-Bergson: Der soziale Gebrauch von Bergson im 
Kampf gegen die Neue Sorbonne 

Ungeachtet der zeitweiligen und politisch bedingten Kooperation, trotz 
des bergsonschen Tons in den Elementaren Formen des religiösen Le-
bens und der Annäherung an bergsonsche Konzepte in kleineren Texten, 
scheint uns die Abstoßung von Bergson in der Durkheimschule insge-
samt dominant. So haben es nicht zuletzt auch die Zeitgenossen wahrge-
nommen – und dies ist vielleicht das wichtigste Argument in dieser Frage. 
Sie haben Durkheim als Erzrivalen Bergsons verstanden, als denjenigen, 
der seine »Feindseligkeit« gegenüber diesem »nie dementiert« habe.81 Be-
reits für die Zeit in Bourdeaux (1888–1902) wird von Durkheims »er-
klärter Feindschaft gegen jede Philosophie des »Lebens und der Hand-
lung« berichtet.82 So erfordert es aber eben auch die Logik einer sich als 
positivistisch begreifenden und kenntlich machen müssenden Soziolo-
gie. So erfordert es schließlich vor allem auch die Logik des politischen 
Kontextes bis zum Ersten Weltkrieg: In der zähen Dreyfus-Affäre, im 
Kampf zwischen Antimodernen und Modernen, Spiritualisten und Ra-
tionalisten, Anti-Kantianern und Kantianern, in jenem langen Moment 
also standen Bergson und Durkheim je für die genau entgegengesetzte 
Seite. Unter anderem Wolf Lepenies hat wie erwähnt auf die Rolle Berg-
sons im Streit der Literatur gegen die Soziologie verwiesen, der durch die 
politische Situation noch verschärfter und verwickelter wurde. Nach all 
dem trennte ein Berg von Vorurteilen Durkheim und Bergson.83 

Anhand zweier Streitschriften seitens Dritter, die unter dem Pseu
donym Agathon (Alfred de Tarde, Henri Massis) erschienen sind, lässt 
sich diese Feinschaft Durkheims gegenüber Bergson nachvollziehen, und 
zwar aus Sicht der Studierenden an der Sorbonne. In L’esprit de la Nou-
velle Sorbonne. La crise de la culture classique – la crise du français 
(1911) und in Les jeunes gens aujourd’hui (1913) protestieren die beiden 
anonymen Autoren gegen die Lehre, die Durkheim an der Sorbonne ein-
führte. Sie wehren sich gegen eine Richtungsentscheidung an der Pariser 
Universität und damit auch Frankreichs insgesamt (während das Collège 

81		Nach M.-R. Mossé-Bastide, Bergson, éducateur, Paris 1955 in Fournier, 
Durkheim, 653 (Unter dem Titel La methode contre l’intuition geht es hier 
um Durkheims Feindschaft gegenüber jedem Nicht-Rationalismus). Vgl. zur 
Wahrnehmung der Zeitgenossen neben den folgenden Bemerkungen von Aga-
thon auch die Erinnerungen der Schüler Bergson Maire, Benrubi und Cheva-
lier (s.u.).

82		J. Cazeneuve, La commémoration du centenaire de Durkheim, in: Revue fran-
çaise de sociologie 1–2 (1960), 223–227, 224.

83		Lepenies, Die drei Kulturen, 64f. Vgl. Grogin, The Bergson-Controvery, 
Kap. V.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

75

de France ja jenseits der universitären Ausbildung steht). Es ist das Spe-
zialistentum und die Betonung der Methode, die sie stört; es ist ebenso 
die für sie unerhörte Behandlung moralischer Fragen und religiöser Tat-
sachen als positive Gegebenheiten – ausgerechnet in einer Faculté des 
Lettres. Das Verbrechen erscheint Durkheim als nützlich; in religiösen 
Dingen konzentrierten sich Durkheim und Lévy-Bruhl auf die »Wilden«, 
die »Botocudos und Irokesen«.84 Agathon stört sich an der »germani-
schen« Soziologie Durkheims, welcher von der Nation als Kollektivsub-
jekt spreche, aus dem die Einzelnen ihre Wirklichkeit beziehen;85 sie stö-
ren sich daran, dass Philosophen durch das »kleine metaphysische Buch 
Durkheims« (Die Regeln der soziologischen Methode) in die Sozialwis-
senschaft eingeführt werden, in dem im »Vorhinein alle Bedingungen der 
künftigen Soziologie nach diesem erstaunlichen Axiom bestimmt sind: 
die soziale Tatsache ist etwas distinktes von den Einzelnen«.86 Sie stö-
ren sich daran, dass sie zum Spezialistentum ausgebildet werden, nach 
dem Vorbild der Arbeitsteilung.87 Mit all dem beherrsche Durkheim den 
Ton an der Sorbonne. Sein Sieg sei der »Sieg des neuen Geistes«; er ist 
in den Augen Agathons der »Regent«, der »allmächtige Maître«, dessen 
Befehlen die Philosophen an der Sorbonne folgen, sich auf seine Funkti-
onäre reduzierend. Dieser »engstirnige Soziologe«, so heißt es weiter, sei 
ein verächtlicher Gegner jeder Philosophie.88 Wegen ihm gäbe es an der 
Sorbonne keinen Philosophen mehr – während Bergson auf der anderen 
Straßenseite seine berühmten Vorlesungen hält, er, der nie an der neu-
en Sorbonne lehren durfte.89 Die Sorbonne-Professoren werden, so be-
klagt Agathon, »unbotmäßig«, sobald man ihre Thesen diskutiert; stän-
dig sind sie damit beschäftigt, »Dissidenten zu exkommunizieren«, und 
zwar in grenzenloser »Animosität gegen Bergson«.90 Die Autoren be-
schweren diesen Eindruck einer ständig präsenten Anti-Bergson-Haltung 
durch die Stimmen weiterer Studierender. Die meisten Studenten, so sug-
gerieren sie, würden Bergson Durkheim vorziehen. Auch Henri Massis 
kommt nicht von dieser Rivalität los. So berichtet er, dass er einmal mit 

84		Agathon, L’esprit de la nouvelle Sorbonne, Paris 1911, 26f.
85		Agathon, Les jeunes gens d’aujourd’hui, Paris 1913, 106.
86		Agathon, L’esprit de la nouvelle Sorbonne, 33f.
87		Agathon, L’esprit de la nouvelle Sorbonne 70f.
88		Agathon, L’esprit de la nouvelle Sorbonne 92f.
89		Agathon, L’esprit de la nouvelle Sorbonne 92f., erinnernd, dass Bergson zwei 

Mal Kandidat der Sorbonne war.
90		Agathon, L’èsprit de la nouvelle Sorbonne, 366 (Annex: Brief des Studie-

renden Jacques Jary).

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

76

einem Mitstudenten vor der Statue von Comte darüber sinnierte, dass 
sie nun endgültig in die Ära des Sozialen eingetreten seien. 

»Bis zu Durkheim … waren die Religionen eine Verlegenheit für die Wis-
senschaft ... Die Tatsache, dass der religiöse Geist existierte – primordi-
al und irreduzibel – war eine offene Tür für alle Obskurantismen; dies 
erlaubte den James- und Bergson-Anhängern …, den Rationalismus zu 
verachten. Das Irreduzible musste reduziert werden, das Primordiale un-
tergeordnet. Dann kam Durkheim. ... Das Religiöse ist ganz einfach das 
Soziale, sagte er. Und whoosh! Waren alle Fragen geklärt. Das erste Ele-
ment ist die Existenz des sozialen Bewusstseins. Das Religiöse ist nichts 
anderes als das personifizierte, hypostasierte, substantialisierte Soziale, 
das zum Absoluten gemacht ist. Alles wohnt im Totem. Es ist das Sym-
bol der sozialen Seele – und eine andere gibt es nicht ... Das Individuum 
ist uninteressant! Was interessiert es also uns Soziologen?«91

In der Tat, alle konnten Bergson gebrauchen; insbesondere diejenigen, 
die ihn zum Gegner stilisierten, und für die sein Buch von 1907 ein 
Schock war – ein Schock, weil es auf Begeisterung stieß, ebenso wie 
Bergsons Vorlesungen, die von Massenaufläufen überschwemmt wur-
den (five-o-clock-bergsoniens). Eine Umfrage Alfred Binets kurz nach 
Erscheinen der L’évolution créatrice erlaubt, den Einfluss abzuschätzen, 
den Bergson auf dem Höhepunkt seiner Rezeption hatte. Binet war da-
bei interessiert am Stand der Philosophielehre an den Lycées; er befragte 
die Lehrer nach ihren philosophischen Vorlieben und denen der Schüler. 
Im Binet-Report wird sichtbar, dass Bergsons Ideen dominierten – neben 
denen der Soziologie. Berichtet wird von einem geradezu leidenschaftli-
chen Interesse der Schüler für beide ›Schulen‹. Der Report offenbart aber 
auch die Anti-Affekte der Professoren vor allem gegenüber Bergson. Bei-
des wertet Binet übrigens als Indikator des bergsonschen Erfolges.92 Die 
einen kritisieren dabei Bergsons vorgeblichen philosophischen Oppor-
tunismus, andere seine Irrationalität und seinen Anti-Szientizismus. Bi-
net gibt Bergson selbst Gelegenheit, sich gegenüber den Vorwürfen zu 
erklären. Er habe, so wird Bergson seither nicht müde, zu betonen, kei-
neswegs die Wissenschaft kritisiert. Vielmehr bewerte keine moderne 
Philosophie sie höher, denn sie habe ja gar kein anderes Objekt. Berg-
sons Ziel sei es, die »Verbindung zwischen Wissenschaft und Metaphy-
sik zu knüpfen und jede durch die andere zu festigen, ohne die eine der 
anderen zu opfern«.93 

91		H. Massis, Evocations. Souvenirs. 1905–1911, Paris 1931, 60.
92		A. Binet, Une enquête sur l‘évolution de l‘enseignement de la philosophie, in: 

L’Année Psychologique 14 (1907), 152–231, 169f., 178, 203.
93		H. Bergson, in: Bulletin de la société française de philosophie 1908 

(28.11.1907), 21; vgl. ders., Réponses, in: Binet, Une enquête, 230f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

77

Aus dem Erfolg Bergsons, aus dem sozialen Gebrauch, den man von 
ihm machte, wie Jean-Louis Fabiani sagt (zugleich die Beispiellosigkeit 
dieses Erfolges unterstreichend94), erklärt sich dann wohl auch die Ten-
denz der Soziologie-Lehrbücher, Bergsons soziologisches Werk entweder 
zu ignorieren oder seine Philosophie als Psychologismus oder Mystizis-
mus darzustellen. Die meisten der Lehrbücher stammen von Durkhei
miens, so von Georges Davy. Er hat – vielleicht Durkheim am treuesten 
– mehrere Hommages für diesen verfasst, sowie die erste Einführung in 
dessen Denken (bereits 1911).95 Sein Sociologues d’hier et d’aujourd‘hui 
(1931) gilt lange als beste Einführung in die Soziologie. In ihr taucht der 
Name Bergsons durchaus auf, in einer sorgfältigen Diskussion der Dif-
ferenzen zwischen Durkheim und Lucien Lévy-Bruhl in Bezug auf die 
Deutung des ›primitiven‹ Denkens und seiner Religion: Ist es die Quelle 
auch der modernen Religion und der Wissenschaft, gibt es nur eine Evo-
lution (die Durkheim-Position) oder handelt es sich bei ›prälogischem‹ 
(›intuitivem‹) und rationalistischem Denken um bleibende Formen des 
menschlichen Welt- und Sozialverhältnisses? Und wenn letzteres, wie 
hat man sich deren Koexistenz vorzustellen, was ist der jeweilige Grund, 
das motivierende (für Durkheim ist es die Gesellschaft, die sich symbo-
lisiert und idealisiert)? Und weiter, wenn es zwei Formen des Denkens, 
zwei Gesellschaftstypen, zwei Religionen gibt – was ist dann die Rol-
le der einen Form, nämlich der ›Mystik‹, gegenüber der Religion in der 
Geschichte des Wissens?96 Lévy-Bruhls Position wird hier also mit Berg-
son erklärt und neben die Durkheims als gleichermaßen mögliche Religi-
ons- und Wissenssoziologie gesetzt. Im ebenso wichtigen Lexikonartikel 
»Sociologie« (1924), einer prägnanten Darstellung der Durkheimschu-
le, hatte Davy Bergson bereits erwähnt, ihn als Spiritualisten von Durk-

94		J.-L. Fabiani, Qu’est-ce qu’un philosophe français? La vie sociale des concepts 
(1880–1980), Paris 2010, 164–170.

95		G. Davy, Émile Durkheim, choix de textes avec étude du système sociologique 
Paris 1911; ders., La Sociologie de M. Durkheim, in: Revue philosophique 72 
(1911), 42–71 u. 160–185; Emile Durkheim: I. L’Homme, in: Revue de Méta
physique et de la Morale 26 (1919), 181–198; Emile Durkheim II, L’œuvre, 
ebd. 27 (1920), 71–112; Le Social et l’humain dans la sociologie durkhei-
mienne, in: Revue philosophique 141 (1952), 321–350; In memoriam: Émile 
Durkheim, in: L’Année Sociologique 3e (1957), vii-x; Émile Durkheim, in: 
Revue française de sociologie 1 (1960), 3–24.

96		G. Davy, Sociologues d’hier et d’aujourd’hui, Paris 1931, v.a. 272f. Vgl. auch 
ders., Eléments de sociologie: I: Sociologie politique, Paris 1924; In seinen 
Forschungen entfaltet er v.a. eine Rechtssoziologie (La foi jurée. Etude socio-
logique du problème du contrat. La formation du lien contractuel, Paris 1922; 
Le droit, l’idéalisme et l’expérience, Paris 1922; zudem eine historische Ge-
sellschaftstheorie: Des clans aux empires (mit A. Moret), Paris 1923.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

78

heim abgrenzend.97 Davy kennt Bergson gut, er hat dessen Vorlesungen 
am Collège de France gehört und ihm einen 30seitigen Nachruf gewid-
met.98 Bei Célestin Bouglés und Marcel Deats Le guide de l’étudiant en 
sociologie (1924) taucht der Name Bergson hingegen nicht auf, eben-
so wenig in Bouglés und Raffaults Éléments de sociologie: Textes choi-
sis et ordonnés. René Huberts Manuel de sociologie (1930) referiert im-
merhin Bergsons Differenzierung tierischen und menschlichen Lebens. 
Bergson zufolge automatisiere sich das Tier selbst; bei diesem sei die Er-
findung stets nur eine Variation über das Thema der Routine. Es wäre 
daher »ärmlich und falsch«, würde die soziologische Theorie die Gesell-
schaft mit einem biologischen Organismus gleichsetzen: Während selbst 
das sozialste Tier nur das Biologische verlängere, sprenge es der Mensch 
von Beginn an und konstitutiv.99

Bergson-Aversionen im Dreieck Tarde-Bergson-Durkheim 

Die Vermutung einer Bergson-Aversion bei Durkheim wird noch ver-
stärkt, wenn man das Dreieck Bergson-Tarde-Bergson zur Kenntnis 
nimmt. Bergson hat, seit 1900 auf dem Collège de France-Lehrstuhl für 
griechische und lateinische Philosophie, seinen transfert auf den Lehr-
stuhl für moderne Philosophie bewirkt. Es kam ihm dabei auch dar-
auf an, den Titel Sozialphilosophie zu übernehmen – jenen Titel, unter 
dem bis zu seinem Tod 1904 Gabriel Tarde am Collège de France lehr-
te, und unter dem auch Durkheim gern gewirkt hätte. In diesem Zu-
sammenhang also, im Kontext der Nachfolge von Tarde am Collège de 
France (an dem, so will es die Tradition, die Antrittsvorlesung stets den 
Verdiensten der Vorgänger, ihrem Lob gewidmet ist) stehen die kleinen 
Texte, die Bergson Tarde zu Ehren schrieb. Wie die Bergson-Biographen 
vermuten,100 handelt es sich dabei eher um Akte der Höflichkeit als der 
inhaltlichen Koinzidenz. Bergson gelingt es im Übrigen nicht ganz, seine 
Ironie gegenüber Tarde zu verbergen – der Gewohnheit folgend, bei Au-
toren, die er persönlich kannte, Kritik nur leise und allenfalls ironisch 
vorzubringen. Dass die beiden sich inhaltlich in manchem treffen, muss 
also nicht überschätzt werden.101 So bekennt Tarde in den Gesetzen der 

  97	 G. Davy, La sociologie, in: G. Dumas (Hg.), Traite de psychologie, 2, Paris 
1924, 765–812, 794.

  98	 G. Davy, Henri Bergson (1859–1941), in: Revue Universitaire, 1941 (Nr. 
4–5), 321–336.

  99	 R. Hubert, Manuel élémentaire de sociologie, Paris 1930, 49.
100	 Ph. Soulez, Bergson: Biographie, Paris 1997, 82f.
101	 Z.B. G. Canguilhem, Commentaire au troisième chapitre de L’évolution 

créatrice (1943), in: F. Worms (Hg.), Annales bergsoniennes III: Bergson 
et la science, Paris 2007, 113–160, 156. Der Tarde-Herausgeber E. Alliez 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

79

Nachahmung kurz nach Erscheinen der »berühmten« Dissertation Berg-
sons seine Verwandtschaft mit dessen Denken, an das er sich rasch as-
similiert. Sind »Erfindung und Nachahmung die elementaren sozialen 
Handlungen«, so stellt sich die Frage, was ihr Substrat, was die Kraft 
ist, deren »Form« diese Handlungen sind. »[W]as wird erfunden oder 
nachgeahmt?« Tarde wird antworten: eine »Idee, ein Wille, ein Urteil 
oder eine Absicht, in denen sich eine gewisse Dosis Überzeugung oder 
Begehren ausdrückt«. Dieses Begehren und diese Überzeugung seien die 
beiden grundlegenden Bewusstseinsqualitäten, von denen Bergson spre-
che, données immédiates de la conscience. Tarde stimmt Bergson auch 
darin zu, dass sich diese durch intensive, nicht quantitative Differenzen 
unterscheiden. Die sozialen Empfindungen verstärken sich auf intensive, 
nicht-kalkulierbare Art.102 Gleichwohl ist Bergsons Auffassung der Dif-
ferenz eine »ganz andere als die von Tarde«.103 Es ist eine Differenzthe-
orie des Anders-Werdens, nicht des Anders-Seins. 

Die Geschichte der Philosophie kenne, so beginnt nun Bergson sei-
nen Nachruf auf Tarde, zwei Arten von Denkern. Die einen »marschie-
ren methodisch ans Ziel«, den anderen hingegen fehlt eine offensichtli-
che Methode. Ihr Geist ist vielmehr so »vertraut mit den Dingen, dass 
sich ihre Ideen wie von selbst ordnen«, und zu diesen gehöre Tarde, 

meint, Tardes Monadologie und Soziologie (1893) spielte eine »bestimmen-
de Rolle zwischen Maine de Biran und Bergson« (Différence et répétition 
de Gabriel Tarde, in: Multitudes Web 2001); die Grabrede Bergsons auf 
Tarde zeuge vom »bewegten« Bergson (Die Differenz und Wiederholung 
von Gabriel Tarde, in: Chr. Borch/U. Stäheli (Hg.), Soziologie der Nachah-
mung und des Begehrens. Materialien zu Gabriel Tarde, Frankfurt/M. 2009, 
125–134, 126). Den Einfluss Tardes auf Bergson schätzt bereits J. Milet als 
hoch ein (Gabriel Tarde et la philosophie de l‘histoire, Paris 1970, 386ff.: 
Bergson habe in den Beiden Quellen 1932 Tardes Analyse der Kausalität 
ausgeführt, d.h. wohl die Theorie der Erfindung übernommen). Alliez stützt 
sich zudem auf einen schwedischen Theologen, um den Einfluss Tardes auf 
Bergson stark zu machen (Bergson sei der »direkteste Schüler von Tarde«: 
Présentation. Tarde et le problème de la constitution, in: G. Tarde, Mona-
dologie et sociologie, Le Plessis-Robinson 1999, 9–32, 31). Auch Scott Lash 
sieht in Tarde einen ›Haupteinfluss von Bergson‹ (Lebenssoziologie: Georg 
Simmel in the Information Age, 11, S. Lazzaroto folgend). Sind dies Sym-
ptome der ›Tardomanie‹? (L. Mucchielli, Tardomania? Réflexions sur les 
usages contemporains de Tarde, in: Revue d‘histoire des sciences humaines 
3 (2000), 161–184, der auch nachweist, dass Tarde weder so verkannt noch 
unterlegen war, wie die Tardianer glauben machen.)

102	 Tarde, Die Gesetze der Nachahmung (1890), Frankfurt/M. 2009, 164. Herv. 
HD.

103	 G. Deleuze, Der Begriff der Differenz bei Bergson (1956), in: Ders., Die ein-
same Insel. Texte und Gespräche von 1953 bis 1974, Frankfurt/M. 2003, 
44–75, 59.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

80

dessen Fantasie, dessen »originelle und brillante Perspektiven« überra-
schen. Das besondere Verdienst Tardes sei es aber, so Bergson im impli-
ziten Verweis auf Durkheim, nicht der positivistischen Mode erlegen zu 
sein, der Versuchung, angesichts des Erfolges der Naturwissenschaften 
die Sozialwissenschaften nach deren Modell zu stricken und zu meinen, 
die gesellschaftliche Entwicklung müsse Gesetzen folgen wie die anor-
ganische Natur. Dagegen

»protestiert die ganze Philosophie Tardes. Zweifellos, die Gesellschaften 
sind durchquert von Strömen; aber am Ursprung jedes Stroms gibt es eine 
Impulsion, und sie stammt von einem Einzelnen. Zweifellos, die Evoluti-
on der Gesellschaften ist regiert durch Gesetze; aber diese sind derselben 
Natur wie die, die der Bildung und Entfaltung unseres individuellen Cha-
rakters dienen... Welch große und bedeutende Idee! Tarde bezieht sie aus 
bestimmten metaphysischen Thesen über die Natur des Universums, die 
Elemente, die es bilden und der Aktionen, die diese Elemente aufeinander 
ausüben. Er entfaltet daraus tausend ingeniöse Betrachtungen über die 
Struktur unseres Geistes und die Funktionsweise der Gesellschaften«.104

Eine ironische Skepsis neben der Anerkennung darf auch hinter folgen-
dem Lob vermutet werden, das Bergson als Vorwort zu den ›Ausgewähl-
ten Seiten‹ Tardes wählt:

»Was seine ganze Philosophie dominiert, ist ein bestimmter Blickpunkt 
auf die Kausalität: die Kausalität par excellence ist für ihn die, die in den 
Gesellschaften operiert, in dem ein Individuum erfindet und ein ande-
res es imitiert. Sie ähnelt keinem der Typen der Kausalität, die Physiker 
und Metaphysiker bisher beschrieben haben. Die Imitation ist weder 
eine mechanische Impulsion, noch selbst eine moralische Attraktion. Es 
ist eine Handlung sui generis, die sich von Kopf zu Kopf erstreckt. Es ist 
eine psychologische Kontagion, die sich in einer bestimmten Richtung 
ausbreitet … Unter den originellsten Manifestationen des Denkens des 
19. Jahrhunderts werden die Ideenhistoriker dieser Philosophie der Imi-
tation zweifellos einen eminenten Platz einräumen.«105

Ungeachtet aller subtilen Differenzen: Aus Sicht Durkheims bilden Berg-
son und Tarde eine unheilige Allianz. Er hat beide sowohl in die Rubrik 
des Psychologismus als auch des Irrationalismus eingeordnet. Es ist also 
mindestens ein Dreieck, indem sich das Durkheim-Werden vollzieht 
(oder ein Viereck, denn man müsste auch von René Worms sprechen106). 

104	 H. Bergson, Discours sur Gabriel Tarde (1909), in: Ders., Mélanges, Paris 
1972, 799–801.

105	 H. Bergson, Préface aux ›Pages Choisies‹ de G. Tarde, in: Ders., Mélanges, 
Paris 1972, 811–813.

106	 Zur Institutionalisierung der Durkheim-Soziologie vs. Worms und Tarde 
vgl. L. Mucchielli, La Découverte du Social: Naissance de la Sociologie en 
France (1870–1914), Paris 1998. Zur Tarde-Kritik an Durkheim siehe B. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durkheims Verhältnis zu Bergson

81

Wie dem auch sei: Sich wie ein Brustschwimmer von diesen Autoren und 
ihren Positionen abstoßend,107 schwimmt Durkheim in die positivistische 
und soziozentrische Richtung, in jene ›Philosophie ohne Subjekt‹, für die 
seine Soziologie berühmt werden wird. Und in jedem Fall sind diese und 
weitere Abstoßungen nicht zufällig oder ephemer. Durkheim agierte in 
der Vorantreibung seiner Soziologie insgesamt strategisch und polemisch: 
Dieses sein Projekt erlaube weder einen »Waffenstillstand« noch eine 
»Demobilisation«. »Man muss ständig an allen Fronten kämpfen«.108 

»Ein Gegner der Freiheit«: Bergson über Durkheim 

Und Bergson, wie hat er sich umgekehrt über Durkheim geäußert? Die 
Bemerkungen seinerseits sind ebenfalls rar. In den Schriften fällt der 
Name kaum, bis auf die bereits erwähnte, knappe Nennung Durkheims 
im Überblick über die französische Philosophie 1915, sowie eine Refe-
renz in Die beiden Quellen der Moral und der Religion 1932. Die An-
spielungen dort sind aber dann zahlreich, Bergsons soziologisches Buch 
reagiert, wenn auch spät, aber doch programmatisch auf Durkheim. 
Wir werden darauf ausführlich im zweiten Kapitel zurückkommen. Die 
mündlichen Äußerungen und die Erinnerungen Dritter nun zeigen, dass 
auch Bergson seine Aversion gegen Durkheim nicht verhehlen konnte. Er 
hat diesen als einen »Gegner der Freiheit« wahrgenommen, was bereits 
eine Differenz ums Ganze ist, wenn man weiß, dass Bergsons gesamte 

Latour, Gabriel Tarde und das Ende des Sozialen (2001), in: Chr. Borch/ 
U. Stäheli (Hg.), Soziologie der Nachahmung und des Begehrens. Materia
lien zu Gabriel Tarde, Frankfurt/M. 2009, 39–61, 44ff.; zur Durkheim-Kri-
tik an Tarde (die v.a. den Selbstmord beherrscht) sowie zur »erfinderischen 
Soziologie« Tardes siehe Chr. Borch/U. Stäheli, Einleitung. Tardes Soziologie 
der Nachahmung und des Begehrens, ebd., 7–38, v.a. 19–24.

107	 Dieses Bild bei R. Seyfert: Das Leben der Institutionen. Aspekte einer All-
gemeinen Theorie der Institutionalisierung, Weilerswist 2011, 27f.

108	 Durkheim, zitiert bei J.-L. Fabiani, Clore enfin l’ère des généralités, in: 
St. Baciocchi/J. Mergy (Hg.), L’Évaluation en comité, Oxford 2003, 151–
190, 152. Zum Strategischen Durkheims T. Clark, Émile Durkheim and 
the institutionalization of sociology, in: Archives européennes de sociolo-
gie, IX (1968), 36–71; Ph. Besnard, La formation de l’équipe de L’Année 
sociologique, in: Revue française de sociologie 20 (1979) 7–31; V. Kara-
dy, Stratégies de réussite et modes de faire-valoir de la sociologie chez les 
durkheimiens, ebd. 49–82; B. Müller, Critique bibliographique et stratégie 
disciplinaire dans la sociologie durkheimienne, in: Regards sociologiques, 
5, 1993, 9–23, sowie J.-L. Fabiani, Faire école en Sciences Sociales, in: Les 
Cahiers du Centre de Recherches Historiques 36 (2005), (http://ccrh.revues.
org/3060). Vgl. auch ders., Les philosophes de la république, Paris 1988.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

82

Philosophie um dieses Thema kreist.109 Bergson habe für Durkheim stets 
eine »subtile Ironie« übrig gehabt, er hat ihn als »zukünftigen Metaphy-
siker und atemberaubenden Dialektiker« verstanden, dessen Rede voller 
Syllogismen sei. Einmal die Prämissen von ›Totem und Tabu‹ übernom-
men, sei es nicht verwunderlich, dass Durkheim aus ihnen die ganze Welt 
deduziere.110 An anderer Stelle hieß es über Durkheim, er sei ein »Ab
straktions-Krämer«, der einen ständig »in Dilemmes, Trilemmas oder Te-
tralemmas« einschließe und bei dem man »nie eine Tatsache« antreffe.111 
Zudem hat Bergson (ebenfalls gegen 1912) über Durkheims Konzepti-
on der Moral gesprochen, über ein Motiv seines letzten Buches, auf das 
wir zurückkommen. Er wisse zwar »nicht, was die Moral ist, aber sehr 
wohl, was sie nicht ist: das »System Durkheims« sei »ganz falsch«.112 
Seine Interviewpartner und Schüler zeugen ihrerseits von der Animosi-
tät, auch der Singularisierung, die sie als Bergson-Beeindruckte in der 
Sorbonne erlebten, und vom Refugium, das Bergson ihnen ermöglichte, 
ohne es gewollt zu haben. Diese Bergsonianer hatten dabei den Eindruck, 
Durkheim sei der Prophet einer neuen Religion. Er wirkte wie eine Art 
»Automat der super-menschlichen Schöpfung, ewig darauf geeicht, eine 
neue Reform zu predigen ... Seine Eloquenz, vergleichbar einem laufen-
den Wasserhahn, war unerschöpflich und eiskalt. ... Für jede mögliche 
Frage hatte er eine Antwort, klassifizierte sie, setzte sie an ihren richtigen 
Platz, rangierte sie in eine unveränderliche Ordnung. ... Familie, Land, 
Institutionen« wurden »wie Mumien konserviert«.113 Durkheim erschien 
ihnen zwar nicht gerade als der Anti-Christ, aber doch – wie bereits im 
Fall von Agathon sichtbar wurde – als der »Anti-Bergson«!114

109	 I. Benrubi, Souvenirs sur Bergson, Paris 1942, 63.
110	 G. Maire, Bergson, mon maitre, Paris 1953, 142ff.
111	 J. Chevalier, Entretiens avec Bergson, Paris 1959, 34.
112	 Chevalier, Entretiens, 20.
113	 Bergson, zitiert von Chevalier, Henri Bergson, London 1928 (frz. 1926), 47.
114	 R. Rolland, Péguy I, Paris 1971, 136f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45 - am 02.02.2026, 00:55:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Die durkheimsche Wissenssoziologie: Bergson-Kritiken (Die elementaren Formen des religiösen Lebens 1)
	›Vis-a-vis Bergson‹: Die Pragmatismus-Vorlesung (1913-1914)
	1914: ›Une confrontation entre bergsonisme et sociologisme: le progrès moral et la dynamique sociale‹
	Institutionelle Konflikte: ›Affären‹ zwischen Bergson und Durkheim
	Trotz allem: Ein durkheimscher Vitalismus? (Die elementaren Formen des religiösen Lebens 2)
	Durkheim, der Anti-Bergson: Der soziale Gebrauch von Bergson im Kampf gegen die Neue Sorbonne
	Bergson-Aversionen im Dreieck Tarde-Bergson-Durkheim
	»Ein Gegner der Freiheit«: Bergson über Durkheim

